El Colegio de México

LA INTRODUCCION DEL ARISTOTELISMO EN CHINA
A TRAVES DEL DE ANIMA, SIGLOS XVI-XVII

Tesis presentada por
ISABELLE DUCEUX
en conformidad con los requisitos
establecidos para recibir el grado de
DOCTOR EN ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA
ESPECIALIDAD CHINA
Centro de Estudios de Asia y Africa
2007



LA INTRODUCCION DEL ARISTOTELISMO
EN CHINA A TRAVES DEL DE ANIMA,
SIGLOS XVI-XVII

Autora: Isabelle Duceux

Directora de Tesis: Dra. Elisabetta Corsi



Agradecimientos

En primer lugar quisiera expresar mi inmenso reconocimiento a la dra. Elisabetta Corsi, profesora investigadora
de El Colegio de México, quien es el alma del presente trabajo. El proyecto de estudiar la introduccion del
aristotelismo en China, aspecto muy poco estudiado de las misiones en este pais, es suyo. Cuando me acerque a
la profa. Corsi para emprender el doctorado en sinologia, me ofrecio este invaluable tema de investigacion,
tratando de unir mis intereses académicos por la filosofia, que estudié¢ en la Universidad Paris I Panthéon-
Sorbonne, y por la sinologia, que era entonces mi campo de estudio en el Colegio de México. Esta investigacion
se centra en la traducciéon de un texto jesuitico del Renacimiento sobre el problema del alma, su analisis e
interpretacion asi como sobre los mecanismos de adaptacion al pensamiento chino. La dra. Corsi me proporcion6
el texto impreso del Lingyan lishao, manuscrito que se encuentra en la Biblioteca Apostdlica Vaticana. La
traduccion fue un proceso arduo ya que no existen ningtn tipo de fuentes en idiomas occidentales que pudieran
servir de apoyo. En este aspecto del trabajo, también debo un agradecimiento especial a la dra. Corsi quien me
ayudo a corregir la traduccion y me dedicd un espacio de su tiempo diariamente durante casi un afio. Es ella, de
igual manera, quien me formo6 al chino clasico durante cinco afios. Trabajar con la prof. Corsi ha sido un reto
intelectual enriquecedor. Por otro lado, no quiero faltar de mencionar su generosidad tanto intelectual como
humana.

Me es particularmente grato poder agradecer a la dra. Carmen Silva de la Facultad de Filosofia y Letras
de la Universidad Nacional Autonoma de México quien supo, desde el inicio, valorar el tema de trabajo y apoyar
el proyecto. De igual manera, expreso mi reconocimiento a la dra. Antonella Romano del Instituto Europeo de
Investigaciones, al dr. David Lorenzen y la dra. Martha Elena Venier de El Colegio de México quienes fueron
lectores atentos del presente trabajo.

Por otro lado, pude beneficiar de becas sin las cuales me hubiera demorado en la realizacion de la
investigacion. El Ryochi Sasakawa Young Leaders Fellowships Fund (SYLFF) me otorgd una beca para los tres
afios del doctorado. Luego, El Colegio de México agregd una beca adicional para finalizar la tesis. En este
tiempo, realice dos viajes de investigacion en China para mejorar mi dominio del chino y recopilar materiales y
fuentes. El primero, que durd seis meses y que pude efectuar en la prestigiosa universidad de Beijing, Peking
University, fue auspiciado por el gobierno de la Republica Popular de China. El segundo se realiz6 gracias a una
beca especial del Ryochi Sasakawa Young Leaders Fellowships Fund (SYLFF), el SYLFF Mobility Program. En
este caso, estuve un mes en Peking University, en el departamento de filosofia, donde tuve el honor de conocer
al dr. Zhang Xuezhi, especialista en filosofia china de la época Ming.

Quisiera también agradecer a muchas personas, cuyo apoyo, por no ser directamente relacionado con el
trabajo de investigacion, no es menor. No puedo faltar de mencionar en primer lugar al prof. John Page y la profa.
Isabel Garcia Hidalgo de El Colegio de México, quienes me otorgaron su confianza y me invitaron a trabajar en
su proyecto de investigacion sobre un texto chino clasico, el Zuozhuan, por mas de cinco afos. En este proyecto
aprendi a batallar con el chino clasico en cuanto a aspectos filologicos, perfeccionando asi mi dominio de este
idioma. También tuve la fortuna de poder compartir estos afios de estudio con un extraordinario compaiiero de
generacion, Adrian Mufioz. Luego, los apoyos administrativos no faltaron. En El Colegio de México, quisiera en
particular agradecer al dr. Luis Mesa Delmonte, Coordinador Académico del Centro de Estudios de Asia y
Africa asi como a Barbara Gonzales Jaimes. Por su gentileza y eficacia saben humanizar los asuntos
administrativos. Recibi, de igual manera, en Peking University, un trato muy afable que ayudo a superar la dificil
integracion al mundo chino.

Por ultimo, no puedo no expresar mi mas profundo agradecimiento a mi esposo, Fernando Morales
Lopez, quien me acompafi6 en este camino de tres afios, a veces a mi lado, otras veces sufriendo separaciones
debidas a los viajes de investigacion pero siempre apoyandome.



Indice
Introduccion

Primera parte: ;Qué De Anima adaptaron al chino los jesuitas?

I. El Lingyan Lishao (Humilde discusion sobre cuestiones del alma)

1. Descripcion de la obra
a) Los autores
b) La obra

2. El estudio del alma del Renacimiento a la Contrarreforma
a) El interés cientifico del Renacimiento por la psicologia
b) La critica a las ideas protestantes
c¢) Los diversos tratados aristotélicos escritos por jesuitas en chino

I1. La definicion de la esencia del anima

1. La esencia del anima segun el Lingyan lishao
2. Las doctrinas relativas a la definicion del anima refutadas por el Lingyan lishao

I11. El alma como nocion cognoscitiva

1. Las potencias vegetativa y sensitiva
2. El tratado de la memoria
3. El tratado del entendimiento

IV. El Anima como nocion teologica

1. El tratado de la voluntad
2. La semejanza del &nima a Dios

3. El tratado de las afecciones del soberano bien

Segunda parte: La adaptacion del De anima a la tradicion china

1. El contexto intelectual al final de la dinastia Ming

1. La ortodoxia doctrinal de la escuela Cheng-Zhu

2. El contexto intelectual durante la dinastia Ming

17

19

19
19
22
27
27
31
33
35
35
58
67
67
77
91
122
122
147

173

199

201

201

209



II. Examen de los conceptos

1.

La cuestion del alma en el pensamiento chino
a) La definicion del alma
b) El debate filosofico sobre la existencia de los shen (14) y gui (V)
c¢) La clasificacion de la nocion de alma en el sistema de conocimiento chino

La teoria del conocimiento
a) El concepto de /i (#) y la teoria del conocimiento
b) Los concepto “ti” (#%), “mo” ($2), “xing” (&) y “xiang” (14
¢) Los conceptos “si”” (7)), “neng” (G8), “jihan” (L) y “mingwu” (H1H)

El problema de lo trascendental en un sentido religioso
a) Dios
b) Los efectos de Dios
c) Los seres espirituales y los bienaventurados

I11. Métodos v recursos para la traduccion

1. La transliteracion

2. El manejo de los conceptos

3. El uso de metaforas y ejemplos

4. El recurso a la autoridad

Conclusion

Bibliografia

Glosarios

Cronologia de las dinastias chinas y de los filésofos

Traduccion del Lingyan lishao

223

224
224

232
239

245
246
264
271

273
277
281
284

286
286
289
297

304

308

310

327

332

335



Introduccion

Este trabajo se dedica al examen de un texto redactado en chino por un jesuita, Francesco

Sambiasi (1582-1649), y un chino converso, Xu Guangqi (%% 5%, 1652-1633), a saber el
Lingyan lishao (355 #@~)), o Humilde discusion sobre cuestiones del alma (1624). El texto

forma parte del esfuerzo evangélico al cual se dedicaron generaciones de misioneros en China.
Ahora bien, el primer interés de los misioneros, cualquiera sea la congregacion, era la
evangelizacion. Este interés se originaba, por una parte, en el ambiente apocaliptico del siglo
XVI.! Se presentia el cercano fin del mundo y, por lo tanto, las congregaciones religiosas
deseaban bautizar tantas almas como pudieran para salvarlas. Es asi como los jesuitas se
proponian explicitamente, en la Formula del Instituto de 1540, “la propagaciéon de la fe y el
progreso de las almas en la vida y la doctrina cristiana”.? De igual manera, la voluntad de poder
que animaba a las potencias ibéricas favorecio este esfuerzo apostolico.’ El leitmotiv de los
portugueses era ‘“‘especies y almas” mientras que el de los espafioles era “oro, gloria y
evangelios”.* Lo anterior subraya la relacion intima entre bienes espirituales y materiales en la
labor misionera. Se concebia que llevar la espiritualidad cristiana a las poblaciones barbaras

también les consiguiera el progreso material.

' G. Criveller, Preaching Christ in Late Ming China, The Jesuits Presentation of Christ from Matteo Ricci to Giulio
Aleni, Taipei, Brescia, Italy, Taipei Ricci Institute, Fondazione Civilta Bresciana, 1997, p.28.

* Citado por J. W. O’Malley, The First Jesuits, Cambridge, Londres, Harvard University Press, 2001 (7a), p.5.

3 G. Criveller, Preaching Christ in Late Ming China, p.28.

*J. Sebes, “A ‘Bridge’ between East and West, Father Matteo Ricci, S.J., his Time, his Life, and his Method of
Cultural Accommodation”, en Lo Kuang (ed.), Collected Essays of the International Symposium on Chinese-Western
Cultural Exchange in Commemoration of the 400" Anniversary of the Arrival of Matteo Ricci in China, Taipei, 1983
ISMR.



Empero, el encuentro con la civilizacion china no fue el mismo que con otras culturas, ya
que los chinos tenian una cultura muy desarrollada que no esperaba algo de las otras. Los
misioneros occidentales tuvieron que demostrar a los letrados chinos su propia cultura para llegar
a establecer un dialogo con ellos.” La traduccion de obras de la cultura occidental se ubica en este
esfuerzo evangelizador de los jesuitas. Mas de la mitad de las traducciones eran relativas al
cristianismo, una tercera parte tenia un contenido cientifico y el resto concernia las instituciones y
humanidades occidentales. El Lingyan lishao trata de un problema esencial al cristianismo y a la
filosofia occidental en general: el problema del alma. Para los jesuitas de la contrarreforma, el
problema del alma era central en su lucha contra el protestantismo. Por otra parte, en los siglos
XVI y XVII, tanto en China como en Europa existia un gran interés por la mente o, en otros
términos, por lo que se denominara después la psicologia.® Tal es el caso del humanismo europeo

y de la filosofia de Wang Yangming (L%, 1472-1529).

Ahora bien, es importante recalcar que cuando hablamos de la introduccion del
aristotelismo en China, en realidad hablamos de filosofia aristotélico-tomista en su vertiente
jesuitica. Desde el De anima de Aristoteles, obra del siglo IV a.C., hasta el Lingyan lishao, el
comentario al De anima de Sambiasi, se pueden contar veinte siglos de comentarios e
interpretaciones de la obra de Aristoteles, los cuales se redactaron en diversos idiomas, entre
otros el griego, el arabe, el latin y el chino. Si bien es una constante la atribucion del contenido
filosofico de estos comentarios e interpretaciones a Aristdteles, en realidad no siempre fueron

fieles en su contenido al pensamiento aristotélico sino que integraron muchas influencias

> D. E. Mungello, “Sinological Torque: The Influence of Cultural Preoccupations on Seventeenth-Century
Missionary Interpretations of Confucius”, Philosophy East and West, vol.28,n°2, 1978, p.123.

% Wing-tsit Chan, “The Ch’eng-Chu School of Early Ming”, en Wm. Th. de Bary, Self and Society in Ming Thought,
Nueva York, Columbia University Press, 1970, p.45.



filosoficas externas a su pensamiento. En el Renacimiento, época que nos interesa aqui, es dificil
encontrar uniformidad dentro del grupo de los peripatéticos.” Por esta razon Charles Schmitt

prefiere hablar de “aristotelismos” en el Renacimiento. En las palabras del autor:

Si vemos algunas variaciones en la interpretacion de religion a religion y un rango
bastante remarcable de posibilidades desde interpretaciones ultrareligiosas hasta
interpretaciones algo areligiosas, de la misma manera, la interpretacion a-religiosa o
naturalista en si también era lejos de ser uniforme.

Esta falta de uniformidad también se puede ver por ejemplo en la manera en que
los traductores manipulaban al texto, despegadndose desde los ultra-ciceronianos, para los
cuales los usos lingiiisticos foraneos al orador de Arpinum no se debian de ninguna
manera aprobar, hasta una aceptacion libre de la terminologia del ens y de la substantia en
nombre de la claridad y de la verdad filosofica. A otro nivel, a veces se aceptaba a
Aristoteles en palabra, a veces en espiritu: Cremonini no iba mas alla del texto de
Aristoteles en la explicacion de la realidad, mientras que William Harvey, un producto
casi del mismo sistema educacional, sentia mas importante el hecho de quedarse mas
cerca al método de investigacion del maestro que a sus palabras. En breve, las técnicas de
investigacion de Aristoteles que los pensadores del Renacimiento practicaban eran
diversas, contradictorias, a menudo repetitivas e improductivas, pero ocasionalmente,

. . . . . 8
viendo hacia adelante y conduciendo a progresos histéricamente determinados.

7 Ch. Schmitt, Aristotle and Renaissance, Cambridge, Mass. y Londres, Harvard University Press, 1983, p.32.
¥ Ch. Schmitt, Aristotle and Renaissance, pp.32-33.



En primer lugar, la diferencia se formula entre un aristotelismo teolodgico y otro secular.
Esta diferencia se debe, en gran medida, a la estructura de las universidades del Renacimiento. En
efecto, la falta de universidades de teologia en Italia favoreci6 un aristotelismo secular mientras
que la preponderancia de facultades de teologia en los paises del norte de Europa implico el
desarrollo de un aristotelismo mas relativo a la teologia.” Estas lecturas antitéticas de Aristoteles
también tienen sus raices en la Edad Media.'® Es asi como se pueden distinguir dos corrientes de
un aristotelismo secular desde la época medieval. El pensamiento de Guillermo de Ockam se
inicié6 en Oxford durante el siglo XIII para seguir en Paris en el siglo XIV mientras que la
corriente averroista empez6 en Paris durante el siglo XIII para luego ubicarse en Padua a partir
del siglo XIV."" Su influencia en las universidades italianas fue fuerte hasta la segunda parte del
siglo XVI.'* Estas dos corrientes expresaron un “espiritu anticlerical y secular y emprendieron
una critica destructiva del tomismo y del escotismo. [...] Ambos (ockhamistas y paduanos)
giraron de las sintesis religiosas mas tempranas hacia la mera filosofia natural de Aristoteles
mismo”."? Por otra parte, probablemente sélo al final del siglo XV, se desarrolld el humanismo
en Francia y los demés paises europeos bajo la influencia directa del humanismo italiano,* por lo
cual se puede concluir que la importancia del aristotelismo y de la escoléstica perdurd durante

este tiempo en estos paises. Luego, la Europa post-Reforma (1517) es basicamente aristotélica

? Véase, P. F. Grendler, “The Universities of the Renaissance and Reformation”, Renaissance Quarterly, vol.LVII,
n°l, 2004, pp.1-42; J. H. Randall, “The Development of Scientific Methodology in the School of Padua”, Journal of
the History of Ideas, vol.1, 1940, pp.177-201.

12 Ch. Schmitt, Aristotle and Renaissance, pp.31-32.

'1'J. H. Randall, “The Development of Scientific Methodology in the School of Padua”, p.180.

12 J. Monfasani, “Aristotelians, Platonists, and the Missing Ockhamists: Philosophical Liberty in Pre-Reformation
Italy”, Renaissance Quarterly, vol.46,n°2, 1993, p.248.

'3 J. H. Randall, “The Development of Scientific Methodology in the School of Padua”, p.180.

4 Ch. Schmitt, Aristotle and Renaissance, p.15.



que sea en los paises catdlicos o reformados. Tal vez, es hasta mas fuerte en los paises

reformados a pesar del disgusto de Lutero (1483-1546) por la escolastica.'

Son numerosas las preguntas que se pueden hacer en cuanto a la herencia del pensamiento
de Aristoteles. Por ejemplo, ;por qué, de manera incesante durante estos veinte siglos de
comentarios a la obra de Aristoteles, siempre se habldo de aristotelismo y nunca de
neoaristotélismo como ocurrié en el caso de Platon y del neoplatonismo? Lo interesante para
nosotros es entender a través de estas lecturas, en este caso los jesuitas, ;jcudles eran las
preocupaciones propias de los comentaristas de cada época? También se puede preguntar: ;qué se
entiende por “aristotelismo” cuando se habla de una obra como el Lingyan lishao, o de otras
obras filosoficas de los jesuitas? La tltima pregunta es central en este trabajo ya que hablar de
filosofia aristotélico-tomista tampoco da mucha informacion sobre el contenido de la obra. Esto
se explica por varias razones. En primer lugar, porque los jesuitas no fueron los tinicos seguidores
de Aristoteles y Santo Tomas, también los dominicos. Por lo mismo, los debates filosoficos entre
dominicos y jesuitas fueron acerbos en todo el periodo que examinamos. En segundo lugar,
porque si bien los mismos jesuitas tenian un dogma y un plan de estudio bastante definido,
también gozaban de una cierta libertad en cuanto a la interpretacién de la doctrina cristiana,'® en
particular en cuanto al uso de la patrologia griega y latina. Lo que precede debe llamar la
atencion sobre el hecho de que no es posible entender la filosofia aristotélico-tomista de los

jesuitas como si fuera monolitica.

15 :

Ibid., p.26.
16 Ch. H. Lohr, “Les jésuites et ’aristotélisme du XVle siécle”, en L. Giard, Les jésuites a la Renaissance : systéme
éducatif et production du savoir, Paris, PUF, 1995, p.82.



Lo poco monolitico que es la ensefianza jesuitica sobresaldrd a lo largo del examen del
Lingyan lishao. Empecemos con las fuentes de Sambiasi. Desde el siglo XIII, la ensefianza se
hacia por medio de manuales. La relectura atenta de los textos de las tradiciones griega y romana
y sus comentarios filologicos fue uno de los aportes mayores del Renacimiento, y, esta relectura
puso en tela de juicio muchos de los comentarios de la Edad Media. Por lo mismo, el regreso a la
tradicion que fomentaron los jesuitas no se debe entender de manera sencilla. En efecto, los
jesuitas entendieron muy bien que la proliferaciéon de nuevos comentarios implicaba también la
multiplicidad de interpretaciones. Entonces, para establecer la unidad intelectual que necesitaba
la Compaiia, idearon la redaccion de manuales de estudio que dieran una interpretacion ortodoxa
de su filosofia y teologia. Los Cursus Collegii Conimbricensis Societatis lesu fueron ideados por
Pedro da Fonseca (1528-1599). Se trataba de un curso completo sobre la filosofia de Aristételes
que se enfocaba en particular a los problemas especulativos de la teologia. Estos manuales de
Coimbra se volvieron obras clésicas de referencia para el aristotelismo escolastico en la version
jesuitica del final del Renacimiento.'” Era un conjunto de cinco obras que se prepararon entre
1592 y 1606. Este curso proponia un comentario de la Fisica (1592), del De caelo (1592), de los
Meteorolégicos (1592), de las Parva naturalia (1592), la Etica a Nicomaco (1593), De
generatione et corruptione (1597), De Anima (1598) y, por ultimo, In universam dialecticam
Aristotelis (1606). No se trataba tanto de dar una explicacion exhaustiva de la filosofia de
Aristoteles sino de realizar unos tratados sistematicos que pudieran fungir como manuales dentro
de un curso completo de la filosofia cristiana.'® Los cursos de Coimbra tuvieron gran éxito por lo
cual se reeditaron numerosas veces en pocos afos. El nimero de ediciones del De anima de

Coimbra manifiesta lo anterior: Coimbra, 1598; Lyon, Horace Cardon, 1600; Kohn, typ. Zetzner,

17 :

Ibid., p.82.
'® E. Kessler, “The Intellective Soul”, en Ch. B. Schmitt y Q. Skinner, The Cambridge History of Renaissance
Philosophy, Cambridge, 1988, Cambridge University Press, p.508.



1600; Lyon, 1603; Kohn, 1609; Kohn, 1610; Lyon, 1612; Kohn, 1617. En esta misma vena,
Francisco Toledo public6é un comentario al De anima de Aristoteles en Colonia en 1575.
Ilustrativo de la asimilacion del humanismo renacentista, el comentario de Toledo era abierto a
diversas tradiciones filoséficas y lo anterior es particularmente evidente en las influencias tanto
tomistas como averroistas que marcan su libro. La forma de exposicion que adoptd seguia, a
grandes rasgos, la divisién de Averroes asi como la division griega tradicional en capitulos.'
Para Francisco Toledo, el problema no era explicitar el pensamiento de Aristdteles sino
racionalizar la doctrina cristiana.” Tanto Fonseca como Toledo, en su tarea de redactar manuales
de estudio, respondieron a la necesidad de salvar el acuerdo de la doctrina cristiana con el

aristotelismo.

Ahora bien, el examen del contenido filosofico del Lingyan lishao da otra perspectiva
sobre el uso de las fuentes por Sambiasi. Como poco se sabe sobre los estudios que hiz6 en el
colegio jesuita de Napoles, nos incumbe deducir del examen de su comentario cuales pueden
haber sido sus lecturas y sus estudios. Tampoco sabemos qué libros Sambiasi llevo a China y si
tenia acceso, por un medio u otro, a la biblioteca misionera de los jesuitas en Beijing, ya que
solamente residi6 tres afios en esta cuidad, de 1613 a 1616. Por lo mismo, podemos describir al
Lingyan lishao como una aplicacion arquetipica de la educacion medieval y renacentista que
consistia en particular en la memorizacion de las obras. El mismo Sambiasi se refiere a las

Lo . 4 .21
mnemotécnicas como la recitacion en el cucrpo de su comentario.

¥ bid., p.511.
2 Ibid., p.508.
1 yéase, F. Sambiasi y Xu Guanggi, Lingyan lishao, p.41.



El contenido mismo del Lingyan lishao nos permite, de igual manera, observar la libertad
que existia en cuanto a la interpretacion de la doctrina cristiana dentro de la congregacion
religiosa de los jesuitas. Veremos que el contenido filoséfico del comentario de Sambiasi es
bastante tradicional definiendo los procesos cognoscitivos sin grandes novedades. Este punto es
muy importante porque es precisamente durante el Renacimiento que occuri6 el giro de la nocién
de alma a la nocion moderna de mente, es decir que se pasd de una teoria del conocimiento
heredada de la Edad Media al estudio naciente de la psicologia. Asimismo, mientras Sambiasi
publicaba el Lingyan lishao, Guilio Aleni (1582-1649) publicaba en chino otro comentario sobre
la filosofia natural, describiendo ciertos fendémenos “psicologicos”, a saber Exposicion sumaria
de filosofia natural (Xingxue cushu, k52 4iiR, 1624).”* Podemos mencionar que Nicold
Longobardo (1565-1655) redactd en chino otro tratado sobre el alma, Disertacion sobre la

substancia del alma (Linghun daoti shuo, T FRIEREF, 1636). Estas diversas perspectivas son

ejemplares de las corrientes que existian dentro de la Compaiiia. Un examen comparativo de estas

tres obras seria muy esclarecedor en cuanto a las diferencias doctrinales.

Si bien el Lingyan lishao ensefia sobre una corriente filosofica dentro de la congregacion
de los jesuitas, su analisis también nos permite entender cuales fueron los métodos y procesos
que se utilizaron --en este caso-- para la redaccion en chino del comentario. Este estudio importa
al entendimiento de los procesos de intercambios culturales asi como de los procesos de
traduccion. Lo interesante aqui es examinar el uso que se hizo de los conceptos del pensamiento
chino para interpretar ideas propias de la cultura occidental. En su confrontacién con la cultura

china, los misioneros tuvieron que ingeniarsela para interesar a los gobernantes chinos y llegar a

22 Sobre el Xingxue cushu, véase, E. Corsi, “Del Aristoteles latinus al Aristoteles sinicus: Fragmentos de un proyecto
inconcluso”, en E. Corsi (ed.), Ordenes religiosas entre América y Asia: ldeas para una historia misionera de los
espacios coloniales, México, El Colegio de México, en prensa.

10



tener el derecho de practicar su religion en China. Los métodos de acercamiento que practicaron
los misioneros en su confrontacidon con las culturas lejanas fueron dos. El primero, o método de la
tabula rasa, consistia en negar algin valor a dicha cultura mientras que el segundo, la
acomodacion, trataba de discriminar lo bueno de lo malo y tolerar algunos rasgos de esa cultura,
para luego facilitar las conversiones. La acomodacion es precisamente la estrategia que adoptaron
los jesuitas en sus misiones a China. Esta politica coincidia con el espiritu de adaptacion de
Ignacio de Loyola y el leitmotiv jesuitico que aseveraba: “no es que tienen que volverse como

nosotros sino nosotros como ellos”.

Fueron varias las estrategias que emplearon los jesuitas en su intento de penetracion de la
cultura china. La primera iniciativa que tomo6 Alessandro Valignano (1539-1606), arquitecto de
las misiones japonesas y chinas, fue imponer el estudio del idioma chino a los misioneros.
Valignano esperaba propiciar una adaptacion satisfactoria de los padres misioneros a la cultura
china. Podemos notar aqui algo interesante: los mismos jesuitas que querian introducir su cultura
a China debieron empezar por asimilar la cultura de los chinos. Es que, en el caso de este pais, los
chinos imponian una “estrategia de imperativo cultural cuyo aspecto mdas importante era la
predominancia del chino en los intercambios”.> Eric Ziircher defini6 esta idea de “imperativo

cultural” en los términos siguientes:

Los padres jesuitas se enfrentaban a lo que se podria llamar un “imperativo cultural”.
Ninguna religion marginal penetrando desde afuera podia esperar enraizarse en China (por

lo menos en este nivel social) si no se conformaba a este patrén que en el periodo imperial

BN Standaert, “The Transmission of Renaissance Culture in Seventeenth-Century China”, Renaissance Studies,
vol.17, n°3, 2003, p.370.

11



tardio estaba mas claramente definido que nunca. El confucianismo representaba lo que es

zheng (1E), ortodoxo, en el sentido religioso, ritual, social y politico. Para no ser
etiquetado de xie (fl%), “heterodoxo”, y ser tratado como una secta subversiva, una

religion marginal debia comprobar que estaba del lado de zheng.*

Durante los siglos XVII y XVIII, eran muy pocos los chinos que estudiaban un idioma
extranjero. Otro aspecto que los jesuitas tuvieron que adoptar es el de la vestimenta. Primero, se
vistieron como bonzos budistas ya que esta técnica habia tenido excelentes resultados en Japon.
Los resultados no fueron iguales en China y Matteo Ricci (1552-1610) decidio, después de una
decena de afios en China, acercarse a la clase de los letrados confucianos, es decir las elites,
vistiéndose como ellos. El vestirse como los letrados confucianos se complementé del respeto de

la muy ritualizada etiqueta social confuciana, con sus visitas y otras reverencias.

Por otra parte, la cultura china valoraba altamente todas las formas de cultura escrita.
Matteo Ricci supo evaluar la importancia que los chinos conferian a los medios escritos y
percibio, por lo tanto, cuan era la necesidad de propagar tanto la ciencia como la filosofia
europeas por un lado, y conocer y dominar la filosofia china por otro lado. Su método de
acomodacion lo llevo a presentar el cristianismo como una doctrina cercana al confucianismo y
asociarlo con la ensefianza cientifica. En su redaccion de libros en chino, adopté un vocabulario
confuciano. Esta decision se debe, en gran medida, al hecho de que Ricci no queria usar palabras

transliteradas que tuvieran una consonancia barbara, lo que ofenderia el gusto literario de los

# E. Ziircher, “Jesuit Accommodation and the Chinese Cultural Imperative”, en D. Mungello (ed.), The Chinese
Rites Controversy: Its History and Meaning, Monumenta Serica Monograph Series XXXIII, Institut Monumenta
Serica, Sankt Augustin y The Ricci Institute for Chinese-Western Cultural History, San Francisco, Steyler Verlag-
Nettetal, 1994, p.41.

12



confucianos. Sambiasi precisamente no cayod en la trampa de usar palabras transliteradas ya que
solamente se encuentran unas nueve en todo el Lingyan lishao. No obstante, la obligacion de
utilizar los conceptos propios del pensamiento chino acarreaba otros tipos de problemas. En
primer lugar, no siempre se podia hallar en la filosofia china un concepto adecuado para traducir
una idea. Tal es el caso de la idea de alma que, si bien pertenece a la cultura china, no es
propiamente filoso6fica. Mdas problematico, en cuanto a la transmision de sentido, es tomar
prestado conceptos a la cultura receptora. Lo anterior se debe a que los conceptos tienen una
carga semantica que es dificil modificar o anular. El riesgo es doble. Por un lado, no se transmite
el significado deseado ya que los lectores interpretan los conceptos segun su propio conocimiento
y propia cultura. Por otro lado, se corre el riesgo de descontextualizar un concepto y por

consiguiente vaciarlo de su significado.

Al igual que se debe establecer qué tipo de “aristotelismo” fue el que trataron de
introducir en China los jesuitas, es importante definir cudl es la filosofia china que los jesuitas
conocieron y usaron para la redaccion de sus obras. El momento historico en el cual los jesuitas

llegaron a China es un momento de gran fervor intelectual. El periodo Ming (B, 1368-1644)

tardio ofrecid cierta apertura a las culturas o ideas foraneas debido a la propagacion de dudas
acerca de los valores tradicionales chinos.” La filosofia de Wang Yangming y luego la de Li Zhi
(Z#, 1527-1602) son ejemplares de este cuestionamiento del pensamiento confuciano ortodoxo.
Al reconocer en todos los hombres la capacidad a formular la verdad, Wang establecio la

autonomia de pensamiento frente a la autoridad. Por su parte, Li Zhi afirmaba que la imposicion

de la moral sobre la mente hacia perder la capacidad de juicio. Por lo tanto, Li Zhi ponia en tela

» N. Standaert, “The Transmission of Renaissance Culture in Seventeenth-Century China”, p.372.

13



de juicio a los Clasicos confucianos como autoridad para la ensefianza del sabio.”® Ahora bien,
por razones particulares a la cultura china que se explicaran adelante, es muy probable que los
jesuitas usaran las ideas y conceptos del pensamiento dominante, es decir el pensamiento

ortodoxo de la escuela del Principio (Lixue, #15%) cuyo representante mayor es Zhu Xi (A%,

1130-1200). No obstante, es a través de la lectura del Lingyan lishao que se podra precisamente

determinar la corriente filoséfica sobre la cual se apoyaron los jesuitas en su labor misionera.

El presente trabajo se centra sobre la traduccion del Lingyan lishao y su andlisis e
interpretacion. Se divide entonces en tres partes. La primera se enfoca al examen del Lingyan
lishao siguiendo el orden del texto. La primera seccion describe el comentario de manera externa:
sus autores y su forma. Luego, se estudia el contenido filosofico y teoldgico de la obra: la
definicion del alma, la doctrina cognoscitiva —memoria e intelecto— para pasar a la teologia —la
voluntad, la semejanza a Dios y el soberano bien. La segunda parte se centra sobre el comentario
en el contexto chino. En primer lugar, se define el contexto intelectual durante el cual se redacto
el Lingyan lishao, para poder entender el uso que se hizo de los conceptos del pensamiento chino
para expresar ideas de la cultura occidental. Por ultimo, se propone la traduccion del texto hecha

por la autora del presente trabajo.

26 yéase W. Th. De Bary, “Individualism and Humanitarianism in Late Ming Thought”, en W. Th. De Bary, Self and
Society in Ming Thought, Studies in Oriental Culture 4, New York, Columbia University, 1970.

14



LAS TRADUCCIONES Y COMPILACIONES JESUITICAS, ca. 1584-1790

Numero de obras producidas en:

s. XVI s XVII s XVIII Total %
Cristiandad 251 57
Escrituras sagradas - 3 3 6
Teologia 6 119 18 143
Rituales 1 49 9 59
Historia y biografia --- 23 6 29
Varios --- 11 3 14
Humanidades 55 13
Filosofia y psicologia 1 7 1 9
Etica 1 9 10
Gobierno -—- 2 --- 2
Educacion --- 4 --- 4
Lingiiistica y 2 6 1 9
Diccionarios
Literatura -—- 1 - 1
Musica --- 1 1 2
Geografia y mapas 1 9 3 13
Varios --- 5 ---
Ciencias 131 30
Matematica - 16 4 20
Astronomia --- 83 6 89
Fisica --- 6 - 6
Geologia - 3 - 3
Biologia y medicina ~ --- 8 - 8
Ciencia militar --- 2 --- 2
Varios 1 2 --- 3
Total 13 369 55 437 100

Fuente : Louis Pfister, Notices biographiques et bibliographiques sur les jésuites de [’ancienne mission de Chine 1552-
1773, Shanghai, Imprimerie de la Mission Catholique, 2 volumes, 1932-34.

15



PRIMERA PARTE:
(QUE DE ANIMA ADAPTARON AL CHINO LOS
JESUITAS?



1. El Lingyan Lishao % = #/~] (Humilde discusién sobre cuestiones del alma)

1. Descripcion de la obra

a) Los autores

Poco se sabe de la vida de Francesco Sambiasi o Sambiaso.”” Era oriundo de la cuidad de
Cosenza, en el sur de Italia, Reino de Napoles, donde nacié en 1582. Entr6 en la Compaiiia de
Jesus en 1602 donde estudio y fue hasta 1609 que sali6 para las misiones. Llegd a Macao en 1610,
afio de la muerte de Matteo Ricci, donde estudi6 chino y ensefidé matematicas. En 1613 llegd a
Beijing y se quedd en esta ciudad hasta 1616. Residi6é luego en varias partes del imperio: en

primer lugar, Hangzhou (Zhejiang) donde lo alojé6 Yang Tingyun (##£ %, 1562-1627). En 1621
lo invit6 Sun Yuanhua (#pJGAL, 1581-1633) a residir en Jiading (5% 7€, cerca de Shanghai). Su

siguiente parada fue Nanjing (Jiangsu): lo mand6é Xu Guangqi quien queria restablecer la iglesia
en esta cuidad profundamente anticristiana. Xu nombr6 también a Sambiasi en la oficina de
asuntos astronomicos para protegerle de interferencias oficiales. Finalmente, después de la caida
de la dinastia Ming, en 1644, el principe Zhu Yusong invitd a Sambiasi, que conocia desde su
periodo de Kaifeng (1628), a servir como embajador ante los portugueses de Macao. Sambiasi se
encamind entonces hacia Guangzhou (Guangdong) con todo un cortejo de oficiales. De 1644 a
1649 se dedicé también a la labor evangelista. Es en esta cuidad donde fallecio en 1649 y se le
rindi6 grandes honores. Podemos concluir de lo anterior dos hechos. En primer lugar, que en
1610, los misioneros tenian cierta libertad de movimiento en el imperio. En segundo lugar, no

podemos menos que resaltar el gran valor humano e intelectual de Sambiasi. Lo demuestran no

27 Para la informacién sobre la vida de Sambiasi, véase L. C. Goodrich y Chaoying Fang, Dictionary of Ming
Biography: 1368-1644, Nueva York, Columbia University Press, 1976 ; L. Pfister, Notices biographiques et
bibliographiques sur les jésuites de I’ancienne mission de Chine 1552-1773, Shanghai, Imprimerie de la Mission
Catholique, 2 volumes, 1932-34.

19



solamente los puestos y tareas que llevd a cabo durante su estancia en China, sino igualmente sus
relaciones con conversos como Xu Guangqi, Yang Tingyun, Sun Yuanhua, o intelectuales como

Zhu Changxun.

Henri Bernard indica, en su articulo sobre “Las adaptaciones chinas de obras europeas”,
cinco obras de Sambiasi publicadas en China, la primera siendo el Lingyan lishao (1624), luego

en 1629, un Tratado sobre el sueiio (Shuida, &%) y un Dialogo sobre pintura (Huada, 75 %), (a
veces vienen como una sola obra: el Shuihua erda, Wi %), en 1633 una Mapa general del
globo terrdqueo (Kunyu quantu, 3 #14x|@) y por ende, en 1649, un Tratado sobre los atributos

de Dios, cuyo titulo no viene en chino.?® No abundaremos aqui sobre el primer tratado que ser4 el
objeto de este trabajo. Ahora bien, en cuanto a las dos siguientes obras, E. Corsi ha demostrado
que no se trata de dos obras independientes sino de una sola obra, el Shuihua erda. En lo que se
refiere al contenido del Shuihua erda, también se ha especulado sobre su contenido, y se ha
afirmado que era un tratado sobre la perspectiva lineal, la dptica o la geometria. “Se trata en
realidad de una obra que reune dos tratados, uno sobre ‘psicofisiologia hipnica’ y otro sobre la
fisonomia, y que debe, por tanto, ser vista en el cuadro de las teorias sobre la psicologia humana
que fueron objeto de una importante renovacion en virtud del redescubrimiento de las fuentes del
corpus aristotélico durante el Renacimiento”.?’ El interés de Sambiasi por cuestiones de
psicologia, que vemos desde el Lingyan lishao, se confirma con este tratado. También se

confirma el substrato aristotélico-renacentista, del conocimiento de Sambiasi. En cuanto al Mapa

** H. Bernard, “Les adaptations chinoises d’ouvrages européens; bibliographie chronologique depuis la venue des
portugais a Canton jusqu’a la mission frangaise de Pékin, 1514-1688”, Monumenta Serica, vol.10, 1945, pp. 337 ;
342 ; 361.

¥ E. Corsi, “Nuestra pequefia muerte cotidiana; Fisiologia hipnica y fisonomia en un tratado en chino de Francesco
Sambiasi, S. J.”, Conferencia en El Colegio de México, Congreso sobre Ordenes religiosas en Asia y America, 17 de
febrero de 2003, p.2.

20



general del globo terraqueo, es probable que se inserte en el esfuerzo misionero de publicaciones
cientificas que los letrados chinos preciaban tanto. La ultima obra, sobre los atributos de Dios,
tampoco difiere del Lingyan lishao, ya que la segunda parte de esta ultima obra se dedica
precisamente al estudio de la semejanza del anima con Dios y de los atributos de éste. Si
relacionamos los intereses de Sambiasi entre si, por un lado, la psicologia que también es una
teoria del conocimiento y, por otro lado, la teologia, podemos concluir que es coherente ya que el
estudio del alma también fue una arma en la lucha contra los reformadores y entonces un medio

de proselitismo.

Su labor misionera en China le dio la oportunidad de conocer a varios de los grandes
conversos chinos. Asimismo, en Jiading fue huésped de Sun Yuanhua, Ignacio Sun, funcionario y
matematico. También colaboré con Xu Guanggi o Paul Xu,*® un oficial chino convertido al
catolicismo. Fue uno de los mas importantes conversos quienes ayudaron a los jesuitas en su
esfuerzo de traduccion al chino de las obras occidentales y fue quien asistid a Sambiasi en la

redaccion del Lingyan lishao.

Xu Guangqi naci6 en Shujiahui, una ciudad vecina de Shanghai. Logro los tres niveles de
examenes para el servicio publico, aunque le costd varios afios lograr el nivel mas alto, el de
jingshi. Dentro de sus cargos oficiales cabe mencionar que fue Gran Secretario del gobierno
imperial. Lo que mas llama la atencion es la inmensa capacidad intelectual de Xu. Trabajo sin
cesar con los misioneros jesuitas a la promocion de las obras occidentales traduciendo tratados de

geografia, astronomia, hidraulica y hasta matematicas. Por otra parte, tiene una obra personal que

3% Sobre Xu Guangqi, véase, C. Jami, P. M. Engelfriet, y G. Blue (eds.), Statecraft and Intellectual Renewal in Late
Ming China. The Cross-Cultural Synthesis of Xu Guangqi (1662-1633), Leiden-Boston-K6ln, 2001, Brill.

21



se ubica dentro del contexto cultural chino. Podemos mencionar aqui su obra sobre estrategia
militar. Otra vez vale la pena recalcar el interés de Xu por la ciencia y la politica mas que por la
filosofia, porque la obra que nos interesa aqui, el Lingyan lishao, precisamente no cabe en los
temas habituales de trabajo de Xu. Empero, Xu Guangqi no podia ignorar los Clasicos filosoficos

de su cultura ya que este conocimiento era fundamental para hacer una carrera burocratica.

b) La obra

Antes de explicitar en detalle el contenido filosofico y teologico del Lingyan lishao,

empezaremos con una descripcion general del comentario.

El Lingyan lishao es una obra de 1624. Su lugar de publicacion no es muy claro ya que L.
Pfister menciona a Shanghai o Jiading mientras que H. Bernard postula por Hangzhou. Fue
reeditada varias veces, en 1629, 1782, 1919 (Beijing) y 1935 (Hangzhou).>' El manuscrito que
analizamos proviene de la Biblioteca Apostolica Vaticana, Raccolta Generale Oriente III, 223
(10), Borgia Cinese, 324 (6), Borgia Cinese 364 (12). El Lingyan lishao se divide en dos partes,

(anterior “_I"” y posterior “ F” segin una division china) las cuales también se subdividen en dos

partes. Sambiasi describe el contenido de su trabajo en los términos siguientes: “El presente
tratado habla del d&nima en cuatro capitulos. En primer lugar, se trata de la substancia del 4nima,
en segundo lugar, se trata de las facultades del anima, luego, de la dignidad del anima y por

Gltimo del objeto de las afecciones del soberano bien”.*?

3! H. Bernard, “Les adaptations chinoises d’ouvrages européens”, p.337.
32 Lingyan lishao, p.5.

22



El lenguaje del Lingyan lishao, como el de numerosas obras occidentales adaptadas al
chino, es un chino clasico bastante sencillo, porque en primer lugar, los misioneros querian que
sus obras tuvieran un publico tan grande como fuera posible. Por otra parte, sintieron la necesidad
de escribir en un estilo sencillo para no obstaculizar el significado de su pensamiento, muy ajeno
al chino.® En su forma, el Lingyan lishao es una mezcla sino-escolastica. Por un lado, incluye en
el texto los comentarios en letras pequenas. La practica de la inclusion de comentarios (como

notas explicativas) se remontaba al final de la época Han (%, 206 a.C.- 220 a.D.) cuando los

exegetas habian tomado la costumbre de intercalar sus comentarios al texto y es desde esta época
que los literati chinos se acostumbraron a leer los Clasicos junto con su comentario. Este modo

era particular de la tradicién confuciana.**

Ademas, se nota en la redaccion del Lingyan lishao la formacion escoléstica de Francesco
Sambiasi. En la Edad Media, toda la ensefianza giraba alrededor de la lectio, es decir la
explicacion del contenido doctrinal de un texto. Por medio de la diputatio los maestros
responsables del ejercicio sostenian los argumentos que les parecian mas relevantes en pro o en
contra de la cuestion “guaestio” que iniciaba el ejercicio.’® Estos ejercicios llevaban a la
determinatio, la determinacion de una doctrina definitiva por el maestro que resolvia las

- 36
contradicciones.

De estos tipos de practicas salieron las Sentencias y las Sumas tan
caracteristicas de este periodo. Al igual que sus predecesores medievales, Sambiasi centra cada

parte de su andlisis sobre unas ‘cuestiones’ relativas al problema analizado, para luego refutar las

opiniones erréneas que se pudieran concluir de la tesis y determinar una solucion basada en la fe

33 Tsien Tsuen-Hsin, “Western Impact on China through Translation”, p.308.

3 D. K. Gardner, “Confucian Commentary and Chinese Intellectual History”, Journal of Asian Studies, vol.57, n°2,
1998, p.397.

35 E. Gilson, La filosofia en la Edad Media, trad. A. Pacios y S. Caballero, Madrid, Gredos, 1965 (2° ed.), 1° ed. en
francés 1947, p.373.

3¢ M. Balard, J.-P. Genet, M. Rouche, Le Moyen-Age en Occident, pp.199-201.

23



y la autoridad. Lo anterior es particularmente evidente en la primera parte del comentario cuando
Sambiasi refuta algunas teorias erroneas sobre al dnima, sobre la sangre como sede del anima o

sobre la mortalidad de ésta.

El pensamiento jesuitico se apoyaba ampliamente en la autoridad. Los pensadores que
més citaban eran, en primer lugar, Aristoteles, luego Santo Tomas y San Agustin.”’ El Lingyan
lishao no se aparta de esta practica. Empero, lo anterior no define necesariamente con seguridad
cuales fueron las fuentes que usé Sambiasi para la redaccion del Lingyan lishao. En 1935, Hubert
Verhaeren escribia que el Lingyan lishao era una sinopsis del Comentario sobre el alma de
Coimbra.”® Tal era todavia la opinién de Henri Bernard en 1945.%° Verhaeren asentaba su
afirmacion citando un pasaje similar en las dos obras. Se puede recordar que desde el siglo XII, la
ensefianza se hacia a través de manuales de estudio mas que a través de las obras originales. En
esta vertiente, hemos mencionado que los mismos jesuitas idearon los cursos de Coimbra para la
ensefianza en sus escuelas. Sin embargo, parece improbable que el Lingyan lishao fuera una mera
adaptacion del curso de Coimbra sobre el alma. En primer lugar, aquella obra consta de 140
paginas mientras que esta ultima consta de 560 columnas. El examen del contenido de ambas
obras también parece descartar la posibilidad de que el Lingyan lishao fuera una simple
adaptacion del manual jesuitico. En efecto, la segunda parte del Lingyan lishao se dedica a la
explicacion teoldgica, problema totalmente inexistente en el comentario de Coimbra. Verhaeren
desprecia la segunda parte del Lingyan lishao restandole todo tipo de valor.* No obstante, la

logica misma de la obra parece indicar lo contrario. En efecto, se puede leer el Lingyan lishao

7'W. J. Peterson, “Western Natural Philosophy Published in Late Ming China”, p.313.

¥ H. Verhaeren, “Aristote en Chine”, Bulletin Catholique de Pékin, 22, 1935, pp.420-421.
3% H. Bernard, “Les adaptations chinoises d’ouvrages européens”, p.337, nota 136.

*0'H. Verhaeren, “Aristote en Chine”, p.420.

24



como demostracion de la excelencia de Dios mediante la descripcion de su criatura mas excelente,
el alma humana. Esta es también la logica de la antropologia tomista. Luego, al analizar
atentamente el contenido, descubrimos que Sambiasi tenia un conocimiento preciso de las obras
de Aristoteles y de Santo Tomas. Son numerosos los pasajes del De memoria et reminiscencia o
de la Suma teologica a los cuales Sambiasi parece referirse explicitamente. La lectura del
Lingyan lishao también indica otras lecturas de Sambiasi. Cita varias veces a San Bernardo. La
cultura humanista es igualmente presente en el comentario. En cuanto a los clasicos, se refiere a
Plutarco y en cuanto al conocimiento cientifico, analiza algunas teorias sobre la sangre y tiene

conocimiento de la anatomia. Por tltimo, se refiere a la historia.

La valoracién de la autoridad podia imponerse sobre la observacion y la experimentacion,
es decir sobre los principios de la ciencia moderna que entonces se engendraban en Europa.

Vemos por ejemplo a Francisco Furtado afirmar:

Hace doscientos afios los astronomos ya entendian claramente la composicion del sol, de
la luna, de las estrellas asi como el nimero de estrellas. Al usar el ingenioso instrumento
recién inventado para ver a distancia e investigar el cielo, [algunos astronomos] han visto
manchas sobre el sol, las formas de las cuales a veces son pequefias y a veces son grandes;
también han visto que al lado de Jupiter estan cuatro estrellas. [...] Especulando sobre
estas [observaciones], los astronomos de hoy en dia sostienen que los cuerpos celestiales
no estdn ubicados solidamente sino que flotan y que los cielos son corruptibles. No
obstante, sencillamente me adhiero a la teoria de su incorruptibilidad. Por doscientos afios,
esto ha sido una ley de la filosofia natural y de la astronomia y ha sido un principio fijo de

las cosas; es superior al conocimiento obtenido por medio de los ojos. El ojo humano

25



estando excesivamente distante de los cielos y habiendo limites a lo que se puede

examinar con los o0jos, no es inevitablemente sin error.”!

No obstante, otros jesuitas supieron asimilar las novedades cientificas como lo demuestra

el pasaje siguiente donde Giacomo Rho (1592-1666) hace la apologia del telescopio:

Todos los antiguos dicen que los cielos son firmes, solidos y translucidos, mientras que
segun la nueva teoria la orbita de Marte corta la 6rbita del sol. jAcaso no serd esto un
rechazo obvio de la antigua teoria de las autoridades? Decimos que lo que siempre ha sido
crucial en astronomia es hacer de la investigacion de los cielos la base [de la teoria]. Si, en
efecto, una teoria que ha sido construida no tiene discrepancia con la substancia de lo que
se aprende de la observacion detallada, entonces es una teoria verdadera. Si no es el caso,
entonces como podriamos desconocer los cielos al quedarse casados con la antigliedad. La
razéon de este hecho [de deber rechazar una teoria antigua] es que en general las
observaciones de los antiguos eran bastante rudas y eran todavia mas rudas por el hecho
de tomar el ojo desnudo como estandar. Comparada a las de los antiguos, las
observaciones modernas son diez veces mas precisas, y al usar el telescopio como
estandar, [las observaciones] son cien veces mas precisas. Este rechazo de los antiguos a
adherir a la [teoria] moderna ciertamente no es para hacernos mas inteligentes o de

. . .o . 42
manera irracional abandonar un conocimiento establecido.

*1 F. Furtado, Huanyouquan (45 7%, 1628), 3, 19b- 20a, citado por W.J. Peterson, “Western Natural Philosophy
Published in Late Ming China”, Proceedings of the American Philosophical Society, 4, vol.117, 1973, pp.313-314.

2 G. Rho, Wuwei lizhi (TL.4%J& 45, 1635), 1, 6b, citado por W.J. Peterson, “Western Natural Philosophy Published in
Late Ming China”, p.314.

26



No obstante, a pesar de los intentos de algunos misioneros como Giacomo Rho, no se
puede afirmar que los jesuitas introdujeron en China los fundamentos de la ciencia moderna. En
este sentido, la teoria del conocimiento que presenta Sambiasi, es muy conservadora. Sambiasi
exporta un De anima tradicional mas apegado a su origen medieval que a las transformaciones
que surgieron durante el Renacimiento. Empero, cabe recordar aqui que la ciencia que los
misioneros ensefiaron o presentaron a los chinos era precisamente la que todavia se ensefiaba en

. . 4
las universidades europeas.*

2. El estudio del alma del Renacimiento a la Contrarreforma

a) El interés cientifico del Renacimiento por la psicologia

Procurar entender la importancia de un tratado como el Lingyan lishao implica insertarlo en su
contexto historico. Son diversas las lecturas que se pueden hacer de la obra. Queda, sin embargo,
que el tema central de ésta es el alma como nociéon gnoseoldgico y sobretodo como nocidon
teologica. Ahora bien, si el estudio del alma nunca dej6 de pertenecer a la filosofia, este estudio
cobr6 un interés renovado a partir del Renacimiento y luego con la Reforma y la Contrarreforma.
La efervescencia intelectual del Renacimiento propici6 el estudio del alma por varias razones y
bajo diversos angulos. Las razones que invitaron a los pensadores renacentistas a examinar el
problema del alma fueron, en primer lugar, el interés acrecentado por el ser humano y un
acercamiento mas fisiologico al alma. Otra razén fue la obtencion de la herramienta que permitié
tal estudio es decir el recién acceso a las obras griegas sin el filtro de los comentaristas latinos y
arabes. Por otro lado, los angulos bajo los cuales se estudiaba el alma eran, ademas de los

tradicionales —en particular la nociéon gnoseoldgica del alma—Ia ética, la fisiologia y la

# W.J. Peterson, “Western Natural Philosophy Published in Late Ming China”, p.315.

27



psicologia. En cuanto a lo tltimo es notable que durante el Renacimiento, la nocion tradicional de
alma empez6 a perder de su importancia en detrimento de la nocidén de mente; es decir que la
nocion gnoseoldgica se empezd a convertir en nocidon psicologica. El substrato filosofico de esos
estudios, que estemos hablando del aspecto epistemologico o psicoldgico, en ambos casos es
aristotélico. En efecto, el pensamiento de Aristoteles quedd siendo la base de la filosofia

A 4 44
académica de esta época.

La investigacion aristotélica del alma se encuentra en particular en el De anima y los
Parva naturalia. Estas obras estudian el alma en la medida que es el principio vital del cuerpo
individual o, en las palabras mismas de Aristoteles, que es la “entelequia prima de un cuerpo
natural organizado”.** Por esta relacion con el cuerpo material, el estudio del alma forma parte de
la filosofia natural y “atafie a lo fisico”.*® El estudio del alma no era, entonces, una disciplina
independiente. Conjugaba lo que conocemos hoy en dia como biologia, es decir el estudio de la
vida, y lo que llamamos “psicologia”. Si bien el estudio del alma pertenece, en el pensamiento de
Aristoteles, a la filosofia natural, constituye, por su objeto especifico, que son los seres animados,
la culminacién de esta ultima: “Partiendo del supuesto de que el saber es una de las cosas mas
valiosas y dignas de estima y que ciertos saberes son superiores a otros bien por su rigor bien por
ocuparse de objetos mejores y mas admirables, por uno y otro motivo deberiamos con justicia

. . . ., 4
colocar entre las primeras la investigacion en torno al alma”.*’

* A pesar de los nuevos estudios, el aristotelismo sigui6 siendo la base del estudio en las universidades durante toda
la Edad Media clasica (XI-XIII) y de igual manera fue la autoridad cientifica y filoséfica maxima de la Europa
renacentista. Es decir que no perdié su preponderancia en lo que atafie al ambito universitario; Véase Ch. Schmitt,
Aristotle and Renaissance, p.26.

* Aristételes, De anima, 11, 1, 412b 5.

“Ibid., I, 1, 403a 25.

“1bid., I, 1, 402a 1-5.

28



El De anima se divide en tres capitulos. En primer lugar, Aristoteles examina criticamente
las teorias anteriores a la suya (capitulo I) para luego dar una definicion general del alma y
examinar las propiedades de las almas vegetativas y sensitivas, su naturaleza y funciones
(capitulo II). Por ultimo, se dedica al estudio del alma racional (capitulo III). El objeto principal
de Aristoteles es el estudio de los procesos afectivos, volitivos y cognitivos del alma. En cuanto
al problema de una supuesta inmortalidad, Aristoteles, si bien afirmé que el intelecto racional y

. ., , e . 4
separado sobrevive al cuerpo, también agregé que no era de manera individual.*®

El examen de las teorias sobre el alma que se formularon durante el Renacimiento
muestra que estas teorias se referian especificamente a las obras de Aristoteles, De anima y
Parva naturalia, asi como a sus comentaristas griegos, arabes y latinos. En cuanto al término
“psicologia” su primera ocurrencia conocida se encuentra en la obra de Joannes Thomas Freigius
(1543-1583) publicada en 1575, y apuntaba precisamente a los fendmenos descritos en las obras
mencionadas de Aristoteles.*” No obstante, los pensadores del Renacimiento formaron sus teorias
de la psicologia no sélo a través del aristotelismo heredado de la Edad Media sino también de
otras fuentes tales como el neoplatonismo griego, la medicina de Galeno y los comentarios arabes,
principalmente los de Averroes y Avicenna, sin olvidar los pensadores cristianos como Agustin
de Hipona (354-430) y Nemesius de Emesa (s.IV tardio).”® De igual manera, el redescubrimiento
del comentario de Simplicio al De anima provocé mucha discusion y controversia,”' porque tenia

L. . ] 2
una nitida tendencia neoplatonica.’

* E. Bloch, La philosophie de la Renaissance, trad. Pierre Kamnitzer, Paris, Payot, coll. Petite Bibliothéque Payot,
1974, p.21; Aristoteles, De anima, 111, 5, 430a 20-25.

¥ K. Park y E. Kessler, “The Concept of Psychology”, p.455.

0K Park, “The Organic Soul”, p.465.

51 Ch. Schmitt, Aristotle and Renaissance, p.49.

52 Ibid., p.92.

29



Luego, los pensadores del Renacimiento dieron al De anima una extension mucho mas
amplia que Aristételes mismo. Vieron en el estudio del alma conexiones con la ética porque el
alma es la fuente de los pensamientos y voliciones; con la metafisica en la medida que el alma
racional esta separada del cuerpo; con la teoria del conocimiento por el papel central del intelecto
en esta obra™; con la teologia por la naturaleza inmortal del alma racional y, finalmente, con la
medicina por la relacion del alma con el cuerpo. Otra de las caracteristicas del papel del De
anima durante el Renacimiento, es que, a pesar de su lugar preponderante en las curricula
universitarias, nunca fue el monopolio del mundo académico precisamente porque su estudio se
relacionaba con intereses otros que académicos. Es asi como fue central tanto para los
escolasticos como para los humanitas y los médicos.”* El mismo estudio del De anima en el
Renacimiento demuestra la gran variedad de escuelas y acercamientos al aristotelismo durante

este periodo’’.

En cuanto a la formulacion de las teorias psicoldgicas, se pueden distinguir dos etapas en
el periodo que se extiende de 1350 a 1600, con un cierto cambio a partir de 1500. Antes de 1500
es notable un consenso bastante amplio sobre las ideas relativas al alma, ideas que fueron
enunciadas por los escritores latinos entre los cuales destacan Alberto Magno, Tomas de Aquino,
Duns Escoto y Guillermo de Ockam. Después de 1500, surgen criticas cada vez mas agudas a
estas ideas.”® ;Cuales eran estas teorias que constituian la base de la psicologia renacentista?

Como hemos mencionado arriba, estas teorias eran un compuesto de varias tradiciones filoséficas

>3 Al respecto, Aristoteles menciona que la diferencia entre la ciencia, la opinion, la inteligencia y sus contrarios se
debe estudiar en otra parte. Cf. Aristoteles, De anima, 111, 3, 427b 25-27.

K. Park y E. Kessler, “The Concept of Psychology”, pp.456-457.

K. Park, “The Organic Soul”, p.473.

% Ibid., p.464.

30



y religiosas. Un rasgo interesante es que, en gran medida, estas influencias eran inconscientes y,

en general, se atribuian las ideas expuestas a Aristoteles mismo.>’

Las criticas empezaron a surgir cuando los pensadores humanistas pudieron leer o tener
acceso a los textos traducidos directamente del griego y, consecuentemente, quisieron dar una
interpretacién mas cercana a la letra de los textos aristotélicos y, por lo tanto, emancipada de la
interpretacion de los comentarios arabes y latinos.”® La primera caracteristica del periodo es,
entonces, una voluntad de simplificar las teorias relativas a la psicologia.”” Esta nueva actitud
frente a la filosofia aristotélica engendré numerosos debates sobre las mismas doctrinas que
acabamos de sefialar. Se consideraban productos estériles de la escolastica. Se opusieron,
entonces, los partidarios de una “via moderna” a los “antiqui”de la “via antigua”.®® El secundo
cambio notable concernia el creciente interés de algunos pensadores por los problemas relativos a
la fisiologia y cierta indiferencia por las cuestiones filoséficas, lo que se tradujo por una reflexion

, .. , 1
acerca de los 6rganos sensitivos mas que acerca de las facultades.®

b) La critica a las ideas protestantes

El comentario de Francesco Sambiasi, sin duda alguna, es heredero de esta efervescencia
intelectual. Veremos, por ejemplo, cuanto Sambiasi adoptd ciertas ideas relativas a la fisiologia.
Este interés se confirma con su obra el Shuihua erda. Empero, el pensamiento de Sambiasi

también y ante todo es un pensamiento de finales del siglo XVI y principios del siglo XVII. En

7 Ibid., p.465.
¥ Ibid., p.476.
> Ibid., p.480.
5 Ibid., p.478.
5! Ibid., p.481.

31



efecto, la doctrina del alma fue central en el debate entre catdlicos y reformistas. Estos tltimos
negaban el libre albedrio, es decir la facultad de determinarse por medio de la voluntad. En este
debate, la teologia de Santo Tomas no siempre ayudo6 a los jesuitas. Por ejemplo, el Aquinate
afirmaba que el movimiento de la voluntad se debia a Dios y no solamente a la voluntad como
potencia o de igual manera que la eleccion o reprobacion de los hombres también se debia a
Dios.® La posicion de Santo Tomas reflejaba antiguas controversias, y en particular la del
pelagianismo que habia sacudido la Edad Media. Frente a las afirmaciones de Pelagio (ca. 360-
ca.418), quien daba demasiada importancia a la voluntad humana, la teologia escoléstica habia
resaltado el trabajo de la gracia en el hombre. Ahora bien, este debate llevado a la época de la
Reforma cobraba otro sentido. Contra la negacion del libre albedrio y de la voluntad humana asi
como el énfasis sobre la gracia divina por parte de los protestantes, los jesuitas se hicieron los
defensores de la voluntad. Tal vez se puede entender, a través de esta controversia, ciertas

reservas que los fundadores de la Compaiiia tenian en cuanto al tomismo y su actualidad.®

Por ultimo, podemos subrayar que el conocimiento del alma era un instrumento necesario
y hasta privilegiado para el conocimiento de la subjetividad y el conocimiento de las relaciones
sociales.”* En este sentido, el estudio de las pasiones del alma era fundamental y servia a la
politica de control social desarrollada por los jesuitas. Los instrumentos privilegiados de esta
politica eran los casos de conciencia y la direccion espiritual en los cuales se pueden ver las
primicias de la psicologia moderna. Es entonces posible distinguir dos ambitos de la “psicologia”

jesuitica, uno especulativo y otro practico.®

62 yéase por ejemplo, Suma teologica, 1 q.20 a.3; 1 q.22 a.2.
5 F. Winterton, “Philosophy among the Jesuits”, Mind, vol.12, n°46, 1887, p.259.
4 M. Massimi, “A psicologia dos jesuitas: Uma Contribuigdo a Histéria das Ideais Psicologigas”, p.625.
65 11.:
Ibid., p.626.

32



La consecuencia inmediata de este papel de la doctrina del alma en la educacion jesuitica
es su examen, de manera especifica, en el programa de estudio de las escuelas de la Compaiia.
La filosofia de Aristoteles se ensefiaba durante tres afios de los cuales se dedicaba el primer afio a
la logica, el secundo afio a la filosofia natural para terminar con la metafisica. Poco después de la
fundacion del Collegio Romano, en 1551, se agregd una catedra de filosofia moral.
Respectivamente, 60 % del programa trataba de la filosofia natural, 30% de la l6gica y solamente
10 % de la metafisica.®® Otra consecuencia es el gran nimero de comentarios que se hicieron del

De anima.

¢) Los diversos tratados aristotélicos escritos por jesuitas en chino

Este lugar muy especial que los jesuitas dedicaron a la idea de alma se nota también en su
intencion de introducir este estudio en el programa de examenes que se realizaban en china para
la seleccién de los funcionarios publicos. El proyecto de traducir o adaptar®’ el pensamiento
aristotélico fue uno de los proyectos mas ambicioso de los jesuitas y a la vez uno de los menos
exitosos.®® La intencion de los jesuitas era presentar a las elites chinas la base de su sistema
educativo. Probablemente, también contemplaban al aristotelismo como una manera de acercar
los letrados confucianos a la teologia cristiana pero sin ser demasiados explicitos en cuanto al
contenido religioso. El dogma religioso contenia ideas que pudiera parecer muy raras a los chinos

y que iban en contra de su cultura. Tal era, por ejemplo, la practica del celibato de los sacerdotes.

5 Ch. Lohr, “Les jésuites et I’aristotélisme du XVle siécle”, p.80.

67 Cabe subrayar que en muchos casos, como lo es el Lingyan lishao, las obras que se escribieron en chino no eran
traducciones literales de las obras del corpus filosofico occidental sino comentarios o adaptaciones propias de los
autores.

% N. Standaert, “The Transmission of Renaissance Culture in Seventeenth-Century China”, p.385.

33



El celibato en si se oponia, sin posibilidad de reconciliacion, al culto de los ancestros y a la

piedad filial, bases del sistema familial y social de China.

La introduccion del pensamiento aristotélico-tomista empezd una obra sobre el tema del
alma, lo que ilustra el interés de los jesuitas por esta cuestion. Esta obra era el Lingyan Lishao de
Francesco Sambiasi y Xu Guangqi. La otra obra que se publicé el mismo afio que el Lingyan
lishao es el Xingxue cushu de Guilio Aleni, obra de filosofia natural. Luego siguieron las

adaptatciones del De caelo et mundo, volumenes 11-V, (Huanyou quan, B4 7, 1628), de la
Universa dialectica aristotelis de Coimbra (1606) (Mingli tan % ¥, los cinco primeros
volumenes en 1631, los cinco volimenes siguientes en 1639) por Francisco Furtado (1589-1653)
y Li Zhizao (2 #, 1565-1630). Alfonso Vagnoni (1568-1640) fue el otro gran traductor del
pensamiento aristotélico. Entre otras obras, Vagnoni adaptd el curso In libros ethicorum
Aristotelis ad Nichomacum (Xiushen xixue 1% £ V5%, 1631). También adaptd parte de la
Meteorologica 'y De caelo et mundo en el primer volumen de su Kongji gezhi (ZZF5A$EL, 1633).
Luego, escribi6 varias obras que se basaban en la filosofia de Aristdteles sin ser expresamente
adaptaciones. Podemos mencionar un compendio sobre la filosofia natural (Feilu dahui, 3 §%%F
%, 1636) y algunos textos sobre la ética, la politica, la familia y la educacién de los nifios y

jovenes.®

El altimo intento, respectivo al proyecto, fue de introducirlo en el sistema de exdmenes
tradicionales para el reclutamiento de los funcionarios. Esto era el proyecto de Ferdinand

Verbiest (1623-1688), cuyo Qiongli xue (%5 ¥1£: 1683) era un compendio de casi todas las obras

% Ibid., p.385.

34



occidentales traducidas al chino, en 60 tomos. En 1683, Verbiest presentd su compilacion al
emperador con una solicitud de apoyo financiero y su aprobacion para la publicacion. Dos meses
después obtenia una respuesta desfavorable que argiiia del estilo perverso, erréneo e ilogico de

los libros.”

I1. La definicion de la esencia del anima

1. La esencia del Anima segtn el Lingyan lishao

El Lingyan lishao de Francesco Sambiasi empieza con la definicion general del anima. Sambiasi
establece una distincion entre anima (yanima) y alma (hun) que no se encuentra en la filosofia
occidental ya que solamente hallamos en ésta el término alma y sus compuestos: el alma
vegetativa, el alma sensitiva y el alma intelectiva. El significado de esta discriminacién es
precisamente lo que se va a definir a lo largo de esta disertacion. No obstante, como se delinea a
partir de la definiciéon de la esencia del 4nima, ésta ultima es equivalente a la idea de alma
intelectiva con una connotacion teoldgica. Usaré los términos “4nima” y “alma” de acuerdo con
el Lingyan lishao y el término “alma” cuando me refiero a la filosofia occidental. La definicion

del 4nima se expone al inicio de la obra y corresponde a la primera parte del primer libro del

Lingyan lishao (paginas 7 a 24).

Por “anima”, Sambiasi entiende 1) una substancia’' (%) subsistente ([137) y 2) algo
originalmente independiente 3) perteneciendo a la clase de lo espiritual. 4) Una substancia

inmortal y 5) creada por Dios 6) de manera ex—nihilo (1 fli#)1f147). También Sambiasi afirma

" Ibid., pp.390-391.
"' Adopto la forma tradicional de “substancia” en vez de “sustancia” para subrayar la etimologia del vocablo que
viene del latin sub-stare: estar debajo, sostener.

35



que el anima 7) al completarse nos otorga espacio y tiempo, 8) que es nuestra forma substancial

(H8F%) y que es, por ultimo, 9) dependiente de la Gracia (BH¥f{#511) y dependiente del buen
comportamiento de los hombres para que puedan gozar de la verdadera delectacion (EL#).”

Examinaremos el significado implicito en cada una de estas nueve proposiciones.

Por “substancia subsistente” Sambiasi entiende “los entes [que] subsisten por si solos (H
#4#%) y son condicién de dependencia de otros entes. [Mientras que] los entes dependientes no

pueden ser subsistentes y deriban su existencia de las substancias subsistentes”.”” La idea
proviene de la filosofia de Santo Tomas. En el articulo 2 de la cuestion 75 (primer libro de la
Suma teologica), Santo Tomads establece la identidad de la substancia y de la subsistencia:
“Luego, la naturaleza de la mente humana no solamente es incorpdrea, sino también substancia,
es decir, realidad subsistente”.” Se llama “substancia al ser concebido en su unidad indivisa, y se
llama subsistencia la propiedad que tiene de existir como substancia, es decir, para si y sin
dependencia substancial respecto de otro ser”.”” El 4nima es la forma del cuerpo. Por el hecho de
ser forma, es acto,’® lo que da vida al cuerpo. De ahi la definicion del alma como “primer
principio de la vida”.”” Ahora bien, se remonta a Aristoteles la idea de que una forma pueda ser
substancia. Es asi como Aristételes afirma: “Solemos decir que uno de los géneros de los entes es

la entidad™ y que ésta puede ser entendida, en primer lugar, como materia —aquello que por si no

es algo determinado--, en segundo lugar, como estructura y forma en virtud de la cual puede

72 Lingyan lishao, p.8.

B Ibid., p.9.

™ Suma teoldgica, 1 q.75 a.2, sed contra: “Natura ergo mentis humanae non solum est incorporea, sed etiam
substantia, scilicet aliquid subsistens”.

" E. Gilson, El espiritu de la filosofia medieval, p.192, nota 31.

® Suma teologica, 1 q.75 a.5, resp.: “La forma, en cuanto forma, es acto...” (“Quia forma, inquantum forma, est
actus...”)

7 Ibid., 1 q.75 a.1, resp.: “Sed ‘primum’ principium vitae dicimus esse animam”.

78 El texto griego dice “ousia”, es decir substancia.

36



decirse de la materia que es algo determinado y, en tercer lugar, como el compuesto de una y

otra”.” Por lo tanto, se puede deducir que el 4nima es substancia subsistente.

Que el anima sea “algo originalmente independiente” significa que es independiente de la
materia y también independiente de su realizacion en ella. Asimismo en el comentario se asevera:
“En cuanto al anima del hombre, si el hombre existe, también existe su anima, pero si el hombre
no existe, todavia existe su anima. Esto es hablar de algo originalmente independiente”.® Lo
anterior se distingue de la substancia subsistente por no depender de la materia. La demostracion
de Santo Tomadas se apoya sobre la funcién cognoscitiva del alma. Si bien hay substancias
subsistentes que son materiales,® el 4nima no lo es y no lo puede ser porque, de lo contrario, no
podria conocer las cosas corporales. Esto se debe al principio segun el cual “para que se puedan
conocer cosas diversas es preciso que no se tenga ninguna de ellas en la propia naturaleza, porque
las que naturalmente estuvieran en ella impedirian el conocimiento de las demés”.® No obstante
subsiste el problema relativo a la incorporeidad del &nima ya que no se puede concebir el &nima
sin el cuerpo al cual comunica su actualidad. Pero aqui cabe discriminar entre el dnima y el
hombre, es decir entre la forma del cuerpo y el compuesto de alma y cuerpo. Por el hecho de que
el hombre sea un ser que siente, y que el “sentir no es una actividad exclusiva del alma, [...] es

evidente que el hombre no es solamente alma, sino un compuesto de alma y cuerpo”.® Por otra

parte, la operacion propia del anima es cognoscitiva y como el “hombre puede por su

" Aristoteles, De anima, 11, 1, 412a 5-10.

% Lingyan lishao, p.10.

8 Suma teolégica, 1 q.75 a.2, ad 3: “Pero necesitar asi del cuerpo no se opone a que el entendimiento sea subsistente;
pues, de lo contrario, tampoco seria subsistente el animal, que para sentir necesita de los objetos sensibles exteriores”.
(“Sic autem indigere corpore non removet intellectum esse subsistentem: alioquin animal non esset aliquid subsistens,
cum indigeat exterioribus sensibilibus ad sentiendum”.); Lingyan lishao, p.10: “El caballo también es una substancia
subsistente”.

82 Ibid., 1 q.75 a.2, resp.: “Quod autem potest cognoscere aliqua, oportet ut nihil eorum habeat in sua natura: quia
illud quod inesset ei naturaliter, impediret cognitionem aliorum”.

8 Ibid., 1 q.75 a.5, resp.: “Cum igitur sentire sit quaedam operatio hominis [...] manifestum est quod homo non est
anima tantum, sed aliquid compositum ex anima et corpore”.

37



entendimiento conocer la naturaleza de todos los cuerpos™®*

resulta de las premisas mencionadas
arriba que no es cuerpo. Lo anterior es implicito en el razonamiento de Sambiasi ya que atribuye
al 4nima la facultad de deducir los principios.* Otro aspecto de la demostracion de Sambiasi
consiste en afirmar que las almas --vegetativa y sensitiva-- se originan en la materia la cual tiene
) . 86 . . “
un fin; por lo tanto, estas almas tienen un fin,”" lo que corresponde al axioma segun el cual “las

cosas cuyo principio y desarrollo son analogos parece que tienen el mismo fin”."’

Por lo mismo, Sambiasi afirma que el d&nima pertenece a la clase de lo espiritual. Esta
inclusion del &nima al universo espiritual es una manera, para Sambiasi, de discriminar entre las
almas vegetativa y sensitiva materiales y el alma intelectiva inmaterial.*® Tal distincion podria
poner en peligro la definicion del alma como unidad substancial. No obstante, siempre
apoyandose en la Suma teologica, sabemos que el anima es una sola substancia y sus operaciones
son multiples.* De ahi vemos que el 4nima posee varias potencias que son, aparte del alma
intelectiva, el alma vegetativa y el alma sensitiva. De manera general, “la potencia, en cuanto tal,
se ordena al acto. La naturaleza, pues, debe estar determinada por el acto al cual se ordena; y, por
consiguiente, es necesario que la diversidad de naturaleza en las potencias se establezca en razéon

de la diversidad de los actos, la que, a su vez, se establece en razoén de la diversidad de los

8 Ibid., 1 q.75 a.2, resp.: “Manisfestum est enim quod homo per intellectum cognoscere potest naturas omnium
corporum”.

% Lingyan lishao, p.9.

8 Ibid., p.10.

8 Suma teolbgica, 1 q.75 a.6, obj. 1: “Quorum enim est simile principium et similis processus, videtur esse similis
finis”.

8 Lingyan lishao, p.10.

¥ Suma teolégica, 1 q.77 a.2, ad 3: “Una misma realidad tiene un solo ser substancial, pero sus operaciones pueden
ser multiples. Por eso es tnica la esencia del alma, pero multiples sus potencias”. (“Ad tertium dicendum quod unius
rei est unum esse substantiale, sed possunt esse operaciones plures. Et ideo est una essentia animae, sed potentiae
plures”.)

38



objetos”.”® Ahora bien, estas dos ultimas almas operan mediante drganos corporales ya que la
funcion del alma sensitiva es sentir y su objeto consiste en cualidades sensitivas, y la funcion del

! Sambiasi, al

alma vegetativa es vivir y que esta funcion se realiza mediante la accion del calor.’
mismo tiempo, refuta la doctrina segin la cual el anima fuera material. Esta doctrina tiene un
doble origen. La encontramos refutada por San Agustin segiin quien el error de asimilar el alma
con la materia proviene de que ciertos filosofos atribuyen funciones sensitivas al alma.
Democrito y Empédocles son algunos de estos fildsofos como explica Aristoteles. El primero
consideraba que el alma es la combinacion de formas esféricas las cuales son fuego, mientras que
el segundo la componia de todos los elementos. Segiin Aristoteles, afirmaron la materialidad del
alma basandose en el hecho de que el alma “conoce y percibe sensorialmente los entes”.”> La
idea de la materialidad del alma también se encuentra en el Eclesiastés (3, 19) donde se asevera
que “del mismo modo respiran todas las cosas, y no tiene el hombre ventaja sobre las bestias” y
“una es la suerte del hombre y de las bestias e igual su condicion”. Se concluye entonces que asi
» 94

como “el alma de los irracionales es corruptible lo es también el alma humana”.”™ Estas doctrinas,

segin Sambiasi, son “absurdas” ya que demostrd que el anima es independiente de la materia.

Como consecuencia de su inmaterialidad, el anima también es inmortal. La inmortalidad
del anima proviene de que no es material en si y, por lo tanto, no depende de la materia para su

subsistencia. Consecuentemente, cuando muere el cuerpo no muere el anima.”> Sambiasi afirma

? Ibid., 1 q.75 a.3, resp.: “Respondeo dicendum quod potentia, secundum illud quod est potentia, ordinatur ad actum.
Unde oportet rationem potentiae accipi ex actu ad quem ordinatur : et per consequens oportet quod ratio potentiae
diversificetur ratio actus. Ratio autem actus diversificatur secundum diversam rationem obieti”.

' Ibid., 1 q.78 a.1, resp.

%2 San Agustin, La ciudad de Dios, Libro VII, cap.6; cit. por Suma teolégica, 1 q.75 a.2, sed contra; Ibid., 1 q.75 a.3,
resp.

 Aristoteles, De anima, 1, 2, 404a 1-8; 1, 2, 404b 10-15 y I, 5, 410b 16-18.

% Para las tres citas véase, Suma teoldgica, 1 q.75 a.6.

% Lingyan lishao, p.11.

39



que las almas vegetativa y sensitiva de los demas entes, es decir de los vegetales y de los
animales, no son subsistentes y que, por lo mismo, sus substancias mueren con el cuerpo. En un
momento anterior del comentario, Sambiasi comprob6 la idea cuando afirmoé: “Lo que indica que
el hombre, como las cosas, sea un ser viviente, es su definiciéon general. Lo que indica que el
hombre pueda deducir los principios es su definicion especifica”.’® Lo tltimo se refiere a la Suma
teologica donde leemos: “Aunque el hombre conviene con los otros animales en el género, difiere
de ellos en la especie. Y si bien las diferencias especificas dependen de la diversidad de formas,
no es preciso que toda diversidad de forma engendre diversidad de género”.”’ Ahora bien, “lo
que por si mismo tiene el ser no puede ser producido ni destruido sino en razoén de su propia
naturaleza. [... y como] es imposible que una forma se separe de si misma, también lo es que la
forma subsistente deje de existir”.”® En la medida que Sambiasi definié el alma como forma

subsistente e independiente de la materia puede concluir que el 4nima es inmortal.

El autor del Lingyan lishao se beneficia de la demostracion para corregir dos “discursos

erréneos””’

sobre la mortalidad del anima. El primer discurso afirma que al morir el cuerpo
mueren las tres almas, es decir tanto el alma intelectiva como las almas vegetativa y sensitiva. La
respuesta de Santo Tomas a esta doctrina es muy clara: “Segun ya hemos dicho, el alma es el
unico principio de todas sus potencias. Pero hay potencias, como el entendimiento y la voluntad,

cuyo sujeto es el alma sola, y éstas necesariamente han de permanecer en el alma después de

destruido el cuerpo. Otras, en cambio, tienen como sujeto al compuesto, y son todas las potencias

% Ibid., p.9.

7 Suma teoldgica, 1 q.75 a.3, resp.: “Ad primum ergo dicendum quod homo, etsi conveniat in genere cum aliis
animalibus, specie tamen differt: differentia autem speciei attenditur secundum differentiam formae. Nec oportet
quod omnis differentie formae faciat generis diversitatem”.

% Ibid., 1 q.75 a.6, resp.: “Unde quod per se habet esse, non potest generari vel corrumpi nisi per se; [...] Impossibile
est autem quod forma separatur a seipsa. Unde impossibile est quod forma subsistens desinat esse”.

% Lingyan lishao, p.11.

40



de la parte sensitiva y vegetativa”.'” Santo Tomas atribuye esta doctrina errénea a Alcherus de
Claravallensis'”', cuya obra se titula el De spiritu et anima.'®* También si examinamos el
comentario al De anima de los Cursus de Coimbra descubrimos que se refuta expresadamente la
doctrina de Averroes.'” Averroes elabor6 su propia doctrina del intelecto a partir de unas aporias
en la doctrina del intelecto de Alejandro de Afrodisias. Se preguntd ;cémo un intelecto material
engendrado y entonces corruptible, es decir el intelecto humano segin la interpretacion de
Alejandro de Afrodisias, podrd tener un conocimiento de los inteligibles que son eternos? El
axioma que fundamenta la pregunta consiste en que, segun Averroes, s6lo un intelecto eterno
puede pensar los inteligibles eternos. La solucion del Comentador consiste en hacer del intelecto
agente o activo un intelecto separado del alma humana. Lo que concluye Averroes es entonces
que el intelecto agente no pertenece a la definicion del alma como forma del cuerpo y, por lo
tanto, no es corruptible. Tanto el Curso de Coimbra como el comentario al De anima de
Francisco de Toledo (publicado en Colonia en 1575) examinan la posicion de Averroes y es muy
probable que esas obras formaron parte de la formacion intelectual de Sambiasi. Empero, Santo

Tomas habia anticipado la critica del pensamiento de Averroes.

La segunda doctrina que refuta Sambiasi es la afirmacion que “cuando muere un hombre,

de sus tres almas, solamente su alma vegetativa y su alma sensitiva son destruidas y que sélo

1 Suma teolégica, 1 q.77 a.8, resp.: “Respondeo dicendum quod, sicut iam (0.5.6.7.) dictum est, omnes potentiae
animae comparantur ad animam solam sicut ad principium. Sed quaedam potentiae comparantur ad animam solam
sicut ad subiectum ut intellectus et voluntas. Et huiusmodi potentiae necesse est quod maneant in anima, corpore
destructo. Quaedam vero potentiac sunt in coniuncto sicut in subiecto: sicut omnes potentiae sensitivae partis et
nutritivae”.

1% Segunda mitad del siglo XII. Su obra, el De spiritus et anima, fue por mucho tiempo atribuida a San Agustin, por
lo cual se encuentra en la Patrologia latina de Migne, XL, 785.

192 Syma teoldgica, 1 q.77 a.8.

13 Commentarii Collegii Conimbricensis Societatis lesu, In Tres Libros De Anima, Aristotelis Stagiritae por Manuel
de Gois, Libro 11, cap.1, q.7 a.2.

41



subsiste el alma intelectiva”.'®™ Esta proposicion parece contradecir el resultado al cual llegd
Sambiasi al afirmar la materialidad de las almas vegetativa y sensitiva y, por consiguiente, su
corruptibilidad en oposicion con el alma intelectiva, inmaterial e incorruptible. Empero, lo que
significa tal proposicion es que “una vez destruido el compuesto, no permanecen en el alma estas
potencias en acto, sino virtualmente y como en su principio y raiz”.'® Esto es justamente lo que
Sambiasi trata de aclarar cuando precisa en la nota: “Por ejemplo, las hierbas y los arboles decaen,
las ramas, las hojas, las flores y los frutos se concentran en la raiz y cuando llega la primavera, la
fuerza de la raiz se renueva. Las ramas, las hojas, las flores y los frutos naturalmente
reaparecen”.'® Lo anterior es equivalente al hecho de que cuando vuelve a vivir el hombre,
principio de la antropologia cristiana, de igual manera vuelven a vivir estas almas materiales, y el
alma intelectiva se une de nuevo al cuerpo. En su inicio, la doctrina de la salvacion no se aplicaba
a las almas solas sino a los hombres individuales, es decir corporales. Sambiasi parece estar de

acuerdo con esta doctrina original de la resurreccion.

En este momento de la definicién de la esencia del &nima, Sambiasi aborda el problema
de su creacion. El autor afirma que, al igual que todas las cosas del universo, el &nima fue creada
por Dios. La primera hipotesis que se refuta es la que postula la creacion del anima por los

8

, . . 1 . 1 .
angeles. Es la doctrina de los seleucianos'®”’ y de Avicena.'® Esta doctrina se basa en el

. .1 , L.
postulado que expone Dionisio,'” segin el cual “las cosas ultimas son ordenadas por las

"% Lingyan lishao, p.11.

195 Suma teoldgica, 1 q.77 a.8, resp.: “Unde, corrupto coniuncto, non manent huiusmodi potentiae actu; sed virtute
tantum manent in anima, sicut in principio vel radice”.

1% Lingyan lishao, pp.11-12.

%7 San Agustin, Las herejias, n.59, en Obras de San Agustin, vol.38.

108 Avicena, Metafisica, tr.9, cap.4.

1% Dionisio el Aeropajita es un personaje misterioso. Durante la Edad Media se creia que habia sido el compaiiero de
San Paolo. No se conocen bien sus fechas pero es probable que escribio después de Proclus (412-484). De divino
nombre, cap.4, §4; De jerarquia eclesidstica, cap.5, §4.

42



primeras” o, en otras palabras, “los cuerpos inferiores son producidos por medio de los
superiores”, lo que puede implicar que “los espiritus inferiores, o almas racionales, son
producidos mediante los superiores, es decir, los angeles”.!'” Ahora bien, el alma racional no

puede ser producida sino por creacion. Santo Tomas demuestra que:

Siendo la produccién el camino hacia la existencia, a cada cosa le convendra la
produccion de la misma manera que el ser. Mas decimos que existe propiamente aquello
que posee por si mismo la existencia, como subsistiendo en su ser. [...] El alma racional
es forma subsistente, como queda dicho. Por lo cual le compete en sentido propio el
existir y el ser producida. Y dado que no puede ser producida de una materia anterior ni
corpdrea —lo cual haria que fuera de naturaleza corpérea--, ni espiritual —porque, en este
caso, las substancias espirituales se transmutarian unas en otras--, debe decirse que no es

. , s 111
producida mas que por creacion.

Asimismo, Sambiasi asevera: “;Por qué solo el anima deberia ser creada por otro ser y no
por Dios?”'"? De lo anterior también se puede deducir que el alma no es una emanacién de la
materia como lo afirmaron los maniqueos, ni de algo espiritual tal como lo explica Varron.'" La
primera doctrina se refuta sencillamente. No puede ser una emanacion de la materia ya que se

comprobd que el alma es forma, es subsistente, independiente de la materia e inmortal. Tampoco

"% Suma teolégica, 1 .90 a.3, obj.1: “Infima reducuntur per prima” y “ergo et inferiores spiritus, qui sunt animae
rationales, producuntur per spiritus superiores, qui sunt angeli”.

" Ibid., 1 q.90 a.2, resp.: “Cum fieri sit via ad esse, hoc modo alicui competit fieri, sicut ei competit esse. Illud
autem proprie dicitur esse, quod ipsum habet esse, quasi in suo esse subsistentes. [...] Anima autem rationalis est
forma subsistens, ut supra (1, q.75, a.2) habitum est. Unde sibi proprie competit esse et fieri. Et quia non potest fieri
ex materia praeiacente, neque corporali, quia sic esset naturae corporeae; neque spirituali, quia sic subsistantiae
spirituales in invicem transmutarentur: necesse est dicere quod non fiat nisi per creationem”.

12 Lingyan lishao, p.12.

'3 Suma teoldgica, 1 q.90 a.1, resp.

43



puede ser una emanacion de algo espiritual porque, en este caso, el alma formaria parte de la
substancia de Dios. Ahora bien, “las cosas existentes que en nada difieren son idénticas™.'"* Si el
alma formara parte de Dios, eso comprobaria su identidad. No obstante, por el principio segin el
cual el alma “a veces esta en pura potencia para entender [y que] ademas la ciencia le viene, en

»115 1o puede ser idéntica a Dios “que es

cierto modo, de las cosas, y posee diversas potencias
. . ’ . . . 11 ]
acto puro y nada recibe de otro ni en él se da ninguna diversidad”."'® Por lo tanto, el 4nima no es

emanacion de ningun tipo.

Queda entender lo que significa el “ser producido por creaciéon”. Sambiasi sigue su
comentario diciendo que el anima se engendra ex-nihilo ya que nada se encuentra fuera de la

11
7 Que fuera

substancia divina y que no existe un alma mundi que la pudiera engendrar.
engendrada ex—nihilo queda comprobado por el hecho mencionado de que Dios “es acto puro y
nada recibe de otro ni en él se da ninguna diversidad”''® y que “s6lo Dios puede crear, ya que
solo el primer agente puede obrar sin suponer ninguna materia”.''” En cuanto a la idea de “alma

mundi”’se remonta a las filosofias de Platon (s.V a.C.) y de los estoicos (s.IIT a.C.). Platon afirma

que:

El dios eterno razon6 de esta manera acerca del dios que iba a ser cuando hizo su cuerpo

no sélo suave y liso sino también en todas partes equidistante del centro, completo, entero

" Ibid., 1 q.90 a.1, obj.3: “Praeterea, quaccumque sunt, et nullo modo differunt, sunt idem”.

"3 Ibid., 1 q.90 a.1, resp: “Anima humana est quandoque intelligens in potentia, et scientiam quodammodo a rebus
acquirit, et habet diversas potentias”.

" Ibid., 1 q.90 a.1, resp.: “Quae omnia aliena sunt a Dei natura, qui est actus purus, et nihil ab alio accipiens, et
nullam in se diversitatem habens”.

17 Lingyan lishao, p.12.

"8 Ibid., 1 q.90 a.l, resp.: “Quae omnia aliena sunt a Dei natura, qui est actus purus, et nihil ab alio accipiens, et
nullam in se diversitatem habens”.

"9 Ibid., 1 q.90 a.3, resp.: “Solus autem Deus potest creare. Quia solius primi agentis est agere, nullo praesupposito”.

44



de cuerpos enteros. Primero coloco el alma en el centro y luego la extendid a través de
toda la superficie y cubri6 el cuerpo con ella. Cre6 asi un mundo, circular que gira en
circulo, unico, solo y aislado, que por su virtud puede convivir consigo mismo y no

necesita de ningun otro, que se conoce y ama suficientemente a si mismo. '’

Esta alma del mundo es el principio que gobierna el mundo sensible. Asi afirma Platén:
“El demiurgo hizo al alma primera en origen y en virtud y mas antigua que el cuerpo. La cred
duefia y gobernante del gobernado”.'?' Por otra parte, todas las demas almas, las almas
individuales, almas de los astros y almas de los hombres, le son consubstanciales y no son mas
que fragmentos de ella. Platon asevera que a partir del conjunto de los tres elementos que
componen el alma, a saber lo indivisible (lo eterno e inmutable), lo divisible (la pluralidad de los
cuerpos) y la mezcla de los dos, el dios “dividio el conjunto resultante en tantas partes como era

5 122

conveniente, cada una mezclada de lo mismo y de lo otro y del ser”. “~ Vemos aqui la idea de la

creacion de las almas a partir de la division del alma mundi.

Para los estoicos antiguos el mundo estd gobernado por la actividad de una razon la cual
es corporal ya que solamente existe lo corporal. La fisica estdica admite, pues, dos principios, un
agente, dios o razdén, que siempre actiia y un paciente, la materia, la cual siempre padece. Ahora
bien, los estoicos afirmaron el principio de la mezcla total, es decir la idea segin la cual dos
cuerpos pueden mezclarse de manera total sin perder su substancia y sus propiedades. Es de esta

, . ’ . 7 12
manera que la razon se extiende a través de la materia y el alma a través del cuerpo.'® Esta

120 platon, Timeo, 34b.

2 Ibid., 34c.

"2 Ibid., 35a-b.

'3 E. Bréhier, Histoire de la philosophie, vol.1, pp.273-274.

45



doctrina se asemeja a la doctrina traducianista que afirma la produccion de los seres a partir de
Dios. En resumen, el alma mundi, en cuanto es principio de generacion, implica que esta
generacion se hace o bien por division de la substancia o bien por emanacién pero no por

creacion a partir de la nada. Por lo mismo, Sambiasi asevera que estas doctrinas son erroneas.

La misma creacion del dnima no es anterior a la de su uso como forma del cuerpo.
Tampoco es anterior a la de su existencia temporal o de su existencia corporal, porque no se
crean en momentos diferentes, segun un antes y un después cronoldgico, sino que se crean al
mismo tiempo. Por lo tanto, es precisamente a través del anima que se otorgan el tiempo y el

. 124
espacio al cuerpo humano.

La doctrina que invalida aqui Sambiasi fue expuesta por
Origenes'* y San Agustin.'*® Cada uno tiene un argumento propio. Origenes argumenta que por
ser espiritual el alma humana se cre6 al mismo tiempo que la de los angeles y preexiste al cuerpo.
Solamente el mérito las distingue y por eso algunas fueron unidas a un cuerpo.'”” En cuanto al
argumento de San Agustin, Santo Tomas lo resume de la manera siguiente: segin “la obra de los
seis dias, el cuerpo humano no fue producido actualizado sino en sus razones causales. Lo cual
no puede decirse del alma, que no fue hecha de otra materia corporal o espiritual preexistente ni
pudo ser producida de una virtud creada”.'*® Sélo después, “la propia voluntad del {alma} la hizo

: 12 14 <7 . , . ,
regir al cuerpo”.'® Se reconoce en esta wiltima afirmacién la doctrina de Platon que se menciond

arriba segun la cual el alma gobierna al cuerpo.’”® De la doctrina de San Agustin se concluye

1% Lingyan lishao, p.13.

12 Origenes (185-254). Origenes, Peri Archon, Libro I, cap.7 4.

126 San Agustin, La dimension del alma, cap.1, §1, en Obras de San Agustin, Madrid, BAC, 1979-, vol.3.

27 Suma teoldgica, 1 q.90 a.4, resp.

28 Ibid., 1 q.90 a.4, resp.: “Quia scilicet ponit quod corpus hominis in illis operibus sex dierum non fuit productum in
actu, sed solum secundum causales rationes: quod non potest de anima dici; quia nec aliqua materia corporali aut
spirituali preasistente facta fuit, nec ex aliqua virtute creata produci potuit”.

12 Ibid., 1 q.90 a.4, resp.: “Propria voluntate inclinata fuit ad corpus administrandum”.

130 platon, Timeo, 34c.

46



entonces que el alma fue creada antes del cuerpo. Empero, la doctrina del preexistencialismo del
alma, formulada por Origenes y San Agustin, no puede ser cierta ya que “Dios cred las primeras
cosas en el estado perfecto de su naturaleza, conforme a lo que exigia la especie de cada una.
Ahora bien, el alma, al ser parte de la naturaleza humana, no posee su perfeccion natural sino en
- . . » 131
cuanto unida al cuerpo. Por ello no seria conveniente el que fuera creada antes que el cuerpo”.
Por definicion el alma es forma del cuerpo como se demostrd anteriormente. Consecuentemente,

la creacion conjunta del alma y del cuerpo implica la creacion simultanea de su temporalidad y su

. . ’ Lo . o 132
corporalidad. Si hay un antes y un después no pueden ser cronoldgicos sino 16gicos. '

Sambiasi concluye que el danima es la “forma substancial” del ser humano. En el
comentario se distinguen dos tipos de forma, la forma substancial interna y la forma substancial
externa. Tomando la distincion aristotélica tradicional de las cuatro causas,'®® Sambiasi asocia la
forma substancial a la causa formal de los entes. En sus palabras, es “lo que hace que un ente es
verdaderamente”. "** Aristoteles precisamente postuld que la causa formal es la razén
determinante de una cosa.'”” Sambiasi agrega que es la forma substancial interna y no la forma
externa, es decir la figura, que completa o integra el ente. Por otra parte, el &nima no consiste en
la reunion “de lo seco y de lo humedo, de lo frio y de lo caliente”. Esas cualidades fisicas hacen
referencia explicitamente a una proposicion de Aristoteles. En un pasaje del De anima,

Aristoteles afirma que en el proceso de nutricion propio de los animales, éstos “se alimentan de lo

B Ibid, 1 q.90 a.4, resp.: “Manifestum est enim quod Deus primas res instituit in perfecto statu suae naturae,
secundum quod uniuscuiusque rei species exigebat. Anima autem, cum sit pars humanae naturae, non habet
naturalem perfectionem nisi secundum quod est corpori unita. Unde non fuisset conveniens animam sine corpore
creari”.

12 ygase, Aristoteles, Metafisica A, 11, 1018b 9 ss.

133 Las cuatro causas son la causa formal, eficiente, material y final. Véase, Aristoteles, Metafisica, Z, 1032 a ss.

134 Lingyan lishao, p.14.

135 Aristoteles, Metafisica, B, 999 b15-20.

47



seco y de los humedo, de lo caliente y de lo frio”."*® En cuanto al 4nima, Sambiasi, quiere
descartar el hecho de que se componga de partes materiales. Esa era la doctrina de Empédocles
quien componia el alma de todos los elementos.®’ Se explico que el 4nima no puede ser material
a menos de contradecir su naturaleza espiritual e inmortal. De igual manera, el alma es lo que da
substancialidad al cuerpo ya que es la forma del cuerpo y que es “lo primero que hace que el
cuerpo viva”."*® A lo anterior se agrega que “una cosa no tiene mas que un solo ser substancial.
Luego una cosa no tiene mas que una sola forma substancial. Ahora bien, el alma es forma
substancial del hombre”."** Todo esto lleva a afirmar que el 4nima es el principio constitutivo de

. : 14
los entes, y que cuerpo y anima son inseparables.'*

Por ultimo, Sambiasi asevera que el anima es dependiente de la gracia y dependiente del
buen comportamiento de los hombres para que puedan gozar de la verdadera delectaciéon.'*' Con
la cuestion de la gracia, alcanzamos el corazén del problema subyacente al Lingyan lishao: el del
libre albedrio, de la libertad humana y de su relacioén con la providencia divina. El hecho de que
Sambiasi mencione dos veces a San Agustin en este pasaje (al inicio y al final como para
contener su discurso en la teologia agustiniana) debe llamar la atencion. Por lo visto
anteriormente, Sambiasi apoya su pensamiento sobre ¢l de Santo Tomas. La filosofia jesuitica se
define como aristotélico-tomista por lo cual Sambiasi no parece sentir la necesidad de subrayar

sus fuentes. Ahora bien, cuando se aparta del pensamiento aristotélico-tomista, lo menciona como

1% Aristoteles, De anima, 11, 3, 414b 5-10.

Y7 1bid., 1, 2, 404b 10.

B8 Suma teoldgica, 1 q.76 a.1, resp.: “Id quo primo operamur unumquodque horum operum vitae, est anima”.

139 1bid, 1 q.76 a.4, sed contra: “Unius rei est unum esse substantiale. Sed forma substantialis dat esse substantiale.
Ergo unius rei est una tantum forma substantialis. Anima autem est forma substantialis hominis”.

140 Lingyan lishao, p.14.

" Ibid., p.14.

48



lo comprueban las cuatro referencias a San Bernardo y San Agustin en estas 24 primeras paginas

del Lingyan lishao.

La pregunta que surge se puede expresar de la manera siguiente: ;Por qué Francesco
Sambiasi se refiere a San Agustin al explicar el problema de la gracia? La pregunta es legitima ya
que en toda la definicién del anima Sambiasi fundamentd su pensamiento sobre ¢l del Doctor
Angélico. También se puede agregar que Santo Tomdas dedicé numerosas paginas de sus obras a
los temas de la gracia y del libre albedrio. Si nos referimos a la ensefianza de la teologia en las
escuelas jesuiticas descubrimos que, al lado de la teologia escolastica, basada en Santo Tomas, se
ensefiaba una teologia positiva cuyo contenido consistia en las obras de los Padres de la Iglesia.
Sambiasi no podia ignorar esta teologia positiva. Luego, se ha mencionado la libertad que
gozaban los profesores jesuitas para desarrollar su interpretacion de la filosofia cristiana. '**
Finalmente, se puede agregar que Santo Tomas en multiples aspectos sigue la doctrina
agustiniana de la libertad y de la gracia'* y que esta doctrina, por su gran influencia posterior,

4 L e e 144
llegd a formar parte de lo que se denomind “agustinismo”.

Si bien los argumentos precedentes podrian constituir algunos elementos de respuesta, tal
vez ésta se halle en otra razén. Como hemos subrayado en la introduccion de la disertacion, los
jesuitas se esforzaron en dar comentarios respecto al alma porque el problema subyacente al alma
era ¢l de la gracia, es decir el problema de la relacion entre la providencia divina y la libertad
humana. El interés de los jesuitas surgié de la necesidad dogmatica de luchar contra la teologia

protestante que negaba la libertad humana. La mayoria de los grandes comentarios jesuiticos se

12 Ch. Lohr, “Les jésuites et 1aristotélisme du XVle siécle”. p.82.
143 yéase la introduccion del P. V. Capanaga al De liberio arbitrio, en Obras de San Agustin, vol.3, pp.208-209.
144 17 -

Ibid., p.268.

49



publicaron entre 1560, fecha de la introduccion a la dialéctica aristotélica por Francisco Toledo y
1615, fecha de publicacion del De infidelitate et haeresi de Francisco Sudrez. En cuanto a los
comentarios sobre el alma, la gracia y el libre albedrio, el primero, el de Toledo, se publicé en
1575, luego siguieron las obras sobre la gracia y el libre albedrio de Maldonado (1583), de
Suarez (1582-83) y de Molina (1589), y de nuevo un comentario sobre el alma por Manuel de

Gois, (Coimbra 1598). Ahora bien:

La Reforma y el Renacimiento se apoyan en San Agustin. Lutero descoyunta la
maravillosa sintesis de su genio, dando una poderosa fuerza a las medias verdades,
desarticuladas del organismo total. La razén y la fe, vinculadas en el crede ut intelligas, se
disocian, yendo cada una por su parte. La primera es mutilada, denostada y disminuida en
su potencia por Lutero. La fe mira y despacha a la razéon como una fornicaria que

14
deshonra la casa.'®

Tal vez en eso reside la respuesta a la pregunta ;Por qué Sambiasi se apoya en el
pensamiento de San Agustin para explicar el problema de la gracia? Precisamente porque los
reformadores desmembraron y pervirtieron el pensamiento de San Agustin,'*® negando el papel
de la razén que era, en el pensamiento del Santo, uno de los pilares de su teologia, cabe luchar

contra la herejia restaurando el verdadero sentido del agustinismo.

3 Ibid., vol.1, p.273.

146 En particular el agustinismo heterodoxo de Bayo y posteriormente de los jansenistas. Se publicé postumamente la
obra de Jansenio (1585-1638), Augustinus, en 1640. Véase al respecto, M. Flick y Z. Alszeghy, Antropologia
teologica, Salamanca, Ediciones Sigueme, 1999, p.511.

50



En cuanto al problema de la gracia, la primera pregunta que hace Sambiasi concierne su
finalidad. Después de definir la verdadera naturaleza del 4nima en términos de causa formal,
Sambiasi se interesa a su causa final que corresponde a su causa extrinseca. Es preciso empezar el
estudio de la relacion de la gracia y del anima con ¢l de la finalidad del &nima porque es el
aspecto que establece la existencia y la necesidad de la gracia. Esta pregunta es relativa al “para
qué” del anima. Ante todo, Sambiasi establece que el anima no tiene finalidad ultima. Lo anterior
significa que no tiene una finalidad propia, intrinseca. En efecto, no se debe buscar en el anima
misma su razén de ser sino que su finalidad proviene de una causa externa, entiéndase Dios. Por
lo mismo, “solamente descansa sobre el favor divino”'*’ que es su causa eficiente.'* La finalidad
del anima resulta doble. En primer lugar, es servir a Dios para luego, poder gozar de la verdadera
delectacion.'® La delectacion es “cierta quietud del apetito en consideracién a la presencia del
bien que le satisface”.® De ahi la referencia a San Agustin: “Dios creé el anima del hombre para
comunicarle el soberano bien, para que el hombre se comunique y lo ame, lo ame y lo logre, lo

logre y lo goce”."!

Ahora bien, Sambiasi asevera que lograr la gracia y la verdadera delectacién no depende
de la voluntad del hombre sino de la providencia divina. Con esta cuestion, Sambiasi examina el

problema de la causa eficiente de la gracia. Son dos las providencias divinas, la providencia

152
1.

general y la providencia especia La providencia general de Dios es que Dios “es el primer

"7 Lingyan lishao, p.15.

¥ Suma teolégica, 1-2 q.112 a.1.

' Lingyan lishao, p.15.

B0 Suma teolégica, 1-2 q.31 a.2, ad 2: “Licet enim delectation sit quies quaedam appetites, considerate praesentia
boni delectantis, quod appetitui satisfacit”.

151 Lingyan lishao, p.15; San Agustin, Soliloquios, 1, 1.4, BAC, Vol.L

132 Santo Tomas divide entre “providencia” y “predestinacion™; Suma teolégica, 1 q.22, introd.: “Determinado ya lo
que en absoluto pertenece a la voluntad divina, es preciso que nos ocupemos ahora de lo que se refiere, a la vez, al
entendimiento y a la voluntad. Esto, en cuanto a todos los seres en general, es la providencia, y respecto al hombre en

51



agente [y que su causalidad] se extiende a todos los seres, y no solo en cuanto a sus elementos
especificos, sino también en cuanto a sus principios individuales, lo mismo si son corruptibles
que si son incorruptibles, por lo cual todo lo que de algiin modo participa del ser, necesariamente
ha de estar ordenado por Dios a un fin”.'>> Asimismo, Dios es “la razon del orden de las cosas al
fin”.">* No obstante, “el que Dios tenga providencia inmediata de todas las cosas no excluye la
intervencion de las causas segundas en cuanto ejecutoras del orden divino”."”® Lo anterior explica
la accion y los movimientos de los entes o elementos, por ejemplo que el calor tenga la facultad

de calentar, y también introduce al problema de la providencia especial.

En efecto, en el Lingyan lishao se explica que gozar de la verdadera delectaciéon no
depende de la voluntad humana sino que depende de la providencia especial de la gracia.'”® El
hecho de actuar bien para merecer la gracia es contradictorio ya que la gracia es un don gratuito y,
por lo tanto, no se puede obtener como recompensa de los méritos."”’ Por lo mismo, Sambiasi
asevera que no se puede utilizar la gracia para hacer que la virtud erija el mérito y que se alcance
la verdadera delectacion y tampoco se puede apoyar en la voluntad para erigir el mérito y lograr

la verdadera delectacion.'”® Existe una segunda razon que impide que, por voluntad propia, los

particular es la predestinacion y la reprobacion en orden a la vida eterna y sus consecuencias”. (“Consideratis autem
his quae ad voluntatem absolute pertinent, procedendum est ad ea quae respiciunt simul intellectum et voluntatem.
Huiusmodi autem est providencia quidem respectu omnium; praedestinatio vero et reprobatio, et quae ad haec
consequuntur, respectu hominum specialiter, in ordine ad aeternam salutem”.)

153 Ibid., 1 q.22 a.2 resp.: “Causalitas autem Dei, qui est primum agens, se extendit usque ad omnia entia, non solum
quantum ad principia speciei, sed etiam quantum ad individualia principia, non solum incorruptibilium, sed etiam
corruptibilium. Unde necesse est omnia, quae habent quocumque modo esse, ordinata esse a Dio in finem”.

% Ibid., 1 q.22 a.2 resp.: “Dei providentia quam ratio ordinis rerum in finem”. Véase, A. Lalande Vocabulaire
technique et critique de la philosophie, Paris, PUF, 1972, articulo “Providence”: “Hay dos tipos de providencia, una
es general la otra es especial. La providencia general corresponde al establecimiento de leyes fijas cuyas
consecuencias benevolentes han sido previstas. La providencia especial es la intervencion personal o analoga a lo
personal en el curso sucesivo de los eventos™.

155 Suma teoldgica, 1 .22 a.4 ad 2: “Ad secundum dicendum quod per hoc quod Deus habet immediate providentiam
de rebus omnibus, non excluduntur causae secundae, quae sunt executrices huius ordinis”.

156 Lingyan lishao, p.16.

7 Suma teoldgica, 1-2 q.110 a.1, resp.

18 Lingyan lishao, p.15.

52



hombres logren la verdadera delectacion y es que “no puede la gracia ya recibida caer bajo mérito,
porque la recompensa es el término de la obra, y la gracia es en nosotros el principio de toda obra
buena”. El comentario de Sambiasi queda muy claro en cuanto a lo anterior ya que se afirma que
“cuando se desea erigir el mérito, debe apoyarse en la providencia de Dios”.'” La providencia es

entonces el principio de toda accion buena y meritoria.

Empero, lo ultimo no significa que el hombre no deba de algin modo intervenir en su
destino. Bien precisa Sambiasi que todos los entes poseen la providencia de manera natural o
descansan de manera especial en ella.'®® Esto se debe a que “puesto que la criatura racional tiene
por el libre albedrio el dominio de sus actos, estad sujeta de un modo especial a la providencia
divina, en el sentido de que hay cosas que se le imputen como culpas o como méritos y se le

161

recompensan con premios O con castigos”. Asimismo, en cuanto el hombre actle

. . . 162 ~ , . .
voluntariamente como deba es meritorio.'®* Por lo que atafie a su mérito es preciso agregar que:

El modo y medida del poder humano lo da al hombre Dios, y por ello el mérito del
hombre ante Dios no puede existir sino conforme al orden divino previamente establecido,
de tal manera que el hombre consigue de Dios por su operacion, como una recompensa,
aquello para lo cual Dios le dio capacidad de obrar, como también las cosas naturales
consiguen por sus propios movimientos y operaciones el objeto para el cual estan

ordenadas; pero de diferente manera, porque la criatura racional se mueve a si misma a

9 Ibid., p.15.
10 Ibid., p.16.
Y Suma teolégica, 1 q.22 a.3, ad 5: “Quia creatura rationalis habet per liberum arbitrium dominium sui actus,
speciali quodam modo subditur divinae providentiae; ut scilicet ei imputetur aliquid ad culpam vel ad meritum, et

reddatur ei aliquid ut poena vel praemium”.
2 Ibid., 1-2 q.114 a.1, ad 1.

53



obrar mediante su libertad; de donde tiene razén de mérito su obrar, lo cual no se da en

otras criaturas.'®

Entonces, Sambiasi concluye que solamente mediante la gracia especial se puede
conseguir la justificacion, es decir la remision de los pecados, y que el principio de la
justificacion reside en la providencia de Dios'® y en conocer a Dios bienaventuradamente. Si
bien, los buenos actos no implican necesariamente una recompensa, el conocimiento de Dios es
imperativo para obtener la justificacion. Los infieles y los pecadores intencionales no pueden ser
justificados. Ahora bien, ;qué significa conocer a Dios bienaventuradamente? La
bienaventuranza es “la perfeccion ultima del hombre”.'® Por lo mismo que es su perfeccion
ultima debe consistir en una operacion de su entendimiento especulativo ya que “la operacion
optima del hombre es la de la dptima potencia respecto del 6ptimo objeto; y esta Optima potencia
es el entendimiento, cuyo supremo objeto es el bien divino, el cual no es ciertamente objeto del

.. , . . . 1
entendimiento practico, sino del especulativo”.'®

Sambiasi resume todo lo anterior afirmando que lograr la verdadera delectacion depende
del amor de Dios.'®” En efecto, hemos visto que gozar de la verdadera delectacién depende de la

gracia especial la cual es un don gratuito de Dios. Luego, “la predestinaciéon presupone una

1 Ibid., 1-2 q.114 a.1, resp.: “Modus autem et mensura humanae virtutis homini est a Deo. Et ideo meritum hominis
apud Deum esse non potest nisi secundum praesuppositionem divinae ordinationis: ita scilicet ut id homo
consequatur a Deo per suam operationem quasi mercedem, ad quod Deus ei virtutem operandi deputavit. Sicut etiam
res naturales hoc consequuntur per proprios motus et operationes, ad quod a Deo sunt ordinatae. Differenter tamen:
quia creatura rationalis seipsam movet ad agendum per liberum arbitrium, unde sua actio habet retionem meriti; quod
non est in aliis creaturis”.

' Ibid., 1-2 q.113 a.3, resp.

15 Ibid., 1-2 q.3 a.2, resp.: “Est enim beatitudo ultima hominis perfectio”.

16 Ibid., 1-2 q.3 a.5, resp.: “Optima autem opratio hominis est quae est optimae potentiae respectu optimi obiecti.
Optima autem potentia est intellectus, cuius optimum obiectum est bonum divinum, quod quidem non est obiectum
practici intellectus, sed speculativi”.

17 Lingyan lishao, p.16.

54



eleccion, y la eleccion, un amor. La razén de esto es porque la predestinacion es una parte de la
providencia, y la providencia [...] es una razén existente en el entendimiento, que manda ordenar
algo a un fin. Pero, como no se manda ordenar algo a un fin si previamente no se quiere tal fin,
siguese que la ordenacidon de algunos a la salvacion eterna presupone, segun nuestro modo de

concebir, que Dios quiera su salvacion, y en esto intervienen la eleccion y el amor™.'®®

El estar sujeto a la providencia especial implica el uso del libre albedrio y
consecuentemente las acciones dependen del comportamiento humano. Es en este sentido que
Sambiasi afirma que el &nima depende del buen comportamiento de los hombres para que puedan
gozar de la verdadera delectacion. Son tres las etapas relativas a la providencia especial. En
primer lugar, se precisa el despertar a la providencia. Por todas las razones ya invocadas el
despertar a la providencia no depende de la voluntad humana sino de Dios. Asimismo: “La
justificacion del impio se obra moviendo Dios al hombre a la justicia”.'® Este despertar es
necesario ya que luego Dios tiene misericordia de los pecados. Santo Tomads afirma en relacion
con la misericordia: “El acto de misericordia obra contra el pecado, ya sea a modo de satisfaccion,
en cuyo caso sigue a la justificacion; o sirviendo de preparacion, en cuanto que ‘los
misericordiosos alcanzaran misericordia’, y entonces puede preceder también a la justificacion; o
también puede concurrir a la justificacion juntamente con dichas virtudes, a que la misericordia

. L. 1 ., ;. .
se incluye en el amor al projimo”.'”® También leemos en la Suma teoldgica: “El amor de Dios no

18 Suma teolégica, 1 q.23 a.4, resp.: “Respondeo dicendum quod praedestinatio praesupponit electionem; et electio
dilectionem. Cuius ratio est, quia praedestinatio est pars providentiae. Providentia autem est ratio in intellectu
existens, praeceptiva ordinationis aliquorum in finem. Non autem praecipiturbaliquid ordinandum in finem, nisi
praeexistente voluntate finis. Unde praedestinatio aliquorum in salutem aeternam praesupponit, secundum rationem,
quod Deus illorum velit salutem. Ad quod pertinet electio et dilectio”.

19 Ibid., 1-2 q.113 a.3, resp.: “Quod instificatio impii fit Deo movente hominem ad iustitiam”.

70 Ibid., 1-2 q.113 a.4, ad 1: “Actus autem misericordiae operatur contra peccatum per modus satisfactionis, et sic
sequitur iustificationem: vel per modus praeparationis, inquantum ‘misericordes misericordiam consequuntur’ (Mt.

55



solo consiste en un acto de la voluntad divina, sino también implica un efecto de la gracia, asi
también el no imputar Dios el pecado al hombre entrafia un efecto hacia aquel cuyo pecado no se
le imputa. El hecho de no imputar Dios a uno su pecado procede del amor divino™."”" Luego,
solamente los justos pueden alcanzar la iluminacioén. En cuanto a la iluminacion se puede afirmar:
“El objeto del entendimiento es ‘lo que cada cosa es’, a saber la esencia de las cosas; por lo cual
la perfeccién intelectual se mide por el conocimiento de la esencia de una cosa”.'” Ahora bien,
“la felicidad ultima consiste en la vision de la divina esencia, que es la esencia del bien”.'” En

esto consiste la iluminacion, en la visién de Dios por los justificados.

Por otra parte, el mantener actual la providencia especial consiste en quedarse de acuerdo

con ella, es decir actuar bien. De igual manera, Dios mueve,

...también a los hombres a la justicia, conforme a la condicion de su naturaleza. Pero el
hombre es libre por su propia naturaleza. Por consiguiente, en aquel que tiene el uso de su
libertad no se da la mocién divina a la justicia sin un acto de libertad, sino que de tal
manera infunde el don de la gracia justificante, que, al mismo tiempo que lo infunde,
mueve la libertad a aceptar el don de la gracia en aquellos que son capaces de esta

mocion.' ™

5,7), et sic etiam potest praccedere iustificationem; vel etiam ad iustifcationem concurrere simul cum praedictis
virtutibus, secundum quod misericordia includitur in dilectione proximi”.

"' Ibid., 1-2 q.113 a.2, ad 2: “Sicut dilectio Dei non solum consistit in actu voluntatis divinae, sed etiam importat
quendam gratiae effectum; ita etiam et hoc quod est Deum non imputare peccatum homini, importat quendam
effectum in ipso cuius peccatum non imputatur. Quod enim alicui non imputetur peccatum a Deo, ex divina
dilectione procedit”.

2 Ibid., 1-2 q.3 a.8, resp.: “Obiectum autem intellectus est ‘quod quid est’, idest essentia rei. Unde intantum procedit
perfectio intellectus, inquantum cognoscit essentiam alicuius rei”.

'3 Ibid., 1-2 q.4 a.4, resp.: “Beatitudo ultima consistit in visione divinae essentiate, quae est ipsa essentia bonitatis”.
7 Ibid., 1-2 q.113 a.3, resp.: “Unde et homines ad iustitiam movet secundum conditionem naturae humanae. Homo
autemsecundum propiam naturam habet quod sit iberi arbitrii. Et ideo in eo qui habet usum liberi arbitrii, non fit

56



En esta etapa, la actividad propia del libre albedrio es fundamental ya que el hombre esta
convertido y debe desear el bien. Asi, “es preciso que la mente humana, cuando es justificada, se
aparte del pecado y se acerque a la justicia por un movimiento del libre albedrio”.'” Luego,
corregirse para ser justo aumenta la compasion. Esto significa que “con cualquier acto meritorio
merece el hombre aumento de gracia”.'’® La consecuencia es que la gracia se puede otorgar y se
otorga, pero sin que ese otorgamiento fuese una obligacion. Asimismo: “Dios tiene sobre los
justos una providencia mas especial que sobre los impios, por cuanto no permite que les suceda

1l .. |
cosa que a lo ultimo impida su salvacion”.'”’

El dltimo principio consiste en completar permanentemente la actualidad de la
providencia especial gracias a la perseverancia y hasta la muerte. La perseverancia se puede
entender en tres sentidos. “A veces significa el habito de la mente mediante el cual el hombre se
hace firme para no ser apartado del camino de la virtud por las tristezas que le acosan. [...] En
otro sentido podemos llamar perseverancia a cierto habito segin el cual tiene el hombre el
proposito de perseverar en el bien hasta el fin. [...] En un tercer sentido, se llama perseverancia a
cierta continuidad en el bien hasta el fin de la vida”.'” La perseverancia tal como se entiende
aqui coincide con el tercer sentido y consiste en un auxilio divino que dirige el hombre y lo

protege de los asaltos de las tentaciones. Este don se otorga al hombre ya justificado por la gracia

motio a deo ad iustitiam absque motu liberi arbitrii; sed ita infundit donum gratiae iustificantis, quod etiam simul
cum hoc movet liberum arbitrium ad donum gratiae acceptandum, in his qui sunt huius motionis capaces”.

'3 Ibid., 1-2 q.113 a.5, resp.: “Unde oportet quod mens humana, dum iustificatur, per motum liberi arbitrii recedat a
peccato, et accedat ad iustitiam”.

76 Ibid., 1-2 q.114 a.8, ad 3: “Quod quolibet actu meritorio meretur homo augmentum gratiae”.

7 Ibid., 1 q.22 a.2, ad 4: “Hominum autem iustorum quodam excellentiori modo Deus habet providentiam quam
impiorum, inquantum non permittit contra eos evenire aliquid, quod finaliter impediat salutem eorum”.

8 Ibid., 1-2 q.109 a.10, resp.: “Quandoque enim significat habitum mentis per quem homo firmiter stat, ne
removeatur ab eo quod est secundum virtutem, per tristitias irruentes. [...] Alio modo potest dici perseverantia
habitus quidam secundum quem habet homo propositum perseverandi in bono usque in finem. [...] Alio modo
dicitur perseverantia continuatio quaedam boni usque ad finem vitae”.

57



para que permanezca libre del mal hasta el fin de la vida.'” Como consecuencia, la perseverancia
se otorga de manera segura. En cuanto a los nifios no pueden ser su propio amo porque “no son
capaces de movimiento de libre albedrio, y por eso son llevados por Dios a la justificacion sélo

por la informacion de sus almas™.'*

2) Las doctrinas relativas a la definicion del Anima refutadas por el Lingyan lishao

En este momento de la definicion del 4nima, de manera escolastica, Sambiasi empieza una serie
de refutaciones. La primera afirmacion que quiere refutar concierne a la idea segln la cual el

181

anima del hombre se difunde en todo lo que tiene vida. ~ No obstante, la Suma teologica postula

que “es tan imposible que muchas cosas numéricamente distintas tengan la misma forma, como
lo es que tengan el mismo ser, ya que la forma es el principio del ser”.'™ En otras palabras,
“aunque el hombre conviene con los otros animales en el género, difiere de ellos en la especie. Y
las diferencias especificas dependen de la diversidad de formas™.'® Consecuentemente, el anima

es la forma substancial del hombre pero no de cualquier animal. Asimismo, por ser la forma

substancial del cuerpo humano no puede difundirse en todas las existencias.

Luego, Sambiasi refuta la idea que postula que “el anima tiene apariencia, la cual se

transmite a la apariencia del yo, por eso que es causa de lo pequefio o de lo grande, de si el

' Ibid., 1-2 q.109 a.10, resp.

0 Ibid., 1-2 q.113 a.3, ad 1: “Quod pueri non sunt capaces motus liberi arbitrii, et ideo moventur a Deo ad iustitiam
per solam informationem animae ipsorum”.

8! Lingyan lishao, p.19.

182 Suma teologica, 1 q.76 a.2, resp.: “Impossibile est enim plurium numero diversorum esse unam formam, sicut
impossibile est quod eorum sit unum esse: nam forma est essendi principium”.

8 Ibid., 1 q.75 a.3, ad 1: “Quod homo, etsi conveniat in genere cum aliis animalibus, specie tamen differt:
differentia autem speciei attenditur secundum differentiam formae”.

58



hombre es anciano o joven™.'™ Con esa idea, se atribuye la razén determinante del hombre a la
forma externa del danima. Cabe explicar aqui lo que se entiende por forma externa. En la Suma
teologica se expone que “la naturaleza comun se distingue y se multiplica por los principios
individuantes, que provienen de la materia”.'® Ya se ha explicado que lo que diferencia el
hombre del animal, dentro del género, es su diferencia especifica: su ser racional. Ahora bien, lo
que diferencia un hombre de otro es su principio individuante, es decir la materia. Platon y
Socrates no son un hombre unico porque su alma se individualiza en cada uno de ellos.'™ No
obstante, no se debe confundir la substancia con los accidentes: “La forma substancial difiere de
la accidental en que ésta no da el ser en absoluto, sino el ser de tal manera”.'®” El ser pequefio o
grande, anciano o joven, compete a lo accidental y no a lo substancial. Por lo tanto, en la medida
que el anima es la forma substancial del cuerpo no puede ser la causa de la apariencia del hombre
individual. Luego, el “ser sujeto y experimentar cambios compete a la materia por el hecho de
estar en potencia”.'®® De lo anterior se concluye que el 4nima no puede padecer cambios ya que

1
“en cuanto forma, es acto” 8

y, por lo mismo, no puede tener apariencia, si por apariencia se
entienden las formas accidentales. Sambiasi puede entonces afirmar que es la forma substancial

interna y no la forma externa, es decir la figura, que completa o integra el ente.'”’

' Lingyan lishao, p.19.

"5 Suma teolégica, 1 q.76 a.2, ad 3: “Manifestum est autem quod natura communis distinguitur et multiplicatur
secundum principia individuantia, quae sunt ex parte materia”.

% Ibid., 1 q.76 a.2.

7 Ibid., 1 q.76 a.4, resp.: “Quod forma substantialis in hoc a forma accidentali differt, quia forma accidentalis non
dat esse simpliciter, sed esse tale”.

188 Ibid., 1 q.75 a.5, ad 2: “Quod subiici et transmutari convenit materiae secundum quod est in potentia”.

'8 Ibid., 1 q.75 a.5, resp.: “Quia forma, inquantum forma, est actus”.

%0 Lingyan lishao, p.14.

59



El autor del Lingyan lishao también refuta la idea segtn la cual el &nima del hombre no es
el hombre sino solamente una parte del hombre.'®' Esta afirmacién parece en contradiccion con
el articulo 4 de la cuestion 75, libro 1, de la Suma teologica donde se afirma que el alma no es el
hombre. Lo ultimo se deduce del postulado segun el cual en los seres naturales (lo que incluye el
hombre) “la materia es parte de la especie, aunque no la materia conformada, que es el principio

T . . L 192 : . 1
de individuacion, sino la materia comun”.'”* Por lo mismo, se equivocan los que afirman'”® que

194 / .
»1% apoyandose sobre la idea que “la forma pertenece a la

“el hombre en general es el alma
esencia especifica y que la materia es parte del individuo, pero no de la especie”.'” Asi, se puede
decir que el anima es parte del hombre, a saber del compuesto de alma y cuerpo. Ahora bien,
Santo Tomas también sefiala que “se llama a veces hombre a lo que es principal en é1”"° y “es
evidente que, cualquiera que sea el modo como el entendimiento se une o vincula a este o aquel
hombre, entre cuantas cosas pertenecen al hombre, el entendimiento es indudablemente la
principal, puesto que las fuerzas sensitivas obedecen y sirven al entendimiento”."”’ Por lo dicho,

se puede entender por qué Sambiasi asimila el &nima al hombre. Sambiasi parece querer insistir

en el hecho de que el &nima es el hombre en la medida que es su parte mas valiosa.

1 Ibid., p.19.

92 Suma teoldgica, 1 q.75 a.4, resp.: “Unde materia est pars speciei in rebus naturalibus: non quidem materia signata,
quae est principium individuationis; sed materia comunis”.

13 Averroes, Metafisica, 7, comm.34; Platon, al afirmar que el sentir es una operacion propia del alma, puede de
igual manera afirmar que el hombre es un alma que utiliza el cuerpo. (Véase por ejemplo Teeteto, 184b-185¢.)

% Ibid., 1 q.75 a.4, resp.: “Quod homo sit anima”.

935 Ibid., 1 q.75 a.4, resp.: “Solam formam esse de ratione speciei, materiam vero esse partem individui, et non
speciei”.

% Ibid., 1 q.75 a.4, ad 1: “Et hoc modo aliquando quod est principale in homine”.

Y7 Ibid., 1 q.76 a.2, resp.: “Manifestum est autem quod, qualitercumque intellectus seu uniatur seu copuletur huic vel
illi homini, intellectus inter cetera quae ad hominem pertinent, princialitatem habet: obediunt enim vires sensitivae
intellectui, et ei deserviunt”.

60



La tercera idea que refuta Sambiasi concierne la analogia muy conocida que postula que
el 4nima reside en el hombre como el capitén en el barco.'”® Esta analogia se refiere al De anima
de Aristoteles donde se encuentra la frase siguiente: “Ett 82 &dniov &l ofitag &vieréyewn tod
oopatoc | yoxr bonep mhothp mhoiov™,' la cual se tradujo por Joseph Tricot: “de plus, on ne
voit pas bien si I’ame est I’entélechie du corps, comme le pilote du navire”**’; par Pierre Thillet:
*“ce qui, par ailleurs n’est pas clair, c’est si I’ame comme entéléchie du corps est comme un pilote
en son navire”?"!: par J. A. Smith en la traduccion de Oxford, edicion de W. David Ross: “further
we have no light on the problem whether the soul may be the actuality of its body in the sense in
which the sailor is the actuality of the ship”.”** Esta oracién produjo mucha interpretacion ya que
su significado no es claro. En la época de Plotino, la analogia del alma/marinero ilustraba tres
teorias comunes: la distincion entre el alma y el cuerpo, el modo de presencia del alma en el
cuerpo y el control del alma sobre los cambios del cuerpo.m3 Generalmente, los comentaristas de
Aristételes, desde Alejandro de Afrodisias hasta David Ross tendian a entender la oracion en el
segundo sentido mencionado arriba. No obstante, Theodore Tracy al hacer un estudio minucioso
de la analogia en la filosofia de Aristételes tiende a invalidar esta interpretacion en beneficio de
la tercera. La oracion no ilustraria el alma como modo de presencia en el cuerpo sino como causa
eficiente de los movimientos o cambios en el cuerpo. La interpretacién que refuta F. Sambiasi se
refiere a la segunda interpretacion es decir a la idea segun la cual el alma esta en el cuerpo como

lo es un capitan en su barco. Este modo de ser no implica la inseparabilidad del alma con el

cuerpo como lo comprueba el hecho de que cuando “se aleja el capitan, el barco sigue siendo

'8 Lingyan lishao, p.20.

199 Aristoteles, De anima, 11, 1, 413 a 8-9.

2% Aristote, De ['dme, trad. J. Tricot, Paris, Vrin, 1992, p.70.

' Ibid., trad. P. Thillet, Paris, Gallimard, coll. Folio Essais, 2005, p.105.

22 Aristotle, De anima, en W. D. Ross (ed.) The Works of Aristotle, trad. J. A. Smith, Oxford, Oxford University
Press, 1931, p.53; Véase, Th. Tracy, “The Soul/Boatman Analogy in Aristotle’s De Anima”, Classical Philology,
vol.77, n°2, 1982, p.97.

% Th. Tracy, “The Soul/Boatman Analogy in Aristotle’s De Anima”, p.99.

61



barco”.** Lo anterior no es cierto en lo que atafia a la forma substancial ya que el 4nima es el

principio que da vida al hombre.?”

Otra hipotesis que refuta Sambiasi es la que hace del corazén la sede del anima. >
Hallamos esta idea del corazén como lugar del anima en la filosofia de Aristoteles mismo. En la
Generacion de los animales, Aristoteles afirma: “El primer principio del sistema de cualquier
criatura natural es el corazon o su contraparte”.”’ Luego, en las Partes de los animales también
asevera: “la posicion {del corazén} es la que conviene a un principio: se localiza en el medio del
cuerpo. [...] Ademads, los movimientos causados por el placer y el dolor, en una palabra, por el
conjunto de las sensaciones, poseen en ¢l su principio y su fin”.?*® Aristoteles afirma en estas
obras que el principio de la vida se genera en el corazén y no en el alma. Descubrimos, por lo
tanto, una tension entre el pensamiento filos6fico de Aristoteles y su pensamiento fisiologico.”"”
Esta vertiente del pensamiento aristotélico no reaparece sino hasta el siglo XIII. Probablemente
apeld mas a los pensadores con un fuerte interés en la ciencia. Tal fue el caso de Alberto Magno

. . . r r 21
quien precisamente localizo el alma en el corazon. "

Luego se encuentra también en la fisiologia de William Harvey (1578-1657). La

comparacion entre la ubicacion del anima en el corazon y su funcidon gobernadora con el principe

2% Lingyan lishao, p.20.

295 Suma teolégica, 1 q.75 a.1, resp.: “Sed ‘primum’ principium vitae dicimus esse animam”.

29 ingyan lishao, p.21.

27 Aristoteles, Generacién de los animales, 738b, 171,

208 Aristoteles, Partes de los animales, 665a, 10f.

29 . Jaeger a mostrado que el pensamiento de Aristoteles no es sistemético. La cronologia de sus obras se deduce
del alejamiento progresivo de Aristoteles a la teoria platonica del alma. Véase W. Jaeger, Aristoteles, trad. J. Gaos,
México, Fondo de Cultura Economica, 1984, (1* en aleman, 1923).

219 Alberto Magno, Opera omnia X1, Quaestiones super animalibus, 240, q.5, 1.80-81: “Cor est prima sedes et
primum habitaculum seu domicilium animae”.; cit. por B. H. Hill Jr., “The Grain and the Spirit in Mediaeval
Anatomy”, Speculum, vol.40, n°1, 1965, p.66.

62



del Estado que desde su palacio rige los asuntos politicos, analogia que usa Sambiasi'!, se halla
en el De motu cordis*'® donde Harvey asevera: “El corazon, al igual que el principe de un reino
en las manos de quien reside la autoridad primera y maxima, gobierna sobre todo; es el origen y
la fundacion de los cuales se deriva todo poder, sobre los cuales todo poder depende en el cuerpo
animal”. Por las fechas, es obvio que Sambiasi, al redactar el Lingyan lishao, no podia conocer
las teorias de William Harvey relativas a la circulacién de la sangre.*'® Fue entre los afios 1615 y
1619 que Harvey desarrollé su teoria®'* y es hasta 1628 que se publico el De motu cordis et
sanguinis, su primera obra. Por otra parte, se puede recordar el hecho de que la medicina y sus
disciplinas conexas como la fisiologia no formaban parte de la instruccion en las escuelas
jesuiticas. No obstante, la explicacion que Sambiasi da en el Lingyan lishao de la relacion entre la
sangre y la vida muestra que tenia un cierto conocimiento de estas teorias. Una de las probables
fuentes del conocimiento de Sambiasi puede ser el Comentario al De anima de Coimbra (1598)
donde vemos que en el primer capitulo del primer libro se examinan las doctrinas relativas al

> Si tomamos en cuenta la

.y P s 1s e ree 21
alma de los fisi6logos, médicos, dialécticos y matematicos.
recurrencia de la analogia del alma/principe, tal vez, podamos deducir que la doctrina que hacia

del corazén la sede del &nima era un lugar comun al inicio del siglo XVII.

2! Lingyan lishao, p.21.

212 W. Harvey, De motu cordis, cap.XVII, ed. Roterod., 1648; cit. por W. Pagel, “William Harvey and the Purpose of
Circulation”, Isis, vol.42, n°1, 1951, p.28.

13 Eg probable que esta doctrina del corazén como sede del alma era un lugar comun de los pensadores de los siglos
XVI-XVIL

214 W. Pagel, “William Harvey and the Purpose of Circulation”, p.22.

25 Commentarii Colegii Conimbricensis, Societatis Iesu: In Tres Libros de Anima, Aristotelis Stagiritae, por Manuel
de Gois, Libro I, cap.1: “Scientiae de anima dignitas: methodus inueniendi animae definitionem: ac modus, quem in
definiendo seruent Physiologus, Medicus, Dialecticus, et Matematicus”.

63



Relacionada con la doctrina del corazon como lugar del alma esta la doble doctrina segun
la cual el 4nima es la sangre del hombre *'® que luego Sambiasi refuta. En primer lugar, ataca la
idea segun la cual la sangre se identifica con el &nima y, en segundo lugar, que el d&nima sea parte
de la sangre. Esta segunda doctrina se remontaba a la Edad Media y correspondia a la doctrina de
los espiritus.?'” El mismo vocablo de “espiritus” no tenia una definicién fija ya que podia
referirse tanto a un soplo --es decir una operacion meramente fisica-- como al alma --el principio
substancial e inmortal del ser humano--. Esta doctrina se origind en un problema fisioldgico, ¢l de
entender como dos principios ajenos, el alma y el cuerpo, se podian juntar.”'® Por lo tanto, los
espiritus también se definieron como un medio entre el alma y el cuerpo. Es asi como Alfanus de
Salerno asever6: “En la medida que el alma es incorpdrea y distante del cuerpo no pudiera de
ninguna manera adherir a la substancia del cuerpo si los espiritus, como cuerpo incorporeo, no
fueran un intermediario que armonice y armoniosamente une las substancias separadas”.”'” Es
precisamente esta idea de espiritus como fuerza mediadora entre el cuerpo y el alma que adoptd
Alberto Magno. Alberto Magno localizaba los espiritus en el corazén.**’ Si bien no se conocia el
sistema de la circulacion sanguinea, se distinguia entre “venas” y “venas que pulsan” y Alberto
asimil6 el pulso con el movimiento de los espiritus.”*' Empero, Santo Tomas responde diciendo
que si es cierto que el alma “dista indudablemente mucho del cuerpo, [esto es porque] se
consideran separadamente sus condiciones; de suerte que, si tuvieran el ser por separado, deberia

haber entre ellos muchos seres intermedios. Mas, por cuanto es forma del cuerpo, no tiene un ser

18 Lingyan lishao, p.22.

21" Para el andlisis que sigue, véase B. H. Hill Jr., “The Grain and the Spirit in Mediaeval Anatomy”, pp.63-73.

28 Suma teolégica, 1 q.77a 7.

1% Cit. por B. H. Hill Jr., “The Grain and the Spirit in Mediaeval Anatomy”, p.65.

220 Alberto Magno, Opera omnia XII, Quaestiones super animalibus, 280, q.9: “Utrum spiritus genertur in corde”,
1.28-30: “Omnis virtus corporis fluit a corde; ergo medium deferens virtutem a corde procedit; sed illud medium est
spiritus; ergo a corde procedit”.; cit. por B. H. Hill Jr., “The Grain and the Spirit in Mediaeval Anatomy”, p.65.

21 Alberto Magno, Opera omnia XII, Quaestiones super animalibus, 244, q.12, 1.54-56: “Pulsus nihil aliud est quam
motus spiritus infra arterias; sed talis motus inest omni animali habenti arterias”.; cit. por B. H. Hill Jr., “The Grain
and the Spirit in Mediaeval Anatomy”, pp.65-66.

64



aparte del ser de éste, sino que por su propio ser se une inmediatamente al cuerpo”.”** Vemos
entonces que la doctrina de los espiritus corporales encierra en si una contradiccion, la de

implicar la multiplicacién infinita de los cuerpos intermedios.

En cuanto a la doctrina que afirmaba la identidad de la sangre con el alma, la encontramos
desarrollada en la fisiologia de William Harvey. Harvey llegd a decir que la sangre es el alma

misma.>?

Desde su primer libro de 1628, Harvey consideraba la sangre como la fuente del
principio vital. En el De generatione (1651) afirma que la sangre es la residencia de la vida
porque “en ella la vida y el alma se presentan primero y también se extinguen al Gltimo”.*** No
obstante, W. Pagel tiende a pensar que es poco probable que Harvey haya podido sostener tal
doctrina materialista de la identidad del alma y de la sangre en contra del pensamiento aristotélico.
Mas que la encarnacion del dnima, la sangre parece ser su vector. Lo primero que se forma es la
sangre es decir la sede del alma como fuente y centro perennal de la vida.””> Empero, como el
alma no es material, no es producto de los elementos de la sangre y tampoco es un elemento

etéreo que se le agregara, se puede definir como la funcion natural inherente en la sangre la cual

, . . . . . 22
actia como el substrato necesario para los efectos apropiados que se obtienen en la vida fisica.**®

Por otra parte, cabe insistir sobre el hecho de que Harvey era un aristotélico convencido.

La idea de “circulatio” es precisamente un préstamo que William Harvey hizo al pensamiento

222 Suma teolégica, 1 q.76 a 7, ad 3: “Quod anima distat quidem a corpore plurinum, si utriusque conditiones
seorsum considerentur: unde si utrumque ipsorum separatism esse haberet, oporteret quod multa media intervenirent.
Sed inquantum anima est forma corporis, non habet esse seorsum ab esse corpori unitur inmediate”.

2 W. Harvey, On generation, 1651: “Instar laris familiaris esse animam ipsam in corpore”, p.309; cit. por W. Pagel,
“William Harvey and the Purpose of Circulation”, p.29.

224W. Pagel, “William Harvey and the Purpose of Circulation”, p.29.

25 Ibid., p.33.

228 1bid., p.30.

65



aristotélico.””” El movimiento circular es el movimiento més perfecto por su regularidad e
infinidad®® y por el paralelismo que implica entre el macrocosmos y el microcosmos, entre el
universo y el cuerpo vivo.?” Luego, las teorias fisiologicas se desarrollaron a partir del
pensamiento aristotélico, en particular su vertiente bioldgica y fisiologica. Fue Peter Severinus
quien primero elaboré la doctrina de las epigénesis (la produccion de partes diferentes a partir de
un mismo albumen) y usé el concepto de circulatio.”>® Severinus publicé en 1571 su obra la Idea
medicinae philosophicae fundamenta continens totius doctrinae Paracelsicae, Hippocraticae et
Galenicae la cual influencié a Harvey y no es imposible que Sambiasi haya tenido algin
conocimiento de su contenido. Vemos, entonces que estos debates formaban parte del desarrollo
del aristotelismo desde la Edad Media y durante todo el Renacimiento. Lo anterior ilustra la tesis

1.2! Todos esos debates

de Charles Schmitt segun la cual se debe hablar de aristotelismos en plura
tornaban alrededor del problema de la relacion entre alma y cuerpo, a saber dos principios ajenos.
Estas doctrinas fueron objeto de disputas entre los te6logos porque tendian a negar la definicion
aristotélica del alma como forma del cuerpo, es decir su caracter de pura forma. Al identificar el
alma con un elemento material tal la sangre o al localizar materialmente el alma en el corazon se

corria el riesgo de afirmar la materialidad del alma y negar su inmortalidad. Por lo mismo, Tomas

de Aquino la rechazo y ésta es la posicion que adoptd Sambiasi.

21 W. Harvey, De motu cordis et sanguinis, 1628; p.102; cit. por W. Pagel, “William Harvey and the Purpose of
Circulation”, p.23.

2% Es la representacion tipica del pensamiento griego y luego helénico, a saber: una concepcion geocéntrica, en la
cual el movimiento de los planetas y las estrellas es circular y uniforme. Esta teoria contiene dos ideas implicitas, la
primera consiste en que s6lo un movimiento tal es racional, y la segunda afirma que solamente un movimiento
circular y uniforme es bello.

2w, Pagel, “William Harvey and the Purpose of Circulation”, pp.28-29.

20 1bid., p.34.

21 Ch. Schmitt, Aristotle and Renaissance, pp.32-33.

66



I11. El alma como nocion cognoscitiva

1. Las potencias sensitiva y vegetativa (paginas 24-28)

En la segunda parte del primer libro del Lingyan lishao, Francesco Sambiasi se dedica a explicar
el caracter cognoscitivo del anima. La divisién del danima en tres facultades o potencias, el alma
vegetativa, el alma sensitiva y el alma intelectiva se remonta al propio De anima de Aristoteles.
Es una division que, de igual manera, hallamos en la filosofia de Santo Tomas. Si bien Sambiasi
empieza sin mediacion a explicitar “algunos principios” relativos a estas almas, cabe, sin
embargo, definir lo que es, de manera general, la potencia o facultad. Siguiendo a Dionisio
sabemos que existe una division entre esencia, potencia y operacion. De lo anterior, Santo Tomas
concluye que existe una division en el alma entre “la esencia y la virtud o potencia”.*** La
diferencia proviene de que “el ser dotado de alma no siempre estd realizando en acto las
operaciones vitales. De ahi que también se defina el alma como ‘acto del cuerpo que tiene vida
por la potencia’”.”>® La potencia entonces es la capacidad propia del alma de realizar diversas
operaciones. Cuando esta capacidad ejecuta o produce algin producto se llama “facultad”. La
facultad es la potencia pero en acto. Asimismo, Santo Tomas distingue entre una potencia pasiva
y una activa que son una misma potencia pero vistas segun diversas perspectivas. Dice el
Aquinate: “Toda accion, o bien lo es de una potencia activa, o de una pasiva. El objeto con
respecto al acto de la potencia pasiva es como principio y causa motora: el color, en cuanto

mueve a la facultad visiva, es principio de vision. Y con respecto al acto de la potencia activa, el

32 Suma teologica, 1 q.77 a.1, sed contra: “In anima aliud est esencia, et aliud virtus sive potentia”.
33 Ibid., 1 q.77 a.1, resp.: “Invenitur autem habens animam non semper esse in actu operum vitae. Unde etiam in

999

definitione animae dicitur quod est ‘actus corporis potentia vitam habentis’”’.

67



objeto es como su término y fin”.>** Por lo mismo, las potencias “se diversifican segiin sus actos

y sus objetos”**

y son multiples.
El orden de exposicion que sigue Sambiasi es igual al de Aristoteles y de Santo Tomas.

Este orden tiene su razén intrinseca y se puede dividir:

...segun el orden de la naturaleza, ya que las cosas perfectas son naturalmente anteriores a
las imperfectas; y, segin el orden de generacion y de tiempo, puesto que en ¢él de lo
imperfecto se pasa a lo perfecto.

Pues bien, segn el primer modo, las potencias intelectivas son anteriores a las
sensitivas, y por eso las mandan y dirigen. De igual manera, segun este modo de orden,
las potencias sensitivas son anteriores a las potencias del alma vegetativa. Pero en cuanto
al segundo modo de orden sucede todo lo contrario, porque, en el proceso de generacion,
las potencias del alma vegetativa preceden a las del alma sensitiva, puesto que aquellas
preparan el cuerpo para las acciones de éstas; y lo mismo se ha de decir de las potencias

" . . 2
sensitivas con respecto a las intelectivas. >

Ahora bien, le compete al tedlogo el estudio de las potencias intelectivas y apetitivas, es

decir relativas al entendimiento y a la voluntad, por que tienen capacidad moral. No obstante

2% Ibid., 1 q.77 a.3, resp.: “Omnis enim actio vel est potentiae activae, vel passivae. Obiectum autem comparatur ad
actum potentiae passivae, sicut principium et causa movens: color enim inquantum movet visum, est principium
visionis. Ad actum autem potentiae activae comparatur obiectum ut terminus et finis”.

23 Ibid., 1 q.77 a.3, resp. : “Unde necesse est quod potentiae diversificentur secundum actus et objeta”.

28 1bid., 1 q.77 a.4, resp.: “Uno modo, secundum naturae ordine, prout perfecta sunt naturaliter imperfectis priora;
alio modo, secundum ordimen generationis et temporis, prout ex imperfecto ad perfectum venitur. Secundum igitur
primum potentiarum ordinem, potentiae intellectivae sunt priores potentiis sensitivis: unde dirigunt eas, et imperant
eis. Et similiter potentiae sensitivae hoc ordine sunt priores potentiis animae nutritivae. Secundum vero ordinem
secundum, e converso se habet. Nam potentiae animae nutritivae sunt priores, in via generationis, potentiis animae
sensitivae: unde ad aecrum actiones praeparant corpus. Et similiter est de potentiis sensitivis respectu intellectivarum”.

68



“como el conocimiento de estas potencias depende de algiin modo del conocimiento de las
demas”,”’ se tiene que seguir el orden segtn la generacion y el tiempo y, por lo tanto, empezar

con el estudio de las almas vegetativas y sensitivas. Tal es el orden que adopta Sambiasi.

El primer principio que establece Sambiasi es general a las almas vegetativa y sensitiva y
consiste en su cualidad de ser “la causa de todas las acciones y movimientos mas intimos y
generales del hombre”.”*® El hecho de que sean la causa de las acciones y movimientos del
hombre se entiende porque “la accion, como el ser, pertenece al compuesto, ya que el obrar es
propio del sujeto que existe. Ahora bien, el compuesto existe substancialmente por su forma
substancial y obra por la potencia a ella consiguiente. Luego la forma accidental activa es, con
respecto a la forma substancial del agente (por ejemplo, el calor a la forma del fuego), lo que es la
potencia del alma con respecto a ella”.”’ Se concluye de lo anterior que el hombre, en primer
lugar, actiia y se mueve conforme a las potencias vegetativa y sensitiva cuyas operaciones “se
ejecutan por medio de los érganos corporales”.** Y, “por consiguiente, las potencias que son
principio de tales operaciones se hallan en el compuesto como propio sujeto, y no en el alma
sola”.**! Ahora bien ;cudles son las “acciones y movimientos” que Sambiasi describe como los
“mas intimos y generales del hombre”? Son propiamente los movimientos y acciones producidos

por las potencias del alma vegetativa y del alma sensitiva que se van a examinar ahora.

7 Ibid., 1 q.78, introd.: “Sed quia cognitio harem potentiarum quodammodo dependet ex aliis”.

2% Lingyan lishao, p.24.

% Suma teoldgica, 1 q.77 a.1, ad 3: “Quod actio est compositi, sicut et esse: extistentis enim est agiiere.
Compositum autem per formam substantialem habet esse substantialiter; per virtutem autem quae consequitur
formam substantialem, operatur. Unde sic habet forma accidentalis activa ad formam substantialem agentis (ut calor
ad formam ignis), sicut se habet potentia animae ad animam”.

20 1bid., 1 q.77 a.5, resp.: “Quae exercentur per organa corporalia”.

2 Ibid., 1 q.77 a.5, resp.: “Et ideo potentiac quae sunt talium operationum principia, sunt in coniucto sicut in
subiecto, et non in anima sola”.

69



Las potencias del alma vegetativa son las mas naturales porque “producen un efecto
semejante al de la naturaleza [y] también porque se valen instrumentalmente para las operaciones
de las cualidades activas y pasivas, que son los principios de las acciones naturales”.*** Esas
acciones naturales son la nutricion, el crecimiento y la generacion y son intrinsecas o naturales al
ser vivo ya que “una [es] la por que adquiere el ser, y a esto se ordena la potencia ‘generativa’.
Otra, por la que el cuerpo vivo adquiere el debido desarrollo, y a esto se ordena la facultad de
‘crecimiento’. Otra, finalmente, por la que el cuerpo del viviente se conserva en el ser y debida
magnitud, y a esto se ordena la facultad ‘nutritiva’”.>*® El examen de esta primera alma no
engendra mayor dificultad y, al igual que en el De anima de Aristételes o la Suma teologica de
Santo Tomas, este examen es muy breve en el Lingyan lishao. Cabe sefialar, sin embargo, que las
tres potencias del alma vegetativa no son iguales en dignidad por el hecho de que la potencia de
generacion, por un lado, tiene un fin mas alto que ¢l de las demas, €1 de “formar otro igual a si”, y
por otro lado, las demas potencias le son subordinadas ya que le sirven. Por ultimo, la potencia de
generacion “se aproxima en cierta manera a la dignidad del alma sensitiva, cuya accion también

. . 244
se ejerce sobre las cosas exteriores”.

Esta transicion permite abordar el estudio de la segunda alma: el alma sensitiva. Sambiasi
atribuye dos potencias o facultades al alma sensitiva, la facultad locomotriz y la facultad sensitiva.
Por medio de la facultad locomotriz, “el alma tiende a un objeto exterior como a término de su

operacion y movimiento; pues todo animal se mueve hacia la consecucion de algo que se propone

2 Ipid., 1 q.78 a.2, ad 1: “Tum quia habent effectum similem naturae [et] tum quia hae vires exercent suas actiones
instrumentaliter per qualitates activas et pasivas, quae sunt naturalium actionem principia”.

* Ibid., 1 q.78 a.2, resp.: “Una quidem, per quam esse acquirat: et ad hoc ordinatur potentia ‘generativa’. Alia vero,
per quam corpus vivum acquirit debitam quantitatem: et ad hoc ordinatur vis ‘augmentativa’. Alia vero, per quam
corpus viventis salvatur et in esse, et in quantitate debita: et ad hoc ordinatur vis ‘nutritiva’”.

% Ibid., 1 q.78 a.2, resp.: “Et ideo vis generativa quodammodo appropinquat ad dignitatem animae sensitivae, quae

habet operationem in res exteriores”.

70



y desea”.”” Vemos que la facultad locomotriz implica potencias superiores a las de la facultad
vegetativa en la medida que los animales se mueven en funcion de un objeto exterior que
apetecen o huyen. Lo anterior también implica ciertas operaciones abstractas como Sambiasi lo
demostrard en el tratado de la memoria.

La segunda facultad del alma sensitiva es la facultad sensitiva. Por “sensitiva” se debe
entender la relacion que se establece entre el alma y el cuerpo sensible, pero “no solamente el que
estd unido al alma”.>*® La relacion entre el alma y el cuerpo es dual. En efecto, “el sentido es una
potencia pasiva susceptible por su naturaleza de ser inmutada por los objetos sensibles
exteriores”. **’ No obstante, “para la vida de un animal perfecto se requiere no solamente que
perciba la realidad presente, sino también la que esta ausente”.**® De ahi resulta que la facultad
sensitiva se divide en dos potencias mas: los sentidos externos y los sentidos internos.*** Son
cinco los sentidos externos, la vista, el oido, el olfato, el tacto y el gusto y dos los sentidos
internos: el sentido comun y la estimativa. Los sentidos externos son inmutados por los objetos
externos de dos maneras, ya sea por inmutacion fisica, ya sea por inmutacion espiritual. “Es fisica
cuando la forma de lo que es causa del cambio es recibida en el objeto inmutado segiin su ser
fisico, como el calor en el objeto calentado. Es espiritual cuando la forma de lo que motiva el

cambio es recibida en el objeto inmutado segun su ser espiritual; como la forma del color en la

* Ibid., 1 q.78 a.l, resp.: “Anima comparatur ad rem exteriorem sicut ad terminum operationis et motus; ad
consequendum enim aliquod desideratum et intentum, omne animal movetur”.

** 1bid., 1 q.78 a.1, resp.: “Scilicet non solum corpus sensibile”.

7 Ibid., 1 q.78 a.3, resp.: “Est autem sensus quaedam potentia passiva, quae nata est immutari ab exteriori sensibili”.
8 Ibid., 1 q.78 a.4, resp.: “Est autem considerandum quod ad vitam animalis perfecti requeritur quod non solum
apprehendat rem apud praesentiam sensibilis, sed etiam apud eius absentiam”.

* Lingyan lishao, p.25.

71



pupilla, que no por eso queda colorada”.?’ Los tres primeros sentidos externos no sufren

transmutacion fisica al contrario de los dos tltimos.

Los sentidos internos se dividen entre el sentido comuin cuya operacion es la
discriminacion de las percepciones de los sentidos externos y la estimativa cuyas operaciones son
la recepcion de lo percibido por los sentidos externos, la estimaciéon de intenciones y la
conservacion de lo percibido.”' En cuanto al sentido comun, leemos en la Suma teoldgica que
“se llama ‘comun’ este sentido interno, no por una atribucidon genérica, como si fuera un género,
sino en concepto de raiz y principio comun de los sentidos externos”.”>> Si bien cada sentido
externo percibe el objeto sensible que le atafie, le compete al sentido comun discernir entre las
percepciones de uno y otro sentido exterior. Por lo tanto, “es preciso que sea de la competencia
del sentido comun el juicio de discernimiento a que se refieran, como a su término comun todas

. : 2
las aprehensiones de los sentidos”. >

La estimativa es el segundo sentido interno. Se distingue del sentido comun por sus
operaciones puesto que “es preciso que sean distintas la potencia que recibe y la que conserva las
especies de los sentidos sensibles”.”* Las operaciones de la estimativa, segun afirma Sambiasi,
son tres y la primera consiste en conservar lo que se ha percibido por los sentidos externos. Esta

conservacion de lo percibido es necesaria ya que permite al animal recordar lo que le es nocivo o

2% Suma teoldgica, 1 q.78 a.3, resp.: “Naturalis quidem, secundum quod forma immutantis recipitur in immutato
secundum esse naturale, sicut calor in calofacte. Spiritualis autem, secundum quod forma immutantis recipitur in
immutanto secundum esse spirituale; ut forma coloris in pupilla, quae non fit per hoc colorata”.

1 Lingyan lishao, pp.25-26.

2 Suma teoldgica, 1 q.78 a.4, ad 1: “Ad primum argo dicendum quod sensus interior non dicitur ‘communis’ per
praedicationem, sicut genus; sed sicut communis radix et principium exteriorum sensuum”.

3 Ibid., 1 q.78 a.4, ad 2: “Unde oportet ad sensum communem pertinere discretionis iudicium, ad quem referantur,
sicut ad communem terminum, omnes apprehensiones sensuum”.

2% Ibid., 1 q.78 a.4, resp.: “Oportet esse aliam potentiam quae recipiat species sensibilium, et quae conservet”.

72



conveniente. De lo contrario, el animal no seria capaz de moverse en busqueda de cosas
. 255 .y . ., . . . .

lejanas.”” La segunda operacion es la estimacion de las intenciones. Estas intenciones no se

perciben por los sentidos externos porque “es necesario que el animal busque unas cosas y huya

de otras, no sélo porque sean convenientes o nocivas al sentido, sino también por razén de otras

conveniencias y utilidades o perjuicios”.*® Asimismo, por la estimativa, la oveja, de manera

instintiva, no huye al lobo “por lo repulsivo de su figura o color, sino como de un enemigo por

naturaleza”. >’

Por ultimo, la tercera operacion consiste en la conservacion de estas
intenciones.”® Este sentido interno se encuentra tanto en los animales como en los hombres.
Empero, “hay diferencia en cuanto a esas intenciones especiales; pues los animales las perciben
tan sélo por cierto instinto natural, mientras que el hombre las percibe también mediante una
cierta deduccion. De aqui que la llamada en los animales estimativa natural se llame en el hombre
‘cogitativa’, la cual descubre esta clase de representaciones por medio de una cierta

.y, 2
comparacion”. >’

Ahora bien, Si Sambiasi atribuye estas tres operaciones a la estimativa o cogitativa no
sigue exactamente la division de Santo Tomas. En efecto, en la Suma teologica, el Aquinate

afirma;

25 Ibid., 1 q.78 a.4, resp.

6 Ibid., 1 q.78 a.4, resp.: “Sed necessarium est animali ut quaerat aliqua vel fugiat, non solum quia sunt
convenientia vel non convenientia ad consentiendum, sed etiam propter aliquas alias commoditates et utilitates, sive
nocumenta”.

7 Lingyan lishao, p.26; Aristételes, De anima, 111, 3, 427b 20-25; Suma teologica, 1 q.78 a.4, resp.: “Sicut ovis
videns lupum venientem fugit, non propter indecentiam coloris vel figurae, sed quasi inimicum naturae”.

28 Ibid., p.26.

2% Suma teologica, 1 q.78 a.4, resp.: “Sed quantum ad intentiones praedictas, differentia est: nam alia animalia
percipiunt huiusmodi intentiones solum naturali quodam instinctu, homo autem etiam per quandam collationem. Et
ideo quae in aliis animalibus dicitur aestimativa naturalis, in homine dicitur ‘cogitativa’, quae per collationem
quandam huiusmodi intentiones adinvenit”.

73



Asi pues, a la recepcion de las formas sensibles se ordenan el ‘sentido propio’ y el
‘comun’. A su retencion y conservacion se ordena la ‘fantasia’ o ‘imaginacion’, que son
una misma cosa. La fantasia o imaginacion es, en efecto, como un deposito de las formas
recibidas por los sentidos. A la percepcion de las intenciones no recibidas por los sentidos
se ordena la ‘estimativa’. A su conservacion, la memoria, que es una especie de archivo

. . 2
de tales intenciones.?*°

Santo Tomas distingue, por lo tanto, entre “cuatro potencias interiores de la parte sensitiva,
a saber: el sentido comun, la imaginacion, la estimativa y la memoria” y atribuye a la
imaginacion lo que es la primera operacion de la estimativa segin Sambiasi y a la memoria la
tercera de estas operaciones. El orden de esas potencias internas sigue un grado cada vez mayor
de independencia con respecto a la sensibilidad. Asimismo, “la excelencia de la cogitativa y de la
memoria en el hombre no estriba en lo que es propio de la parte sensitiva, sino en cierta afinidad
y proximidad a la razén universal, que de algin modo refluye sobre ellas. Por consiguiente, no
son facultades distintas, sino las mismas, aunque mas perfectas que en los demés animales”.”®!
Por lo mismo, se concluye que la fantasia o imaginacion, la estimativa o cogitativa y la memoria
no son potencias distintas sino que difieren en grado de perfeccion segun se encuentran en los

animales o los hombres. Lo anterior explica por qué Sambiasi no discrimina entre esas potencia

sino que las engloba todas bajo la estimativa.

2% 1bid., 1 q.78 a.4, resp.: “Sic ergo ad receptionem formarum sensibilium ordinatur ‘sensus proprius’ et ‘communis’.
Ad barum autem formarum retentionem aut conservationem ordinatur ‘phantasia’, sive ‘imaginatio’, quae idem sunt:
est enim phantasia sive imaginatio quasi thesaurus quidam formarum per sensum acceptarum. Ad apprehendendum
autem intentiones quae per sensum non accipiuntur, ordinatur vis ‘aestimativa’. Ad conservandum autem eas, vis
‘memorativa’, quae est thesaurus quidam huiusmodi intentionum”.

! Ibid., 1 q.78 a.4, ad 5: “Ad quintum dicendum quod illam eminentiam habet cogitativa et memorativa in homine,
non per id quod est proprium sensitivae partis; sed per aliquam affinitatem et propinquitatem ad rationem
universalem secundum quandam refluentiam. Et ideo non sunt aliae vires, sed eaedem, perfectiores quam sint aliis
animalibus”.

74



Todavia se distinguen otras potencias: el apetito cuyas operaciones son el apetecer o el
rechazar y las potencias concupiscible e irascible.”** El apetito es una inclinacion natural®® del
alma a seguir lo conveniente y huir lo nocivo. Ahora bien, los objetos apetecibles lo pueden ser
por los sentidos o por el entendimiento®®* por lo cual es preciso afirmar que “el apetito intelectivo
es potencia distinta del apetito sensitivo”.*®> Lo que Sambiasi examina en esta parte es el apetito
sensitivo en cuanto potencia del alma sensitiva. Los objetos del apetito sensitivo proceden de los
sentidos externos asi como de los sentidos internos®®® por lo cual se puede afirmar que “el
movimiento sensible es un apetito subsiguiente al conocimiento sensible”.”®” Por otra parte, cabe
precisar que “el apetito sensitivo es una facultad genérica, llamada sensibilidad, que se divide en

. . . . . 2
dos potencias, la irascible y la concupiscible, que son sus especies”.”®® En efecto:

Siendo el apetito sensitivo una inclinacidén natural que sigue el conocimiento sensitivo, es
necesario que en la parte sensitiva del alma haya dos potencias apetitivas: una por la cual
el alma tienda simplemente hacia lo conveniente en el orden sensible y rehuya lo nocivo,
y a ésta llamamos concupiscible; y otra por la cual el animal rechaza cuanto se le opone
en la consecucion de lo que le es conveniente y le ocasiona perjuicio, y a ésta llamamos
irascible, cuyo objeto decimos que es ‘lo arduo’, porque tiende a superar lo adverso y

2
prevalecer sobre ello.*®

2 Iingyan lishao, p.26.

3 Suma teolégica, 1 q.80 a.1, resp.

2% 1bid., 1 q.80 2.2, ad 1.

25 Ibid., 1 q.80 a.2, resp.: “Respondeo dicendum quod necesse est dicere appetitum intellectivum esse aliam
potentiam a sensitivo”.

2% 1 ingyan lishao, p.26.

7 Suma teolégica, 1 q.81 a.1, resp.: “Motus autem sensualis est appetitus apprehensionem sensitivam consequens”.
% 1bid., 1 q.81 a.2, resp.: “Respondeo dicendum quod appetitus sensitivus est una vis in genere, quae sensualitas
dicitur; sed dividitur in duas potentias, quae sunt species appetitus sensitivi, scilicet in irascibilem et
concupiscibilem”.

2% Ibid., 1 q.81 a.2, resp.: “Quia igitur appetitus sensitivus est inclinatio consequens apprehensionem sensitivam;
necesse est quod in parte sensitiva sint duae appetitivae potentiac. Una, per quam anima simpliciter inclinatur ad

75



Las potencias concupiscible e irascible son entonces opuestas y complementarias. En
efecto, por un lado, sus objetos respectivos son opuestos siendo lo deseado y lo adverso. Por otro
lado, la potencia irascible tiende a descartar los obstaculos en la realizacion de la facultad
concupiscible. Asimismo, ‘“el irascible es como el campeon y defensor del concupiscible, puesto
que irrumpe contra los obstaculos que impiden alcanzar las cosas convenientes que el
concupiscible apetece, y contra las perjudiciales de que el concupiscible huye. Por ello todas las

pasiones del irascible tienen su principio en las del concupiscible, y en ellas terminan”.*"

Ahora bien, Sambiasi sigue el comentario aseverando que “las potencias concupiscible e
irascible del hombre son originariamente subordinadas a la razon y obedecen a sus ordenes”.””!
En los animales, estas potencias se supeditan a la estimativa, que, en el hombre, se llama
“cogitativa”. Luego, la cogitativa, de igual manera, se llama “razén particular porque compara las
representaciones individuales. Por eso, de ella proviene en el hombre el movimiento del apetito
sensitivo”. *’* Sigue el Aquinate: “Ahora bien, la razén particular es movida y dirigida
naturalmente por la razén universal, y por esto en la argumentacion silogistica se deducen de las

proposiciones universales conclusiones particulares. Por tanto, es evidente que la razoén universal

impera al apetito sensitivo, que se divide en concupiscible e irascible, y que este apetito le

prosequendum ea quae sunt conveninetia secundum sensum, et ad refugiendum nociva: et haec dicitr concupiscibilis.
Alia vero, per quam animal resistit impugnant et nocumenta inferunt: et haec vis vocatur irascibilis. Unde dicitur
quod eius obiectum est ‘arduum’: quia scilicet tendit ad hoc quod superet contraria, et superemineat eis”.

> Ibid., 1 q.81 a.2, resp.: “Patet etiam ex hoc, quod irascibilis est quasi propugnatrix et defensatrix concupiscibilis,
dum insurgit contra ea quae impediunt convenientia, quae concupiscibilis appetit, et ingerunt nociva, quae
concupiscibilis refugit. Et propter hoc, omnes passiones irascibilis incipiunt a passionibus concupiscibilis, et in eas
terminantur”.

2 Lingyan lishao, p.27.

22 Suma teolégica, 1 q.81 a.3, resp.: “Quae dicitur a quibusdam ‘ratio particularis’, eo quod est collativa intentionum
individualium. Unde ab ea natus est moveri in homine appetitus sensitivus”.

76



obedece”.””® Todavia Sambiasi agrega que a veces la concupiscencia se vuelve dominante, en
. .. . . . , 274
particular cuando desaparece el remordimiento: resulta que el apetito ya no sigue la razén.”™ Lo
anterior se debe a que “el apetito sensitivo tiene cierta autonomia que le permite resistir al
mandato de la razon. Pues el apetito sensitivo no sélo puede ser movido por la estimativa en los
animales y por la cogitativa en el hombre, dirigida ésta por la razon universal, sino también por la

imaginacion y los sentidos”.?”

2. Tratado de la memoria (paginas 28 a 42)

Con el tratado de la memoria, Francesco Sambiasi aborda el problema del alma intelectiva, es
decir el objeto propio de los tedlogos.”’® El alma intelectiva, en efecto, diferencia a los hombres
de las plantas y los animales como explica Sambiasi en esta parte del comentario. Ahora bien, el
orden de presentacion del Lingyan lishao difiere del de la Suma teologica en la medida que, en
esta ultima obra, el Aquinate dedica al examen de la memoria dos articulos dentro de la cuestion
relativa al entendimiento (articulos 6 y 7 de la cuestion 79 del primer libro) mientras que
Sambiasi empieza con la memoria para luego seguir con el entendimiento. La razon de este orden
parece residir en que Sambiasi no separa el examen de la memoria sensitiva, que corresponde a la
“imaginacion”, del de la memoria racional, sino que comienza con la memoria sensitiva, que el
hombre comparte con los animales, para llegar a la memoria racional que es propia del hombre.

La razon de este orden también procede de que “es imposible que nuestro entendimiento en el

B Ibid., 1 q.81 a.3, resp.: “Ipsa autem ratio particularis natura est moveri et dirigi secundum rationem universalem:
unde in syllogisticis ex universalibus propositionibus concluduntur conslusiones singulares. Et ideo patet quod ratio
universalis imperat apetitui sensitivo, qui distinguitur per concupiscibilem et irascibilem, et hic appetitus ei obedit”.
> Lingyan lishao, p.27.

5 Suma teoldgica, 1 q.81 a.3, ad 2: “Quia appetitus sensibilis habet aliquid proprium, unde potest reniti imperio
rationis. Natus est enim moveri appetitus sensitivus, non solum ab aestimativa in aliis animalibus, et cogitativa in
homine, quam dirigit universalis ratio; sed etiam ab imaginativa et sensu”.

778 Ibid., 1 q.78, introd.

77



presente estado de vida, durante el cual se halla unido a un cuerpo pasible, entienda en acto una
cosa alguna sin recurrir a las imagenes de la fantasia”®’’ lo que muestra que “el cuerpo le es
necesario al alma intelectiva en orden a su operacion propia, que es entender”.”’® Es asi como, el
examen de la memoria permite establecer una transicion entre el alma sensitiva, no racional, y el

alma intelectiva.

Este examen, como hemos dicho, se hace progresivamente desde lo sensitivo hasta lo
intelectivo. Es asi como Sambiasi empieza por definir cual es el objeto de la memoria sensitiva.
Este objeto es la realidad misma. Es decir que la memoria sensitiva o, en las palabras de Sambiasi,
el “sentido de memoria”, en primer lugar memoriza objetos de la realidad exterior gracias a los
organos externos, los cinco sentidos. Sambiasi adopta aqui un principio Aristotélico, el de
determinar que una cosa “estd” antes de decir “lo que es”.””” En los términos del autor del
Lingyan lishao, “a la hora de fijar el nombre, primero se fija la realidad de la cosa, y luego, una
vez logrado se puede describir”.”® Santo Tomas asume la proposicion anterior en las siguientes
palabras: “No se pueden conocer verdadera y completamente la naturaleza de la piedra o de
cualquier otro objeto material si no se conoce como existente en concreto”.”®' No obstante, la

relacion entre la facultad de memoria y los objetos externos se hace por medio de los nombres o

denominaciones de los objetos. Entonces, cabe definir con precision los nombres de lo que se

27 Ibid., 1 q.84 a.7, resp.: “Quod impossibile est intellectum nostrum, secundum praesentis vital statum, quo passibili
corpori coniungitur, aliquid intelligere in actu, nisi convertendo se ad phantasmata”.

8 Ibid., 1 q.84 a.4, resp.: “Corpus esse necessarium animae intellectivae ad eius propriam operationem, quae est
intelligere”.

e Aristoteles, Analiticos posteriores, 11, 1, 89 b 31-35.

280 Lingyan lishao, p.29.

21 Suma teologica, 1 q.84 a.7, resp.: “Unde natura lapidis, vel cuiuscumque materiales rei, cognosci non potest
complete et vere, nisi secundum quod cognoscitur ut in particulari existens”.

78



designa. De lo contrario, si bajo el vocablo “pescado” se asimilan sin distincion, los moluscos, los

cuadrapedes v las estrellas, no se sabe de qué se habla.”

Una vez definido el objeto de la memoria sensitiva, Sambiasi emprende la descripcion de
sus funciones. Son tres la operaciones de ésta: “recordar”, “memorizar” y “repetir”. Por
“recordar” se debe entender “la facultad de recordar el acto de un o6rgano”.** Luego,
“memorizar” consiste en el acto de conservar en la memoria®** y “repetir” es la facultad de volver
a usar lo que se conservo en esta. En otros términos, la memoria consiste en “conservar la imagen
[de las cosas] y segtn las circunstancias utilizarlas”.”® El proceso de memorizacion sigue varias
etapas. En primer lugar, no se conserva en la memoria sensitiva los objetos mismos, sino la
imagen de estos. Esta primera imagen recibida se puede definir como material en la medida que
procede de objetos materiales y se aprehende por los sentidos externos. Los escolasticos la
llamaban “fantasmata” y Sambiasi la describe como algo “burdo”.?®® El destino de esta imagen
burda es el sentido comun, cuya funcion consiste en discriminar lo que aprehenden los sentidos
externos. Luego, la cogitativa todavia hace una discriminacion mas para aprehender la imagen
“sutil” y colocarla en la memoria. Esta imagen sutil es la representacion inmaterial propia del
entendimiento, la “especie” de los escolasticos. Si el objeto que se aprehende no es material, los

dos sentidos internos solamente trabajan con la imagen sutil. Esta, primero entra en el sentido

comun y luego pasa en la cogitativa. Lo que se conserva de las cosas es lo que se aprehendid, es

22 Lingyan lishao, p.29. Véase también Aristoteles, Partes de los animales, 643 b 12-13; 643 b 23-24.

2 Suma teolégica, 1 q.79 a.6, ad 1: “Quod memoria [...] cum vis memorativa sit actus organi cuiusdam”.

24 Ibid., 1 q.79 a.6, resp.: “Es de esencia de la memoria el de conservar las representaciones de las cosas que no se
perciben actualmente”. (“Cum de ratione memoriae sit conservare species rerum quae actu non apprehenduntur...”)
283 Lingyan lishao, pp.29-30.

2 1bid., p.30.

79



decir el fantasmata o la especie. Ahora bien, como son numerosas las imagenes, a la hora de

. . 287
recordar una cosa, la memoria las manifiesta todas para que se pueda escoger.

Esta distincion de los objetos de la memoria entre “materiales” e “inmateriales”
corresponde a la division de la memoria entre “sentido de memoria” y “memoria racional”, o, en
otros términos, entre “imaginacion” y “memoria”. Aquella no es exclusiva de los hombres ya que,
por su caracter sensible, también la poseen los animales. En cuanto a los animales también cabe
discriminar en qué medida poseen esta memoria sensitiva. Segiin Sambiasi, unos recuerdan a su
habitat y a sus crias como los pajaros; algunos pueden sofiar como los cuadrupedos; otros
responden a un nombre como los perros o los zorros; ciertos, por ultimo, asocian un ruido con un
beneficio, como los peces. Lo anterior comprueba que los animales tienen, en cierta medida, la
facultad de memoria. Por otro lado, hay categorias de animales que no tienen memoria. Su
capacidad sensitiva se limita al sentido de probar, del contacto o de la experiencia visual. Una vez
pasada la experiencia fisica no hay recuerdos.” Aristoteles explica esta ausencia de memoria por

el hecho de que estos animales no tienen la facultad de percibir el tiempo:

Si la memoria fuera una funcidn del intelecto [puro], no hubiera sido, como es, un atributo
de muchos de los animales mas primitivos, sino que, en este caso, ningun mortal hubiera
tenido memoria; por lo tanto, incluso en este caso, no es un atributo de todos ellos, sélo
porque no poseen la facultad de percibir el tiempo. Cuando uno en efecto recuerda haber

visto, o escuchado, o aprendido algo, incluye en este acto (como ya lo hemos observado)

27 Ibid., p.31.
28 Ibid., pp.32-33.

80



la conciencia de lo ‘anterior’; y la distincion de lo ‘anterior’ y lo ‘posterior’ es una

distincion de tiempo.”®

Esta imposibilidad de percibir el tiempo parece proceder de que no poseen el movimiento o el

movimiento para atrds lo que les impide la percepcion del tiempo.

En cuanto a la memoria racional, solamente los hombres la poseen. Esta memoria consiste
en la facultad de memorizar objetos inmateriales. Por “objetos inmateriales™ se debe entender las
generalidades. Por ejemplo, al recordar a los hermanos, el mayor y el menor, se puede pensar que
ambos nacieron, y por lo tanto, se piensa en la generacion. La generacion del hermano menor es
una diferencia especifica de los conceptos de generacion y de hombre. Estos son conceptos
inmateriales y generales. Lo mismo se puede decir de la idea de blancura que se obtiene de la
generalizacion de objetos blancos, el hombre y el caballo.”® Estos objetos inmateriales, o
universales, son los objetos que la memoria racional recuerda aun después de la muerte. Por
universales se entiende lo que tiene un caracter de universalidad l6gica y puede ser predicado de
diferentes sujetos.”’ Por otra parte, en razon de la corruptibilidad de los sentidos externos que

desaparecen con la muerte del cuerpo, o que pueden padecer cambios con la enfermedad o la

29 Aristoteles, De memoria et reminiscencia, 450 a 18-21: “If memory were a function of [pure] intellect, it would
not have been as it is an attribute of many of the lower animals, but probably, in that case, no mortal beings would
have had memory; since, even as the case stands, it is not an attribute of them all, just because all have not the
faculty of perceiving time. Whenever one actually remembers having seen or heard, or learned, something, he
includes in this act (as we have already observed) the consciousness of ‘formerly’; and the distinction of ‘former’
and ‘later’ is a distinction in time”.

290 Lingyan lishao, p.33.

1 A. Lalande, Vocabulaire technique et critique de la philosophie, articulo 2. “Universel”

81



mutilacion,*”> es menester apoyarse en la memoria racional cuyos objetos son inmateriales, es

decir también incorruptibles.

Por el hecho de distinguir entre dos memorias, Sambiasi postula que cada una tiene un
lugar apropiado en el hombre. Siendo una doble facultad, parte sensitiva y parte intelectiva, le
deben corresponder a ambas un lugar donde se ubique. La parte sensitiva, Sambiasi la localiza en
el cerebro, un organo material. Dice Sambiasi: “El lugar del sentido de memoria estd en el
cerebro. Reside en la parte posterior del craneo”.?”> La ultima proposicién confirma lo que
mencionamos anteriormente, a saber el hecho de que Sambiasi tuviera conocimientos de
fisiologia y biologia. Esta localizacion de la memoria en la parte posterior del craneo se remonta
a Galeno. Nicholas Steneck, en su articulo sobre la clasificacion y la localizacion de los sentidos
internos en el pensamiento de Alberto Magno, menciona que alrededor del afio 1200 se asumia

que los sentidos internos se localizaban en los tres ventriculos del cerebro.

Ahora bien, el caracter de la memoria racional difiere del de la memoria sensitiva por su

objeto. La inmaterialidad de éste identifica la memoria racional al entendimiento y a la voluntad
. , . 204 . . .

y hace que es “conforme a la substancia del 4nima”.*** En efecto, la memoria racional es igual al

entendimiento que “en razon de su naturaleza conserva las especies sin el concurso de ningin

7 2 . . o« e o« e
organo corporal”.”” Luego, “la memoria no es una potencia distinta del entendimiento, puesto

2 Suma teoldgica, 1 q.84 a.3, resp.: “Cuando falta algun sentido, falta el conocimiento de las cosas que ese sentido
percibe; y asi, el ciego de nacimiento no puede tener conocimiento de los colores”. (“Deficiente aliquo sensu, déficit
scientia forum, quae apprehenduntur secundum illum sensum; sicut caecus natus nullam potest habere notitiam de
coloribus”.)

293 Lingyan lishao, p.34.

294 Lingyan lishao, p.34.

25 Suma teolégica, 1 q.79 a.6, ad 1: “Sed intellectus secundum seipsum est conservativus specierum, praeter
concomitantiam organi corporales”.

82



que tanto el conservar como el recibir es propio por su naturaleza de la potencia pasiva”.”® La
conformidad de la memoria a la substancia del anima procede del hecho de que la memoria es
uno de los tres sentidos del alma intelectiva la cual es una de las facultades del 4nima. Por lo
mismo, la memoria es al anima lo que el calor es al fuego. Son intrinsecamente relacionadas, o,
en otras palabras, la memoria es un atributo esencial del anima. No se puede pensar una sin la
otra, al contrario del sabor y lo acido ya que lo acido solamente es una diferencia particular, un
atributo accidental y, por lo mismo, contingente del sabor.””’ Siendo un atributo esencial del

anima, la memoria racional se localiza en ella.

El sentido de memoria y la memoria racional, a parte de diferenciarse por su objeto y su
localizacién, también se diferencian por sus operaciones. Hemos visto que las operaciones del
sentido de memoria son “recordar”, “conservar” y “repetir”.””® En cuanto a la memoria racional,
sus operaciones son la “reminiscencia” y la “inferencia”.”” La reminiscencia es la operacion que
consiste en volver a recordar una experiencia o un conocimiento anterior. Este proceso de
recordar pertenece tanto a la memoria como a la reminiscencia ya que “el recordar de la memoria
no necesariamente implica el recordar de la reminiscencia, [pero] la reminiscencia siempre
implica la memoria, y la memoria actualizada sigue”.’® Lo anterior procede de que no hay

memoria ni reminiscencia sin una experiencia o un conocimiento previo presente en la memoria.

Es asi como Sambiasi asevera: “Si anteriormente todavia no hay conocimiento, entonces no

8 Ibid., 1 q.79 a.7, resp.: “Unde patet quod memoria non est alia potentia ab intellectu: ad rationem enim potentiae
passivae pertinet conservare, sicut et recipere”.

*7 Véase, Aristoteles, Metafisica, 1, 9, 1058 a37 — b12; Idem, Tépicos, 1, 9, 103 b 27 — 39; Ibid, IV, 1, 120 b 21-29;
Idem, Metafisica, A, 7, 1017 a7 — 30. J. Moreau, Aristote, Paris, PUF, 1962, p.79, nota 1: “L’accident, au sens large,
c’est non seulement 1’attribut accidentel, celui qui peut indifféremment se rencontrer ou ne pas se rencontrer en un
sujet, mais tout attribut qui se dit d’un sujet, tout en étant autre que lui”.

298 Lingyan lishao, p.29.

2 Ibid., p.35.

300 Aristoteles, De memoria et reminiscencia, 451 b 5: “Remembering does not necessarily implies recollecting, [but]
recollecting always implies remembering, and actualized memory follows”.

83



existe lo conocido y no se puede hablar de recordar. Si el conocimiento anterior después se olvida
completamente, tampoco se puede hablar de recordar”.’”’ Esta ultima proposicién puede
interpretarse como una refutacion de Avicena quien afirmaba, segun Santo Tomads, que “tan
pronto como alguien cesa de entender en acto una cosa, la representacion de ella deja de estar en
el entendimiento; y es preciso, si de nuevo quiere entenderla, el que recurra al entendimiento
agente, que supone ser una substancia separada, para que la especie inteligible fluya de ¢l al

entendimiento posible”.>*> Avicena, por lo tanto, postulaba la imposibilidad de que se conserven

en el entendimiento las especies inteligibles.

Lo que distingue propiamente la reminiscencia de la simple memoria es la deliberacion.
La memoria es “un estado de representacion, relacionado por similitud a lo que representa; y, en
cuanto a la cuestion de saber de qué facultad nuestra la memoria es una funcion, [se ha mostrado]
que es una funcion de la facultad de percepcion sensitiva primaria, es decir de esta facultad por la
cual percibimos el tiempo”.>” Corresponde a lo que Sambiasi identificé con el “sentido de
memoria”. Por otra parte, en el proceso de reminiscencia, queda muy importante el hecho de
buscar deliberadamente en la memoria un dato pasado. Asimismo, Aristételes menciona que
“cada vez, entonces, que recordamos, experimentamos algunos de los movimientos antecedentes

. , . 4
hasta finalmente experimentar aquel después del cual, generalmente, sigue el que buscamos”.*

' Lingyan lishao, p.35.

392 Suma teolégica, 1 q.79 a.6, resp.: “Sic ergo, secundum ipsum, quam cito aliquis actu desinit intelligere aliquam
rem, desinit esse illius rei species in intellectu: sed oportet, si denuo vult illam rem intelligere, quod convertat se ad
intellectum agentem, quem ponit substantiam separatam, ut ab illo effluant species intelligibiles in intellectum
possibilem”.

393 Aristoteles, De memoria et reminiscencia, 451 a 15-20: “A state of presentation, related as a likeness to that of
which it is a presentation; and as to the question of which of the faculties within us memory is a function, [it has been
shown] that it is a function of the primary faculty of sense-perception, i.e. of that faculty whereby we perceive time”.

394 Ibid., 451 b 15-20: “Whenever, therefore, we are recollecting, we are experiencing certain of the antecedent
movements until finally we experience the one after which customarily comes that which we seek”.

84



La reminiscencia, por lo tanto, supone una deliberacion que no estd presente en la simple

memoria. Aristoteles afirma al respecto:

Sin embargo, el acto de reminiscencia difiere del de la memoria, no soélo
cronologicamente, sino también en esto que muchos de los otros animales [asi como el
hombre] tienen memoria, pero, de todos los que conocemos, ninguno, nos atrevimos a
decir, excepto el hombre, posee la facultad de reminiscencia. La causa de esto es que la
reminiscencia es, por decir lo asi, un modo de inferencia. Porque él que se esfuerza en
recordar infiere que anteriormente vio o oyd, o tuvo tal experiencia, y el proceso,
[mediante el cual logra recordar] es, por decir lo asi, una especie de investigacion. Empero,
investigar de esta manera naturalmente pertenece solamente a los animales que son
dotados de la facultad de deliberacion; [lo que comprueba lo que se dijo arriba], porque la

deliberacién es una forma de la inferencia.>®

En la palabras de Sambiasi, la reminiscencia consiste en el hecho de que “el ser que
anteriormente conocid, en este momento, supone lo que anteriormente conoci6. Cuando vuelve

{a recordar} el objeto lo conoce”.*

Llegamos a la segunda operacion de la memoria intelectiva que corresponde a la

inferencia. Por lo que se acaba de explicar la inferencia es parte de la reminiscencia ya que, segin

3% Ibid., 453 a 5-15: “But the act of recollecting differs from that of remembering, not only chronologically, but also
in this, that many also of the other animals [as well as man] have memory, but, of all that we are acquainted with,
none, we venture to say, except man, shares in the faculty of recollection. The cause of this is that recollection is, as
it were, a mode of inference. For he who endeavours to recollect infers that he formerly saw, or heard, or had some
such experience, and the process [by which he succeeds in recollecting] is, as it were, a sort of investigation. But to
investigate in this way belongs naturally to those animals alone which are also endowed with the faculty of
deliberation; [which proves what said above], for deliberation is a form of inference”.

3% Lingyan lishao, p.35.

85



Aristoteles, es lo que define esta ultima. Empero, Sambiasi parece distinguir esas operaciones
como lo tiende a mostrar la proposicion siguiente: “;Por qué se dice que las operaciones [de la
memoria intelectiva] son dos? Una es la reminiscencia, la otra es la inferencia”.’®’ Aqui cabe
precisar que, por un lado la inferencia consiste en el acto deliberado de buscar en la memoria un
dato que se supone estar: se infiere que alli estd el dato. Por otro lado, consiste en la operacion
intelectiva de recordar un dato de memoria a través de un proceso de asociacion de datos
similares, contiguos o también contradictorios. Aristételes precisa al respecto: “Esto explica por
qué casamos las series, habiendo empezado en el pensamiento, ya sea de una intuicion presente u
otra, y de algo o bien similar, o contrario a lo que buscamos, o diferente del que le es
contiguo”.’® De manera general, la inferencia se puede definir como un proceso intelectivo que
permite concluir de un hecho a otro hecho analogo. Asimismo, Sambiasi asevera que “la
inferencia empieza con una cosa y recuerda otra cosa”, y, “se busca lo virtual, haciendo la
suposicion de encontrar en esta cosa similar o en esta cosa contigua relacionada, la posibilidad de

entender el principio de su relacion indirecta”.*"”

En la reminiscencia sélo se busca un objeto pasado determinado mientras que la
inferencia implica la presencia de varios objetos de los cuales se infiere el dato de memoria
buscado.’'® En ambos casos, el recordar se asienta en la imagen del objeto que se quiere recordar.
Asimismo, “que la reminiscencia sea la bisqueda de una ‘imagen’ en un substrato corporal se
comprueba por el hecho de que, en ciertas personas, cuando, a pesar de la aplicacion mas

enérgica al pensamiento, no pudieron recordar, esto provoca un sentimiento desagradable, el cual,

7 Ibid., p.35.

3% Aristoteles, De memoria et reminiscencia, 452 a 18-20: “This explains why we hunt up the series, having started
in thought either from a present intuition or some other, and from something either similar, or contrary, to what we
seek, or else from that which is contiguous with it”.

309 Lingyan lishao, p.36.

319 1bid., p.36.

86



aunque hayan dejado atras el esfuerzo de recordar, sin embargo persiste en ellos”.*'" Por lo
mismo, si la imagen de la experiencia pasada “originalmente no esta en el ser que conoce, la
conoce pero la olvida completamente”. Si se postula con Avicena, como hemos visto, que el
entendimiento agente esta separado del entendimiento posible y que, por lo tanto, al dejar de estar
en acto, una representacion deja, al mismo tiempo, de estar en el entendimiento, es menester
concluir de estas premisas que si la imagen no esta en el ser cognoscitivo, la conoce mientras esta
en acto pero la olvida cada vez que deja de estar en acto. Esta hipotesis implica, segiin Sambiasi,

. o e .. . ’ : . 12
la imposibilidad de la reminiscencia asi como de la inferencia.’

La subordinacion de la reminiscencia o de la inferencia a las imagenes de la sensibilidad
es uno de los factores de olvido. En efecto, cuando la imagen es confusa, el acto de memoria no
se logra. Ahora bien, precisamente cuando la inferencia depende de una imagen actual o una
intuicidon presente que permite lograr el dato buscado, no se puede dar sin la union del &nima con
el cuerpo. Por el contrario, la reminiscencia se logra aun después de que el a&nima esté separada
del cuerpo, porque es susceptible de recordar verdades “naturales” como lo son los universales,
verdades que no se subordinan a una imagen corporal. Es asi como Santo Tomads asevera: “En
primer lugar, si el alma tiene un conocimiento natural de todas las cosas, resulta imposible que su
olvido sea tan grande que ni siquiera recuerde que posee ese conocimiento: pues ningun hombre

olvida lo que conoce de manera natural: por ejemplo, que el todo es mayor que la parte, y cosas

31 Aristoteles, De memoria et reminiscencia, 453 b 15-18: “That recollection is a searching for an ‘image’ in a
corporal substrate, is proved by the fact that in some persons, when, despite the most strenuous application of
thought, they have been unable to recollect, it excites a feeling of discomfort, which, even though they abandon the
effort at recollection, persists in them none the less”.

32 Lingyan lishao, p.37.

87



semejantes”.*"® Es en este tipo de conocimiento y recuerdo que el anima del hombre se parece a

los angeles que no son seres corporales.

Sigue su comentario Sambiasi analizando unas afirmaciones relativas a la capacidad de
los animales de recordar e inferir. Que no puedan inferir los animales, a pesar de lo que afirma
Plutarco’', se debe al hecho de que la inferencia es una operacion del intelecto del cual carecen
los animales. Vemos el ejemplo que Plutarco da de un perro persiguiendo a un conejo. Al llegar a
un crucero de tres caminos, el perro infiere de la ausencia de olor a conejo en los dos primeros
caminos que inspecciona que el conejo tomo el tercer camino. No obstante, para Sambiasi, este
tipo de inferencia no es racional sino sensitivo. Es una facultad natural de conocer por el
discernimiento y depende de la memoria sensitiva no de la memoria racional.’"> Lo mismo ocurre
con el zorro que trata de cruzar un rio congelado. Recuerda el sufrimiento que padeciod
anteriormente al caer al agua congelada. Es por eso que escucha por donde corre el agua para
saber donde cruzar. Ambos animales poseen un cierto tipo discernimiento. Pero, sigue Sambiasi,

este discernimiento no es intelectivo sino que se fundamenta en la memoria sensitiva.>'®

La memoria racional de los hombres se distingue de la memoria sensitiva de los animales
por la deliberacion que es una actividad del intelecto. Por lo mismo, el estudio es la base de la

memorizacién. Santo Tomads afirma al respecto que “la memoria no sélo es natural, sino que

35 Suma teolégica, 1 q.84 a.3, resp.: “Primo quidem quia, si habet anima naturalem notitiam omnium, non videtur
esse possibile quod huius naturalis notitiae tantam oblivionem capiat, quod nesciat se huiusmodi scientiam habere:
nullus enim homo obliviscitur ea quae naturaliter cognoscit, sicut quod omne totum sit maius sua parte, et alia
huiusmodi”.

314 Plutarco (50 0 46 — 120 a.D.) Estudia el problema del alma y concluye que se cred antes del cuerpo para salvar el
argumento platonico.

3 Lingyan lishao, pp.38-39.

316 1bid., p.39.

88



necesita ser perfeccionada con la educacion”.’'” Recitar y conversar es lo que faculta que los
recuerdos se fijen en la memoria de manera duradera y se puedan volver a usar.’'® Pero lo mas
importante es que la memoria permite a los hombres curarse el alma volviéndose sabios. Dice
Sambiasi que la memoria “es como el botiquin de medicinas. Hace que se puedan tomar para
curar nuestra alma racional”. Luego, citando a Plutarco, Sambiasi afirma que “la memoria es la
madre de las capacidades almacenadas a partir de las cien ciencias e hija de la sabiduria. Hace
que el hombre que no tiene memoria, no debe llamarse sabio. Aquello que llamamos sabiduria es
mediante lo antiguo apreciar a lo moderno y orientarse hacia un conocimiento futuro”.’"” La
memoria, por lo tanto, no solamente es una facultad de retencion de los acontecimientos pasados
sino que principalmente orienta el intelecto y la voluntad humanas en sus decisiones presentes y
futuras. Leemos en la Suma teologica: “De las cosas pasadas conviene sacar argumentos para
hechos futuros; por eso la memoria de lo pasado es necesaria para aconsejar bien en el futuro”.**°
Esta dimensién moral de la memoria es una aportacion de la filosofia medieval. La memoria,

probablemente desde la Edad Media temprana,’”’

se vuelve parte de la prudencia. Incluir la
memoria como parte de una virtud cardinal parece indicar que el ejercicio de la memoria
principalmente tiene que ver con el conocimiento y la memorizacion de las virtudes y los vicios
para la accion. Es asi como lo esencial consiste en recordar la misericordia de Dios y querer

22
agradecerle.’

317 Suma teoldgica, 2-2 q.49 a.1, ad 2: “Memoria non solum a natura proficiscitur, sed etiam habet plurimum artis et
industriae”.

3 Lingyan lishao, p.40.

3 Ibid., p.41.

20 Suma teoldgica, 2-2 q.49 a.1, ad 3: “Ad tertium dicendum quod ex praeteritis oportet nos quasi argumentum
sumere de futuris. Et ideo memoria praeteritorum necessaria est ad bene consiliandum de futuris”.

32LF. Yates, El arte de la memoria, trad. 1. Gomez de Liafio, Madrid, ed. Siruela, Biblioteca de ensayos, 2005 (1% ed.
en ingles 1966), p.77: “Es muy improbable que Alberto y Tomas fuesen los que inventasen esta trascendental
transformacion. Es mas probable que la interpretacion ética o prudencial de la memoria artificial ya se encontrase en
los comienzos de la Edad Media”.

322 Lingyan lishao, p.42.

89



Empero, por la limitacion propia del alma humana que es forma de un cuerpo, el
conocimiento del futuro se hace por medio de la inferencia.’* Lo que suple esta deficiencia es el
ejercicio de la memoria y, en particular, el orden. Santo Tomads dice al respecto: “Es preciso
organizar debidamente las cosas que se pretende conservar en la memoria, para poder pasar
facilmente de un objeto a otro”.*** Solamente los recuerdos que residen en la memoria pueden
servir de apoyo en esta busqueda de la sabiduria. Se indaga en la memoria los recuerdos utiles y
esta indagacion debe ser ordenada. Asimismo, los recuerdos que llegan a la memoria de manera
conjunta vuelven a surgir de manera conjunta mientras que los recuerdos que llegan de manera
aislada asi se recuerdan de manera aislada. Aristdteles habia mencionado la importancia del
orden en su tratado de la Memoria y la reminiscencia. Segun el Estagirita, “los actos de
reminiscencia, en la medida que ocurren en la experiencia, se deben al hecho de que un

. 2
movimiento posee por naturaleza otro que le sucede en orden regular”.**

La recitacion es una de esas practicas mnemotécnicas. Sambiasi ejemplifica lo anterior
con la memorizacion de los libros clasicos.**® Cuando se ha memorizado un libro, el recuerdo se
hace sin esfuerzo, como segunda naturaleza. La memorizacién del orden de sucesion hace que,
partiendo de cualquier lugar del libro, se pueda recitar tanto hasta el final como de manera
regresiva hasta el inicio. Es asi como Sambiasi asevera lo siguiente: “Vemos con un libro. Se
memoriza en silencio una o dos cosas hasta completar la recitacion desde el inicio hasta el final y

del final hasta el inicio. Si en medio apunta a un caracter, puede recitar lo que sigue antes de

33 Ibid., p.40.

3 Suma teolégica, 2-2 q.49 a.1, ad 2: “Secundo, oportet ut homo ae quae memoriter vult tenere sua consideratione
ordinate disponat, ut ex uno memorato facile ad aliud procedatur”.

325 Aristoteles, De memoria et reminiscencia, 451 b 10: “Acts of recollection, as they occur in experience, are due to
the fact that one movements has by nature another that succeeds it in regular order”.

326 Este ejemplo ha de haber sido muy claro para los escolares chinos ya que gran parte de su educacion consistia en
memorizar los libros clasicos.

90



recitar su inicio o es mas, a veces se resalta un cierto nimero de caracteres para recitar caracter

por caracter. Todo se puede”.”” También encontramos esta idea en el tratado aristotélico:

Parece verdad en general que el punto medio también, entre todas las cosas, es un buen
punto de partida mnemotécnico a partir del cual se puedan alcanzar cualquiera. [...] Por
ejemplo, si uno tuviera en la mente unas series numéricas denotadas por los simbolos A,
B, T, A, E, Z, 1, H, ©. Asi, si no recuerda lo que quiere en E, entonces en E, recuerda 0,

.. . ., . . . 2
porque desde E, un movimiento en cada direccion es posible, hacia A o hacia Z.**®

Ahora bien si se infringe el orden de sucesion, mezclando unas cosas con otras los recuerdos ya

no se pueden conocer como unidad y no se dan.

3. Tratado del entendimiento (paginas 42 a 63)

Sambiasi continua su comentario con el analisis del entendimiento. Este es la segunda potencia
del alma intelectiva y es de suma importancia en cuanto a los procesos cognoscitivos como lo
explica Sambiasi en este capitulo. Al igual que los demas tratados del comentario, el autor
empieza el examen del entendimiento por una breve exposicion de los puntos que se van a

investigar.

327 Lingyan lishao, p.41.
328 Aristoteles, De memoria et reminiscentia, 452 a 17: “It seems true in general that the middle point also among all
things is a good mnemonic starting-point from which to reach any of them”.

91



El entendimiento, sigue Sambiasi, es uno pero se analiza en dos partes, a saber el
entendimiento activo y el entendimiento pasivo.**’ Esta division del intelecto o entendimiento en
dos partes es solamente implicita en el De anima de Aristoteles donde ocurre en los capitulos 4 y
5 del libro III. Aristoteles afirma en esta obra: “Entiendo por intelecto esto por lo cual el alma
piensa y concibe”.*® El intelecto es entonces la facultad de pensar. Empero, por la condicién
humana, es solamente en potencia todos los inteligibles. En esta afirmacién reside un problema
para Aristoteles porque, en principio, un ser no puede pasar al acto sino bajo la influencia de un
ser en acto. El Estagirita debe entonces afirmar la existencia, encima del intelecto humano que no
piensa siempre, de un intelecto eternamente en acto. Tenemos entonces, segiin Aristoteles, dos
intelectos: el intelecto considerado como simple potencialidad de pensamientos y el intelecto
considerado como acto de pensar. El primero se llama nous patéticos y Aristoteles lo describe
como mortal. Es un intelecto que desaparece con el cuerpo mientras que el intelecto en acto es

inmortal y eternal. !

Se podria afirmar que este intelecto eternamente en acto es el Dios
aristotélico, es decir el pensamiento de si mismo eternamente en acto, pero es lo que no aclar6

Aristoteles y esta ambigiiedad provocé siglos de comentarios.

El primero en debatir sobre la naturaleza del intelecto fue Teofrasto (372-288), sucesor
directo de Aristoteles en la escuela peripatética. No obstante, fue Alejandro de Afrodisias (final
del siglo II inicio del siglo III) quien desarroll6 filos6ficamente este problema ofreciendo una
divisién entre un intelecto pasivo (el nous patéticos que se encuentra en el De anima) y un

intelecto activo (nous poieticos). Alejandro identifico este nous poieticos o intelecto activo con el

329 Lingyan lishao, p.43.
330 Aristoteles, De anima, 111, 4, 429 a23.
31 Ibid 111, 5,430 a 17.

92



Dios aristotélico, el pensamiento que se piensa a si mismo.>~ Esta division entre nous patéticos y

nous poieticos ha tenido mucha repercusion en el desarrollo de la filosofia aristotélica posterior.

Una etapa importante en la discusion sobre la naturaleza del intelecto se da con Averroes
(1126-1198) en el siglo XII. Averroes elabora su propia doctrina del entendimiento a partir de
unas aporias en la doctrina del intelecto de Alejandro de Afrodisias. Averroes se pregunta ;como
un intelecto material engendrado y entonces corruptible, como lo es el intelecto humano segun la
interpretacion de Alejandro de Afrodisias, podra tener un conocimiento de los inteligibles que
son eternos? porque, segun Averroes, solo un intelecto eterno puede pensar los inteligibles
eternos. La solucion de Averroes consiste en hacer del intelecto agente o activo un intelecto
separado del alma humana. Lo que concluye Averroes es que el intelecto agente no pertenece a la
definicion del alma como forma del cuerpo, lo que no concuerda con la definicién de Aristoteles,
es decir como “entelequia de un cuerpo natural organizado”.’>> Con Alejandro de Afrodisias y
Averroes nos alejamos bastante de este principio. Esta doctrina averroista es precisamente la que
se va a debatir durante toda la Edad Media y todavia se encuentra en el comentario al De anima

que escribid Francisco Toledo y que se publico en Colonia en 1575.

El debate sobre la naturaleza del intelecto continta en el pensamiento de Santo Tomas. El
Aquinate también distingue entre un intelecto agente y otro pasivo cuyas funciones respectivas
son las de abstraer las formas especificas de los fantasmatas y, por otro lado, recibir estas formas.
No obstante, Santo Tomdas no concuerda con Averroes ya que afirma que los dos intelectos, el

pasivo y el activo, son partes del alma humana. Esta soluciéon permite salvar la inmortalidad

332 Aristoteles, Metafisica, A, 9, 1074 b 33.
333 Aristoteles, De anima, 11, 1,412 b 5.

93



personal del alma y el libre albedrio como se explicard mas adelante. Vemos ahora la

interpretacion de Sambiasi.

La razon inmediata de la division del entendimiento en dos partes que encontramos en el
Linyan lishao, a saber el entendimiento activo y el entendimiento pasivo, es gnoseoldgica. Esta
divisién es propia del entendimiento humano ya que, siendo creado, y por lo mismo imperfecto,

no siempre esta en acto. Leemos en la Suma teologica:

El entendimiento humano, que es el infimo en el orden de los entendimientos y el mas
alejado de la perfeccion del entendimiento divino, se halla en potencia con respecto a sus
inteligibles, y al principio es ‘como una tabla rasa en la cual nada hay escrito’, segun se
expresa el Filésofo. Lo que se desprende claramente del hecho de que en un principio

P . 4
estamos solo en potencia para entender y luego entendemos en acto.™

Ambas partes del entendimiento sirven en el proceso cognoscitivo. Dice Sambiasi: “El
entendimiento activo pone en acto todas las imagenes mediante la ayuda del trabajo del
entendimiento pasivo. El entendimiento pasivo, consecuentemente, les agrega claridad, **
aprehende todas cosas y alcanza su principio.”*® El agente puede hacer que sean alcanzables. El

paciente es quien las alcanza”. Vemos aqui, a grandes lineas, como opera el entendimiento en su

34 Suma teoldgica, 1 q.79 a.2, resp.: “Intellectus autem humanus, qui est infimus in ordine intellectuum, et maxime

remotus a perfectione divini intellectus, est in potentia respectu intelligibilium, et in principio est ‘sicut tabula rasa in

qua nihil est scriptum’, ut Philosophus dicit in III De Anima. Quod manisfeste apparet ex hoc, quod in principio

sumus intelligentes solum in potentia, postmodum autem affigimur intelligentes in actu”.

3 Ibid., 1 q.85 a.2, ad 3: “El entendimiento posible sufre una modificacién al ser informado por la especie inteligible,
y luego, una vez informado, establece una definicion, division o composicion, que expresa por medio de la palabra”.

(“Nam primo quidem consideratur passio intellectus possibilis secundum quod informatur spece intelligibili. Qua

quidem formatus, format secundo vel definitionem vel divisionem vel compositionem, quae per vocem significatur”.)
36 Ibid., 1 q.79 a.2, resp.: “La operacion del entendimiento recae sobre el ser en general”. (“Intellectus enim habet

operationem circa ens in universali”.); Suma teologica, 1 q.85 a.3, resp.: “Los sentidos perciben lo singular y el

entendimiento lo universal”. (“Et quia sensus est singularium, intellectus autem universalium”.)

94



acto de entender, acto que Sambiasi explicard con mas detalles adelante. Lo que el autor quiere
subrayar con esta explicacion es que “la esencia de todas las cosas tiene dos principios. Uno es el
principio de la accidn, otro es el principio de la recepcion. En primer lugar, viene el agente, luego
viene el paciente”.”’ Encontramos aqui un principio fundamental de la filosofia aristotélico-
tomista el cual afirma que “nada se conoce en cuanto esta en potencia, sino en cuanto estd en
acto”.”® Lo anterior implica, por lo tanto, la correspondencia de dos operaciones con dos
facultades: el entendimiento activo que pone en acto sus objetos y el entendimiento pasivo que
los recibe. “El entendimiento agente y el posible se distinguen como potencias, puesto que,
respecto a un mismo objeto, distinto principio ha de ser la potencia activa, que hace al objeto

estar en acto, de la potencia pasiva, que es movida por el objeto ya existente en acto”.>’

En este proceso, prima el agente sobre el paciente, el acto sobre la recepcion por el
principio ya mencionado segun el cual solamente lo que esta en acto se conoce. Los ejemplos que
Sambiasi da al respecto son ilustrativos: si no existen los instrumentos creados por el agente,
(como los usard el paciente? De igual manera, el oido (paciente) solamente puede percibir los
sonidos (actos). Este orden es propio del entender que se logra con la convergencia de un ente
que conoce y de un objeto conocido. En el acto de entender “primero esta el agente que hace lo

entendible, luego esta el paciente que lo entiende y entonces sigue el entender”.**® Asimismo, “la

37 Lingyan lishao, p.43.

3% Suma teoldgica, 1 q.84 a.2, resp.: “Non autem cognoscitur aliquid secundum quod est in potentia, sed solum
secundum quod est actu”.

39 Ibid., 1 q.79 a.7, resp.: “Diversificatur tamen potentia intellectus agentis, et intellectus possibilis: quia respectu
eiusdem obiecti, aliud principium oportet esse potentiam activam, quae facit obiectum esse in actu; et aliud
potentiam passivam quae movetur ab obiecto in actu existente”.

0 Lingyan lishao, p.44.

95



perfeccion de la operacion cognoscitiva se consuma con la presencia de lo conocido en el

cognoscente”. 341

Ahora que se defini6 el acto de entender, es preciso determinar la naturaleza del objeto

propio de esta operacion. Este objeto del entendimiento no es el objeto mismo sino su imagen:

El entendimiento humano [...] es una facultad del alma, que, como ya probamos, es forma
de un cuerpo. Y por eso le es propio el conocimiento de forma que existe individual en la
materia corporal, aunque no del modo como estd en la materia. Mas conocer lo que esta
en una materia individual y no del modo como esté en tal materia, es abstraer la forma de
la materia individual representada en las imagenes. Es preciso, por tanto, afirmar que
nuestro entendimiento conoce las realidades materiales abstrayendo de las imagenes, y
que por medio de las realidades materiales, asi entendidas, alcanzamos algin

.. . . 42
conocimiento de las inmateriales.’

El objeto propio del intelecto es entonces la imagen abstraia del objeto material. Escribe
Sambiasi al respecto: “En general, no es que el entendimiento comprenda la materia substancial
de las cosas. Debe dejar a un lado la materia substancial y afinar el conocimiento de la esencia.

La materia substancial es particular y subordinada mientras que la esencia es la manifestacion de

3 Suma teolégica, 1 q.81 a.l, resp.: “Nam operatio virtutis apprehensiva perficitur in hoc, quod res apprehensae
sunt in apprehendente”.

32 Ibid., 1 q.85 a.1, resp.: “Intellectus [...] sed tamen est quaedam virtus animae, quae est forma corporis. Et ideo
proprium eius est cognoscere formam in materia quidem corporali individualiter existentem, non tamen prout est in
tali materia. Cognoscere veri id quod est in materia individuali, non prout est in tali materia, est abstrahere formam a
materia individuali, quam repraesentant phantasma. Et ideo necesse est dicere quod intellectus noster intelligit
materialia abstrahendo a phantasmatibus; et per materialia sic considerata in immaterialium aliqualem cognitionem
devenibus”.

96



la universalidad”.*” Lo anterior permite precisar que el objeto del entendimiento no es lo
singular sino lo universal, proposicion que encontramos en la Suma teologica en las palabras
siguientes: “Nuestro entendimiento abstrae las especies inteligibles de las imagenes de la fantasia

en cuanto considerada de modo universal la naturaleza de las cosas”.>**

Sambiasi sigue con la explicacion detallada de la operacion del entendimiento, a saber el
modo como el entendimiento llega a conocer los objetos materiales.’*> Aqui, se precisa la
naturaleza de la imagen propia del intelecto. Por el hecho de que la imagen del entendimiento es
representacion del universal no puede ser idéntica a la imagen de la fantasia, la cual todavia es
material y por lo tanto singular. El punto de partida reside en un objeto material que se quiere
conocer. Podemos recordar que el cuerpo “es necesario al alma intelectiva en orden a su

., . 4
operacion propia, que es entender”>*

precisamente porque el alma es forma del cuerpo. Por lo
mismo, “el objeto propio del entendimiento humano, que esta unido al cuerpo, es la esencia o
naturaleza existente en la materia corporal”.’*’ De este objeto material se desprende una primera
imagen, llamada por Sambiasi “burda” que es la imagen de la fantasia o imaginativa. Es la
imagen que se aprehende por los sentidos externos y que luego el sentido comun recibe: el

fantasmata. La operacion del sentido comiin consiste en diferenciar las imagenes segun los

. 4 .. . ., . .
sentidos externos.”*® El paso siguiente consiste en la recepcion de esta imagen por la cogitativa

33 Lingyan lishao, p.44.

3 Suma teoldgica, 1 q.85 a.1, ad 5: “Ad quintum dicendum quod intellectus noster et abstrahit species intelligibiles
a phantasmatibus, inquantum considerat naturas rerum in universali”.

3 Lingyan lishao, pp.44-45. Sambiasi describi6 parte de este proceso en el comentario sobre la memoria.

346 Suma teoldgica, 1 q.84 a.4, resp.: “Maxime autem videtur corpus esse necessarium animae intellectivae ad eius
propriam operationem, quae est intelligere”.

7 Ibid., 1 q.84 a.7, resp.: “Intellectus autem humani, qui est coniuctus corpori, proprium obiectum est quidditas sive
natura in materia corporali existens”.; Véase, E. Gilson, Le thomisme, Introduction a la philosophie de saint Thomas
d’Aquin, Paris, Vrin, 1948, p.328: “El ‘principio-comienzo’ de la filosofia tomista no es mas, en efecto, que la
percepcion sensible de seres concretos actualmente existentes”.

8 Ibid., 1 q.78 a.4, ad 2: “Es preciso que sea de la competencia del sentido comun el juicio de discernimiento a que
se refieran, como a su término comun todas las peroraciones de los sentidos; y a asimismo que perciba las

97



cuya funcion es discriminarla de otras cosas. Esta imagen todavia no es objeto del entendimiento
y por consiguiente no es conocible. Es en la etapa siguiente que la imagen se vuelve objeto del
entendimiento por el acto de €ste que consiste en abstraer de la imagen sensible sus condiciones
particulares volviéndola especie, es decir imagen del entendimiento. Santo Tomas describe el
proceso de la manera siguiente: “Las formas universales las abstraemos de sus condiciones

particulares, lo cual es hacerlas inteligibles en acto”.>* También leemos en la Suma teoldgica:

El alma intelectiva es ciertamente inmaterial en acto, pero estd en potencia con respecto a
las especies inteligibles particulares de las cosas. Las imagenes, en cambio, son
indudablemente representaciones en acto de ciertas naturalezas, pero son inmateriales en
potencia. Por consiguiente, nada impide que una y la misma alma, en cuanto que es
inmaterial en acto, posea una facultad por la cual haga en acto inmateriales a sus objetos,
despojandolos por abstraccion de la materia individual, facultad a la que llamamos

entendimiento agente.>”°

e . . ..y 1
Sambiasi ilustra su comentario con el ejemplo de una medicién. >’

Empecemos por
describir el ejemplo. Son tres los elementos que sirven al entendimiento en su proceso

cognoscitivo, el arbol referido a la materia substancial, el metro a la totalidad y el pulgar a la

parte. En primer lugar, el ojo percibe la forma del arbol, pero esa forma todavia no es una imagen

modificaciones intencionales de los sentidos, como cuando uno ve que ve”. (“Oportet ad sensum communem
pertinere discretionis iudicium, ad quem referantur, sicut ad communem terminum, omnes apprehensiones sensuum;
a quo etiam percipiantur intentiones sensuum, sicut cum aliquis videt se videre”.)

3 Ibid., 1 q.79 a.4, resp.: “Nos abstrahere formas universales a conditionibus particularibus, quod est facere actu
intelligibilia”.

30 Ibid., 1 q.79 a.4, ad 4: “Ad quartum dicendum quod anima intellectiva est quidem actu immaterialis, sed est in
potentia ad determinatas species rerum. Phantasmata autem, e converso, sunt quidem actu similitudines specierum
quarundam, sed sunt potentia immaterialia. Unde nihil prohibet unam et eandem animam, inquantum est immaterialis
in actu, habere aliquam virtutem per quam faciat immaterialia in actu abstrahendo a conditionibus individualis
materiae, quae quidem virtus dicitur intellectus agens”. Véase, E. Gilson, Le thomisme, p.329.

31 Lingyan lishao, p.46.

98



de la fantasia. Esta Gltima se abstrae de la materia individual y la recibe el sentido comun. La
actividad del sentido comun consiste en discriminar las imagenes recibidas segun los 6rganos
corporales. Luego pasa a la cogitativa cuya operacion consiste en comparar y discriminar esta
imagen de la imagen de otras cosas. Por ende, el entendimiento agente abstrae definitivamente
toda particularidad de la imagen para dejar su contenido universal, a saber la especie. Ahora bien,
se asocia a la descripcion de las etapas del proceso cognitivo el problema de la dimension. El ojo
percibe una substancia material y la mide. La medicién, en este momento, se aplica al objeto
concreto. Luego, el sentido comun recibe una imagen material que también se mide en metro y
pulgar. La medicion todavia se aplica al objeto en su caracter material: la imagen de la fantasia.
El trabajo de la cogitativa, que consiste en comparar y discriminar los diversos objetos que se
almacenaron simultaneamente en el sentido comun, casi no se relaciona con la materialidad del
objeto. En cuanto al entendimiento agente, cuyo objeto es ahora totalmente inmaterial, se dedica

a comparar las dimensiones sin mas referencia al objeto concreto.

Este ejemplo es algo confuso. No se sirve de cualquier imagen Sambiasi, sino que le
agrega a la imagen de un arbol el problema de su dimension. Ahora bien, la dimensién es un
sensible comun y los sensibles comunes son el principio unificador de la percepcion, que de otro

modo fuera fragmentaria:

La actividad sensorial, por lo mismo que ha de captar el objeto a través de unas facultades
organicas que solo son capaces de reaccionar ante estimulos especificos, se ven obligadas
a proporcionar una vision fragmentaria del objeto. Pero, el objeto sigue siendo una unidad.
[...] En el mismo objeto de los sentidos especiales se encuentra el principio unificador:

los sensibles comunes. [...] Al ser captados por diversos sentidos permiten constatar su

99



unidad y distincion relativa. La cantidad aparece asi como un dato comun a los objetos
vistos y a los tocados, lo que da lugar a un primer fenémeno de constancia perceptiva,
simultanea esta vez, que permite la integracion y la unificacion de los diversos sensibles
propios. Los sensibles comunes, que sélo el sentido comun puede percibir como distintos
de los propios, tienen asi esta funcion de integrarlos en la unidad del objeto total de
percepcion.®™

Luego, asevera Sambiasi que a la cogitativa “solo le queda la parte en pulgar”.’> ;Sera que

asimila la parte a la particularidad y la totalidad a la generalidad? Si fuera cierta, tal vez se podria

entender que a la cogitativa le queda la parte que se mide en pulgar porque la tarea de la

cogitativa consiste en comparar las representaciones individuales.>

El ejemplo de la blancura que Sambiasi analiza brevemente>>> permite precisar la
diferencia entre la cualidad en potencia y la en acto. Asimismo, el blanco se ve gracias a la luz
mientras que en la oscuridad solamente esta en potencia. Por lo tanto, el entendimiento activo es
como la luz del sol que hace en acto a los colores y el entendimiento pasivo es quien los recibe.
Sambiasi escribe al respecto: “También es como las cosas que tienen blancura,” se trata
entonces del blanco que se puede ver. Cuando la luz del sol todavia no ha llegado la blancura que
solo es posible ver no es la blancura que actualmente se ve. Cuando ya llego la luz del sol
inmediatamente sigue que es visible. Lo que hace el entendimiento activo es como el blanco que

se puede percibir y ver. Lo que hace el entendimiento pasivo es como la luz otorgada y es ver al

332§, Ramirez, introd. a la Suma teolégica, pp.41-42.

353 Lingyan lishao, p.46.

334 Suma teoldgica, 1 q.81 a.3, resp.

355 Lingyan lishao, p.47.

336 Suma teolégica, 1 q.85 a.5 ad 3; Ibid., 1 .90 a.2, resp.

100



blanco”.**’ Podemos subrayar que esta imagen de la luz es un tema recurrente de la filosofia

aristotélica y sus interpretaciones. Santo Tomas sintetiza la idea de la manera siguiente:

Sobre la accion de la luz hay dos opiniones. Unos dicen que para ver se requiere la luz, a
fin de que haga visibles en acto los colores; y de igual modo y por la misma razén que se
necesita de la luz para ver, se precisa del entendimiento agente para entender. Segln otros,
en cambio, la luz se requiere para la visidn no por razén de los colores, a fin de hacerlos
visibles en acto, sino, como dice Averroes,”® para que el medio se haga en acto luminoso;
y, segun esto, la semejanza que Aristoteles establece entre el entendimiento agente y la
luz se entiende en el sentido de que, asi como ésta es necesaria para ver, asi también aquél

es necesario para entender, pero no por la misma causa.””’

(Como entender estas dos interpretaciones? La primera afirma que el entendimiento
agente hace en acto a los objetos al igual que la luz hace en acto a los colores. Esta interpretacion
se centra en los objetos, los cuales se vuelven en acto, segin se afirma. Asimismo, el blanco que
potencialmente se puede ver se vuelve visible. Aristoteles asevera en este sentido: “Asi pues,
existe un intelecto que es capaz de llegar a ser todas las cosas y otro capaz de hacerlas todas; este

ultimo es a manera de disposicion habitual como, por ejemplo, la luz: también la luz hace en

37 Lingyan lishao, p.47.

338 Averroes, De anima, 11, Commentario, 67.

3% Suma teolégica, 1 q.79 a.3, ad 2: “Ad secundum dicendum quod circa effectum luminis est duplex opinio.
Quidam enim dicunt quod lumen requiritur ad visum, ut faciat colores actu visibiles. Et secundum hoc, similiter
requiritur, et propter idem, intellectus agens ad intelligendum, propter quod lumen ad videndum. Secundum alios
vero, lumen requiritur ad videndum, non propter colores ut fiant actu visibiles; sed ut medium fiat actu lucidum, ut
Commentator dicit in II ‘De anima’. Et secundum hoc, similitudo qua Aristdteles assimilat intellectum agentem
lumini, attenditur quantum ad hoc, quod sicut hoc est necessarium ad videndum, ita illud ad intelligendum; sed non
propter idem”.

101



cierto modo de los colores en potencia colores en acto”.’® Es la accién de la luz o del
entendimiento sobre los objetos que los hace en acto. Se podria entender entonces que la accion
de la luz o del entendimiento consiste en agregar algo al objeto de tal manera que se vuelva en
acto. La segunda interpretacion se centra en el medio, es decir la imagen de la fantasia o la
especie. Se asevera que el entendimiento agente hace que el medio se vuelva entendible en acto
como la luz hace que el medio se vuelva luminoso. Es asi como “debe afirmarse que la especie
inteligible es con respecto al entendimiento como el medio por el que entiende”.**' Cabe recordar
que el objeto del entendimiento es precisamente la especie,’® es decir la imagen intelectual, y
que poner en acto consiste en abstraer las formas universales de sus condiciones particulares.’®

También precisa el Santo:

Las formas que existen en la materia no son inteligibles en acto, siguese que las
naturalezas o formas de las cosas sensibles que entendemos no son inteligibles en acto.
Mas nada pasa de la potencia al acto si no es mediante algun ser en acto, al modo como el
sentido es puesto en acto por lo sensible en acto. Es preciso, por tanto, admitir en el

entendimiento una facultad que haga a las cosas inteligibles en acto, abstrayendo las

* Aristételes, De anima, 111, 5, 430 a 15.

31 Suma teoldgica, 1 q.85 a.2, resp.: “Et ideo dicendum quod species intelligibilis se habet ad intellectum ut quod
intelligit intellectus”. Véase, E. Gilson, Le thomisme, p.321: “La especie no es /o que el pensamiento conoce de la
cosa, sino /o por el cual la conoce, y nul ser intermediario se interpone, en el acto de conocimiento, entre el
pensamiento y su objeto”.

362 Aqui hablamos del objeto de la operacion cognitiva porque Santo Tomas afirma también que los objetos reales del
entendimiento son los objetos concretos. Véase, Suma teoldgica, 1 q.84 a.7, resp.: “El objeto propio del
entendimiento humano, que estd unido al cuerpo, es la esencia o naturaleza existente en la materia corporal”.
(“Intellectus autem humani, qui est coniunctus corpori, proprium obiectum est quidditas sive natura in materia
corporali existens”.); Véase también, /bid., 1 q.85 a.l, resp.; E. Gilson, Le thomisme, p.329: “Es de igual manera
verdadero decir que el primer objeto del intelecto no es la cosa, sino su concepto. Esto es cierto si se entiende en el
unico sentido que reciba esta proposicion en el pensamiento de Santo Tomas cuando la formula. Lo que es conocido,
en el sentido propio y absoluto del término, no es el ser considerado en su existencia subjetiva propia, porque éste
queda siendo lo que es, que lo conozca o no lo conozca; es inicamente este mismo ser en la medida que, se ha vuelto
mio por la coincidencia de mi intelecto y de su especie, de lo cual resulta el acto del concepto. Decir que el objeto
inmediato del pensamiento es el concepto, no es entonces negar que sea la cosa, sino afirmar, por el contrario, que es
la cosa, en la medida que su inteligibilidad hace toda la del concepto”.

363 Suma teoldgica, 1 q.79 a.4, resp.

102



especies inteligibles de sus condiciones materiales. De aqui la necesidad de admitir el

entendimiento agente.*®*

Por lo tanto, se entiende que lo que se pone en acto es el medio propio de cada facultad,
sentido o entendimiento. La tarea del entendimiento activo es hacer entendibles a sus objetos al
igual que el sentido hace que el blanco se pueda percibir y ver. La otra parte del proceso
cognitivo atafie al entendimiento pasivo. Este recibe la especie y la entiende al igual que el
sentido recibe la impresion o imagen del blanco y la ve. Concluye Sambiasi a Ia
complementariedad de estos dos intelectos. “El entendimiento activo y el entendimiento pasivo,
si ambos carecen del otro, entonces no pueden completar el trabajo del entendimiento. Por lo
tanto, en general, estos dos forman la facultad del anima. Comparando con una clepsidra, arriba y
abajo cada uno mide un dou. Uno principalmente actua, otro principalmente padece. Si ambos

carecen del otro, entonces no hay un instrumento acabado”.>®

Ahora bien, Sambiasi precisa que cabe distinguir dentro de los objetos del entendimiento
entre los objetos materiales y los objetos inmateriales porque el proceso cognitivo mediante el
cual se conocen no es igual. La diferencia reside en que, en cuanto a los objetos materiales que se
desean conocer, no se puede abstraer su materia comun sino que sélo se abstrae su materia
individual.*®® ;En qué consiste la diferencia entre la materia comun y la materia individual? En la

Suma teologica se afirma: “Hay que distinguir mas bien dos clases de materia, a saber, la comun

34 Ibid., 1 q.79 a.3, resp.: “Formae autem in materia exisentes non sunt intelligibiles actu: sequebatur quod naturae
seu formae rerum sensibilium, quas intelligimus, non essent intelligibiles actu. Nihil autem reducitur de potentia in
actum, nisi per aliquod ens actu: sicut sensus fit in actu per sensibile in actu. Oportebat igitur ponere aliquam
virtutem ex parte intellectus, quae faceret intelligibilia in actu, per abstractionem specierum a conditionibus
materialibus. Et haec est necessitas ponendi intellectum agentem”.

365 Lingyan lishao, p.47.

366 Ibid., p.48.

103



y la determinada o individual. Es materia comun, por ejemplo, la carne y los huesos; e individual,
esta carne y estos huesos”.*®’ El conocimiento de un objeto material siempre lo es de un objeto
concreto, determinado: “El entendimiento abstrae la especie de la materia sensible individual, no
de la materia sensible comun. Asi abstrae la especie de hombre de esta carne y de estos huesos.
[...] No puede, en cambio, abstraer la especie de hombre de la carne y de los huesos”.*®
Sambiasi explicita la misma idea de la manera siguiente: “El hombre originalmente posee una
substancia corporal, entonces partiendo de esta substancia corporal se entiende y no se discute

que tal substancia corporal es tal hombre”.** La tltima parte de la proposicién parece indicar que,

en este momento del proceso cognoscitivo, se abandon¢ la individualidad.

Las cosas inmateriales, por su inmaterialidad, son mas afines al intelecto también
inmaterial. Con estos entes, no es preciso abstraer la universalidad de las condiciones
individuales. Cabe, sin embargo, distinguir, a parte de las cosas materiales, otros dos niveles de
seres, las especies matematicas que ain son sujeto de una substancia material y las substancias

inmateriales. La explicacion que da Santo Tomas al respecto es muy compleja:

El entendimiento puede abstraer las especies matematicas no sélo de la materia sensible
individual, sino también de la comun; aunque no de la materia inteligible comun, sino
solamente de la individual. Se llama, en efecto, materia sensible a la materia corporal en
cuanto sujeto de cualidades sensibles, como el calor, el frio, la dureza, la blandura, etc.;

[...] y materia inteligible a la substancia en cuanto sujeto de la cantidad. Por eso las

%7 Suma teolégica, 1 q.85 a.1, ad 2: “Et ideo aliter dicendum est, quod materia est duplex, scilicet comunis, et
signata vel individualis: communis quidem, ut caro et os; individualis autem, ut hae carnes et haec ossa”.

388 Ibid., 1 q-85 a.1, ad 2: “Intellectus igiturabstrahit speciem rei naturalis a materia sensibili individuali, non autem a
materia sensibili communi. Sicut speciem hominis abstrahit ab his carnibus et his ossibus. [...] Sed species hominis
non potest abstrahi per intellectum a carnibus et ossibus”.

3% Lingyan lishao, p.48.

104



cantidades --como numeros, dimensiones y figuras, que son sus limites-- pueden ser
consideradas sin las cualidades sensibles, lo cual es abstraerlas de la materia sensible; mas
no pueden concebirse sin referencia a la substancia sujeto de la cantidad, lo cual seria
abstraerlas de la materia inteligible comtn. Sin embargo, no es precisa la referencia a esta
o aquella substancia; lo que equivale a abstraerlas de la materia inteligible individual.

Por ultimo, hay esencias que pueden ser abstraidas hasta de la materia inteligible
comun, como lo son el ser, la unidad, la potencia y el acto y otras similares, que también

pueden existir sin materia alguna, como sucede en las substancias inmateriales.””

Las especies matematicas en cuanto son sujeto de una materia individual, es decir
concreta, se abstraen de la materia inteligible individual mientras que las substancias inmateriales
se abstraen de la materia inteligible comun por no ser sujeto de ningin ente corporal o material.
En cuanto a las substancias inmateriales, se prescinde de la accion de los sentidos y de la imagen
de la fantasia. Ahora bien, Sambiasi no detalla con tantas precisiones la diferencia entre la
materia comun y la materia individual, que sean sensibles o inteligibles. De la cosa material pasa
directamente a la substancia inmaterial, del cuerpo humano a los angeles. La razon de esta
simplificacion probablemente reside en el hecho de que quiere resaltar ante todo la diferencia
entre una cosa material y otra inmaterial en el proceso cognoscitivo. La semejanza entre la

substancia inmaterial y el intelecto hace que el entender sea directo mientras que la disimilitud

70 Suma teoldgica, 1 q.85 a.l, ad 2: “Species autem mathematicae possunt abstrahi per intellectum a materia
sensibili non solum individuali, sed etiam commini; non tamen a materia intelligibili communi, sed solum individuali.
Materia enim sensibilis dicitur materia corporalis secundum quod subiacet qualitatibus sensibilibus, scilicet calido et
frigido, duro et molli, et huiusmodi. Materia vero intelligibilis dicitur substantia secundum quod subiacetquantitati.
[...] Unde quantitates, ut numeri et dimensiones et figurae, quae sunt terminationes quantitatum, possunt considerari
absque qualitatibus sensibilibus, quod est eas abstrahi a materia sensibili: non tamen possunt considerari sine
intellectu substantiae quantitati subiectae, quod esset eas abstrahi a materia intelligibili communis. Possunt tamen
considerari sine hac vel illa substantia; quod est eas abstrahi a materia intelligibili individuali. = Quaedam vero sunt
quae possunt abstrahi etiam a materia intelligibili communi, sicut ens unum, potentia et actus, et alia huiusmodi, quae
etiam esse possunt absque omni materia, ut patet in substantiis immaterialibus”.

105



entre una cosa material y el entendimiento impide este conocimiento directo e implica la
mediacion de los sentidos. Asimismo, “si se trata de algo que no tiene forma ni materia no es
necesario abstraer [lo comun], por si s6lo puede transformarse en imagen racional y combinarse”

con el intelecto.®”!

Francesco Sambiasi apoya su afirmacion con una referencia a un pasaje muy conocido del
De anima de Aristoteles: “El alma es en cierto modo todos los entes, ya que los entes son o
inteligibles o sensibles y el conocimiento intelectual se identifica en cierto modo con lo
inteligible, asi como la sensacion con lo sensible”. *’* Este pasaje significa que el alma puede
potencialmente llegar a ser todos sus objetos —sensibles o inteligibles— porque posee las
facultades apropiadas. En cuanto a los objetos sensibles se abstraen sus condiciones sensibles

para dejar lo que tiene de inteligible y poder ser aprehendido por el entendimiento mientras que

los objetos inteligibles se aprehenden directamente por el entendimiento:

En efecto, tratandose de seres inmateriales lo que intelige y lo inteligido se identifican
toda vez que el conocimiento tedrico y su objeto son idénticos [...]; pero, tratandose de
seres que tienen materia, cada uno de los objetos inteligibles estd presente en ellos sélo
potencialmente. De donde resulta que en estos ultimos no hay intelecto —ya que el
intelecto que los tiene por objeto es una potencia inmaterial —mientras que el intelecto si

que posee inteligibilidad.’”

3 Lingyan lishao, p.49.
372 Aristoteles, De anima, 111, 8, 431 b 20-25.
3 Ibid., 111, 8, 430 a 5-10.

106



En otro pasaje de la obra, Aristoteles asevera que el intelecto es como una tabla rasa lo
que significa que no existen ideas innatas en el entendimiento sino que las ideas s6lo estdn en

potencia en ¢l. Dice el Estagirita:

En cuanto a la dificultad de que el paciente ha de tener algo en comun con el agente, ;no
ha quedado ya contestada al decir que el intelecto es en cierto modo potencialmente lo
inteligible si bien en entelequia no es nada antes de inteligir? Lo inteligible ha de estar en
¢l del mismo modo que en una tablilla en la que nada esta actualmente escrito: esto es lo

: 4
que sucede con el intelecto.”’

Por lo mismo, el intelecto puede poner en acto y volverse todas las cosas: el
entendimiento agente pone en acto, es decir hace inteligible al objeto mientras que el
entendimiento pasivo, lo recibe y lo entiende. Sambiasi vuelve a precisar, en este momento del
comentario, que lo que logra ponerse en acto y estar en el anima no se trata de la cosa misma,
sino de su imagen. Siguiendo el razonamiento anterior, se puede afirmar que el sentido comun es
el almacenamiento de todas las cosas que se aprehenden por los sentidos externos mientras que el
entendimiento es el almacenamiento de todo lo que aprehenden los sentidos internos.>”
Asimismo, siendo potencialmente todas las cosas materiales el sentido comun es en cierto modo
todas ellas al igual que el entendimiento siendo potencialmente todas las cosas inmateriales es en

cierto modo todas ellas. Santo Tomds concuerda con esta afirmacion sefialando que “Aristoteles

3 Ibid., 111, 4, 430 a 1. Véase, Suma teoldgica, 1 q.84 a.3, resp.: “De ahi que debamos decir que el alma intelectiva
estd en potencia tanto respecto a las imagenes que son principio de la sensacion como a las representaciones que son
principio de la inteleciéon. Y por eso Aristoteles afirm6 que el entendimiento, mediante el cual el alma conoce, no
posee especies inteligibles infusas, sino que originariamente esta en potencia para todas”. (“Unde oportet dicere quod
anima cognoscitiva sit in potentia tam ad similitudines quae sunt principia sentiendi, quam ad similitudines quae
principia intelligendi. Et propter hoc Aristoteles posuit quod intellectus, quo anima intelligit, non habet aliquas
species naturaliter inditas, sed est in principio in potentia ad huiusmodi species omnes™.)

3 Lingyan lishao, p.50.

107



no admitid, contra los antiguos naturalistas, que el alma estuviera actualmente compuesta de
todas las cosas, sino dijo que ‘el alma es en algun modo todas las cosas’, en cuanto esta en
potencia con respecto a todas ellas: por los sentidos, con respecto a los sensibles, y por el

entendimiento, con respecto a los inteligibles”.*"®

Ahora que Sambiasi estudio el origen, el objeto y el proceso del conocimiento intelectual,
se dedica a la pregunta de saber si el entendimiento se conoce a si mismo, es decir si el
entendimiento puede ser su propio objeto. En los procesos anteriormente explicitados, todos los
objetos del intelecto, aun los objetos universales, se originaban en la materia concreta. Con el
conocimiento de si, el objeto del entendimiento ya no es material sino inmaterial. La primera
condicién para la realizacion del conocimiento de si que Sambiasi expone precisamente consiste
en la inmaterialidad de lo conocido. Por ser en acto, el intelecto es forma, es decir inmaterial, y
por lo mismo, no precisa abstraer las condiciones inteligibles de su objeto (si mismo) que de por
si lo son. Por otra parte, el intelecto se puede entender por el hecho de estar en acto. Sambiasi
describe este acto como una vuelta del entendimiento sobre si: una reflexion. La reflexion es
propia del intelecto ya que los sentidos externos no la logran. Este tipo de conocimiento supone
un regreso del ser cognoscente sobre si mismo y consiste en entender su propio acto de

conocimiento:

Como lo natural a ¢l {el entendimiento}, segun el estado de la vida presente, es conocer lo
material y sensible, segin antes hemos dicho, siguese que nuestro entendimiento se

conoce a si mismo en cuanto se actualiza por las especies abstraidas de lo sensible,

76 Suma teoldgica, 1 q.84 a.2, ad 2: “Ad secundum dicendum quod Aristoteles non posuit animam esse actu
compositam ex omnibus, sicut antiqui Naturales; sed dixit ‘quodammodo animam esse omnia’, inquantum est in
potentia ad omnia; per sensum quidem ad sensibilia, per intellectum vero ad intelligibilia”.

108



sirviéndose de la luz del entendimiento agente, que es el acto de las especies inteligibles y,
mediante ellas, del entendimiento posible. Nuestro entendimiento se conoce pues, a si

mismo, no por su esencia, sino por su acto.”’

Sambiasi define esta clase de entender como “extraordinario” en el sentido propio en que
no es ordinario. En efecto, por una parte, el entendimiento como objeto de conocimiento no es
material, por otra parte, en el caso especifico del conocimiento de si mismo, hay identidad del
cognoscente y de lo conocido. Por otra parte, la segunda caracteristica enunciada por Sambiasi
describe lo que puede impedir el acto de entenderse a si mismo y esto consiste precisamente en la

condicién del entendimiento humano, que en esta vida, se encuentra unida al cuerpo.

El punto siguiente que analiza el autor del Lingyan lishao consiste en explicitar la
necesidad de la imagen racional en el proceso intelectual y el papel de la cogitativa en este
proceso. Este ultimo problema fue debatido por numerosos filésofos y examina la funcién del
fantasmata en el proceso cognoscitivo. El problema subyacente a este punto es entender como el
intelecto puede tener un conocimiento de lo singular. Este punto es de suma importancia
epistemologica y su analisis se remonta al propio Aristételes. La dificultad reside en el axioma
que fundamenta la posibilidad del conocimiento formulado por Anaxagoras (500-428 a.C.): “Si —
como dice Anaxagoras—el intelecto es simple e impasible y nada tiene en comin con ninguna
otra cosa, /de qué manera conoce si el inteligir consiste en una cierta afeccion y de dos cosas, a lo

que parece, la una actia y la otra padece en la medida que ambas poseen algo en comun?”’®

77 Ibid., 1 q.87 a.1, resp.: “Sed quia connaturale est intellectui nostro, secundum statum praesentis vitae quod ad
materialiaet sensibilia respiciat; consequens est ut sic seipsum intelligat intellectus noster, secundum quod fit actu
per species a sensibilibus abstractas per lumen intellectus agentis, quod est actus ipsorum intelligibilium, et eis
mediantibus intellectus possibilis. Non ergo per essentiam suam, sed per actum suum se cognoscit intellectus noster”.
378 Aristoteles, De anima, 111, 4, 429 b 22 ss; Suma teologica, 1 q.84 a.2, resp.

109



Sambiasi explicita esta division entre la sensibilidad y el intelecto mostrando que cada facultad
tiene un objeto propio sin el cual no logran su actividad cognitiva: “Los cinco sentidos residen en
lo sensible. Si no hay imagen sensitiva, definitivamente no pueden percibir lo que es sensible. El
entendimiento reside en lo intelectivo. Si no hay imagen racional tampoco puede entender ni una
sola cosa inteligible”. Le queda entonces a Sambiasi definir como el entendimiento puede tener
un conocimiento de los singulares porque, dice, “la facultad de entender es entender las cosas”.*”
En otras palabras, “el acto de conocimiento se extiende a los objetos que estan fuera del sujeto,

»30 v que “el objeto propio del

pues es claro que conocemos también lo exterior a nosotros
entendimiento humano, que estd unido al cuerpo, es la esencia o naturaleza existente en la

materia corporal”.*®!

Ahora bien:

No se pueden conocer verdadera y completamente la naturaleza de la piedra o la de
cualquier otro objeto material si no se la conoce como existente en concreto. Pero lo
particular lo percibimos por lo sentidos y por la imaginacion. Por consiguiente, para que
el entendimiento entienda en acto su objeto propio, es necesario que recurra a las
imagenes de la fantasia, a fin de descubrir la naturaleza universal existiendo en un objeto

singular,’™

37 Lingyan lishao, p.52.

30 Suma teoldgica, 1 q.84 a.2, resp.: “Et huius ratio est, quia actus cognitionis se extendit ad ea quae sunt extra
cognoscentem: cognoscimus enim etiam ea quae extra nos sunt”.

1 Ibid., 1 q.84 a.7, resp.: “Intellectus autem humani, qui est coniunctus corpori, proprium obiectum est quidditas
sive natura in materia corporali existens”.; Véase también, Suma teologica, 1 q.85 a.1, resp.

32 Ibid., 1 q.84 a.7, resp.: “Unde natura lapidis, vel cuiuscumque materialis rei, cognosci non potest complete et vere,
nisi secundum quod cognoscitur ut in particulari existens. Particulare autem apprehendimus per sensum et
imaginationem. Et ideo necesse est ad hoc quod intellectus actu intelligat suum obiectum proprium, quod convertat
se ad phantasmata, ut speculetur naturam universalem in particulari existentem”.

110



El conocimiento intelectual de los singulares, es decir de las cosas concretas --que es un
hecho-- supone entonces la mediacion de las facultades sensitivas internas sin las cuales el
entendimiento no puede alcanzar los objetos materiales. Por otra parte, “las potencias que se
sirven de 6rganos corporales son el sentido, la imaginacién y las demas facultades de la parte
sensitiva. Luego no cabe duda que para que el entendimiento entienda en acto, y no s6lo cuando
por vez primera adquiere un conocimiento, sino también en la utilizacion posterior del
conocimiento adquirido, se requiere el acto de la imaginacion y de las demas facultades”.*® Es
preciso, sin embargo, destacar que si bien el entendimiento necesita las imagenes de la fantasia
para poder entender, no se trata de las imdgenes corporeas y materiales sino las especies

. . . .. 4
inmateriales e inteligibles.™®

Es lo que Sambiasi quiere explicitar cuando de manera retorica
pregunta: “;Como fuera posible que no se necesite la imagen intelectiva de aquella cosa para
diferenciarla de esta cosa?” Por “imagen intelectiva” justamente se debe entender la imagen
inmaterial que reside en el anima. El papel de la imaginacidon consiste en proveer las imagenes
conservadas para permitir la comparacion entre una cosa y otra. Luego, la comparacion es el acto
propio de la cogitativa “que consiste en comparar, aunar y separar”.>*> Sambiasi puede entonces

concluir que “el entendimiento estd completamente subordinado, para poder entender, a las

imagenes recibidas por la cogitativa.”

Se puede definir la cogitativa como una “razén particular” porque opera por medio de una

“cierta deduccién” o “comparaciéon”,*® términos que traducen la palabra latin: “collatio”.

Empero, la imagen de la fantasia recibida por la cogitativa todavia no es entendible por el

% Ibid., 1 q.84 a.7, resp.: “Utuntur autem organo corporali sensus et imaginatio et aliae vires pertinentes ad partem
sensitivam. Unde manifestum est quod ad hoc quod intellectus actu intelligat, non solum accipiendo scientiam de
novo, sed etiam utendo scientiam iam acquisita, requiritur actus imaginationis et ceterarum virtutum”.

3 Ibid., 1 q.84 a.1, ad 1; Suma teolégica, 1 q.85 a.1, ad 3.

385 Ibid., 1 q.78 a.4, obj. 5: “Praeterea, actus cogitativae, qui est conferre et componere et dividere”.

LR I3 EE RT3

36 Ibid., 1 q.78 a.4, resp.: “Ratio particularis”, “quandam collationem”, “collationem quandam”.

111



entendimiento: “No es conocible la imagen que recibe la cogitativa” porque lo que entiende el
entendimiento es la universalidad de la cosa y no su particularidad y “nuestro entendimiento
abstrae las especies inteligibles de las imagenes de la fantasia en cuanto considera de modo

universal la naturaleza de las cosas”.>*’

Luego, se ha explicado que cada facultad tiene un objeto propio que le es adecuado.
Asimismo, “el entendimiento percibe las especies de los cuerpos materiales y moviles de modo
inmaterial e inmovil, conforme a su naturaleza propia, pues lo recibido esta en quien lo recibe
segun el modo de ser de éste. Debemos concluir, por tanto, que el alma conoce los cuerpos por el
entendimiento con un conocimiento inmaterial, universal y necesario”.**® Este principio es la
razén por la cual la imagen de la cogitativa todavia no es entendible por el entendimiento.
Sambiasi generaliza esta idea de la manera siguiente: “Las causas de todas las cosas necesitan
que el principio de la esencia se encuentre en la causa misma. Entonces se puede activar su
esencia. Si se parte de lo que se alcanza externamente no se puede activar”.’*” Y luego agrega un
ejemplo esclarecedor: “Por ejemplo, el fuego en las cosas calientes. El calor es la esencia del
fuego y el fuego es la causa del calor. Su potencia es principio del calor. Debe estar intrinseco a
la sustancia del fuego y después sale para calentar las cosas. Esto es activar su esencia. Si el
principio del poder calentar las cosas estuviera a fuera del fuego entonces de donde el fuego

sacaria su capacidad de calentar”.*”

* Ibid., 1 q.85 a.1, ad 5: “Ad quintum dicendum quod intellectus noster et abstrahit species intelligibiles a
phantasmatibus, inquantum considerat naturas rerum in universali”.

¥ Ibid., 1 q.84 a.l, resp.: “Et similiter intellectus species corporum, quae sunt materiales et mobiles, recipit
immaterialiter et immobiliter, secundum modum suum: nam receptum est in recipiente per modum recipientis.
Dicendum est ergo quod anima per intellectum cognoscit corpora cognitione immateriali, universali et necessaria”.
389 Lingyan lishao, p.53.

3% Ibid., p.53.

112



En resumen, hemos visto que “nuestro entendimiento abstrae las especies inteligibles de
las imagenes de la fantasia en cuanto considera de modo universal la naturaleza de las cosas; no
obstante [hay que agregar que] las entiende en las mismas imagenes, porque, segun hemos dicho
anteriormente, no puede entender nada, ni aun aquello cuyas especies ha abstraido sin referencia

391

a las representaciones imaginativas”. Lo anterior recapitula la interdependencia del

entendimiento con los sentidos internos, la imaginacion y la cogitativa.

Sambiasi puede ahora clasificar las imagenes en cuatro categorias segin su relacion a la
materia.””” Las dos primeras clases se refieren a las imagenes corporeas y materiales. La primera
consiste en las representaciones asociadas a los sentidos externos. Estas representaciones precisan
de la presencia del objeto concreto. La segunda clase corresponde a las imagenes de los sentidos
internos y consisten en una primera abstraccion del objeto: el fantasmata. Se almacenan en la
imaginacion, que es material por ser un sentido, y por lo mismo perecedera. Las imagenes de las
dos clases siguientes son inmateriales. La primera clase que hallamos es la de las imagenes del
entendimiento humano. Su primera orientacioén es hacia el objeto concreto sin el cual no hay
inteleccion. Después de ésta, las imagenes recibidas, cuya caracteristica es la inmaterialidad, se
almacenan en el &nima. Por ser inmateriales también son inmortales. La ultima clase corresponde
a las imagenes que los angeles tienen de las cosas. Estas representaciones también son
inmateriales ¢ imperecederas. La diferencia que existe entre estas dos clases de imagenes es que
las del entendimiento humano se logran gradualmente, discursivamente diriamos, por la razén de

que el entendimiento se halla en un cuerpo mientras que las de los dngeles se alcanzan “al mismo

' Suma teoldgica, 1 q.85 a.1, ad 5: “Ad quintum dicendum quod intellectus noster et abstrahit species intelligibiles
a phantasmatibus, inquantum considerat naturas rerum in universali; et tamen intelligit eas in phantasmatibus quia
non potest intelligere etiam ea quorum species abstrahit, nisi convertendo se ad phantasmata”.

392 Lingyan lishao, pp.54-55.

113



tiempo y juntas”, es decir de manera intuitiva, porque los angeles no tienen ninguna relacion con

la materia.

Sambiasi analiza después la cuestion de saber “;por qué se dice que {el entendimiento}
originalmente no es material, que su lugar no estd en la sustancia material, que no padece dafos
de su objeto y que también no puede morir?”*** En primer lugar, cabe explicitar la independencia
del entendimiento con respecto a la materia. El hecho de que el entendimiento pueda ser todas las
cosas, principio, como hemos visto, que se remonta a Aristoteles,”” implica de igual manera que
no pueda tener en si ninguna de ellas. Esta idea fue desarrollada explicitamente por Santo Tomas
en los términos siguientes: “Mas para que se puedan conocer cosas diversas s preciso que no se
tenga ninguna de ellas en la propia naturaleza, porque las que naturalmente estuvieran en ella
impedirian el conocimiento de las demas; como observamos en los enfermos cuya lengua esta
impregnada de bilis u otro humor amargo, que no pueden gustar el sabor de lo dulce y todo lo
encuentran amargo”.””” El ejemplo de Sambiasi es algo similar al de Santo Tomas. Dice: “Por
ejemplo, en la materia prima, originalmente no hay forma ni de una sola cosa, por lo tanto puede
servir de forma para todas las cosas. Si en si hubiera un forma original entonces no pudiera servir
de forma. Es como la lengua que originalmente no tiene sabor. Por lo mismo, puede discernir
todos los sabores. Si la lengua en si poseyera un sabor entonces no pudiera discernir otro
sabor”.**® Se concluye de lo anterior que el entendimiento no es material, al contrario de los

sentidos externos e internos. Se ha dicho arriba que por su inmaterialidad, el entendimiento se

3% Ibid., p.55.

39% Aristoteles, De anima, 111, 4,430 a 1.

3% Suma teologica, 1 q.75 a.2, resp.: “Quod autem potest cognoscere alique, oportet ut nihil eorum habeat in sua
natura: quia illud quod ineset ei naturaliter, impediret cognitionem aliorum; sicut videmus quod lingua infirmi quae
infecta est cholerico et amargo humore, non potest percipere aliquid dulce, sed omnia videntur ei amara”.

3% Lingyan lishao, pp.55-56.

114



ubica en un lugar igualmente inmaterial, a saber el 4anima, y es inmortal: consiguientemente, no

puede morir.

También, se afirma en el Lingyan lishao que el entendimiento no puede padecer dafios de
su objeto. Sambiasi demuestra lo anterior de manera negativa, examinando el comportamiento de
los sentidos externos frente a un objeto externo. Vemos que cuando el objeto de los sentidos
externos es demasiado intenso tiende a destruirlo. Esta idea se halla en el propio De anima de
Aristoteles donde el Estagirita asevera: “El sentido, desde luego, no es capaz de percibir tras
haber sido afectado por un objeto fuertemente sensible”,”’ idea que encontramos también en la
Suma teoldgica.”®® Son dos las cosas que subraya aqui Sambiasi. En primer lugar, si el objeto del
sentido es demasiado intenso, el sentido no podra tener otro objeto a la vez. “Tomamos el
ejemplo del ojo que mira al sol. Este es su objeto. En la medida que la luz del sol es intensa,
entonces la capacidad del ojo sélo puede dirigirse hacia el sol. No puede dirigirse hacia otra
cosa”.” La segunda consecuencia de la intensidad del objeto es que el sentido tiende a destruirse.
Estas dos caracteristicas son exactamente contrarias a las del entendimiento. Este puede tener
varios objetos y mas intenso es el objeto mas estimulante es a la vez. Esta idea también se
encuentra en Aristoteles y su intérprete mas famoso. En el De anima se sigue el comentario sobre
la capacidad perceptiva de los sentidos con este advertencia sobre el intelecto: “El intelecto, por
el contrario, tras haber inteligido un objeto fuertemente inteligible, no intelige menos sino mas,

. . . . 4 ;. C .,
incluso, los objetos de rango inferior”.*”" La Suma teolégica hace eco a esta proposicién en

palabras muy similares: “El ser sensitivo recibe la accion del objeto sensible con inmutacion

397 Aristoteles, De anima, 111, 4, 429a 30-429b 3.
398 Suma teoldgica, 1 q.75 a.3, ad 2.

399 Lingyan lishao, p.56.

400 Aristoteles, De anima, 111, 4, 429b 5.

115



corporal, y por eso objetos de una gran intensidad o excelencia resultan dafiosos para el sentido.
Cosa que no ocurre en el entendimiento, que, después de entender los objetos inteligibles mas

altos, comprende mejor los inferiores”.*"!

Con esas palabras Sambiasi termin6 de contestar a su pregunta inicial y pasa a la siguiente
la de saber ;porqué se dice que el entendimiento es similar a los sentidos?*”* Aqui también la
respuesta es doble. En primer lugar, el entendimiento se parece a los sentidos en la medida que se
encuentra en potencia antes de estar en acto. Por otra parte, tanto el entendimiento como los

sentidos precisan de un objeto para activar sus operaciones.

La ultima pregunta sobre el entendimiento que expone Sambiasi es de mayor importancia
en cuanto a su teoria epistemoldgica y es relativa a las operaciones del entendimiento y a la
elaboracién de los juicios. Son tres las operaciones del entendimiento, a saber la simple
aprehension, la composicion y el raciocinio.*”® La simple aprehension es entender directamente la

verdad inteligible.**

Hemos visto que por estar unido al cuerpo el entendimiento requiere las
imagenes de la fantasia y la ayuda de la cogitativa. Su conocimiento, por el contrario del de los
angeles, no es entonces inmediato sino mediato. Por lo mismo, Sambiasi tiende a afirmar que lo

que puede entender el intelecto por simple aprehension es un conocimiento simple, tautoldgico:

“Como de A se sabe que es A. De la enfermedad se sabe que es enfermedad, del agua fria se sabe

' Suma teolégica, 1 q.75 a.3, ad 2.

2 Lingyan lishao, p.57.

3 1bid., p.57.

4% Suma teolégica, 1 q.79 a.8, resp.: “Entender consiste en la simple aprehensién de la verdad inteligible”.
(“Intelligere enim est simpliciter veritatem intelligibilem apprehendere”.); Idem, Suma teologica, 1 q.83 a.3, resp.:
““Entender’ significa la simple percepcion de una cosa; por eso en rigor solo entendemos los principios que se
conocen por si mismos sin discurso comparativo”. (“Nam ‘intelligere’ importat simplicem acceptionem alicuius rei:
unde intelligi dicuntur proprie principia, quae sine collatione per seipsa cognoscuntur™.)

116



que es agua fria, que B es B. Cada uno de ellos es un conocimiento sencillo. Todavia no se

componen mutuamente”. **

La composicion y su opuesto la division, son propias del entendimiento humano que esta
unido al cuerpo. En efecto, por su unién con el cuerpo, el entendimiento humano s6lo obtiene un
conocimiento racional abstrayendo imagenes de la sensibilidad. Consecuentemente, su
conocimiento es gradual: es un raciocinio.*®® El conocimiento humano no es, entonces, igual al
de los angeles que conocen intuitiva y perfectamente toda cosa.*”” El entendimiento humano
“empieza por conocer algo de ella {de la cosa}, a saber, su esencia, que es el objeto primario y
propio del entendimiento; posteriormente conoce las propiedades, accidentes y relaciones que
acompafian a la esencia. Esto exige unir o separar unos con otros los objetos percibidos y pasar
de una composicion o division a otra, lo que constituye el raciocinio”.*”® Es por medio de la
composicion y la division que se formulan los juicios. Leemos en la Suma teologica que la
composicion y la division son un modo de la abstraccion mediante el cual “entendemos que una
cosa no esta en otra o que estd separada de ella”.*” Sigue de la composicion o division un juicio
que puede ser afirmativo o negativo: “Como A y el agua fria son dos cosas. Ahora, decir ‘A es
beber agua fria’ es componer afirmativamente. B también es una cosa. Ahora, decir ‘B no es

’ . 41
beber agua fria’ es componer negativamente”.*'°

95 Lingyan lishao, pp.57-58.

Y8 Suma teoldgica, 1 q.79 a.8, resp.: “Raciocinar, en cambio, es discurrir de un concepto a otro para conocerla”.
(“Ratiocinari autem est procedere de uno intellectu ad aliud, ad veritatem intelligibilem cognoscendam”.)

7 Ibid., 1 q.79 a.8, resp.; Idem, Suma teologica, 1 q.85 a.5, resp.

% Ibid., 1 q.85 a.5, resp.: “Sed primo apprehendit aliquid de ipsa, puta quidditatem ipsius rei, quae est primm et
propium obiectum intellectus; et deinde intelligit proprietates et accidentia et habitudines circumstantes rei essentiam.
Et secundum hoc, necesse habet unum apprehensum alii componere vel dividere; et ex una compositione vel
divisione ad aliam proceder, quod est ratiocinari”.

Y9 Ibid., 1 q.85 a.1, ad 1: “Uno modo, per modum compositionis et divisionis; sicut cum intelligimus aliquid non
esse in alio, vel esse separatum ab eo”.

410 Lingyan lishao, p.58.

117



La ultima operacién descrita es el raciocinio. “El raciocinio consiste en el hecho de,
mediante la unién de una cosa con otra cosa, razonar y lograr una tercera cosa”.*'' En otras
palabras, de la composicién o division se logra un nuevo conocimiento sobre el objeto: “Por
ejemplo, el agua fria puede provocar la enfermedad. A bebe agua fria. Se conoce por
razonamiento que esta enfermo porque el agua fria puede provocar la enfermedad. B no bebe

’ . . 412
agua fria y por lo tanto se conoce por razonamiento que no esta enfermo”.

Ahora bien, a estas operaciones del entendimiento humano y a los conocimientos que se
logran se agrega el problema de la verdad y falsedad de los juicios. Por un lado, la simple
aprehension es siempre verdadera porque una afirmacion tautoldgica, o el establecimiento de las
propiedades inherentes a un objeto, no pueden contener falsedad. “Si consideramos el color y sus
propiedades sin hacer referencia a la fruta en que se encuentra, o expresamos de palabra lo que de
este modo entendemos, no habréd error ni en el juicio ni en la expresion; pues la manzana no
pertenece a la esencia del color, y, por tanto, ningun inconveniente hay en que consideremos éste
sin atender para nada aquélla”.*"® Lo anterior no es cierto de la composicién y division. Vemos el
ejemplo de Francesco Sambiasi. En primer lugar, establece tres axiomas: “A bebe agua fria. {Se
postula que} beber es correcto o no beber entonces es incorrecto. B no bebe agua. No beber agua
entonces es correcto o beberla entonces no es correcto. Agregamos que el agua bebida provoca la

d” 414

enfermeda Es con la composicion afirmativa o negativa de estos axiomas que se llega a

juicios verdaderos o falsos. Asimismo:

1 1bid., p.58.

12 1bid., p.58.

3 Suma teoldgica, 1 q.85 a.1, ad 1: “Si vero consideremus colorem et proprietates eius, nihil considerantes de pomo
colorato; vel quod sic intelligimus, etiam voce exprimamus; erit absque falsitate opinionis et rationis. Pomum enim
non est de ratione coloris; et ideo nihil prohibet colorem intelligi, nihil intelligendo de pomo”.

414 Lingyan lishao, pp.58-59.

118



A bebe agua, entonces se conoce por razonamiento que esta enfermo. {Si se postula que}
‘el hecho de beber provoca la enfermedad’ es correcto, {la proposicién} “que no beba
agua o beba agua no se enferma” entonces no es correcta. Beber agua provoca la
enfermedad. B no bebe agua. Se conoce por razonamiento que no estd enfermo. El
resultado de no beber agua es el no enfermarse. Lo anterior es correcto y {la proposicion}

41
“que la beba 0 no la beba se enferma” entonces no es correcta. "

El raciocinio, hemos subrayado, es propio del hombre y consiste en un conocimiento
gradual, mediato y discursivo. No se encuentra en los animales cuyo conocimiento es sensitivo y
tampoco en los 4angeles cuyo conocimiento es inmediato e intuitivo.*'® Por lo mismo, el
conocimiento gradual deductivo de los hombres es temporal y se ordena al antes y el después
mientras que el conocimiento de los angeles es atemporal. De lo anterior se concluye que los

hombres son seres racionales deductivos y los dngeles son racionales puros.

Termina Sambiasi el Tratado del entendimiento analizando en qué consiste la dignidad del
entendimiento. Son dos las razones que hacen que el entendimiento sea digno. En primer lugar,
es digno cuando el fin del entendimiento que es conocer coincide con el fin de la voluntad que es
la rectitud moral. Es asi como cuando el fin del entendimiento es la rectitud se dice que es digno.
Por otra parte, el intelecto es lo que permite al hombre entender lo que Dios nos otorga y luego
ver a Dios.*!” Si bien la voluntad es la facultad por la cual podemos actuar con moralidad, el
hecho de que esa facultad esté orientada hacia lo deseable la hace vulnerable al error y la vuelve

no auténoma. Es precisamente el intelecto que le sirve de guia y la ilumina: es su ojo espiritual.

4135 1bid., p.59.
418 1bid., p.59.
7 Ibid., p.60.

119



El entendimiento es, por lo tanto, el principio de las acciones o movimientos de la voluntad y, en
ese sentido, se asemeja a los angeles que son el principio de los movimientos de los diez
cielos.”'® El entendimiento del hombre es lo que mas lo acerca a los angeles y luego a Dios. El
hecho de que Sambiasi lo describa con mucho respecto y a la vez mucha poesia solamente

confirma la suma importancia del entendimiento del ser humano. Dice el jesuita:

El entendimiento puede entender lo mas secreto, lo méas misterioso y lo mas profundo.
Puede responder a lo mas elevado, lo mas claro en lo alto del cielo. Es el guardidn
espiritual que vigila, examina, cuida y mira el &nima. Es el espia que todo lo examina. Es
el método de comparacion que discrimina entre todo lo verdadero y todo lo falso. Es la
medicina racional que discrimina todas las cosas venenosas. Es el ministro en el anima
como en el palacio del emperador donde se enjuician las acciones culpables. Es la luz que
ilumina y examina los deseos personales*"” oscuros. Es la perla nocturna luminosa que
ilumina y embellece el corazén. Es, para el anima, el asta mas alta de un barco de mar
profundo que ilumina a lo lejos mediante un examen a la luz de lo profundo y superficial,
de lo dificil o facil. Es, para el anima, distinguir lo posible o no, discernir lo sospechoso,
es la aguja que apunta hacia al sur para asegurar el viaje. Es, en el corazon del anima, lo
que ilumina todo, desde lo mas lejos hasta lo mas cercano, desde lo mas grande hasta lo

. ~ .. . . . 42
mas pequefio. El entendimiento no tiene lentes para mirar a lo lejos.**

. ., .. , . . . 421
Resumido en una oracidn, el entendimiento es la facultad mas importante del alma intelectiva.

418 Lingyan lishao, p.62.

19 Es permanente la critica confuciana de los deseos personales o egoistas.
420 Lingyan lishao, p.60.

2! Suma teolégica, 1 .79 a.1, ad 1.

120



Tabla de las facultades del alma segiun Francesco Sambiasi

Almas Facultades Facultades Sentidos Operaciones
Nutritiva

Vegetativa™ De crecimiento
De generacién

/Apeteoer
Moverse en funcién

Locomocién
de ﬂbj eto exterior \
Huir
Vision
Oido
Sentidos cxtemos{ Olfato
Gusto
Tacto
Sensitiva— Facultad sensitiva
/ Discernir
Sentido com
/ “Discriminar
Sentidos internos Conservar lo
percibido por los sentidos
externos
Cogitativa Estimar las
Estimativa intenciones
onservar las
estimaciones
Concupiscibl Seguir lo
/ conveniente
Apetito sensitivo
Sensibilidad
Trascible Huir lo nocivo
Memorizar
emoria sensitiva / Recordar
Imaginacién \
Repetir
emoria

\ _ Reminiscencia
Memoria racional
\- Inferencia

Intelectiv: Intelecto activo Abstraer
\hltelecto/’/ > Entender
Nl p e pasivo Recibir

Voluntad

Apetito intelectivo Deliberar

121




IV. El alma como nocion teologica

1. Tratado de la voluntad (paginas 63 a 85)

Con el Tratado de la voluntad, Francesco Sambiasi llega al nucleo de su comentario. La voluntad
es, en efecto, la facultad que le da una dimension moral al hombre porque por su voluntad el ser
humano puede elegir el bien. Consecuentemente, en el problema de la voluntad también se
inscribe el problema del libre albedrio. Lo ultimo no reduce la importancia del estudio del
caracter epistemologico del alma, en particular del intelecto ya que, como lo escribié Sambiasi al
final del capitulo sobre el intelecto, éste es la facultad que guia la voluntad y examina sus

422

deseos.”™ Empecemos por entender a qué se refiere la nocidon de voluntad. Es otra vez en el

pensamiento de Santo Tomas que encontramos una definicion adecuada. Escribe el Aquinate:

El nombre de voluntad se da, ya a la potencia, ya al acto de querer. Si por voluntad
designamos la potencia, entonces se extiende al fin y a los medios, ya que cada facultad se
extiende a todos los seres en los que se encuentra de algiin modo su objeto, como la vista
abarca todas las cosas que participan del color. Asi, el bien, objeto de la voluntad, se
encuentra en el fin y en los medios para el fin.

Mas si hablamos de la voluntad en cuanto designa el acto de querer, entonces s6lo
es propiamente del fin. En efecto, el acto designado por el nombre de una potencia
significa el acto simple de esta potencia, como el ‘entender’ respecto de la inteligencia.
Ahora bien, este acto simple debe versar sobre lo que es por si mismo objeto de la
potencia, es decir, en el caso de la voluntad, sobre lo que es bueno y querido por si mismo,

cual es el fin. Los medios, al contrario, no son buenos y deseados por si mismos, sino por

22 Lingyan lishao, p.62.

122



orden al fin, y la voluntad no tiende a ellos sino por el amor del fin; por eso lo que en ellos

busca es el fin.*?

La voluntad es entonces la potencia gracias a la cual elegimos ciertos medios en vista de
lograr un cierto fin. Este fin u objeto de la voluntad es el bien porque “la voluntad es un apetito
racional, y todo apetito desea el bien. La razon es que el apetito se identifica con la inclinacion de
todo ser hacia algo que se asemeja y le conviene”.*** En el mismo sentido, Aristoteles afirma: “El
bien es lo que todos los seres apetecen”.*”> Pero por voluntad también se puede designar al acto

de querer, y en este caso, solamente se extiende al fin porque los medios no son buenos en si sino

con respecto al fin que se quiere lograr.

Ahora bien, por “apetitivas” se entienden las facultades por las cuales “el alma se ordena
al objeto extrinseco como a su fin, que es lo primero en el orden de la intencion”.*® Pero los
objetos del apetito no son todos iguales. “Siendo toda inclinacidon consecuencia de una forma, el
apetito natural corresponde a una forma existente en la naturaleza, mientras que el apetito

sensitivo y el intelectual o racional, que es la voluntad, siguen a una forma existente en la

3 Suma teolbgica, 1-2 q.8 a.2, resp.: “Respondeo dicendum quod voluntas quandoque dicitur ipsa potentia qua
volumus; quandoque autem ipse voluntatis actus. Si ergo loquamur de voluntate secundumquod nominat potentiam,
sic se extendit et ad finem, et ad ea quae sunt ad finem. Ad ea enim se extenditunaquaeque potentia, in quibus
inveniri potest quocumque modo ratio sui obiecti: sicut visus se extendit ad omnia quaecumque
participantquocumque modo colorem. Ratio autem boni, quod est obiectum potentiae voluntatis, invenitur non solum
in fine, sed etiam in his quae sunt ad finem. Si autem loquamur de voluntate secundum quod nominat proprie actic,
sic, proprie loquendo, es finis tantum. Omnis enim actus denominatus a potentia, nominat simplicen actum illius
potentiae: sicut ‘intelligere’ nominat simplicemactum intellectus. Simplex autem actus potentiae est in id quod est
secundum se obiectum potentiae. Id autem quod est propterse bonum et volitum, est finis. Unde voluntas proprie est
ipsius finis. Ea vero quae sunt ad finem, no sunt bona vel volita propter seipsa, sed ex in ordine ad finem. Unde
voluntas in ea non fertur, nisi quatenus fertur in finem: unde hoc ipsum quod in eis vult, est finis”.

% Ibid., 1-2 q.8 a.1, resp.: “Respondeo dicendum quod voluntas est appetitus quidam rationalis. Omnis autem
appetitus non est nisi boni. Cuius ratio est quia appetius nihil aliud est quam inclinatio appetentis in aliquid. Nihil
autem inclinatur nisi in aliquid simile conveniens”.

*23 Aristoteles, Etica a Nicomaco, 1, 1, 1094 a 3.

426 Suma teoldgica, 1 q.78 a.1, resp.: “Scilicet ‘appetitivum’, secundum quod anima comparatur ad rem extrinsecam
ut ad finem, qui est primum in intentione”.

123



aprehension. Y lo mismo que el apetito natural tiende al bien real, los segundos tienden al bien en
cuanto conocido”.**” Sambiasi, siguiendo a Santo Tomds, propone un analisis de la voluntad
segun los diferentes deseos o querer: el deseo natural, el deseo sensitivo y el deseo racional. El
deseo, es decir el querer natural, corresponde a “una inclinacién hacia lo que le es adecuado”.**®
En efecto, “el ‘apetito natural’ es la inclinacidon que por naturaleza tienen todos los seres hacia
algo; de ahi que toda potencia desee con apetito natural lo que le es propio”.*” Asimismo, “el

. . . roodk
fuego tiende por su forma a elevarse y producir un efecto semejante a si”*° y “el deseo de los

, . . 431 , . . .
arboles es buscar el viento y el sol de los cuales sacan su linfa”.**' Lo unico que puede impedir al
apetito natural realizarse es un acto violento, porque “la violencia se opone directamente a lo
voluntario, asi como a lo natural, ya que es comun a ambos proceder de un principio intrinseco,

. . . , 432
mientras que lo violento nace de un principio extrinseco”.** No obstante, “aunque de muchas

partes se violenta y no esta en paz, {el apetito natural} debe lograr estar consigo mismo”.*?
Sambiasi afiade, citando a San Agustin,”* que el deseo mas natural del hombre es lograr mirar a
Dios, es decir alcanzarlo. En efecto, “en el hombre hay dos clases de cualidades: unas naturales y

otras adquiridas. [...] Ahora bien, por el hecho mismo de que el hombre estd conformado de

manera determinada por una cualidad natural que afecta a su parte intelectiva, desea naturalmente

7 Ibid., 1-2 q.8 a.1, resp.: “Cum omnis inclinatio consequatur aliquam formam, appetitus naturalis consequitur
formam in natura existentem: appetitus autem sensitivus, vel etiam intellectivus seu rationalis, qui dicitur voluntas,
sequitur formam apprehensam. Sicut igitur id in quod tendit appetitus naturalis, est bonum existens in re; ita id in
quod tendit appetitus animalis vel voluntarius, est bonum apprehensum”.

28 Lingyan lishao, p.64.

29 Suma teolégica, 1 q.78 a.1, ad 3: “Ad tertium dicendum quod ‘appetitus naturalis’ est inclinatio cuiuslibet rei in
aliquid, ex natura sua: unde naturali appetitu quaelibet potentia desiderat sibi conveniens”.

B9 Ibid., 1 q.80 a.1, resp.: “Sicut ignis ex sua forma inclinatur in superiorem locum, et ad hoc quod generet sibi
simile”.

! Lingyan lishao, p.64.

2 Suma teolégica, 1-2 q.6 a.5, resp.: “Respondeo dicendum quod violentia directe opponitur voluntario, sicut etiam
et naturali. Commune est enim voluntario et naturali quod utrumque sit a principio intrinseco: violentum autem est a
principio extrinseco”.

433 Lingyan lishao, p.64.

4 Qan Agustin, Solilogquios, 1, 1.5, BAC, vol.I.

124



el ultimo fin o bienaventuranza; pues, segiin hemos dicho, esta apetencia es natural y no depende

del libre albedrio”.*?

El segundo deseo es el sensitivo. Este solo lo poseen los animales y los hombres ya que su
objeto no es un objeto concreto sino un objeto existente en la aprehension como se ha dicho
arriba. El deseo sensitivo se enfoca al bien o a lo que considera tal porque “para que la voluntad
tienda a un objeto, no se requiere que éste sea bueno en la realidad, sino basta que sea
aprehendido como bueno”.*® Por el hecho de que “las potencias apetitivas se distinguen por las
diferencias de los objetos aprehendidos como por sus propios objetos”,*’ “la sensibilidad se
define como ‘apetito de cosas pertenecientes al cuerpo’”.** El objeto del apetito sensitivo o de su
acto, el deseo sensitivo, es entonces el bien en cuanto material, concreto, el bien particular
aprehendido por los sentidos y la cogitativa.*® Explicita Sambiasi: “El deseo sensitivo, [...]

. ., 44 . . . . .. .
consiste en que cada afeccion™’ se inclina hacia el bien de la felicidad material. En el hombre

B35 Suma teolégica, 1 q.83 a.1, ad 5: “Ad quintum dicendum quod qualitas hominis est duplex: una naturalis, et alia
superveniens. [...] Ex eo igitur quod homo est aliqualis qualitate naturali quae attenditur secundum intellectivam
partem, naturaliter homo appetit ultimum finem, scilicet beatitudinem. Qui quidem appetitus naturalis est, et non
subiacet libero arbitrio”. ; Véase también, Suma teologica, 1 q.82 a.l, resp.: “De manera semejante, la necesidad
natural no es contraria a la voluntad. Al contrario, es necesario que, asi como el entendimiento asiente por necesidad
a los primeros principios, asi también la voluntad se adhiera al fin tltimo, que es la bienaventuranza”. (“Similiter
etiam nec necessitas naturalis repugnat voluntati. Quinimmonecesse est quod, sicut intellectus ex necessitate inhaeret
primis principiis, ita voluntas ex necessitate inhaereat ultimo fini, qui est beatitudo™.)

B Ibid., 1-2 q.8 a.l, resp.: “Ad hoc igitur quod voluntas in aliquid tendat, non requiritur quod sit bonum in rei
veritate, sed quod apprehendatur in ratione boni”.

7 Ibid., 1 q.80 a.2, ad 1: “Unde potentiae appetitivae distinguuntur secundum differentiam apprehensorum, sicut
secundum propria obiecta”.

B8 Ibid., 1 q.81 a.l, sed contra: “Sed contra est quod sensualitas definitur esse ‘appetitus rerum ad corpus
pertinentium’”’.

9 Ibid., 1-2 q.9 a.2, obj. 2; Suma teolégica, 1 q.81 a.3, resp.

#9 Sobre el término “afeccion”, véase, Suma teoldgica, 1-2 q.22 a.2, sed contra: “Por otra parte, dice San Agustin
(Cuidad de Dios, Libro IX, cap.4) que ‘los movimientos del animo que los autores griegos llaman ‘pathe’, y los
latinos —como Ciceron—perturbaciones, los llaman algunos afecciones o afectos, y otros, mas expresivamente, como
en griego, pasiones’. De lo cual se infiere que las pasiones del alma son los mismo que los afectos. Pero es claro que
éstos pertenecen a la parte apetitiva del alma y no a la aprehensiva. Luego también las pasiones residen en la parte
apetitiva mas bien que en la aprehensiva”. (“Sed contra est quod Agustinus dicit, in IX ‘De civ. Dei’, quod ‘motus
animi, quod Graeci ‘pathe’, nostri autem quidam, sicut Cicero, perturbationes, quidam affectiones vel affectus,
quidam vero, sicut in Graeco habetur, expressius passiones vocant.” Ex2quo patet quod passiones animae sunt idem

125



son sus deseos bajos”.**! Este bien particular es objeto de la concupiscencia o de la pasiéon: “La
pasion del apetito sensitivo influye en la voluntad desde el punto de vista de la mocion del objeto,
en cuanto el hombre, bajo la disposicion pasional, juzga bueno y conveniente lo que, libre de
aquella pasion, no estimaria asi”.*** Sambiasi agrega entonces que por su apetito sensitivo, el
hombre se acerca a los animales, los cuales carecen de razén y no tienen fines universales: “Los
deseos bajos hacen que el hombre esté en una posicioén inferior, cerca a las afecciones de los
animales. Hace que el hombre pierda su deber digno particularizaindose en la intimidad de lo

personal”.**

El tercer deseo es el deseo racional propio de los angeles y de los hombres porque es un
deseo gobernado por la razén: “La voluntad mira al bien bajo la razén universal del bien”.*** Su
objeto, como se ha mencionado, es el bien ultimo. El deseo racional o “apetito intelectivo”**

define propiamente a la voluntad y, como se explicara adelante, es lo que confiere dignidad al

hombre.

Ahora bien son tres los principios que diferencian el querer sensitivo del querer racional.

“El primero es que el deseo racional se guia por la rectitud de los principios mientras que el deseo
.. , . 44 , . .

sensitivo se guia por la cogitativa”.**® Aqui Sambiasi se interesa al motor del deseo: por un lado,

el intelecto mediante los principios rectos y por otro lado la cogitativa. Ahora bien, la cogitativa

quod affectiones. Sed affectiones manifeste pertinent ad partem appetitivam, et non ad apprehensivam. Ergo et
passiones magis sunt in appetitiva quam in apprehensiva”.)

! Lingyan lishao, p.65.

2 Suma teoldgica, 1-2 q.10 a.3, resp.: “Passio appetitus sensitivi movet voluntatem ex ea parte qua voluntas
movetur ab obiecto: inquantum scilicet homo aliqualiter dispositus per passionem, iudicat aliquid esse conveniens et
bonum, quod extra passionem existens non iudicaret”.

443 Lingyan lishao, p.65.

4 Suma teologica, 1 q.82 a.5, resp.: “Sed voluntas respicit bonum sub communi ratione boni”.

S Ibid., 1 q.82 a.2, ad 3.

M8 Lingyan lishao, p.65.

126



es una razon particular, es decir que sus objetos son singulares al contrario de los objetos del
entendimiento que son universales. El bien que sigue es, de igual manera, singular y relativo: se

trata del placer.

“El segundo {principio} es que la accidon del deseo racional logra el control de si mientras
que la accion del deseo sensitivo no se controla a si misma, sélo sirve las cosas externas”.**’ Lo
anterior significa que “la voluntad tiene dominio sobre si misma y en su poder esta querer o no
querer. No seria esto posible si no pudiera determinarse a querer”.**® Por el contrario, lo que
motiva la accioén del deseo sensitivo es un principio externo por lo cual el control de si resulta
impedido. Asimismo, los animales no tienen control de sus acciones. Dice Santo Tomas al
respecto: “El hombre es duefio de sus actos, porque delibera sobre ellos, pues la razon,
deliberando sobre cosas opuestas, da a la voluntad el poder de decidirse por uno de los dos

. . . . 44
extremos opuestos. Pero esta forma de voluntario no existe en los irracionales”** y:

Dicho impetu a la accion se verifica de diverso modo en los animales y en el hombre. En
los hombres, el impulso a la accidon se produce bajo el orden de la razon, y por eso tiene
valor de imperio. En los animales es un impetu instintivo natural; pues en seguida que

tienen la percepcion de lo conveniente o nocivo, se mueve en ellos naturalmente el apetito

7 Ibid., p.66.

8 Suma teolbgica, 1-2 q.9 a.3, sed contra: “Sed contra est quia voluntas domina est sui actus et in ipsa est velle et
non velle. Quod non esset, si non haberet in potestate movere seipsam ad volendum”.

0 Ibid., 1-2 q.6 2.2, ad 2: “Ad secundum dicendum quod ex hoc contingit quod homo est dominus sui actus, quod
habet deliberationem de sui actibus: ex hoc enim quod ratio deliberans se habet ad opposita, voluntas in utrumque
potest. Sed secundum hoc voluntarium non est in brutis animalibus”.

127



al deseo o repulsa. Son, pues, ordenados por otro a la accion, no por si mismos. Por eso,

en ellos existe el impetu, mas no el imperio.**

Es asi como los animales no tienen capacidad de refrenar un impetu hacia un objeto
apetecido.®' Por su parte, el hombre a veces también sigue los deseos sensitivos. La situacion es
mas complicada en la medida que el hombre puede subordinar su facultad racional a los deseos
naturales. Asevera Sambiasi al respecto: “También los hombres pueden desear con una sola
mirada. A veces directamente siguen el deseo, a veces deciden descartarlo y a veces estan entre
seguirlo o no. Como estan sin motivo, todavia no se deciden. Por eso, es una semblanza de
control de si. La realidad es que informan al deseo racional para servir su naturaleza. No es que

1”.*% En otras palabras, el hombre puede subordinar su

provenga de su naturaleza materia
voluntad, es decir el apetito racional, a la concupiscencia: “La concupiscencia, lejos de causar el
involuntario, contribuye a hacer mas voluntarios los actos por ella inspirados. Dicese voluntario
aquello a que la voluntad tiende y se inclina, y la concupiscencia mueve precisamente la voluntad
a desear el objeto de tal concupiscencia. Por consiguiente, mas contribuye a hacer un acto
voluntario que involuntario”. ** No obstante, cabe concluir de este acto voluntario que “solo se

res 454
trata de una sombra de control de si”.*

0 1bid., 1-2 q.17 a.2, ad 3: “Ad tertium dicendum quod aliter invenitur impetus ad opus in brutis animalibus, et aliter
in hominibus. Homines enim faciunt impetum ad opus per ordinationem rationis: unde habet in eis impetus rationem
imperii. In brutiis autem fit impetus ad opus per instinctum naturae: quia scilicet appetitus eorum statim apprehenso
convenienti vel inconvenienti, naturaliter movetur ad prosecutionem vel fugam. Unde ordinantur ab alio ad agendum:
non autem ipsa seipsa ordinant ad actionem. Et ideo in eis est impetus, sed non imperium”.

1 Ibid., 1-2 q.13 a.2, ad 3: “El animal irracional aprehende una cosa con preferencia a otra porque su apetito esta
determinado a aquélla por la naturaleza. Por eso, cuando el sentido o la imaginacién le presentan una cosa a la que
inclina naturalmente su apetito, a ella se lanza con conocimiento subito y sin eleccion”. (“Ad secundum dicendum
quod brutum animal accipit unum prae alio, quia appetitus eius est naturaliter determinatus ad ipsum. Unde statim
quando per sensum vel per imaginationem repraesentatur sibi aliquid ad quod naturaliter inclinatur eius appetitus,
absque electione in illud solum movetur”.)

432 Lingyan lishao, p.66.

3 Suma teoldgica, 1-2 q.6 a.7, resp.: “Respondeo dicendum quod concupiscentia non causat involuntarium, sed
magis facit aliquid voluntarium. Dicitur enim aliquid voluntarium ex eo quod voluntas in id fertur. Per

128



Otro problema, relacionado con lo anterior, se refiere al “primerisimo deseo del hombre”
que hemos identificado con el deseo de bienaventuranza. Ahora bien, este deseo de
bienaventuranza o fin Gltimo es natural y no depende del libre albedrio.*> En ese sentido
Sambiasi afirma que “el deseo primerisimo del hombre no necesita alguna especulacion, lo
conmueve y luego se desarrolla”.**® Subordinar este deseo natural de la bienaventuranza a una
racionalidad sin poder porque dominada por la concupiscencia impide la imputacion moral: “Si
se subordina al deseo racional y que la racionalidad todavia no tiene poder, suponiendo lo
anterior, {el hombre} no puede ser culpable”.”’ La salida de este problema reside en la
racionalidad efectiva: ella previene el error moral. Por ultimo, el tercer principio que diferencia a
los deseos sensitivos y racionales se refiere a “la categoria de todo lo que no puede tener control
de si”.*® Lo anterior significa que los animales no tienen deseo racional: “El hombre difiere de
las criaturas irracionales en tener dominio de sus actos. Por lo tanto, solamente aquellas acciones

~ . 4
de las cuales el hombre es duefio pueden con propiedad llamarse humanas”.*’

A pesar de las diferencias en los objetos de cada deseo, el fin deseado es el bien.
Asimismo Sambiasi escribe: “Aunque haya tres inclinaciones, como la inclinacion original del

deseo natural es el bien conveniente, la inclinacion original del deseo sensitivo es el bien

concupiscentiam autem voluntas inclinatur ad volendum id quod concupiscitur. Et ideo concupiscentia magis facit ad
hoc quod aliquid sit voluntarium, quam quod sit involuntarium”.; Suma teologica, 1-2 q.9 a.2, resp.

% Lingyan lishao, p.66; Suma teolégica, 1-2 q.1 a.1, resp.

3 Suma teolégica, 1 q.83 a.1, ad 5.

8 1 ingyan lishao, p.66.

7 Ibid., p.66.

8 Ibid., p.67.

9 Suma teoldgica, 1-2 q.1 a.1, resp.: “Differt autem homo ab aliis irrationalibus creaturis in hoc, quod est suorum
actuum dominus. Unde illae solae actiones vocantur, proprie humanae, quarum homo est dominus”.

129



placentero y la inclinacién original del deseo racional es el bien justo, todas naturalmente se

resumen a una, el bien general”.*®® Lo anterior se puede entender de la manera siguiente:

Todo lo que el hombre quiere o desea es necesario que sea por el fin altimo, y esto por
dos razones. Primera, porque todo lo desea el hombre bajo la razén del bien, al cual, si no
es el bien perfecto, o ultimo fin, lo deseard necesariamente como conducente al bien
perfecto. [...] Segunda, porque el ultimo fin mueve el apetito al igual que el primer motor
en los otros movimientos. Pero es evidente que las causas segundas no mueven si no son
movidas por el primer motor. Por consiguiente, los bienes deseables tampoco mueven el
apetito si no es en orden al objeto que tiene cardcter de primer apetecible, que es el fin

ltimo. ¢!

Francesco Sambiasi quiere insistir en el hecho de que el verdadero bien deseado por el
hombre es el sumo bien, y éste es el objeto de las facultades internas que califican al hombre, es
decir la voluntad y el intelecto, facultades propias del &nima. No obstante, es menester subrayar
una distincion entre el entendimiento y la voluntad porque, si bien el acto del entendimiento se
divide en agente y paciente, al acto de la voluntad no se divide en deseo activo y deseo pasivo.**
Ya conocemos la razén de esto. El objeto sensible se comunica directamente al sentido material

mientras que el objeto inteligible resulta de un proceso de abstraccion operado por el

¥ Lingyan lishao, p.67.

OV Suma teolégica, 1-2 q.1 a.6, resp.: “Respondeo dicendum quod necesse est quod omnia quae homo appetit,
appetat propter ultimum finem. Et hoc apparet duplici ratione. Primo quidem, quia quidquid homo appetit, appetit
sub ratione boni. Quod quidem si non appetitur ut bonum perfectum, quod est ultimus finis, necesse est ut appetatur
ut tendens in bonum perfectum. [...] Secundo, quia ultimus finis hoc modo se habet in movendo appetitum, sicut se
habet in aliis motionibus primum movens. Manifestum est autem quod causae secundae moventes non movent nisi
secundum quod moventur a primo movente. Unde secunda appetibilia non movent appetitum nisi in ordine ad
primum appetibile, quod est ultimus finis”.

2 Lingyan lishao, p.67.

130



entendimiento agente. En cuanto al objeto de la voluntad, consiste en las imagenes racionales que
le presenta el entendimiento. Por lo mismo, la voluntad en si no precisa de una facultad que
activaria sus objetos y otra que los recibiera.*” El objeto que le presenta el intelecto ya es

inmaterial, inteligible y, por lo tanto, adecuado a la voluntad.

La siguiente pregunta que se hace Sambiasi acerca de la voluntad se centra en la funcién
de ésta: “;Por qué se dice que su vocacion es amar u odiar a todas las cosas? Esto es hablar de las
diferentes tareas de la voluntad y sirve para discriminarla de los otros sentidos internos”.*** La
vocacion de la voluntad que consiste en “amar u odiar”, es decir en apetecer, difiere de la del
entendimiento que es conocer. Hablando del deseo propio de la voluntad, s6lo se apunta a los
deseos racionales ya que la voluntad propiamente dicho es apetito racional.*®> Por otro lado, el
objeto del deseo racional es constitutivo del anima ya que la voluntad es una de las potencias del

anima.

Con el punto siguiente, alcanzamos el problema central de la doctrina de la voluntad como
apetito racional que Sambiasi toma prestado a Santo Tomas: el problema del libre albedrio.
Hablar del libre albedrio, continia Sambiasi, otra vez es apuntar a los deseos racionales.*®® El
libre albedrio es la facultad que nos permite elegir entre desear o rechazar, amar u odiar un objeto
de la voluntad. En si no hay objetos amables u odiables sino hasta que los determine tales el
intelecto y los apetezca la voluntad. El libre albedrio es, entonces, la facultad mediante la cual

elegimos actuar hacia el objeto del deseo y pertenece tanto al entendimiento como a la voluntad.

%3 Ibid., p.68.

% Ibid., p.69.

95 Suma teoldgica, 1-2 q.8 a.1, resp.
8 1 ingyan lishao, p.69.

131



En la Suma teologica se asevera al respecto: “El nombre de eleccion entrana un elemento
perteneciente a la voluntad y otro a la razon, pues dice el Filosofo que la ‘eleccion es el
entendimiento apetitivo o el apetito intelectivo’.*’ Otra vez presenciamos el papel determinante
del entendimiento en el proceso voluntario. Es el entendimiento que ofrece a la voluntad sus
objetos: “El hombre primero conoce si {su deseo} es racional o no y después lo actualiza”.**® La
misma idea hallamos en la Suma teologica: “Ahora bien, es evidente que la razon, en cierta
manera, precede a la voluntad y ordena su acto, en cuanto ésta tiende a su objeto bajo el orden de
la razén, ya que el conocimiento presenta siempre al apetito su objeto. Asi, pues, el acto en que la
voluntad tiende a un objeto propuesto como bueno, por el hecho de ser ordenado al fin por la

’ . , 4
razon, materialmente es de la voluntad y formalmente de la razon”.**

El papel determinante de la razén en el acto voluntario se puede entender de manera
negativa examinando los actos no voluntarios. Ese es el procedimiento de Sambiasi. Los deseos
naturales y sensitivos, dice, tienen por objeto lo conveniente, o lo que se considera tal. Esos actos
no son autébnomos por varias razones. En primer lugar porque el motivo no es interno sino
externo. Luego, no existe ninguna reflexion sobre el motivo del deseo sino precisamente que el
deseo es un impulso sin refrenar. Lo que motiva la accion es el objeto externo, no el
conocimiento de su valor intrinseco. La accién autonoma es todo lo contrario: primero se

examina el valor racional del deseo y después se actualiza o rechaza. Lo anterior es el

7 Suma teoldgica, 1-2 q.13 a.1, resp.: “Respondeo dicendum quod in nomine electionis importatur aliquid pertinens
ad rationem sive intellectum, et aliquid pertinens ad voluntatem: dicit enim Philosophus, in VI ‘Ethic.’, quod electio
est ‘appetitivus intellectus, vel appetitus intellectivus”.

8 1 ingyan lishao, p.70.

9 Suma teolégica, 1-2 q.13 a.l, resp.: “Manifestum est autem quod ratio quodammodo voluntatem praecedit, et
ordinatactum eius: inquantum scilicet voluntas in suum obiectum tendit secundum ordinem rationis, eo quod vis
apprehensiva appetitivae suum obiectum repraesentat. Sic igitur ille actus quo voluntas tendit in aliquid quod
proponitur ut bonum, ex eo quod per rationem est ordinatum ad finem, materialiter quidem est voluntatis,
formalitater autem rationis”.

132



fundamento de la imputacion moral. S6lo cuando hay un conocimiento auténtico del valor moral
de un deseo y que se actua en funcion de este conocimiento, se puede determinar el mérito y la
culpa y, consecuentemente, atribuir la recompensa o el castigo. El ejemplo de Sambiasi al
respecto es ilustrativo y no requiere mayor explicacion: “Tomamos la metafora del cuerpo vivo
que crece. Comer, beber y realizar las funciones naturales no puede no ser natural. No es que
nosotros podamos decidir si se rechazan o si se buscan. ;Qué mérito o culpa hay aqui? La accioén
del que puede gobernarse a si mismo sigue los principios. Por lo tanto, seguir los principios es
meritorio y oponerse a los principios es culpable.*’® El mérito se puede recompensar y la culpa se

. 471
puede castigar”.*’

Ahora bien, cabe explicitar la relacion entre el entendimiento y la voluntad en lo que atafie
al acto voluntario, es decir al acto moral. Se ha mencionado arriba que el entendimiento es quien
propone a la voluntad su objeto. Lo ultimo se debe al hecho de que la voluntad no es consciente,
es decir que no se entiende a si misma.*’* Por lo mismo, no tiene la capacidad de atribuir un valor
moral a sus objetos. Esto es la tarea del entendimiento. Ahora bien, la vocacion de la voluntad es
apetecer, es decir elegir un fin asi como los medios para lograrlo, y luego actuar para realizar este
fin. Hemos visto que la eleccion, acto propio del libre albedrio, supone el conocimiento y después
siguen la decision y la accion. Estas dos ultimas facetas del proceso voluntario son propias de la
voluntad. Sambiasi afade que, si bien el primer ministro da a conocer su palabra, lo correcto o
incorrecto, lo benéfico o perjudicial, no puede forzar al gobernante. El primer ministro representa
el entendimiento mientras que el gobernante representa la voluntad. Por el hecho de que la

voluntad gobierna, es decir decide y actia, es moralmente imputable.

40 1bid., 1 q.83 a.1, ad 1.
47 Lingyan lishao, p.71.
Y2 Ibid., p.71.

133



Llegamos a la razon de la imputacion moral: la libertad humana que hace que no se puede
forzar la voluntad.*” La accion auténoma, dice Sambiasi, representa propiamente la accion del
hombre porque supone un control de si que no poseen los animales. Aunque los hombres tengan
miedo o sean obligados, al actuar se vuelven responsables de sus actos. En ese sentido, se lee en
la Suma teologica lo siguiente: “Cuando se dice que ‘no esta en la mano del hombre el trazarse su
camino’, se entiende de la ejecucion de sus decisiones, que le pueden ser impedidas, quiéralo o
no. No obstante, la eleccion misma nos pertenece”.””* Asimismo, lo que se obliga no es la
voluntad sino la memoria y el intelecto.*”” Por ejemplo, si el demonio presenta imagenes a la
memoria, ésta tltima no tiene manera de rechazarlas. Luego estas imagenes confusas y falsas se

presentan al intelecto, por lo cual discrimina erroneamente. En eso se halla el origen del temor o

de la obligacion.

En la voluntad reside la verdadera eleccion ya que no se le puede obligar a optar por amar
el bien y odiar el mal.*’® Al final, siempre existe la posibilidad de rechazar el bien y elegir el mal.
Asimismo, no se puede obligar la voluntad, s6lo se puede tentar. El caso de los martirios nos
permite llevar la idea a su extremo. Estos, a pesar de padecer las penas y los sufrimientos
maximos, fortalecen su virtud e intencion y ningun objeto les puede obligar.*”” Lo anterior
comprueba que el principio de las acciones reside en la voluntad, no en otra facultad u objeto. En
realidad lo inico que se puede forzar es el cuerpo no la intencion. Sambiasi, en una vena estoica,

escribe: “Aquellas {acciones} pueden obligar nuestro cuerpo, pero no pueden obligar nuestra

B Ibid., p.72.

7% Suma teoldgica, 1 q.83 a.1, ad 4: “Ad quartum dicendum quod dicitur ‘non esse in homine via eius’, quantum ad
executiones electionum, in quibus homo impediri potest, velit nolit. Electiones autem ipsae sunt in nobis”.

475 Lingyan lishao, p.72.

Y78 Ibid., p.73.

7 Ibid., p.73.

134



intencion”. *’® Ahora bien, la “intencion designa un acto de la voluntad que presupone la
ordenacién de la razon hacia un fin”.*”’ Por lo mismo que es un acto de la voluntad, solamente

cuando la accion se origina en ella y no en el cuerpo se puede imputar moralmente.

Vimos que en la eleccion reside la posibilidad de no optar por el bien presentado. Lo
anterior significa la posibilidad del mal, la posibilidad del mal voluntario. Ese problema es
central para la teologia ya que el mal en si es contradictorio de la idea de creacion divina. La
solucion tomista, al la cual adhiere Sambiasi,*® es definir el mal como privacion de ser o de bien,

Co, . 481 . ,
cuales palabras son sinonimas.*®' Escribe Santo Tomas al respecto:

Se ha de hablar del bien y del mal inherente en las acciones como del bien y el mal en los
seres, ya que cada cosa produce la accion cual es ella. Ahora bien, cada cosa tanto tiene de
bondad cuanto tiene de ser, pues el bien y el ser son convertibles. Mas s6lo Dios posee la
plenitud del ser en su unidad y simplicidad; las criaturas s6lo poseen la plenitud del ser
que les es propia en su diversidad. Por eso acontece que algunas de ellas realizan su ser
parcialmente, faltindoles algo de la plenitud de ser que les es debida. [...] Asi, pues,
cuanto una cosa tiene de ser, tanto tiene de bondad, y cuanto le falta de la plenitud de ser

propia, le faltara de bondad y se dira mala.***

8 Ibid., p.74.

9 Suma teoldgica, 1-2 q.12 a.l, ad 3: “Unde hoc nomen ‘intentio’ nominat actum voluntatis, praesupposita
ordinatione rationis ordinantis aliquid in finem”.

0 Lingyan lishao, p.73.

B Suma teolégica, 1 q.5 a.1; Ibid., 1 .17 a.4 ad 2.

2 Ibid., 1-2 q.18 a.1, resp.: “Respondeo dicendum quod de bono et malo in actionibus oportet loqui sicut de bono et
malo in rebus: eo quod unaquaeque res talem actionem producit, qualis est ipsa. In rebus autem unumquodque
tantum habet de bono, quantum habet de esse: bonum enim et ens convertuntur. Solus autem Deus habet totam
plenitudinem sui esse secundum aliquid unum et simplex: unaquaeque vero res alia habet plenitudinem essendi sibi
convenientem secundum diversa. Unde in aliquibus contingit quod quantum ad aliquid habent esse, et tamen eis
aliquid deficit ad plenitudinem essendi eis debitam. [...] Quantum igitur habet de esse, tantum habet de bonitate:
inquantumvero aliquid ei deficit de plenitudine esse di, intantum deficit a bonitate, et dicitur malum”.

135



Ya en San Agustin se encontraba esa definicion del mal como privacion de ser extendida a

las acciones, es decir al mal voluntario o pecado.*

La intencion es entonces lo que mide la
moralidad o inmoralidad de una accion y permite la imputacion moral. Por el contrario, se le
puede obligar corporalmente a un hombre a actuar en contra de su voluntad pero no se puede
obligar su intencion: “El tirano puede obligar nuestro cuerpo, pero no obliga nuestros

.. . .. 484
sentimientos. La lengua se puede sacar y aunque se corte, no obliga nuestros sentimientos”.**

El problema de la responsabilidad de las acciones de los hombres se reitera cuando se
aborda por el lado de la gracia. Se postula que Dios otorga su gracia a los hombres para que
realicen actos justos y meritorios. **> Pero, si el impulso a actuar proviene de Dios ;seran
responsables y actuaran con autonomia los hombres? Al igual que el problema de la teodicea, el
problema de la responsabilidad moral de los hombres es otra de las grandes dificultades de la
teologia cristiana. La nocién de gracia*® es muy compleja. Se distinguieron, segun las épocas y
las escuelas, varios aspectos de la gracia, la gracia habitual o actual, la gracia suficiente o eficaz,
etc. Cabe subrayar tres cosas relativas al comentario de Sambiasi sobre la gracia. En primer lugar,
Sambiasi utiliza una palabra transliterada para designar la gracia. Lo anterior puede significar que

no encontrd ideas similares en el pensamiento chino con las cuales pudiera explicar esta nocion

83 San Agustin, Ciudad de Dios, Libro XIV, cap.3.

484 Lingyan lishao, p.74.

5 Ibid., p.74.

6 Suma teoldgica, 1-2 q.110 a.1, resp.: “En el lenguaje comun, gracia tiene una triple acepcién. Primera, el amor de
alguno; y asi decimos que tal soldado tiene la gracia del rey, es decir, que el rey le hallé grato. Segunda, un don
concedido gratuitamente; en este sentido solemos decir: ‘Te hago esta gracia’. Tercera, agradecimiento por un
beneficio concedido gratuitamente; en esta acepcion decimos: dar gracias por los beneficios. De estas tres acepciones,
la segunda depende de la primera, pues del amor, por el cual a uno le es grata otra persona, depende que le conceda
gratuitamente alguna cosa. De la segunda depende la tercera, porque de los beneficios recibidos gratuitamente nace
la accion de gracias”. (“Respondeo dicendum quod secundum communem modum loquendi, gratia tripliciter accipi
consuevit. Uno modo, pro dilectione alicuius: sicut consuevimus dicere quod iste miles habet gratiam regis, idest, rex
habet eum gratum. Secundo sumitur pro aliquo dono gratis dato: sicut consuevimus dicere: ‘Hanc gratiam facio tibi.’
Tertio modo sumitur pro recompensatione beneficii gratis dati: secundum quod decimur agere gratias beneficiorum.
Quorum trium secundum dependet ex primo: ex amore enim quo aliquis alium gratum habet, procedit quod aliquid ei
gratis impendat. Ex secundo autem procedit tertium: quia ex beneficiis gratias exhibitis gratiarum actio consurgit™.)

136



cristiana o bien que por la importancia de la nocidén no queria que fuera posible alguna confusion
con un concepto del pensamiento chino. Esta cuestion del uso de la transliteracion y de la
traduccion para la version china del comentario de Sambiasi se explicara en la segunda parte de
este trabajo. Luego, el comentario no estd muy detallado en cuanto a la nocion de gracia.
Sambiasi no explicita la distincidon entre gracia habitual y gracia actual, sino que se limita a
distinguir dos aspectos de la gracia actual: la gracia suficiente y la gracia eficaz. En tercer lugar,
es menester insistir sobre el hecho de que esta ultima divisién de la gracia, la que adopta
Sambiasi, no pertenece tal cual a los pensamientos de San Agustin y Santo Tomads sino que es

una divisién de la teologia escolastica del siglo XVI.**’

Empecemos por entender la division de la gracia en eficaz y suficiente. Estos dos tipos de
gracia pertenecen ambos al género de la gracia actual. La gracia actual es un auxilio gratuito de
Dios que prepara la voluntad a actuar. Se diferencia de la gracia habitual que es una cualidad
permanente del alma. Sambiasi, en su comentario, no examina las naturalezas respectivas de las
gracias actual y habitual, sino que sélo se preocupa de los dos géneros de la gracia actual, eficaz
y suficiente. En eso, Sambiasi es un pensador del siglo XVI. En efecto, después del Concilio
Tridentino, la teologia de la gracia actual se volvio una cuestion preponderante porque se queria
definir en qué consistia ese impulso divino, o gracia, que solamente movia al pecador para

. . ., 4
prepararlo a la justificacién.**®

7 Véase, M. Flick y Z. Alszeghy, Antropologia teolégica, p.502; E. I. Fortman, The Theology of Man and Grace,
Milwaukee, The Bruce Publishing Company, p.274 y p.286; y Suma teologica, 1-2 q.111, introd. pp.756-781 y en
especial p.757: “Es lo cierto que ni en San Agustin ni en Santo Tomads se encuentra esta denominacion para expresar
lo que actualmente significa en teologia. Sin embargo, lo mismo San Agustin que Santo Tomas conocieron el
concepto que hoy se expresa por estos nombres. El Obispo de Hipona lo expresaba por aquellos nombres, adiutorium
sine quo non (=gracia suficiente) y adiutorium quo (=gracia eficaz). Y Santo Tomds bien claramente lo indica
cuando distingue la mocién o instinto divino, que es parado o extinguido por el hombre, de la mocién divina, que
infaliblemente obtiene lo que intenta”.

8 M. Flick y Z. Alszeghy, Antropologia teolégica, p.502.

137



La doctrina de la gracia era central en el debate entre catolicos y reformistas, porque estos
ultimos negaban el libre albedrio, es decir la facultad de determinarse por medio de la voluntad.
En este debate, la posicion del Aquinate era la de afirmar que el hombre no podia prepararse a
recibir la gracia habitual por sus propias fuerzas sin el concurso de la gracia interior elevante.**’
Esta afirmacion doctrinal se referia al pelagianismo de la Edad Media. Hemos mencionado que
para contrarrestar las afirmaciones de Pelagio, quien daba demasiada importancia a la voluntad
humana, la teologia escolastica habia insistido sobre la gracia en el hombre. Ahora bien, este
debate llevado a la época de la Reforma cobraba otro sentido. Frente a la negacion del libre
albedrio y de la voluntad humana asi como el énfasis sobre la gracia divina por parte de los

protestantes, los jesuitas se hicieron los defensores de la voluntad.

La pregunta principal que se hicieron los tedlogos del siglo XVI acerca de la doctrina de
la gracia concernia la relacion entre la providencia divina y la libertad humana. Considerando la
necesidad de la gracia divina en la cual se halla el hombre después del pecado original, ;como es
posible todavia afirmar la existencia de la libertad humana, y por lo tanto, su responsabilidad
moral? Los tomistas tradicionales, liderados por Domingo Bafiez (1528-1604), consideraban que
las gracias suficiente y eficaz no eran iguales en valor y ponian énfasis en la gracia eficaz. Se
pensaba que la gracia suficiente encontraba en la gracia eficaz la realizacion de la accidén que en
si solamente es una potencialidad. En otras palabras, “toda la distancia que existe entre la
potencialidad y la actualidad separa estas dos gracias™*”° y siguiendo al axioma aristotélico, la
gracia suficiente, mera potencialidad, se califica de inferior a la gracia eficaz, actual. Empero, los

tomistas de la corriente de Bafiez consideraban esas dos gracias complementarias. La gracia

9 Suma teoldgica, 1-2 q.109 a.2; Esta posicion doctrinal no pertenecia al pensamiento de antes del Libro tercero de
la Suma contra los gentiles. Véase, Suma teologica, 1-2 q.109, introd. p.638.
0| Cayré, en E. J. Fortman, The Theology of Man and Grace, p.287.

138



suficiente precede la eficaz con el fin de preparar la posibilidad de la accidon que la gracia eficaz
realizard. Esas acciones tienen por causa primaria a Dios y causa segundaria al hombre quien
también depende de Dios. El problema entonces era de saber si Dios tiene un conocimiento
previo de todo lo que va a ocurrir. La definicion misma de Dios que lo determina como
omnipotente y omnisciente implica ese conocimiento. No obstante, lo anterior encierra de igual
manera la negacion de la libertad humana ya que si Dios prevé el comportamiento de los agentes
en cada situacion y ordena su providencia en funcion de ese conocimiento, los agentes no son

libres.

Los jesuitas, en la persona de Luis de Molina (1563-1600), tuvieron una respuesta
particularmente original al problema. En una vertiente muy agustiniana, Molina establecié un
doble limite a la libertad humana en el estado de naturaleza caida. Por un lado, el primer limite se
debe a la incapacidad humana de realizar una sola accidon en conformidad con su fin sobrenatural
sin la ayuda de la gracia. El segundo limite resulta de la deficiencia moral del hombre por la cual
le es casi imposible no caer en la tentacion.”' La necesidad de la gracia divina es por lo mismo
doble. No obstante, no se trataba para Molina de concluir a un determinismo absoluto. Es
precisamente en la reconciliacion que postulaba entre la eficacia infalible de la gracia divina y la
libertad humana que reside la originalidad de su teologia. Tradicionalmente, desde la Edad Media,
se le atribuia a Dios un conocimiento natural (scientia naturalis, o en los términos de Santo
Tomas: scientia simplicis intelligentiae) y un conocimiento libre (scientia libera). El
conocimiento natural de Dios se describia como el conocimiento de si mismo asi como de todas

las posibilidades fuera de El. Ese conocimiento natural se definia también como independiente de

“I'N. Abercrombie, en E. J. Fortman, The Theology of Man and Grace, p.267.

139



su voluntad. Por otra parte, el conocimiento libre de Dios resultaba de su decision libre de

actualizar una cierta realidad dentro de todas las posibilidades.***

Sin embargo, esa doctrina medieval del conocimiento divino no dejaba lugar a la libertad
humana. Es la razon por la cual Molina postuld la necesidad de un tercer tipo de conocimiento,
intermedio entre el conocimiento natural y el conocimiento libre, y en otras palabras, un
conocimiento logicamente anterior al conocimiento libre. Este tercer tipo de conocimiento lo
nombro “scientia media”. La scientia media es el conocimiento que Dios tiene de todas las
posibilidades de accion de los agentes en todas las circunstancias. Asimismo, Dios lo sabe todo
sin por tanto imponer la decisién: es decir que su conocimiento es hipotético.*”* Por otro lado, lo
anterior no reduce la infalibilidad del conocimiento divino ya que estableciendo la posibilidad de
tal agente y su decision en tal circunstancia, Dios puede querer o no su actualizacion. La libertad
humana reside en el hecho de que la relacion entre las circunstancias y la decision humana no es
imperativa. Dicho de otra manera, existe una posible diferencia entre lo que Dios actualmente

previd y lo que ejecut6 la criatura. Escribe Molina al respecto:

Antes de cualquier determinacion libre de su voluntad [...Dios] discierne la decision libre
que cualquier criatura tomaria mediante su propia libertad innata, dando la hipdtesis de
que debiera crearlo en ese o aquel orden de cosas con esas o aquellas circunstancias o

ayudas — aun si la criatura pudiera, si lo quisiera, refrenarse de actuar o hacer lo opuesto, y

2 E. Dekker, “Was Arminius a Molinist?” Sixteenth Century Journal, vol.27, n°2, 1996, pp.338-39.
3 Ibid., p.339.

140



aun si asi llegaria a ser por su capacidad libre, Dios previera este mismo acto y no ¢l que

en realidad habia previsto que esta criatura efectuara.***

Es asi como la doctrina de Molina salva la libertad humana y la voluntad libre sin
aminorar la necesidad y la eficacia de la gracia divina. En las categorias mencionadas de “gracia
suficiente” y “gracia eficaz”, la gracia deja de ser simplemente suficiente para volverse eficaz
mediante el consentimiento de la voluntad humana.*” En si, para los molinistas, no existe una

. . . . 4
diferencia entre las dos gracias suficiente y eficaz.**®

Molina afirma que “la gracia suficiente y
eficaz son una misma entidad o un mismo auxilio; se diferencian tan solo en la razon de beneficio,
en cuanto la gracia eficaz es un mayor beneficio divino que la sola gracia suficiente”.*’ Es el
consentimiento humano a la gracia que la diferencia haciendo una meramente suficiente si no se
actiia y la otra actual si se opta por actuar. Tal parece ser la posicion de Sambiasi. Lo anterior
tiende a comprobarse por su insistencia en la voluntad humana en ese proceso. Por ejemplo,
escribe Sambiasi: “El hombre, aunque pueda no actuar, finalmente actia. Por eso la accion de
este hombre es meritoria y proviene completamente de la autonomia”.*”® También el autor del
Lingyan lishao asume la igualdad de valor entre las dos gracias: “su valor —dice-- es totalmente

igual”. La accion, segin Sambiasi, depende de la voluntad del hombre. Al actuar, la accion se

vuelve accion necesaria. Por ultimo, no niega la necesidad y eficacia de la gracia divina.

% Molina, Concordia liberi arbitrio cum gratiae donis, divina praescientia, providentia, praedestinatione, et
reprobatione, ad non nullos primae partis D. Thomae articulos, 4.49.11: “Ante ullam liberam determinationem suae
voluntatis [...] penetrat, quid liberum arbitrium cuiusque creaturae dada hypothesi, quod velit illud creare in hoc vel
in illo ordine rerum cum vel illis circumstantiis aut auxiliis, pro sua innata libertate sit facturum, cum tamen, si vellet,
posset continere actum aut facere oppositum, et si esset id facturum, ut libere potest, Deus id ipsum prospiceret, non
vero quod re ipsa ab eo faciendum esse prospicit”. cit. por E. Dekker, “Was Arminius a Molinist?”, p.340.

5 F. Cayré, en E. J. Fortman, The Theology of Man and Grace, p.285.

¥ Ibid., p.286.

Y7 Suma teolégica, 1-2 q.111, introd., p.779.

8 Lingyan lishao, p.75.

141



Asimismo, asevera que “es imposible que no se reciba infaliblemente la providencia divina”.*”

Dios otorga su gracia al momento oportuno pero siempre existe la posibilidad por parte del
hombre de rechazar la ayuda. Concluye Sambiasi que “de manera tortuosa {la gracia} hace que
{Dios} nos guia y sostenga, realizando esta oportunidad y haciendo que nosotros queramos

59500

realizarla. No es que nos obligue a hacerlo y “se puede ver que, entre cielo e infierno, la

felicidad y la tristeza no pueden afectar la voluntad del hombre. Por lo tanto, se dice que {la

voluntad} no puede ser obligada”.”!

Al examinar la difusion del molinismo en el ambiente jesuitico del siglo XVI, se puede
concluir a la posibilidad de que Sambiasi conociera y aquiesciera a la doctrina de Luis de
Molina.’®* Escribe N. Abercrombie que una o dos décadas después de la publicacion de la obra
de Molina (Lisboa, 1588), Concordia liberi arbitrio cum gratiae donis, divina praescientia,
providentia, praedestinatione, et reprobatione, ad non nullos primae partis D. Thomae articulos,
esta ultima se habia vuelto la norma de los tratados sobre la gracia de los miembros de la
Compaiiia de Jesus.’” Sambiasi estudié entre los afios 1602 y 1610, afio de su salida a China,
por lo cual puede haber estudiado el Concordia.”® Luego, cabe mencionar la influencia que tuvo
Molina sobre el pensamiento del gran tedlogo jesuita Sudrez, en particular en cuanto a la doctrina
de la gracia. Ahora bien, dentro de los libros que Nicolas Trigault se traia de vuelta a China en

1619 se encontraban las obras de los tedlogos jesuitas, es decir de Pedro da Fonseca, Francisco

9 Lingyan lishao, p.75.

% 1bid., p.75.

O 1bid., p.76.

%92 Es sorprendente la rapida y extensa difusion de las obras jesuitas durante el siglo XVI 'y XVII. La reedicion de los
cursos de Coimbra es un ejemplo de ello.

% N. Abercrombie, en E. J. Fortman, The Theology of Man and Grace, p.268.

%% Las escuelas jesuitas ensefiaban a estudiantes de 11 a 20 afios aproximadamente. Pero cabe distinguir entre las
escuelas jesuitas para todo publico y las escuelas para la formacion de los miembros de la Compaiiia en las cuales se
impartia durante tres afios un curso de filosofia aristotélico-tomista. Véase, Ch. Lohr, “Les jésuites et I’aristotélisme
du XVle siécle”, p.80; P. F. Grendler, “The Universities of the Renaissance and Reformation”, pp.25-26.

142



Toledo, Benito Pereira y Francisco Suarez entre otros. El mismo Suérez publicé dos obras sobre
la gracia, la primera —De gratia-- en 1582-83, y la segunda --De Divina gratia-- en 1609, después
de que el Papa pusiera un fin, en 1607, a la disputa teologal De Auxiliis entre los dominicos y los

jesuitas.

La pregunta siguiente analiza el objeto primordial de la voluntad a saber el bien y consiste
precisamente en explicar “;por qué se dice que su objeto consiste primero en conocer el bien?””>"
Ya hemos abordado este problema. El bien es el motor de la voluntad. Se puede tratar del bien
verdadero o de la apariencia del bien. Hasta el optar por el suicidio puede verse como un bien
cuando la vida es tan triste que la muerte parece saludable. Los tres tipos de bienes que se
describieron en las paginas anteriores —l bien placentero, el bien conveniente y el bien justo—
todos son parte del sumo bien. Por lo mismo, no se desprecian las cosas terrenales. No obstante,
solamente al lograr Dios se logran la tranquilidad y felicidad perfecta. Lo anterior se explico al
afirmar que el hombre necesita la gracia y la providencia divinas para actuar bien. Sambiasi
también explica lo anterior mediante el grado de facilidad con el cual los diferentes objetos
pueden mover la voluntad del hombre. Aqui la facilidad es inversa a la cualidad. Mas facilmente
un objeto mueve a la voluntad menos bien posee en si. Los bienes relativos al placer y a la
conveniencia son los mas alejados del sumo bien. Poseen otras dos caracteristicas: la primera es
que se originan en el mismo objeto y no suponen mucha planeacion para lograrse.
Consiguientemente, los hombres que los buscan son los mas vulgares y mediocres. Por el
contrario, el tercer tipo de bien, el bien justo no se origina en los objetos sino en el intelecto y la
voluntad que respectivamente lo conocen y lo desean. Por lo mismo, es dificil de conseguir y

solamente un hombre de bien lo busca. Todo lo dicho también se explica por el hecho de que el

%5 Lingyan lishao, p.76.

143



anima del hombre es forma substancial del cuerpo, por lo cual también parte de sus objetos son
corporales. El alma racional es la parte del anima que no es corporal y es la que busca el bien
justo mientras que el alma sensitiva, que es corporal, pone al placer y la conveniencia como su
bien propio.”® Por ende, alcanzar a Dios supone aun mads, supone un “camino trascendente” y
una reflexion profunda mas alla del placer y la conveniencia. Lo anterior significa que a veces se

sufren todo tipo de penas y calamidades para lograr a Dios.”"’

Esos grados de valor que hemos encontrado en los objetos de la voluntad se repiten en la
calificacion del libre albedrio.’®™ Este Gltimo se realiza de manera perfecta cuando sus objetos
son iguales de perfectos. Al “ver claramente el sumo bien no se puede no amar”,>” escribe
Sambiasi. Lo anterior significa que la eleccion e inclinacion del libre albedrio absoluto hacia sus
objetos perfectos tiene algo de irresistible, como la flor de loto que gira hacia el sol porque le es
benéfico. Asimismo, se descubre que la verdadera libertad supone la necesidad. Se asevera en la
Suma teologica: “La necesidad natural no es contraria a la voluntad. Al contrario, es necesario
que, asi como el entendimiento asiente por necesidad a los primeros principios, asi también la
voluntad se adhiera al fin ultimo, que es la bienaventuranza; pues el fin, como dice el Filosofo, es
en el orden practico lo que son los principios en el orden especulativo™.’'® En otras palabras, se

puede decir que “somos duefios de nuestros propios actos en cuanto que podemos elegir esto o

aquello; mas, como dice el Filosofo, la eleccion no es del fin, sino ‘de las cosas conducentes al

2% 1bid., pp.78-79.

7 Ibid., p.80.

% Ibid., p.81.

% 1bid., p.80.

10 Suma teologica, 1 q.82 a.1, resp.: “Similter etiam nec necessitas naturalis repugnat voluntati. Quinimmo necesse
est quod, sicut intellectus ex necessitate inhaeret primis principiis, ita voluntas ex necessitate inhaereat ultimo fini,
qui est beatitudo: finis enim se habet in operativis sicut principium in speculativis”.

144



fin.” Por consiguiente, el deseo del ultimo fin no es de aquellos sobre los cuales tenemos

dominio”.>!!

Por ultimo, Sambiasi examina la pregunta siguiente: “;Por qué se dice que es majestuosa,
venerable y elevada, y que gobierna el interior y el exterior?”>'? Con esa pregunta, Sambiasi
aborda al problema de la excelencia de la voluntad y la compara con el intelecto. Al final del
capitulo sobre el entendimiento, Sambiasi habia definido el entendimiento como la facultad mas
importante del anima, su ojo espiritual y la facultad que guia a la voluntad sujeta al error por estar
orientada hacia lo deseable. Ese era la posicion doctrinal de Santo Tomas, la cual se ha descrito
como un intelectualismo. Por una parte, Sambiasi refuta la posible igualdad de las dos facultades
y por otra parte quiere establecer la venerabilidad de la voluntad. Son tres los principios que
Sambiasi explora para establecer esa nueva proposicion: (En qué consiste la venerabilidad de la
voluntad segun su practica, su acto y su inclinacion? Segun la practica, se postula que el amor es
comparable a la sabiduria. Segun el acto, la voluntad es autonoma y mueve a las demas cosas.
Por ultimo, la inclinacion de la voluntad es hacia el bien absoluto cuando la del intelecto es hacia
analizarlo. Lo anterior lleva Sambiasi a concluir a la venerabilidad de la voluntad. La voluntad es
la facultad que rige los sentidos internos y externos del hombre, y impulsa todos los movimientos.
Asimismo, su funcidn se asemeja a la de los angeles: ella rige el microcosmos mientras que los

angeles rigen el macrocosmos.

U 1bid., 1 q.82 a.1, ad.3: “Ad tertium dicendum quod sumus domini nostrorum actuum secundum quod possumus
hoc vel illud eligere. Electio autem non est de fine, sed ‘de his quae sunt ad finem’, ut dicitur in III Ethicorum. Unde
appetitus ultimi finis non est de his quorum domini sumus”.

12 Lingyan lishao, p.82.

145



Ahora bien, el jesuita afirma que “la voluntad es lo mas venerable”.”'? Parece surgir una
contradiccion entre las palabras de Sambiasi relativas al entendimiento y sus palabras actuales.
La contradiccion se puede levantar si se postula que “relativa y comparativamente, la voluntad es
a veces mas excelente que la inteligencia, a saber: cuando el objeto de la voluntad esta en una
realidad mas noble que el objeto del entendimiento”.”'* Para empezar tenemos que la practica de
la voluntad es el amor mientras que la practica del intelecto es la sabiduria. El valor que se les
atribuye respectivamente depende del objeto en el cual se encuentra el bien, si éste es superior al
alma o no. Es asi como “cuando la realidad en la que se encuentra el bien es mas noble que el
alma misma, en la que se encuentra el concepto de tal realidad, tenemos, por comparacion a esta
realidad, que la voluntad es mas noble que el entendimiento. [...] Por esto es preferible amar a
Dios que conocerle”.”” En cuanto al fin supremo que es la bienaventuranza o verdadera
delectacion, si bien el entendimiento lo conoce es la voluntad que lo realiza. En ese sentido,
desde la perspectiva de la causa eficiente, la voluntad es superior al entendimiento. Dicho en
otras palabras, “hay dos maneras de causar el movimiento. [...] la segunda, a modo de causa
eficiente: segiin mueve lo que altera a lo que es alterado, y lo que impulsa a lo que es impelido.
De esta manera mueve la voluntad al entendimiento y a todas las potencias del alma”.’'® Luego,
el objeto hacia el cual se inclina la voluntad es el bien absoluto mientras que el objeto del
entendimiento es la verdad o el bien en tanto verdad. Empero, el bien en tanto verdad es
solamente un aspecto o un principio del bien por lo cual el objeto del intelecto estd incluido en el

bien objeto de la voluntad que lo engloba. Asimismo:

3 Ibid., p.83.

1 Suma teoldgica, 1 q.82 a.3, resp.: “Secundum quid autem, et per comparationem ad alterum, voluntas invenitur
interdum altior intellectu; ex eo scilicet quod obiectum voluntatis in altiori re invenitur quam obiectum intellectus”.
1 Ibid., 1 q.82 a.3, resp.: “Quando igitur res in qua est bonum, est nobilior ipsa anima, in qua est ratio intellecta; per
comparationem ad talem rem, vluntas est altior intellectu. [...] Unde melior est amor Dei quam cognitio”.

318 1hid., 1 q.82 a.4, resp.: “Respondeo dicendum quod aliquid dicitur movere dupliciter. [...] Alio modo dicitur
aliquid movere per modus agentis; sicut alterans movet alteratum, et impellens movet impulsum. Et hoc modo
voluntas movet intellectum, et omnes animae vires”.

146



Si se considera la voluntad en razon de la universalidad de su objeto, que es el bien, y el
entendimiento en cuanto realidad o potencia concreta, entonces bajo la formalidad de bien
se contienen, como bienes particulares, tanto la inteligencia misma como su acto y su
objeto, que es la verdad, cada uno de los cuales es como un bien particular. Y, en este

sentido, la voluntad es superior al entendimiento y le puede mover.’'’

2. La semejanza del Anima a Dios (paginas 86 a 107)

La cuestion de la semejanza del anima a Dios es de suma importancia para la teologia ya que con
ésta se explica la capacidad espiritual del anima por ser imagen de Dios. Por semejanza se
entiende una “cierta unidad, pues lo uno en la cualidad causa la semejanza”.”'® Ahora bien, no
son iguales las nociones de “semejanza” e “imagen” como lo comprueba la afirmacion del
Génesis donde se lee: “Hagamos al hombre a nuestra imagen y semejanza”.’'’ Se distinguen
analdgicamente la semejanza de la imagen como el género de la especie. En efecto, “la semejanza
es algo esencial a la imagen, y ésta afiade algo al concepto de semejanza, a saber, el ser sacada de
otro, ya que se llama ‘imagen’ por hacerse imitando a otro. De ahi que un huevo, por mas que sea
semejante e igual a otro huevo, no es imagen del mismo, puesto que no procede de é1”.°%° La

. . . 21 .
imagen es entonces la semejanza de especie.””' Ahora bien:

*'7 Ibid., 1 q.82 a.4, resp.: “Si vero consideretur voluntas secundum communem rationem sui obieti, quod est bonum,
intellectus autem secundum quod est quacdam res et potentia specialis; sic sub communi ratione boni continetur,
velut quoddam speciale, et intellectus ipse, et ipsum intelligere, et obiectum eius, quod est verum, quorum quodlibet
est quoddam speciale bonum. Et secundum hoc voluntas est altior intellectu, et potest ipsum movere”.

M Ibid., 1 q.93 a.9, resp.: “Respondeo dicendum quod similitudo quaedam unitas est: unum enim in qualitate
similitudinem causat”.; Véase también las diversas acepciones de la semejanza en Suma teologica, 1 q.4 a.3, resp.

319 Génesis, 1, 26.

20 Suma teoldgica, 1 q.93 a.l, resp.: “Ex quo patet quod similitudo est de ratione imaginis, et quod imago aliquid
addit supra rationem similitudinis, scilicet quod sit ex alio expressum: ‘imago’ enim dicitur ex eo quod agitur ad
imitationem alterius. Unde ovum , quantumcumque sit alteri ovo simile et aequale , quia tamen non est expressum ex
illo, non dicitur imago eius”.

21 1bid., 1 .93 a.2, resp.

147



La semejanza especifica se toma de la Gltima diferencia. A Dios se asemejan las cosas, en
primer lugar, y de un modo muy comun, en cuanto que existen; en segundo lugar, en
cuanto que viven, y, finalmente, en cuanto que saben o entienden. Estas, en expresion de
San Agustin, ‘estan tan cerca de Dios por la semejanza, que entre las criaturas no hay
ninguna mas proxima’. Es, pues, evidente que soOlo las criaturas intelectuales son,

propiamente hablando, a imagen de Dios.’**

En la Suma teologica Santo Tomads insiste en esa diferencia especifica sosteniendo “que el
hombre fue hecho a imagen de Dios, no por razén del cuerpo, sino por razén de aquello en que
supera a los otros animales. [...] Ahora bien, el hombre supera a todos los animales porque tiene
razén y entendimiento, y asi es imagen de Dios por la razén y el entendimiento, que son
incorporeos”.’> Es precisamente la semejanza del anima a Dios lo que Sambiasi define a lo largo
de este capitulo distinguiendo entre la semejanza por razon de naturaleza, por razoén de forma y
por razdn de actos. Son ocho las caracteristicas que asemejan la naturaleza del anima a Dios, siete

las similitudes por la forma y diez las similitudes por los actos.

La primera semejanza por razon de naturaleza es que la naturaleza del anima, de manera
similar a la de Dios, no se puede satisfacer o llenar mediante cosas inferiores. Asimismo, que la
esencia de Dios sea en si completa significa que no requiere otra cosa para llenarse o realizarse.

En cuanto al 4nima, es substancia autosuficiente por lo cual tampoco requiere de otra cosa para

22 Ibid., 1 q.93 a.2, resp.: “Manifestum est autem quod similitudo speciei attenditur secundum ultimam differentiam.
Assimilantur autem aliqua Deo, primo quidem, et maxime communiter, inquantum sunt; secundo vero, inquantum
vivunt; tertio vero, inquantum sapiunt vel intelligunt. Quae, ut Agustinus dicit, ‘ita sunt Deo similitudine proxima, ut
in creaturis nihil sit propinquius’. Sic ergo patet quod solae loquendo, sunt ad imaginem Dei”.

B 1bid., 1 q-3 a.1, ad 2: “Ad secundum dicendum quod homo dicitur esse ad imaginem Dei, non secundum corpus,
sed secundum id quo homo excellit alia animalia. [...] Excellit autem homo omnia animalia quantum ad rationem et
intellectum. Unde secundum intellectum et rationem, quae sunt incorporea, homo est ad imaginem dei”.

148



realizar su plenitud. La integridad de la esencia de Dios resulta de su perfeccion. La perfeccion,
en efecto, es absoluta, es decir que no acepta grados. Por lo mismo, Sambiasi puede decir de la
naturaleza de Dios que “es irrelevante que otra cosa la llene”.”** En otras palabras, la perfeccion
resulta de la esencia del ser es decir que resulta de una causa intrinseca. En ese sentido, la
naturaleza del hombre incluye la perfeccién de racionalidad la cual “no padece dafios”,*
entiéndase no acepta grados. Asimismo, el anima del hombre puede ser causa de las cosas pero
las cosas no la afectan. Cabe subrayar, sin embargo, que la perfeccion del anima es consecuencia

de su participacion a Dios en cuanto Este es su causa, y por lo tanto, el anima no es igual a Dios

sino que solamente Le es semejante.

La segunda semejanza segun la naturaleza del 4nima a Dios se debe a la simplicidad
absoluta de ambos. Por simplicidad se entiende que Dios no estid compuesto,”*® es decir que no
tiene ni materia ni forma y que su naturaleza es absolutamente simple™*’: es decir no tiene partes.
El 4nima del hombre es similar a Dios en esas caracteristicas pero difiere de El por el hecho de
que es union de lo particular con lo general, unién que no compete a Dios.”*® Por “general” se
entiende la espiritualidad del hombre mientras que la diferencia especifica reside en el hecho de
que el hombre tenga un 4nima.”*® Asimismo, dentro del género de los seres espirituales --lo que

incluye a los angeles--, el hombre se diferencia por su anima.

> Lingyan lishao, p.87.

2 Ibid., p.87.

526 Suma teologica, 1 q.3 a.2, sed contra.
527 Ibid., 1 q.3 a.7, resp.

2 Ibid., 1 q.3 a.5.

5 Lingyan lishao, p.88.

149



Las tercera y cuarta semejanzas por razon de naturaleza examinan dos aspectos de la
espiritualidad: la espiritualidad en el sentido antitético del compuesto materia y forma>° (shen, 8
y la espiritualidad en cuanto relativa a la inteligencia (ling, 2. En la Suma teolégica, Santo
Tomas dedica un articulo entero a demostrar que en Dios no hay composicion de forma y materia.
Asimismo, leemos: “Todo compuesto de materia y forma es cuerpo, pues la cantidad dimensiva
es el primer accidente de la materia. Pero, segin hemos demostrado, Dios no es cuerpo. Luego no
estd compuesto de materia y forma”.”>' De igual modo, en un momento ulterior de la Suma
teologica, el Aquinate, al definir el alma como acto del cuerpo, también excluye el hecho de que
el 4nima sea cuerpo.”” En ese primer sentido se puede aseverar que el 4nima, al igual que Dios,
es pura espiritualidad. En cuanto al conocimiento que Dios posee de las cosas y evento distintos
de El, podemos postular su necesidad ya que Dios es la primera causa eficiente de todos ellos.>
Es menester agregar que este conocimiento no es discursivo como lo es el conocimiento humano

y, por lo mismo, Dios no ve de la misma manera que ve el ojo humano. En este sentido se

entiende que:

En la ciencia de Dios no hay discurso alguno, y vamos a ponerlo en claro. En nuestra
ciencia hay dos géneros de discursos. El primero se reduce a una mera sucesion, como
ocurre cuando, entendida una cosa, pasamos a entender otra. El segundo ejerce causalidad,
pues por los principios conocemos las consecuencias. El primero no puede corresponderle
a Dios, porque incluso muchas cosas que nosotros conocemos sucesivamente cuando

consideramos cada una en particular, las entendemos a la vez cuando las vemos en un

>3 Suma teolégica, 1 q.75 a.5.

31 Ibid., 1 q.3 a2, sed contra: “Sed contra, omne compositum ex materia et forma est corpus: quantitas enim
dimensiva est quae primo inhaeret materiae. Sed Deus non est corpus, ut ostentum est. Ergo Deus non est compositus
ex materia et forma”.

32 Ibid., 1 q.75 a.1, resp.

3 Ibid., 1 q.14 a.5, resp.

150



mismo objeto; por ejemplo, cuando entendemos las partes en el todo vemos diversas
imagenes en un espejo. Pues si, como hemos dicho, Dios ve todas las cosas en uno, que es
El, siguese que las ve simultineamente y no sucesivamente. — Tampoco puede
corresponder a Dios el segundo género de discurso. En primer lugar, porque el segundo
presupone el primero, pues el que pasa de los principios a las conclusiones es porque no
ve ambas cosas a la vez. En segundo lugar, porque el discurso va de lo conocido a lo
desconocido, por donde se ve que conocido ya lo primero, o los principios, se ignora
todavia lo segundo, o sea las consecuencias, y, por tanto, que lo segundo no se conoce en
lo primero, sino por lo primero; y precisamente cuando, por reduccion de las
consecuencias a los principios, se conoce lo segundo en lo primero, termina el discurso.
Por consiguiente, como Dios ve los efectos en si mismo como en causa, su conocimiento

. . 4
no es discursivo.™

El conocimiento propio del &nima humana es algo similar al de Dios ya que tampoco ella
estd subordinada al ojo fisico porque su conocimiento es “inmaterial, universal y necesario”.>

No obstante, como ya se ha explicado, en razon de la esencia del &nima que es “entelequia de un

cuerpo animado” el conocimiento propio de ésta es discursivo y no intuitivo.

34 Ibid., 1 q.14 a.7, resp.: “Respondeo dicendum quod in scientia divina nullus est discursus. Quod sic patet. In
scientia enim nostra duplex est discursus. Unus secundumm successionem tantum: sicut cum, postquam intelligimus
aliquid in actu, convertimus nos ad intelligendum aliud. Alius discursus est secundum causalitatem: sicut cum per
principia pervenimus in cognitionem conclusionum. Primus autem discursus Deo convenire non potest. Multa enim,
quae successive intelligimus si unumquodque eorum in seipso consideretur, omnia simul intelligimus si in aliquo uno
ea intelligamus: puta si partes intelligamus in toto, vel si diversas res videamus in speculo. Deus autem omnia videt
in uno, quod est ipse, ut habitum est. Unde simul, et non successive omnia videt. — Similiter etiam et secundus
discursus Deo competere non potest. Primo quidem, quia secundus discursus praesupponitprimum: procedentes enim
a principiis ad conclusiones, non simul utrumque considerant. Deinde, quia discursus talis est procedentis de noto ad
inotum. Unde manifestum est quod, quando cognoscitur primum, adhuc agnoratur secundum. Et sic secundum non
cognoscitur in primo, sed ex primo. Terminus vero discursus est, quando secundum videtur in primo, resolutis
effectibus in causas: et tunc cessat discursus. Unde, cum Deus effectus suos in seipso videat sicut in causa, eius
cognitio est discursiva”.

35 Ibid., 1 q.84 a.1, resp.

151



El segundo tipo de espiritualidad que hace que el anima sea semejante a Dios es la
inteligencia. Sambiasi define esta cuarta semejanza como “espiritualidad maxima, racionalidad

maxima >° y justicia maxima”.>*’ Se lee en la Suma teoldgica lo siguiente al respecto:

Puesto que el objeto de la voluntad es el bien conocido, no es posible que Dios quiera sino
lo contenido en la razon o idea de su sabiduria, que es precisamente lo que equivale a su
ley de justicia y la que hace justa y recta su voluntad. Por consiguiente, lo que Dios hace
segin su voluntad, es justo y recto, por la misma razéon que es justo lo que nosotros
hacemos segun ley, con la diferencia que nosotros obedecemos la ley de un superior, y

Dios, en cambio, es ley para si mismo.’*®

Estas virtudes de justicia, racionalidad y rectitud son propias del anima pero no pertenecen a los

animales sin sentido.

La semejanza siguiente se refiere a la unidad de Dios tanto en el mundo supralunar como
en el mundo sublunar. Son tres las maneras de demostrar la unidad de Dios; por simplicidad, por
infinita perfeccion y por la unidad del mundo.” La tercera via de demostracién es la que més
nos concierne aqui pues permite explicitar la multiplicidad de operaciones en el mundo por un

principio Unico, principio que vale para el anima. En efecto:

36 Ibid., 1 q.93 a.2, sed contra: “En el hombre sobresale el que Dios lo hace a su imagen, al darle una mente
intelectual, por la que es superior a los animales”. (“Hoc excellit in homine, quia Deus ad imaginem suam hominem
facit, propter hoc quod decit ei mentem intellectualem, qua praestat pecoribus™.)

37 Lingyan lishao, p.89.

3% Suma teolégica, 1 .21 a.1, ad 2: “Ad secundum dicendum quod, cum bonum intellectum sit obiectum voluntatis,
impossibile est Deum velle nisi quod ratio suae sapientiae habet. Quae quidem est sicut lex iustitiae, secundum quam
eius voluntas recta et iusta est. Unde quod secundum suam voluntatem facit, iuste facit: sicut et nos quod secundum
legem facimus, iuste facimus. Sed nos quidem secudum legem alicuius superioris: Deus autem sibi ipsi est lex”.

39 Ibid., 1 q.11 a.3, resp.

152



Vemos que todas las cosas existentes estan ordenadas entre si, ya que unas sirven a otras.
Pero cosas tan diversas no se coordinarian en un solo plan si algo que sea uno no las
ordenase, pues en toda multitud, mejor impone el orden uno que muchos, ya que uno es de
suyo causa de la unidad, y muchos no causan la unidad mas que accidentalmente, esto es,
en cuanto de alguna manera son uno. Por tanto, como lo que ocupa el primer lugar ha de
ser lo mas perfecto en cuanto tal y no accidentalmente, lo primero que somete todas las

. . , . . 4
cosas al mismo orden necesariamente ha de ser uno y tinico, y esto es Dios.”*

Este principio de la unidad de Dios se encuentra en el anima. En efecto, hemos visto que
una misma realidad tiene un solo ser substancial, pero sus operaciones pueden ser multiples. Por

;. . 1. . 41
eso es Unica la esencia del alma, pero multiples sus potencias”.’

La sexta semejanza de Dios y del anima atafie a la inmortalidad y a la eternidad,’**

0 sea
en las palabras de Sambiasi, a la idea segliin la cual “Dios originalmente no puede morir y no
tiene fin” y asi del anima. >* La inmortalidad de Dios, asi como la del anima, no ponen mayor
problema. Perteneciendo a la esencia de Dios su absoluta perfeccion no puede morir. En cuanto al
anima, su inmortalidad proviene de su inmaterialidad.”* Es volteando hacia el concepto de

eternidad que hallamos una dificultad. En efecto, si bien se puede decir con rigor de Dios que es

eterno en la medida que no tiene principio ni fin, no es cierto del anima que tiene un inicio.

0 Ibid., 1 q.11 a.3, resp.: “Tertio, ab unitate mundi. Omnia enim quae sunt, inveniuntur esse ordinata ad invicem,
dum quaedam quisbudam deserviunt. Quae autem diversa sunt, in unum ordinem non convenirent, nisi ab aliquo uno
ordinarentur. Melius enim multa reducuntur in unum ordine per unum, quam per multa: quia per se unius unum est
causa, et multa non sunt causa unius nisi per accidens, inquantum scilicet sunt aliquo modo unum. Cum igitur illud
quod est primum, sit perfectissimum et per se, non per accidens, oportet quod primum reducens omnia in unum
tantum. Et hoc est Deus”.

1 Ibid., 1 q.77 a.2, ad 3: “Ad tertium dicendum quod unius rei est unum esse substantiale, sed possunt esse
operaciones plures. Et ideo est una essentia animae, sed potentiae plures”.

2 1bid., 1 q.10 a.1-6.

543 Lingyan lishao, p.90.

3 Suma teolégica, 1 q.75 a.6.

153



Escribe Sambiasi al respecto: “La sexta {semejanza segun} la naturaleza es que Dios
originalmente no puede morir y no tiene fin. El anima del hombre también no puede morir y no
tiene fin. Por lo tanto, {el &nima} es semejante a Dios. La diferencia es que Dios no tiene inicio y
que el 4nima tiene inicio. Se inicia en Dios”.”* Lo anterior se explica por la diferencia que existe
entre la eternidad, el evo y el tiempo. “La eternidad no tiene principio ni fin; el evo tiene

principio, pero no fin, y el tiempo tiene principio y fin”.>*

Siguiendo el comentario de Sambiasi, nos incumbe ahora examinar la séptima semejanza
segun la naturaleza del 4nima a Dios. Sambiasi afirma en este momento del comentario que
“Dios esta en la substancia, esta en la potencia y esta en lo visible: no hay lugar donde no esté”.
Se asevera en la Suma teologica que “Dios esta en todos los seres por potencia, porque todo esta
sometido a su poder. Estd por presencia, porque todo esta patente y como desnudo a sus ojos.

, . , 4
Esta por esencia, porque actia en todos como causa de su ser”.”"’

La omnipresencia e ubicuidad de Dios se acompafian de su virtud de ser causa eficiente.

Es asi como la octava semejanza segun la naturaleza del anima a Dios es relativa a la causa de las

actividades y méritos de aquella. Por eso “hay que decir que en Dios se hallan las perfecciones de

todos los seres, y se llama universalmente perfecto porque no le faltan ni una sola de cuantas se
» 548

encuentran en cualquier género”. Se concluye de lo anterior que todos los méritos y

actividades estan en Dios. A Dios nada le viene de manera externa. Se puede comprobar del

> Lingyan lishao, p.90.

46 Suma teolbgica, 1 q.10 a.5, resp.: “Aeternitas principio et fine caret; aevum habet principium, sed non finem;
tempus autem habet principium et finem”.

7 Ibid., 1 q.8 a.3, resp.: “Sic ergo est in omnibus per potentiam, inquantum omnia eius potestati subduntur. Est per
praesentiam in omnibus, inquantum omnia nuda sunt et aperta oculis eius. Est in omnibus per essentiam, inquantum
adest omnibus ut causa essendi”.

8 Ibid., 1 q.4 a.2, resp.: “Respondeo dicendum quod in Deo sunt perfectiones omnium rerum. Unde et dicitur
univeraliter perfectus: quia non deest ei aliqua nobilitas quae inveniatur in aliquo genere”.

154



anima que tampoco le proviene algo de manera externa ya que sus funciones mas elevadas tales
como entender, apetecer y recordar no dependen de la union del anima con el cuerpo. Sambiasi
asevera al respecto: “Los méritos y actividades del intelecto, de la voluntad y de la memoria no
provienen del cuerpo original. {En efecto}, después de separarse del cuerpo original todavia
pueden entender, apetecer y recordar, como {cuando estaban} en el cuerpo y tiempo originales.
Por lo tanto, su substancia y sus actividades no provienen de una cosa externa®*’ y {el anima} es

semejante a Dios”.>’

Ahora, Sambiasi empieza a analizar las similitudes entre Dios y el &nima bajo la razén de
la forma. Por “forma” se entiende lo relativo al alma intelectiva y a dos de sus operaciones

inmanentes: entender y amar.

La explicacién de la primera semejanza segun la forma es larga y recurre a varios
argumentos. Comienza Sambiasi por el argumento que afirma la similitud de las operaciones
intelectivas de Dios y del anima. En efecto, “la naturaleza original de Dios es entendimiento
eterno de si mismo y eternos amar y regocijo de si. El anima del hombre, como imita la
naturaleza de Dios, entonces puede dirigirse hacia Dios y puede entender Dios, puede amar y
regocijarse de Dios y se apoya sobre su Gracia para entenderlo y amarlo aunque todavia no lo
pueda entender y amar completamente”.”' Dejando a un lado el problema de la gracia que se

tratara con el examen de la segunda semejanza, vemos que el &nima humana tiene la capacidad de

lograr entender y amar a Dios. Empero, “lo més cognoscible en si deja de ser cognoscible para

¥ Es decir que no provienen del cuerpo.
550 Lingyan lishao, p.91.
S Ibid., p.91.

155



algin entendimiento, debido a que sobrepase el alcance de su poder intelectual”.”>* Debemos
comprender en qué medida y sentido el &nima logra entender y amar a Dios. La demostracion se
hace por reductio ad absurdum, mostrando que es falsa la proposicion que alega, basdndose en lo

99553

anterior, que “ningin entendimiento creado puede ver la esencia divina porque implicaria

consecuencias falsas. En efecto:

Esta opinion no es aceptable, porque como la suprema felicidad del hombre consiste en la
mas elevada de sus operaciones, que es la del entendimiento, si éste no puede ver nunca la
esencia divina, se sigue o que el hombre jamds alcanzaria su felicidad o que ésta consiste
en algo distinto de Dios, cosa opuesta a la fe, porque la felicidad tltima de la criatura
racional esta en lo que es principio de su ser, ya que en tanto es perfecta una cosa en
cuanto se une con su principio. —Pero es que, ademas, se opone a la razon, porque, cuando
el hombre ve un efecto, experimenta deseo natural de conocer su causa, y de aqui nace la
admiracién humana, de donde sigue que, si el entendimiento de la criatura racional no
lograse alcanzar la causa primera de las cosas, quedaria defraudado un deseo natural. Por

.. . . .. 4
consiguiente se ha de reconocer que los bienaventurados ven la esencia divina.”

Lo anterior es muy importante ya que es por razén de su entendimiento que el hombre es a

imagen de Dios. Asimismo, “aunque en todas las criaturas hay alguna semejanza de Dios, s6lo en

%32 Suma teoldgica, 1 q.12 a.1, resp.: “Sed quod est maxime cognocibile in se, alicui intellectui cognocibile non est,
propter excessum intelligibilis supra intellectum”.

>3 Ibid., 1 .12 a.1, resp.: “Quod nullus intellectus creatus essentiam Dei videre potest”.

34 Ibid., 1 q.12 a.1, resp.: “Sed hoc inconvenienter dicitur. Cum enim ultima hominis beatitudo in altissima eius
operatione consistat, quae est operatio intellectus, si nunquam essentiam Dei videre potest intellectus creatus, vel
nunquam beatitudinem obtinebit, vel in alio eius beatitudo consistet quam in Deo. Quod est alienum a fide. In ipso
enim est ultima perfectio rationalis creaturae, quod est ei principium essendi: intantum enim unumquodque
perfectum est, inquantum ad suum principium attingit. —Similiter etiam est praeter rationem. Inest enim homini
naturale desiderium cognoscendi causam, cum intuetur effectum; et ex hoc admiratio in hominibus consurgit. Si
igiturintellectus rationalis creaturae pertingere non possit ad primam causam rerum, remanebit inane desiderium
naturae. Unde simpliciter concedendum est quod beati Dei essentiam videant”.

156



la criatura racional se encuentra la semejanza de Dios como imagen, y en las deméas se encuentra
solo como vestigio. Pero, la criatura racional es superior a las otras por el entendimiento o mente.

De ahi que ni en ella se encuentra la imagen de Dios sino en cuanto a la mente”.>>

Ahora bien, si el &nima se asemeja a Dios y tiende a lograrlo por su amor y entendimiento,
es, de igual manera, similar a Dios en su esencia, ya que en si reproduce, aunque de manera muy
imperfecta, la esencia trinitaria de Dios. Asegura Sambiasi, “aunque Dios sea una naturaleza, en
realidad estd el Padre, el Hijo y el Espiritu Santo, es decir la trinidad. El anima del hombre
aunque sea una, en realidad tiene tres sentidos, la memoria, el entendimiento y la voluntad”. 536
Es asi como, “el ser a imagen de Dios por la imitacion de la naturaleza divina no excluye el serlo
segun la representacion de las tres personas, antes bien lo uno se sigue de lo otro.—Asi, pues,
debe decirse que en el hombre se da la imagen de Dios en cuanto a la naturaleza divina y en
cuanto a la trinidad de personas, ya que en el mismo Dios existe una naturaleza en tres
personas”.”>’ Sambiasi agrega a esta explicacion otra en términos de filiacién o de procesion: “El
Hijo de Dios nace del Padre. El Espiritu Santo de Dios entonces proviene del Padre y del Hijo. El
intelecto del anima proviene de la memoria. La voluntad del 4nima, entonces proviene de la

» 558

memoria y del intelecto”.”" Quizas tal explicacion permite refutar las opiniones que aseveran

que en el hombre sélo se da la imagen del Hijo.”> Pero, al mismo tiempo, esta proposicion da

> Ibid., 1 q.93 a.6, resp.: “Respondeo dicendum quod, cum in omnibus creaturis sit aliqualis Dei similitudo, in solo
creatura rationali invenitur similitudo Dei per modum imaginis: in aliis autem creaturis per modum vestigii. Id autem
in quo creatura rationalis excedit alias creaturas, est intellectus sive mens. Unde relinquitur quod nec in ipsa rationali
creatura invenitur Dei imago, nisi secundum mentem”.

> Lingyan lishao, p.92.

7 Suma teolégica, 1 q.93 a.5, resp.: “Unde esse ad imaginem Dei secundum imitationem divinae naturae, non
excludit hoc quod est esse ad imaginem Dei secundum repraesentationem trium Personarum; sed magis unum ad
alterum sequitur. —Sic igitur dicendum est in homine esse imaginem Dei et quantum ad naturam divinam, et quantum
ad Trinitatem Personarum: nam et in ipso Deo in tribus Personis una existit natura”.

538 Lingyan lishao, p.92.

5% Véase, Suma teologica, 1 q.93 a.5, ad 4; San Agustin, De Trinidad, XI1, cap.6.

157



cuenta de la imitacién que se realiza en el alma intelectiva de las procesiones que en Dios

distinguen a las personas.

Por ultimo, Sambiasi parece confirmar sus aseveraciones anteriores mediante la autoridad
de San Agustin. Leemos en efecto en el Lingyan lishao que: “Agustin en sus Soliloquios pregunto
Jpor qué se considera al anima la imagen de Dios? Contestd que es porque puede recordar a Dios,
puede entender a Dios y puede amar a Dios. Por lo tanto es la imagen de Dios”.”*® Empero, la
proposicion de San Agustin es mas compleja ya que le agrega al argumento anterior que el anima
es la imagen de Dios por tres razones: conforme a su naturaleza, conforme a su gracia y conforme
a su gloria.”®' En realidad, encontramos en esta altima afirmacion un resumen de toda la primera
semejanza que Sambiasi se dedica a explicar. La Suma teologica no puede ser mas clara en

cuanto a lo anterior. Asimismo:

Puesto que el hombre se dice ser a imagen de Dios por su naturaleza intelectual, lo es
principalmente en cuanto que la naturaleza intelectual puede imitarle del modo mas
perfecto posible. Y le imita de un modo perfecto, en cuanto que Dios se conoce y se ama a
si mismo. De ahi que la imagen de Dios en el hombre puede considerarse de tres modos.
Primero, en cuanto que el hombre posee una aptitud natural para conocer y amar a Dios,
aptitud que consiste en la naturaleza de la mente, y es comun a todos los hombres. En
segundo lugar, en cuanto que el hombre conoce y ama actual o habitualmente a Dios, pero
de un modo imperfecto, y ésta es la imagen procedente de la conformidad por la gracia.

Finalmente, en cuanto que el hombre conoce actualmente a Dios de un modo perfecto, y

> Lingyan lishao, pp.92-93. San Agustin, Soliloquios, 1, 1.4, BAC, vol. 1.
1 Ibid., p.93.

158



es la imagen que resulta de la semejanza de la gloria. [...] La primera se da en todos los
hombres; la segunda, so6lo en los justos, y la tercera, exclusivamente en los

bienaventurados.>®?

El texto de Sambiasi sigue al pie de la letra el de Santo Tomas. Leemos: “La conformidad
a su naturaleza consiste en que la naturaleza original del &nima puede entender y puede amar a
Dios. Esto es la naturaleza de poder entender y de poder amar. Todos los hombres lo tienen.
Entonces todos poseen la imagen de Dios. La conformidad a su Gracia es que los hombres poseen
la Gracia. Luego pueden entender actualmente y amar actualmente a Dios. Solamente que estas
operaciones del entendimiento y del amor actual todavia no estan completas. Sélo la virtud lo es.
Asimismo todos poseen la imagen de Dios. La conformidad a la gloria es que todos obtienen la
santidad de la verdadera delectacion y se apoyan en la luz de la gloria”.’®® Lo anterior también
ensefia una semejanza del alma racional del hombre a Dios cada vez mas profunda. En la nota
sobre la gloria,”® Sambiasi vuelve a enunciar un principio ya mencionado, el que solo los

bienaventurados pueden ver a Dios, visioén que consiste en la delectacion suprema.’®

362 Aqui podemos medir otra vez la cercania del pensamiento de Sambiasi al de Santo Tomés. El misionero parece
recitar de memoria pasajes enteros de la Suma teolégica, 1o que no debe sorprender ya que la memorizacion era el
método de aprendisaje de esta época. Lo explicd Sambiasi mismo en el cuerpo de su comentario: (Lingyan lishao,
p.41). Suma teologica, 1 q.93 a.4, resp.: “Respondeo dicendum quod, cum homo secundum intellectualem naturam
ad imaginem Dei esse dicatur, secundum hoc est maxime ad imaginem Dei, secundum quod intellectualis natura
Deum maxime imitari potest. Imitatur autem intellectualis natura maxime Deum quantum ad hoc, quod Deus
seipsum intelligit et amat. Unde imago Dei tripliciter potest considerari in homine. Uno quidem modo, secundum
quod homo habet aptitudinem naturalem ad intelligendum et amandum Deum: et haec aptitudo consistit in ipsa
natura mentis, quae est communis omnibus hominibus. Alio modo, secundum quod homo actu vel habitu Deum
cognoscit et amat, sed tamen imperfecte: et haec est imago per conformitatem gratiae. Tertio modo, secundum quod
homo Deum actu cognoscit et amat perfecte: et sic attenditur imago secundum similitudinem gloriae. [...] Prima ergo
imago invenitur in omnibus hominibus; secunda in iustis tantum; tertia vero solum in beatis”.

363 Lingyan lishao, pp.93-94.

364 Ibid., p.94.

365 Suma teoldgica, 1 q.12 a.6, resp.

159



La segunda semejanza segun la forma consiste en que la gracia es causa eficiente de la
similitud del alma racional a Dios ya que provoca un cambio en las actividades del intelecto y de
la voluntad.’®® Cabe recordar que la causa misma de la gracia es Dios. Luego, la gracia funge
como causa eficiente de los actos del anima. Ahora bien, el cambio en las actividades del
intelecto y de la voluntad no resulta de una intencidén razonada sino de un amor que se encuentra

en el 4nima como un don otorgado.’®’

La tercera semejanza segun la forma es que tanto Dios como el anima animan a las cosas
de manera intencional como si fueran machinas. En otras palabras son principios del movimiento.
Como ya hemos visto, la doctrina aristotélica del alma como entelequia de un cuerpo animado
define al alma como principio del cuerpo. Esa es la idea que Sambiasi tiene en este parrafo. No
obstante, cabe resaltar aqui el uso de la palabra “maquina”. La idea de la machina como modelo
del cuerpo fue muy debatida en el siglo XVII y en particular por Descartes.”®® Uno de los
problemas que yace en esta idea consiste en la relacion del alma al cuerpo ya que en el modelo

del animal-maquina no se sienten ninguna sensacion ni estado afectivo.’®

La cuarta semejanza segun la forma examina el hecho de que Dios y el 4nima poseen en si
la imagen de todas las cosas.””® En cuanto a Dios, sabemos que su conocimiento se extiende a si
mismo y a todas las cosas fuera de El y no es mas que el resultado de su omnisciencia. Ahora

bien, en el comentario se afirma que Dios posee la idea de todas las cosas. Sambiasi utiliza aqui

% Ibid., 1 q.12 a2 y a.13.

>67 Sambiasi ya discuti este problema en la pagina 15 del comentario.

5% Para conocer el pensamiento de Descartes sobre la machina y el automata, véase Descartes, Traité de [’homme, XI,
en Oeuvre de Descartes, ed. Adam-Tannery, Paris, Vrin, 1975-; Discours de la méthode, V parte, en Oeuvre de
Descartes, ed. Adam-Tannery, Paris, Vrin, 1975-; M. Guéroult, Descartes selon [’ordre des raisons, Paris, Aubier-
Montaigne, 1953, tomo II, pp.177-181; G. Rodis-Lewis, L ‘oeuvre de Descartes, Paris, Vrin, 1971.

5% A. Lalande, Vocabulaire technique et critique de la philosophie, articulo “Machine”.

70 Lingyan lishao, p.95.

160



por primera vez la palabra transliterada de “yideya” (E{Fni) para referirse a una nueva nocion

que cabe explicitar. El Aquinate define la idea como una “palabra griega, [que] significa lo
mismo que la latina forma, y de aqui que por idea entendamos la forma de una cosa existente
fuera de ella. La forma de un ser que existe fuera de ¢l puede tener dos objetos: o bien servir de
ejemplo o modelo de aquello de que es forma, o ser principio de su conocimiento, y asi es como
la forma de lo cognoscible esta en el que conoce”.””" Luego, “las ideas son las razones existentes
en la mente divina. Pues en Dios estan las razones propias de todos los seres que conoce. Luego
tiene ideas de todos ellos”.>™ Asi bien, el 4nima se asemeja a Dios en que, por el mismo proceso
cognoscitivo que es el suyo, siente las cosas por los sentidos externos y las entiende por el
entendimiento, y entonces, “las cosas que entiende el 4nima son las imagenes de las cosas, [y
» 573

éstas] residen completamente en la mente”.”"” No cabe extendernos sobre el proceso cognoscitivo

del alma racional ya que Sambiasi lo explicé con muchos detalles al tratar del entendimiento.

La quinta semejanza segun la forma es que una cosa se asemeja a lo que ama. Y como el

anima ama a Dios es semejante a é1.°7*

La sexta semejanza segun la forma es que tanto Dios como el d&nima estan en cada parte
de su objeto (el mundo y el cuerpo) pero ni el mundo ni el cuerpo pueden encerrar
respectivamente a Dios y al 4anima. Lo anterior se explica por el hecho de que los actos de Dios y

del anima rebasan su existencia material.

S Suma teolbgica, 1 q.15 a.1, resp.: “Idea enim graece, latine forma dicitur: unde per ideas intelliguntur formae
aliatum rerum, praeter ipsas res existentes. Forma autem alicuius rei praeter ipsam existens, ad duo esse potest; vel ut
sit exemplar eius cuius dicitur forma: vel ut sit principium cognitionis ipsius, secundum quod formae cognoscibilium
dicuntur esse in cognoscente”.

372 Ibid., 1 q.15 a.3, sed contra: “Ideae sunt rationes in mente divina existentes. Sed omnium quae cognoscit, Deus
habet proprias rationes. Ergo omnium quae cognoscit, habet ideam”.

573 Lingyan lishao, p.96.

™ Suma teolégica, 1 q.20 a.1.

161



La séptima semejanza segin la forma es que Dios y el 4&nima se hallan en cada parte de
sus objetos.””> Empero, si bien puede ser que el objeto sea de algiin modo corrompido, tanto Dios
como el dnima no tienen en si nada de corrupcién: no son causa de la corrupcion. Lo anterior se
debe a que la corrupcion y el mal son una privacion de ser. Ahora bien, Dios no puede ser
privacion de ser’’® ya que Dios es el principio de todas las cosas.””’ El 4nima se asemeja en eso a
Dios ya que siendo acto del cuerpo no le puede faltar el ser y por lo mismo no puede ser

corrompida.

Queda subrayar lo sorprendente que es el hecho de que Francesco Sambiasi, en toda esta
seccion, parezca estar repitiéndose. Lo anterior dejard de sorprender si se entiende cual es el
objetivo del autor. Brevemente podemos describir el objeto de la seccion preguntandonos ;coémo
el entendimiento humano puede tener un conocimiento de Dios? La idea de un conocimiento
humano de Dios contiene en si una contradiccion ya que la trascendencia divina implica la
inefabilidad mientras que el conocimiento limitado del ser humano implica, por otro lado, la
negacion de la trascendencia divina. No obstante, si bien Dios es trascendencia absoluta, no le
falta al entendimiento la capacidad de entenderle. Sambiasi analiza entonces los diversos puntos
mediante los cuales el entendimiento entiende a Dios en razon de su similitud a El, aunque esa

similitud sea muy imperfecta.

Pasamos ahora al examen de las semejanzas segun el acto. Son diez las caracteristicas de
los actos por las cuales el anima se parece a Dios. En primer lugar, cabe destacar que tanto Dios

como el anima son el comienzo u origen de los actos. Asimismo, “el primer ser (Dios), por

575 Lingyan lishao, p.97.
>76 Suma teolégica, 1-2 q.18 a.1, resp.
" Ibid., 1 .90 a.1.

162



necesidad, ha de estar en acto y de ningin modo en potencia”.’”® Por su cuenta, el 4nima es el
comienzo u origen de todos los actos de los sentidos del cuerpo humano. Ahora bien, el impulso
que inicia el acto del &nima puede tener dos tipos de causas, unas naturales y otras en razén de un
beneficio. Los actos naturales son los que siguen la naturaleza intrinseca de las cosas. En si no
son ni buenos, ni malos, no se les puede atribuir un valor moral. Este valor moral de los actos se
origina en la intencioén de actuar del 4&nima, es decir en el beneficio que el anima quiere obtener
por medio del acto. Sambiasi describe lo anterior de la manera siguiente: “El acto en razon de
beneficio se relaciona con la intencion del hombre. Por lo tanto, la bondad o la maldad, el mérito
o la culpa, lo valeroso o lo reprimible, lo recompensable o lo castigable {muestran que} la

intencion de beneficio tiene dos aspectos™.””

La segunda semejanza segun el acto estudia a Dios y al anima como fin de todas las cosas.
Que Dios sea fin de todas las cosas resulta del hecho de que todas las cosas apetecen su
perfeccion propia pero la perfeccion de las cosas se debe a su principio que es Dios. En cuanto al
anima, ésta no so6lo es el fin del cuerpo encarnado sino también de todas las cosas del mundo
terrenal.”® Lo anterior significa que tanto el cuerpo como las cosas terrenales no encuentran su
realizacion sino gracias al anima que es su principio. Reiterando el ejemplo de la maquina,
Sambiasi ilustra esta idea. La maquina no funciona sin que la accione el artesano, lo que quiere
decir que la maquina es para el artesano. Por otro lado, las cosas terrenales le sirven al hombre
como medios: es asi como los granos lo nutren, la madera lo protege de las intemperies, etc...

Vemos entonces que las cosas naturales, después de ser transformadas por el talento del hombre,

8 Ibid., 1 q.3 a.1, resp.: “Quia necesse est id quod est primum ens, esse in actu, et nullo modo in potencia”.
579 Lingyan lishao, p.98.
% 1bid., p.99.

163



se adecuan a sus necesidades. Asimismo, viendo a la cadena de los seres como piramide, el &nima

es a la vez principio y fin de toda la creacion, la cima.

La tercera semejanza segun el acto concierne la comprension divina y la del dnima. La

comprension divina es sin limite. Para decirlo de otra manera:

Hay ciencia en Dios del modo mas perfecto. Para demostrarlo, adviértase que los seres
dotados de conocimiento se diferencian de los que no lo tienen en que estos tltimos no
poseen mas que su propia forma, mientras que los primeros alcanzan a tener, ademas, la
forma de otra cosa, ya que la especie o forma de lo conocido esta en el que lo conoce. Por
donde se echa de ver que la naturaleza del ser que no conoce es mas limitada y angosta, y,
en cambio, la del que conoce es mas amplia y vasta. Pues bien, lo que limita la forma es la
materia, y por eso hemos dicho que cuanto més inmaterial sean las formas, tanto mas se
aproximan a una especie de infinidad. Por tanto, es indudable que la inmaterialidad de un
ser es la razon de que tenga conocimiento, y a la manera como sea inmaterial, es
inteligente. [...] Por consiguiente, puesto que Dios, segun hemos dicho, estd en la cuspide

. . g . ., .o 1
de la inmaterialidad, tiene también el grado supremo de conocimiento.”®

1 Suma teoldgica, 1 q.14 a.l, resp.: “Respondeo dicendum quod in Deo perfectissime est scientia. Ad cuius
evidentiam, considerandum est quod cognoscentia a non cognoscentibus in hoc distinguuntur, quia non cognoscentia
nihil habent nisi formam suam tantum; sed cognoscens natum est habere formam etiam rei alterius, nam species
cognoti est in cognoscente. Unde manifestum est quod natura rei non cognoscentis est magis coarctata et limitata:
natura autem rerum cognoscentium habet maiorem amplitudinem et extensionem. Coarctatio autem formae est per
materiam. Unde et supra diximus quod formae, secundum quod sunt magis immateriales, secundum hoc magis
accedunt ad quandam infinitatem. Patet igitur quod immaterialitas alicuius rei est ratio quod sit cognoscitiva; et
secundum modum immaterialitatis est modus cognitionis. [...] unde, cum Deus sit in summo immaterialitatis, ut ex
superioribus patet, sequitur quod ipse sit in summo cognitionis”.

164



Asimismo, no hay ciencia o comprension superior a la de Dios. Intermedio entre la
comprension de Dios y la del anima encontramos la de los santos. Estos tltimos tienen una
comprension “esencial y precisa”™* debido a su inmaterialidad, pero aun no completa. En cuanto
al &nima, la comprension es mas compleja pues, por un lado ésta es inmaterial y, por otro lado, es
forma de un cuerpo y por lo mismo tiene que lidiar con lo material. El &nima entiende las cosas
materiales pero su inmaterialidad le permite también entender las cosas inmateriales como son
“los 4ngeles, el alma racional, el principio de orden y las obras virtuosas”.”*®> Podemos recordar

que:

Lo natural para nuestro entendimiento es conocer las cosas que no tienen ser sino en la
materia, ya que nuestra alma, por la que conocemos, es forma de una materia. Pero el
alma tiene dos facultades cognoscitivas. Una que es acto de algiin érgano corporeo, por lo
que su actividad natural es conocer las cosas segin el modo de ser que tienen en la
materia individual, y por esto los sentidos inicamente conocen lo singular. La otra es el
entendimiento, que no es acto de ningin 6rgano corpéreo, y por ello lo connatural del
entendimiento es conocer las naturalezas que tienen ser en una materia concreta, pero no
en cuanto estan concretadas en la materia individual, sino en cuanto abstraidas de ella por
la accion del entendimiento, por lo cual con el entendimiento podemos conocer las cosas

. . 4
en su ser universal, a lo que no pueden alcanzar los sentidos.™

82 Lingyan lishao, p.99.

> Ibid., p.100.

¥ Suma teolbgica, 1 q.12 a.4, resp.: “Ea igitur quae non habent esse nisi in materia individuali, cognoscere est nobis
connaturale: eo quod anima nostra, per quam cognoscimus, est forma alicuius materiae. Quae tamen habet duas
virtutes cognoscitivas. Unam, quae est actus alicuius corporei organi. Et huic connaturale est cognoscere res
secundum quod sunt in materia individuali: unde sensus non cognoscit nisi singularia. Alia vero virtus cognoscitiva
eius est intellectus, qui non est actus alicuius organi corporalis. Unde per intellectum connaturale est nobis
cognoscere naturas, quae quidem non habent esse nisi in materia individuali; non tamen secundum quod sunt in

165



La cuarta semejanza segin el acto consiste en que tanto Dios como el dnima crean la
palabra interna de las cosas que comprenden. La palabra interna designa a la virtud o al principio
intrinseco de las cosas. Utilizando otra clase de vocablo, también se puede decir que la palabra
interna es el Verbo, el concepto que da a entender las cosas, o la idea de ellas. Asimismo, “las
ideas son las razones existentes en la mente divina. Pues en Dios estan las razones propias de
todos los seres que conoce. Luego tiene ideas de todos ellos”.”® Empero, cabe diferenciar entre
la comprension que Dios tiene de si y la comprension que tiene de las demas cosas: “Dios se ve a
si mismo en si mismo, ya que a si mismo se ve por su esencia, y que las otras cosas nos las ve en
ellas mismas, sino en si mismo, por cuanto su esencia contiene la imagen de lo que no es EI”.>*
En otras palabras, “como el mundo no es producto del acaso, sino fabricado por Dios, que obra
por entendimiento, es necesario que en el entendimiento divino exista la forma a cuya semejanza
fue hecho el mundo, y esto es lo que entendemos por idea”.”®’ También es menester resaltar que

la palabra interna es, en primer lugar, la segunda persona, es decir el Hijo, el Verbo encarnado.

Es el medio por el cual Dios da a conocer su palabra.

Después de haber estudiado los actos inmanentes propios a Dios y al anima, Sambiasi
pasa a los actos en cuanto tienen un efecto externo, es decir sobre las cosas. Precisamente es la
palabra interna --principio de exteriorizacion mediante la persona del Hijo—que sirve de puente

para pasar de lo inmanente a lo externo. La quinta semejanza examina entonces a Dios y al anima

materia individuali, sed secundum quod abstrahuntur ab ea per considerationem intellectus. Unde secundum
intellectum possumus cognoscere huiusmodi res in universali: quod est supra facultatem sensus”.

85 1pid., 1 g-15 a.3, sed contra: “Sed contra, ideae sunt rationes in mente divina existentes. Sed omnium quae
cognoscit, Deus habet propias rationes. Ergo omnium quae cognoscit, habet ideam”.

6 Ibid., 1 q.14 a.5, resp.: “Sic igitur dicendum est quod Deus seipsum videt in seipso, quia seipsum videt per
essentiam suam. Alia autem a se videt non in ipsis, sed in seipso, inquantum essentia sua continet similitudinem
aliorum ab ipso”.

587 1bid., 1 q.15 a.1, resp.: “Quia igitur mundus non est casu factus, sed est factus a Deo per intellectum agente,
necesse est quod in mente divina sit forma, ad simlitudinem cuius mundus est factus. Et in hoc consistit ratio ideae”.

166



como fuentes de vida. Este principio es evidente pues “Dios es el ser por esencia [y] el ser de lo
creado necesariamente ha de ser su efecto propio. [...] Dios causa el efecto del ser en las cosas,
no sélo cuando por primera vez empiezan a existir, sino durante todo el tiempo que lo
conserven”.”®® Este principio se encuentra de igual manera en el 4nima puesto que ésta es
“entelequia del cuerpo”.”® De manera general, se puede decir que el principio que le da vida a
una cosa esta en ella “no ciertamente como parte de su esencia ni como accidente, sino a la
manera como el agente estd en lo que hace; y es indispensable que todo agente esté en contacto
con lo que inmediatamente hace y lo toque con su virtud o poder”.”” Pero, si bien Dios y el

anima dan vida a las cosas, no reciben su propia vida sino de si mismos.

La sexta semejanza segun el acto es que Dios gratifica justamente a las cosas. La
gratificacion no es mas que la justicia distributiva por la cual Dios atribuye a cada cosa lo que le

corresponde. Asimismo:

Por la justicia distributiva el gobernante o administrador da a cada cual lo que
corresponde a su dignidad. Pues bien, asi como el conveniente orden de una familia, o de
cualquier otra multitud gobernada, demuestra que el gobernante posee justicia, asi
también el orden del universo, que resplandece lo mismo en los seres naturales que en los
dependientes de la voluntad, demuestra la justicia de Dios, y por esto dice Dionisio®”’

“que la justicia de Dios {sea} la verdadera, se comprueba viendo que da a todos los seres

¥ Ibid., 1 q.8 a.1, resp.: “Deus sit ipsum esse per suam essentiam, oportet quod esse creatum sit proprius effectus
eius. [...] effectum causat Deus in rebus, non solum quando primo esse incipiunt, sed quandiu in esse conservantur”.
589 Véase, Ibid., 1 q.75 a.1, resp.; Idem., Ibid., 1 q.75 a.5, resp.

% bid., 1 q.8 a.1, resp.: “Non quidem sicut pars essentiae, vel sicut accidens, sed sicut agens ei in quod agit. Oportet
enim omne agens coniungi ei in quod immediate agit, et sua virtute illud contingere”.

%! Dionisio, De divino nombre, cap.8, §7.

167



lo que les corresponde segun la dignidad de cada cual, y que conserva la naturaleza de

cada cosa en su propio sitio y con su propio poder.’**

Hemos visto que los seres racionales --los angeles y los hombres-- son los seres que mas dignidad
tienen, precisamente porque su racionalidad les permite conocer y ver a Dios. Esta distribucion
justa ocurre de igual manera en el anima quien funge como gobernador del cuerpo. Aqui también
hallamos una dignidad superior en la cabeza por ser principio intelectivo que en los demas

miembros del cuerpo.

La séptima semejanza segun el acto es que las cosas no se pueden mover por si mismas y
reciben su movimiento de Dios. Encontramos aqui un principio de la fisica aristotélica,”” el que
un cuerpo no se mueve por si solo sino que necesita un impulso externo para ponerse en
movimiento. Ahora bien, si regresamos en la serie de las causas es imperativo que lleguemos a un
primer motor inmdvil. Sambiasi escribe al respecto que “Dios es el principio de las diez mil cosas

’ ’ 4 . ;.
y cuando por si estan en reposo no se mueven”.>* Lo mismo leemos en la Suma teoldgica:

Es, pues, imposible que una cosa sea por lo mismo y de la misma manera motor y mévil,
como también lo es que se mueva a si misma. Por consiguiente, todo lo que se mueve es
movido por otro. Pero si lo que mueve a otro es, a su vez, movido, es necesario que lo

mueva un tercero, y a éste otro. Mas no se puede seguir indefinidamente, porque asi no

% Suma teolégica, 1 q.21 a.1, resp.: “Distiributiva iustitia, secundum quam aliquis gubernator vel dispensator dat
unicuique secundum suam dignitatem. Sicut igitur ordo congruus familiae, vel cuiuscumque multitudinis gubernatae,
demonstrat huiusmodi iustitiam in gubernante; ita orod universi, qui apparet tam in rebus voluntariis, demonstrat Dei
iustitiam. Unde dicit Dionysius: ‘Oportet videre in hoc veram Dei esse iustitiam, quod omnibus tribuit propria,
secundum uniuscuiusque existentium dignitatem; et uniuscuiusque naturam in proprio salvat ordine et virtute’”.
3 Aristoteles, Fisica, 111, 2, 202 al-12.

% Lingyan lishao, p.102.

168



habria un primer motor y, por consiguiente, no habria motor alguno, pues los motores
intermedios no mueven mas que en virtud del movimiento que reciben del primero, lo
mismo que un bastén nada mueve si no lo impulsa la mano. Por consiguiente, es necesario
llegar a un primer motor que no sea movido por nadie, y éste es el que todos entienden por

Dios.>”

Por otro lado, sabemos que el anima es el principio que mueve al cuerpo.

Las octavas y novenas semejanzas segun el acto examinan el problema de la providencia
de Dios.””® La octava semejanza segin el acto afirma que Dios gobierna a todas las cosas del
mundo terrenal y la novena semejanza que todas las cosas del universo obedecen al mandato de
Dios. Del gobierno de Dios se debe resaltar que es universal, es decir que se aplica a todas las
cosas del universo. En efecto, “es necesario decir que todos los seres estan sujetos a la
providencia divina, y no s6lo en conjunto, sino también en particular. La razon es porque, como
todo agente obra por un fin, la ordenacion de los efectos al fin se extiende hasta donde se
extienda la causalidad del primer agente”.>®” Lo anterior implica que a cada cosa le son atribuidas

una funcion y una finalidad. Asimismo:

% Suma teolégica, 1 q.2 a.3, resp.: “Imposibile est ergo quod, secundum idem et eodem modo, aliquid sit movens et
motum, vel quod moveat seipsum. Omne ergo quod movetur, oportet ab alio moveri. Si ergo id a quo movetur,
moveatur, oportet et ipsum ab alio moveri; et illud ab alio. Hic autem non est procedere in infinitum: quia sic non
esset aliquod primum movens; et per consequens nec aliquod aliud movens, quia moventia secunda non movent nisi
per hoc quod sunt mota a primo movente, sicut bacalus non movet nisi per hoc quod est motus a manu. Ergo necesse
est devenire ad aliquod primum movens, quod a nullo movetur: et hoc omnes intelligunt Deum”.

%% Lingyan lishao, pp.102-104.

97 Suma teologica, 1 q.22 a.2, resp.: “Sed necesse est dicere omnia divinae providentiae subiacere, non in universali
tantum, sed etiam in singulari. Quod sic patet. Cum enim omne agens agat propter finem, tantum se extendit
ordinatio effectum in finem, quantum se extendit causalitas primi agentis”.

169



Por lo mismo que Dios es creador de las cosas, también es gobernador de ellas. Porque a
uno mismo pertenece dar origen a las cosas y llevarlas a su perfeccion, que es funcion
propia del gobernante. Pero Dios es causa, no particular de un solo género de cosas, sino
universal de todo ser. Por lo tanto, asi como nada puede existir sin haber sido creado por
Dios, de igual modo nada puede haber que no esté¢ sometido al gobierno divino. Esto
mismo aparece también claramente si se tiene en cuenta la condicion del fin. Pues a tanto
se extiende la accion del que gobierna a cuanto puede extenderse el fin de su gobierno.
Pero el fin del gobierno divino es la misma bondad divina. Por lo tanto, no pudiendo
haber nada que no esté ordenado a la bondad divina como al fin, es imposible que alguno

de los seres quede fuera del gobierno divino.””®

Por otra parte, debido a la misma perfeccion de la providencia divina, existen en ella la
contingencia y la libertad. Empero, lo que precede no quiere decir que las cosas contingentes y
libres no se ordenan al mandato de Dios. En efecto, “cuando se dice que algunos efectos son
contingentes, se entiende en orden a sus causas proximas, que pueden fallar en su obrar. No como
si algo pudiera hacerse fuera totalmente del orden de la gobernacion divina. El hecho mismo de
que algo suceda fuera del orden de una causa proxima se debe a alguna otra causa sometida al

gobierno divino”.>”

% Ibid., 1 q.103 a.5, resp.: “Respondeo dicendum quod secundum eandem rationem competit Deo esse
gubernatorem rerum, et causam earum: quia eiusdem est rem producere, et ei perfectionem dare, quod ad
gubernantem pertinet. Deus autem est causa non quidem particularis unius generis rerum, sed universalis totius entis,
ut supra ostensum est. Unde sicut nihil potest esse quod non sit a Deo creatum, ita nihil potest esse quod eius
gubernationi non subdatur. Patet etiam hoc idem ex ratione finis. Intantum enim alicuius gubernatio se extendit,
inquantum se extendere potest finis gubernationis. Finis autem divinae gubernationis est ipsa sua bonitas, ut supra
ostensum est. Unde cum nihil esse possit quod non ordinetur in divinam bonitatem sicut in finem, ut ex supra dictis
patet; impossibile est quod aliquod entium subtrahatur gubernationi divinae”.

% Ibid., 1 q.103 a.7, ad 3: “Ad tertium dicendum quod non dicuntur aliqui effectus contingentes, per comparationem
ad proximas causas, quae in suis effectibus deficere possunt: non propter hoc quod aliquid fieri possit extra totum
ordinem gubernationis divinae. Quia hoc ipsum quod aliquid contingit praeter ordinem causae proximae, est aliqua
causa subiecta gubernationis divinae”.

170



En cuanto al anima, es el principio que ordena la substancia corpérea, permitiendo que
cada sentido sensitivo y racional se realice. Por otra parte, el 4nima tiene libre albedrio®” lo que
implica un cierto margen de libertad. Sin embargo, se necesita precisar que “la criatura racional
puede gobernarse a si misma por su entendimiento y voluntad; pero ambas potencias necesitan
ser regidas y perfeccionadas por el entendimiento y la voluntad de Dios. Asi, pues, sobre el
gobierno con que la criatura racional se gobierna a si misma en cuanto que es duefia de sus actos,
necesita ser gobernada por Dios”.®”! En las palabras de Sambiasi: “Su jurisdiccion {del anima}
tiene libre albedrio. Todo el cuerpo de la substancia corpdrea asi como cada parte, se inclinan

» 602

hacia ella y se apoyan en la providencia de Dios”.”” Esta jurisdiccion se extiende tanto al cuerpo

humano como a las cosas y animales del mundo.

La décima semejanza segun el acto se interesa al conocimiento de la dignidad del anima.
Para conocer una cosa se debe conocer su causa. Ahora bien, porque la causa del &nima es Dios,
le es imposible a ésta conocer aquella. En efecto, el poder limitado del &nima no puede penetrar
la inconmensurabilidad de Dios. Entonces, “como en tanto es cognoscible un ser en cuanto esta
en acto, Dios, que es acto puro sin mezcla alguna de potencialidad, por si mismo es lo mas
cognoscible. Pero sucede que lo mas cognoscible en si deja de ser cognoscible para algun
entendimiento, debido a que sobrepase el alcance de su poder intelectual”.®” Es asi como,

solamente le queda al anima la posibilidad de conocer la imagen de Dios. Una de las vias del

5 ingyan lishao, p.104.

O Suma teolégica, 1 q.103 a.5, ad 3: “Ad tertium dicendum quod creatura rationalis gubernat seipsam per
intellectum et voluntatem, quorum utrumque indiget regi et perfici ab intellectu et voluntate Dei. Et ideo supra
gubernationem qua creatura rationalis gubernat seipsam tanquam domina sui actus, indiget gubernari a Deo”.

%92 Lingyan lishao, p.104.

593 Suma teologica, 1 q.12 a.1, resp.: “Respondeo dicendum quod, cum unumquodque sit cognoscibile secundum
quod est in actu, Deus, qui est actus purus absque omni permixtione potentiae, quantum in se est, maxime
cognoscibilis est. Sed quod est maxime cognoscibile in se, alicui intellectui cognoscibile non est, propter excessum
intelligibilis supra intellectum”.

171



conocimiento de Dios es la del razonamiento y es la que Sambiasi expone aqui: “Naturalmente
hay un orden que se puede inferir y conocer. Es por razéon de su deseo que se infiere su
dignidad”.®® El hecho de que solamente Dios puede satisfacer el deseo propio del 4nima nos
indica que el dnima es sumamente digna. Todavia existe una condicion para que el anima sea
digna, a saber que ¢ésta deje de seguir los ordenes de los sentidos, medios del placer vano. Tal es
la ensefianza de la pardbola de Salomén que Sambiasi utiliza para ilustrar su afirmacion.
Asimismo, se lee en los Proverbios: “Si no te conoces, t, buena (o bella) entre las mujeres (se
trata del alma), sigue las huellas de los rebafios, y apacienta tus cabritos entre las tiendas de los
pastores”. ®° Y Sambiasi de interpretar: “Salomén deseaba hacer que el 4nima conociera su
propia dignidad y dijo que la méxima belleza de las cosas es que tu desees conocer tu dignidad,
que tu dejes de seguir tus huellas en la manada de corderos. [La manada de corderos es el camino
de los cinco sentidos de los hombres, el oido, la vista, el sabor, el olfato... Las huellas designan
las diez mil cosas del mundo.] Pastorecar la manada de corderos [La manada de corderos
corresponde a las afecciones de los hombres, el deseo de los hombres.] es acercarte a la prision
del pastor. [El pastor, en el mundo, sigue los discipulos del deseo. La vanidad del pastor es la del
hombre mundano que fornica y se deleita en el placer persiguiendo los bienes materiales y
entregandose a la lujuria, a toda gloria y nobleza, el lugar del placer efimero]”. Es asi como,

unicamente por medio del conocimiento de Dios se puede lograr la dignidad del anima.

El Lingyan lishao concluye esta tercera parte con la remembranza de las dos posibles

orientaciones del anima. La primera consiste en seguir los placeres faciles. Pero este camino es el

604 Lingyan lishao, p.105.
95 Cantar de los cantares, 1, 8-11.

172



de la esclavitud del anima, de su control por los sentidos. El otro camino es el camino verdadero

del anima, la orientacion hacia el verdadero bien.

3. Tratado de las afecciones del soberano bien (paginas 108 a 140)

En esta ultima parte del comentario Sambiasi se dedica a la explicacion de las afecciones del
soberano bien. El soberano bien o sumo bien es Dios “no s6lo en algin género u orden de cosas,
sino en absoluto [porque] de El dimanan todas las perfecciones deseadas, como de la causa
primera”.®®® Luego, por “afeccién” se entiende los movimientos del alma.®”” Asimismo, “los

buenos impulsos y los afectos proceden del amor y de la santa caridad”.®*®

Ahora bien, Dios es el soberano bien y por tanto es la fuente del bien. Lo anterior significa
que el soberano bien no tiene ninguna causa que lo engendre. Es asi como Sambiasi escribe:
“Que no tenga causa significa que no se crea por medio de otra cosa, no se transforma por medio
de otra cosa y no se completa por medio de otra cosa, no esta causado por una ensefianza, no esta
causado por un habito antiguo y no estd causado por un logro meritorio”.*” Haciendo un paso
adelante, se puede agregar que, siendo el bien absoluto y perfecto — porque no es relativo a
ninguna cosa — “su bondad y su substancia, su substancia y su bondad son una sola cosa, no

1 .
dos”.®!® Hemos visto en efecto que:

89 Suma teoldgica, 1 q.6 a.2, resp.: “Respondeo dicendum quod Deus est summum bonum simpliciter, et non solum
in aliquo genere vel ordine rerum [...] inquantum omnes perfectiones desideratae effluunt ab eo, sicut a prima causa”.
97 y¢ase, Ibid., 1-2 q.22 a.2, sed contra.

5% Ibid., 2-2 q.17 a.8, 0bj.2: “Quod boni motus atque affectus ex amore et sancta caritate veniunt”.

609 Lingyan lishao, p.108.

519 1bid., p.108.

173



Bien y ser, en la realidad, son una misma cosa, y Unicamente son distintos en nuestro
entendimiento. Y esto es facil de comprender. El concepto de bien consiste en que algo
sea apetecible, y por esto dijo el Filésofo que bueno es ‘lo que todas las cosas apetecen.’
Pero las cosas son apetecibles en la medida que son perfectas, pues todo busca su
perfeccion, y tanto son mas perfectas cuanto mas en acto estan; por donde se ve que el
grado de bondad del ser, debido a que el ser es la actualidad de todas las cosas, segin
hemos visto. Por consiguiente el bien y el ser son realmente una sola cosa, aunque el bien

tenga la razén de apetecible que no tiene el ser.®!!

Ahora bien:

Sélo Dios es bueno por esencia. Los seres son buenos en la medida que son perfectos;
pero en la perfeccion de un ser se distinguen tres grados. Es el primero su propio ser;
obtienen el segundo mediante la adicion de ciertos accidentes indispensables para que sus
operaciones sean perfectas, y consiste el tercero en que alcancen algo que tenga razén de
fin. [...]

Ahora bien, a ningun ser criado compete tener por esencia esta triple perfeccion, y
solo compete a Dios, porque sélo en El se identifican la esencia y el ser y porque no le
sobreviene accidente alguno, pues lo que en los otros es accidental, como el poder, la

sabiduria y otras cualidades, en El es esencial, segun hemos visto, y porque no esta

o' Suma teoldgica, 1 q.5 a.1, resp.: “Respondeo dicendum quod bonum et ens sunt idem secundum rem: sed
differunt secundum rationem tantem. Quod sic patet. Ratio enim boni in hoc consistit, quod aliquid sit appetibile:
unde Philosophus dicit quod bonum est ‘quod omnia appetunt.’” Manifestum est autem quod unumquodque est
appetibile secundum quod est perfectum: nam omnia appetunt suam perfectionem. Intantum est autem perfectum
unumquodque, inquantum est actu: unde manifestum est quod intantum est aliquid bonum, inquantum est ens: esse
enim est actualitas omni rei, ut ex superioribus patet. Unde manifestum est quod bonum et ens sunt idem secundum
rem: sed bonum dicit rationem appetibilis, quam non dicit ens”.

174



subordinado a ninguna otra cosa como fin, sino que El es el fin ultimo de todas las cosas.
Por tanto, aparece claro que s6lo Dios posee por esencia todos los modos de perfeccion, y,

por consiguiente, que tnicamente Dios es bueno por esencia.®'?

Por esta razoén, el soberano bien es “inmenso”, “eterno”, “inmutable” y “el valor del
soberano bien es incomparable, su altura es sin limites. Hablando del perdon del soberano bien es
abundancia, su alcance es sin limites. Hablando de su existencia, no tiene inicio y no tiene fin, es
una permanencia que no tiene limites. Hablando de la esencia del soberano bien es dificil de
evaluar y dificil de medir, es una profundidad infinita”.°"® Las palabras de Sambiasi son claras y
hacen eco a las de Santo Tomas. Dios es infinito y perfecto “puesto que el ser divino no esta

14
concretado en nada”®

y es eterno e inmutable porque “todo lo sujeto a cualquier clase de
cambio esta de algin modo en potencia, siguese que en manera alguna es posible que Dios esté

. ., 1 . , . 12
sujeto a mutacion”.®"® Por el hecho de que Dios “es lo mas inmutable, a El compete ser eterno en

, . . . . 1
grado maximo. Y no solamente es eterno, sino que es su misma eternidad”.®'®

812 Ibid., 1 q.6 a.3, resp.: “Respondeo dicendum quod solus Deus est bonus per suam essentiam. Unumquodque enim
dicitur bonum, secundum quod est perfectum. Perfectio autem alicuius rei triplex est. Prima quidem, secundum quod
in suo esse constituitur. Secunda vero, prout ei aliqua accidentia superadduntur, ad suam perfectam operationem
necessaria. Tertia vero perfectio alicuius est per hoc, quod aliquid aliud attingit sicut finem. [...] Haec autem triplex
perfectio nulli creato competit secundum suam essentiam, sed soli Deo: cuius solius essentia est suum esse: et cui
non adveniunt aliqua accidentia; sed quae de aliis dicuntur accidentaliter, sibi conveniunt essentialiter, ut esse
potentem, sapientem, et huiusmodi, sicut ex dictis patet. Ipse etiam ad nihil aliud ordinatur sicut ad finem: sed ipse
est ultimus finis omnim rerum. Unde manifestum est quod solus Deus habet omnimodam perfectionem secundum
suam essentiam. Et ideo ipse solus est bonus per suam essentiam”.

3 Lingyan lishao, p.109.

1% Suma teoldgica, 1 q.7 a.1, resp.: “Cum igitur esse divinum non sit esse receptum in aliquo, [...] Deus sit infinitus
et perfectus”.

15 1bid., 1 q.9 a.1, resp.: “Omne autem quod quocumque modo mutatur, est aliquo modo in potentia. Ex quo patet
quod impossibile est Deum aliquo modo mutari”.

816 1hid., 1 g.10 a.2, resp.: “Unde, cum Deus sit maxime immutabilis, sibi maxime competit esse aecternum. Nec
solum est aeternus, sed est sua aeternitas”.

175



El jesuita continia su comentario describiendo la relacion del soberano bien con los
demas bienes. Las dos primeras relaciones consisten en que los bienes dependen del soberano

bien por su existencia y su permanencia. En efecto:

Puesto que Dios es el ser por esencia, el ser de lo creado necesariamente ha de ser su
efecto propio, lo mismo que encender es el efecto propio del fuego. Pero como Dios causa
el efecto del ser en las cosas, no s6lo cuando por primera vez empiezan a existir, sino
durante todo el tiempo que lo conservan [...] siguese que ha de estar presente en lo que

. . , .. 1
existe mientras tenga ser y segin el modo como participe del ser.®!”

Las dos siguientes y ultimas relaciones son que los bienes dependen del soberano bien

para sus funciones y el entendimiento de sus funciones. Asimismo:

De dos maneras estd Dios en algin ser. Una, como causa agente, y asi estd en todos los
seres que cred. Otra, como el objeto de una operacion esta en el que la ejecuta, y esto es
propio de las operaciones del alma, ya que lo conocido ha de estar en el que lo conoce, y
lo deseado en quien lo desea. Pues de este segundo modo estd Dios especialmente en la

. . . 1
criatura racional que le conoce y ama actual o habitualmente.®'®

17 Ibid., 1 q.8 a.1, resp.: “Cum autem Deus sit ipsum esse per suam essentiam, oportet quod esse creatum sit proprius
affectus ignis. Hunc autem effectum causat Deus in rebus, non solum quando primo esse incipiunt, sed quandiu in
esse conservantur [...] quandiu igitur res habet esse, tandiu oportet quod Deus adsit ei, secundum modum quo esse
habet”.

% Ibid., 1 q.8 a.3, resp.: “Respondeo dicendum quod Deus dicitur esse in re aliqua dupliciter. Uno modo, per
modum causae agentis: et sic est in omnibus rebus creatis ab ipso. Aliomodo, sicut obiectum operationis est in
operante: quod proprium est in operationibus animae, secundum quod cognitum est in cognoscente, et desideratum in
desiderante. Hoc igitur secundo modo, Deus specialiter est in rationali creatura, quae cognoscit et diligit illum actu
vel habitu”.

176



Se deduce de lo anterior que el soberano bien “logra su plenitud universalmente” y se encuentra

en todas las cosas®"’ «

no como parte de esencia ni como accidente, sino a la manera como el
agente esta en lo que hace”.*? Ahora bien, este principio engendra un problema teologico, el de
saber si Dios es uno o multiple. Al encontrarse en todas las cosas ;no sera que Dios es multiple,
es decir que el soberano bien es relativo? En realidad “no es posible que en modo alguno entre
Dios en la composicion de otro ser, ni tampoco que sea principio formal ni principio material”.®*!

Es asi como la unidad de Dios se deduce de su simplicidad, de su infinita perfeccion y de la

unidad del mundo. En cuanto a este ultimo principio:

Vemos que todas las cosas existentes estdn ordenadas entre si, ya que unas sirven a otras.
Pero cosas tan diversas no se coordinarian en un solo plan si algo que sea uno no las
ordenase, pues en toda multitud, mejor impone el orden uno que muchos, ya que uno es de
suyo causa de la unidad mas que accidentalmente, esto es, en cuanto de alguna manera
son uno. Por tanto, como lo que ocupa el primer lugar ha de ser lo mas perfecto en cuanto
tal y no accidentalmente, lo primero que somete todas las cosas al mismo orden

. ) : 22
necesariamente ha de ser uno y tnico, y esto es Dios.°

Una vez resuelto el problema de la unidad de Dios se puede examinar la cuestion de sus efectos.

Que Dios tenga voluntad se deduce del hecho de que:

Y Lingyan lishao, p.111.

620 Suma teoldgica, 1 q.8 a.1, resp.: “Non quidem sicut pars essentiae, vel sicut accidens, sed sicut agens adest ei in
quod agit”.

' Ibid., 1 q.3 a.8, resp.: “Neque est possibile Deum aliquo modo in compositionem alicuius venire, nec sicut
principium formale, nec sicut principium materiale”.

%22 Ibid., 1 q.11 a.4, resp.: “Omnia enim quae sunt, inveniuntur esse ordinata ad invicem, dum quaedam quibusdam
deserviunt. Quae autem diversa sunt, in unum ordinem non convenirent, nisi ab aliquo uno ordinarentur. Melius enim
multa reducuntur in unum ordinem per unum, quam per multa: quia per se unius unum est causa, et multa non sunt
causa unius nisi per accidens, inquantum scilicet sunt aliquo modo unum. Cum igitur illud quod est primum, sit
perfectissimum et per se, non per accidens, oportet quod primum reducens omnia in unum ordinem, sit unum tantum.
Et hoc est Deus”. Véase también, Suma teologica, 1 q.11 a.2, ad 2.

177



En el concepto de voluntad va incluido que, en la medida de lo posible, comunique a otros
el bien que alguien posee, y de manera especial pertenece esto a la voluntad divina, de la
que se deriva por semejanza toda perfeccion. [...] Por consiguiente, Dios se quiere a si
mismo como fin, y lo demas como ordenado a este fin, por cuanto es digna de la bondad

divina que sea participada por los otros seres. >

Asimismo, por su voluntad Dios es causa de las cosas, y causa de su ordenamiento. Dicho de otra
manera, por su “vocacion reguladora este soberano bien puede favorecer completamente la
bondad y lo auspicioso, y puede completamente curar lo nefasto y lo odioso tanto en lo alto como

en lo bajo, en lo grande como en lo pequefio y en lo noble como en lo despreciable”.®**

(Cuales son los medios que permiten aprehender al soberano bien? es la pregunta
siguiente que se hace Sambiasi en cuanto al soberano bien. Queda claro que los sentidos externos,
en particular el 0jo y el oido no poseen la facultad de percibir a Dios. Para lograr esta aprehension,
el hombre debe ser dotado sobrenaturalmente. Los principios sobrenaturales que permiten al
hombre alcanzar la bienaventuranza son las virtudes teologales o teoldgicas. Son tres las virtudes
teologales: la fe, la esperanza y la caridad. Para Sambiasi, estas virtudes “son lo que favorece

ensefianzas, lo que confiere consuelo y animo, lo que otorga felicidad, lo que provee la ayuda

523 Ibid., 1 q.19 a.2, resp.: “Unde et hoc pertinet ad rationem voluntatis, ut bonum quod quis habet, aliis communicet,
secundum quod possibile est. Et hoc praecipue pertinet ad voluntatem divinam, a qua, per quandam similitudinem,
derivatur omnis perfectio. [...] Sic igitur vult et se esse, et alia. Sed se ut finem, alia vero ut ad finem, inquantum
condecet divinam bonitatem etiam alia ipsam participare”.

624 Lingyan lishao, p.111.

178



divina”.®® La fe versa sobre verdades de creer,®”® la esperanza versa sobre la bienaventuranza

eterna®’ y la caridad sobre una union espiritual entre Dios y el hombre.**®

Sobre el orden de las virtudes teologales se puede decir que:

Hay un doble orden, a saber: de generacion y de perfeccion. Segun el orden de generacion,
en que la materia es anterior a la forma y lo imperfecto a lo perfecto, en un mismo y nico
sujeto la fe precede a la esperanza, y la esperanza, a la caridad, atendiendo a sus actos,
pues los habitos son infundidos al mismo tiempo. Porque el movimiento del apetito, en
efecto, no puede tender a una cosa, sea esperandola, sea amandola, si no es aprehendida
por el sentido o por el entendimiento. Ahora bien, el entendimiento aprehende por la fe lo
que espera y ama. De ahi que, en el orden de generacion, la fe debe preceder a la
esperanza y a la caridad. De modo semejante, el hombre ama una cosa porque la
aprehende como bien para €l. Mas, por el hecho mismo de que espera poder obtener de
alguien algun bien, estima que ese en quien tiene esperanza es también un bien suyo. Por
eso, desde el momento en que un hombre tiene esperanza, viene a amarle, de modo que en
el orden de la generacion, atendiendo a los actos, la esperanza precede a la caridad.

Mas en el orden de perfeccion, la caridad precede a la fe y a la esperanza, porque

ambas, fe y esperanza, son vivificadas por la caridad y reciben de ella su perfeccion de

625 Lingyan lishao, p.112.

626 Suma teoldgica, 2-2 q.1 a.1, resp.
527 Ibid., 2-2 q.17 a.2, resp.

528 Ibid., 2-2 q.23 a.1, resp.

179



virtud. Pues asi la caridad es madre y raiz de todas las virtudes, en cuanto que es forma de

todas ellas, como mas adelante veremos.*?’

Por su carécter sobrenatural, Dios —o el soberano bien— no se puede alcanzar por via
natural, a saber por el entendimiento o la voluntad humana sino por medio de las virtudes
sobrenaturales de las cuales Dios dota a los hombres. Lo anterior significa que solamente es por
medio de la gracia que se puede aprehender a Dios, es decir que se puede lograr la
bienaventuranza. La duda que puede tener el hombre en cuanto a los dngeles, los santos y aun en
cuanto a Dios se borra precisamente cuando el hombre posee la fe o sea cuando se le otorga la

gracia.®

Son cuatro los principios de la uniéon del soberano bien con el hombre. En primera

instancia, es El quien crea a los hombres. Lo anterior se explicita en primer lugar por el hecho de
. 1 o . . .

que la voluntad de Dios es causa de todas las cosas.”' Sin embargo, existen diferencias entre las

criaturas. En efecto,

De dos maneras estd Dios en algin ser. Una, como causa agente, y asi estd en todos los
seres que cred. Otra, como el objeto de una operacion esta en €l que la ejecuta, y esto es

propio de las operaciones del alma, ya que lo conocido ha de estar en el que lo conoce, y

529 Ibid., 1-2 q.62 a.4, resp.: “Respondeo dicendum quod duplex est ordo. Scilicet generationis, et perfectionis.
Ordine quidem generationis, quo materia est prior forma, et imperfectum perfecto, in uno et eodem; fides praecedit
spem, et spes caritatem, secundum actus (nam habitus simul infunduntur). Non enim potest in aliquid motus
appetitivus tendere vel sperando vel amando, nisi quod est apprehensum sensu aut intellectu. Per fidem autem
apprehendit intellectus et quae sperat et amat. Unde oportet quod, ordine generationis, fides praecedat spem et
caritatem. similiter autem ex hoc homo aliquid amat, quod apprehendit illud ut bonum suum. Per hoc autem quod
homo ab aliquo sperat se bonum consequi posse, reputat ipsum in quo spem habet, quoddam bonum suum. Unde ex
hoc ipso quod homo sperat de aliquo, procedit ad amandum ipsum. Et sic, ordine generationis, secundum actus, spes
praecedit caritatem”.

630 Lingyan lishao, p.112.

31 Suma teolégica, 1 q.19 a.4.

180



lo deseado en quien lo desea. Pues de este segundo modo esta Dios especialmente en la
criatura racional que le conoce y ama actual o habitualmente, y puesto que la criatura
racional obtiene esto por la gracia se dice que esto es el modo como esta en los santos por

la gracia.®*

De lo ultimo podemos concluir que, dentro de las criaturas corporales, solamente el hombre esta a
la imagen de Dios. Sambiasi explicita al respecto: “Decir que los hombres estan a su imagen no
es hablar de la imagen fisica, sino que s6lo los hombres pueden conocerlo, pueden amarlo,
pueden recibir su gracia. Por lo tanto, los hombres estan a su imagen por el hecho de que, al crear

a los hombres, se une a los hombres”.%*?

El segundo principio se refiere a la predisposicion al deber. Por predisposicion al deber se
entiende que cada criatura tiene una tarea especifica mediante la realizacion de la cual alcanza su
plenitud. Aqui cabe discriminar entre lo material y lo espiritual. En cuanto a los hombres que
participan de estos dos principios, se distingue entre sus necesidades fisicas y espirituales. No se
alcanza la plenitud corporal si no se nutre y provee el cuerpo de los instrumentos adecuados.
Asimismo, “el cuerpo a diario debe utilizar provisiones como la vestimenta, bebidas y comida,
instrumentos, etc”.** Ahora bien, por ser racionales la predisposiciéon al deber de los seres
humanos es, por otra parte, resulta de la educacién que los padres confieren a los hijos y esta

educacion que empieza en la familia se puede extender a todos los demas hombres. Escribe

32 Ibid., 1 q.8 a.3, resp.: “Respondeo dicendum quod Deus dicitur esse in re aliqua dupliciter. Uno modo, per
modum causae agentis: et sic est in omnibus rebus creatis ab ipso. Alio modo, sicut obiectum operationis est in
operante: quod proprium est in operationibus animae, secundum quod cognitum est in cognoscente, et desideratum in
desiderante. Hoc igitur secundo modo, Deus specialiter est in rationali creatura, quae cognoscit et diligit illum actu
vel habitu. Et quia hoc habet rationalis creatura per gratiam dicitur esse hoc modo in sanctis per gratiam”.

633 Lingyan lishao, p.114.

634 Ibid., p.114.

181



Sambiasi: “Si los padres ensefian a los hijos, {eso} también hace que nosotros ensefiemos a los
otros hombres”.**> Por ultimo, el 4nima también posee su propia plenitud, la cual se logra
mediante un alimento especifico que es la gracia. La gracia es lo que permite al hombre alcanzar

las virtudes propiamente humanas y hacer que su bondad llegue a la plenitud. En otras palabras:

Cada forma impresa por Dios en las cosas creadas tiene eficacia respecto de un acto
determinado, del que es capaz por su misma naturaleza; pero no puede obrar mas alla, a
no ser con una forma sobreanadida, como el agua no puede calentar si antes no ha sido
calentada por el fuego. Asi, pues, el entendimiento humano tiene una forma, su misma luz
inteligible, que es de por si suficiente para conocer algunas cosas inteligibles: aquellas a
cuyo conocimiento podemos llegar a través de las cosas sensibles; pero no puede conocer
otras cosas inteligibles mas elevadas si no es perfeccionado con una luz superior, como la
luz de la fe o de profecia, la cual se llama ‘luz de la gracia’, en cuanto se afiade a la
naturaleza.

En conclusion, hemos de decir que, para conocer qualquier verdad, el hombre
necesita del auxilio divino que mueva su entendimiento a su propio acto, pero no necesita
nueva iluminacidn para conocer las verdades que por luz natural puede alcanzar, sino para

las que exceden su natural conocimiento.**

5335 Ibid., p.115.

836 Suma teolégica, 1-2 q.109 a.l, resp.: “Unaquaeque autem forma indita rebus creatis a Deo, habet efficaciam
respectu alicuius actus determinati, in quem potest secundum suam proprietatem: ultra autem non postest nisi per
aliquam formam superadditam, sicut aqua non potest calefacere nini calefacta ab igne. Sic igitur intellectus humanus
habet aliquam formam, scilicet ipsum intelligibile lumen, quod est de se sufficiens ad quaedem intelligibilia
cognoscenda: ad ea scilicet in quorum notitiam per sensibilia possumus devenire. Altiora vero intelligibilia
intellectus humanus cognoscere non potest nisi fortiori lumine pergiciatur, sicut lumine fidei vel prophetiae; quod
dicitur ‘lumnen gratiae’, inquantum est naturae superadditum. Sic igitur dicendum est quod ad cognitionem
cuiuscumque veri, homo indiget auxilio divino ut intellectus a Deo moveatur ad suum actum. Non autem indiget ad
cognoscendam veritatem in omnibus, nova illustratione superaddita naturali illustrationi; sed in quibusdam, quae
excedunt naturalem cognitionem”.

182



El tercer principio examina el problema de la conservacion de los hombres. El conservar a
los hombres es equivalente a “preservarlos y mantenerlos”.®” Estan las criaturas en Dios “en
cuanto el poder divino las contiene y conserva, al modo como se dice que en nosotros esta lo que
podemos hacer, y de este modo estan las criaturas en Dios”.®*® De igual manera, “como Dios
causa el efecto del ser en las cosas, no sélo cuando por primera vez empiezan a existir, sino
durante todo el tiempo que lo conserven, a la manera como el sol estd causando la iluminacion
del aire mientras éste tiene luz, siguese que ha de estar presente en lo que existe mientras tenga
ser y segun el modo como participe del ser”.®” Asimismo, cada criatura se conserva segun su
propio modo de ser: los vegetales se conservan para que cumplan con sus funciones que son
nacer, nutrirse y crecer. Los animales se conservan para lo mismo y ademas para que cumplan
con esas funciones superiores que poseen: el conocimiento sensitivo y la accion. Por ultimo, los
hombres, ademas de todas las funciones ya descritas, poseen las facultades racionales: la
memoria, el intelecto, la voluntad y la capacidad de ser gobernador. Por ser mera forma, estos

“cuatro actos” solamente se encuentran en los hombres.

No obstante, la conservacion de los hombres tiene una meta superior al s6lo hecho de que
cumplan con sus funciones y es una meta moral: “Evitar que se depraven y se destruian”.**’ Por
ello es necesaria la participacion al sumo bien. En efecto, “no sélo proviene de Dios toda mocion
por ser El el primer motor, sino también toda perfeccion formal, porque El es el acto primero. De

donde se sigue que la accion del entendimiento, como la de cualquier otra criatura, depende de

7 Lingyan lishao, p.115.

3% Suma teolégica, 1 q.18 a.4, ad 1: “Inquantum continentur et conservantur virtute divina: sicut dicimus ea esse in
nobis, quae sunt in nostra potestate. Et si creaturae dicuntur esse in Deo”.

539 Ibid., 1 q.8 a.1, resp.: “Hunc autem effectum causat Deus in rebus, non solum quando primo esse incipiunt, sed
quandiu in esse conservantur; sicut lumen causatur in aere a sole quandiu aer illuminatus manet. Quandiu igitur res
habet esse, tandiu oportet quod Deus adsit ei, secundum modum quo esse habet”.

90 Lingyan lishao, p.115.

183



Dios doblemente: porque recibe de El la forma por la que obra, y porque de El recibe ademas el
impulso para obrar”. Luego, “de dos modos podemos considerar la naturaleza del hombre:
primero, en su integridad, como estuvo en nuestro primer padre antes del pecado; segundo
corrompida en nosotros después del pecado de nuestro primer padre. En ambos estados, la
naturaleza humana para obrar o querer cualquier bien, necesita del auxilio de Dios como de un

. 41
primer motor”.°

El cuarto principio es que Dios o soberano bien es omnipresente (o que no haya donde no
esté, lo que seria la traduccion literal del chino de la nocion de omnipresencia): es otra razén de la
uniodn con los hombres. Dios estd presente a todas las cosas de tres maneras. En efecto, “Dios esta
en todos los seres por potencia, porque todo esta sometido a su poder. Esta por presencia, porque
todo esta patente y como desnudo a sus ojos. Estd por esencia, porque actua en todos como causa
de su ser”.®* Esto es precisamente lo que afirma Sambiasi cuando escribe: “La omnipresencia
{se entiende de tres maneras}; es omnipresente por su substancia, omnipresente por su mirada y
omnipresente por su poder”.®® Ahora, en esta omnipresencia por substancia, se trata de la
substancia de Dios y no de las cosas porque “esta en todo lo que existe como causa del ser que

. 44 . , .
tiene”.*** Por lo mismo, como el ser es la cosa mas fundamental de las cosas, “es necesario que

. r e 4
Dios esté en todas las cosas, y en lo mas intimo de ellas”.**

Y Suma teolégica, 1-2 q.109 a.2, resp.: “Respondeo dicendum quod natura hominis dupliciter potest considerari:
uno modo, in sui integritate, sicut fuit in primo parente ante peccatum; alio modo, secundum quod est corrupta in
nobis post peccatum primi parentis. Secundum autem utrumque statum, natura humana indiget auxilio divino ad
faciendum vel volendum quodcumque bonum, sicut primo movente”.

2 Ibid., 1 q.8 a.3, resp.: “Sic ergo est in omnibus per potentiam, inquantum omnia eius potestati subduntur. Est per
praesentiam in omnibus, inquantum omnia nuda sunt et aperta oculis eius. Est in omnibus per essentiam, inquantum
adest omnibus ut causa essendi”.

643 Lingyan lishao, p.116.

64 Suma teolégica, 1 q.8 a.3, ad 1: “Quia substantia sua adest omnibus ut causa essendi”.

3 Ibid., 1 q.8 a.1, resp.: “Unde oportet quod Deus sit in omnibus rebus, et intime”.

184



(Como se llega a conocer la presencia de Dios en los hombres? Esta pregunta es la que
Sambiasi aborda ahora. Si bien, la presencia de Dios en los hombres es “la maxima familiaridad y
la méxima intimidad” “no se puede sentir”.**® Lo que afirma aqui Sambiasi es que no se puede
conocer a Dios mediante los sentidos externos. La razéon de esto es que “en modo alguno se
pueden conocer los seres de orden superior mediante imagenes de orden inferior; por lo cual no
podemos conocer la esencia de lo incorpéreo mediante imagenes de los seres corporales. Por
consiguiente, mucho menos podremos conocer la esencia divina por imagenes creadas, sean éstas
las que fueren”.®"’ De manera mas precisa, “no es posible ver a Dios con el sentido de la vista, ni
tampoco con sentido ni facultad alguna de la parte sensitiva. Toda facultad de este género es acto
de alglin 6rgano corporal; y como el acto es proporcionado al sujeto que actia, siguese que

17.¢%  La facultad que

ninguna facultad de esta clase puede alcanzar mas alla de lo corpora
permite tal conocimiento es el alma racional. Ahora bien, el alma racional por su propia fuerza o
naturaleza entiende “las cosas y eventos que llegan de a fuera. También comprende la naturaleza
de las afecciones internas de la mente que no sentimos”.** Lo anterior significa que entiende las

cosas corporales como es natural a un principio encarnado como es el alma pero también entiende

cosas incorporeas precisamente porque el alma también es principio incorpdreo. Asimismo:

El alma tiene dos facultades cognoscitivas. Una que es acto de algun 6rgano corpéreo, por
lo que su actividad natural es conocer las cosas segun el modo de ser que tienen en la

materia individual, y por esto los sentidos unicamente conocen lo singular. La otra es el

%4 Lingyan lishao, p.116.

847 Suma teoldgica, 1 q.12 a.2, resp.: “Per similitudines inferioris ordinis rerum nullo modo superiora possunt
cognosci: sicut per speciem corporis non potest cognosci essentia rei incorporeae. Multo igitur minus per speciem
creatam quamcumgque potest essentia Dei videri”.

% Ibid., 1 q.12 a.3, resp.: “Respondeo dicendum quod impossibile est Deum videri sensu aut potentia sensitivae
partis. Omnis enim potentia huiusmodi est actus corporalis organi. Actus autem proportionatur ei cuius est actus.
Unde nulla huiusmodi potentia potest se extendere ultra corporalia”.

9 Lingyan lishao, p.117.

185



entendimiento, que no es acto de ningin 6rgano corpéreo, y por ello lo connatural del
entendimiento es conocer las naturalezas que tienen ser en una materia concreta, pero no
en cuanto estan concretadas en tal materia individual, sino en cuanto abstraidas de ella por
la accion del entendimiento, por lo cual con el entendimiento podemos conocer las cosas

en su ser universal, a lo que no pueden alcanzar los sentidos.**°

Es asi como “las cosas que nacen y se nutren son lo que puede ver, todas reciben una luz
intensa pero no sentimos lo que es nacer, nutrirse y ser iluminado”.®' Este acto es el
conocimiento de los universales y depende del alma racional. Pero conocer la intimidad y la
familiaridad que resulta de la omnipresencia de Dios en los hombres rebasa de mucho el acto
propio del entendimiento por lo cual este conocimiento no se da sin la ayuda divina, es decir sin
la gracia. “Conocer el mismo ser subsistente s6lo es connatural al entendimiento divino y esta
fuera del alcance de la capacidad natural de todo entendimiento creado, y, por consiguiente, el
entendimiento creado no puede ver la esencia divina, a menos que Dios, por su gracia, se le una

. .. 2
como objeto de conocimiento”.®

A la omnipresencia de Dios en todas las cosas hay que agregar su ubicuidad. Dios, en

efecto, se encuentra en todas partes, es decir “llena todos los lugares, porque esta dando el ser a

630 Suma teolégica, 1 q.12 a.4, resp.: “Quae tamen habet duas virtutes cognoscitivas. Unam, quae est actus alicuius
corporei organi. Et huic connaturale est cognoscere res secundum quod sunt in materia individuali: unde sensus non
cognoscit nisi singularia. Alia vero virtus cognoscitiva eius est intellectus, qui non est actus alicuius organi corporalis.
Unde per intellectum connaturale est nobis cognoscere naturas, quae quidem non habent esse nisi in materia
individuali; non tamen secundum quod sunt in materia individuali, sed secundum quod abstrahuntur ab ea per
considerationem intellectus. Unde secundum intellectum possumus cognoscere huiusmodi res in universali: quod est
supra facultatem sensus”.

1 Lingyan lishao, p.117.

652 Suma teologica, 1 q.12 a.4, resp.: “Relinquitur ergo quod cognoscere ipsum esse subsistens, sit connaturale soli
intellectui divino, et quod sit supra facultatem naturalem cuiuslibet intellectus creati: quia nulla creatura est suum
esse, sed habet esse participatum. Non igitur potest intellectus creatus Deum per essentiam videre, nisi inquantum
Deus per suam gratiam se intellectui creato coniungit, ut intelligibile ab ipso”.

186



todas las cosas localizadas, que en conjunto llenan todo lugar”.®® Es asi como Sambiasi escribe:

“Este soberano bien nos sostiene donde estemos. No hay lugar donde no se pueda apoyar sobre El,

no hay lugar donde no se pueda lograr, no hay lugar donde no se le pueda festejar, no hay lugar

donde no se pueda quedar en El, no hay lugar donde no se le pueda afiorar, no hay lugar donde no

se pueda hablar con El, no hay lugar donde no se pueda ver, no hay lugar donde no se pueda oir,
» 654

no hay lugar donde no se pueda saborear”.”" Lo anterior también significa que en toda la

creacion se puede advertir la presencia de Dios.

Hemos mencionado que el hombre puede alcanzar ciertas verdades mediante su intelecto,
pero que para otras verdades, las sobrenaturales, necesita la ayuda de Dios, gracia y fe. Escribe

Sambiasi:

Los hombres tienen dos tipos de luz. Una, es la luz natural original. {De ella} se deduce
los principios para extender el conocimiento. Por su fuerza, el hombre la puede alcanzar.
La otra es la verdadera luz que trasciende la naturaleza. Esta encima de los principios y
solamente Dios la otorga. No es mediante el conocimiento o la vista humana que se
alcanza. Este soberano bien, en nuestra vida se asemeja a nuestra luz original y al final

también se conoce. Lo que estd en la otra vida se apoya en la verdadera luz.%*

Esta luz verdadera es, sin embargo, lo que se quiere alcanzar. El ;como se puede alcanzar?
es el problema que se presenta ahora. Sabemos que por ser creadas y por ser corporales, nuestras

facultades son limitadas y no pueden rebasar el conocimiento de las cosas concretas, ya sea en la

653 Ibid., 1 q.8 a.2, resp.: “Imo per hoc replet omnia loca, quod dat esse omnibus locatis, quae replent omnia loca”.
654 Lingyan lishao, p.117.
55 Ibid., p.118.

187



materia o de modo abstracto. El conocimiento deductivo propio del intelecto humano no es el
camino adecuado para el conocimiento del soberano bien porque éste ultimo se eleva
infinitamente encima de lo que puede entender aquel. Son, en efecto, los sentimientos apropiados
de amor y afioranza asi como una conciencia pura los verdaderos medios para lograr este

soberano bien o la delectacion verdadera que conlleva.®

(En qué consiste este soberano bien que estd encima de los demas bienes? Solo por
comparacion podemos comprenderlo. Es puro mientras los bienes terrenales son mezclados. Es
suficiente cuando los demds son deficientes. Pero la comparaciéon tiene sus limites porque es
imposible comparar al soberano bien en términos de mas o menos. Vemos que no hay bienes que
le estén superiores y tampoco que le estén iguales. Ahora bien lo anterior no significa que los
bienes terrenales estén inferiores a €l porque es infinitamente diferente lo cual impide esta clase

de comparacién.®’ En efecto:

Puesto que la semejanza se entiende como conveniencia o comunidad en la forma, hay
muchas manejas de semejanza, debido a los multiples modos de convenir a una forma.
Llamanse semejantes las cosas que participan en la misma forma, segun el mismo
concepto y del mismo modo; pero éstas no so6lo son semejantes, sino iguales en lo que las
asemeja, y en este sentido se llaman semejantes en la blancura dos cuerpos igualmente
blancos; y ésta es la mas perfecta de las semejanzas. —En otro sentido, se llaman
semejantes las cosas que participan en la forma bajo el mismo concepto, pero no del

mismo modo, sino unas mas y otras menos, y en este sentido se dice que lo menos blanco

5% 1bid., p.119.
7 Ibid., p.120.

188



se asemeja a lo mas blanco, y este género de semejanza es imperfecto. —En tercer lugar se
llaman semejantes las cosas que participan en la misma forma, pero no bajo el mismo
concepto, cual se ve en los agentes no univocos; pues como todo agente ejecuta algo
semejante a si mismo en cuanto agente, y el poder de obrar viene de la forma, es
indispensable que se encuentre en el efecto la semejanza de la forma del agente. Por tanto,
si el agente pertenece a la misma especie que su efecto, la semejanza entre la forma del
agente y la de lo hecho se apoya en que ambas participan en la forma bajo la misma razén
especifica, y tal es la semejanza entre el hombre que engendra y el engendrado. En
cambio, si el agente no es de la misma especie que el efecto, habra semejanza, pero no
bajo la misma razon de especie; y asi, por ejemplo, lo que se engendra en virtud de la
actividad solar alcanza cierta semejanza con el sol, pero no una semejanza especifica con
la forma del sol, sino solo genérica.

Por tanto, si hay algin agente que no pertenezca a ningin género, sus efectos
tendran ain menos semejanza con la forma del agente, puesto que no participan de ella ni
especifica ni genéricamente, sino en cierto sentido analogo, basado en que el ser es comin
a todas las cosas. Pues, con arreglo a esto, lo que procede de Dios se asemeja a El, como

se asemejan los seres al principio primero y universal de todo ser.®>®

558 Suma teoldgica, 1 q.4 a.3, resp.: “Respondeo dicendum quod, cum similiudo attendatur secundum convenientiam
vel communicationem in forma, multiplex est similitudo, secundum multos modos communicandi in forma.
Quaedam enim dicuntur similia, quaec communicant in eadem forma secundum eandem modum: et haec non solum
dicuntur similia, sed aequalia in sua similitidune; sicut duo aequaliter alba, dicuntur similia in albedine. Et haec est
perfectissima similitudo. —Alio modo dicuntur similia, quac communicant in forma secundum eandem rationem, et
non secundum eundem modum, sed secundum magis et minus; ut minus album dicitur simile magis albo. Et haec est
similitudo imperfecta. —Tertio modo dicuntur aliqua similia, quae communicant in eadem forma, sed non secundum
eandem rationem; ut patet in agentis non univocis. Cum enim omne agens agat sibi simile inquantum est agens, agit
autem unumquodque secundum suam formam, necesse est quod in effectu sit similitudo formae agentis. Si ergo
agens sit contentum in eadem specie cum suo effectu, erit similitudo inter faciens et factum in forma, secundum
eandem rationem speciei; sicut homo generat hominem. Si autem agens non sit contentum in eadem specie, erit
similitudo, sed non secundum eandem retionem speciei: sicut ea quae generantur ex virtute solis, accedunt quidem ad
aliquam similitudinem solis, non tamen ut recipiant formam solis secundum similitudinem speciei, sed secundum
similitudinem generi. Si igitur sit aliquod agens, quod non in genere contineatur, effectus eius adhuc magis accedent

189



Este largo pasaje de la Suma teologica nos permite precisar cudles son los diversos modos
de la semejanza y, por lo tanto, de la comparacion. Se puede concluir que ningtn bien puede ser
comparado con el soberano bien porque no existe semejanza ni en especie ni en género. Los
bienes no se comparan al soberano bien en términos de especie. Por lo mismo, no se pueden
comparar en proporcidon, como si participaran de ¢l en menor grado. Tampoco, se puede
compararlos como si los bienes fueran copia del soberano bien, porque la copia seria material y
entonces no seria una semejanza genérica. La comparacion s6lo puede ser analogica “en cuanto
Dios es ser por esencia y lo demas es ser por participacion”,®’ lo que es decir que no hay
comparacion posible con lo incomparable.

Por lo mismo, hablar del soberano bien en términos de mucho o poco, ligero o pesado®’

es otra vez hacer una comparacion erronea ya que Dios es uno. En efecto:

Uno se opone a muchos, pero de diversas maneras. La unidad, que es principio del
nuamero, se opone a la multitud como la medida a lo medido; pues la unidad tiene razén de
primera medida, y el nimero es la multitud medida por la unidad, como dice Aristoteles.
En cambio, lo uno que se identifica con el ser se opone a la multitud como lo indiviso a lo

.. . ., 1
divido, o sea como una prlvaclon.66

remote ad similitudinem formae agentis: non tamen ita quod participent similitudinem formae agentis secundum
eandem rationem speciei aut generis, sed secundum aliqualem analogiam, sicut ipsum esse est commune omnibus. Et
hoc modo illa quae sunt a Deo, assimilantur ei inquantum sunt entia, ut primo et universali principio totius esse”.

59 Ibid., 1 q.4 a.3, ad 3: “Prout scilicet Deus est ens per essentiam, et alia per participationem”.

660 I ingyan lishao, p.121.

51 Suma teolégica, 1 q.11 a.2, resp.: “Respondeo dicendum quod unum opponitur multis, sed diversimode. Nam
unum quod est principium numeri, opponitur multitudini quae est numerus, ut mensura mensuto: unum enim habet
rationem primae mensurae, et numerus est multitudo mensurata per unum, ut patet ex X Metaphys. Unum vero quod
convertitur cum ente, opponitur multitudini per odum privationis, ut indivisum diviso”.

190



También se puede entender lo ultimo al subrayar que el uno en cuanto principio del niimero

solamente se atribuye a las cosas materiales.*®

De ahi podemos concluir de la diferencia inconmensurable entre el soberano bien y los
bienes terrenales. Substancialmente, los bienes no se aparentan de ninguna manera al sumo bien.
Empero, el soberano bien es el criterio para determinar el grado de bien que posee una cosa: se

determina en funcion de su cercania al sumo bien.

De este primero, que es ser y bueno por esencia, pueden tomar las cosas la denominacioén
de seres y de buenas, en cuanto participan de El por modo de cierta semejanza, aunque
remota y deficiente; y por esto se dice que las cosas son buenas con la bondad divina, en
cuanto ella es el primer ejemplar, eficiente y final de toda bondad. Esto no obstante, las
cosas son también buenas por la semejanza de la bondad de Dios, inherente a cada una de
ellas, y ésta es su bondad formal y por la que se dicen buenas, y de este modo resulta que

hay una bondad comun a todos los seres y hay también multiples bondades.

Sambiasi resume todo lo anterior diciendo: “Son siete las vias que permiten conocer este
soberano bien. La primera es por medio de la luz original natural. La segunda es rebasando la
verdadera luz natural. La tercera es por la pureza del corazon. La cuarta es probando su sabor. La

quinta es volverse intimamente amigos. La sexta es conferir tranquilidad a los cinco sentidos. La

662 Ibid., 1 q.11 a.3, ad 2.

563 Ibid., 1 q.6 a.4, resp.: “A primo igitur per suam essentiam ente et bono, unumquodque potest dici bonum et ens,
inquantum participat ipsum per modum cuiusdam assimilationis, licet remote et deficienter. Sic ergo unumquodque
dicitur bonum bonitate divina, sicut primo principio exemplari, effectivo et finali totius bonitatis. Nihilominus tamen
unumquodque dicitur bonum similitudine divinae bonitatis sibi inhaerente, quae est formaliter sua bonitas
denominans ipsum. Et sic est bonitas una omnium; et etiam multae bonitates”.

191



séptima es meditar el significado profundo que pasa a través de los canones religiosos”. %

Hemos examinado los seis primeros puntos. Es mediante el alma racional que se puede conocer a
Dios aunque de manera deficiente mientras que los cinco sentidos externos no tienen esta
facultad por lo cual es necesario aquietar su movilidad. Por la pureza del corazoén se puede

acercar e intimar a Dios. Le permite “probar su sabor”, es decir, intuirlo en toda la creacion.

Ahora, Sambiasi tiene interés en examinar el séptimo punto: el conocimiento de Dios a
través del estudio de los canones religiosos y del ejemplo de los santos.®® Lo que enseifia el
ejemplo de los santos, es que las penas que sufrieron no se deben pensar sino como beneficios
porque mediante ellas se acercaron al soberano bien. Con el mismo fin, abandonaron su cuerpo
terrenal y se deshicieron de los deseos egoistas. Podemos conocer sus hechos a través de los
canones religiosos y es lo que debemos meditar. Empero, la descripcién del soberano bien es
imposible ya que aun rebasa los mejores talento, sabiduria e inteligencia.®®® Solamente lo
podemos describir “por medio de cosas mas conocidas de nosotros, aunque por su naturaleza sean
menos evidentes, es decir, por sus efectos”.*®” Por tanto, si no se puede describir al soberano bien
en términos discursivos, se puede deducir su suprema dignidad viendo su ley y los castigos que
aplica.’® La ley, los premios y los castigos se destinan exclusivamente a las criaturas racionales

ya que:

Conforme a su naturaleza, obran por si mismas en cuanto que tienen dominio de sus actos;

y estas tales son gobernadas por Dios no solamente en cuanto son movidas por Dios

664 Lingyan lishao, p.122.

563 Ibid., p.123.

5 1hid., p.124.

567 Suma teoldgica, 1 q.2 a.1, resp.: “Sed indiget demonstrariper ea quae sunt magisnota quoad nos, et minus nota
quoad naturam, scilicet per effectus”.

568 Lingyan lishao, p.124.

192



mismo, que obra en ellas interiormente, sino también en cuanto que por El son inducidas
al bien y retraidas del mal por medio de mandatos y prohibiciones, de premios y de

castigos.*®’

Ahora bien, siendo la damnacion eterna la méxima pena divina se concluye de su suprema

dignidad.

Sambiasi continia a comparar el soberano bien. Ahora, lo compara con las modalidades
de la existencia del hombre. El hombre, dice, tiene tres tipos de existencia: substancial, visible y
potencial. Su existencia substancial se limita a esta substancia. Su existencia visible se limita a lo
que determina el ojo y su existencia potencial se limita a los asuntos que administra. Fuera de ello
no existe. Esta limitacion es lo que no se puede atribuir a la existencia de Dios ya que “Dios esta
en todos los seres por potencia, porque todo esta sometido a su poder. Esta por presencia, porque
todo esta patente y como desnudo a sus ojos. Estd por esencia, porque actua en todos como causa

de su ser”.®”’ Luego,

Lo referente a como estd en las demads criaturas se puede entender considerando lo que
sucede en las cosas humanas. Se dice que el rey esta por potencia en todo su reino, aunque
no esté por presencia. Se dice asimismo de alguien que esta por presencia en todo lo que

abarca su mirada, y de este modo cuanto hay en una habitacion esta presente al que, sin

69 Suma teolégica, 1 q.103 a.5, ad 2: “Quaedam enim secundum suam naturam sunt per se agentia, tanquam
habentia dominium sui actus: et ista gubernantur a Deo non solum per hoc quod moventur ab ipso Deo in eis interius
operante, sed etiam per hoc quod ab eo inducuntur ad bonum et retrahuntur a malo per praecepta et prohibitiones,
praemia et poenas”.

70 Ibid., 1 q.8 a.3, resp.: “Sic ergo est in omnibus per potentiam, inquantum omnia eius potestati subduntur. Est per
praesentiam in omnibus, inquantum omnia nuda sunt et aperta oculis eius. Est in omnibus per essentiam, inquantum
adest omnibus ut causa essendi”.

193



embargo, no estd por substancia en cada una de sus partes. Finalmente, las cosas estan por

substancia o esencia en el lugar que ocupan.®”’

Por lo mismo, “no hay substancia donde no existe, no hay visible donde no existe, no hay
potencia donde no existe. Esta substancia, este visible y esta potencia no hay lugares donde no
existe, no hay tiempos cuando no existe, no hay actos en los cuales no existe”.*” Su existencia se
halla en todos los humanos y todas las cosas, “participa en todos sus actos y acompaiia todos sus
movimientos. Es la causa de todos los actos y todos los movimientos”.®”> En efecto, se determina
la existencia de Dios por sus efectos.””* La primera via de demostracion de la existencia de Dios
es por el movimiento. Sabemos que Dios es causa de todos los movimientos porque, en la serie
de los movimientos, “es necesario llegar a un primer motor que no sea movido por nadie, y éste

es el que todos entienden por Dios”.%"

Ahora que se examind la substancia de Dios y los modos por los cuales se puede conocer,
“exige el buen orden que nos ocupemos de lo que se refiere a su operacion”.®’® Sambiasi sigue su
comentario apegandose a la légica tomista: se dedica entonces a examinar la ciencia divina.
Escribe el jesuita: “Este soberano bien no es facultad de conocer claramente, no es facultad de ver

claramente. Si tiene pensamiento y discernimiento, es porque es poder de conocerse y verse a si

S Ibid., 1 q.8 a.3, resp.: “In rebus vero aliis ab ipso creatis quomodo sit, considerandum est ex his quae in rebus
humanis esse dicuntur. Rex enim dicitur esse intoto regno suo per suam potentiam, licet non sit ubique praesens. Per
praesentiam vero suam, dicitur aliquid esse in omnibus quae in prospectu ipsius sunt; sicut omnia quae sunt in aliqua
domo, dicuntur esse praesentia alicui, qui tamen non est secundum substantiam suam in qualibet parte domus.
Secundum vero substantiam vel essentiam, dicitur aliquid esse in loco in qo eius substantia habetur”.

572 Lingyan lishao, p.125.

7 Ibid., p.125.

7 Suma teoldgica, 1 q.2 a.2.

7 Ibid., 1 q.2 a.3, resp.: “Ergo necesse est devenire ad aliquod primum movens, quod a nullo movetur: et hoc omnes
intelligunt Deo”.

576 Ibid., 1 q.14 introd.: “Restat considerandum de his quae pertinent ad operationem ipsius”.

194



mismo”.®”” Son dos las ideas que aqui presenta. La primera es que Dios no tiene potencialidad y
esto se explica por el hecho de que Dios es acto puro o inmaterialidad pura.®”® También el
conocimiento de Dios no es similar al de los hombres ya que todo lo conoce “en un solo y simple
acto de conocimiento”.®”” Empero, “subsistir por si es lo que compete a Dios en grado maximo, y,
por consiguiente, empleando el mismo lenguaje, Dios serd quien mas retorne a su esencia y mas
se entiende a si mismo”.®*" Dicho de otra manera, “el entender divino, que es subsistente, es
entenderse a si mismo y no a cosa alguna distinta de E1”.**' Comparando el conocimiento divino
con el conocimiento humano vemos que este ultimo conocimiento es discursivo, es decir que es
conocimiento por sucesion o por causalidad. En el primer caso, el conocimiento de una cosa nos
lleva al conocimiento de otra y en el segundo caso, el conocimiento del principio nos conduce al
conocimiento de las consecuencias. ®*  En las palabras de Sambiasi, “pienso, explico,

conozco”.%%

En lo que sigue Sambiasi analiza los medios mediante los cuales los hombres pueden
llegar a la bondad. Empieza por un postulado relativo a la naturaleza del mal. EI mal como las
malas hierbas o malezas es algo que se transmite alrededor. Pero el mal no es algo en si, sino algo
que carece de substancia es decir de ser. Lo anterior se debe precisamente al hecho de que bien y

. 4 . . ., . . .
ser son una misma cosa.’®* Por lo mismo, lo malo, que es privacién de ser, tiene el mismo sujeto

77 Lingyan lishao, p.126.

78 Suma teoldgica, 1 q.14 a.2, resp.

7% Ibid., 1 q.14 a.1, ad 2: “Sed haec omnia Deus una et simplici cognitione cognoscit”.

5% Ibid., 1 q.14 a.2, ad 1: “Unde secundum hunc modum loquendi, ipse est maxime rediens ad essentiam suam, et
cognoscens seipsum’”.

1 Ibid., 1 q.14 a.5, ad 3: “Nam intelligere divinum, quod est seipso subsistens, est sui ipsius; et non alicuius
alterius”.

82 1bid., 1 q.14 a.7, resp.

083 Lingyan lishao, p.126.

84 Suma teolégica, 1 q.5 a.1, resp.

195



que el bien.®® Es por esta proximidad que Dios puede convertir a los malvados y prepararlos a la
virtud y hacer que los hombres que se encuentran en las linderas de la santidad se vuelvan
buenos.®® El volverse bueno depende de la participacion de los seres al soberano bien. Es
mediante sus facultades intelectivas —memoria, intelecto y voluntad— que el ser racional
participa del soberano bien.®®’ Claro es que este camino que lleva a ciertos hombres a ser buenos
0 bondadosos no se logra en un dia. Estos mismos hombres que lograron acercarse al soberano
bien pueden guiar a los demas hombres. Este deseo humano del bien tiene su complemento en el
hecho de que el amor y la benevolencia de Dios hacia los hombres son inmensos. Por lo mismo,
los guia llevandoles a la bondad y salvandoles de la maldad. °*® Sambiasi utiliza luego dos
ejemplos para ilustrar su pensamiento. En el primero se regresa del ejemplo de los santos a la
fuente de sus actos. Asimismo, antes de tener ediciones con litografia que ilustran los hechos de
los santos, se necesita tener la tableta de plomo que servira para hacer la litografia. De igual
manera, antes de tener la tableta de plomo se necesita el hacha del artesano que la formara. El
soberano bien metaféricamente es él que dirige el hacha.®® El segundo ejemplo ilustra la ayuda
del soberano bien. Es asi como, el mal pintor es el que no respeta el orden de los trazos. Ahora
bien, siempre es posible arreglar una mala pintura. Es igual a la producciéon de medicinas. Se usan
venenos en cantidad adecuada para luchar contra el mismo veneno. Asi opera el soberano bien,

toma aquello que es malo para arreglarlo y volverlo bueno.®”

La misericordia de Dios es inmensa. Silenciosamente anima, protege y consuela dice

Sambiasi. Se otorga aquella mediante los milagros y éstos transforman lo dificil en facil, lo

% Ibid., 1 q.17 a.4,ad 2 y ad 3.
5% Lingyan lishao, p.127.

7 Ibid., p.128.

588 Ibid., p.129.

% Ibid., p.129.

% Ibid., p.130.

196



amargo en dulce. En todo esto se nota el trabajo de la providencia divina. Esta transforma aquello
malo en bueno pero cuando no opera, todo sale al revés: lo facil se vuelve dificil y lo dulce se
vuelve amargo.®’ Sambiasi dedica las ultimas paginas del Lingyan lishao a la descripcion de la
providencia divina. Segun un plan misteriosamente arreglado, Dios dirige todas las cosas y todos
los seres hacia El. En efecto, “es necesario decir que todos los seres estan sujetos a la providencia
divina, y no s6lo en conjunto, sino también en particular. La razon es porque, como todo agente
obra por un fin, la ordenacion de los efectos al fin se extiende hasta donde se extienda la
causalidad del primer agente”.”® El problema es entender la existencia del mal dentro de la
providencia divina. Aqui Sambiasi distingue entre dos suertes de males, el vicio y la adversidad.
La adversidad no es un mal en absoluto. Puede ser que sea un mal que va unido a algan bien.*”
En cuanto a los malvados o viciosos, tampoco lo son de manera absoluta ya que tienen la
posibilidad de mortificarse y arrepentirse precisamente cuando conocen que son malvados.®* La

meta ultima es poder conocer a Dios, lo que se llama la bienaventuranza. Esta consiste en la

maxima felicidad del hombre.

! Ibid., p.131.

92 Suma teoldgica, 1 q.22 a.2, resp.: “Sed necesse est dicere omnia divinae providentiae subiacere, non in universali
tantum, sed etiam in singulari. Quod sic patet. Cum enim omne agens agat propter finem, tantum se extendit
ordinatio effectum in finem, quantum se extendit causalitas primi agentis”.

93 Ibid., 1 q.19 a.9, resp.

9% Lingyan lishao, p.137.

197



SEGUNDA PARTE: ]
LA ADAPTACION DEL DE ANIMA A LA TRADICION
CHINA



I. El contexto intelectual al final de la dinastia Ming

1. La ortodoxia doctrinal de la escuela Cheng-Zhu

Para entender cudles fueron los principios subyacentes de la traduccion al chino del comentario
sobre el alma de Francesco Sambiasi es menester conocer el contexto intelectual de la época
durante la cual se gesto este comentario. Lo anterior se justifica doblemente. En primer lugar, se
justifica por el papel de la ortodoxia en esta cultura. Por otra parte, la meta de los jesuitas,
alcanzar a la clase de los literati, implic6 que moldearan sus comentarios al pensamiento
confuciano y neoconfuciano. Estos postulados influyeron considerablemente en la traduccion, en
particular en el uso de ciertos conceptos y metaforas, como se analizara adelante. Empecemos,
sin embargo, por entender el contexto intelectual entre 1610, afio de la llegada de F. Sambiasi a

China y 1624, afio de publicacion del Lingyan lishao.

Desde la época Han Anterior Pi7%E (206 a.C.-8 d.C.) los Clésicos del compendio

. 695
confuciano eran venerados como textos sagrados.

Daniel Gardner escribe al proposito:
“Numerosos pensadores veian esos textos como los receptaculos de la verdad, de las palabras de

los grandes sabios de su civilizacion”.®”® Asimismo, la canonizacion de los Clasicos confucianos

y, al mismo tiempo, el hecho de que Confucio (fLF 551-479 a.C.) se auto-declarara un

. y, . 697 .y yye
transmisor mas que un innovador” ' probablemente favorecid la forma exegética --o en modo de

comentarios-- de la tradicion confuciana. No era cuestion de proponer una nueva filosofia sino de

5 B. A. Elman, “Philosophy (I-Li) versus Philology (K’ao-Cheng): The Jen-hsin Tao-hsin Debate”, T oung Pao
LXIX, 4-5, 1983, p. 176. Véase también, D. Gardner, “Confucian Commentary and Chinese Intellectual History”, p.
401.

%% D. Gardner, “Confucian Commentary and Chinese Intellectual History”, p. 398.

%97 Confucio, Lunyu ik, cap.7:1, en Zhuzi Quanshu K145 (de ahora en adelante: ZZQS), vol.6, p.120: “Sigo el
camino recto, no innovo. Creo en y amo la antigiiedad”. (BIMAME, BT d. )

201



apropiarse, de hacer suya esta tradicion. Cabe mencionar aqui que desde la dinastia Han, el
confucianismo se constituyé como ortodoxia pues habia sido escogido como sistema oficial de
valores por los emperadores, especialmente por el emperador Han Wu Di (¥ 17, reino de 141 a
87 a.C.). Conocer los Clésicos confucianos era entonces esencial si uno queria obtener un cargo
oficial y hacer carrera, ya que esos textos eran la base del sistema de reclutamiento para entrar en
las instituciones publicas.”®® Por lo mismo, numerosos literatos, tratando de respetar al pie de la
letra lo que pensaban ser el pensamiento de Confucio, no hacian mas que seguir el consejo mismo

de Confucio frente a la filosofia: no innovar.

(Cuales son estos Clasicos confucianos? Son esencialemente cinco libros, a saber: el
Clasico de las mutaciones (Yijing 545, los Anales de primavera y otorio (Chungiu F#K), el
Libro de los documentos (Shujing E%X), el Libro de las odas (Shijing 7%45) y, por ende, el
Libro de los ritos (Lijitf87C). Vemos que tres de los titulos de estos libros contienen el vocablo
“jing” (%%) lo que se traduce comiinmente por “clasico”. Ahora, ;cudl es la relacion de Confucio

con estos Clasicos? Tradicionalmente, se afirmaba que Confucio habia escrito, por lo menos en
parte, dos de ellos: el Libros de las mutaciones y los Anales de primavera y otorio. En lo que
atafie a los otros tres libros, se aseveraba que Confucio los habia expurgado, es decir que habia

quitado unas partes incongruentes con los valores que respetaba, y luego los habia editado.®”

%% Desde la dinastia Han se instauré un sistema de examenes, aunque rudimentario, para seleccionar a los candidatos
al servicio civil. En general, los candidatos se especializaban exclusivamente en un texto. Véase al respecto, B. A.
Elman, A Cultural History of Civil Examinations in Late Imperial China, Berkeley, Los Angeles, Londres,
University of California Press, 2000, pp.5-12; Idem, “Political, Social, and Cultural Reproduction via Civil Service
Examinations in Late Imperial China”, Journal of Asian Studies, vol.50, n°1, 1991, p.9; Levenson y Schurmann,
China an Interpretative History, Berkeley, University of California Press, 1969, cap. 8.

% Véase, J. Henderson, Scripture, Canon, and Commentary, A Comparison of Confucian and Western Exegesis,
Princeton, NJ, Princeton University Press, 1991, p. 12.

202



Empero, es realmente el filosofo Dong Zhongshu (FE /i, 179?-104? a.C.), durante el reino de

Han Wu Di, y bajo los auspicios de este ultimo, quien hizo que los Clésicos se volvieran Clésicos,

es decir canon. En efecto, Dong Zhongshu declaraba que:

, . 00 r . s
Todo lo que no esta en los seis artes’™ y en los métodos de Confucio deberia ser
suprimido y no se deberia permitir su promocion, [y luego], las teorias depravadas
deberian ser eliminadas y detenidas, porque solamente las normas universales se pueden

: . , . 701
unificar y los estandares volverse claros y asi el pueblo sabe que seguir.’

En este proceso, se constituyo lo que se puede llamar la ideologia confuciana. Después de
un declive, durante el periodo de desunion de China (del final de la dinastia Han en 220 a.d. al
inicio de la dinastia Sui —ff- en 581 a.d.), el confucianismo volvio a tener cierto florecimiento en
la dinastia Tang (J¥, 618-907) aunque no se extendiera a toda la sociedad. No obstante, este
confucianismo habia asimilado muchas ideas externas, en particular daoistas, neo-daoistas,

702

legalistas y budistas. Fue precisamente en contra de estas influencias externas al

confucianismo “original” que se constituyé el “neoconfucianismo” de la época Song (4, 960-

1276). Esta corriente de pensamiento se esforzd en restablecer el confucianismo “genuino” a

. L . 03
través de una nueva lectura de los Clasicos.’

70 Es decir los cinco Clasicos mas el Clasico de la méisica. Esta obra se perdié pero a menudo se incluye como el
sexto Clasico de la tradicion confuciana.

' Ban Gu, Historia de Han, (Han Shu #%2), Zhonghua shuju, vol.1, cap.56: (&L AIEANE Y BlA 72
i, BHIE, 20N, R ERME, AREEAL A AR, IRANFTER . ) 5 R P. Kramer,
“The Development of the Confucian Schools”, Cambridge History of China, vol.1, pp. 754-755.

702 5 T. C. Liu, “How Did a Neo-Confucian School Become the State Orthodoxy?”, Philosophy East and West,
vol. XXIII, n°4, 1973, p.483.

793 Ibid., pp.483-484.

203



Durante la dinastia Song, se cre6 un entorno favorable para la constitucion de una
ortodoxia estatal.”®* James T. C. Liu destaca dos razones principales al hecho de que la
burocracia de entonces se volviera una ortodoxia. La primera razén, afirma Liu, es politica y
consiste en que el poder imperial prefirido la supremacia civil a la militar porque reducia los
riesgos de rebelién marcial o de sedicion regional por parte de potentados locales.”” La segunda
razon es social: se trata de la mayor difusion de los libros en las clases sociales no necesariamente
pudientes.’” Paralelamente, el gobierno central fundé escuelas, no solamente en la capital, sino
también en las prefecturas y condados,”®’ lo cual creé las condiciones para el surgimiento de una

ortodoxia estatal, en particular mediante el sistema de examenes.”

Sin embargo, el establecimiento de la escuela Cheng-Zhu como ortodoxia no fue
determinado por razones intelectuales ni sociales, sino politicas.’” Mientras que el poder
imperial se debilitaba (en particular entre 1122 y 1234, con la dominacion del norte de China por
los Jurchen), un nimero creciente de escuelas “confucianas” intenté imponer su interpretacion de

la ortodoxia. Dentro de estas corrientes o escuelas destacod la “Escuela del Verdadero Camino” o

704 Para este parafo, véase Ibid., p.484.

7% Desde el reino de la emperatriz Wu Zitian (5[] K, reino 684-704) de la dinastia Tang, se empez6 a considerar la
seleccion de los oficiales por medio de los exdmenes como mecanismo para limitar el poder de la aristocracia. Véase,
B. A. Elman, 4 Cultural History of Civil Examinations in Late Imperial China, p.7.

%6 E] gobierno Song se dio cuenta de que la difusién de los libros era un medio para el control estatal y la
conformidad intelectual. Es asi como la publicacion de los Clasicos confucianos fueron un monopolio de estado
hasta 1064. No obstante, a pesar de la voluntad de ejercer un control sobre todas las publicaciones privadas, el
gobierno Song no logré regular su expansion. Véase, D. Twitchett, Printing and Publishing in Medieval China,
Nueva York, Frederic C. Beil, 1983, p.32.

7 En particular durante los periodos de reformas de 1069-1085 y luego 1093-1125.

% El gobierno chino se constituia alrededor de una clase de funcionarios burécratas. Estos funcionarios, en su
mayoria, se reclutaban gracias a un sistema de examenes, sistema que se instaur6 en su forma definitiva desde la
dinastia Sui (Ffi, 581-618). El primer nivel de exdmenes se ubicaba a nivel local y conferia al exitoso concursante el
grado de bachiller (xiucai 757°). Un bachiller podia presentarse al examen de nivel superior que se realizaba cada
tres afios en las capitales provinciales para alcanzar el nivel de licenciado (juren #: \). Por ultimo, un licenciado
podia presentar el nivel superior que conferia el grado de doctor (jinshi #£-I). Este ultimo examen se realizaba en la
capital del imperio, también cada tres afios.

"9 J.T. C. Liu, “How Did a Neo-Confucian School Become the State Orthodoxy?”, p.501.

204



Daoxue (I&%). Esta escuela preconizaba un estricto apego al significado original de los Clésicos

confucianos y expresaba cierta critica hacia el poder. Por lo ultimo, el gobierno central la
consider6 como una amenaza y la proscribi6 del sistema de examenes, aunque esta proscripcion

durd pocos afios: de 1195 a 1202.7"°

Esta escuela filosofica desarroll6 la idea de “transmision ortodoxa’ (daotong 1E#4t) para

, . . 711 . ..,
asentar su hegemonia doctrinal, y ganarse un poder sectario.”  La idea de “transmision ortodoxa’

empezé con Han Yu (¥ 768-824) y consistia entonces en la revaloracién del pensamiento

confuciano en contra de los pensamientos daoistas y budistas. Hallamos en lo anterior una idea
recurrente del pensamiento chino, segun la cual la verdad se encuentra en el origen o pasado
remoto, y que su olvido es causa de la degeneracion actual. Por lo mismo, se recubre la verdad
discriminando por genealogia un linaje auténtico y que lleva al descubrimiento de los sabios.”"
Es asi como la “transmision ortodoxa” llego6 a designar al linaje de los filosofos que interpretaban
ortodoxamente el pensamiento de Confucio.””> Ahora bien, la transmisién legitima,”'* segun la

715

interpretacion neoconfuciana definida por Zhu Xi,”” se habia detenido después de Mencio y no

es hasta los filosofos de la dinastia Song del Norte”'® (960-1126) que se habia retomado.”"’ El

0 1bid., p.485.

"' T A. Wilson, “Genealogy and History in Neo-Confucian Sectarian Uses of the Confucian Past”, Modern China,
vol.20, n°1, 1994, p.11.

"2 Ibid., p.7.

3 'Wm. Th. De Bary, Neo-Confucian Orthodoxy and the Learning of the Mind-and-Heart, New York, Columbia
University, 1981, pp.2-3; T. A. Wilson, “Genealogy and History in Neo-Confucian Sectarian Uses of the Confucian
Past”, pp.5-6.

714 J.T. C. Liu menciona que el uso del término “daotong” empieza con la dinastia Song del sur. Véase, Idem, “How
Did a Neo-Confucian School Become the State Orthodoxy?”, p.490, nota 15.

715 Véase el prefacio de Zhu Xi a su comentario de la Doctrina del medio, Zhu Xi, Zhongyong ", en ZZQS,
vol.6, pp.29-31; También, Zhu Xi, Jinsi lu I1 JE%, cap.14, en ZZQS, vol.13, pp.282-288; T. A. Wilson, “Genealogy
and History in Neo-Confucian Sectarian Uses of the Confucian Past”, pp.11-15.

716 Zhou Dunyi (A%, 1017-1073), Zhang Zai (3R#, 1020-1077), Cheng Hao (F5#, 1032-1085) y Cheng Yi (F#
i, 1033-1107). También se incluye a Shao Yong (%, 1011-1077).

205



mismo Zhu se declaraba el heredero directo del pensamiento ortodoxo de sus predecesores de
Luoyang’'® excluyendo las demas corrientes de pensamiento del daofong. Thomas A. Wilson
califica de “genealogia filial” la “estrategia de enunciar posiciones doctrinales que legitiman esas
doctrinas, en particular por el hecho de afirmar la filiacioén a un linaje de sabios unico y ortodoxo,
el cual simultaneamente excluye linajes doctrinalmente divergentes de la tradicién ortodoxa”.”"’
Tal actitud algo “pretenciosa” no dejo de provocar enemistades y es una de las razones por la cual
se prohibio la escuela Daoxue.”® No obstante, en los afios de la conquista mongol de China, la

. - e, . .y . . 21
idea de “transmision ortodoxa” sirvié de herramienta “a nivel cultural”’

al gobierno Song en su
competicion contra los invasores. Desde 1234 se empezo6 a venerar en el templo de Confucio a

los neo-confucianos de la dinastia Song del Norte asi como a Zhu Xi. Era una manera de decretar

que la linea de transmisién ortodoxa se hallaba en el sur de China.”*

El proceso que llevo a decretar ortodoxo el pensamiento “neoconfuciano” de la escuela
Cheng-Zhu fue gradual. En 1202 se levanto la proscripcion sobre la escuela Dao xue y en 1208,
la corte accedid a la solicitud de algunos oficiales de honrar a Zhu Xi. En 1212, se adoptaron dos
de los comentarios a los “Cuatro Libros”’* de Zhu, los comentarios a las Analectas de Confucio
y al Libro de Mencio. Empero, fue una crisis politica que acentud este proceso. En 1224, el
emperador fallecid sin haber designado a un heredero. El canciller Shi Miyuan impuso al hijo

adoptivo menor en vez del hijo adoptivo mayor, actuando en contra de toda legalidad y

"7 La idea de que Han Yu fuera él quien retomé la transmision ortodoxa no es generalmente aceptada durante la
dinastia Song del sur. Véase, J. T. C. Liu, “How Did a Neo-Confucian School Become the State Orthodoxy?”, p.491.
¥ Luoyang (-7%%- Henan actual) era la capital de la dinastia Song del norte.

7. A. Wilson, “Genealogy and History in Neo-Confucian Sectarian Uses of the Confucian Past”, p.6.

7203 T. C. Liu, “How Did a Neo-Confucian School Become the State Orthodoxy?”, p.499.

! Ibid., p.503.

22 Ibid., p.502.

3 Se trata de las Analectas (Lunyu #iit) de Confucio, el Libro de Mencio (Mengzi #i 1), la Gran Enseiianza
(Daxue N5y la Doctrina del medio (Zhongyong ). Estas dos tltimas obras eran originalmente capitulos del
Libros de los ritos (Liji*&a0).

206



legitimidad. Frente al desacrédito creciente y para justificar la imposicion, Shi Miyuan nombro6
varias figuras importantes de la escuela Daoxue a altos puestos oficiales. Este acto no hacia mas
que confirmar la posicion dominante del Daoxue en el ambiente intelectual y social del momento.
La instauracion del Daoxue como ortodoxia se completd en los afios siguientes, entre 1227 y
1240. La adopcion del confucianismo por los mongoles (quienes habian penetrado en China mas
alld de la Gran Muralla) obligd al imperio Song del sur a consolidar su liderazgo cultural y
politico. En 1227, se decretaron base de los examenes todos los comentarios a los “Cuatro
Libros” de Zhu Xi. La crisis culminé alrededor del afio 1234 cuando los Mongoles destruyeron el
imperio jurchen y empezaron a mirar al sur hacia el imperio chino. La dinastia china traté de

24 ’
1”7** aseverando que la verdadera linea de

asentar su legitimidad sobre “una propaganda cultura
transmision de la ortodoxia confuciana solo residia en el sur. Por ultimo, en reaccion a la
adopciodn por los mongoles del sistema de examenes, en 1237, el gobierno imperial chino declaré
que la escuela Daoxue habia heredado de la ortodoxia y en 1240 proclamé que las

interpretaciones de esta escuela constituian la ortodoxia estatal. Para no caer en una contradiccion,

ya que se habia anteriormente proscrito el Daoxue, se adoptd bajo la denominacion de Lixue (H

X . .. 2
£ o escuela de los principios.’

Por parte de los mongoles (Dinastia Yuan JG, 1279-1368), hubo un esfuerzo por

“confucianizar” la dinastia. Este proceso se desarrolld, en particular, bajo la batuta de Khubilai

(reino 1260-1294). Khubilai se roded de consejeros chinos para sinizar sus métodos de gobierno,

6

leyes e instituciones. *° Estos consejeros introdujeron en la corte mongol los principios y

243 T. C. Liu, “How Did a Neo-Confucian School Become the State Orthodoxy?”, p.502.

7 Ibid., pp.501-503.

726 Wm. Th. De Bary, “The Rise of Neo-Confucian Orthodoxy in Yiian China”, en Idem, Neo-Confician Orthodoxy
and the Learning of the Mind-and-Heart, p.20 y p.26.

207



métodos morales neoconfucianos subyacentes al ejercicio del poder: la responsabilidad del
emperador de adoptar el dao, es decir el camino recto, y las lecciones y memoriales dirigidos al

7

emperador para aconsejarle o amonestarle. 7  Ahora bien, se adoptd la interpretacion

neoconfuciana de la escuela Cheng-Zhu por varias razones. En primer lugar, porque los
consejeros que rodeaban a Khubilai’®® eran partidarios de la escuela del Dao. Por otra parte, “una
sucesion de hombres de estado/escolares importantes en el pantedn neo-confuciano, desde los
hermanos Cheng y Sima Guang hasta Zhu Xi, contribuyeron a la articulacién de esta linea de
instruccion a la corte, originalmente algo independiente de la escuela del Dao, y aseguraron su
relacion cercana con el desarrollo de la ‘tradicion ortodoxa’”.”®® La difusion de la ortodoxia
también se implement6 gracias a una politica educativa, entre otras cosas la creacion de escuelas
a nivel local (proclamacion de 1261) y el reestablecimiento del Colegio imperial en 1271. El
curriculum en estas escuelas se enfocaba en los “nuevos Clasicos” es decir los Cuatro Libros
junto con el comentario de Zhu Xi, asi como los Clasicos mas tradicionales.””® En pocas décadas
surgi6 una nueva clase de oficiales y escolares neoconfucianos.”' El paso siguiente, que no tomé
Khubilai sino su sucesor, fue promulgar en 1315 un nuevo sistema de exdmenes para el servicio

civil basado principalmente en la interpretacion de los Cléasicos de Zhu Xi y en particular la

interpretacion de los Cuatro Libros.”*

7 Ibid., pp.28-37.
728 Entre otros Zhao Fu (15, ¢.1206-¢.1299), Dou Mo (# £k, 1196-1280), Xu Heng ( -7, 1209-1281).
22 Wm. Th. De Bary, “The Rise of Neo-Confucian Orthodoxy in Yiian China”, p.31.
730 .
Ibid., p.48.
B Ibid., p.50.
32 Ibid., p.56.

208



2. El contexto intelectual durante la dinastia Ming

Esta ortodoxia perdurd después de la caida de la dinastia Yuan y con el advenimiento de la
dinastia Ming. Los gobernantes de la recién establecida dinastia china probablemente veian en la
ortodoxia neoconfuciana una manera de valorar lo nacional en contra de lo “fordneo” o
“barbaro”.”* Por lo mismo, los historiégrafos Ming no resaltaron la continuidad que existia entre
su dinastia y la dinastia mongol anterior, sino que destacaron una continuidad entre los valores de

% La ortodoxia de la escuela Cheng-Zhu provey6 a los emperadores

las dinastias Song y Ming.
de las dinastias Yuan (mongol), Ming (china) y Qing (manchu), la justificaciéon de su gobierno.
Asimismo, la escuela del Dao proporcion6 los conceptos, argumentos y creencias que sirvieron a
los gobernantes y oficiales Ming para fundar su soberania y legitimidad politica constituyendo

una ‘ideologia’.”* El sistema de exdmenes para el reclutamiento de los oficiales fue una de las

herramientas para la creacion de esa ideologia:

Los examenes clasicos constituian una construccion intelectual, social y politica efectiva
que encontraba las necesidades de la burocracia estatal mientras que simultineamente sostenia la
estructura de clase del imperio tardio. La construccion cultural de la ortodoxia neoconfuciana a
través del curriculum educacional requerido por los candidatos a los exdmenes garantizd la

duradera dominacion del neoconfucianismo en la vida intelectual. El estado imperial, la sociedad

33 Wing-tsit Chan, “The Ch’eng-Chu School of Early Ming”, en Wm. Th. De Bary, Self and Society in Ming
Thought, p.43.

34 B. A. Elman, A Cultural History of Civil Examinations in Late Imperial China, p.52.

3 Ibid., pp.69-70.

209



de los nobles (gentry) y la cultura neoconfuciana eran estrechamente entremezclados por el

‘giroscopio educacional’ que se centraba en los examenes para el servicio publico.”*

En el transcurso de la misma dinastia Ming podemos ver como la ortodoxia también sirvid
para legitimar al emperador usurpador Yongle (7K %%, reino 1403-1425). Yongle se rodeé de
literati del Daoxue para obtener una legitimidad politica y moral.”’ Por eso fomento la edicién y
publicacion de varios compendios cuya meta principal era reforzar la ortodoxia del pensamiento
Cheng-Zhu.”® El Sishu daquan y el Wujing daquan™® (W& K4, 1A K4S, Gran coleccion de
comentarios sobre los Cuatro Libros y los Cinco Cldsicos) asi como el Xingli daquan,”® en 70
capitulos, (V¥ K4 Gran coleccion sobre la naturaleza y los principios) precisamente son

algunos de estos compendios del pensamiento ortodoxo.

Los Sishu y Wujing daquan y el Xingli daquan se publicaron en 1415 para uniformar la
preparacion de los candidatos a los exdmenes de la administracion publica en todos los niveles de
la educacion. La idea era propiciar la creacion de una elite leal al gobierno y con una ideologia
comun --el confucianismo del Lixue. Esos funcionarios formaban un cuerpo social con valores e
intereses propios. El Xingli daquan fue la base del sistema de exdmenes todo a lo largo de la
dinastia Ming, en los tres niveles de examen: local, provincial y metropolitano. En su contenido,

es una obra totalmente impregnada del pensamiento de Zhu Xi y de la escuela Cheng-Zhu. Los

B0 BA. Elman, “Political, Social, and Cultural Reproduction via Civil Service Examinations in Late Imperial
China”, Journal of Asian Studies, vol.50, n°1, 1991, p.8.

"7 B. A. Elman, A Cultural History of Civil Examinations in Late Imperial China, pp.105-107.

8 Ibid., p.108.

7% Araki Kengo, “Confucianism and Buddhism in Late Ming”, en Wm. Th. de Bary, The Unfolding of Neo-
Confucianism, Nueva York y Londres, Columbia University Press, 1975, p.52.

0 Wing-tsit Chan, “The Ch’eng-Chu School of Early Ming”, p.45; T. A. Wilson, “Genealogy and History in Neo-
Confucian Sectarian Uses of the Confucian Past”, p.4; B. A. Elman, 4 Cultural History of Civil Examinations in Late
Imperial China, pp.113-119.

210



opositores doctrinales son criticados no en sus propios términos, sino en los términos doctrinales

' Por

ortodoxos neoconfucianos: por lo tanto, el Xingli daquan es doctrinalmente univoco.”*
ultimo, cabe mencionar que a mediados de la dinastia Ming, se habia logrado una

estandardizacion completa de la educacion en todo el imperio.”*

No obstante, la tradicion confuciana no es atemporal ni normativa, como lo subraya
Daniel Gardner.’* Si bien, hemos visto el desarrollo y la extension de la ortodoxia doctrinal del
periodo Ming, lo anterior no implica que no existieran corrientes de pensamiento no ortodoxas.
Por el contrario, la dinastia Ming es un momento histérico de intenso fermento de nuevas ideas
no ortodoxas.”** Es probable que parte de esas nuevas ideas se engendrara a raiz de un cambio de
sociedad y cultura. Es asi como la filosofia neoconfuciana de la época Ming no se enfoca en los
mismos temas que la Song porque los intereses han cambiado. Wing-tsit Chan describe con

mucha precision estos cambios:

(Cuadles eran las fuerzas operando a dentro de la escuela Cheng-Zhu y en la historia? En
primer lugar, el neoconfucianismo Song desarrollé una nueva metafisica principalmente
por el reto del budismo y del daoismo. Para contrarrestar el concepto budista de vacio y el
daoista de no ser, los neoconfucianos tuvieron que construir su propia cosmologia y
metafisica, y lo hicieron en los términos de supremo ultimo, principio y fuerza material.
En el inicio de Ming ese reto ya no existia y en consecuencia, los neoconfucianos no se

interesaban en tales problemas como el principio y la fuerza material.

T, A. Wilson, “Genealogy and History in Neo-Confucian Sectarian Uses of the Confucian Past”, p.17.
"2 B. A. Elman, A Cultural History of Civil Examinations in Late Imperial China, p.124.

™3 D. Gardner, “Confucian Commentary and Chinese Intellectual History”, p.398.

" Wm. Th. de Bary, “Introduction”, en Idem, Self and Society in Ming Thought, p.3.

211



En segundo lugar, por la nueva metafisica neoconfuciana, el horizonte confuciano
se habia extendido mas alla del mundo y por lo tanto, la relacion entre el Cielo y el
hombre era la consideracion principal. Ese horizonte ya se habia vuelto familiar y nuevos
horizontes se debian descubrir.

En tercer lugar, el problema de la investigacion de las cosas, en ese entonces, se
habia explorado por varios siglos. [...No obstante] la doctrina de la investigacion de las
cosas no hallé nuevos territorios para expandirse y se volvio una antigiiedad. Perdi6 su
atraccion y gradualmente se desvanecio.

En cuarto lugar, durante la dinastia Yuan creci6 el espiritu practico junto con el
desarrollo de ciertos temas cientificos. Acoplado con el nuevo interés en la mente, era
natural, y quizas inevitable, que el espiritu practico fuera dirigido a los asuntos practicos

. , . .. e e, 4
de la vida en términos de actividad honesta y exhibicién real de los valores morales.”®

Por su parte, Chow Kai-wing menciona varias fuerzas actuando al final de la dinastia
Ming que debilitaron el poder politico y cultural ortodoxo, en particular, la expansién comercial,
la economia monetarizada y la intromisién de los eunucos en asuntos politicos. Chow arguye que
la difusion de las ediciones comerciales “contribuyé a la creacion de un milieu intelectual que
favorecid interpretaciones abiertas y plurales del canon confuciano en los examenes para el
servicio publico”.”* Si bien los comentarios mas populares de los candidatos a los exdmenes
siguieron siendo todo a lo largo del siglo XVI una mera exposicion del pensamiento de Zhu Xi, a

partir de la era Jiajing (3745, 1522-1566) se notan cada vez mas numerosas, en las disertaciones

de los candidatos, las desviaciones del pensamiento ortodoxo y, desde mediados de la era Wanli

75 Wing-tsit Chan, “The Ch’eng-Chu School of Early Ming”, pp.44-45.
46 Chow Kai-wing, “Printing, Examinations, and Intellectual Change in Late Ming China”, Late Imperial China,
vol.17, n°1, 1996, p.121.

212



(J1 7, 1573-1620), son pocas las disertaciones que se conforman a la ortodoxia. Los candidatos

exponian nuevas ideas o también interpretaciones budistas de los Clasicos para llamar la atencion

del examinador. ¥’

Durante esta época se nota la disminucion de las publicaciones de
comentarios afines al pensamiento de Zhu y crecen las publicaciones de obras no ortodoxas.
puesto que no habia monopolio editorial, la competencia fue un factor de propagacion de las
. . .. 748 , . e, . . . .

interpretaciones originales.”" Los titulos de esos comentarios inéditos son significativos de su
heterodoxia ya que enfatizan la novedad de su contenido o su subjetividad, respectivamente

mediante los términos “xinyi” (#77=, nueva interpretacién) o “zhuyi” (=7, interpretacion

subjetiva): citamos por ejemplo, el Sishu xinyi (VU H&, Nuevo significado de los Cuatro
Libros, 1602) de Dong Qichang (¥ 5 1555-1636)"* y el Sishu zhuyi xindejie (V47 - 2 Hr )
fi#t, Una nueva interpretacion subjetiva de los Cuatro Libros, 1613) de Zhu Changxun”° (4%

), 1586-1641) .7°!

Son varias las nuevas corrientes intelectuales que se desarrollaron a partir de mediados de
la dinastia Ming. En particular, cabe destacar la importancia creciente de la filosofia de la mente
de Wang Yangming (-E% M, 1472-1529) y de sus seguidores Wang Zhi (&8, 1498-1583) y
Wang Gen (TR, 1483-1541).””* ;Cudles fueron las principales razones del desarrollo de la

filosofia de la mente? Probablemente el contexto politico, en particular la usurpacion de Yongle y

la muerte violenta de /iterati comprometidos con el emperador asesinado favorecieron el retiro de

™7 Ibid., p.133.

™8 Ibid., p.134.

™ Dong Qichang, por otra parte, es uno de los pintores mas famosos de la dinastia Ming.

750 Zhu Changxun era el principe de Fu. Conocié a Sambiasi en Faifeng donde desarollaron una amistad.

:2 Chow Kai-wing, “Printing, Examinations, and Intellectual Change in Late Ming China”, pp.136-137.
1bid., p.139.

213



la vida politica por parte de funcionarios-escolares y la especulacion sobre la mente.””® En
general, el contexto historico en Ming revela un fuerte despotismo. Con el primer emperador de
esa dinastia se desarrolla un despotismo politico en el cual el emperador acapara todas las
funciones de mando que hasta entonces eran cargos de los ministros. Asimismo, desaparece hasta
el puesto de primer ministro, abriendo, por lo tanto, la puerta a la méxima arbitrariedad. Los
funcionarios, quienes hasta entonces tenian un papel politico importante, perdieron el sentido de
su actividad ya que eran confinados en tareas sin importancia y sin responsabilidad. Ademas, el

desempefio de su oficio se volvid peligroso en razén de esta misma arbitrariedad del poder.

La respuesta de los letrados consistié en la formulacion de un cierto “individualismo” que
tuvo dos facetas, la subjetividad del pensamiento y el heroismo individual.”* Estas dos facetas, la
que enfatiza la autonomia de la subjetividad y la otra, la expresion de un individualismo
extrovertido que afirma la necesidad de aplicarse a la creacion de fuerzas sociales capaces de
reformar al individuo, se manifestaron en las dos corrientes de filosofia estrechamente
relacionadas, la filosofia de Wang Yangming y la de Wang Gen. Empero, William Theodore De
Bary, en su obra sobre la relacion entre el individuo y la sociedad durante el periodo Ming”>
precisa que no se puede hablar de individualismo en el sentido europeo de la palabra refiriéndose
a las formas que hubo en China. El individualismo que se desarrollé en Europa, especialmente a
partir del Renacimiento y del advenimiento filosofico del sujeto, se define como la afirmacion del
individuo auténomo, creador de la realidad. El hombre se vuelve el centro del interés artistico, €l

es quien formula los modelos de entendimiento del universo y, por ultimo, es el beneficiario de la

73 Wing-tsit Chan, “The Ch’eng-Chu School of Early Ming”, pp.45-46.
7 Wm. Th. de Bary, “Individualism and Humanitarianism in Late Ming Thought”, en Idem, Self and Society in

Ming Thought, pp.146-147.
3 Ibid., p.146.

214



actividad politica. En China, por el contrario, son muy escasos los pensadores que llegaron a
formular un individualismo extremo en el cual el individuo como sujeto se opone a la sociedad
percibida como enajenante. Li Zhi es uno de los pensadores que alcanzaron este extremismo y su
enjuiciamiento hace evidente la fuerza del conflicto que este tipo de pensamiento generd en

China.”®

Vemos, ahora, el pensamiento del filésofo mas importante de este periodo. La filosofia de
Wang Yangming aseverd que cada ser humano puede devenir sabio, es decir que la sabiduria esta
en potencia en todos los seres humanos, porque cada uno posee los medios apropiados para
alcanzarla. Wang afirmd, por lo tanto, que la sabiduria no es un ideal inalcanzable sino un estado
de la mente, susceptible de ser interiorizado. Lo importante reside en la mirada interior y la
interiorizacion de los principios morales. Lo que diferencia al sabio del hombre comun, no es,
entonces, que sea un hombre extraordinario sino que su mente estd llena de la pura virtud y que

ya no esté contaminado por deseos egoistas (4X). Aprender a ser un sabio consiste, por lo tanto,
en cultivar el fianli (KEE) o principio celeste, es decir el poder innato a la bondad lo que equivale
también a volver al estado de mente-corazén («[») original. La extension del conocimiento o
zhiliangzhi (UL 5) es lo que conduce a la sabiduria, es la extension y la realizacion de nuestro
conocimiento del bien. La extension del conocimiento no se hace por medio del estudio de los
Clasicos como lo pretendia la filosofia de Zhu Xi, sino de la rectificacion de la mente (1F/L»).
Esta tltima consiste en la investigacion de la sinceridad de la intencidén que preside a la accion

moral. La sinceridad (7)) es méas que una virtud que se debe adquirir es un estado del ser. En

78 Ibid., pp.188-193.

215



otros términos, la rectificacion de la mente significa suprimir los deseos egoistas que obscurecen

el uso de la mente para volver al estado de la mente original.

Ahora bien, jen qué consiste la mente de la cual Wang estd hablando? y ;por qué la
rectificacion de la mente permite alcanzar la accion buena o sabiduria? La posicion confuciana

ortodoxa de Zhu Xi afirmaba la centralidad del concepto de gewu (¥4#)) o investigacion de las

cosas en la busqueda de la sabiduria. La investigacion de las cosas es el inicio del conocimiento.
Para Zhu, la primicia necesaria a la sabiduria es el conocimiento del principio de las cosas o /i

(3). El li de las cosas es la forma perfecta a través de la cual se describe la singularidad de todas

las cosas en el universo. Por lo tanto, es el principio organizador de estas mismas cosas, parte
funcién o razén de ser y, parte esencia o lo que la cosa es en si.””’ Este conocimiento del /i se
alcanza por medio de la extension del conocimiento, la cual resulta de la lectura adecuada de los
Clasicos del confucianismo y de la interiorizacién de los principios morales que estos Clasicos
ofrecen como ejemplo. En breve, el conocimiento del principio de las cosas se alcanza por medio
del estudio. Aun si uno tiene buena naturaleza y cierta predisposicion a la sabiduria, sin el estudio

no deja de ser un hombre comin.”®

Para Wang, por el contrario, la sabiduria no se alcanza en la investigacion del /i de las

cosas pensadas como externas a la mente y tampoco en la recitacion de los Clasicos.””” Con un

7 Zhu Xi, Zhuzi yulei 4155388, cap.1, ZZQS, vol.14, p.191:  (Fi7- [PEEIEEAE | , dbiREldr. & HU S
2, ST, HUEE - HiEe. )

78 Zhu Xi, Zhuzi yulei, cap.10'y 11, ZZQS, vol.14.

% Sobre la critica de “aprendizaje vulgar”, véase, Kim Youngmin, “Rethinking the Self in Relation to the world in
the Mid-Ming: The Responses of Chen Xianzhang, Hu Juren, Wang Yangming, and Zhan Ruoshui to Cheng-Zhu
Learning”, Ming Studies, vol.44, 2001, p.15: “El aprendizaje que un grupo de pensadores de mediados de Ming
criticaban como ‘aprendizaje vulgar’ incluia actividades tales la memorizacion y recitacion (jisong), la composicion
literaria (cizhang), los estudios textuales (xungu), y el aprendizaje general ( boxue)”.

216



sentido comun inigualable, Wang argumenta contra la posicion de Zhu Xi. Si se debe aprender de
los Clasicos para volverse sabio jcomo se puede manejar una situacion moral unica es decir
pristina? Wang Yangming da dos ejemplos del problema. Es asi como el rey Wu empez6 una
batalla cuando todavia no cumplia con los deberes filiales relativos a la defuncion de su padre.
(No sera este caso un ejemplo de la ausencia de lealtad y a la vez de piedad filial? De la misma
manera, Shun se casé sin notificar del evento a sus padres. ;Esto también no sera un caso de
ausencia de piedad filial? La argumentacion de Wang se basa en el hecho de que las
circunstancias complejas de los acontecimientos demuestran que los dos actores -- Shun y Wu --
no tenian antecedentes que les pudieran ayudar en su decision. No habia Clésicos para ensefarles
como actuar. Por lo tanto, tuvieron que evaluar lo bueno y lo malo en su propia conciencia o
mente. Ademas, a pesar de que la ortodoxia confuciana viera a estos casos como simbolos de la
falta de conformidad a la piedad filial y a la lealtad, los resultados fueron contrarios en la medida
que Shun asegurd la descendencia de su familia y el rey Wu protegié la vida de numerosas
personas.’® Lo anterior muestra que para Wang, las cosas externas o los acontecimientos no
tienen valor moral en si, sino que es la intencidén que le da su valor. En todo caso, la respuesta al

como actuar reside en la mente.

Wang Yangming da un paso adelante en su idealismo epistemologico. Wang afirma, en
efecto, que la mente es el principio de las cosas o también que el principio de las cosas es la
mente misma. ;Como llega Wang a esta proposicion? Considerando las virtudes cardinales, la

piedad filial (xiao #), la lealtad (zhong &), la humanidad o benevolencia (ren 1~) y la

confidencia (xin 15), Wang establece que no se hallan en el objeto de la virtud, es decir el padre

7 Wang Yangming, Yangming chuanxi lu #1133 $%, Taipei, Shijie shuju yinxing, 1951, cap.I, p.32.

217



o el soberano, sino en la mente. Si estas virtudes fueran objetivas dejarian de existir con la
desaparicion de su objeto. Asimismo, uno dejaria de ser filial a la muerte del padre, o de ser leal a
la muerte del soberano, lo que es absurdo. Por lo tanto, se puede concluir que estos principios
éticos son expresiones de la intencidon y de la voluntad del ser humano y que “estan en la mente”.

Es asi como, “la mente es igual al principio o la mente es el principio” (xinjili 0o EJ2H).

Por mente se debe entender la mente original (benxin A<:.(») es decir la mente que no esta
obstruida por los deseos egoistas. Solo es cuando los deseos egoistas han sido rebasados que el
principio de la naturaleza (tianli X3) puede ser naturalmente expresado. Por esto la mente
original puede ser descrita en las palabras siguientes: “Tengo solamente una mente y es
buena”.”®' Cuando la mente original actiia, por ejemplo para servir al padre, es idéntica a la
piedad filial, cuando sirve al soberano es lealtad. Asimismo, las cuatro virtudes cardenales de
Mencio, la benevolencia (ren 17), la rectitud (vi %), la propiedad (/i %) y la sabiduria (zhi %

estan todas arraigadas en la mente.

Estas afirmaciones también llevan a Wang Yangming a aseverar que no existen cosas
fuera de la mente. Las cosas, entonces, no son externas a la conciencia sino que son objetos de la
conciencia misma. Por cosa, Wang entiende tanto los objetos (wu %) como los asuntos o
relaciones (shi 3%). De acuerdo con este principio segun el cual no hay otro principio que la mente

y que no hay cosas fuera de la mente, shi y wu deben ser pensados como simples consecuencias

del efecto de la voluntad o de la intencidon. ;Qué significa esta proposicion? Wang enuncia que

' Wang Yangming, Yangming chuanxi lu, cap I, p.29: (FRfH—D oA A3, )

218



“cada vez que se usa la intencion, no puede no haber una cosa. Cuando hay una intencidon
entonces hay una cosa. Cuando no hay intencion, entonces tampoco hay cosa”.’®* Asimismo, sin
el efecto de la intencion no existirian las cosas o asuntos que le corresponden. Luego, en la
medida que la intencion y la voluntad son el efecto de la mente humana se puede concluir que las
cosas o asuntos son el resultado o efecto de la mente. El hecho de servir a sus padres o a su
soberano es, por lo tanto, consecuencia de la mente. Vemos, de esta manera, que la nocion de
intencionalidad representa, en la filosofia de Wang Yangming, la relacioén entre lo interno y lo
externo. Para Wang, la realidad es un encuentro entre lo interno (mente) y lo externo (el mundo).
Podemos concluir entonces que la realidad ontoldgica de la mente es el principio mismo. En la
medida que la mente y el principio son una sola cosa, resulta que la mente es naturaleza y la
naturaleza es principio. Asimismo, la mente es el lugar de manifestacion del /i de las cosas. Sin
embargo, solo le interesa a Wang el uso normativo de /i, es decir el /i como principio moral.
Cuando Wang afirma que no existe otro principio que la mente y que no existen cosas fuera de la

mente, también establece que la mente es el principio ontolégico suprema.

Wang Gen, por su cuenta, dio una expresion filoséfica de la preocupacion del individuo,
no solamente de hallar algiin sentido en el divorcio entre la realidad y la representacion de la
realidad, sino también la preocupacion de descubrir su lugar en la sociedad.”® Se puede describir
como una revolucion total la idea segun la cual el individuo no depende del Cielo, de la tierra y
de todas las cosas sino lo inverso, que todo depende del yo. En esto reside el aspecto voluntario y
activo del pensamiento de Wang Gen. En el confucianismo tradicional el hombre es parte del

universo y su actividad tiene como objetivo establecer una armonia, definida de manera objetiva

72 Wang Yangming, Yangming chuanxi lu, cap. 11, p.31: (U2 Fi/H. BHEYH . . WHEEY. B2
o HMEEYIR. )
763 Wm. Th. de Bary, “Individualism and Humanitarianism in Late Ming Thought”, pp.157-160.

219



es decir independiente del sujeto. Para Wang Gen, por el contrario, el sujeto se presenta como
centro creador de esta armonia social. Podemos utilizar la expresion de “cambio dentro de la
tradicion” para definir el pensamiento de Wang Gen en su relacién con el confucianismo. De
ninguna manera Wang Gen recusa el valor de la responsabilidad social y de la reciprocidad tal
como las define el confucianismo aunque acepte la posibilidad de un desarrollo mas cumplido del

individuo.

Algo notable es que durante ese periodo se reinterpretara la transmision ortodoxa
incluyendo a Wang Yangming y a Lu Xiangshan (4% 1l1, 1139-1193) en ella. Zhou Rudeng
(1547-1629, J1k &) de la escuela Taizhou’® (Z& M) escribié el Daotong wen (i %3,
Transmision ortodoxa de la ensefianza de los sabios) en 1606, obra que es precisamente un
ejemplo de la genealogia revisada del daofong en la cual se incluyen a esos dos filosofos .”*> Otro
hecho significativo del periodo, es que se desarrollara una nueva idea, la de un origen
independiente de la filosofia Ming, en particular la de Wang Yangming, idea totalmente contraria
al respeto confuciano por la tradicion y la autoridad.”® La filosofia de Wang, a su manera
expresa este rechazo de la tradicion y de la autoridad cuando declara la prioridad de conocimiento

innato (liangzhi & %1) de la mente sobre los Clasicos y la prioridad del despertar individual sobre

la tradicién.’®’

764 Escuela fundada por Wang Gen. Véase, Wm. Th. de Bary, “Individualism and Humanitarianism in Late Ming
Thought”, pp.171-178.

T, A. Wilson, “Genealogy and History in Neo-Confucian Sectarian Uses of the Confucian Past”, p.20.

766 Wing-tsit Chan, “The Ch’eng-Chu School of Early Ming”, pp.30-31.

767 Araki Kengo, “Confucianism and Buddhism in Late Ming”, p.52.

220



La segunda corriente que se propaga durante esa era es el budismo.’®® El budismo vive
entonces un verdadero renacimiento después de un largo declive iniciado al final de la dinastia
Tang. Wm Theodore De Bary menciona que “el renacimiento del budismo al final del siglo XVI
parece haber sido por parte un fenémeno religioso reflejando las inseguridades del rapido cambio
social y del derrumbe politico, y por parte un renacimiento moral frente a la desintegracion sin
precedente del tejido de la ética personal y de los modales sociales”.”®® También la difusion del
budismo se beneficia de algunas similitudes que posee con la filosofia de Wang Yangming, muy
popular entonces, en particular la idea seglin la cual la naturaleza pristina del ser humano esta
mas alla del bien y del mal.””® El divorcio que existia hasta entonces entre el confucianismo y el
budismo por un lado, y la idea que el budismo era erroneo mientras que el confucianismo era
correcto no era mas aceptable.”’’ Se acentud el sincretismo entre esos pensamientos. Por ejemplo,

Yang Fusuo (1518 FT, 1547-1599) podia afirmar que “es un error pensar que el Budismo se
transmiti6 a China en el periodo Han. Lo que se transmitié a China fueron las huellas externas
del Budismo, mientras que su espiritu interno se encontraba aqui desde el inicio”. Jiao Hong (££
¥k, 1541-1620) por su parte afirmaba que “los textos budistas son comentarios del confucianismo.

. . . 2
El contenido del budismo es las flores del confucianismo”. 7> Otra de las maneras en las cuales
se expreso este interés intelectual por el budismo es el uso de las doctrinas budistas, en particular

de la secta Chan (), en la interpretacion de los Cuatro Libros y en los exdamenes.’ "

758 Ibid., p.39.

% Wm. Th. De Bary, “Neo-confucian Cultivation and Enlightenment”, p.189.

770 Araki Kengo, “Confucianism and Buddhism in Late Ming”, p.44.

" Ibid., p.46.

772 Citado por Araki Kengo, “Confucianism and Buddhism in Late Ming”, p.47.

B Ibid., p.52; Chow Kai-wing, “Printing, examinations, and Intellectual Change in Late Ming China”, p.140.

221



La tercera corriente relevante del final de la dinastia Ming consistia en un interés
renovado por los textos Han o pre-Han y la exégesis textual que les era concomitante. La
tradicion exegética mas antigua de China es la que se apoyaba en la exégesis filologica y que
perdurd todo el periodo que se extiende de la dinastia Han a la dinastia Tang.””* Este analisis
filologico, especialmente en la forma del comentario interlineal, consistia en examinar las

palabras y revela una reverencia muy profunda hacia el texto. Asimismo, Daniel Gardner afirma:

En su sola forma, el comentario interlineal enuncia que cada palabra, cada frase, cada
parrafo del texto canonico es profundamente significativo, y merece la reflexion mas
genuina y minuciosa. Para el comentador interlineal de la época Han, el texto se asemeja a

un objeto sagrado, el cual se merece el compromiso y la devocion maxima.’”

Este interés renovado por la exégesis textual de la época Han surgié junto con el
desarrollo de los “estudios practicos” (shixue £t%5) y, también fue el resultado de una critica a la
especulacion metafisica propia de la escuela de Wang Yangming’’® En reaccion a la especulacion
abstracta de mediados de Ming, los pensadores voltearon su interés hacia los estudios practicos,
es decir los estudios que podian servir al Estado y al pueblo. Se pensé que las especulaciones

abstractas eran la causa del desmoronamiento del poder politico de la dinastia Ming --a punto de

" D. Gardner, “Modes of Thinking and Modes of Discourse in The Sung: Some Thought on the Yii-lu”, Journal of
Asian Studies, vol. 50, n°3, 1991, p. 580.

" D. Gardner, “Confucian Commentary and Chinese Intellectual History”, p. 401.

76 R. K. Guy, “The Evidence of the Evidential Research Movement: Ku Yen-wu and the Ssu-ku ch’uan-shu”, Tsing
Hua Journal of Chinese Studies, vol.XVI n.s., n°1-2, 1984, p.98 y p.102. Véase también, B. Elman, “The
Unravelling of Neo-confucianism: From Philosophy to Philology in Late Imperial China”, Tsing Hua journal of
Chinese Studies, vol. XV n.s., n°1-2, 1983, pp.68-88; Yu Ying-shih, “Some Preliminary Observations on the Rise of
Ch’ing Confucian Intellectualism”, Tsing Hua Journal of Chinese Studies, ns, vol.XI n.s., n°1-2, 1975, pp.105-146.

222



caer bajo los ataques de fuerzas extranjeras-- y del debilitamiento intelectual de la época.””’ La
exégesis filologica que se empezaba a desarrollar entonces, y que tuviera su apogeo durante la
dinastia subsiguiente, pretendia regresar a los textos originales, no corrompidos por las
influencias daoistas y budistas y no complacientes con las abstracciones vacias. Paralelamente,
los estudios practicos se centraban en asuntos mas prosaicos y que podian tener repercusiones en

la vida cotidiana. Asimismo, Gu Yanwu (28, 1613-1682) no entendia porqué se hablaba de

“sutileza del pensamiento” y no de “dificultades y pobreza en el mundo”.””® Vemos como para

Gu las artes ttiles, al igual que para Xu Guangqi, eran, entre otras, la agricultura y las técnicas
militares. Mencionamos aqui a Xu Guangqi por ser coautor del Lingyan lishao y un funcionario

de alto nivel del periodo.

II. Examen de los conceptos

El examen de los conceptos permite entender por qué medios lingiiisticos se intent6 introducir el
pensamiento aristotélico en China. Ahora bien, el examen de los conceptos nos pone frente al
problema del desfase que existe entre su uso en la filosofia china misma y el uso de estos para la
redaccion del Lingyan lishao. Si bien se podria examinar los conceptos desde la perspectiva del
mismo comentario, no obstante, corremos el riesgo de no poder entender su significado ya que en
numerosas ocurrencias se hallaran descontextualizados. Por lo mismo, parece imperante entender
el significado que tienen en el pensamiento chino y luego comparar el que tienen en el Lingyan
lishao. Esta comparacion nos permitira explorar y tratar de entender como se agruparon los

diversos conceptos que se utilizaron y el por qué de estas agrupaciones. También cabe subrayar

777 Wing-tsit Chan, “The Hsing-li Ching-i and the Ch’eng-Chu School of the Seventeenth Century”, en Wm. Th. de
Bary, The Unfolding of Neo-Confucianism, p.564.
7 Citado por Wing-tsit Chan, “The Hsing-li Ching-i and the Ch’eng-Chu...”, p.553.

223



que los vocablos que se usaron para la redaccion del Lingyan lishao no necesariamente
pertenecen al pensamiento filos6fico como, por ejemplo, el concepto de “alma” (hun),”” que sin
embargo tiene un peso enorme en la economia del comentario. Otra reflexion que cabe hacer es
relativa al vocabulario usado por los misioneros para traducir o redactar sus obras. En cuanto al
vocabulario filosofico es menester subrayar que en 1624, fecha de redaccion del Lingyan lishao,
no esta fijo, es decir que los diversos misioneros filésofos que trabajan en China no tenian
acuerdo sobre el uso de las palabras para traducir siempre de la misma manera un concepto.’’
De lo ultimo se puede advertir la dificultad que representa la traduccion ya que se tiene que
deducir en muchos casos el significado de los conceptos. Siguiendo el Lingyan lishao,
examinaremos los problemas del alma, de la teoria del conocimiento y de lo trascendental en la
filosofia china. Claro es que estos temas no son exhaustivos del Lingyan lishao, pues se podrian

examinar otros temas tales como lo ontoldgico, etc..., pero son primordiales en cuanto al

contenido filoso6fico que nos interesa aqui.

1. La cuestion del alma en el pensamiento chino

a. La definicion del alma

Examinaremos en primer lugar el significado de la nocién de alma en el pensamiento chino. La
nocion de alma, en el idioma chino, es compleja ya que se refiere basicamente a dos campos
semanticos de caracteres. El primer campo semantico de caracteres, todos relativos al caracter gui

(*i), son las palabras hun (3£) y po (##) asi como sus compuestos hungi (258, xingpo (JEH) y

" Wing Tsit-chan, en “Neo-Confucianism and Chinese Scientific Thought”, Philosophy East and West, V, n°6,
January 1957, pp.320-321 dice: “La tradicion preponderante de la filosofia china no tiene lugar para las almas”.

780 Al comparar el vocabulario de Sambiasi con el de un diccionario de teologia, se ve la diferencia en los conceptos.
Seria, por otra parte, muy provechoso poder comparar el vocabulario del Lingyan lishao con las otras obras
filosoficas que los jesuitas redactaron en chino en este mismo periodo. Empero, este estudio rebasa las posibilidades
del presente trabajo.

224



linghun (‘#2}). Podemos notar la presencia del radical gui (i) tanto en el caracter hun (3f)

como el caracter po (). El secundo campo semdntico es relativo al cardcter shen (i) y a sus
compuestos, shenming (f118]), jingshen (K51 y guishen (F#). Veremos como se usan estos

caracteres en un cierto niumero de citas para poder definir su significado.

El hombre de Estado y filosofo Zi Chan £ (?-522 a.C.) afirmaba desde el siglo VI a.C.:
“Cuando un hombre nace, lo que primero se crea se llama “po” y, cuando se ha formado el “po”,
su yang (%) se vuelve hun”.” En esta definicion encontramos, en primer lugar, una distincion

entre po y hun, y, en secundo lugar, la mencion de la asimilacion de hun a yang, el principio
positivo. Cabe notar que po y hun no se definen como opuestos, sino que el secundo es derivado
del primero. Marcel Granet explica al respecto que “los chinos no creen que el alma da vida al
cuerpo; creen mas bien, se podria decir, que el alma no aparece sino después de un

. .. . 782
enriquecimiento de la vida corporal”.

La cita siguiente de las Elegias de Chu (Chuci &%) tiende a corroborar esta idea de

relacion intima del Aun y del po: “Cuando el cuerpo mortal perece, el shen, a través del ling, da
vida al hun y al po que se vuelven gui”. "** En el Libro de los ritos (Liji),”™ encontramos la idea

siguiente:

81 The Ch’un Ts’ew with the Tso Chuen, J. Legge, The Chinese Classics, 5 vols., Taipei, SMC Publishing INC. 2000,
vol.5, p.613:  NAEGHILEIRE, BEAEMEL, FmEIZk. )

782 M. Granet, La pensée chinoise, Paris, Edition Albin Michel, 1950, p.397.

"8 El Chuci es una coleccion de poemas de los siglos I y IT a.C. del sur de China.

™% Chuci buzhu, cap.2, Beijing, Zhonghua shuju chuban faxing, 1983, p.83: (SEEIEHLLE, TS 4R
M. )

78 El Libro de los ritos es una obra del inicio de la dinastia Han, siglo II a.C.

225



“Todos los seres deben morir; al morir regresan a la tierra. Esta parte se llama gui (). El
cuerpo se entierra abajo, el yin (£) se vuelve tierra salvaje (vetu 7 1-). El gi (5R) se eleva,

es luz clara, (zhaominglfi ), un vapor que se disipa, provocando tristeza. Esto es la

esencia (jing f&) de todos los seres, la manifestacion de shen (1#)”. 786

Cabe subrayar que, en ese contexto, el término gui se opone al término shen. El primero,
gui, se asocia con el cuerpo, el yin, la tierra, el lugar bajo, mientras que el secundo, shen, se
asocia con el gi, la luz clara, la esencia y el lugar elevado. Otra cita de la misma obra ofrece la
definicion siguiente: “El hungi regresa al cielo mientras que el xingpo regresa a la tierra. Por lo
tanto, en los sacrificios, se buscan los significados del yin y del yang”. ™ Aqui también
encontramos los mismos componentes de la oposicion a saber el hungi, asociado con el cielo, el

lugar elevado y el yang, opuestos al xingpo, asociado con la tierra, al lugar bajo y al yin.

La primera nocién que se utilizé para referirse al alma humana es la de “po” (H#). Yii
Ying-shih explica que el cardcter “po” (W) junto con su variante “ba” (%i) significaba, en

primera instancia, “blanco”, “luminoso” o “luz luminosa”. Este significado era derivado de la luz

creciente de la nueva luna.”®®

Yii Ying-shih agrega que “ya que los antiguos chinos asimilaban
las fases cambiantes de la luna al nacimiento y la muerte periddicos de su “po”, es decir su “luz

blanca” o alma, por analogia llegaron a asociar, desde el inicio del siglo VI a.C. si no antes, la

T Liji, cap.24 . CRIEMIE, T, MZEER. HRET N, B, HREL T L, KU, 8
i R, AR, Mz FHl. )

7 Liji, cap.11:  ( 84T R, BMLE T, Mg, kafbelz s, )

™ Yii Ying-shih, “ ‘O Soul, Come Back!” A Study in the Changing Conceptions of the Soul and Afterlife in Pre-
Buddhist China”, Harvard Journal of Asiatic Studies, vol.47,n°2, 1987, p. 370.

226



vida y la muerte de un hombre con la presencia o la ausencia de su po”.” Hacia el fin del siglo

VI a.C se habia diseminado ampliamente la nueva nocién de hun (2%), también refiriéndose al

alma humana. Se conoce poco en cuanto al origen de la nocidén de hun como alma, pero es muy
probable que esta nocion se formara originalmente en el sur de China. Es quiza por la fusion de
las culturas del norte y del sur de China que se llegd a una formulacion dual del alma, parte “po”
y parte “hun”. Encontramos, por ejemplo, en las Elegias de Chu, dos poemas que describen el

ritual chamanistico del “Llamado del alma del difunto” (fu 18) donde el alma se refiere al

caracter hun. El primero relata:

O alma, jregresa! En el este no puedes residir. O alma, jregresa! En el sur, no te puedes
quedar. O Alma, jregresa! El oeste peligra de calamidades, como los sedimentos que
corren a lo largo de miles de lis. O alma, regresa, en el norte jno te puedes quedar! O alma,

iregresa! No subas al cielo. O alma, jregresa! No bajes a las partes oscuras. "

Los caracteres shen, jingshen, hun, hunqi, connotan entonces la idea de alma-soplo o alma
etérea y de yang, mientras que los caracteres gui, po y xingpo connotan la idea de alma corporal o
material, de yin. No obstante, no se deben oponer formalmente estas categorias, porque, como lo

sefiala Marcel Granet:

Los gui y los shen no son almas desencarnadas. El hun y el po no son dos almas, una

material y la otra espiritual: se debe ver en ellas las senales de dos suertes de principios de

™ Ibid., p. 370.

™" Chuci buzhu, cap.19, pp.199-201: (4! FOFAA] FEEee, [ ok mAnT Lk,
P EAR VT2 E, Wb TR, [-] Somsk! JbA T Clkss, [-] B b A FORAE,
5 I S N )

—/
. .
[ER -

227



vida que estriban los unos a la sangre y a todos los humores del cuerpo, los otros al soplo
y a todas las exhalaciones del organismo. Unos son yang, porque el padre provee el soplo

y el nombre, otros son yin, porque la madre provee la sangre y la comida.”"

Y Marcel Granet de afadir: “La nocidon de alma, la idea de una esencia enteramente
espiritual y que se opondria al cuerpo como al conjunto de los cuerpos materiales es totalmente
. . . 2 . . .
ajena al pensamiento chino”.””* “Los gui o los shen siempre aparecen bajo una forma

material”.””® Mientras que el po se nutre de comida y bebida para su subsistencia, el hun depende

de la energia invisible nombrada “gi” (&). Es asi como tanto el cuerpo como el espiritu dependen

94 . , ..,
% Por lo mismo, mas que a una oposicion

de un alma, respectivamente el alma po y el alma hun.
de la materia y del espiritu, los caracteres shen, jing y gi apuntan a algo sutil, ligero, etéreo en
oposicion con los caracteres gui, po y xing que se refieren a lo burdo.”” “Shen” también designa
a lo divino, a lo sagrado; “jing” es la esencia mas fina y “qi” el soplo. “Gui” se refiere, por otra
parte, a los fantasmas, a las almas vengativas, y “xing” es la forma, pero material. De ahi
podemos mencionar otra distincion entre shen y gui que encontramos tanto en la religion popular
como en la literatura china, distincion que asimila shen al alma de un ancestro particularmente

meritorio y gui al alma de una persona que sufrié una muerte violenta.””®

' M. Granet, La pensée chinoise, p.401.

72 Ibid., p.389.

3 Ibid., p.398.

% Yii Ying-shih, “ ‘O Soul, Come Back!” ”, p. 374.

75 M. Granet, La pensée chinoise, p.403.

76 Véase, Ibid., p-398; S. Harrell, “The Concept of Soul in Chinese Folk Religion”, Journal of Asian Studies,
vol. XXXVIII, n°3, 1979, p.519.

228



797

Por ejemplo, Los cuentos de las almas vengativas (Yuanhun zhi %#E),”" compilados

por Yan Zhitui (BH2 #E, 531-591), ilustran precisamente el fenomeno de los gui, entendido en el

sentido de alma vengadora o fantasma. Estos cuentos no presencian ninguna moraleja, por lo cual
se puede concluir que no son morales en si y no pretenden establecer un patréon de conducta.
Tampoco son humoristicos y de esto se puede concluir que no tienen como meta el divertimiento.
Probablemente la intencion del compilador era convencer al lector de la realidad de los fantasmas.
Para establecer la objetividad del fendmeno, los cuentos proponen un trasfondo histoérico que da
verosimilitud al cuento. Es asi como las referencias a fechas conocidas, a personajes historicos o
a lugares conocidos son plétoras. El gui regresa para cobrar una muerte injusta. Los motivos de la
muerte consisten en las pasiones humanas tales como la codicia, la envidia, la perversion y el
incesto, el odio, la pérdida de control de si y el alcoholismo, etc... Por otra parte, la venganza se
realiza a través de la enfermedad que lleva a la muerte del culpable; en otros casos se trata de la
destruccion de la familia del culpable por la ausencia de heredero o bien la condena por la justicia

humana.

Lo anterior invita a examinar el problema de la inmortalidad del alma, aspecto
fundamental en estas creencias. La idea de un alma vengativa que regresa para cobrar su muerte
injusta, precisamente indica una inmortalidad cuyas caracteristicas debemos estudiar. La idea de
inmortalidad del alma esta intimamente relacionada con el culto de los ancestros que es una

798 «

;- .. . o eqe ., . 799
practica religiosa omnipresente y central a todo el desarrollo de la civilizacion china”.””” ;En

qué consiste el culto de los ancestros? Se trata de un culto que se empez6 a rendir a los ancestros

77 yéase, A. Cohen, Tales of the Vengeful Souls, Paris, Ricci, 1982.

7% Por religion se entiende la relacion que se establece entre el mundo humano y el mundo sobrenatural de los dioses
0 seres espirituales.

™9 B. Schwartz, The World of Thought in Ancient China, Cambridge y Londres, The Belknap Press of Harvard
University Press, 1985, pp.20-21.

229



familiares de los linajes reales y paulatinamente se extendi6 al pueblo. La particularidad del culto
de los ancestros en China es que estos ancestros “no son simples espiritus que residen en el reino
numinoso de los muertos. Son espiritus que siguen manteniendo una relacién orgédnica con sus
descendientes vivos. Como miembros de una comunidad familiar, mas alla de la barrera de la
vida y la muerte, contintian de tener un papel en esta comunidad y su estatus en el clan todavia
posee su importancia”.*® No obstante, la idea de que el alma de un individuo pueda sobrevivir
indefinidamente no esta presente en el pensamiento chino como lo tiende a comprobar el pasaje

del Zuozhuan (/71%)*" que afirma: “el espiritu de un recién muerto es grande y el de un antiguo

~ 802 . . . 4 :
es pequeno”.”” Lo anterior explica por qué el culto de los muertos se lleg6 a realizar solamente

para cinco generaciones, las tabletas que representan a los ancestros mds antiguos siendo
reemplazadas por las de los nuevos muertos. Se podria entonces definir la inmortalidad del alma

como una “inmortalidad temporal”.

Son varias las consecuencias que resultaron del culto de los muertos. La primera es el
hecho de que este culto haya probablemente contribuido a la concepcion del orden politico en
China.* La jerarquia politica y social, basada en las cinco relaciones confucianas de rey/subdito,
padre/hijo, hermano mayor/hermano menor, hombre/mujer y pares encontrd su culminacion en la
piedad filial. Esta virtud consiste en el respeto incondicional que los hijos deben al padre o los
jovenes a los ancianos. En esta virtud se puede ver el fundamento del culto de los ancestros.
También se entiende el ideal moral que subyace en la nocion de inmortalidad del alma. La

presencia de los espiritus de los muertos es una garantia del orden moral. La secunda

890 1bid., p.21.

% The Ch’un Ts’ew with the Tso Chuen, p.232: B JKHUR /N
802 vy Ying-shih, “ ‘O Soul, Come Back!” ”, pp. 379-80.

803 B. Schwartz, The World of Thought in Ancient China, p.21.

230



consecuencia consiste en la fragil delimitacion que existe entre el mundo natural y el mundo
sobrenatural.** Esta relacion ambigua entre los dos reinos es la que encontramos en la religion

popular, la literatura y hasta la filosofia como lo veremos mas adelante.

Todo lo anterior nos ha permitido ver las diferentes connotaciones que recubren los
términos relativos a la idea de alma. Si bien todos estos caracteres se pueden traducir por el
término “alma”, cabe precisar que por “alma” se entiende, por una parte, los diversos principios
vitales, etéreos y espirituales asi como corporales y materiales que conforman el ser viviente,
cuya efectividad se realiza en la encarnacion y, por otra parte, los fendmenos sobrenaturales,
tanto sagrados y divinos como los fendmenos de fantasmas, de almas vengativas etc... La
primera idea corresponde al concepto mismo que los chinos se hacen del ser humano mientras
que la secunda idea sirve de precepto moral. Es posible entonces dar las equivalencias

lingtiisticas siguientes:

Shen = alma espiritual, espiritu, dios

Gui = alma corporal, alma vengativa, fantasma

Hun = alma espiritual, alma etérea, alma yang, principio vital de exhalacion
Po = alma material, alma corporal, alma yin, principio vital de humores
Hungi = alma soplo, alma etérea

Xingpo = alma corporal

804 1bid., p.25.

231



b. El debate filosofico sobre la existencia de los shen y gui

Cabe ahora enfocarnos en la secunda idea relativa al alma, la de las almas vengativas, de los
espiritus y fantasmas. El problema de la objetividad de los gui y de los shen, es decir de los
fantasmas y espiritus, ha sido un debate de los filosofos chinos con respecto a este fenomeno
sobrenatural. Varios son los textos que nos interesan para entender el fondo de la discusion. Es
asi como Confucio cuestionado por su discipulo Zhi Lu acerca de la manera de servir a los

espiritus y dioses, le contesto:

No esté ni siquiera capaz de servir a los hombres. ;Como puede servir a los espiritus?
[Zhi Lu sigue] ;Pudiera preguntar acerca de la muerte? [Y Confucio de agregar] Ni siquiera

entiende la vida. ;Como podria entender la muerte? **°

La actitud de Confucio en cuanto a la existencia de los fendémenos sobrenaturales no es ni
de aprobacion ni de refutacion. Se podria decir que reserva su juicio. Probablemente, esta
posicion teodrica se debe al interés primordial de Confucio por el hombre, lo que se podria llamar
un humanismo, pero también se ha mencionado lo “revolucionario”®*® de tal posicion tedrica ya
que Confucio vivié en un mundo donde los seres espirituales se consideraban reales. Lo que nos
ensefia esta cita es precisamente que la existencia de los shen y de los gui era un objeto de
interrogacion y debate. Los filosofos que mas acertaron la existencia o no-existencia de los shen

y gui son Mozi (#7F, 500?-425? a.C.) por un lado y Wang Chong (7, 27-100?), por otro

lado. Mo zi afirm¢ al respecto:

805 Confucio, Lunyu, 11:10, ZZQS, vol.6, p.159: { Kfed A, HHedw? BBz ? B Rk, Brst? )
896 1 ju Shu-hsien, Understanding Confucian Philosophy, Wesport, Co., Londres, Greenwood Press, 1978, p.23.

232



Ahora que los reyes sabios de las tres Dinastias de la antigliedad han desaparecido y que
el mundo se ha olvidado de sus principios, los sefores feudales ven en el poder el derecho.
Por lo tanto, tenemos a gobernantes y superiores que no son generosos asi como a
subordinados y subditos que no son leales, padres e hijos, hermanos menores y mayores
que no son amables o filiales, fraternal o respetuosos, virtuosos o buenos. [...] Todas
estas condiciones tienen la misma causa, y la consecuencia es que el mundo estd en
desorden.

Ahora jpor qué tenemos esta situacion? Todo viene de que la gente duda de la
existencia de los fantasmas y espiritus, y no se da cuenta de que los fantasmas y espiritus
tienen el poder de recompensar a los valerosos y de castigar a los malévolos. Si sélo
pudiéramos hacer que todos los pueblos en el mundo creyeran que los fantasmas y los
espiritus tienen el poder de recompensar a los valerosos y castigar a los malévolos,

entonces ;como pudiera existir algin desorden en el mundo? *’

(Qué nos ensefia Mozi, sino la utilidad moral de creer en la existencia de los fantasmas y
los espiritus? Mozi fue el testigo del derrumbe del orden politico y social que habia dominado a
China durante varios siglos. Al igual que Confucio y los otros filosofos de la época de “las cien
escuelas”,*® Mozi traté de dar una solucion filosofica al problema del desorden politico y social.

Vemos aqui una faceta del pensamiento utilitarista de Mozi, faceta que afirma la necesidad moral

%7 Mozi %51, cap.8, sec.31, Ershierzi, Shanghai guji chubanshe, 1986, p. 248: (i & =fCH FEEIZ K F A
BRIV UAF RN B E T EZARBWMAR TR I AEFERARM (-] dbthed DR T al I
] LSRR B8 DGR SR S A 2 A BTG 2 T AN WIS~ R e 2 e B T 50 A A A AR 2 N A {5 A 2 RE T
ZHWAIRK N SEL. )

808 «Las cien escuelas” es el nombre que se le da al periodo que vio florecer la filosofia en China, es decir el siglo VI
a.C.

233



de creer en los shen y gui. Esta creencia tiene como meta de obligar al individuo, por lo menos de
moderar su comportamiento, aunque sea solamente por miedo al castigo y no por obligacion
moral. Este argumento en cuanto a los espiritus y fantasmas es el mas interesante de Mozi ya que,

por otro lado, no hace més que acertar su existencia basandose sobre la opinion comun.

Por el contrario, Wang Chong se ha dedicado a negar la existencia de los fantasmas y
espiritus. Se podria decir que sus argumentos son de “sentido comtn”. Por ejemplo, afirma que
seria tratar al hombre como una excepcion en la naturaleza creer que éste se pudiera convertir en
fantasma cuando las demads criaturas vivientes no pueden. También se pregunta cémo un hombre
sin ojeras y sin ojos, es decir sin sentidos, pueda tener conciencia. Vemos otro argumento del

Discurso de buen sentido (Lunheng & f#7) de Wang Chong:

La gente dice, hoy en dia, que cuando mueren los hombres se vuelven seres espirituales,
con conciencia y que pueden fastidiar a la gente. Intentamos comprobar por medio de las
especies de los seres vivientes que el muerto no se vuelve un ser espiritual con conciencia
y no puede dafar a la gente. [...]

El hombre puede vivir gracias a sus fuerzas vitales. A la muerte, sus fuerzas vitales
se extinguen. Lo que hace posible las fuerzas vitales es la sangre. Cuando una persona se
muere, su sangre se acaba. Con esto sus fuerzas vitales se extinguen y su cuerpo decae y

. ’ ’ s 809
se vuelve ceniza y polvo. ;Qué hay aqui que se vuelva un ser espiritual?

%9 Wang Chong, Baizi quanshu (BZQS), Taiwan, Gujin wenhua shubanshe, vol. 13, p. 7827: (iHFEsE N & RA
N REHE Nk DL RS 2 JE AN 2 S S AN AN RE S AR LS 2 B 2 LA NPt ) IR AR ) B AN 25 TN BEAT i
2 S RE 9 N0 AN BE 2 5 FI) 2% DRAN 25 DL 1 S0 7 T A A ) FU) 7 406 DA SR HG e 25 SRt N 22 e DA 38 K SR A S T R
SRR 2% Rl S T N ot T sy T K5 S iy T BA A% 1T R AK A FH 25 L)

234



En estas refutaciones, Wang Chong utiliza varios argumentos comunes al pensamiento
chino. El primero es la idea taoista de que el ser humano no es una excepcion en la naturaleza.®'*
No tiene por que ser regido por leyes diferentes de los demas entes vivientes. Es mds, nunca se ha
acertado la idea de un fantasma de animal. La otra idea que encontramos aqui es precisamente la
idea de los principios vitales que hemos analizado anteriormente. Sin la sangre, es decir lo
relacionado con el po, no hay vida posible. La vida consiste precisamente en la unioén de los dos
principios vitales, hun y po. Desde la dinastia Han, se compartia ampliamente esta idea de que la
vida se definia por la unién armoniosa de las dos “almas” mientras que se separaban a la muerte
del individuo.®'' La meta del ritual “fi’”, que hemos mencionado arriba, era justamente, segin

Zheng Xuan (5%, 127-200), la reunién de las dos almas después de su separacion en la muerte.

812 1o que intenta propiamente Wang Chong en este debate, es combatir la supersticion que

. . 4 813
dominaba el pensamiento de su época.

Por ultimo, quisiera analizar en qué consistia la definicion de los caracteres gui, shen, hun
y po, en la filosofia neoconfuciana que fue precisamente la filosofia que conocieron los
misioneros jesuitas. El Xingli daquanshu (743 K4>3) era la fuente principal de los misioneros
en cuanto al conocimiento del neoconfucianismo. El capitulo 20 de esta compilacion esta

dedicado al problema de las almas --hun y po--, de los seres espirituales —gui y shen--, etc. Por

819°El Zhuangzi}it ¥ narra un encuentro entre Confucio y Laozi ilustrativo de lo anterior: “Maestro, si realmente
quiere el bien del imperio, empiece por estudiar el flujo invariable del cielo y de la tierra, la luz constante de sol y de
la luna, el orden perfecto de las estrellas, la estabilidad de las especies animales y vegetales. Se percatara que todo en
la naturaleza es relacion y uniformidad en la medida que el principio penetra todo de su influencia pacifica. También
usted debe unir su influencia a la del principio, y podra llegar a algo. Deje de querer introducir por fuerza sus
virtudes artificiales y contrarias a la naturaleza”. KA AR N MR HHCT- 2 HIRHU S A0 22, H I3
R, BREAIIR, GEEAER, BOARBALR. KINENAT, HEMNE, C2R. ), Zhuangzi
Jinzhu jinyi, Beijing, Zhonghua shuju, 2001, p.347.

81Ty Ying-shih, “ ‘O Soul, Come Back!” ”, p.375.

812 (JHBIAEMLY | citado por Yii Ying-shih, « ‘O Soul, Come Back!” ”, p. 365.

813 Wing-tsit Chan, 4 Source Book in Chinese Philosophy, p.293.

235



otra parte, Knud Lundbaek, en su articulo sobre “La imagen del neoconfucianismo en el

Confucius Sinarum Philosophus” menciona que no aparece el nombre de Wang Yangming en los

814
L.

textos impresos de los misioneros del siglo XVI Que se trate de omision o ignorancia por

parte de los jesuitas, lo anterior indica que por filosofia neoconfuciana se debe entender el
pensamiento especifico de la “Escuela Cheng-Zhu”, y en particular, la sintesis que hizo de esta

“corriente” Zhu Xi. En sus Conversaciones clasificadas (Zhuzi yulei & -¥-5555), Zhu afirma:

1 Pregunta acerca de los principios de vida, de muerte y de los seres espirituales.
Ming Zuolu dice: “Aunque sepamos que los seres espirituales, la vida y la
Muerte, dependen de un solo principio, sin embargo, no podemos ver su razéon”.
Respuesta: “Las cosas son la combinacion de la esencia y del ¢i;

5 el espiritu que viaja provoca el cambio, esto es el principio de la vida y la
Muerte”. Respuesta adicional: “La esencia y el gi se combinan y entonces existe
el hombre, al desintegrarse se vuelve espiritu”. Pregunta adicional: “Al
momento de la combinacion de la esencia y del ¢gi, el principio jesta
gobernado por el gi 0 no?” Respuesta: “En el Camino del Cielo, las diez mil

10 cosas se desarrollan y crecen, primero viene el principio y luego el gi. Aunque
existen en el mismo momento, el principio es dominante, al alcanzarlo, el
hombre posee vida”. Ming Zuolu dice: “El gi es claro o turbio”. Lo que es la
parte clara del gi es el gi, lo turbio es la materia. Ming Zuolu dice: lo que es
claro estd subordinado al yang, lo que es turbio esta subordinado al yin. La

15 conciencia y el movimiento son yang; el cuerpo, -- Ming Zuolu dice:

‘los huesos, la carne, la piel y los pelos’--, son yin. El gi se llama hun, el

cuerpo se llama po. Gao You en su Comentario al Huainan zi dijo “hun es

el espiritu de yang, po es el espiritu de yin”. Hablar de espiritu es hablar

Del duefio del cuerpo y del gi. El hombre nace por la integracion de la esencia 'y

20 Del gi. El hombre sélo posee una cierta cantidad de gi que necesariamente en su
momento se agotard. Ming Zuolu dice: “Es lo que afirman los médicos cuando
dicen que el yin y el yang ya no se elevan o no bajan”. Al momento del
agotamiento, el hungi regresa al cielo, el xingpo regresa a la tierra, y es la
muerte. Cuando un hombre esta a punto de morir, el gi calido sale y se eleva, es

25 lo que se llama el Aun elevandose. La parte baja de su cuerpo se enfria, es lo
Que se llama la caida del po. Asimismo, en la medida que hay vida debe
haber muerte, en la medida que hay comienzo debe haber fin. Lo que se

$14 K. Lundbaek, “The Image of Neo-Confucianism in Confucius Sinarum Philosophus”, Journal of the History of
Ideas, vol.44, n°1, 1983, p.28. Por otra parte, N. Standaert afirma que Ricci se sirvid de las dos interpreatciones de
“gewu”, la de Wang Yangming y la de Zhu Xi. Véase, “The Investigation of Things and the Fathoming of Principles
(Gewu qiongli) in the Seventeenth-Century Contact Between Jesuits and Chinese Scholars”, en J. W. O’Malley, S.J.
(et al), The Jesuits: Cultures, Sciences, and the Arts, 1540-1773, Toronto, Buffalo, Londres, University of Toronto
Press, 1999, p.402.

236



combina y se desintegra es el ¢gi. En cuanto al principio, solamente se ancla en
la parte superior del gi y, desde el inicio, no se constituye como una cosa

30 subsistente por si sola. No obstante, cualquier sea lo que en la unién de las
partes del hombre es el principio, no se puede hablar de €l en términos de
integracion o desintegracion. Cuando se muere un hombre, aunque necesariamente
se desintegre, no se desintegra de una vez, por lo tanto, en los sacrificios a los
dioses cada principio se siente. Si se presencia o no el gi de los ancestros de

35 Las generaciones mas remotas no se puede saber. Sin embargo, en la medida
en que son los descendientes que realizan el sacrificio, debe ser el mismo gi,
y, por lo tanto, existe el principio de sentir y comunicar. *"°

En esta larga cita, encontramos todos los elementos que, como hemos visto, definen

tradicionalmente al alma.®'® Podemos indicar, para empezar, la serie de oposiciones:

Jing ¥ esencia # gi & (1.4; 1.6-7)

Li P principio# ¢i % (1.10)

Jingqi i claro # zhuogi %, turbio (1.12)

Oi R # zhi & materia (1.13)

Yang % principio masculino, positivo # yin 2 principio femenino, negativo (1.14)
Zhijue %12 conciencia # xingti JEH#4 cuerpo (1.15-16)

Hun 3 # po W (1.17-18)

815 Zhu Xi, Zhuzi yulei, cap.3, ZZQS, vol.13, pp.157-58: (MIAPEWRAN 2 . WIS [R:  [9R#HZESE,
BERNARE—BE, SRR S . 1 Bl DRR &Y, Wasss, (ERAJERER. | RiE. Bl [HE5EEH
AN, BRI ] MR DREGEER, IEBRERN s B2 ) | Bl [RERAT, S8 89, AHEimnEs
o R —IRERAT, SERUIE A, ANBZUAA. HESRZ: [AREAAEE. | RZEE A%, HE L
Ho WMESk . [EEEG, WHEERE. | mBEEs), Bzl B, WIESE [FRKE] - BZX
e FEIZ, BRI, mSafiErE e [0, B e, 2z | Prafeps, DHFEFEAW.
NPTEAE, KSR W NHAHZH, HAAESHR; eSS [BRIEREATHE W, | SRR
BRIAR, TEMLER THOMAER . ANHFPEIE, RS B, Prafisi i THES, Prafiiled. thprbiag4danfs
I, HMBAEA, REHF, M. A8, AR L, YIARES A%—. BAND L& ERE
A, AWLDUREE M. ARATEHEAGRIA L, RIS, MOESACA A 2 B, S, AT
AR ARFRARACE B 1R, D3a HUg—, Ui Bam 2 B, )

816 para una discussion de la posicion de Zhu Xi acerca de los gui shen, véase, Kim Yung Sik, “Kuei-shen in Terms

of Ch’i: Chu Hsi’s Discussion of Kuei-shen”, Tsing Hua Journal of Chinese Studies, vol. XVII n.s., n°1-2, 1985,
pp.149-162.

237



Sheng F+ Elevar # jiang [% bajar (1.22)
Hungqi S8R, # xingpo L (1.23)
Tian X Cielo # di 1 tierra (1.23)

Re #\ Calido # leng V% frio (1.24-25)

A primera vista, la explicacién de Zhu Xi es bastante tradicional, oponiendo el yang, el Ii,
el hun, el hungi, lo elevado, el cielo, lo claro, al yin, al po, al xingpo, a lo bajo, la tierra y lo turbio.
No obstante, por un lado, agrega a la serie el concepto de /i y, por otro lado, le da un significado
mucho mas complejo que sus predecesores al concepto de gi. Nos es menester, ahora, definir lo
que Zhu Xi entiende por gi. Zhu utiliza este concepto en tres sentidos diferentes. En primer lugar,
el gi es equivalente a la materia en general. En secundo lugar, es la materia en la medida que
existe en una forma gaseosa en el estado de caos que precede la formacion del presente universo.
En tercer lugar, es la parte mas ligera de la materia, la que conforma la parte celestial del
universo. Por lo tanto, se puede traducir el caracter gi por la idea de principio de individuacion y
sustrato de la realidad, especificamente en el sentido 1, y por el término “éter” en los sentidos 2 y
3.%'7 En la cita anterior, Zhu Xi usa el caracter gi en sus acepciones 1 y 3. El gi que se opone a la
esencia (1.4; 1.6-7) es el principio de individuacion, lo que le da realidad a una cosa, mientras que
el gi que se opone a la materia (1.13) o el ¢gi que se llama Ahun (1.17) es la parte ligera, fina de la
materia, el éter. Esta definicion de gi como principio etéreo y a la vez material tiende a corroborar
la idea de que el alma siempre se encuentra encarnada. Aun la parte mas fina y etérea, el hun o
hungqi, tiene que ver con la materia. Por su parte, el concepto de /i se refiere al principio universal

que describe la singularidad propia de todas las cosas en el universo. Es el principio organizador

817 yéase, D. Bodde, “The Philosophy of Zhu Xi”, Harvard Journal of Asiatic Studies, vol.7, n°1, 1942, p.6.

238



de las cosas, su funcion o razén de ser, es decir lo que es la cosa en si. Por lo tanto, cada cosa
tiene su /i propio.®'® Aqui también, la realizacion de /i en la materia es imprescindible. El /i sin gi

es una abstraccion.

En cuanto a su explicaciéon sobre la presencia del espiritu de los ancestros en los
sacrificios que sus descendientes les ofrecen, Zhu Xi, al igual que Confucio, no se pronuncia de
manera acertada. No se sabe, afirma, si el gi de los ancestros esta presente (1.35) pero, por otro
lado, conforme a la idea china de los lazos familiares, agrega que la comunicacion se puede
establecer entre los ancestros y sus descendientes ya que pertenecen a la misma familia y
entonces poseen el mismo gi (1.36). Lo que hace Zhu Xi es proponer una explicacion metafisica
buscando los principios subyacentes a la realidad, en vez de tratar de comprobar la existencia o

no-existencia de los shen y gui. En este sentido, es mas afin a la posicion confuciana original.

¢. La clasificacion de la nocion de alma en el sistema de conocimiento chino

La definicion del alma en el pensamiento chino nos permite ahora ver como este concepto se
ubica en el conjunto de su sistema gnoseoldgico. Empezaremos con la descripcion de la
clasificacion del conocimiento tal como la desarrollaron los pensadores chinos para luego
determinar el lugar y papel del alma en este sistema. Una caracteristica notable del sistema de

clasificacion del conocimiento en China es su gran estabilidad. El sistema cuatripartito se inicio

818 Zhu Xi dice al respeto: “Existe un principio incluso para el ruibarbo o para la aconita. Estas también son cosas
secas, y de todos modos el ruibarbo no puede actuar como la aconita, ni la aconita puede actuar como el ruibarbo”.
Zhuzi yulei, cap.4, ZZQS, vol.14, p.188:  HuWi k3w, M1, N2k, SRRKFEAR KT, HTA 2K

o )

ZS

239



en el siglo III a.D. y perdur6d hasta el siglo XX cuando los chinos empezaron a adoptar la

clasificacion en nueve categorias usual en el occidente.

La primera division cuatripartita clasificaba a los libros en las partes siguientes: jia (H),
yi (4), bing (N) y ding (1) segin las ramas celestes. No obstante, en 656 a.D., fecha de
compilacién del Tratado sobre bibliografia (Jingji zhi £ 5% &) que se encuentra en la Historia de
la dinastia Sui (Suishu [ ) se bautizaron de nuevo a las cuatro divisiones mayores para darles
el nombre que perdurd hasta el siglo XX. Estas cuatro divisiones son las siguientes: los libros
canonicos (jingbu #53i), los libros historicos (shibu 527, los libros de filosofia (zibu 1-#1) y
los libros de literatura (jibu ££:%). También desde entonces, la mayor parte de las subdivisiones

eran definidas.

Una lectura atenta de las subdivisiones deja ver que la traduccion en libros canodnicos,
histéricos, filosoficos y literarios no corresponde siempre al contenido de las categorias, segun
una perspectiva occidental. Encontramos por ejemplo en la categoria de los libros canonicos el
Libro de las odas (Shijing 754%), obra literaria que, sin embargo, se consideraba como un Clasico
confuciano y es la razon por la cual se ubica en esta primera categoria. Por otra parte, en esta
misma categoria de los libros canonicos se colocan bajo la subdivision “estudios menores”
(xiaoxue /M%) los libros de lingiiistica, los libros sobre la historia de los sistemas de escritura, la
fonologia, la semantica y los diccionarios, que de igual manera se pudieran ubicar en la cuarta
categoria, la categoria de los “libros literarios”. No obstante, esta colocacion indica el origen de

los estudios lingiiisticos en el trabajo exegético sobre los Clasicos confucianos.

240



Cada subdivision (lei H) sigue la misma organizacioén en las clases (shu J&) de “texto
principal” (zhengwen 1F ), “explicaciones tradicionales” (chuanshuo 1% 7%), “explicaciones
diagramaticas” (tushuo [&l7t) y, por tltimo, los estudios cronolégicos dinasticos relacionados con

el texto principal. Ahora bien, cabe estudiar en qué categorias se encuentran los textos que hablan
de la nocion de alma. Al igual que en el occidente, la idea de alma es ambigua, refiriéndose tanto
a los campos religiosos como filoséficos, antropologicos como literarios, etc. Por lo mismo,
encontraremos textos centrados en ella en todas las categorias de la clasificacion. Tomando como
ejemplo los textos citados arriba, vemos que las afirmaciones de Confucio se ubican en el Jingbu,
sishu lei, es decir, en la categoria de los libros canonicos, en la subdivision de los Cuatro Libros.
El Mozi pertenece a la tercera categoria, Zibu, en la subdivision de los filosofos de las dinastias
Zhou y Qin. El Zuozhuan pertenece a la secunda categoria, Shibu, de los textos historicos y el
Chuci a la ultima categoria, Jibu, de los textos literarios. No se encuentra ninguna categoria que
fuera propia del alma. No obstante, el estudio de la colocacién en este laberinto de los textos

relativos al alma nos permite destacar algunas peculiaridades propias al pensamiento chino.

Un ejemplo notable es la colocacion de los “relatos de lo extrafio” (zhiguai &%), es decir
los relatos de fendmenos sobrenaturales, en la subdivision “escritos menores” (xiaoshuo /Nai) de
la categoria “filosofia” (zibu + ). Cabe mencionar que hasta 945 a.D., los zhiguai se
encontraban en la division de “historia” (shibu % #F). Esta primera asimilacion no es tan

sorprendente ya que los relatos zhiguai tenian mucha afinidad con la narrativa historica
tradicional. Con esta ultima, compartian algunos esquemas estructurales, en particular la
« ., . ., , . ,

organizacion de elementos curiosos bajo lineas geograficas, de acuerdo con una lista de rios y

montafias en areas conocidas o lugares extrafios y distantes, o la organizacion bajo lineas

241



biograficas, alrededor de los nombres de los misticos prominentes, los emperadores, los

conjurados y otros similares”.*"* La mayoria de las colecciones de zhiguai se titulaban biografia o

relatos o bien anales tales como {Relatos de} la biisqueda de los espiritus (Soushenji T#HHEC,
¢.340) de Gan Bao (‘1-#), Los cuentos de las maravillas (Lieyizhuan ¥\ 548, ¢.220) atribuido a

Cao Pei (¥ A&) y Las anales de las cosas extraiias (Bowuzhi 18§47, ¢.290) de Zhang Hua (5

#£) 820 Esta colocacion en la categoria de “libros histéricos” también es significativa del mismo
desarrollo de la literatura china que se consideraba historia y se constituyé muy paulatinamente
en el género de ficciéon.®' Por otra parte, la asimilacion de los zhiguai con los escritos
xiaoshuo®** es anterior a la propia clasificacion de los zhiguai en esta categoria. Esta nueva
clasificacion subrayaba el caracter de ficcion de estas recopilaciones. La ambigiiedad entre el
caracter de ficcion o el caracter historico de los relatos extranos zhiguai es, a la vez significativa
del tipo de historia que desarrollaron los historiadores chinos, es decir una historia enfocada sobre
los personajes importantes, y de sus creencias religiosas en una “inmortalidad temporal” del alma
considerada como hecho real, objetivo. Esta misma ambigiiedad en la clasificacion de los cuentos
zhiguai ilustra la idea que subrayé Benjamin Schwartz, a saber el hecho de que la linea entre el

mundo natural, aqui historico, y el mundo sobrenatural es muy fragil.**

819 K. J. DeWoskin, “The Six-Dynasty Chih-Kuai and the Birth of Fiction”, en A. Plaks, Chinese Narrative: Critical
and Theoretical Essays, Princeton U. Press, 1977, p.27.

820 1bid., p.23.

821 Sobre la evolucion de la literatura china de histérica a literatura de ficcion, véase, A. Yu, “History, Fiction and the
Reading of Chinese Narrative”, CLEAR, vol.10, 1988; A. Plaks, “Towards a Critical Theory of Chinese Narrative”,
en Chinese Narrative: Critical and Theoretical Essays, Princeton U. Press, 1977; Lu Hsiao-peng, From Historicity to
Fictionality, Stanford, Stanford University Press, 1994.

822 E] primer significado de “xiaoshuo” corresponde a los relatos con poco valor histérico por lo cual el término
xiaoshuo llegd a denominar los escritos de ficcion.

823 B. Schwartz, The World of Thought in Ancient China, p.25.

242



Otro ejemplo es el del Gujin tushu jicheng (154 &2 %K), una enciclopedia del siglo
XVIIIL. El Gujin tushu jicheng fue compilado por Chen Menglei %5 T (1651-1741) y Jiang
Tingxi #%5 %) (1669-1732) y se publicod en el afio 1725. Esta enciclopedia consta de 1000

capitulos. Las explicaciones relativas al hun y al po se colocan en la division de los asuntos

humanos (renshidian N3+ ). El capitulo 95 de esta division estd dedicado al estudio general de

las almas hun y po (hunpobu zonglun ZRARLLAEER) y en particular a las explicaciones que se

encuentran en el Yijing, el Liji, el Guanyinzi B 71, el Huainanzi {4, el Baihutong 11218
y el Xingli huitong V£ €18, El Yijing (Libro de las mutaciones) y el Liji (Libro de los ritos) son

dos obras canodnicas confucianas mientras que el Guanyinzi y el Huainanzi son dos obras de
obediencia taoista. El Baihutong y el Xingli huitong son compilaciones, la secunda enfocada a la
filosofia de la naturaleza. El mismo capitulo luego ofrece explicaciones de corte literario
(hunpobu yiwen W £ W) con tres sub-capitulos, uno sobre el “llamado de las almas”
(zhaohun #i3k), el secundo sobre el ritual del “llamado de las almas” (guihunfu FisRHK) que
hemos mencionado anteriormente, y el ultimo sobre el ritual particular del poema del alma de la
sefiora Li (zhaoli furen hunfu 3255 NsRHR). Por ende, los capitulos 96 a 99, son recopilaciones

de historias relativas a las almas hun y po (ZRIRFSEC ).

Otra vez presenciamos la gran variedad de textos que hablan del alma. Lo interesante
aqui es mas bien la colocacion de estos fendmenos en la categoria de los asuntos humanos. Las
almas no pertenecen al mundo sobrenatural sino al mundo objetivo de los hombres. Con ellos
tienen relaciones y sobre ellos pueden actuar. La primera historia que encontramos en el capitulo

96 pertenece al Zuozhuan, y relata el regreso del alma (hun) de un espia de Qin que los hombres

243



de Jin habian ejecutado.®* La seccion sigue con otro relato de la misma obra. Se narra que el
marqués de Jin manda a Zhao Tong a la corte de Zhou donde tiene que ofrecer presentes para
reparar la falta de respeto que perpetr6 hacia los Di (tribus barbaras del norte de China). El duque
Kang de Liu asevera en cuanto al asunto: en menos de diez afios, Shu Yuan (Zhao Tong)
encontrar grandes calamidades ya que el Cielo le quito su alma po.*** Este Giltimo cuento ilustra
la creencia segun la cual un hombre que ha perdido su alma po ya sea se enferma ya sea se vuelve
loco. Aqui el relato parece afirmar que la conducta irrespetuosa de Zhao Tong se debe a la

perdida de su po, pero de igual manera esta misma perdida sera la causa de calamidades.

Ahora bien, las palabras relativas al alma y a la espiritualidad en general que hallamos en
el Lingyan lishao son “yanima”, “hun” con sus compuestos de “shenghun, juehun y linghun”, vy,
por otra parte, “shen”, en particular en composicion con “tian” para formar la palabra angeles
“tianshen”. Claro es que el uso de estas palabras en el Lingyan lishao es mucho mas sencillo que
¢l que acabamos de describir. Sin embargo, cabe recalcar algunos puntos. En primer lugar no se
encuentra el vocablo “po” sino exclusivamente “hun” para describir al alma. Lo anterior se
explica por el hecho de que “po” connota una cierta materialidad del alma que los misioneros
querian precisamente evitar. El caracter “ateo” y “materialista” que tenian los comentarios
neoconfucianos de los clasicos confucianos, segun los misioneros, era algo problematico para la

asimilacion del cristianismo al confucianismo. Les era entonces primordial borrar cualquier

nocion o idea que pudiera resaltar este materialismo.

824 Zuozhuan, duque Xuan ‘&, afio 8: (AL e 2y J\AE RS AR st 4k i /N H T k. )
825 Ibid., duque Xuan ‘&, afio 15: {1 T4 &5 f 4 [A] R A AT A o AN B A IS B H4E UL KGR ALY
MR, )

244



Sobre las diferencias entre “shen” (fi!) y “ling” (%), vemos que el primero denota a lo

espiritual en el sentido de “sin materia y forma” mientras que el segundo denota a lo espiritual en
el sentido de inteligente. Por lo mismo, los angeles, que son seres inmateriales son “tianshen”
mientras que el alma racional, es decir dotada de capacidades intelectuales es “l/inghun”. El
significado original del término shen que se puede traducir por espiritu o espiritual tiene una
fuerte connotacion religiosa de adoracion, ** lo que empalmaba perfectamente con la teologia de

los jesuitas.

2. La teoria del conocimiento

Ahora, nos interesa examinar el uso que Sambiasi y Xu Guangqi hacen de los conceptos del
pensamiento chino para explicar las ideas de la teoria del conocimiento aristotélico-tomista. Los

principales conceptos que los autores usan relativos a las facultades del conocimiento son : si (7)),
neng (g), xin (1), jihan (FCF) y mingwu (B1E). Luego vienen los conceptos relativos al
objeto del conocimiento: /i (BY), ti (8%), xing (14), mo (Bi), xiang (13, xing (J¥, ocurrencias),

zhi (‘&) y al método de conocer: gewu (A&4), zhizhi (ZL51) .

Lo primero que podemos notar es que estos términos no tienen un valor semantico igual

dentro del pensamiento chino. Vemos por ejemplo que el valor de los conceptos de xing (14), /i
(B, xin (\L») o ti (#8) es de mucho superior al de si (), neng (fE), jihan (FC ) o mingwu

(BH1E). Por otra parte, un analisis cuantitativo indica que Sambiasi y Xu Guangqi no usan estos

826 Zhang Dainian, Key Concepts in Chinese Philosophy, trad. E. Ryden, Yale University Press, New Heaven and
Londres, 2002, p.170.

245



conceptos como se usan en la filosofia china. Asimismo, el concepto de /i (), que es
fundamental para la filosofia de Zhu Xi, solamente ocurre 33 veces y el concepto de gi ()

solamente 2 veces en el Lingyan lishao. Estudiaremos el significado de estos conceptos en el
pensamiento filos6fico chino en general para determinar, en primer lugar, a qué corriente de
pensamiento Sambiasi y Xu los tomaron prestado, y en segundo lugar las diferencias que se

pueden notar entre su uso especifico en la filosofia china y en el Lingyan lishao.

a. El concepto de /i y la teoria del conocimiento

Empezaremos con el concepto de /i (El!) y los conceptos que le son relacionados en la teoria del

conocimiento. Li tiene una importancia mayor en el pensamiento chino y es muy antiguo. Li
significa, en primera instancia, el grabado en el jade y el patron de las cosas:*’ es el principio
organizador de las cosas. Este es el significado que adquiere el concepto durante la época de los
Reinos Combatientes (403-221). Luego cobra mas peso en la filosofia neoconfuciana. Podemos
ilustrar lo ultimo recordando que precisamente fue el concepto que se escogid para nombrar a la
escuela neoconfuciana de Zhu Xi, la escuela lixue (314%) o escuela de los principios.®® Como
hemos mencionado al respecto del alma, la fuente primaria del conocimiento de los jesuitas era

tanto el pensamiento confuciano clasico como el pensamiento neoconfuciano, en particular el de

Zhu Xi. Por lo mismo, podemos acertar que Sambiasi y a fortiori Xu Guangqi tenian un

%27 Wing Tsit-chan, “Neo-Confucianism and Chinese Scientific Thought”, p.323: “El concepto de ‘li’ es uno muy
complicado. Ruan Yuan (1764-1849) en su Jing ji zuan gu (& %5%: 5 Explicacion de los términos de textos clasicos)
cita muchas fuentes clasicas y da una lista de mas de diez sentidos: ordonar, distinguir, rectificar, discourso y
conducta, lo propio, el camino, principio, sistema, fibra y granos, marcas en el jade, apariencia, etc... Es cierto que
las ideas de modelo, orden y marcas en el jade son las mas usuales. Eran basicas tal vez aun desde tiempos remotos.
Ahora bien, en Cheng Yi, el concepto empieza a significar un principio ‘inalterable’ en todo el universo. ‘Es, dice, el
principio incambiable’. Esta idea fue elaborada por Zhu Xi”.

%28 Véase, J. W. Haeger, “The Intellectual Context of Neo-Confucian Syncretism”. The Journal of Asian Studies,
vol.31,1n°3, 1972, p.512.

246



conocimiento de la teoria del conocimiento de Zhu en la cual el concepto de /i llega a su
definicién mas sofisticada. Ahora bien, las diferencias entre el uso de /i en el Lingyan lishao y en

el pensamiento de Zhu son considerables.

En la filosofia de este ultimo, no se puede separar el concepto de /i del de gi y también del
de taiji. Li es el principio de las cosas: es un principio ontoldgico. Li es también el principio
universal que describe la singularidad propia de todas las cosas en el universo y por lo mismo es
metafisico. Es el principio organizador de las cosas, su funcion o razén de ser y su esencia, es
decir lo que es la cosa en si. Por lo tanto, cada cosa tiene su /i propio. Dice Zhu al respecto:
“Existe un principio incluso para el ruibarbo o para la aconita. Estas también son cosas secas, y
de todos modos el ruibarbo no puede actuar como la acdnita, ni la aconita puede actuar como el
ruibarbo”.*** Ahora bien, una cosa no es solamente su ser en si sino que tiene una individualidad.
El principio de la individualidad de las cosas es el gi (5%). Qi es el principio de individuacion y

también el sustrato de la realidad, es decir la materia en un sentido abstracto:

Existe el /i (principio) antes de que pueda existir gi. Pero solo cuando existe gi, es que /i
puede tener un lugar donde estar. Este hecho se aplica al advenimiento de la existencia de
todo, ya sean tan grandes como el cielo y la tierra, o tan pequefias como un grillo o una

hormiga. ... Para ser capaces de definir la palabra /i, no se le debe atribuir el significado de

89 zhu Xi, Zhuzi yulei, cap.4, ZZQS, vol.14, p.188: ( HUNK#:, Mi¥, IR RAFEAT AT, W1
NP DN )

247



you (ser) ni de wu (no ser). Porque desde antes de existir el cielo y la tierra, ya, era como

830
€s.

Sin gi, afirma Zhu, no se llegan a engendrar las cosas que conforman el universo porque
estas cosas si fueran meramente principio serian abstracciones: “Por lo tanto, los hombres o las
cosas, al momento de ser producidos, deben recibir este /i para que puedan tener una naturaleza
propia (xing 14); deben recibir este ¢i para que puedan tener forma”. *' Por lo mismo, Zhu Xi
afirma que “en cuanto a /i y gi, originalmente no se puede hablar de anterior y posterior”.** Lo

anterior significa que si bien hay una anterioridad de /i sobre gi, solamente puede ser logica y de

ninguna manera temporal.

Esta descripcion nos lleva ahora en dos direcciones. La primera asciende hacia el
principio de los principios mientras que la segunda desciende hacia la naturaleza propia de las
cosas concretas. El principio de los principios o principio primordial del universo es el taiji

(K1), Zhu Xi lo describe en los términos siguientes: “Wuji (sin principio) y faiji (lo supremo

maximo)! Sélo quieren decir {estas palabras} que no hay forma material pero que hay un /i
(principio)...”*** “El taiji solamente es el principio del cielo y de la tierra asi como de todas las
cosas. Hablando del cielo y de la tierra, en ellos esta el taiji; hablando de las cosas, en cada una

de ellas esté el taiji. Antes mismo de que hubiera el cielo y la tierra, finalmente al inicio esta este

830 Zhu Xi, Zhu wengong wenji, cap.58, ZZQS, vol.23, p.2764: ({7 ULFI/E 74T IR BEA UL, RIZMBIAT %
TR . RTORH, A, HARR R, [L] BT, AL, R RHZ R, FC ik
THH. )

B Ibid., cap.58, ZZQS, vol.23, p.2755: CEUANMZ A, LRZIHREHE, LEEREHE. )

832 Zhu Xi, Zhuzi yulei, cap.1, ZZQS, vol.14, p.115: (FREIEAMB 2 W=, )

33 Ibid., cap. 94, ZZQS, vol.17, p.3116: ( MERR G AAR, HIERMERIMEF. )

248



principio”.*** Asimismo, el aiji es el principio causante Gltimo de todas las cosas, pero también
es el principio causante que no tiene causa por ser logicamente inicial. En este sentido, el faiji es
unico, absoluto y trasciende el tiempo y el espacio: el taiji es el fundamento ontoldgico y

metafisico.

Es asi como el taiji es un super /i, a saber el principio de todos los principios, el principio
ultimo de todas las cosas. Entonces, es a la vez una realidad abstracta (como principio) pero
también pertenece a la realidad tangible en la medida que es principio del principio de las cosas.
Surge una objecion, a saber si el faiji no esta dividido en todas las cosas, es decir si todas las
cosas tienen su taiji a la cual Zhu contesta: “El faiji no es que se distinga en las cosa [...] s6lo es
1% Empero, no se debe confundir el aiji con las cosas a las cuales confiere su principio y por
ello esta descrito como wuji, la infinidad trascendiendo formas y espacios. El wuji, no es la nada

sino lo que trasciende los seres y la nada. Zhu Xi escribe al respecto:

El hecho de que el Maestro Zhou [Dunyi] se refiere a él como el wuji es precisamente
porque no ocupa ninguna posicion, no tiene forma ni apariencia y porque €l afirma que
existia antes que las cosas fisicas, pero ademas nunca ha dejado de existir después de que
hubo tales cosas fisicas. El afirma que estd mas alla del yin y del yang, y de todos modos

nunca opera fuera de ellos. Afirma que esta presente en todas las cosas y estd contenido en

84 Ibid., cap.1, ZZQS, vol.14, p.113: CRM UL RMEY 2 B, ERMT, RIRHAG KM, 8D, R
Wb A K. RAT KM 2 5, S5 e b, )
3 Ibid., ZZQS, vol.17, p.3122: CRMARZM 25— [---] Hg2—M#Eficl. ) Véase también, p.3167.

249



todas partes, pero que incluso, al principio, no habia sonido, aroma, reflejo, o resonancia

que le pudieran ser atribuidos. **°

El concepto de taiji también permite explicar como de la unidad se produce la
multiplicidad, es decir la totalidad de las cosas. El taiji, por lo dicho anteriormente, es, a la vez, la
idea y su materializacion. ;Coémo se produce la materializacion de las cosas? Antes del taiji no
existe nada. Por su movimiento propio, el faiji genera la fuerza productiva del yang (es decir gi) y
este ultimo la del yin: “El faiji a través del movimiento produce al yang. Este movimiento al

alcanzar su limite, es seguido por la quietud, y a través de esta quietud produce al yin”.**’ Luego:

La transformacion del yang y la solidificacion del yin producen asi agua, fuego, madera,
metal, y tierra. El yin y el yang, que son gi, producen de esta manera los cinco elementos,
que son ‘materia corporal’. Entre las cosas creadas del cielo y la tierra, los cinco
elementos son primero. La Tierra se compone de (el elemento) tierra, con la cual se
incorpora una buena parte proveniente de (los elementos) metal y madera. Entonces, ;qué
existe en el universo que no provenga (de uno o varios) de los cinco elementos? Estos
siete —los cinco elementos y el yin y el yang- al fundirse y combinarse los unos con los
otros, forman la materia de la cual son creados los objetos. Siendo los cinco elementos
distribuidos en una secuencia armoniosa, las cuatro estaciones siguen su orden apropiado.

Asi el metal, la madera, el agua, y el fuego respectivamente se adhieren a la primavera, el

836 7hu Xi, Zhu wengong wenji, cap.36, ZZQS, vol.21, p.1568: (A FHrLARE2 [ #Ehk | | ELAL AT BT, MR,
CLZTE W) 2 JT, AR B ASLIAG W 212, VRLEREEG 2 A0, IR EAT TRekm 2t DLyl H 48, 7 A
16, AN L B 2 v 5. )

87 Ibid., cap.56, ZZQS, vol.23, p.2686: ( AAs#yERS, Ehhamss, FFimrE. )

250



verano, el otofio, y el invierno, mientras que (el elemento) tierra opera a través de las

cuatro estaciones.>®

Tenemos aqui una descripcion completa del proceso a través del cual se generan las “diez mil
cosas”. Se hace una distincion entre el yin y el yang, los cuales son gi, y los cinco elementos
descritos como materia concreta, zhi. Zhu Xi retoma, en su teoria de la generacion de las cosas,
parte de los modelos de explicacion tradicionales y antiguos de China, la teoria del yin y del yang,

es decir la alternancia de los opuestos, y las de los cinco elementos (wuxing 11.1T).

Ahora, nos incumbe examinar el concepto de naturaleza o xing (I'f). Este es otro de los

conceptos fundamentales que atraviesa el pensamiento chino. En su comienzo el caracter tiene el
sentido de generacion. Este sentido se ve en el cardcter mismo que se compone de la clave xin

(‘L»), el corazdn, y de sheng (), la generacion, la vida, el crecimiento.... No es sino hasta el siglo

IV a. C., cuando bajo la influencia de la escuela individualista de Yang Zhu (c. 350 b.C.) que
cobra un significado filos6fico.*” Se pueden distinguir luego dos corrientes de interpretaciones
del concepto: lo que es innato en la naturaleza humana y lo que distingue el ser humano de los
animales.** Asimismo, entre la época de los Reinos Combatientes y la dinastia Tang (618-907)

las teorias sobre la naturaleza humana...

838 Zhu Xi, Zhuzi yulei, cap.94, ZZQS, vol.17, p.3118: ( BR8#E& &K kAR 4+, BEBEW, A iiTe H.
RHAEY), TATEG. e+, HEETF 2SR, Rit ), FmaEhar? haTkel, &S, 4
IR FATIEAR, IR TR . AR BEEKA, HRITTHEYZE, )

89 A, C. Graham, “The Background of the Mencian Theory of Human Nature”, en Idem, Studies in Chinese
Philosophy and Philosophical Literature, Singapore, The Institute of east Asian Philosophies, 1986, p.13.

(Originalmente publicado en Tsing Hua Journal of Chinese Studies, vol.6, n°1-2, 1967.)
840 7hang Dainian, Key Concepts in Chinese Philosophy, pp.367-368.

251



...se pueden resumir en dos puntos. El primero es la pregunta sobre lo que es innato y el
segundo es que la naturaleza humana es el rasgo distintivo de los seres humanos. Xunzi,
Dong Zhongshu, Wang Chong y Han Yu todos expresan el primer punto. Mientras que
estan de acuerdo sobre este punto, tienen, sin embargo, diferentes opiniones sobre la
naturaleza de lo innato. Gaozi piensa que es amoral. Xunzi cree que es inmoral. Dong
Zhongshu y Wang Chong ambos piensan en su bondad innata. Han Yu se pone claramente

del lado de la virtud moral de la naturaleza humana.®*!

Aqui falta mencionar la opinion de Mencio (¥, 371- v. 289) que sera fundamental para

el desarrollo del pensamiento neoconfuciano. Mencio no expresa explicitamente su opinion pero
¢ésta se puede deducir de su obra: la diferencia entre el ser humano y los animales reside en la

842

conciencia moral a priori de los hombres.” Es lo que hace que el ser humano es digno de ser

humano, y por consecuencia lo que lo pone encima de los demads seres o cosas. El concepto de

1.543 Asimismo,

naturaleza pertenece entonces al &mbito ontologico y tiene una connotaciéon mora
la naturaleza humana es buena de manera innata. No niega Mencio que algunos hombres actiian
mal pero explica lo ultimo por el hecho de que estos hombres no han cultivado sus impulsos
buenos. Esto nos lleva al nucleo de la teoria menciana de la naturaleza humana: cada ser humano

posee en si la capacidad de volverse un ser moral. Esta potencialidad se halla en cuatro

sentimientos universales, la compasion, la vergiienza, el respeto y el juicio que, al ser nutridos, se

81 1bid., p.370.

2 1bid., p.368.

#3 Cheng Chung-ying, “On a Comprehensive Theory of Xing (Naturality) in Song-Ming Neo-Confucian Philosophy:
A Critical and Integrative Development”, Philosophy East and West, vol.47, n°1, 1997, p.33.

252



vuelven respectivamente cuatro virtudes, la humanidad (ren 17), la rectitud (yi %), el decoro (/i

1Y y la sabiduria (zhi ) .**

Este es la teoria que va a servir de base al pensamiento de Zhu Xi. Zhu dice al respecto
que “la mente y la naturaleza, originalmente no se pueden diferenciar. La condicion para hablar
de ambos es ‘lo que es completamente circunscribir la mente, es conocer su naturaleza’; la mente
solo es lo que contiene el principio moral. Conocer totalmente es alcanzar el principio moral de

845 -
su naturaleza, esto es la mente”.” Vemos entonces que, para Zhu, la naturaleza consiste en las
normas que deben seguir los seres humanos. Ahora, Zhu distingue entre dos tipos de naturaleza.
Dice: “Hay dos tipos de ‘naturaleza’: esta lo que se llama ‘naturaleza de los principios’ y esta lo
: . 35 846 1 e
que se llama la naturaleza del gi y de la materia”.”™ Mientras que lo ltimo se refiere a lo que se
da con el gi (es decir el aspecto individual de las cosas y de los seres) y en la forma, el primero es

o . : 847
principio, lo que no est4 incorporado en el gi y en una forma.

Por ultimo encontramos la realidad concreta, es decir la materia (zhi ). De manera

, . . . . . 84 .
general, este término hace referencia a lo que tiene una forma y una substancia fija.**® Zhu Xi

distingue la materia del principio de individuacion, gi, en la medida que “gi se consolida en zAi y

4
la naturaleza se hace presente...”**

844 Véase, Mengzi, Gongsun Chou 2 A, ZZQS, vol.6, p.289.

¥5zhu Xi, Zhuzi yulei, cap.60, ZZQS, vol.16, pp.1931-32: (.0», PEANRTy, WILGEARE [afH0FE,
P, D FUREEE ., SR E R, R, )

86 Ibid., cap.95, ZZQS, vol.17, p.3191: (H S Kind, HEaRmEEH. )

%7 Zhang Dainian, Key Concepts in Chinese Philosophy, p.373.

8 Ibid., pp.63-64.

9 Zhu Xi, Zhuzi yulei, cap.1, ZZQS, vol.14, p.114: (GRFEAHE, MmttEE. )

253



Ahora que hemos examinado la naturaleza del objeto del conocimiento en el pensamiento
neo-confuciano de Zhu Xi, podemos estudiar el método del conocimiento. Este es el “gewu” o
sea la investigacion de las cosas. Se encuentra la expresion “geww’ en la Gran Enserianza (Daxue)
que formaba parte del Cldasico de los ritos (Liji) antes de volverse una obra independiente. En
efecto se lee en esta obra lo siguiente: “La extension del conocimiento se encuentra en la
investigacion de las cosas”.®" Hallamos en el pensamiento de Zhu Xi una interpretacion de la
expresion que tuvo mucha repercusion en la teoria del conocimiento posterior. Asimismo, Zhu Xi
explica que “ge significa ‘alcanzar’; las cosas son iguales a los asuntos. Es alcanzar al maximo el

» 851

principio de las cosas”.””" Al examinar la sinonimilla en varios textos entre los vocablos “ge” por

un lado, “cha” (%) y “ji” (F%) (alcanzar y examinar) por otro lado, D. C. Lao establece que “ge”

puede significar “alcanzar” y “examinar”, dando por correcta la interpretacion de Zhu Xi.®*

Ahora bien, Zhu Xi, especialmente en la compilacion del pensamiento de sus
predecesores neoconfucianos desde Zhou Dunyi hasta Cheng Yi y Cheng Hao, Reflexiones sobre
cosas cercanas (Jinsi lu, TJ$F), trata de definir el método que permite alcanzar el
conocimiento de las cosas. Zhu empieza por plantear unas premisas: “So6lo cuando la mente
entiende el dao (orden moral) se puede distinguir entre el bien y el mal”*> y la unica cosa para
entender el dao es “extender el propio conocimiento”, (zhizhi FL41).** Vemos aqui que la meta
de Zhu Xi no es tanto epistemologica sino moral pero que para alcanzar el principio moral se

requiere fundamentar una epistemologia. Para poder actuar moralmente, se debe entender el dao,

80 Liji zhushu, 60.1a: (EXLERY) )

1 Zhu Xi, Daxue, ZZQS, vol.6, p.17: (¥, ZEth; Ppidith. SEHY 2 B, )

852 yéase el articulo de D. C. Lao, “Note on Ke Wu (ge wu)”, Bulletin of the School of Oriental and Afiican Studies,
vol.30, n°2, Fiftieth Anniversary Volume, 1967, pp.353-357.

833 Zhu Xi, Jinsi lu, cap.3, ZZQS, vol.13, p.193: (BT, REBREHZIE. )

4 Ibid., cap.3, ZZQS, vol.13, p.195: ( R /2840, )

254



es decir el principio propiamente moral, y para entender el dao se debe “extender el
conocimiento”. La “extension del conocimiento” es el movimiento cognoscitivo por medio del
cual el ser pensante procura conocer el principio de las cosas, es decir su esencia. Se trata de
“extension” en la medida que el ser pensante, por un lado tiene que exteriorizar su conocimiento
para encontrar la esencia del objeto, y por otro lado, este movimiento es también ampliacion del
conocimiento. La busqueda, la duda y la extension del conocimiento son los medios mas

apropiados, segun el filésofo, para alcanzar el dao.

El “extender el conocimiento” se hace por medio de la investigacion de las cosas. La
“investigacion de las cosas” es precisamente este proceso cognoscitivo de examen del principio
intrinseco de las cosas. Por ejemplo, conocer el ser humano es conocer su esencia propia. Luego,
el principio de la investigacion de las cosas reside en la unidad de los principios: tanto las cosas
como los seres “son gobernados por el mismo principio”.*>® Por “unidad” se debe entender una
identidad en la naturaleza de las cosas por la cual, en virtud de esta unidad, el conocimiento se
extiende de manera gradual desde las cosas mas sencillas hasta las mas complejas, ascendiendo
sobre la base de la similitud de especie. Esto significa que la “extension del conocimiento” es
gradual: para entender el funcionamiento del cosmos, es mejor primero entender el
funcionamiento de la sociedad. Pero, de igual manera, para entender el conocimiento de la
sociedad es mejor enfocarse primero al funcionamiento de la familia, y antes del funcionamiento
de la familia, entender el del ser humano... Esta progresion que resulta de la unidad de los
principios es la razon por la cual Zhu explica el titulo de su obra de la manera siguiente: “;Qué

significa la reflexion sobre las cosas familiares? [Significa] extenderse tomando como base la

83 Ibid., cap.3, ZZQS, vol.13, p.195: (pFk—F, )

255



similitud de especie (naturaleza)”. **° Por lo tanto, el conocimiento “se extiende” en funcién de la
familiaridad entre las cosas. Y esto significa una unidad ontoldgica de todas las cosas y seres en

el universo.

Lo primero que se debe hacer en la extension del conocimiento es leer a los Clasicos
confucianos. Existe un orden de lectura de los Clésicos y este orden es diferente para los nedfitos
o para los estudiantes. El Daxue (La Gran Enserianza) se presenta como el patron y sirve al
ne6fito. “Al inicio del estudio y para pasar la puerta de la virtud, nada equivale al Daxue”.*’ El
fundamento o base reside en las Analectas (Lunyu). Esta obra es como la medida porque permite
el auto-cultivo de la mente y de la naturaleza. El Libro de Mencio (Mengzi) concierne el
equilibrio y ayuda lograr la realizacion personal asi como alcanzar la naturaleza originalmente
buena. El Libro de las Odas (Shijing) estimula el estudio tal vez porque su forma poética habla a
la imaginacion. Luego, el Libro de los Documentos (Shujing) presenta los modelos de los reyes
sabios, habla de la paz en el mundo y de como ordenar el estado. Los vehiculos para los
principios morales, sigue Zhu Xi, son el Libro de las Odas y el Libro de los Documentos. El
Libro de las mutaciones (Yijing) se presenta como la obra central del compendio neoconfuciano
porque es una composicion de conocimiento y de principios para la accion, articulacion
fundamental en la filosofia neoconfuciana que establece la unidad de la teoria y de la accion. Por

ultimo, quedan las Anales de Primavera y Otoiio (Chungiu 75#K). Esta obra examina los

principios Utiles para la accion y algunos casos practicos. Vemos a través de este orden de los

Clésicos una progresion desde la formulacion de los principios hasta su realizacion en los hechos.

86 Ibid., cap.3, ZZQS, vol.13, p.195: (M &3 e . LUsmHE. )

%7 Ibid., cap.3, ZZQS, vol.13, p.198: (WIZEAEZ ["], MEWIKEE. ) Véase también, cap.14, p.422: (R SE%
LAH . IR, SLEAIAH, ALK R . WARE T, AEMEAS, Ji AR, S
IR IEO. S B sH, EAK, k. PR, )

256



Hallamos, consecuentemente, en este orden, tanto un método para el conocimiento como para la
accion. Una vez generado el conocimiento por medio de las lecturas, queda establecer las
condiciones de posibilidad del conocimiento de las cosas. En efecto, el estudio de los Clasicos no
es suficiente ya que si uno no cultiva o conserva lo que alcanzé gracias al estudio de los Clésicos,
lo adquirido se va a degradar. Un ser humano puede tener mucha predisposicion y facilidad para
alcanzar la sabiduria pero si no actua intencionalmente de manera moral no serd sabio. La
sabiduria se alcanza a través de un método y un camino. ** Por esto se debe “proteger la mente”

y “nutrir la naturaleza”.

Aqui cabe precisar algunos de los significados cardinales que se han dado al
importantisimo concepto de mente (xin /L») en la filosofia china. Es menester subrayar en primer

lugar que el concepto de “xin” en el idioma chino significa tanto la mente como el corazén por lo
cual se traduce generalmente por mente/corazéon. Ahora bien, aunque se encuentre el cardcter
tanto en las Analectas de Confucio como en el Daodejing de Laozi, no es sino hasta con Mencio
que se examina por primera vez el significado de este concepto. Lo que acierta Mencio es que la

funcién de la mente es de pensar®’ y ésta posee una conciencia moral.**® Con Xunzi (%1, 350-

230 a.C.), la discusion sobre la naturaleza de la mente se vuelve epistemologica haciendo de la
mente el 6rgano que controla a los sentidos externos. Asimismo: “Las orejas, los ojos, la nariz y
la boca todos son receptores y no pueden intercambiar sus facultades. Estos son lo que se

entiende por los sentidos otorgados por el cielo. La mente se aloja en la cavidad central para

8% Método en griego significa “camino” lo que implica un proceso no inmediato.
9 Mengzi, Gaozi 6 A, ZZQS, vol.6, p.407: (D2 FHIE . )
89 Ibid., Gongsun Chou 2 A, ZZQS, vol.6, p.289: (& NERIEFINRIE, BaRBNEEZ L . )

257



controlar los cinco sentidos. Esto es lo que se entiende por el principe celeste”.*' Al lado de su
papel en el proceso perceptivo, la mente también tiene la capacidad de tomar decisiones
libremente. Escribe Xunzi: “;Cémo una persona puede conocer el camino? Por la mente [...] La
mente es el principe de las formas corporales y el amo del intelecto. Cuando expresa una orden
no hay nada que no le obedezca. Se hace a si mismo prohibiciones, se hace a si mismo ordenes,

.. . . . 2
toma decisiones, hace elecciones, causa acciones, parra acciones.. 86

Para Zhu Xi, la mente es el 6rgano que nos permite entender la realidad ultima del cosmos.

Estd compuesta por la parte més refinada del gi, el ging (&), y por lo tanto, es una forma

espiritual del gi:

Desde el punto de vista de la unidad del gi, todos los hombres y demas criaturas nacen al
recibir este gi. Pero desde el punto de vista de su calidad, el gi recibido por el hombre es
perfecto y libre de obstrucciones, mientras que el recibido por las demés criaturas es
imperfecto y limitado. En el caso del hombre, lo recibe en toda su perfeccion, penetrado
de principio sin estar impedido por ningun lado. En el caso de las demas criaturas, lo
reciben en su imperfeccion, y por eso el principio en ellas estd limitado y no llega a
concederles inteligencia. [...] Incluso en aquellas criaturas que poseen inteligencia, solo

tiene un efecto parcial”. **>

8! Xunzi, Tianlun, Ershierzi, p.327: (O JaHFELIA HE REZFERE. )

82 Ibid., Jiebi, Ershierzi, p.340: ( ATLAAINE . Flb. 0%, BZ2HW, Mz BTd. BdamEpza. A
A, Affi, AEd, A, ATl Ak )

83 Zhu Xi, Zhuzi yulei, cap.4 , ZZQS, vol.14, p.194: (552, AIAYE LI, ARHm S, A
RIS IE B, W m B 28 . MEAAGILIE, WO B 65T 28, W19 0, o2 20 2 0 6
o [P WA R, AEEE—%. )

258



En la medida que el gi es el agente que permite la actualizacion de todo lo que esta en
potencia, le da a la mente estd funcion creativa y generativa. En efecto, “es el gi el que tiene la
capacidad de condensarse y por lo tanto crear, mientras que el principio carece de voluntad o plan,
y no tiene fuerza creativa”.*®* Por lo tanto, la mente es el origen de los movimientos del cuerpo,
emociones y sentimientos: “La capacidad de todos los hombres de moverse, pensar y actuar es

enteramente producto del ¢i”.*®

Por otra parte, la mente es como el receptaculo de todos los principios lo que significa que
todos los principios estdn en la mente. Esto se explica por la relaciéon que existe entre el
macrocosmos y el microcosmos. La idea de Zhu Xi es que cada cosa, a parte del principio que
hace que sea lo que es, estd penetrada del faiji, es decir la totalidad de los principios. Esta
presencia del taiji en los objetos se puede describir de la misma manera que “la luna reflejandose
a si misma en diez mil arroyos”.*° En resumen, el principio de la naturaleza es el gi y el
principio de ser humano es la mente, xin. Qi y mente dan su significado al principio, /i, en la
medida que actian como su agente. Son la expresion del principio en la naturaleza y en el mundo

humano. En cuanto a la mente, /i es conocido como naturaleza (xing ).

Asimismo, para Zhu Xi, el “proteger la mente” se refiere al proceso de discriminacion
entre lo que es moral y lo que no lo es. Después de la “discriminacion” sigue el “nutrir la
naturaleza”. La mente, en efecto, necesita objetos que la motiven y sobre los cuales ejercer sus

facultades. La mente, en primer lugar, debe protegerse de los deseos egoistas (yu#k). Estos

4 Ibid., cap.1, ZZQS, vol.14, p.116: (4, RIREREASEME, MAVENE, SHHE, MGk, )
%3 Ibid., cap.4, ZZQS, vol.14, p.194: (LA Z fe SaBEnE, BUES A, B4HEb. )
866 1bid., cap.94, ZZQS, vol.17, p.3167: {hn W AL, )

259



deseos precisamente perturban a la mente e impiden su reposo, es decir perturban el principio de
la naturaleza del hombre. También el estudioso no debe forzar artificialmente el crecimiento del
conocimiento. Es asi como, por ejemplo, no se puede entender la esencia de la sociedad sin un
conocimiento previo de la esencia de la familia, y la esencia de la familia sin conocer el del ser
humano... Querer saltarse las etapas del conocimiento corresponde al aferramiento de la mente,
de lo cual uno se debe preservarse. Otro peligro consiste en la enajenacién de la mente. Hay
enajenacion cuando la voluntad no es firme y que la fuerza vital domina a la mente, o que uno se
vuelve dependiente de las cosas. La enajenacion de la mente ocurre, por ejemplo, cuando las
pasiones dominan o cuando se le atribuye mas valor a las cosas externas que al desarrollo propio
de la sabiduria. Zhu escribe al respecto: “A menudo la gente no encuentra tranquilidad en su
pensamiento porque no ha tenido la paciencia de dominar su propia mente”.*’ Ya que hemos
visto de que se debe proteger la mente, queda ahora por examinar el como se puede proteger la
mente. El remedio esencial consiste en saber como son las cosas en si, es decir conocer su
principio, su esencia (/i). El conocimiento del /i de las cosas es entonces el objetivo primordial
en el auto-cultivo porque este conocimiento favorece la relacion armoniosa con el resto del
universo. Por otra parte, es menester entender que la interaccion con las cosas es necesaria pero
uno no debe resultar esclavo de estas ultimas. Ahi vemos que el conocimiento del /i de las cosas

tiene una finalidad practica.

La concentracion de la mente sobre una cosa es parte del método usado por el filosofo
para proteger la mente. Sencillamente, esto significa evitar la dispersion de la mente, dispersion

que resulta cuando uno abarca demasiadas cosas a la vez. La concentracion de la mente sobre un

87 Zhu Xi, Jinsi lu, cap.4, ZZQS, vol.13, p.211: ( NZJLE, e, JUEMibo =R E. )

260



objeto de pensamiento la llena y asi nada preocupante puede entrar del exterior y disturbarla de
su actividad. La “preservacion de la mente” consiste también en “nutrir la mente”. En un
movimiento similar al proceso cognoscitivo que empieza desde lo mas sencillo para llegar a lo
mas complejo, encontramos aqui la misma extension desde las cosas cercanas a uno, hasta la
humanidad, lo mas lejanos, pero en el ambito practico es decir moral. Asimismo, la actividad, el
reposo, la limitacion y la relajacion sirven para nutrir la vida del ser humano. La comida, la
bebida, la vestimenta sirven para nutrir el cuerpo. La predisposicion moral y la conducta
conforme a la rectitud sirven para nutrir la virtud.*® La transmision de la virtud hacia los demés
sirve para nutrir la humanidad. Los principios morales son lo Uinico que nutre la mente. Estos
principios son la seriedad para corregir la vida externa, el respeto en su vida privada, la lealtad en
el trato con los demads: “En el hogar uno debe ser respetuoso. Cuando uno maneja asuntos, debe
ser serio, y cuando uno trata con los demas, debe ser leal”.*® El no proteger su mente y no nutrir
su naturaleza es equivalente a s6lo hablar sin prolongar su voluntad en la accion. Uno debe estar
tranquilo en sus pensamientos y duefio de su mente. Para “hacer que se logre dominar su mente,

solo se debe parar en los asuntos”.®"

El concepto siguiente es el de “ging” (1) que tradujimos por “afecciones” y que
generalmente se traduce por “emociones”. Por emociones se entiende los estados afectivos de
amor, miedo, deseo, rancor... Asimismo, el Xunzi da una lista de siete emociones que retoman

filosofos posteriores: “El gusto y el disgusto, la alegria y el enojo, la afliccion y la felicidad de la

%68 Se puede comparar la idea con Lingyan lishao, p.114.
869 Zhu Xi, Jinsi lu, cap.4, ZZQS, vol.13, p.209: (%, B, B, )
70 Ibid., cap.4, ZZQS, vol.13, p.211: (EAEETE, MR FH. )

261



naturaleza humana es lo que se entiende por emociones”.*’! La pregunta esencial que se hace en
cuanto a las emociones es la de saber si son malas, buenas o neutras.®”? Al lado de la lista de siete
emociones se halla otra de cuatro que proviene del pensamiento de Mencio y que consiste en los
cuatro sentimientos de los cuales nacen la naturaleza moral del hombre: la compasion, la
vergiienza, el respeto y el juicio.®” Es Zhu Xi quien asimila estos sentimientos con las emociones,

por lo cual se agregan a la lista de siete.

Ahora que hemos examinado el papel de estos conceptos, especialmente en la filosofia de
Zhu Xi, podemos comparar su uso con el que se encuentra en el Lingyan lishao. Lo primero que
podemos decir es que el concepto de /i no tiene un valor central en el Lingyan lishao como en el
pensamiento de Zhu. Li no ocurre mas de 33 veces en el comentario del jesuita. El principal
significado que se le atribuye es el de “principio” al lado de los significados de “razén/racional”,

“razén como principio explicativo” y “principio de orden” (& #). Podemos concluir entonces

que el significado que le dan Sambiasi y Xu al concepto de /i es bastante tradicional y general.
Un segundo detalle que es importante recalcar en cuanto al concepto de /i es que los autores no lo
usan con los pares que se le atribuye en el pensamiento de Zhu. Es asi como, en el Lingyan lishao,
li esta relacionado de ninguna manera al concepto de gi. Es mds, el término ¢i, que se usa en el
Lingyan lishao en el sentido de “material” y de “aire”, solo tiene 2 ocurrencias en el comentario.
En otras palabras, gi no es un concepto importante en la economia del comentario. El otro
concepto que hemos relacionado a /i es el de tai ji, el principio de los principios. Ahora bien, este

concepto no ocurre en el Lingyan lishao. Lo que precede se puede entender también por dos

8 Xunzi % ¥, Zhengming, Ershierzi, p.342: (VE2 Iif B e R 4el 2 1. )

872 Zhang Dainian, Key Concepts in Chinese Philosophy, pp.383-387.

$73 Mengzi, Gongsun Chou 2 A, ZZQS, vol.6, p.289: (MIFEZ.0y, (-2 ufith; ZHEZ 0, FZinth; BREZL,
Mzt ARz, Bimth. )

262



razones. En primer lugar, es probable que los jesuitas de la mision china hayan tenido un
conocimiento elemental de la filosofia del /i tal como la desarrollaron los filosofos de la época
Song. También hemos visto que este concepto habia perdido de su interés a los ojos de los
filosofos de la época Ming. Luego, los misioneros, Ricci el primero, reconocieron el peligro que
representaba la doctrina de la unidad de la substancia inherente al concepto de /i y cuya
implicacion para el cristianismo podia ser la idea de la igualdad de los hombres y de Dios ya que

. . , . . 4
implicaria la pertenencia de todos a una sola substancia.®’

El uso del concepto de xing () sigue un patrén similar al de /i. En efecto, el sentido que
se le atribuye es simplemente el de “naturaleza” con sus compuestos de “naturaleza original /
propia” (A}) y “substancia natural” (P£#8). En el Lingyan lishao, el concepto de naturaleza no

tiene connotaciones morales.

Con el concepto de zhi (), el significado también es simple, siempre refiriéndose a lo
material en un sentido concreto. Asimismo, todos los compuestos del caracter tienen que ver con
la materia: la “causa material” ('), la “forma material” (JE'&), la “substancia material” (& 2 #%),
la “materia de las cosas” (Y2 'H), la “materia substancial” (#5%), la “materia individual”

(FA'H), la “materia comin” (/2 H) y la “materia prima” CXH).

El concepto de xin (\[»), presenta algunas variaciones que son inherentes a su sentido en

chino, a saber que significa tanto mente como corazon. Encontramos también el compuesto de

874 J. Gernet, “Philosophie chinoise et christianisme”, Actes du Colloque International de Sinologie de Chantilly,
Paris, Les Belles Lettres, 1976, p.18.

263



mente racional (‘[»%%) y de ataraxia (‘(>%). En cuanto a ging (%), el significado que le da

Sambiasi es mas amplio que el de “emocion” ya que la “afeccion” designa a todas las

modificaciones de un ser aun las intelectuales.®”

En cuanto a la expresion “investigacion de las cosas y examen de los principios”
(K& %5 71) ¥ se define como un significado alterno a la palabra transliterada de “feilusufeiva” a
saber la filosofia. Los términos “gewu” y “gewujia” son propios de la filosofia china y designan,

.« . . 877
en efecto, la actividad que en occidente se define como filosofia.

En cuanto a la expresion
“zhizhi” (3(%1), la extension del conocimiento, se encuentra en el Lingyan lishao con est misma

idea de extension del conocimiento.

b. Los concepto “ti” (%) , camo” (ﬁ)’ “xing” (%) y “xiang” (,f%)

El concepto que nos proponemos analizar ahora es “#i” que tradujimos por el vocablo
“substancia”.®”® Este también es un concepto antiguo y que atraviesa el pensamiento chino. No

obstante, este concepto nunca se emplea solo en el pensamiento chino. Su usa en la expresion yiti

(—#%) cuyo significado es “la totalidad” o “el cuerpo uno” y en el par de conceptos relacionados

ti y yong (H), “substancia y funcion”.

875 Este significado de “afeccion” perduré hasta el siglo XVIIL. Véase, A. Lalande, Vocabulaire technique et critique
de la philosophie, articulo “Affection”.

%76 N. Standaert, “The Investigation of Things and the Fathoming of Principles”, pp.395-420.

877 Sobre el debate de saber si existe la filosofia en China, son numerosos los articulos. Véase, Fung Yu-lan, 4
History of Chinese Philosophy, cap.l ; J. Thoraval, “De la philosophie en Chine a la “Chine” dans la philosophie”,
Perspectives Chinoises, Hong Kong.

878 Para el analisis del concepto “i”’, véase Zhang Dainian, Key Concepts in Chinese Philosophy, pp.266-269 y 240-
257.

264



El uso de #i en la expresion yi ti se remonta a la época de los Reinos Combatientes. Se

halla tanto en el pensamiento de Zhuangzi (#:F ¢.370-¢.300) como en el de su amigo el logico
Hui Shi ()i, c.385-¢.305), la idea de yi #i con el significado de unidad o totalidad de las cosas o

. . . 879 ., . ., , .
del universo como un cuerpo unitario.”"” Esta expresion a veces tiene una connotacion politica y
significa metaforicamente “el cuerpo politico”. Ocurre este sentido por ejemplo en el Guanzi

(&), una obra del siglo VII a.C. que sintetiza los pensamientos legalistas y daoistas. Por ultimo,

con los pensadores de la dinastia Song del norte, la expresion cobra un significado metafisico, la

unidad o totalidad siendo del cielo, de la tierra y de las miriadas de cosas.®®

El segundo uso que mencionamos, # en relacién con yong, también se encuentra en la
literatura desde la época de los Reinos Combatientes pero es sobretodo durante la dinastia Tang
que adquiere real importancia. Los significados que tiene el concepto antes de esta tltima época

son varios. Vemos por ejemplo que se puede asimilar tanto al significado de “raiz” en el sentido

5,881

de “punto importante o de esencia®™ como al de “substancia” en el sentido de forma de una

3 884

cosa®™ o de materia®. A partir de la dinastia Tang, la idea de substancia es la que se vuelve
preponderante. Ahora bien, “substancia” se toma entonces en dos acepciones: una materialista y
no budista, segun la cual la substancia es la forma fisica de una cosa y otra idealista, budista,
segun la cual la substancia es lo que una cosa realmente es. Durante la dinastia Song, el concepto,

al lado de los sentidos de “naturaleza original” y de “forma fisica”, se asimila también al de

89 Zhuangzi, cap.33, p.887: ( KHb—HSH) ; Zhuangzi, cap.22, p.585: (AP —Hl) .
#0 por ejemplo en el pensamiento de Cheng Hao.

881 Confucio, Lunyu 3:4.

82 Zhuangzi, cap.33, p.880: (—AZukE)

883 Xunzi, Fu guo, Ershierzi, p.307: 4y 544, )

884 Véase Zhang Dainian, Key Concepts in Chinese Philosophy, p.244.

265



885

“principio”. Vemos asi que en la amplia obra de Zhu Xi™ el cardcter #i posee esas diversas

acepciones. Mas detalladamente, Zhu refiere #i al principio, éste siendo sea la substancia original,
sea la substancia original de la forma fisica. En otro uso del concepto, Zhu insiste sobre la

relacion dindmica que existe entre substancia y funcion.

Los significados que Sambiasi y Xu dan al caricter # son los de substancia (%), cuerpo
material/ substancia corporal ([AJ##), substancia autosuficiente (7.2 ##), materia substancial
(#47), substancia material (& 2 #%), cuerpo (%), cuatro miembros (VUf) y substancia natural
(4#%). Lo que intentan describir mediante este caracter es una entidad ontoldgica, esencial al ser
en la medida que es su substrato. Ahora este substrato es material en el sentido de que tiene
extension espacial y a veces es material en el sentido de que es una cosa concreta. Por otra parte,
los autores del Lingyan lishao no usan el caracter #i en la expresion yi ti o en el par ti-yong sino
en relacion con el caricter mo (F%). Este Gltimo caracter no parece tener un contenido filoséfico
especifico. En general “mo” significa, “molde” (#:-7), “forma” o apariencia ($%£%), “modelo”
(FE7Y) o “copiar” (F1/7). No se encuentra en las Analectas de Confucio, ni en el Mengzi o en el
Libro de los ritos, tampoco en la obra de Zhou Dunyi y la de Zhang Zai. Por el contrario, se
encuentra en el Liezi con el significado de “imitar” (fangxiao 1/i%%) o “seguir el modelo” (xiaofa

oy 886 . .
®%). °°° Luego, lo volvemos a encontrar en Las Conversaciones clasificadas del maestro Zhu

(Zhuzi yulei) principalmente con los sentidos de dimension o escala (¥i#%) y de apariencia (Fi5%).

%5 Sobre la evolucion de los conceptos relacionados de “#” y “yong” en el pensamiento de Zhu Xi, véase D.
Gedalecia, “Excursion into Substance and Function: The Development of the T'i-Yung Paradigm in Chu Hsi”,
Philosophy East and West, vol.24, n°4, 1974, pp.443-51.

%6 Fong Youlan menciona que el Liezi es una obra de corriente daoista del siglo III o IV a.d pero incorporando
material mas antiguo. Empero autores europeos opinan que es una obra mucha mas temprana, del siglo III a.C. El
filésofo Lie zi probablemente no existid. Fue Zhuangzi quien introdujo el personaje en su obra. Véase, Liezi 5|f,

(HABE) .

266



En el Lingyan lishao, “mo” significa principalmente la “forma” o el “modelo” asi como
“informar” y se combina con otros caracteres para dar los sentidos de “forma substancial” (H&45),
“causa formal” (#%), “forma original” (A). La forma en este contexto significa lo que
determina una cosa, su razon de ser, lo que un ente es en si. Es asi como, parece que Sambiasi y
Xu Guangqi dan a “mo” el significado que Zhu da a “/i”. Se opone esta definicion de la forma a

otro concepto del Lingyan lishao, el concepto de “xing” (JB).

Xing (JE) es importante en la economia del comentario y aparece en varios conjuntos: la
figura externa (#IF¥), tener forma material (5/£), no tener forma material/ inmaterialidad
(#£7%), la imagen material ({4 ¥), la felicidad material (JE%%), y por ende el verbo “marcar” (F9).
En resumen, observamos que xing se refiere a la forma en cuanto material. Este es precisamente
el contenido filoséfico que tiene en el pensamiento filosofico chino, especialmente durante las
dinastias Song y Qing. En efecto, el caracter pertenece a las categorias filosoficas del Gran
comentario sobre el Libro de las mutaciones®™’ donde se halla en las expresiones “xing er shang”
(Bim_L) y “xing er xia” (JEIM T), respectivamente “lo que estd encima” o “mas alld de las
formas” y “lo que estd debajo” o “dentro de las formas”. Asimismo, se lee en el Gran comentario:
“Lo que esta encima de las formas se llama el ‘dao’; lo que esta de bajo de las formas se llama
cosa concreta”.**® Este también es el significado que confiere Zhu a las expresiones precedentes.

Dice Zhu: “El principio (/i) es lo que esta mas alla de las formas, gi es lo que estd dentro de las

87 Se considera en general al Gran comentario sobre el Libro de las mutaciones (Ko &%) como una obra
confuciana del siglo III a.C., del inicio de la dinastia Han; Véase, Zhang Dainian, Key Concepts in Chinese
Philosophy, introd. p.xxxiy pp.221-227.

8 Xici, A, ZZQS, vol.1, p.135: (JEMUEM LHFEZIE, B FHHZ . )

267



formas”.*®® Podemos concluir que xing se refiere a la forma en cuanto concretada en las cosas y

ese es el sentido que atribuye Sambiasi al concepto.

Todavia la descripcion que el Lingyan lishao da de las cosas pasa por un ultimo concepto,
el concepto de xiang (% o 14). Estos dos caracteres homoénimos se traducen basicamente de la
misma manera. El Cihai da, para el primer caracter, las definiciones siguientes: 1) apariencia,
forma (xingzhuang JEiR), 2) imitar, simular (moni %:4)) 3) fendémeno (xianxiang %), 4)
simbolo, simbolizar (xiangzheng %1) y 5) imaginar o visualizar (xiangxiang F%). En cuanto
al segundo caricter ({%), las definiciones son las siguientes: 1) escultura o grabado de la
apariencia de personas (renwu xingxiang de moxie huo diaoni N¥)EZWEEEHMEE ), 2)
figura producida por rayos luminosos que pasan a traves de un sistema Optico (renwuti fachu de
guangxian jingguo guangxue xitong NI K HIFDGE LG R 4), 3) método (fashi 123X,
4) similar, parecer (xiangsi #10), 5) parecer, apariencia (haoxiang Uf1%), 6) similar (rutong
4nlA). El Dictionnaire classique de la langue chinoise por su lado, traduce “4%”con los sentidos

2 (13 2 (13

de “imagen”, “figura”, “forma”, “representacion”, “similitud”, “estatua” a los cuales agrega a

. . , < 890
“%2” los significados de “simbolo”, “comparacién” y “modelo”.

889 Zhu Xi, Zhuzi yulei, cap.1, ZZQS, vol.14, p.115: (GR¥EEI L#F, KM F#EH. )
90 Véase, S. Couvreur, Dictionnaire classique de la langue chinoise; Cihai bianji weiyuanhui, Shanghai cishu
chubanshe, 1999.

268



% Cihai Couvreur

Apariencia/forma
Imitar/simular
Fenomeno
Simbolo/Simbolizar
Imaginar/visualizar
Comparacién
Modelo/regla
Escultura

%

Escultura o grabado
Similar
Parecer/Apariencia
Método
Imagen/figura/forma
Representacion

KRR X
e o T el

Rl
MK R XX

De lo anterior se puede concluir que los dos caracteres poseen acepciones similares. Las
diferencias no son significativas en la medida que se deben mas a matices de sentido. Por ejemplo,
Couvreur, al traducir “%:” como “modelo” o “regla” ilustra su traduccion por un ejemplo que usa
el verbo “imitar”, acepcion que da el Cihai por este mismo caracter. De igual manera, si el Cihai
no atribuye la acepcion de “imagen/figura/forma” a “/4”, le aplica sin embargo el sindénimo de
“apariencia”.

Ahora, xiang (%) al igual que xing, es un concepto del pensamiento filosofico.®! Son tres
los significados que se atribuyen al caracter xiang: el de “imagen”, luego “simbolo” y por ultimo
“fendmeno”. Los dos primeros significados son los mas antiguos. Encontramos el primero en el
Gran comentario sobre el Libro de las mutaciones y el segundo en esta misma obra y en el Laozi.

Por “imagen” se entiende a veces el objeto de la vista, a veces objetos celestes visibles. El uso de

1 Zhang Dainian, Key Concepts in Chinese Philosophy, pp.210-215.

269



“%> con la acepcién de “simbolo” se refiere a los trigramas del Libro de las mutaciones.** El
simbolo expresa lo que no puede ser dicho. También se encuentra en el Laozi en la expresion
“daxiang” (K%:) donde refiere al dao (camino del universo) y también denota la idea de lo
inexpresable. EIl ultimo significado —fendmeno— es posterior ya que aparece en la época Han y
se desarrolla durante la época Song. El segundo caricter “/4” no parece tener un uso filoséfico
especifico, sino que se encuentra con diferentes significados en la literatura, en las Elegias de

Chu (Chuci), en la novela 4 la orilla del agua (Shuihuzhuan 7K3:H%) y en la obra de Li Yu (%

71, 1611-1680) segin menciona el Cihai. Por otra parte, se halla en el Gran comentario “1%> con

- 893
la idea de “parecerse”.

Nos queda examinar el uso que se hace de los dos caracteres en el Lingyan lishao. La
primera reflexion que podemos hacer es que Sambiasi y Xu invierten el valor de los caracteres

dandole a “f%” mas importancia que a “%”, al contrario de lo que ocurre en la literatura
filosofica china. En efecto, “44” ocurre 93 veces mientras que el nimero de ocurrencias de “%.”
es solamente 5. Luego, si bien Sambiasi y Xu respetan el significado tradicional de “%:” usandolo

con las acepciones de “fenomeno”, “forma” y “forma en el sentido de representacion”, le

atribuyen al otro xiang (f4) acepciones que pertenecen al primero: en particular la nocién de
“simbolo”, y la de “imagen” con todos sus derivados, “imagen material / apariencia” (J£1%),
:l?j:;v

“imagen gruesa” (fH1%), “imagen racional” (#1%), “imagen sensitiva” (7]{§), “imagen

reflejada” (521%), “imagen del demonio” (J&14) y por tltimo “imagen de Dios” (K2 14). Este

92 Xici, A, ZZQS, vol.1, p.124: (FE NREIH S . )
83 Ibid., B, ZZQS, vol.1, p.137: (fGit&E . )

270



ultimo caracter significa entonces la imagen como representacion sensible o racional de algo, en

general un objeto concreto.

c. Los conceptos “si” (7]), “neng” (ft), “jihan” (5:C. %) y “mingwu” (15)

Por ultimo, queremos examinar los conceptos relativos a las facultades de conocer. Son cuatro
estos conceptos: “si” (A]), “neng” (F8), “jihan” (FL%) y “mingwu” (W1H). La explicacion de

estos conceptos es mas dificil ya que no son conceptos fundamentales del pensamiento chino.

El Cihai da las definiciones siguientes para el término “si” (¥]). 1) administrar
(zhangguan %) 2) titulo de ministerios (jiushi guanshu de mingcheng |HW'BE ZE W4 FK) y 3)
inspeccionar (shicha 1%%). Asimismo, “san si” se refiere a los tres ministros de la guerra, de

y 1 894 . -
educacion y de obras publicas.” " No se encuentra el caracter en las Analectas mientras que en el
Mengzi y en las Conversaciones clasificadas del Maestro Zhu se usa en su acepcion de ministro.

Sambiasi atribuye un nuevo significado a “si”, el de “sentido”, en vez del tradicional “guan” ('E).

El caracter “neng” (fi£) es muy usual en chino en la medida que es el equivalente de un

verbo auxiliar. En la filosofia de Zhu Xi, neng toma un significado mas filoséfico equiparandose

a nengli (R¢7]) es decir “la facultad de”, “el poder de”. En este sentido se asocia con “jue”

(nengjue HE%E) o “zhi” (nengzhi BEXN) para designar a la facultad de sentir o la facultad de

% Cihai: (ZRDFRRR, w4k, "2 =4. )

271



conocer.™ Otra vez vemos que Sambiasi confiere un doble significado técnico al caracter “neng’:

la “potencialidad” y la “facultad”.

Mingwu (W) es una nueva combinacion de caracteres que no se encuentra en la
filosofia china tradicional. En si “ming” y “wu” son equivalentes y significan la inteligencia. El
uso de ming es muy comun en toda la literatura cldsica mientras que wu tiene una cierta
conotacion budista, en particular en la expresion “wudao” (151H) que designa la comprension del
medio de perfeccion del principio de Buda.®® Sambiasi utiliza la combinacion para expresar un

término técnico, €l de intelecto, es decir una de las tres facultades del alma.

Queda el término “jihan” (FL75) que tradujimos por “memoria”. “Ji” significa el acto de

recordar o de no olvidar y “han” el de contener. El Lingyan lishao utiliza la combinacion de los

dos caracteres para crear el sustantivo “memoria”.

Este ultimo grupo de términos nos permite notar la formacion de neologismos. Estos se
pueden crear mediante la combinacion nueva de dos caracteres o mediante la atribucion de un
significado técnico a una palabra. Hemos mencionado que, al momento de la redaccion del
Lingyan lishao, los conceptos filosoficos o teologicos todavia no tenian una traduccioén en chino
que fuera fija. Al examinar el glosario de palabras que Robert Wardi realizd6 mediante el estudio

del Mingli tan (%R, 1631 y 1639) de F. Furtado, este examen revela el uso de “neng” y de

“mingwu” en esta obra mientras que no se mencionan a “si”’ 'y “jihan”. Sin embargo, no se puede

concluir nada de la ausencia de estos dos ultimos conceptos ya que, dice Wardi, el glosario no es

%95 Chen Lai, Zhuzi zhexue yanjiu {7 2#WF5) , Huadong shifan daxue chubanshe, 2000, p.213.
896 Guoyu huoyong cidian (85535 F&E) | Taiwan, Wunan tushu chuban gongsi : { TE B IRAHTERBE PRI . )

272



exhaustivo. Por otro lado, vemos que “neng” y “mingwu’ parecen haber adquirido un significado
fijo. Un estudio mas sistematico de las adaptaciones de obras filosoficas occidentales por los
misioneros nos permitiria conocer estos procesos de traduccion, en particular como fueron

evolucionando.

3. El problema de lo trascendental en un sentido religioso

Al estudiar lo trascendental empeceremos por examinar este aspecto del pensamiento chino para
luego entender el uso que se hizo de los conceptos relacionados a este campo en el Lingyan
lishao. De manera general, lo trascendental sefiala a lo que estd mas alla de la esfera de lo natural
o de lo humano, lo que rebasa los limites de la experiencia sensorial. Puede consistir, por lo tanto,
en lo que pertenece a lo sagrado, a los valores axioldgicos, a la religién o a la tradicion. En todo
caso, lo trascendente encierra en si la dimension de lo inalcanzable o dificilmente alcanzable para

el ser humano. En su sentido propio, se refiere a:

Lo que se eleva mas alla de un nivel o de un limite dado. [...] En particular, lo que no
resulta del juego natural de una cierta clase de seres o acciones, pero lo que supone la
intervencion de un principio exterior o superior a ésta. Es en este sentido que se opone una
‘justicia inmanente’, que resulta del curso natural de las cosas, a una ‘justicia
trascendente’ o ‘sanciones trascendentes’, que serian de un orden diferente y mas

elevado.®”’

%7 A. Lalande, Vocabulaire technique et critique de la philosophie, articulo “Transcendant”.

273



Hasta los estudios recientes que se hicieron sobre las practicas religiosas en China, y en particular
sobre el daoismo “religioso”, se suponia que los chinos, porque su cultura carece de un dios
trascendente, carecian de igual manera de religion. Lo ultimo, aunado a una representacion
cosmolégica inmanente del mundo, hacia que los intérpretes del pensamiento chino concluyeran
a la ausencia de representaciones trascendentes. Podemos agregar aqui que precisamente fueron
los jesuitas quienes empezaron a afirmar que en China no se encontraban fendomenos que

pudieran constituir una religioén verdadera.*”®

Empero, las practicas misticas o religiosas son muy antiguas en China. Asimismo, Marcel
Granet menciona que, “a menudo se ha dicho que los chinos no tenian religiones y, a veces se ha
ensefiado que su mitologia era casi inexistente. La verdad es que, en China, la religion, asi como
el derecho, no es una actividad diferenciada de la actividad social”.®” No se encuentra en la
cultura china una esfera separada de lo religioso. Lo religioso y lo sagrado marcan el ritmo de la
vida cotidiana. Tal vez lo anterior se pueda relacionar con el énfasis que, desde temprano, la

filosofia ortodoxa confuciana puso en los ritos (/i &), especialmente Xunzi.

Lejos de ser un enemigo de las artes, Xunzi cree en su virtud. Fiel a la tradicion
confuciana, ve en la musica y la danza més que simples divertimientos. Ve en ellos una
suerte de entrenamiento a la convivencia. Danzas y cantos (si no son enervantes y
depravados, como las arias del pais de Zheng) mantienen la concordia humana. Las fiestas,

desde que se ritualizan, sosiegan los apetitos de regocijo, la pasion del juego. Pero, para

898 Véase, Carta de M. Ricci a Roman, 13 de sept. de 1584, citada por P. Rule, K ung-tzu or Confucius, The Jesuit
Interpretation of Confucianism, Sydney, Londres, Boston, Allen & Unwin, 1986, p.28.
99 M. Granet, La pensée chinoise, p.586.

274



los apetitos los mas brutales, se necesita una disciplina més constante. El arte supremo

que la provee es la Etiqueta.”®

Es asi como, lo religioso y lo sagrado se observan en los festivales tradicionales, los ritos
relacionados con la muerte y también la veneracion a los antepasados. Estas expresiones civiles
de lo religioso provocaron ambigiiedades en la interpretacion de M. Ricci que quedaron
irresueltas.”" Si los ritos eran religiosos en si, no podian ser mas que supersticiones en la opinién

.. . . .. L. . . .. 2
cristiana. Pero si eran ritos civiles y politicos eran incompatibles con la fe cristiana.”

El pensamiento chino revela, por otro lado, un esfuerzo por armonizar las relaciones del
ser humano con el cosmos, del ser humano con la sociedad asi como del ser humano consigo
mismo. Este esfuerzo, que encontramos en todas las escuelas de pensamiento y en las
manifestaciones religiosas, hizo que se llamara una “religion de la armonia” a esta dimension
religiosa.”” En este sentido, el uso de la palabra griega “cosmos” no es fortuito para denotar la
representacion china del universo, porque, subraya John Henderson en su obra sobre el desarrollo
y el declive de la cosmologia china, “la mayoria de los antiguos pueblos cuyos registros han sido
conservados, incluyendo a los chinos, formularon una visiéon del mundo que se puede caracterizar
como un ‘cosmos’, en el sentido estricto de la palabra [es decir] que indica la existencia de una
cierta armonia y proporcion en el mundo, hasta una ‘consonancia entre nosotros y el

. 4 . , ., . .
universo’”.”™ Se requiere aqui una precision: el universo a partir del cual se desarrolla el

%% 1bid., p.565.

%'p_ Rule, K ung-tzu or Confucius, p.76.

02 A Cheng, Histoire de la pensée chinoise, Paris, Seuil, Essais, 1997, p.555.

903 J. Ching, Chinese Religions, Nueva York, Orbis Books, 1993, pp.3-4.

%% J. Henderson, The Development and Decline of Chinese Cosmology, Neo-Confucian Studies, New York,
Columbia University, 1984, p.xiii.

275



pensamiento chino es inmanente y correlativo. Inmanente, porque es auto-creado o sui generis.
Luego, es correlativo, porque se establece una correlacion, es decir una interdependencia, entre

los eventos del mundo humano y los del mundo natural.”®

A la luz de esta precision se puede
entender por qué, en China, la religién ha cobrado el cardcter de una religion de la armonia. En la

medida que la propia accidon del ser humano tiene repercusiones en la sociedad asi como en el

universo entero, la responsabilidad de los hechos recae sobre el mismo protagonista de la accion.

El concepto de “tian” K (cielo), que aparece durante la dinastia Xia ()2, 2205-1767) es
fundamental para este estudio. Hallamos en el Libro de las Odas (Shijing) la afirmacion siguiente:
“Tian dio nacimiento a la multitud de seres, con cuerpos y reglas (zefl])”.**® Este verso formula
explicitamente la idea de creacion. De hecho, encontramos en la literatura china temprana la idea
de shangdi (_L71), o Sefior de arriba, que se convierte poco a poco en la de tian. Feng Youlan, al
examinar los diversos significados de tian, menciona precisamente que en la literatura temprana,
en particular en el Shijing, en el Shujing, el Zuozhuan y el Guoyu ([35E), este carcter se asimila
con frecuencia a la idea de un Dios con un cierto cardcter antropomorfico.”’ El caracter
antropomorfico del concepto de fian desaparecid con el significado moral que le dio Confucio
durante el periodo de las Primaveras y otofios (Chungiu %K, 722-481). Si bien Confucio

probablemente creia en los espiritus, se prohibia a si mismo pronunciarse en cuanto a su

existencia. Las Analectas (Lunyu) reportan en los términos siguientes la idea de Confucio:

%05 Esta afirmacion es valida para el daoismo a partir de la dinastia Han porque tanto la cosmologia de Laozi como la
de Zhuangzi no son correlativas, en el sentido de que no aceptan la idea de benevolencia del cielo.

% Shijing, Shisan jing +=#%, Beijing, Guoji wenhua chuban gongsi, 1995, p.210. /Véase también, The Book of
Odes, Transcription and Translation by Bernhard Karlgren, Stockholm, The Museum of Far Eastern Antiquities, ed.
Goéteborg, 1950, n°260, p.228: (RAEZKR, AWHAL. )

%7 Feng Youlan, Zhongguo zhixueshi { E¥*#5%) , Huadong shifan daxue chubanshe, 2000 (1931 la), shang
ce, p.34; Véase también, Fung Yu-lan, A history of Chinese Philosophy, trad. D. Bodde, Princeton, Princeton
University Press, 1983 (7a), vol.1, p.31.

276



“Preguntando acerca de la veneracion, ;se debe venerar a los espiritus como si existieran? El
maestro contesto: ‘yo no sé si existen, asi que no los venero”.””® Luego, el concepto de “fian”, en

la filosofia neoconfuciana, se vuelve metafisico y se equipara a los conceptos de /i (Hprincipio)
y dao ( T& camino moral). Zhu Xi sefiala que en los Clasicos del pensamiento chino tian puede
significar el cielo (£ #), el gobernador (15 o F:7) o el principio (F).”” Si bien este altimo
significado es el que prevalece en la filosofia de Zhu, cabe mencionar sin embargo, que tampoco

descarta el segundo significado como falso.

Ahora bien, encontramos en el Lingyan lishao varios conceptos que apuntan a la idea de

trascendencia (#2#%), la mayoria relativos al cristianismo: los conceptos de Dios (K_I o K&,
BEHT 5 ocurrencias), el soberano bien (22 3£4f), la trinidad —Padres, Hijo, y Espiritu santo— (—
7 —RE 1Y, Ermes, Wil M2 — £ —) y el gobernador (7 5); los efectos de Dios: el favor divino
(%2 %), el mandato (7f), la providencia divina (F#), la gracia (BH¥500) y la gloria (59); por

ltimos, los seres espirituales o bienaventurados: los dngeles (i) y los santo (32 \).

a. Dios

El concepto fundamental en el examen de los conceptos que se usaron para describir lo religioso

y lo trascendental es el de tianzhu (X =) que se traduce por Dios. Hemos visto que el significado

del caracter fian (JK) encerraba la idea de Dios en el pensamiento confuciano antiguo. Es por esta

% Confucio, Lunyu, 3:12: { S%407E, SEphlnphre, T [HARREL, WAL, )
"% Zhu Xi, Zhuzi yulei, cap.1, ZZQS, vol.14, p.118 (X AHMA R [R] . H: [EAAERBE, thash
HEH, WAMmEYE, WA, | )

277



razon, que uno de los debates mas agudos que se dio durante la controversia sobre los ritos (que
empezd en 1633), se centrd en especial en determinar el verdadero significado de los vocablos
tian y shangdi (sefior de arriba).”'® Sin embargo, el documento que analizamos se publicd en
1624, por lo cual no se puede entender dentro del marco de esta controversia. Ahora bien, es
menester recordar que, precediendo la controversia que opuso los jesuitas a los dominicos y
franciscanos, se desarrolld otra controversia sobre los términos dentro de la orden jesuita misma.
Asimismo, es inmediatamente después de la muerto de Matteo Ricci que el consenso que sobre la
politica misionera de este tltimo se rompid. La disension provino de dos lados, de los jesuitas de
la mision japonesa quienes pensaban que el uso del confucianismo arruinaba la particularidad del
mensaje cristiano y, por otro lado, del sucesor mismo de Ricci, Nicolo Longobardo, quien no
aceptaba los términos de Ricci para traducir la palabra Dios ni tampoco su interpretacion del

.. 11
confucianismo.’

Nos interesa aqui la polémica con Longobardo ya que se desarrolla a partir de 1610 y
termina después de 1628, fecha de la conferencia de los misioneros en Jiading donde se adopt6 en
esencia la posicién de Ricci.”'? Por las fechas, Sambiasi no podia ignorar esta controversia sobre
los términos que vamos a examinar ahora. En 1623-24, Longobardo escribi6 un tratado titulado
Una respuesta breve relativa a la controversia sobre shangdi, tianshen, linghun y otros nombres
vy vocablos chinos para determinar cudles de ellos pueden o no pueden ser usados por la
comunidad cristiana. “Shangdi” designaba a “Dios”, “tianshen” a ‘“angeles” y “linghun” a

“alma”. El postulado de Longobardo era que no se podia distinguir los clésicos de sus

comentarios y como, en esencia, la filosofia neoconfuciana era atea y materialista estos términos

%19p_ Rule, K ung-tzu or Confucius, p.71.
M 1bid., p.74.
2 1bid., p.73.

278



no podian designar a seres espirituales.”’® Si bien, Sambiasi no utiliza el primer vocablo, usa de
manera constante los dos ultimos. Podemos concluir que Sambiasi seguia la posicion de M. Ricci.
Interesante también es el hecho de que Longobardo mencionara en su tratado que los chinos
cristianos, incluyendo a Xu Guangqi y Yang Tingyun, fueran partidarios de la distincion entre los
Clasicos y sus comentarios, es decir siguieran la interpretacion de Ricci, en particular la idea que

. . . 14
los confucianos modernos fueran ateos cuando no lo eran los confucianos antiguos.’

También es menester subrayar que Matteo Ricci no identificaba univocadamente
“shangdi” con el Dios de los cristianos ni pensaba que “hun” era una traduccion perfecta de la
idea de alma. Pero pensaba que existia una base historica y textual para su interpretacion y para
identificar el cristianismo con el confucianismo mas bien que con las demés “sectas”.””> Luego,
shangdi era un término que se usaba con fines apologéticos mientras que el término comun para
designar a Dios era tianzhu.”'® Este es el carcter que traduce la palabra Dios que mas hallamos
en el Lingyan lishao (167 ocurrencias). Esta denominacion se remontaba al inicio de la labor
misionera de M. Ricci en China, es decir a su periodo budista, y era la traduccion del sanscrito
“devendra”, a saber el soberano de los dioses celestes de la mitologia de la India. *'” Encontramos
el caracter en la traduccion de los Diez Mandamientos por M. Ruggieri, Zuchuan tianzhu shijie

(tHf8 K F=1+3%, publicado al final de 1584 e inicio de 1585).”"® D. Lancanshire y P. Hu kuo-
Chen, en su introduccion a la obra de Ricci, El verdadero significado de Dios (Tianzhu shiyi K

F:#$), subrayan cuan irénico es “que la religion que Riccei y sus colegas més querian desplazar

3 Ibid., p.79.

1% Ibid., p.80 y p.82.

3 Ibid., pp.84-85.

%16 1bid., p.106.

7 p. Demiéville, « Les premiers contacts philosophiques entre la Chine et I’Europe », Conférence faite 4 la Faculté
des lettres de I'Université de Tokyo le 3 février et a celle de I'Université de Kyodto le 22 février 1966, pp.94-95.

18 p. Rule, K ung-tzu or Confucius, p.8.

279



era la misma religion de la cual tuvieron que tomar prestado la mayoria de su vocabulario
religioso”.”"” En cuanto al término fianzhu, la conferencia de Jiading (1628) preconizaba su uso
cautelo ya que podia ser malinterpretado por la gente sin educacion y reafirmaba el buen uso de
shangdi y tian.”*® Por otra parte, Longobardo en 1633 todavia criticaba a todos estos términos

que queria reemplazar por la palabra transliterada “dusi” ([ 17), palabra que ocurre 5 veces en el

Lingyan lishao.”*!

Pasamos ahora al concepto de “soberano bien” (% 3E#4f). El estudio de este concepto
constituye la segunda parte del Lingyan lishao. La palabra se conforma del término meihao, es
decir el bien, y del superlativo zhi, a saber, lo maximo o lo supremo. La primera acepcion de
“mei” (32) es la de “bello” o “belleza”. Empero, en si “mei” puede tener la connotacioén de bien
(8 por lo cual se formé el caricter bindmico “meihao” (FUF). Esta expresion encontraba el
significado propio del bien en el sentido cristiano ya que leemos en la Suma teologica que “en un
sujeto determinado, la belleza y la bondad son una misma cosa, pues se fundan en una misma
realidad, que es la forma, y por esto lo bueno se considera como bello”.”** Se puede considerar
este vocablo como un neologismo. En efecto, los pensadores chinos no lo usaban para designar al
bien sino que usaban los caracteres “shan” (%) y “de” (##) respectivamente traducidos por
“bondad” y “virtud”. Estos dos ultimos caracteres no ocurren mucho en el Lingyan lishao, (46 y
23 veces) y tienen el significado de bondad y de virtud. Los conceptos que traducen la Trinidad

(sanwei, — A7), a saber el Padre (badele, #2415 }l}]) el Hijo (feilue, ZiM%) y el Espiritu santo

' M. Ricci, The True Meaning of the Lord of Heaven, trad. e introd. D. Lancanshire y P. Hu kuo-Chen, Taipei,
Hong Kong, Paris, Institute of Jesuit Sources, Coleccion Variétés Sinologiques, Nouvelle Série, n°72, 1985, p.35.
920p_ Rule, K ung-tzu or Confucius, p.87.

21 1bid., p.86.

922 Suma teoldgica, 1 q.5 a.4, ad 1: “Ad primum ergo dicendum quod pulchrum et bonum in subiecto quidem sunt
idem, quia super eandem rem fundantur, scilicet super formam: et propter hoc, bonum laudatur ut pulchrum”.

280



(sibiliduosanduo, Wil K2 — %) son palabras transliteradas que no tienen ninglin equivalente

posible en el pensamiento chino. Las hallamos temprano en la obra de Micchele Ruggieri,

Tianzhu shilu (R E 8 $%) publicada en 1584.°%

El ultimo concepto que se refiere a un personaje trascendente es el de gobernador (zhuzai,

F:5). Este es un concepto propio de la filosofia china. Lo encontramos en primer lugar en la

filosofia daoista de Laozi y Zhuangzi®** y, luego, en la filosofia de Zhu Xi con el significado del
gobernador o poder reinante. Asimismo, Zhu aplica el vocablo al alma siendo ésta el gobernador
del cuerpo.”®” Es asi como dice: “La mente-corazon es el albergue de los espiritus y es el
gobernador del cuerpo”.”*® Por otra parte, la palabra “zhuzai” designa al poder gobernador de las
cosas: “Decir que en el cielo hay una persona que juzga de las culpas y los pecados es impropio;
pero decir que el dao carece totalmente de un gobernador también es impropio”.””” Hallamos el
término 5 veces en el Lingyan lishao por lo cual se puede concluir que su uso es sin importancia.

Su significado es el de “gobernador”, “¢él que preside” o “¢él que manda” y se aplica tanto a Dios

como al anima.

b. Los efectos de Dios

Los términos para designar a los efectos de Dios son “el favor divino” (¥ %), “la gracia” (ZH3

5, “la gloria” (48), “la providencia divina” (F:#i) y “el mandato” (7). Excepto el tltimo,

923 P, Rule, K 'ung-tzu or Confucius, p.8.

924 Chen Lai, Zhuzi zhexue yanjiu, p.152.

23 Ibid., pp.214-216.

926 Zhu Xi, Zhuzi yulei, cap.98, ZZQS, vol.17, p.3305: (LEMBZ 4, Z— 82 F%¥. )

%7 Ibid., cap.1, ZZQS, vol.14, p.119: (i 4 AKA B AEMAACA TR E, FAT; MEsfErEr g, R
1)

281



ninguno de estos caracteres pertenece al pensamiento filoso6fico. Empezando por la palabra
“elajiya”, vemos que se trata de una transliteracion de “gracia”. Este término no se encuentra en
el diccionario de teologia chino-inglés®® por lo que podemos concluir que los misioneros que
trabajaron a adaptar el pensamiento filoséfico y teologico occidental al chino no guardaron esta

transliteracion. La palabra que se fijo en la teologia cristiana en chino es la de “enchong” (. 58).
Estos dos caracteres se hallan en el Lingyan lishao pero por separado. En (J&) es la misericordia
o conmiseracion y chong (%) es el favor. Este cardcter entra en composicion con el de sheng (52)

para significar el favor divino (22 ).

Con la siguiente palabra “gloria” la tactica de Sambiasi es diferente ya que en vez de usar
una palabra transliterada adopta el caricter “rong” (%8), cuyo significado es el de glorioso y le

agrega una nota en la cual menciona que “rongfu en lenguas occidentales corresponde al vocablo
“woleliya” (gloria). La nota es sorprendente porque parece ser destinada a un lector occidental
mas que a un lector chino ya que es muy poco probable que un chino de esta época leyera
cualquier idioma romance o latin. Xunzi usa la palabra en el sentido de honor o gloria: “En el
honor primero viene la propiedad y luego el beneficio, en la dignidad primero viene el beneficio
y luego la propiedad”.”” Luego, la idea de providencia divina (:#4) es otro de los conceptos

que encontramos en el comentario de Sambiasi. Se encuentra you (#f) en la sexta linea del XIV

hexagrama del Yijing donde se lee: “Con la ayuda del cielo todo sera propicio y beneficioso”.”*"

El significado es idéntico al del Lingyan lishao y se refiere a la “ayuda”.

28 Shenxue cidian (#E:FEL) | guangji chubanshe faxing, Taiwén, 1998.
29 Xunzi, Rongzun, Ershierzi, p.293: (JoiMBHIELE, LRMERES. )
70 Yijing, XIV: (HRMiZ, HEAF. )

282



. - 55931 - -
Nos detendremos més con el concepto de “ming””°" (fir) por su importancia en la filosofia

china. La acepcion mas temprana de “ming” es la de “mando de Dios” o “decreto de dios”. La
idea sirvié de fundamento para justificar el derrocamiento de los reyes cuando ya no cumplian
con su deber politico y moral. Mientras decaia la idea de dios, el término empezo a referirse a lo
que era fuera del poder de los humanos. Este sentido es el que da Mencio al cardcter y que sera
ulteriormente retomado por los filosofos de la dinastia Song. Mencio afirma: “Lo que se hace sin
que lo hagan los hombres viene del cielo. Lo que ocurre sin que los hombres lo causen viene del
decreto del cielo”.”*? Para el Zhuanzi de los capitulos internos el “decreto” ilustra la idea de
impotencia del ser. “La muerte y la vida, la supervivencia y la ruina, el éxito y el fracaso, la
pobreza y la riqueza, la capacidad y la incapacidad, la difamacion y la alabanza, el hambre y la
sed, son la transformacion de los asuntos, la operaciones del decreto”.”** No obstante, Zhuangzi
también se pregunt6 en otros capitulos sobre la existencia del decreto. “Al no saber por qué las
cosas terminan asi, /como uno puede decir que no hay destino? Al no saber por qué las cosas
empiezan asi, {como uno puede decir que hay un destino?”*** Aqui el decreto se vuelve destino.
En todo caso, tenemos con este cardcter uno de los principios fundamentales del daoismo, el de
no interferir en el curso de la naturaleza. En la época Song, Cheng Yi define el destino como lo
que esta determinado pero restringe su extension agregando que el destino no se debe emplear

parar determinar lo moralmente correcto. Basicamente, el Lingyan lishao usa la palabra “ming”

16 ocurrencias) con la acepcion de “mandato”, o “destino”.
b

%31 yéase, Zhang Dainian, Key Concepts in Chinese Philosophy, pp.125-139.

32 Mengzi, Wan Zhang 5 A, ZZQS, vol.6, p.376: (B2 Zififh#, R, R 8MEH, . ) . El Beixi ziyi
define al “decreto del cielo” en los términos siguientes: “El decreto del cielo es el flujo del camino del cielo y lo que
se otorga a las cosas”. (K, BIREZHRATINI TAYFH. )

3 Zhuangzi, cap.5, p.157: (BUAAFTS, SIEHE, HEANYBEE, GURESE, RFZH, M2iTH. )

54 Ibid., cap.27, p.737: (SLENILFTER, 52 LMyt ? SLAnILpTaR, 52 LA At ? )

283



c. Los seres espirituales y los bienaventurados

Para concluir esta seccidon, examinaremos tres vocablos del Lingyan lishao que se refieren a

personajes espirituales: los angeles (A1), los santos (¥ N) y los sabios (£ A). Estos dos

ultimos términos pertenecen a la literatura china, filosofica o no.

El término “shengren” (%2 \) es antiguo y su significado atraviesa las diversas épocas del

pensamiento filoséfico chino. Claro es que la traduccién de “shengren™ por santo tiene una
connotacion religiosa que se ajusta perfectamente con el significado que le quiere dar el Lingyan
lishao. El diccionario del chino clasico define a “sheng” como “¢l que posee la inteligencia,

s 935

sabiduria y virtud mas elevadas”.””” Empero, cabe subrayar que en general este término se

traduce por “sabio”. Ahora bien, el origen de la idea se halla en E/ invariable medio (Zhongyong,

1) donde se lee:

Solo bajo el cielo, el sabio, quien llegd a la suprema autenticidad, es capaz de realizar
plenamente su naturaleza. Siendo capaz de esto, puede llevar a los demas a realizar
plenamente su propia naturaleza. Siendo capaz de esto, puede llevar todas las cosas a
realizar plenamente su propia naturaleza. Siendo capaz de esto, puede participar en la
transformacion y la alimentacion del cielo y de la tierra. Siendo capaz de hacer esto,

puede formar una ternera con el cielo y la tierra.”

55 Guhanyu changyongzi zidian i5VEREH 77 41) , Shangwu jishuguan, 1999: (AT i & EAEAE K )
%6 Zhongyong, §22, ZZQS, vol.6, p.50: (MER FE, Afeasdlrk. feaIlirk, RReS Az, Riggfwe
Yo RefctE, RV R AT . WU R s, RInJLBLRH 2R, )

284



El santo o sabio entonces es €l que realiza su verdadera naturaleza permitiendo a los demaés
realizarse, y al mismo tiempo, es ¢l que esta en perfecta union con el cielo y la tierra es decir con
el universo. La idea confuciana de la perfectibilidad del hombre implica que cada uno pueda
volverse un santo. Yan Hui, el discipulo preferido de Confucio es arquetipico de esta
perfectibilidad. Mencio también comparte esta idea al afirmar que “todos los hombres pueden ser
un Yao o un Shun” y “el santo y yo somos de la misma especie”.”>’ Asimismo, se puede traducir
“shengren” por “santo” si se entiende “un ser ordinario y ‘otro’ en lo que junta la ejemplaridad,
imitable de todos, y la superacion de la humanidad ordinaria”.”*® Esta santidad en el sentido
menciano culmina con el pensamiento neoconfuciano. Es un problema constante de todos los
pensadores Song, periodo que se caracteriza por un “impulso casi religioso”.”” Este impulso casi
religioso se debe en gran parte al budismo y su influencia sobre el renuevo confuciano. Empero,
la idea de “santo” y “santidad” no es exclusiva de los confucianos y neoconfucianos ya que los
pensadores daoistas también la usan. Ahora bien, el sentido que se le atribuye en el daoismo es
algo diferente. Asimismo, no se exhorta el hombre a desarrollar su humanidad sino més bien a
entrar en fusion con el dao: “El hombre excepcional solamente lo es por los hombres, pero no es
igual al Cielo. ;No se dice?: ‘el hombre de poco en comparacion con el Cielo es hombre de bien
en comparacion con los hombres; y el hombre de bien en comparacion con los hombres es

., . 4
hombre de poco en comparacion con el cielo”.”*

?7 Mengzi, Gaozi 6 B, ZZQS, vol.6, p.412: ( N n[LLZ3E, FF. ) ; Ibid., Gaozi 6 A, ZZQS, vol.6, p.400: (2
N B [F R . )

3% A. Cheng, Histoire de la pensée chinoise, p.79.

%9 Ibid., p.446.

M0 Zhuangzi, cap.6, p.194: (Wi NF, WA NTER K. #E: RZPN, NZET: ANZET , RZ/DA
o )

285



El segundo término es el de “sabio” (B \). También pertenece a la literatura tradicional

china aunque su uso no sea tan desarrollado. La definicion de “xian” es “tener virtud y
. 941 .., ~ . . . .y

capacidad”.” Esta definicion ensefia lo inferior que es “xian” en comparacion con “sheng”.

“Xian” es entonces el hombre de valor (worthy), el hombre capaz de Mozi, ¢l quien por su talento

942

se merece los cargos oficiales mas altos.”~ En cuanto al Gltimo término, “tianshen” (XAH),

hemos visto que su uso fue debatido desde la primera controversia que opuso Longobardo a la
mayoria de los misioneros de su orden. Probablemente es por el diverso y frecuento uso de la
palabra “shen” cuyos significados hemos analizado en la primera parte de esta seccion, que

Longobardo veia dificultad en su buen uso.

III. Métodos v recursos para la traduccion

1. La transliteracion

Ahora que hemos analizado el uso de algunos conceptos centrales del Lingyan lishao, veremos el
uso que se hizo de las palabras transliteradas y también de los ejemplos. Desde las primeras obras
budistas traducidas al chino hasta las obras cristianas, los traductores sintieron la enorme
dificultad que representaba el reto de expresar sus ideas en chino. Esta lengua no es adecuada
para la traduccion de lenguas indo-europeas, en particular porque es un idioma sin flexiones.

Tampoco es adecuado para la representacion de ideas abstractas porque tiende a particularizar las

" Guhanyu changyongzi zidian: (B A BEM) . )
%2 A. Cheng, Histoire de la pensée chinoise, p.96.

286



943

ideas. Por ejemplo, el concepto de “verdad” “shi” (‘) tendrd a traducirse “lo que es

verdadero” (Bt 2) o “las cosas verdaderas” (E£4).

Uno de los métodos que emplearon los misioneros para la traduccion de su pensamiento
religioso fue la transliteracion de conceptos. Este método fue consecuencia del hecho de que el
idioma chino careciera de conceptos adecuados para la traducciéon de ideas propiamente
occidentales. Este método de transliteracion no iba sin problemas. El primero es que se
transliteraban palabras polisildbicas en un idioma mono o bisildbico. La dificultad residia en el
hecho de que estas palabras transliteradas rompian con las exigencias literarias y estilisticas
propias del chino: el equilibrio y el ritmo de las frases.”** No era insignificante el asunto para los
misioneros ya que los letrados chinos no hubieran leido un texto cuyas sonoridades les parecieran

barbaras. Solamente con mencionar las palabras “feilusufeiya” ( & f% @k JE i) “filosofia” y
“yanima” (1 JE3§) “alma” se podra ver cuan lejos eran estas palabras de los criterios estilisticos

del chino. Otro problema relacionado con la transliteracion es que los chinos no entendian el
significado de la palabra transliterada en su conjunto sino que se preguntaban acerca del
significado de cada caracter. Arthur Wright relata al respecto el ejemplo de un sacerdote
protestante chino quien se abocd a comprobar a sus fieles que Jesus era hijo de Dios mediante el
analisis de los caracteres que componian sus nombres transliterados. Es asi como afirmé que

Jesus (Yesu HBfiK) y Jehova (Yehehua HBFN3E) poseian el mismo apellido lo que comprobaba su

945
parentesco.

%3 A. Wright, “The Chinese Language and Foreign Ideas”, en Wm. Th. De Bary, The Unfolding of Neo-
Confucianism, p.287.

%4 Ibid., p.296.

" Ibid., p.298.

287



Sambiasi, tal vez porque se beneficid de la experiencia de sus correligionarios
predecesores, no recurrid mucho a las palabras transliteradas. Son pocas en el Lingyan lishao y
aun menos sus ocurrencias. Podemos enumerarlas: los martires (ma erdi’er, B5IMJE 1), el Padre
(badele, BE15]))), el Hijo (feilue, #iH), el Espiritu Santo (sibiliduosanduo, ¥ #]% —%£), la
gloria (woleliya, I8¢ 01, 2 veces p.93), y dos palabras perteneciente al registro laico: la
filosofia (feilusufeiya, & fkkIEnn) y la idea (ideya, =.f351). De estas palabras cabe notar que
solamente a las tres ultimas Sambiasi agrega un comentario explicativo. Si bien las ideas de
martires y Espiritu santo no tienen su correlato en el pensamiento chino, no es el caso de las
demas palabras. La transliteracion, en estas situaciones, permite a Sambiasi evitar la confusion de
esas nociones con un vocablo del idioma comun lo cual provocaria la perdida de significado. Lo
anterior se entiende facilmente si uno se refiere a las palabras de la trinidad, Padre e Hijo. El
Lingyan lishao también usa dos palabras transliteradas de manera recurrente. Se trata de las
nociones de “alma” en el sentido cristiano (yanima, i JE3§) y de “gracia” (elajiya, ZHEFE00).
La nocién de alma, en su significado propiamente chino, no coincidia con el significado que le
daban los misioneros. Probablemente por esta razon, se tradujo el “alma” por el vocablo
“yanima” cuando su connotacion era teoldgica y por “hun” (1) cuando su connotacidén era mas
epistemologica refiriéndose a las tres categorias de alma tales como se definian en la filosofia de
Aristoteles. Por otra parte, la gracia, en el sentido de impulso divino, es decir la gracia actual, era
una nocidn desconocida del pensamiento chino. Por el peso de estos vocablos en la economia de

la obra sus ocurrencias son numerosas.

288



2. El manejo de los conceptos

El uso que se hizo de los conceptos se aparta de su uso tradicional en el pensamiento chino. Los
misioneros jesuitas, en particular bajo la inspiracion de Matteo Ricci, quisieron volver a un
significado antiguo de los conceptos, es decir a un significado més apegado al sentido confuciano
original. Ahora bien, se puede uno preguntar cuanto sentido tal interpretacion podia tener para las
¢lites educadas de China cuando se considera su sistema educativo y la literatura que le era
apegada.’*® En efecto, no se leian a los Clasicos sin leer a los comentarios que los interpretaban.
Es mas, a menudo se leian a los Clasicos a través de sus interpretaciones. En la época Ming, estas
interpretaciones eran dominadas por la corriente neoconfuciana, en particular de la escuela
Cheng-Zhu, aunque las interpretaciones rivales fueran plétoras. Cabe recordar que los mismos
Clasicos que todos los letrados estudiaban y que los misioneros loaban, los Cuatro libros, son
precisamente una compilacion hecha por Zhu Xi de cuatro Clasicos confucianos independientes,
el Lunyu, el Mengzi, el Zhongyong y el Daxue. Luego, los mismos sistemas educativos y de
seleccion de los funcionarios se basaban en estas interpretaciones. Por lo mismo, se puede pensar
que se moldeaba la forma de pensar de estas élites y es probable que les era muy dificil entender

a los conceptos de su formacion intelectual bajo otra lectura.

Otros de los métodos que utilizaron los misioneros, y que tal vez causaron un problema de
lectura y de comprensién por parte de los lectores chinos, son el uso de neologismos y la
descontextualizacion de los conceptos. Arthur Wright menciona que tanto los budistas como los
demas introductores de ideas foraneas en China se enfrentaron a un dilema de traduccioén para

palabras claves, el de escoger un término chino con prestigio, pero se corria el riesgo de no poder

%6 p. Rule, K ung-tzu or Confucius, p.77.

289



explicitar el significado del concepto original, o escoger un término que tradujera mas
adecuadamente el concepto pero restindole familiaridad y prestigio. En esta segunda opcion
caben los neologismos, es decir el uso de caracteres en un sentido técnico o la combinacion rara

7

de caracteres y las palabras descontextualizadas. **’ Hemos visto que Sambiasi recurrio

ampliamente a estos dos tipos de usos. Empero, A. Wright subraya que tales usos entorpecian el
estilo de los textos. Sabiendo el gusto literario de los /iterati nos podemos preguntar otra vez que

entendimiento pudieron tener de estas obras.

Podemos sistematizar el manejo que Sambiasi y Xu hicieron de los conceptos sin mayores
detalles ya que estos procedimientos se describieron en el capitulo anterior. En primer lugar, se
usaron palabras familiares o de la literatura para expresar un concepto clave (por ejemplo, el
concepto de alma: hun Z{). Luego, se descontextualizaron ciertos conceptos de dos maneras: 1) el
concepto no aparece con su par habitual (ti/yong #%H; li/qi #E5). Lo anterior puede tener como

razén el hecho de que el significado original del concepto es independiente del par, o que la
separacion es voluntaria; 2) no se atribuye a los conceptos la misma importancia en el comentario

que en el pensamiento chino en general (por ejemplo la minoracién de /i 2 y la sobre evaluacion
de hun #R). Por ultimo, los misioneros recurrieron al uso de neologismos entendido de dos
maneras: 1) se atribuye un nuevo significado a una palabra (por ejemplo xin ({5) cobra el
significado cristiano de “fe”); 2) se crea una nueva combinacion de palabras (mingwu H1E,
shenghun "3, zhimeihao 22324F...) En el Lingyan lishao los autores hicieron un gran uso de

esta ultima categoria de neologismos.

7 A. F. Wright, “The Chinese Language and Foreign Ideas”, pp.289 y 291.

290



Queda estudiar cudles son los conceptos importantes del pensamiento chino que no se
hallan en el comentario y el por qué de esta ausencia. Sin pretender a ninguna exhaustividad,

vemos que los conceptos de “taiji” (supremo ultimo, N %), “yin” y “yang” (los polos
complementarios de toda creacion, [2F5), “wuxing” (los cinco elementos, 11.1T), “dao” (substrato
metafisico o principio moral, i&), “gi” (substrato material, %) y “de” (virtud, #i) son totalmente

ausentes o tienen muy pocas ocurrencias en el comentario aunque fueran palabras filoséficas
recurrentes en casi todas las escuelas de filosofia china. Pueden ser varias las razones de esta
ausencia. Vemos que los cinco primeros conceptos o grupos de conceptos se refieren todos a la
explicacion metafisica de la creacion, a la cosmologia. Ahora bien, éste no es el tema principal

del Lingyan lishao, aunque fuera un tema conexo.

No obstante, si examinamos este primer grupo de conceptos podemos determinar otra
razén. Empecemos con los conceptos opuestos y complementarios de yin y yang.”* Su primera
apariencia conocida es en el Libro de las odas (Shijing) cuya compilacion no puede ser posterior
al siglo V a.C. Los significados que tienen en esta compilacion se refieren a los aspectos
antitéticos y concretos del tiempo y del espacio. En efecto, yin evoca un tiempo brumoso y
oscuro, un dia lluvioso, lo que es interno. Es el lado norte de una montafia donde no pega el sol.
Yang, por el contrario, evoca al sol y al calor, al lado sur de una montafia y también a los dias de
primavera.”” Con estos significados originales del yin y del yang entendemos porque es la
alternancia que prevalecié sobre la oposicion.”™ La estaciones tienen un ritmo regular que
alternan, asi del sol y de la luna, del frio y del calor... Es la razon por la cual no se pueden

concebir al yin y al yang en oposicion absoluta. Cabe agregar una dimension esencial de los

48 Zhang Dainian, Key Concepts in Chinese Philosophy, pp.83-94.
%9 M. Granet, La pensée chinoise, pp.117-118.
%0 1bid., pp.128-129.

291



conceptos: su significado sexual. En efecto, el yin es principio femenino mientras que el yang es
principio masculino. Este sentido es primordial ya que la oposicion de los sexos era la regla

cardinal de la organizacion social. Vemos ilustrado lo anterior en el Guanzi (& 1)*" donde el

simbolo de la puerta es a la vez simbolo del yin y del yang y simbolo de las fiestas sexuales.”* El
uso de estos conceptos es entonces muy antiguo. Posteriormente, no dejan de tener su
importancia, volviéndose cada vez mas abstractos. Son fundamentales al entendimiento del Libro
de las mutaciones (Yijing). En esta obra el yin y el yang son los principios constitutivos del
cambio y tienen una particularidad que se remonta a su significado original, a saber ambos son gi

(%), es decir principios materiales. Aunque los dos conceptos pierden poco a poco su significado

concreto, en particular el aspecto sexual, no dejan de tener este sentido material. Asimismo, con
el Gran comentario al libro de las mutaciones, yin y yang ya no denotan tanto el gi sino la
naturaleza yin y la naturaleza yang, y con Zhou Dunyi siguen siendo gi pero a la vez se vuelven

principio.

La teoria de los cinco elementos® (wuxing, T.4T) tiene un origen propio, pero desde la

dinastia Han se relaciona intimamente con la del yin y del yang. Se halla en el capitulo “El Gran
plan” del Libro de los documentos (Shujing) la primera descripcion clara de lo que son los cinco

elementos y de sus funciones y efectos:

El primero agua; el segundo fuego; el tercero madera; el cuarto metal; el quinto tierra. El agua es

lo que humidifica y fluye abajo; el fuego es lo que quema y se eleva; la madera es lo que esta

"' Guanzi &1, cap.3, Ershierzi, p.100. Se trata de una compilacion (siglos IV a II a.C.) cuyo titulo se refiere al
ministro Guan Zhong quien hizo del duque Huan de Qi (r.685-643) el primero de los hegemones del periodo de
Primaveras y Otofios.

2 M. Granet, La pensée chinoise, pp.138-141.

933 Zhang Dainian, Key Concepts in Chinese Philosophy, pp.95-103.

292



encorvado o derecho; el metal es lo que es maleable y cambiable; la tierra es lo que se siembra y
de lo cual se colecta la cosecha. Lo que humedece y fluye abajo se vuelve salado; lo que quema
y se eleva se vuelve amargo; lo que estd encorvado o derecho se vuelve agrio; lo que es maleable

y cambiable se vuelve acre, lo que esta sembrado y fuente de la cosecha es dulce.”™*

Podra cambiar el orden de los elementos segun los autores, la teoria no deja, sin embargo,
de establecer una correspondencia entre los elementos, las direcciones, los sabores, las
cualidades™’, etc... y por lo mismo de dar una explicacion de los fenémenos tanto naturales
como humanos. En efecto, la teoria afirma la alternancia de los elementos: la predominancia de
uno sobre los demas determina el curso de los eventos naturales y humanos.”>® Una evolucion
importante de la teorfa se da con Zou Yan (8j#7, 1* mitad del siglo III a.C.) quien asimila la
teoria con la del yin y del yang, la sistematiza y luego le da una connotacion historiografica. La
sucesion de las dinastias se empieza a entender en funcion de la alternancia de los elementos.””’

El paso siguiente se da con Zhou Dunyi quien, en su Diagrama del supremo ultimo (Taijitu, Ak
&) ya mencionado, incorpora el proceso de los cinco elementos en su descripcion de la creacion

de todas las cosas. Aqui también cabe recalcar el cardcter eminentemente material de los cinco

elementos.

El taiji (OXA%), que hemos descrito en el capitulo anterior como lo que estd mas all4 de las

formas, y por lo tanto inmaterial, es originalmente el principio que unifica los principios alternos

94 Shang Shu 12, Beijing, Zhongguo wenshi chubanshe, 2003, cap. “Hongfan™ (—F1/K, —Flk, =FIK,
e, HEt. KENET, KEZ E, REME, S&ERY, 2B B ER, % EfEe, thEE
M, AR, BEEH. )

%5 M. Granet, La pensée chinoise, pp.168-173.

%6 Fung Yu-lan, 4 History of Chinese Philosophy, p.162.

%7 A. Cheng, Histoire de la pensée chinoise, pp.255-258.

293



de yin y yang. En su significado mas antiguo el taiji, en particular en el Libro de las mutaciones,
es entonces la unidad primordial del cielo y de la tierra y es material.””® Otra vez encontramos
una evolucion importante con el Diagrama del supremo ultimo de Zhou Dunyi. Zhou inicia el
proceso cosmologico en el taiji quien pone en movimiento al yang, luego al yin, luego a los cinco
elementos creando, por ende, las miriadas de cosas. No precisa Zhou Dunyi si el taiji es gi
mientras que lo explicita de los demas elementos descritos. Es Zhu Xi quien retoma el concepto
de taiji para conferirle un papel mayor en su filosofia: el taiji se vuelve el principio ultimo,
principio de los principio, encima de las formas y por lo tanto inmaterial. No abundaremos mas
en este concepto que ya hemos examinado en el capitulo anterior y tampoco en el concepto de gi

(%), es decir el substrato material.

Sigue el concepto de dao (iH). El dao es probablemente el concepto mas primordial de la

filosofia china en la medida que este concepto define al universo. Cabe mencionar al respecto que
es compartido por todas las escuelas de pensamiento chinas. “Dao” significa, en primera
instancia, el camino.””” A partir de la época de los Reinos Combatientes, se empieza a entender
por “dao”, especialmente en el ambito de la filosofia daoista, el principio “creativo” inmanente.
Esta funcion era anteriormente atribuida a fian. La primera mencion filosofica del concepto de
“dao” aparece en las Analectas. Asimismo: “El caballero no busca ni una barriga llena ni un
hogar comodo. Se dirige hacia hombres que poseen el dao para ser corregido. Ese hombre puede
ser descrito como alguien dispuesto a aprender”.”®® Si la primera acepcion del término “dao”
corresponde a “camino”, llega a tener con el confucianismo la connotacion de “camino del ser

humano™, la via que tiene que seguir, la direccién que debe tomar su conducta, como lo
b b 9

958 Zhang Dainian, Key Concepts in Chinese Philosophy, pp.179-190.
%9 Fung Yu-lan, 4 History of Chinese Philosophy, p.177.
%0 Confucio, Lunyu, 1:14.

294



demuestra la cita precedente del Lunyu. Vemos entonces la cualidad moral del dao. El junzi o

caballero se acerca a los hombres poseidos por el dao para alcanzar la rectitud moral yi (3%). No

obstante, esta connotacién moral no recae exclusivamente sobre la conducta humana ya que los
seres humanos forman parte del universo o naturaleza. Por lo tanto, esta cualidad moral pertenece
también a la naturaleza en la medida que el dao es el principio regulador del universo: un orden
eficaz. Este orden cosmico que el dao representa vale tanto para el macrocosmos —el universo—
como para el microcosmos humano, es decir el imperio y el ser. Por ultimo, cabe mencionar que
esta cualidad moral de la naturaleza consiste, de igual manera, en el principio de perfeccion de
todas las cosas. Esta perfeccion es el resultado de que cada cosa tiene su razon o lugar en la

naturaleza.

En el Laozi y el Zhuangzi, la nocién de “dao” tiene una connotacidon nitidamente
metafisica. La connotacion moral propia de la filosofia confuciana tiende a desaparecer en la
escuela daoista. En cuanto al caracter moral del dao, éste desaparece en beneficio de un principio
impersonal, sin connotacidn moral cuya caracteristica mayor es la espontaneidad: “La medida del
dao es la espontaneidad”.”®' Por espontaneidad se debe entender una conducta que no violenta el
curso de la naturaleza, sino por el contrario, la acompafia en sus movimientos. Es precisamente lo

que significa el concepto de wuwei (#74%). El dao es principio y via de salvacion para el ser

humano que se moldea de acuerdo al movimiento natural del universo. Lo moral en si, es decir
los principios axiologicos del bien y del mal, no es mas, para la escuela daoista, que un
conjunto de valores relativos, es decir no necesarios: “Lo correcto es una sucesion de cambios

infinitos. Lo equivocado también es una sucesion de cambios infinitos. Por lo tanto, se dice que

%! Laozi, cap.25, Ershierzi, p.3: (GBEHR. )

295



no hay nada mejor que utilizar la luz (del entendimiento)”. *** El daoismo se opone, por lo
tanto, a la doctrina confuciana que enfatiza la conducta humana voluntaria. Afirma, por el
contrario, que el ser humano no es un ser privilegiado en la naturaleza: “Sigue la espontaneidad
de las cosas y no mantengas dentro de ti ningun elemento de ego. Solo entonces el imperio sera

gobernado”.”®

Por ende, estudiaremos el concepto de “virtud” (de, f#). De también pertenece al

vocabulario del pensamiento chino antiguo. Originalmente, significa la rectitud del corazoén. Con
Confucio cobra el sentido latino de virtus, es decir el poder innato de una persona. No se trata de
la virtud en cuanto fuera un principio moral.”® El caracter aparece en los huesos oraculares del

periodo Shang (1751 a.C-1112 a.C.). Esta compuesto de tres elementos: un caminar (xing, 17), un
corazén (xin, /L) y un ojo (mu, H). El significado del conjunto podria ser el estado cuando el ojo

mira el corazon de las cosas, descubre y sigue el ritmo de las cosas. Cuando la vista y la mente
estan volteadas hacia a fuera pierden el movimiento interno de las cosas. Se pierde la unidad y la
relacion de las cosas que son vistas como entidades discretas. Esta es una interpretacion daoista
del caracter.”® El de es entonces la manifestacion del dao como naturaleza. Segin el capitulo 51
del Daodejing el de es el dao en la medida que se mueve adelante y se vuelve manifiesto, y el
dao es el de como oscuro y escondido. El de, como manifestacion del dao, es cercano a la idea de

you (ser, H) que emerge de wu (no-ser, ) y da existencia a todas las cosas en el mundo.

2 Zhuangzi, cap. 2, p.54: (JEIR—MEES, AR —MEgth. MBI, )

53 Ibid., cap.7, p.215: (ZEY) AR MERFLLS, MR FIAER. )

%A Cheng, Histoire de la pensée chinoise, p.80.

%5 E. M. Chen, “The Meaning of Te in the Tao Te Ching: An Examination of the Concept of Nature in Chinese
Taoism”, Philosophy East and West, vol.23, n°4, 1973, pp.462-463.

296



Podemos ahora intentar sacar algunas conclusiones en cuanto a la ausencia en el
Lingyan lishao de estos caracteres fundamentales del pensamiento chino. No cabe duda que los
primeros conceptos provocaron muchos problemas a los misioneros ya que apuntan a la
materialidad de los principios creadores. No es dificil entender cuanto les debia ser dificil
asimilar el Dios cristiano, trascendente y totalmente inmaterial, a estos principios inmanentes y
materiales. Por otra parte, los dos ultimos concepto, el “dao” y el “de”, aunque fueran
conceptos compartidos por todas las escuelas de pensamiento, indudablemente estan
relacionados con al escuela daoista. Tal vez, es la razéon por la cual Sambiasi los evito:
pertenecia a la estrategia misionera jesuitica el hecho de apartarse de los daoistas y criticarlos.
Se puede concluir que probablemente Sambiasi y Xu evitaron concienzudamente todo tipo de

concepto que tenga un contenido material o inmanente o que fuera relacionado con el daoismo.

3. El uso de metaforas y ejemplos

El Lingyan lishao hace uso de ejemplos y metaforas para ilustrar sus teorias y doctrinas. Ahora
bien, el uso de ejemplos y metaforas no es exclusivo de la filosofia occidental sino mas bien un
recurso de toda obra filoséfica. En efecto, es comun ilustrar un pensamiento abstracto mediante
un ejemplo concreto. En consecuencia, lo que nos interesa aqui es entender qué tipo de ejemplos
utiliza Sambiasi. Podemos clasificar en tres tipos los ejemplos: los que toman de la filosofia
occidental, los que toman de la filosofia china y los que se encuentran en ambas. Los primeros se
analizaron en la primera parte. Nos interesan aqui las dos ultimas categorias porque se ve en ellas
el esfuerzo de adaptacion a un lector letrado chino. Vemos como el uso de ejemplos intenta hacer

que el comentario tenga un caracter familiar, conocido del lector. Aqui tampoco pretendemos

297



examinar todos los ejemplos que sirvieron a los autores sino algunos que nos parecen

representativos de su estrategia de adaptacion.

Un primer ejemplo que podemos examinar ilustra el proceso de memorizacion. Dice
Sambiasi: “En los paises occidentales hay métodos para la memorizacion. Se trata de la
repeticion. Vemos con un libro. Se memoriza en silencio una o dos cosas hasta completar la
recitacion desde el inicio hasta el final y desde el final hasta el inicio. Si en medio apunta a un
caricter, puede recitar lo que sigue antes de recitar su inicio’®® o es mas, a veces se resalta un
cierto niimero de caracteres para recitar caracter por caracter”.”®’ Sambiasi se refiere a la teoria
aristotélica de la necesidad del orden en el proceso de reminiscencia. *°° Estos métodos
mnemotécnicos se asociaban con el aprendizaje y perduraron durante toda la Edad Media y hasta
probablemente el siglo XX. Ahora bien, son los mismos métodos que los estudiantes chinos
tenian que aplicar en su aprendizaje y en particular cuando querian presentarse a los examenes
oficiales para la seleccion de los futuros funcionarios: tenian que memorizar y poder recitar

numerosos clasicos, dentro de los cuales destacan los Cuatro Libros.

Otro ejemplo que quisiéramos examinar es el de la generacion. Sambiasi ilustra la idea de
inmortalidad del alma con la afirmacion siguiente: “Por ejemplo, las hierbas y los arboles decaen,
las ramas, las hojas, las flores y los frutos se concentran en la raiz y cuando llega la primavera, la
fuerza de la raiz se renueva. Las ramas, las hojas, las flores y los frutos naturalmente

reaparecen”.”®” Lo que quiere acertar Sambiasi es la idea cristiana que, después de la muerte, el

966 Aristoteles, De memoria et reminiscentia, 452 a 17.

967 Lingyan lishao, p.41.

968 Aristoteles, De memoria et reminiscentia, 451 b 30 -452 a 5.
%9 Lingyan lishao, p.13.

298



alma racional y las almas vegetativas y sensitivas vuelven a unirse al cuerpo y a vivir.
Encontramos en la filosofia occidental una idea parecida aunque no totalmente idéntica, la idea
de la razén seminal que nace con los estdicos. Esta idea postula que todo ser procede de una
semilla que contiene en si los brotes particulares o “razones seminales” de cada una de sus partes.
En un registro bioldgico hallamos la descripcion de la generacion en términos de “circularis
propietas” de la semilla ya que la semilla se vuelve planta y la planta de nuevo vuelve a ser
semilla.””® Ahora bien, esta idea del crecimiento de la planta a partir de una unidad para luego
decaer y volver a la unidad estd presente en casi todas las escuelas de pensamiento chino. El

mismo caracter que significa el crecimiento y la vida (sheng, ) representa un brote saliendo de

la tierra. En el pensamiento chino, en vez de la semilla lo que representa el origen es la raiz (gen,

*E) '971

También Sambiasi y Xu ilustran sus ideas con ejemplos propios del pensamiento chino.
En la pagina trece del Lingyan lishao vemos como los autores ejemplifican la idea de la
simultaneidad del ser y de sus funciones, o de la causa y de los efectos. Escriben: “Hay un antes y
un después temporales, como por ejemplo, primero se crea la herramienta y luego se usa, o0 como
el agua que primero estd en el manantial y luego fluye. Pensemos en la luz del sol cuyos rayos, de
igual manera, ya sea en lo alto o en lo bajo, todo lo ilumina. En especial, desde el metal y el agua,
la luna y el cielo se extiende a la tierra. No se debe decir que proviene de la tierra y se extiende a
la luna y al agua, al metal y al cielo. Por eso, se afirma que existen un antes y un después

originales. Sin embargo, no es decir que la luz del sol, en un cierto momento, primero alcanza el

70 W. Pagel, “William Harvey and the Purpose of Circulation”, p.34: Es la descripcion de la generacién en términos
de “circularis propietas” que da Peter Severinus en su obra la Idea medicinae philosophicae fundamenta continens
totius doctrinae Paracelsicae, Hippocraticae et Galenicae (1571).

7' Zhang Dainian, Key Concepts in Chinese Philosophy, pp.103-125.

299



metal y el agua, la luna y el cielo y después alcanza la tierra”.”’”* Los dos primeros ejemplos
describen la consecucion de la causa y del efecto. El ejemplo siguiente de la luz del sol tiene el
fin de ilustrar lo contrario, a saber la simultaneidad de la causa y del efecto. Lo interesante aqui
es que este ejemplo no tiene mucho sentido para un lector occidental. Parece referirse a la
correspondencia de los elementos tan propia del pensamiento chino. Empezando con la
descripcion de los elementos mencionados, advertimos que el metal es otofio, yin (principio
femenino), occidente y derecha; el agua es invierno, yin, norte, abajo; ambos se asocian con la
luna; la tierra es centro e yin; la luna es yin; el sol y el cielo son yang (principio masculino). Al
lado del problema de la simultaneidad, ;qué significacion tiene este ejemplo? Parece apuntar a la
complementariedad del yin y del yang mediante la complementariedad de los elementos. El sol,
que esta arriba ilumina tanto en lo alto (cielo, yang), como en lo bajo (luna, yin) y en el centro
(tierra, yin). El metal y el agua, que por sus propias caracteristicas representan la oscuridad (yin,
otoflo e invierno) sin embargo reflejan la luz del sol: es decir que hasta en la maxima oscuridad
llega la luz. Lo que representa la polaridad yin y yang es “una vision del mundo, no como un
conjunto de entidades discretas e independientes, cada una siendo su esencia propia, sino como
una red continua de relaciones entre la totalidad y las partes, sin que uno transcienda a los
demés”.”” También esta dualidad no es oposicién absoluta ya que no pueden operar el uno sin el
otro, el declive de uno siendo el ascenso del otro y asi infinitamente.””* Si este ejemplo se refiere
efectivamente a las teorias del yin y del yang y de los cinco elementos, que hemos vistos
fusionaron al inicio de la dinastia Han, esto comprueba dos cosas. En primer lugar, el ejemplo

comprueba el hecho de que el uso de estas teorias era muy comun y, consiguientemente y en

972 Lingyan lishao, p.13.
B A. Cheng, Histoire de la pensée chinoise, p.40.
7 Ibid., p.255.

300



segundo lugar, ilustra el hecho de que no era tan facil para los misioneros evitar todo tipo de

referencia a conceptos y teorias que no permitian expresar su teologia.

El ejemplo siguiente se tomd de la filosofia aristotélica pero nos parece referir
expresadamente a un problema filosofico propio del pensamiento de Confucio. En el Lingyan
lishao se afirma que “las cosas similares tienen nombres similares y las cosas diferentes difieren
en realidad. A la hora de fijar el nombre, primero se fija la realidad de la cosa,”” y luego, una vez
logrado se puede describir.””® El pescado por ejemplo.””” Si los moluscos se llamaran pescado, si
los cuadripedes se llamaran pescado, si la estrella se llamara pescado, los filésofos no sabrian
que es lo que designan y el acto de nombrar seria dudoso”.®’® Este ejemplo se refiere
explicitamente a ciertos pasajes de la obra de Aristételes, en particular a los Araliticos
posteriores y a Las partes de los animales. Empero, nos parece que tal ejemplo tenia que ser
familiar a un confuciano. Encontramos en el pensamiento de Confucio la teoria de la

“rectificacion de los nombres” (zhengming, 1F-44). Por “rectificacion de los nombres” se entiende

la idea de que existe una adecuacion entre el nombre y la realidad que designa y también “la

conviccion de que existe una fuerza inherente al lenguaje que expresa la dinamica interna de las

relaciones humanas”.’” Es un principio que define a un hombre segiin su papel oficial o civil. Un

gobernante debe actuar como gobernante y un padre debe actuar como padre. Esto significa que

el hecho de gobernar implica ciertas conductas. De la misma manera, el hecho de ser padre

980

implica deberes (educar a los hijos) y interdicciones (irse con la novia de su hijo).”™ Al no actuar

5 Aristoteles, Analiticos posteriores, 11, 1, 89 b 31-35; 1bid., 11, 7, 92 b 28-28.
76 Suma teolégica, 1 q.85 a.2, ad 3.

77 Aristoteles, Partes de los animales, 643 b 12-13; 643 b 23-24.

978 Lingyan lishao, p.29.

T A. Cheng, Histoire de la pensée chinoise, pp.82-83.

%0 Confucio, Lunyu, 12:11.

301



como debe, el gobernante arruina el estado.”®' Tlustrativo al respecto es el texto siguiente de la

Analectas:

Zilu: “Suponiendo que el principe de Wei contard con usted para gobernar, ;qué es lo que
primero haria?”

El maestro: “Una rectificacion de los nombres, sin duda alguna”.

Zilu: “No se si oi bien. Maestro, usted dice june rectificacion de los nombres?”

El maestro: “Zilu, jque burdo eres! Cuando un hombre de bien no sabe de qué habla,
prefiere callarse. Si los nombres son incorrectos, no se puede hacer discursos coherentes.

. . . 2
Si el lenguaje es incoherente, los asuntos no se arreglan”.”®

Podemos dibujar un paralelo entre la teoria de Aristdteles y la de Confucio en cuanto a la
necesaria adecuacion entre la realidad y el nombre que la denota. La diferencia tal vez reside en
el hecho de que, para Confucio, el lenguaje tiene una eficacia que va mas alld de la simple

denotacion.

Por ende, examinaremos un ejemplo tomado del registro de la politica. La idea que se
ilustra es que la razon debe dominar los impulsos de las potencias concupiscibles e irascibles.
“Lo anterior, en las afecciones del hombre, se puede entender a través del examen. Es igual a la
metafora del soberano severo y del caballero virtuoso. A veces se indigna, como el fuego cuya

naturaleza es quemar, pero, el subdito leal es bueno y amistoso. Ambos reciprocamente miden su

%1 Ibid., 13:15.

2 Ibid., 13:3, ZZQS, vol.6, p.179: (FEkEl: T #EAr il A48, FHRE? 1 FELT DBIER FEEL T A
Bk, FOEW! BILIE? | FEL T Esdd BFniAam, SMud. 2AIE, RIEAHE 54, Qi
HAR. 1)

302



fuerza como el fuego y el agua que entonces termina aniquilandole”.”® Aqui encontramos la
figura del consejero virtuoso que Confucio es el primero en representar. Para él, “gobernar es
corregir [o rectificar]””® Corregir o rectificar designa un proceso de transformacién activa de un
estado negativo o insatisfactorio a un estado positivo o satisfactorio. Por lo mismo el gobernante

d*®* y el gran ministro es él que sirve segun el dao.’*® En cuanto al

debe ser un ejemplo de virtu
hecho de que fuera amistoso el buen ministro leemos en las Analectas que un hombre influencia
de manera activa el gobierno solo con el hecho de ser un buen hijo y de ser amigable con sus
hermanos. **’ Por ultimo, el “soberano severo” al cual refiere Sambiasi tal vez apunta al
gobernante que impone sus ordenes por medio de la ley o de la fuerza, y por lo mismo no alcanza
los objetivos intrinsecos al hecho de gobernar, que son el orden de la sociedad y la virtud del
pueblo, porque el pueblo obedece por miedo pero no por virtud.”®® Quizas se pueda interpretar la
figura del soberano severo de dos maneras: para Confucio este soberano probablemente es ¢l que

esta influenciado por la filosofia legista mientras que en la época Ming puede representar al

soberano déspota o tiranico.

La estrategia de Sambiasi y Xu en cuanto a los ejemplos y las metaforas es de encontrar
unos que sean familiares al lector. Claro es que son mas adecuados los ejemplos tomados del
registro confuciano. Lo interesante es descubrir unos ejemplos que son similares a la filosofia

occidental y la filosofia china.

3 Lingyan lishao, p.27.

%4 Confucio, Lunyu, cap.12:17, ZZQS, vol.6, p.173: (B#, Ft. )
%5 Ibid., cap.13:13.

%6 Ibid., cap.11:24.

%7 Ibid., cap.2:21.

%8 Ibid., cap.2:3.

303



4. El recurso a la autoridad

Para finalizar este capitulo estudiaremos lo que llamamos el recurso a la autoridad, es decir el
hecho de poner una idea bajo la autoridad de un texto o un autor cldsico. Este rasgo lo
encontramos tanto en el pensamiento chino como en la teologia jesuitica. Era una practica comun
de los jesuitas de nombrar a Santo Tomas, Aristoteles o San Agustin entre otros autores para
asentar su opinion. Esta practica se halla en el Lingyan lishao. Los escritores chinos, en particular
los filésofos, también recurrian a la autoridad para asentar sus ideas. Este proceder se puede
entender mediante el hecho de que para los chinos lo mejor se encuentra en un pasado remoto
durante el cual existieron unos reyes sabios. Se describe este periodo remoto como una edad de
oro. Asimismo, Confucio declara en las Analectas que los reyes sabios de la Antigiiedad son el
modelo de los buenos gobernantes.”™ Luego, el confucianismo que desde temprano se vuelve el
pensamiento dominante, precisamente adopta esta idea de la Edad de Oro, sobrevalorando el
pasado. En este sentido afirm6 Confucio: “Sigo el camino recto, no innovo. Creo en y amo la
antigiiedad”.””® La misma tradicion confuciana, desde la dinastia Han y en especial gracias a la
obra del filésofo Dong Zhongshu, realiz6 un trabajo de construccion del pensamiento chino,
quitandole los rasgos mitologicos para darle un enfoque histérico.”’ Es asi como, las figuras
mitoldgicas o leyendarias se volvieron parte de la historia de China. En los términos de Benjamin
Schwartz, se tratd de una “euhemerizacion” al revés ya que, en vez de divinizar a los fundadores
supuestos de la civilizacion, como ocurridé en Grecia, la tradicion china humanizé a los

. ., 2 . ., .
protagonistas de su fundacion.”” Siguiendo esta valoracion confuciana del pasado se puede

% Ibid., cap.1:12.

9% Ibid., cap.7:1, ZZQS, vol.6, p.120:  GRITAE, (FiiiFik. )

?!'N. Girardot, “The Problem of Creation Mythology in the Study of Chinese Religion”, History of Religions, vol.15,
n°4, 1976, p.295.

92 B. Schwartz, The World of Thought in Ancient China, p.25.

304



observar que la mayoria de los textos filoséficos desde Dong Zhongshu hasta el siglo XVIII son
comentarios de los Clasicos.”” También en este tradicion se coloca la idea de “transmision
ortodoxa” que idearon los filosofos de la escuela Daoxue, en particular Zhu Xi, para asentar su

hegemonia intelectual.

La practica del recurso a la autoridad debia entonces ser familiar a un lector confuciano. A
un “San Bernardo dijo” o “Santo Tomas dijo” corresponde el “el maestro dijo” de las Analectas o
“el maestro Zhou dijo”, “el sefor Cheng dijo”, etc... de las Conversaciones clasificadas del
maestro Zhu. En cuanto a la forma misma de la obra, el estilo escolastico de las obras
occidentales, en particular las refutaciones de doctrinas erroneas que vemos en el Lingyan lishao,
no debieran herir el sentido literario de los letrados ya que éstos también recurrian a una practica
estilistica similar, en particular en la filosofia. Vemos, en efecto, que las Conversaciones
clasificadas del maestro Zhu son bastante similares en la medida que usan un esquema de
preguntas y respuestas. Esta practica se remonta a las Analectas de Confucio, obra en la cual se

discuten las preguntas de los discipulos.

Por ultimo, descubrimos en el Lingyan lishao un procedimiento que Michele Ruggieri ya

habia usado antes de Sambiasi, a saber hacer una referencia a la Gran ensenianza (Daxue), aunque
. .. . . 4

fuera implicita, como para dar peso a lo que se va a decir en el comentario.””* En efecto, en la

mera introduccidn del comentario, Sambiasi y Xu aseveran:

%93 J. Henderson, Scripture, Canon, and Commentary, p. 81
94 p. Rule, K ung-tzu or Confucius, p.8.

305



Antaio, habia la Gran Enserianza (Daxue). Las ensefianzas se colocaban a la entrada de
los estudios para darselas a conocer a si mismo, es decir conocerse a si mismo. Esos
contemporaneos estudiaban la variedad del origen ancestral. Era la tarea principal de
todos los hombres, la de conocerse a si mismo. /En qué consistia? Primero se trataba de
conocer la dignidad de su propia anima, la naturaleza de su propia dnima. Si los hombres
a menudo piensan en las facultades del anima, en la belleza del dnima, necesariamente
entienden con claridad los fendmenos mundanales. Como el agua fluye, las flores se
marchitan, entonces es dificil que se pueda amar por largo tiempo, solamente es adecuado
cultivar la mente con esfuerzo. Para buscar las cosas que existen eternamente, el hombre
de bien investiga las cosas y examina los principios. Lo que manifiesta el soberano bien,
consiste precisamente en eso, valorar la administracion de la casa, el gobierno del estado y
la paz en el mundo. Todos los hombres que dirigen deben practicar el estudio del anima,
tomar este principio por el arte central de la administracion y del gobierno. Esto

precisamente es el estudio del anima.””

Los autores se refieren explicitamente al Daxue y en particular al pasaje mas conocido de la obra:

Antaio, cuando se deseaba hacer resplandecer la luz de la virtud en el mundo, primero se
empezaba por ordenar su pais. Para ordenar su pais, primero se empezaba por arreglar su
casa. Para arreglar su casa, primero se empezaba por perfeccionarse a si mismo. Para
perfeccionarse a si mismo, primero se rectificaba su corazon. Para rectificar su corazon,
primero se hacia sincera su intencion. Para hacer sincera su intencion, primero se extendia

el conocimiento. La extension del conocimiento estd en la investigacion de las cosas. Con

9% Lingyan lishao, pp.2-3.

306



el examen de las cosas se extiende el conocimiento. Una vez extendido el conocimiento se
hace sincera la intencion. Una vez sincera la intencion se endereza el corazon. Una vez
recto el corazdn se perfecciona uno a si mismo. Una vez se perfecciona uno a si mismo, se
arregla la casa. Una vez arreglada la casa se ordena al pais. Una vez ordenado el pais, se

logra la paz en el mundo.””°

El paralelismo entre los dos textos es flagrante. Introducir el Lingyan lishao con esta referencia
era precisamente poner el comentario bajo la autoridad del confucianismo. Si bien empieza el
comentario con esta referencia al confucianismo también cierra el comentario de igual manera

definiendo a los misioneros como los “confucianos del occidente” (taixiruZg i fi).”’

% Daxue, ZZQS, vol.6, p.17: { 2 AWM AR T &, Jinttl. Aaattle, iR, sositss,
Felg Il s AAIEIHG R, BRI, AEILOE, SEadlE. AGIILEE, Se80tmm. BUNERsY . Yk
JEENA, GRS R, R RO E, O IETE B, BRSO, KA TR G, BIRIE R
SFO >>

%7 Lingyan lishao, p.139.

307



Conclusion

Llegando al final de este trabajo, quisiéramos subrayar unos puntos. El examen del Lingyan
lishao a veces nos ensefa, a veces solamente confirma conocimientos y a veces solamente invita
a otros estudios. Con mas claridad, podemos decir que, en cuanto al contenido filosofico y
teologico de la obra, no hay grandes sorpresas. Sambiasi es un fildsofo conservador y sus fuentes
son las de un conservador. En este sentido, queda muy apegado a la interpretacion tomista de la
“psicologia” aristotélica. La nocién moderna de mente que se empezaba a desarrollarse en la

Europa renacentista falta en la obra de Sambiasi.

Sin embargo, el Lingyan lishao parece indicar que Sambiasi hacia uso de las fuentes
primarias (las obras de Aristételes y Santo Tomas) més que de fuentes segundarias (los manuales
de Coimbra). Este descubrimiento da una perspectiva nueva sobre los tratados de filosofia
occidental que se escribieron en chino ya que hasta ahora se suponia que eran, en su mayoria,
adaptaciones de los manuales de Coimbra que fungieron como manuales de estudio dentro de las
escuelas de la Compaiiia. Empero, como poco se sabe de los estudios de Sambiasi, solamente se
puede especular sobre sus lecturas a partir del examen del comentario. Este problema se podria
entender mejor haciendo una comparacion de los tres tratados sobre el alma que se escribieron en
chino. Lo més probable es que se llegaria a la conclusion —conocida— de que existia cierta
libertad de ensefianza dentro de la Orden. No obstante, tal estudio permitiria conocer con mas

precision los debates internos de la Compaiia.

En cuanto a los métodos y recursos que usaron los autores, Sambiasi y Xu Guangqi, no

presentan novedades en comparacion con otras obras misioneras adaptadas al chino. El manejo

308



de los conceptos, en particular el uso de neologismos y la descontextualizacion de conceptos, no
son exclusivos de los autores del Lingyan lishao, porque se remontan a las politicas mismas de
Matteo Ricci, politicas a las cuales parece adherir Sambiasi. En esta misma vena, el intentar
asimilar su pensamiento al de los confucianos tampoco es un recurso novedoso del comentario.
Aqui, el Lingyan lishao, mas que ensefiarnos algo nuevo, nos invita a otros estudios. Este examen
nos deja con algunas preguntas irresueltas. En efecto, nos hemos preguntado ;cual podia ser la
comprension que los literati confucianos podian tener del comentario? La pregunta es valida
porque es dificil entender jcomo era posible, para un lector chino, leer los conceptos bajo una
interpretacion no usual? Lo anterior nos lleva a una tercera pregunta: ;cual fue la recepcion del
Lingyan lishao en China? Aqui seria necesaria una investigacion sobre la difusion del comentario
en las bibliotecas chinas publicas y privadas para entender cudl pudo haber sido su influencia
sobre los pensadores chinos. Estos estudios no son vanos ya que se ha postulado desde décadas la
posible influencia de los misioneros sobre la evolucion del pensamiento chino, en particular sobre
la nueva corriente de “estudios practicos”, es decir la corriente de estudios filologicos que se
empieza a desarrollar al final de la dinastia Ming e inicio de la dinastia Qing. Esta era la tesis de
Henri Bernard-Maitre que Paul Demiéville se dedica a refutar.””® En todo caso, solamente hasta
tener un conocimiento exacto de la difusion de un nimero amplio de estas obras se podra

determinar si tuvieron alguna influencia sobre el pensamiento chino.

% . Demiéville, ““Les premiers contacts philosophiques entre la Chine et I'Europe”, pp.92-94.

309



Bibliografia
Fuentes originales y textos de referencia

Archivum Historicum Societatis lesu, Roma, Institutum Historicum S.I.

Bernard, Henri, S.J., “Les adaptations chinoises d’ouvrages européens: Bibliographie
chronologique depuis la venue des portugais a Canton jusqu’a la mission frangaise de
Pékin”, Monumenta Serica, vol.10, 1945, pp.1-57 y 309-388.

Cordier, Henri, Essai d’'une bibliographie des ouvrages publiés en Chine par les Européens,
ed. rev., corr., y considérablemente aum., New York, B. Franklin 1968.

Dehergne, Joseph, S.J., Répertoire de jésuites de Chine de 1552 a 1800, Roma, Institutum
Historicum S.I., Paris, Letouzey & Ané, 1973.

Goodrich, Luther C., Chaoying Fang, Dictionary of Ming Biography: 1368-1644, Nueva
York, Columbia University Press, 1976.

Kristeller, Paul Oskar, Cranz, F. Edward; Brown, Virginia, Catalogus Translationum et
Comentariorum, Mediaeval and Renaissance Latin Translations and Comment,
Washington, Catholic University Press of America, 1960.

Lalande, André, Vocabulaire technique et critique de la philosophie, Paris, PUF, 1972.

Lohr, Charles H., S.J.,“Renaissance Latin Aristotle Commentaries: Authors A-B”, Studies in
the Renaissance, vol.21, 1974, pp.228-2809.

----, “Renaissance Latin Aristotle Commentaries: Authors C”, Renaissance Quarterly,
vol.28, 1975, pp.689-741.

----, “Renaissance Latin Aristotle Commentaries: Authors D-F”, Renaissance Quarterly,
vol.29, 1976, pp.714-745.

----, “Renaissance Latin Aristotle Commentaries: Authors G-K”, Renaissance Quarterly,
vol.30, 1977, pp.681-741.

----, “Renaissance Latin Aristotle Commentaries: Authors L-M”, Renaissance Quarterly,
vol.31, 1978, pp.532-603.

----, “Renaissance Latin Aristotle Commentaries: Authors N-Ph”, Renaissance Quarterly,
vol.32, 1979, pp.529-580.

----, “Renaissance Latin Aristotle Commentaries: Authors Pi-Sm”, Renaissance Quarterly,
vol.3, 1980, pp.623-734.

----, “Renaissance Latin Aristotle Commentaries: Authors So-Z”, Renaissance Quarterly,
vol.35, 1982, pp.164-256.

O’Neill, Charles, S.J., Joaquin, Ma., Dominguez, S.I. (a cura di), Diccionario historico de la
Compaiiia de Jesus, biografico-tematico, Roma, Institutum
Historicum, Madrid, Universidad Pontificia Comillas, 2001.

Pfister, Louis, Notices biographiques et bibliographiques sur les jésuites de [’ancienne
mission de Chine 1552-1773, Shanghai, Imprimerie de la Mission Catholique, 2
volumes, 1932-34.

Sagrada Biblia, Version critica sobre los textos hebreo, arameo y griego, por Francisco
Cantera Burgos y Manuel Iglesias Gonzalez, Madrid, BAC, 1979.

San Agustin, Obras, Edicion bilingiie preparado por Victorino Capanaga, Madrid, BAC,
1979-

San Bernardo, Obras completas de Bernardo de Claraval, Edicion preparada por los monjes
cistercienses de Espafia, Madrid, BAC, 1984.

310



Sambiasi, Francesco, S.J., (Bi Fangji 5 /53/%), Lingyan lishao % 5 #/)) , (Humilde
discusion sobre cuestiones del alma), Biblioteca Apostolica Vaticana, Raccolta
Generale Oriente 11, 223 (10), Borgia Cinese, 324 (6), Borgia Cinese 364 (12).

Shenxue cidian (FHE:EFHL) (Diccionario de teologia, Inglés-Chino), guangji chubanshe
faxing JGH% HH hCFE 54T, Taiwan 2278, 1998.

Sommervogel, Carlos, Bibliotheque de la Compagnie de Jésus par les Peres Augustin et
Aloys de Backer, Louvain, Editions de la Bibliothéque S.J., Collége philosophique et
théologique, 1960.

Standaert, Nicolas (ed.), Handbook of Christianity in China.: 635-1800, Leiden, Boston,
Koln, Brill, 2001.

Streit, Robert, O.M.1., Bibliotheca Missionum, Asiatische Missionsliteratur 1600-1699,
Freiburg, 1929, Herder & Co.

Tomas de Aquino, Suma teologica, Texto latino de la edicion critica Leonina, Traduccion y
anotaciones por una comision de P. P. Dominicos presidida por Francisco Barbado
Viejo, Introduccidn general por Santiago Ramirez, BAC, Madrid, Catoélica, 1964.

Verhaeren, Hubert, “La bibliothéque chinoise du Pé-t’ang”, Monumenta Serica, vol.4, 1939-
1940, pp.622-626.

Bibliografia secundaria
Europa:

Adams, Robert M., “Middle Knowledge”, The Journal of Philosophy, vol.70,n°17,
Seventieth Annual Meeting of the American Philosophical Association Eastern
Division, 1973, pp.552-554.

Aristoteles, De [’ame, trad. J. Tricot, Paris, Vrin, 1992.

----, De [’dme, trad. Pierre Thillet, Paris, Gallimard, coll. Folio Essais, 2005.

----, Del alma, Madrid, Gredos, 1994 (1* 1978).

----, De memoria et reminiscentia, trad. W. D. Ross, The Great Books, Chicago,
Encyclopaedia Britannica, 1952, vol.8.

----, On Generation of Animals, trad. W. D. Ross, The Great Books, Chicago, Encyclopaedia
Britannica, 1952, vol.9.

----, Parts of Animals, trad. W. D. Ross, The Great Books, Chicago, Encyclopaedia
Britannica, 1952, vol.9.

Aubenque, Pierre, Le probleme de [’étre chez Aristote, Paris, Puf, col. Quadrige, 1962, 1994
2°).

Black, Robert, “Italian Renaissance Education: Changing Perspectives and Continuing
Controversies”, Journal of the History of Ideas, vol.52, n°2, 1991, pp.315-334.

Bloch, Ernst, La philosophie de la Renaissance, trad. Pierre Kamnitzer, Paris, Payot, coll.
Petite Bibliothéque Payot, 1974.

Breen, Quirinus, “Giovanny Pico della Mirandola on the Conflict of Philosophy and
Rhetoric”, Journal of the History of Ideas, vol.13, 1952, pp.384-426.

Bréhier, Emile, Histoire de la philosophie, Paris, PUF, 1991 (1a 1931 y 1938), 3 vols.

----, La filosofia en la Edad Media, trad. J. Lopez Perez, México, Unidn Tipografica Editorial
Hispano Americana, 1959.

311



Brizzi, Gian Paolo (a cura di), La "ratio studiorum”: modelli culturali e pratiche educative
dei Gesuiti in Italia tra cinque e seicento, Roma, Bulzoni, c1981.

Cassirer, Ernst, La Philosophie de la Renaissance, trad. P. Kamnitzer, Paris, Petite
Bibliothéque Payot, 1974.

Cassirer, Kristeller, Randall, 7he Renaissance Philosophy of Man, Chicago, University of
Chicago Press, 1948.

Cast, David, “Aurispa, Petrach, and Lucian: An Aspect of Renaissance Translation”,
Renaissance Quarterly, vol. XXVII, n°2, 1974, pp.157-173.

Celenza, Christopher S., “Pythagoras in The Renaissance: The Case of Marsilio Ficino”,
Renaissance Quarterly, vol.LIL, n°3, 1999, pp.667-711.

Cesareo, Francesco C., Review Essay, “The Complex Nature of Catholicism in the
Renaissance”, Renaissance Quarterly, vol.54, n°4, part.2, 2001, pp.1561-1573.

Copenhaver, Brian P., “Scholastic Philosophy and Renaissance Magic in the De Vita of
Marsilio Ficino”, Renaissance Quarterly, vol.37, n°4, 1984, pp.523-554.

Costello, William T., The Scholastic Curriculum at Early Seventeenth-Century, Cambridge,
Mass., Harvard University Press, 1958.

Cranz, F. Edward, “The Renaissance Reading of the De Anima”, en Platon et Aristote a la
Renaissance, Colloque international d’études humanistes, Tour, France, 1973,
pp-359-376.

Descartes, René, Discurso del método, trad. F. Larroyo, México, ed. Porrua, 2001.

Duby, Georges, “L’histoire des systemes de valeurs”, History and Theory, vol.11,n°1, 1972,
p.15-25.

Elliot Van Liere, Katherine, “Humanism and Scholasticism in Sixteenth-Century Academe:
Five Students Orations from the University of Salamanca”, Renaissance Quarterly,
vol.LIII, n°1, 2000, pp.57-107.

Farinella, Alessandro G., “Giordano Bruno: Neoplatonism and the Wheel of Memory in the
De Umbris Idearum”, Renaissance Quarterly, vol.LV, n°2, 2002, pp.596-624.

Francon, Marcel, “Humanisme”, Renaissance Quarterly, vol. XXI, n°3, 1968, pp.300-303.

Gandillac, Marcel de, “Neoplatonism and Christian Thought in the Fifteenth Century
(Nicolas of Cusa and Marsilio Ficino)”, en D.J. O’Meara (ed.), Neoplatonism and
Christian Thought, Norfolk, Va., International Society for Neoplatonic Studies,
Albany, N.Y.: State University of New York Press [distributor], 1982, pp.143-168.

Garcia Jaramillo, Miguel Alejandro, La cogitativa en Tomas de Aquino y sus fuentes,
Pamplona, Ediciones Universidad de Navarra, S.A., 1997.

Gilson, Etienne, “Autour de Pomponazzi: Problématique de I’immortalité de 1’ame en Italie
au début du XVle siecle”, Archives d’Histoire Doctrinale et Littéraire du Moyen-Age,
vol.28, pp.163-279.

----, “Humanisme médiéval et Renaissance”, Les Idées et les Lettres, Paris, 1932,
pp-171-196.

----, Introduction a I’étude de saint Augustin, Paris, Vrin, 1969.

-—--, L’esprit de la philosophie médiévale, Paris, Vrin, 1969, 2° ed. revisada.

----, La filosofia en la Edad Media: Desde los origenes patristicos hasta el fin del siglo X1V,
trad. A. Pacios y S. Caballero, Madrid, Gredos, 1965 (2° ed.), 1° ed. en francés 1947.

----, Le thomisme, Introduction a la philosophie de saint Thomas d’Aquin, Paris, Vrin, 1948.

Grafton, Anthony, “Renaissance Readers and Ancient Texts: Comments on some
Commentators”, Renaissance Quarterly, vol.38, 1985, pp.615-649.

Grendler, Marcella, “A Greek Collection in Padua: The Library of Gian Vincenzo Pinelli

312



(1535-1601)”, Renaissance Quarterly, vol. XXXIII, n°3, 1980, pp.386-416.

Grendler, Paul F., “Schooling in Western Europe”, Renaissance Quarterly, vol. XLIII, n°4,
1990, pp.775-787.

----, “The Universities of the Renaissance and Reformation”, Renaissance Quarterly,
vol.LVII, n°1, 2004, pp.1-42.

----, The University of the Italian Renaissance, Baltimore & Londres, The John Hopkins
University Press, 2001.

Griffiths, Gordon, “Leonardo Bruni and the Restoration of the University of Rome (1406)”,
Renaissance Quarterly, vol. XXVI, n°1, 1973, pp.1-10.

Hadot, Pierre, ;Qué es la filosofia antigua?, trad. E. Cazenave Tapie Isoard, México, Fondo
de Cultura Economica, 1998.

Headley, John M., “Tommaso Campanella and Jean de Launoy: The Controversy over
Aristotle and his Reception in the West”, Renaissance Quarterly, vol. XLIII, n°3,
1990, pp.529-550.

Henry, John y Sarah Hutton, New Perspectives on Renaissance Thought: Essays in the
History of Science, Education, and Philosophy: In Memory of Charles B. Schmitt,
Londres, Duckworth, 1990.

Hill, Boyd H. Jr., “The Grain and the Spirit in Mediaeval Anatomy”, Speculum, vol.40, n°1,
1965, pp.63-73.

Hundert, E. J., “Augustine and Sources of the Divided Self”, Political Theory, vol.20, n°1,
1992, pp. 86-104.

Husik, Isaac, “Averroes on the Metaphysics of Aristotle”, The Philosophical Review, vol.18,
n°4, 1909, pp.416-428.

Ianziti, Gary, “Leonardo Bruni and Biography: The Vita Aristotelis”, Renaissance Quarterly,
vol.LV, n°3, 2002, pp.805-832.

Jaeger, Werner, Aristoteles, trad. J. Gaos, México, Fondo de Cultura Econoémica, 1984, (1* en
aleman, 1923).

Kantorowitz, Ernst, “Plato in the Middle Ages”, en The philosophical Review, vol.51, n°3,
1942, p.312-323.

Keller, Abraham C., “Zilsel, The Artisans, and the Idea of Progress in the Renaissance”,
Journal of the History of Ideas, vol.11, n°2, 1950, pp.235-240.

Kessler, Eckhard, “The intellective soul”, en Charles B. Schmitt, y Quentin Skinner, The
Cambridge History of Renaissance Philosophy, Cambridge, 1988, Cambridge
University Press, pp. 485-534.

Klibansky, Raymond, The Continuity of the Platonic Tradition during the Middle Ages.
Plato’s Parmenides in the Middle Ages and the Renaissance, Munich, Kraus
International Publications, 1981.

Kraye, Jill, “The Pseudo-Aristotelian Theology in Sixteenth- and Seventeenth-Century
Europe”, en J. Kraye et al., Pseudo-Aristotle in the Middle Ages, Londres, 1986, pp.
265-286.

Kristeller, Paul Oskar, “A New Manuscript Source for Pomponazzi’s Theory of the Soul”,
Revue Internationale de Philosophie, vol.2, fasc.2, 16 de las series, 1941, pp.144-157.

----, “Marsilio Ficino as a Man of Letters and the Glosses Attributed to Him in the Caetani
Codex of Dante”, Renaissance Quarterly, vol. XXXVI, n°1, 1983, pp.1-47.

----, “Renaissance Aristotelianism”, Greek, Roman and Byzantine Studies, vol.6, 1965,
pp-157-174.

-—--, “Two Unpublished Questions on the Soul by Pietro Pomponazzi”, Medievalia et

313



Humanistica, vol.9, 1955, pp.76-101 y vol.10, 1956, p.151.

----, Eight Philosophers, Stanford, Stanford University Press, 1964.

----, Medieval Aspects of Renaissance Learning, (Mahoney ed.), Durham, NC, Duke
University Press, 1974.

----, Renaissance Thought and Its Sources, M. Mooney (ed.), Nueva York, Columbia
University Press, 1979.

----, Renaissance Thought: The Classic, Scholastic and Humanist Strains, Nueva York,
Harper, 1961.

Laudauer, Carl, “Erwin Panofsky and the Renascence of the Renaissance”, Renaissance
Quarterly, vol. XLVIIL, n°2, 1994, pp.255-281.

Libera de, Alain, La philosophie médiévale, Paris, PUF, 1998 (3%).

Mahoney, Edward P., “St Thomas and the School of Padua at the End of the fifteenth
Century”, Proceedings of the American Catholic Philosophical Association, vol.48,
1974, pp.277-285.

Makdisi, George, “The Scholastic Method in Medieval Education: An Inquiry into Its
Origins in Law and Theology”, Speculum, vol.49, 1974, pp.640-661.

Marrou, Henri-Irénée, Saint Augustin et la fin de la culture antique, Paris, Boccard, 1958.

Marsh, David, “Erasmus and the Antitheses of Body and Soul”, Journal of the History of
Ideas, vol.37,n°4, 1976, pp.673-688.

Matsen, Herbert S., “Students’ ‘Arts’ Disputations at Bologna Around 1500, Renaissance
Quarterly, vol. XLVII? n°3, 1994, pp.533-555.

Monfasani, John, “Aristotelians, Platonists, and the Missing Ockhamists: Philosophical
Liberty in Pre-Reformation Italy”, Renaissance Quarterly, vol.46, n°2, 1993, pp.247-
276.

Moreau, Joseph, Aristote, Paris, PUF, 1962.

Mulsow, Martin, “Ambiguities of the Prisca Sapientia in Late Renaissance Humanism”,
Journal of the History of Ideas, vol.65, n°1, 2004, 1-13.

O’Meara, Dominic J. (ed.), Neoplatonism and Christian Thought, Norfolk, Va., International
Society for Neoplatonic Studies, Albany, N.Y.: State University of New York Press
[distributor], 1982.

Osborne, Catherine, “Aristote, De Anima 3.2: How Do We Perceive That We See and
Hear?”, The Classical Quarterly, New Series, vol.33, n°2, 1983, pp.401-411.

Pagel, Walter, “William Harvey and the Purpose of Circulation”, Isis, vol.42, n°1, 1951,
pp.22-38.

Park, Katharine, “The Organic Soul”, en Charles B. Schmitt, y Quentin Skinner, The
Cambridge History of Renaissance Philosophy, Cambridge, 1988, Cambridge
University Press, pp.464-484.

Perreiah, Alan, “Humanistic Critiques of Scholastic Dialectic”, Sixteenth Century Journal,
vol.13, n°3, 1982, pp.3-22.

Platon et Aristote a la Renaissance, Colloque international d’études humanistes, Tour,
France, 1973.

Platon, Timeo, trad. Ma. A. Duran y F. Lisi, Madrid, Gredos, 1997 (2%).

Plotino, Enneadas, trad. Al inglés A. H. Armstrong, 8 vols., Harvard, Harvard University
Press, 1989. (en particular el vol.4: sobre el alma).

Powell, John, “Perfection as a Cosmological Postulate: Aristotle and Bruno”, The
Philosophical Review, vol.44,n°1, 1935, pp.57-68.

Randall, John H., Aristotle, Nueva York, Columbia University Press, 1960.

314



----, The Career of Philosophy from Middle Ages to the Enlightenment, Nueva York,
Columbia University Press, 1962.

----, “The Development of Scientific Methodology in the School of Padua”, Journal of the
History of Ideas, vol.1, 1940, pp.177-201.

Reif, Patricia, “The Textbook Tradition in Natural Philosophy, 1600-1650”, Journal of the
History of Ideas, vol.30, 1969, pp.17-32.

Ridder-Symoens, Hilde de (ed.), La historia de la universidad en Europa, vol.l, Las
universidades en la edad media, trad. M. S. de Mora Charles, Bilbao, Servicio
Editorial del Pais Vasco, 1994.

Rodis-Lewis, Geneviéve, L ‘eeuvre de Descartes, Paris, Vrin, 1971.

Saffrey, Henri D., “Florence, 1492: the Reappearance of Plotinus”, Renaissance Quarterly,
vol.XLIX, n°3, 1996, pp.488-508.

Schmitt, Charles B., “Aristotle as a Cuttlefish: The Origin and Development of a

Renaissance Image”, Studies in the Renaissance, vol.12, 1965, pp.60-72.

----, “Perennial Philosophy: From Agostino Steuco to Leibniz”, Journal of the History of

Ideas, vol.27, 1966, pp.505-532.

----, “Who Read Gianfrancesco Pico Della Mirandolla?”, Studies in the Renaissance, vol.11,

1964, pp.105-132.

----, Aristotle and the Renaissance, Cambridge, Mass. y Londres, Harvard University Press,

1983.

----, Reappraisal in Renaissance Thought, Charles Webster (ed.), Londres, Variorum
Reprints, 1989.

----, The Aristotelian Tradition and Renaissance University, Londres, Ashgate Pub co., 1984.

----, Studies in Renaissance Philosophy and Science, Londres, Variorum Reprints, 1981.

Schmitt, Charles B., Quentin Skinner (eds.), The Cambridge History of Renaissance

Philosophy, Cambridge, Cambridge University Press, 1988.

Siraisi, Nancy G., “Vesalius and the Reading of Galen’s Teleology”, Renaissance Quarterly,
vol.50, n°1, 1997, pp.1-37.

Skulsky, Harold, “Paduan Epistemology and the Doctrine of One Mind”, Journal of the
History of Philosophy, vol.6, 1968, pp.341-361.

Tracy, Theodore, “The Soul/Boatman Analogy in Aristotle’s De Anima”, Classical
Philology, vol.77,n°2, 1982, pp.97-112.

Weinberg, Bernard, “From Aristotle to Pseudo-Aristotle”, Comparative Literature, vol.5,
n°2, 1953, pp.97-104.

Weisinger, Herbert, “Ideas of History During the Renaissance”, Journal of the History of
Ideas, vol.6, 1945, pp.415-435.

----, “Renaissance Accounts of the Revival of Learning”, Studies in Philology, vol. XLV, n°2,
1948, pp.105-118.

White, Haydon, “The Gregorian Ideal and Saint Bernard of Clairvaux”, Journal of the
History of Ideas, vol.21, n°3, 1960, pp.321-348.

Williams, Steven J., “Defining the Corpus Aristotelicum: Scholastic Awareness of
Aristotelian Spuria in the High Middle Ages”, Journal of the Warburg and Courtauld
Institutes, vol. 58, 1995, pp.29-51.

Witteridge, Gweneth, “On the Local Movement of Animals: The Wilkins Lecture 1979,
Notes and Records of the Royal Society of London, vol.34, n°2, 1980, pp.139-153.

Wolfson, Harry A., “The Twice-Revealed Averroes”, Speculum, vol.36, 1961, pp.373-392.

Yates, Frances A., El arte de la memoria, trad. . Gomez de Liafio, Madrid, ed. Siruela,

315



Biblioteca de ensayos, 2005 (1% ed. en ingles 1966).
----, La filosofia oculta en la época isabelina, trad. Roberto Gomez Ciriza, México, Fondo de
Cultura Economica, 2001 (2% reimp.).

Fuentes relativas a los jesuitas y al cristianismo en general:

Bernard-Maitre, Henri, S.J., “L’Eglise catholique des XVIle-XVlIlle siécles et sa place dans
I’évolution de la civilisation chinoise”, Monumenta Serica, vol.1, 1935, pp.155-167.

----, “Note sur I’histoire du christianisme en Extréme-Orient”, Monumenta Serica, vol.l,
1936-1937, pp.1478-486.

----, Sagesse chinoise et philosophie chrétienne, Tientsin, Hautes Etudes, 1937.

Camacho Kuri, Ramoén, La Compariia de Jesus : Imagenes e Ideas: Scientia conditionata,
tradicion barroca y modernidad en la Nueva Esparia, Puebla, Nenemérita
Universidad Autonoma de Puebla, Dieccion General de Fomento Editorial, Plaza y
Valdés Editores, 2000.

Chan, Albert, S.J., “Late Ming Society and the Jesuits Missionaries”, en Charles E. Roman y
B.C. Bonnie Oh (eds.), East Meets West, The Jesuits in China, 1582-1773, Chicago,
Loyola University Press, 1988.

Cohen, Paul A., “The Anti-Christian Tradition in China”, Journal of Asian Studies, vol. XX,
n°2, 1961, pp.169-180.

Corsi, Elisabetta, “Del Aristoteles latinus al Aristoteles sinicus: Fragmentos de un proyecto
inconcluso”, en E. Corsi (ed.), Ordenes religiosas entre América y Asia: Ideas para
una historia misionera de los espacios coloniales, México, El Colegio de México, en
prensa.

----, “El debate actual sobre el relativismo y la produccion de saberes en las misiones
catdlicas durante la primera edad moderna: juna leccién para el presente?”, en E.
Corsi (ed.), Ordenes religiosas entre América y Asia: Ideas para una historia
misionera de los espacios coloniales, México, El Colegio de México, en prensa.

----, “Nuestra pequena muerte cotidiana; Fisiologia hipnica y fisonomia en un tratado en
chino de Francesco Sambiasi, S. J.”, Conferencia en El Colegio de México, Congreso
sobre Ordenes religiosas en Asia 'y America, 17 de febrero de 2003.

Criveller, Gianni, Preaching Christ in Late Ming China, The Jesuits Presentation of Christ
from Matteo Ricci to Giulio Aleni, Taipei, Brescia, Italy, Taipei Ricci Institute,
Fondazione Civilta Bresciana, 1997.

D’Elia, Pasquale M., “Il metodo di adattamento del P. Matteo Ricci S.I. in Cina”, Rivista
della Stampa, vol.3, 1956, pp.174-182.

----, “Prima introduzione della filosofia scolastica in Cina (1584, 1603)”, Bulletin of the
Institute of History and Philology, Academia Sinica, vol. XXVIII, 1956.

Dainville de, Francois, L éducation des jésuites, XVIe-XVIlle siecles, Paris, Editions de
Minuit, coll. Le sens Commun, 1991.

Dehergne, Joseph, S.J., “Les chrétientés en Chine de la période Ming (1581-1650)”,
Monumenta Serica, vol.XVI, 1957, pp.1-136.

Dekker, Eef, “Was Arminius a Molinist?”, Sixteenth Century Journal, vol.27, n°2, 1996,
pp-337-352.

Dunne, George, S.J., Generation of Giants, Notre Dame, Indiana, 1962.

Edmund J. Fortman, The Theology of Man and Grace: Readings in the Theology of Grace,

316



Milwaukee, The Bruce Publishing Company.

Elman, Benjamin A., “Jesuit Scientia and Natural Studies in Late Imperial China,
1600-1800, Journal of Early Modern History, 6,n°3, Leiden, 2002, pp.209-232.

Etiemble, Les jésuites en Chine : La querelle des rites (1552-1773), Paris, Julliard, 1966.

Fabre, Pierre-Antoine y Antonella Romano (eds.), « Presentation/Introduction, Les jésuites
dans le monde moderne. Nouvelles approches », Revue de Synthese, vol.120, n°2-3,
Paris, Albin Michel, abril-septiembre 1999, pp. 247-260.

Fang Hao /7 5%, Xu Guangqi {#%xJ6/%) , Chungking, Victory Press, 1944,

----, Zhongguo tianzhu jiaoshi renwuchuan 9 ERFEZH L ANYFED 5 3 vols., Beijing 1t

3%, Zhonghua shuju /£ 5, 1988,

Feingold, Mordechai (ed.), Jesuit Science and the Republic of Letters, Cambridge MA,
Londres, The MIT Press, 2002.

Ferrater Mora, José, “Suarez and Modern Philosophy”, Journal of the History of Ideas,
vol.14, n°4, 1953, pp.528-547.

Flick, M. y Z. Alszeghy, Antropologia teologica, Salamanca, Ediciones Sigueme, 1999.

Ganty, Etienne, Michel Hermans y Pierre Sauvage (eds.), Tradition jésuite, enseignement,
spiritualité, mission, Bruselas, Namur, Edition Lessius, Presse Universitaires de
Namur, 2000.

Gaskin, Richard, “Conditionals of Freedom and Middle Knowledge”, The Philosophical
Quarterly, vol.43, n°173, Special Issue: Philosophers and Philosophies, 1993, pp.412-
430.

Gernet, Jacques, Chine et christianisme, action et réaction, Paris, Gallimard, 1982.

----, Primeras reacciones chinas al cristianismo, trad. C. Vallée Lazo, México, Fondo de
Cultura Economica, 1989.

Giard, Luce y Louis de Vaucelles, Les Jésuites a I'Age baroque : 1540-1640, Grenoble,
France, J. Million, 1996.

Golvers, Noél, The Christian Mission in China in the Verbiest Era: Some Aspects of the
Missionary Approach, Lovaina, Leuven University Press, 1999.

Harris, Georges L., “The Mission of Matteo Ricci, S.J.; A Case Study of an Effort at Guided
Culture Change in the Sixteenth Century”, Monumenta Serica, vol. XXV, 1966, pp.1-
168.

Kelter, Irving A., “The Refusal to Accommodate: Jesuits Exegetes and the Copernican
System”, Sixteenth Century Journal, vol.26, n°2, 1995, pp.273-283.

Lamalle, Edmond, “La propagande du Pére Nicolas Trigault en faveur des missions de Chine
(1616)”, Archivum Historicum Societatis lesu, 9, 1940.

Lancashire, Douglas, “Anti-Christian Polemics in Seventeenth-Century China”, Church
History, vol.38, n°2, 1969, pp.218-241.

Lettres édifiantes et curieuses des jésuites de la Chine, 1702-1776, Textos escogidos y
presentados por Isabelle et Jean-Louis Vissiere a partir de la edicion de 1819, Paris,
Editions Desjonqueres, 2001.

Li, Tiangang, “Chinese Renaissance: The Role of Early Jesuits in China”, Stephen Uhalley
Jr. y Xiaoxin Wu, China and Christianity: Burden Past, Hopeful Future, Armonk,
NY y Londres, East Gate, Ricci Institute for Chinese and Western Cultural History,
2001, pp.117-126.

Liu Yunhua (ed.) XI¥x4¢ &, Mingmo Qingchu chuanjiaoshi Rujia jingdian de jieshi jiqi
bentu huiying W AR WAL 201X K 28 SL I e S LA L[l ), Beijing b

317



3%, Beijing daxue chubanshe 5T K% Hik#L:, 2005,

Lohr, Charles H., S.J., “Les jésuites et I’aristotélisme du XVIe siécle”, en Luce Giard, Les
Jjésuites a la Renaissance : systeme éducatif et production du savoir, Paris, PUF,
1995, pp.79-91.

Luk, Bernard Hung-kay, “A Study of Giulio Aleni’s ‘Chih-fang wai chi [zhi] [fang] [wai]
[zhi]”, Bulletin of the School of Oriental and African Studies, University of London,
vol.40, n°1, 1977, pp.58-84.

Mancia, Anita, “La controversia con I protestanti e i programmi degli studi teologici nella
Compagnia di Gesu, 1547-1599”, AHSI, vol.LIV, 1985, pp.3-43 y 209-266.

Massimi, Marina, “A psicologia dos jesuitas: Uma Contribuicdo a Historia das Idedis

Psicologigas”, Psicologia: Reflexdo e Critica, vol.14, n°3, 2001, pp.625-633.

Mungello, David (ed.), The Chinese Rites Controversy: Its History and Meaning,
Monumenta Serica Monograph Series XXXIII, Institut Monumenta Serica, Sankt
Augustin y The Ricci Institute for Chinese-Western Cultural History, San Francisco,
Steyler Verlag-Nettetal, 1994.

----, “Matteo Ricci’s Accomodation Approach and Contemporary Crhristian China Interest
and Concern”, en China Notes, n°36, 1978, pp.36-39.

----, Curious Land: Jesuit Accommodation and the Origins of Sinology, Stuttgart, F. Steiner
Verlag Wiesbaden, 1985.

----, The great encounter of China and the West, 1500-1800, Lanham, Md., Rowman &
Littlefield Publishers, ¢1999.

O’Malley, John W., S.J., et al, The Jesuits: Cultures, Sciences, and the Arts, 1540-1773,
Toronto, Buffalo, Londres, University of Toronto Press, 1999.

----, The First Jesuits, Cambridge, Londres, Harvard University Press, 2001 (7a).

Occhipinti, Guiseppe (a cura di), Storia della teologia II: da Pietro Abelardo a Roberto
Bellarmino, Bologna, Roma, Edizioni Dehoniane, 1996.

Pannenberg, Wolthart, Una historia de la filosofia desde la idea de Dios: Teologia y
filosofia, Salamanca, Ediciones Sigueme, 2002.

Perterson, Willard J., “Learning from Heaven: The Introduction of Christianity and Other
Western Ideas Into Late Ming China”, Cambridge History of China, vol.8, cap.12,
Cambridge, Cambridge University Press, 1978, pp.789-839.

Raguin, Yves, “An Example of Inculturation: Ricci” Lumen Vitae, n°40, 1985, pp.19-35.

Renaldo, John J., “Bacon’s Empiricism, Boyle’s Science and the Jesuits Response in Italy”,
Journal of the History of Ideas, vol.37, 1976, pp.689-695.

Ricci, Matteo, Nicolas Trigault, Histoire de |’expédition chrétienne au Royaume de la Chine,
1582-1610, Desclée de Brouwer, Coleccion Christus Textes, n°45, 1978.

Ricci, Matteo, The True Meaning of the Lord of Heaven, (Tianzhu shiyi X £ &),
Traduccion, introduccion y notas de Douglas Lancashire y Peter Hu Kuo-Chen,
edicion sino-inglesa por E.J. malatesta, Taipei, Hong Kong, Paris, Institute of Jesuit
Sources, Coleccion Variétés Sinologiques, Nouvelle Série, n°72, 1985.

Roman Charles E. y B.C. Bonnie Oh (eds.), East Meets West, The Jesuits in China,
1582-1773, Chicago, Loyola University Press, 1988.

Romano, Antonella, “Observer, vénérer, servir: Une polémique jésuite autour du tribunal des
mathématiques de Pékin”, Annales, 59, n°4, 2004.

----, “Pratiques d’enseignement et orthodoxie intellectuelle en milieu jésuite (seconde moiti¢
du XVle s.”, en Susanne Elm, Eric Rebillard, Antonella Romano (eds.), Orthodoxie,

318



christianisme et histoire, Rome, Ecole Frangaise de Rome, coll. De I’Ecole Francaise
de Rome, n°272, 2000, pp.241-260.

Ross, Andrew C., “Alessandro Valignano: The Jesuits and Culture in the East”, en O’Malley,
John W., S.J., et al, The Jesuits: Cultures, Sciences, and the Arts, 1540-1773,
Toronto, Buffalo, Londres, University of Toronto Press, 1999, pp.336-351.

Rule, Paul A., “The Confucian Interpretation of the Jesuits”, Paper on Far eastern History,
n°6, 1972, pp.1-61.

-—--, K’ung-tzu or Confucius? The Jesuit Interpretation of Confucianism, Sydney & Boston,
Alen & Unwin, 1986.

Sebes, Joseph, “A ‘Bridge’ between East and West, Father Matteo Ricci, S.J., his Time, his
Life, and his Method of Cultural Accommodation”, en Lo Kuang (ed.) Collected
Essays of the International Symposium on Chinese-Western Cultural Exchange in
Commemoration of the 400" Anniversary of the Arrival of Matteo Ricci in China,
Taipei, 1983. ISMR.

Standaert, Nicolas, S.J., “Jesuit Corporate Culture as Shaped by the Chinese”, O’Malley,
John W., S.J., et al, The Jesuits: Cultures, Sciences, and the Arts, 1540-1773,
Toronto, Buffalo, Londres, University of Toronto Press, 1999, pp.352-363.

----, “The Investigation of Things and the Fathoming of Principles (Gewu qiongli) in the
Seventeenth-Century Contact Between Jesuits and Chinese Scholars”, en O’Malley,
John W., S.J., et al, The Jesuits: Cultures, Sciences, and the Arts, 1540-1773,
Toronto, Buffalo, Londres, University of Toronto Press, 1999, pp.395-420.

----, Yang Tingyun, Confucian and Christian in Late Ming China: His Life and Thought,
Leiden, E.J. Brill, 1988.

Timmermans, Claire, Entre Chine et Europe: Taoisme et bouddhisme chinois dans les
publications jésuites de [’époque moderne (XVI-XVIII siecles), Villeneuve d’Ascq,
Fr., Presses Universitaire du Septentrion, Collection These a la Carte, 2002.

Uhalley, Stephen Jr. y Xiaoxin Wu, China and Christianity: Burden Past, Hopeful Future,
Armonk, NY y Londres, East Gate, Ricci Institute for Chinese and Western Cultural
History, 2001.

Winterton, Francis, “Philosophy among the Jesuits”, Mind, vol.12, n°46, 1887, pp.254-274.

Witek, John W., Ferdinand Verbiest (1623-1688): Jesuit Missionary, Scientist, Engineer and
Diplomat, Monumenta Serica, monograph series, 30, Nettetal, Steyler Verlag, Jointly
published by Institut Monumenta Serica, Sankt Augustin, and Ferdinand Verbiest
Foundation, Leuven 1994.

Zhang Qiong, “Translation as Cultural Reform: Jesuit Scholastic Psychology in the
Transformation of the Confucian Discourse on Human Nature”, en John W.
O’Malley, S.J., et al, The Jesuits: Cultures, Sciences, and the Arts, 1540-1773,
Toronto, Buffalo, Londres, University of Toronto Press, 1999, pp.364-379.

Zheng Ande (comp.) #8218 9w, Mingmo Qingchu Yesuhui wenxian huibian ARG WP
k4> SR 4m ) Beijing 165, Beijing daxue zongjiao yanjiusuo b K24 52800
FUIT, 2000,

Zhou Erfang (comp.) FIEH 7 9%, Mingmo Qingchu tianzhu jiaosi xiancongbian (W RIEW]
REHLHRNGY 4 (VU), Beijing 4t 5T, Beijing tushuguan chubanshe 1t K4
T ARAE, 2001,

Zhu Weizheng (ed. y comp.) K44+ T 40, Li Madou zhongwen zhu yiji )3 8 b 3035
#%4E) , Shanghai ['if§, Fudan daxue chubanshe 18 H & H fictt, 2002,

319



Ziircher, Eric, “Jesuit Accommodation and the Chinese Cultural Imperative”, en D. Mungello
(ed.), The Chinese Rites Controversy: Its History and Meaning, Monumenta Serica
Monograph Series XXXIII, Institut Monumenta Serica, Sankt Augustin y The Ricci
Institute for Chinese-Western Cultural History, San Francisco, Steyler Verlag-
Nettetal, 1994, pp.31-64.

China:

Araki Kengo, “Confucianism and Buddhism in Late Ming”, en Wm. Th. De Bary, The
Unfolding of Neo-Confucianism, Nueva York y Londres, Columbia University Press,
1975, pp.39-66.

Baizi quanshu (BZOS) (M T4&) , Taiwan 2%, Gujin wenhua shubanshe 154 fL HY
JBUAL.

Ban Gu ¥t[#], Han Shu  #:3) , Beijing 1t 5{, Zhonghua shuju 3 5.

Bloom, Irene, “Some Reflections on the Role of the Feelings in the Philosophical Psychology
of Wang Yang-ming (1472-1529)”, XXXI CISHAAN, Columbia University, 1983,
pp-1-9.

Bodde, Derk, “Evidence for ‘Laws of Nature’ in Chinese Thought”, Harvard Journal of
Asiatic Studies, vol.20, n°3/4, 1957, pp. 709-727.

----, “On Translating Chinese Philosophical Terms”, The Far Eastern Quarterly, vol.14, n°2,
1955, pp.231-244.

----, “Types of Chinese Categorical Thinking”, Journal of the American Oriental Society,
vol.59, n°2, 1939, pp.200-219.

Brook, Timothy, “The Building of School Libraries in Ming China”, Late Imperial China,
vol.17, n°1, 1996, pp.93-119.

Busch, Heinrich, “The T ung-lin Academy and its Political and Philosophical Significance”,
Monumenta Serica, n°14, 1949-1950, pp.1-163.

Carter, Thomas F., The Invention of Printing in China and its Spread Westward, Nueva
York, The Ronald Press Company, 1955 [1925].

Ch’ien, Edward, “Chiao Hung and the Revolt against Ch’eng-Chu Orthodoxy”, en Theodore
de Bary (et als.), The Unfolding of Neo-confucianism, Nueva York, Columbia
University Press, 1975.

Chaffee, John, The Thorny Gates of Learning in Sung China, A Social History of
Examinations, Cambridge, Cambridge University Press, 1985.

Chan, Wing-tsit, “How Buddhistic is Wang Yang-ming?”, Philosophy East and West, vol.
XII, n° 3, 1962, pp.203-216.

----, “The Ch’eng-Chu School of Early Ming”, en William Theodore de Bary, Self and
Society in Ming Thought, Nueva York, Columbia University Press, 1970, pp.29-51.

----, A Source Book in Chinese Philosophy, Princeton, N. J., Princeton University Press,

1963.

----, “The Hsing-li Ching-I and the Ch’eng-Chu School of the Seventeenth Century”, en Wm.
Th. De Bary, The Unfolding of Neo-Confucianism, Nueva York y Londres, Columbia
University Press, 1975, pp.543-579.

----, “Chu Hsi’s Completion of Neo-Confucianism”, en Francoise Aubin (ed.), Etudes Song,
Sung Studies, In Memoriam Etienne Balazs, Paris y La Haya, 1973, pp.55-90.

320



Chang, Carsun, “Reason and Intuition in Chinese Philosophy”, Philosophy East and West,
vol.4, n°2, 1954, pp.99-112.

Chang, Chia-sen, (Carsun Chang), The Development of Neo-Confucian Thought, New Y ork,
Bookman Associates, 1957.

Chartier, Roger, “Gutenberg Revisited from the East”, Late Imperial China, vol.17, n°1,
1996, pp.1-9.

Chen Lai (ed.) 5K, Youwu zhijing: Wang Yangming zhexue de jingshen (HIcZ5i: T
FHHH35 241 K5 #1) , Renmin chubanshe A [ Hi i ft, 1997.

-, Zhuzi zhexue yanjiu (AT P72#W9T) , Huadong shifan daxue chubanshe £ Z: Jifijis K
7 A, 2000.

----, Song Ming lixue {ARMHH2~) | Hua dong shi fan da xue chu ban shi #& AR K24 H
fiAt:, 2003.

Chen Qun (*K) MR %, Beixi ziyi (JLEFX) , Beijing 43, Zhonghua shuju
chubanshe 3 & Jaj Hi R AL, 1983,

Chen, Ellen Marie, “The Meaning of 7e in the Tao Te Ching: An Examination of the
Concept of Nature in Chinese Taoism”, Philosophy East and West, vol.23, n°4, 1973,
pp. 457-470.

Cheng Chung-ying, “On a Comprehensive Theory of Xing (Naturality) in Song-Ming
Neo-Confucian Philosophy: A Critical and Integrative Development”, Philosophy
East and West, vol.47,n°1, 1997, pp.33-47.

----, “Unity and Creativity in Wang Yang-ming’s Philosophy of Mind”, Philosophy East and
West, vol. XXIII, n° 1, 1973, pp.49-72.

Cheng, Anne, Histoire de la pensée chinoise, Paris, Seuil, Essais, 1997.

Chow Kai-wing, “Printing, Examinations, and Intellectual Change in Late Ming China”, Late
Imperial China, vol.17,n°1, 1996, pp.120-157.

Chuan Xianfan /)l 2%, Song Ming daoxue xinlun {RBHIE=H1) , Beijing 1L 5T,
Shegong kexue wenxian chubanshe 2322 SCHR H R A, 2005,

Confucio, The Analects of Confucius, texto en chino y trad. Ames y Rosemont, Nueva York,
Ballantine Books, 1998.

De Bary, William Theodore (et als), The Unfolding of Neo-Confucianism, Nueva Y ork,
Columbia University Press, 1975.

----, “Individualism and Humanitarianism in Late Ming Thought” en Idem, Self and Society
in Ming Thought, Nueva York y Londres, Columbia University Press, 1970, pp.145-
247.

----, Learning for One's Self: Essays on the Individual in Neo-Confucian Thought, New
York, Columbia University, 1991.

----, Neo-Confucian Orthodoxy and the Learning of the Mind-and-Heart, New York,
Columbia University, 1981.

----, Self and Society in Ming Thought, Studies in Oriental Culture 4, New York, Columbia
University, 1970.

----, The Message of the Mind in Neo-Confucianism, New York, Columbia University Press,
1989.

Demiéville, Paul, “Premiers contacts philosophiques entre la Chine et I’Europe”, Diogene,
vol.LVIII, 1967, pp.81-110.

DeWoskin, Kenneth J., “The Six-Dynasty Chih-Kuai and the Birth of Fiction”, en A. Plaks,

321



Chinese Narrative: Critical and Theoretical Essays, Princeton U. Press, 1977

Elman, B.A., “Philosophy (I-Li) versus Philology (K’ao-Cheng): The Jen-hsin Tao-hsin
Debate”, T’oung Pao LXIX, 4-5, 1983, pp. 175-222.

Elman, Benjamin A., “Imperial Politics and Confucian Societies in Late Imperial China: The
Hanlin and Donglin Academies”, Modern China, vol.15, n°4, 1989, pp.379-418.

----, “Political, Social, and Cultural Reproduction via Civil Service Examinations in Late
Imperial China”, Journal of Asian Studies, vol.50, n°1, 1991, pp.7-28.

----, A Cultural History of Civil Examinations in Late Imperial China, Berkeley, Los
Angeles, Londres, University of California Press, 2000.

----, “The Unravelling of Neo-confucianism: From Philosophy to Philology in Late Imperial
China”, (V512 #) Tsing Hua journal of Chinese Studies, vol. XV n.s., n°1-2,
1983, pp.68-88.

Ershierzi { —+ —7F) , Shanghai [}, Shanghai guji chubanshe [ £& H £, 1986.

Fairbank, John K. (ed.), Chinese Thought and Institutions, Chicago, The University of
Chicago Press, 1959.

Feng Youlan, Zhongguo zhixueshi {"[EF7%#5%) , Shanghai [, Huadong shifan
daxue chubanshe 7 iy K27 Hfickt, 2000 (1931 1a).

Fung, Yu-lan, A History of Chinese Philosophy, trad. Derk Bodde, 2 vol., Princeton, N.J.,
Princeton University, 1953.

Gardner, Daniel K, “Principle and Pedagogy: Chu Hsi and the Four Books”, Harvard
Journal of Asiatic Studies, vol. 44, n°1, 1984, pp.57-81.

----, “Transmitting the Way: Chu Hsi and His Program of Learning”, Harvard Journal of
Asiatic Studies, vol. 49, n°1, 1989, pp.141-172.

----, “Confucian Commentary and Chinese Intellectual History”, Journal of Asian Studies,
vol.57,1n°2, 1998, pp. 397-422.

Gedalecia, David, “Excursion into Substance and Function: The Development of the T'i-
Yung Paradigm in Chu Hsi”, Philosophy East and West, 1974, vol.24, n°4, pp.443-
51.

Gernet, Jacques, “Philosophie chinoise et christianisme”, Actes du Colloque International de
Sinologie de Chantilly, 20-22 de septiembre de 1974, Paris, Les Belles Lettres, 1976.

Girardot, Norman, “The Problem of Creation Mythology in the Study of Chinese Religion”,
History of Religions, vol.15, n°4, 1976, pp. 289-318.

Guy, R. Kent, “The Evidence of the Evidential Research Movement: Ku Yen-wu and the
Ssu-ku ch’uan-shu”, (IG5 R) Tsing Hua Journal of Chinese Studies, vol.XVI
n.s., n°1-2, 1984, pp.97-116.

----, The Emperor’s Four Treasuries.: Scholars and the State in the Late Ch’ien-lung Era,
Cambridge MA. and Londres, Harvard University Press, Harvard East Asian
Monographs 129, 1987.

Haeger, John Winthrop, “The Intellectual Context of Neo-Confucian Syncretism”, The
Journal of Asian Studies, vol.31,n°3, 1972, pp.499-513.

Hansen, Chad, “Freedom and Moral Responsibility in Confucian Ethics”, Philosophy East
and West, vol. XXII, n° 2, 1972, pp.169-186.

Henderson, John B., Scripture, Canon, and Commentary: A Comparison of Confucian and
Western Exegesis, Princeton, NJ, Princeton University Press, 1991.

Ho Ping-ti, “The Ladder of Success in Imperial China: Aspects of Social Mobility”,

Journal of Asian Studies, vol. XX VI, n°2, 1967.

322



Hou Wailu {45, Qiu Hansheng B8 4=, Zhang Qizhi 7K 2.2 (eds.) 3%, Song Ming
lixue shi (CARWIL2ZH1) | 2 vols., Beijing Jt%4{, Renmin chubanshe A [XH Rtk
1997,

Huang Tsung-hsi, The Records of the Ming Scholars: A Selected Translation, ed. y trad. Julia
Ching, Honolulu, University of Hawaii Press, 1987.

Hucker, Charles O., “The Tung-lin Movement of Late Ming Period”, en John K. Fairbank
(ed.), Chinese Thought and Institutions, Chicago, The University of Chicago Press,
1959, pp.132-162.

----, The Traditional Chinese State in Ming Times (1368-1644), Tucson, AZ, The University

of Arizona Press, 1961.

Jami, Catherine y Hubert Delahaye (ed.), L ’Europe en Chine, interactions scientifiques,
religieuses et culturelles aux XVIle et XVIlle siecles, Paris, Collége de France, 1993.

Jami, Catherine, Peter M. Engelfriet, y Gregory Blue (eds.), Statecraft and Intellectual
Renewal in late Ming China. The Cross-Cultural Synthesis of Xu Guangqi (1662-
1633), Leiden-Boston-Ko6ln, 2001, Brill.

Kim, Youngmin, “Rethinking the Self in Relation to the world in the Mid-Ming: The
Responses of Chen Xianzhang, Hu Juren, Wang Yangming, and Zhan Ruoshui to
Cheng-Zhu Learning”, Ming Studies, vol.44, 2001, pp.13-47.

Kim Yung Sik, “Kuei-shen in Terms of Ch’i: Chu Hsi’s Discussion of Kuei-shen”, {5~
) Tsing Hua journal of Chinese Studies, vol. XVII n.s., n°1-2, 1985, pp.149-162.

D.C. Lao, “Note on Ke Wu (ge wu)”, Bulletin of the School of Oriental and African Studies,
vol.30, n°2, Fiftieth Anniversary Volume, 1967, pp.353-357.

Levenson y Schurmann, China an Interpretative History, Berkeley, University of California
Press, 1969.

Liebenthal, Walter, “The Immortality of the Soul in Chinese Thought”, Monumenta
Niponica, V11, 1952, pp.327 sq.

Liu Zongxian (ed.) XI55 2%, Lu Wang xinxue yanjiu (i £.0%H57) , Shandong
renmin chubanshe 11 7= A\ [ H A, 1997.

Liu, James T. C., “How Did a Neo-Confucian School Become the State Orthodoxy?”,
Philosophy East and West, vol. XXIII, n°4, 1973, pp.483-505.

Lu Hsiao-peng, From Historicity to Fictionality, Stanford, Stanford University Press, 1994.

Lundbaek, Knud, “The Image of Neo-Confucianism in Confucius Sinarum philosophus”,
Journal of the History of Ideas, vol.44, n°1, 1983, pp.19-30.

Meskill, John, Academies in Ming China: A Historical Essay, Tucson, AZ, The University of
Arizona Press, 1982.

Mi, Michael C., “The Spread of Aristotle’s Political Theory in China”, Political Theory,
vol.25, n°2, 1997, pp.249-257.

Motte, Frederick W., Intellectual Foundations of China, New York, Alfred A. Knopf, 1971.

Mou Zongsan (ed.) 55— #, Song Ming Ruxue de wenti yu fazhan {42721 0] L
K FE) , Shanghai ¥, Huadong shifan daxue chubanshe £ 7% Jifiju K 2% H il
£k, 2004,

Mungello, David E., “Sinological Torque: The Influence of Cultural Preoccupations on
Seventeenth-Century Missionary Interpretations of Confucius”, Philosophy East and
West, vol.28, n°2, 1978, pp.123-141.

Needham, Joseph, Science and Civilisation in China, vol.3, Cambridge, Cambridge

323



University Press, 1959.

Nivison, David S. y Arthur F Wright, Confucianism in Action, Stanford, Ca., Stanford
University Press, 1959.

-—--, “Moral Decision in Wang Yang-ming: The Problem of Chinese
‘Existentialism’”, Philosophy East and West, vol. XXIII, n® 1-2, 1973, pp.121-137.

Peng Yongjie 327K, Zhu Lu zhibian: Zhu Xi Lu Jiuyuan zhexue bijiao yanjiu { Kt
B RFEBELIHETE LEBE T 5 Renmin chubanshe ARG H AL, 2002.

Peterson, Willard J., “Fang I-chih and the Western Learning”, en Th. Wm. De Bary (ed.),
The Unfolding of Neo-Confucianism, Nueva York, Columbia University Press, 1975
pp-369-4009.

----, “Review of Orthodoxy in Late Imperial China by K.C. Liu”, Harvard Journal of Asiatic
Studies, vol.53, n°1, 1993, pp.249-268.

----, “Western Natural Philosophy Published in Late Ming China”, Proceedings of the
American Philosophical Society, 4, vol.117, 1973, pp.295-322.

Plaks, Andrew, “Towards a Critical Theory of Chinese Narrative”, Chinese Narrative:
Critical and Theoretical Essays, Princeton U. Press, 1977.

Schirokauer, Conrad, “Neo-Confucians under Attack: The Condemnation of Wei-hsueh”, en
John Haeger (ed.), Crisis and Prosperity in Sung China, Tucson, University of
Arizona Press, 1975.

Shang Shu &) |, Beijing 1L 3%, Zhongguo wenshi chubanshe H [E 3 52 Hi ki1, 2003.

Shang Zhicong ¥ M\, Mingmo Qingchu 1582-1687 de gewu qiongli zhixue (W AKIGH]
1582-1687 #8595 # 2 %) , Beijing daxue boshi xuewei lunwen 1t 5{ K21+
AL, 20020

Shen, Vincent, “From Aristotle’s De Anima to Xia Dachang’s Xingshuo”, Journal of
Chinese Philosophy, vol.32, n°4, 2005, pp.575-596.

Shijing (L) , Shisan jing { T =%%) , Beijing 1t 3¢, Guoji wenhua chuban gongsi
B SCAE R A 7, 1995,

Standaert, Nicolas, S.J., “The Transmission of Renaissance Culture in Seventeenth-Century
China”, Renaissance Studies, vol.17,n°3, 2003, pp.367-391.

Sun Shangyang M, Mingmo de Tianzhujian yu Ruxue de wenliu he chongtu (WK1
REHGMHE A RAE ) , Beijing J65T, Wenjin chubanshe STt H hift:,
1991,

Tang, Chun-I, “The Development of the Concept of Moral Mind from Wang Yang-ming to
Wang Chi”, Theodore De Bary, Self and Society in Ming Thought, Nueva York,
Columbia University press, 1970, pp.93-119.

The Book of Odes, trad. Bernhard Karlgren, Stockholm, The Museum of Far Eastern
Antiquities, ed. Goteborg, 1950, n°260.

Thoraval, Joel, “De la philosophie en Chine a la “Chine” dans la philosophie”, Perspectives
Chinoises, Hong Kong.

Tillman, Hoyt Cleveland, “Consciousness of T’ien in Chu Hsi’s Thought”, Harvard Journal
of Asiatic Studies, vol.47,n°1, 1987, pp.31-50.

Tsien, Tsuen-Hsin, “Western Impact on China Through Translation”, The Far Eastern
Quarterly, vol.13, n°3, 1954, pp.305-327.

Tu, Wei-ming, “Li as a Process of Humanization”, Philosophy East and West, vol. XXII,
n°2, 1972.

324



----, “Subjectivity and Ontological Reality; An Interpretation of Wang Yang-ming’s Mode of
Thinking”, Philosophy East and West, vol. XXIII, n°1, 1973, pp.187-205.

----, “The Neo-Confucian Concept of Man”, Philosophy East and West, vol. XXI, n°1, 1971,
pp.79-87.

----, Neo-Confucian Thought in Action, Berkeley and Los Angeles, University of California
Press, 1976.

Twitchett, Denis, Printing and Publishing in Medieval China, Nueva Y ork, Frederic C. Beil,
1983.

Van der Brandt, Joseph, “La bibliothéque du Pé-t’ang: Notes historiques”, Monumenta
Serica, vol.4, 1939-40, pp.616-621.

Verhaeren, Hubert, “Aristote en Chine”, Bulletin Catholique de Pékin, 22, 1935, pp.414-429.

Wang Yangming 5 W], Chuanxi lu  ({%§%) |, Taipei = b, Shijie shuju yinxing 7 &
JRIENAT, 1951,

Wang, Shou-jén (Wang Yangming), Instructions for Practical Living, and Other Neo-
Confucian Writings by Wang Yang-ming, trad. y notas de Wing-tsit Chan, Records of
Civilization, Sources and Studies, 68, New York and London, Columbia University
Press, 1963.

Wardy, Robert, Aristotle in China, Cambridge, Needham Research Institute Studies n°2,
Cambridge University Press, 2000.

Wilson, Thomas A., “Genealogy and History in Neo-Confucian Sectarian Uses of the
Confucian Past”, Modern China, vol.20, n°1, 1994, pp.3-33.

----, Genealogy of the Way: The Construction and Uses of the Confucian Tradition in Late
Imperial China, Stanford, Stanford University Press, 1995.

Wong, Simon M., “A Critique of Huang Tsung-hsi’s Interpretations of the ‘Four Maxims’”,

CEHE2AR) Tsing Hua Journal of Chinese Studies, ns., vol.28, n°4, 1998, pp.487-
504,

Wright, Arthur F., “The Chinese Language and Foreign Ideas”, en William Theodore De
Bary (et als), The Unfolding of Neo-Confucianism, Nueva York, Columbia University
Press, 1975, pp.286-303.

----, The Confucian Persuasion, Stanford, Ca., Stanford University Press, 1960.

Wu Peiyi, “Self Examination and Confession of Sins in Traditional China”, Harvard Journal
of Asiatic Studies, vol.39, n°1, 1979, pp.5-38.

Xu Zongze (comp.) #R555E 9%, Ming Qing jian yesuhuishi yizhu tiyao B (B HP k2 1=
BEE ), bt e )R, 1989,

Yu Ying-shih, “Life and Immortality in the Mind of Han China”, Harvard Journal of Asiatic
Studies, vol.25, 1964-65, pp.80-122.

----, “Some Preliminary Observations on the Rise of Ch’ing Confucian Intellectualism”, (i
220 ) Tsing Hua Journal of Chinese Studies, ns, vol.XI n.s., n°1-2, 1975, pp.105-
146.

Yu, Anthony, “History, Fiction and the Reading of Chinese Narrative”, CLEAR, vol. 10,
1988.

Zhang Dainian, Key Concepts in Chinese Philosophy, trad. Edmund Ryden, Yale University
Press y Foreign Languages Press, New Heaven, Londres y Beijing, 2002 (1a en chino
1989).

Zhu Xi KE, Zhuzi quanshu (ZZQS) (A& 43) , Shanghai guji chubanshe y Anhui

325



jiaoyu chubanshe bty & AR AL, 22 HICE H L, 2002, 27 vols.
Zhuangzi jinzhu jinyi GHT21E45) , Beijing 16140, Zhonghua shuju 713 5, 2001.

326



Glosarios

Espaiiol

Abstraccion
Acompafar
Acto/accion
Afeccion
Afirmacion
Alma racional
Alma sensitiva
Alma vegetativa
Amar

Amor
Analogia
Angeles
Angeles
Anima
Apetecer
Aprehender

Aprehension simple

Aspectos

Asuntos / eventos

Auténomo
Bienaventuranza
Bondad/virtud
Caridad
Categoria
Causa

Causa eficiente
Causa final
Causa formal
Causa material
Cinco sentidos
Clase
Cogitativa
Compasion
Compasion
Composicion
Comprension

Chino
Lingyan lishao

R
I

17
1

i &

<l

o

N

T O S

of D¢ =
s

327

Transliteracion al pinyin

Tuiji

Xie
Xing
Qing
Ran
Linghun
Juehun
Shenghun
Ai

Ren

Bili
Tianshen
Anre
Yanima
Shi

Qu
Zhitong
Rong
Shi
Zixing
Xing
Shan
Cunxiang
Shu
Suoyiran
Zuozhe
Weizhe
Mozhe
Zhizhe
Wusi
Deng
Sisi

Xi

Qin
Hetong
Tongda



Conciente
Conmiseracion
Conservar

Consolar

Contrario

Control de si

Cosa / ente

Cosas sensitivas
Crear/transformar
Cuerpo fisico

Cuerpo material en oposicion
con el alma

Culpa

Deducir

Delectacion

Deseo natural

Desco racional

Deseo sensitivo

Dios

Dios

Dios

Discriminar

Divino

Duro

El Hijo

El Padre
Entendimiento/intelecto
Error

Esencia

Especial

Esperanza

Espiritu Santo

Estimar

Eternamente
Eternidad

Experiencia

Facultad / potencia
Facultad concupiscible
Facultad de apetito
Facultad de crecimiento
Facultad de generacion
Facultad de nutricion

1]

TEEE

=kl
W

)
90
e}

i

1t
ik
[
a1k
K
KE
bt
253
i

il

g
it
i

Fisk

i
]

Wl h 2 =%

e
(i
e

<
M
M

328

Ziming
Min

Zang

Wei
Gang
Zizhi

Wu
Juewu
Zaocheng
Roushen

Qugqiao

Zui

Jianci

Xinyue

Xingyu

Lingyu

Siyu

Tianzhu
Tianshang
Dousi

Fenbie

Shen

Gang

Feilue

Badele

Mingwu

Bing

Suoran

Zhuan

Wang
Sibiliduosanduo
Mu

Chang
Wugiong jinshi
Jingli

Neng

Yuneng
Shineng
Zhangda zhi neng
Zhuansheng zhi neng
Yuyang



Facultad irascible
Facultad locomotriz
Facultad sensitiva
Favor divino

Fe

Fe

Filosofia

Fin

Fin del mundo
Forma

Forma substancial
General
Gobernador

Idea / Intencion
Imagen
Inconmensurable
Infalible (Gracia)
Inmaterial
Inmutabilidad

Instrumental/experimental

Instrumento
Intemporal

Investigacion de las cosas

Invisible
Jurisdiccion
Justificacion
Libre albedrio

Lo burdo

Lo sutil

Mandato

Martir

Mas alla

Materia

Materia formal
Materia individual
Material
Memoria
Memoria racional
Mérito
Microcosmos
Misericordia

B & R
> o) oo
& OF OF

. He

EEE

518

15
¢S
4R

WY

il
C

#
ST
A
2

I
AT
1
o

s
AT

N

329

Nuneng
Dongneng
Jueneng
Shengchong
Xinde

Xin
Feilusufeiya
Zhong
Shijin

Mo
Tizhimo
Zong
Zhuzai

Yi

Xiang
Wushu

J

Wuxing
Ding
Yong

Qi

Wugiong zhi shi

Gewu
Bukejian
Quan

Yi

Zizhuan

Cu

Wei

Ming
Ma’erdi’er
Wugiongshi
Zhi
Xingzhi
Sizhi
Youxing
Jihan
Lingjihan
Gong
Xiaotianxia
En



Movimiento
Necesidad
Negacion
Objeto/orientacion
Obligado

Ojo espiritual

Ojo material
Omnipresencia
Operacion

Orden

Original

Otorgar

Otorgar

Padecer

Patrén

Perfeccion
Perfeccion/disposicion
Perseverar en su ser
Plenitud

Principio

Principio
Providencia divina
Providencia especial
Providencia general
Raciocinio

Razon

Realidad
Receptaculo
Rechazar

Recibir
Recompensa
Reflexion
Reminiscencia
Sabio

Sagrado, divino
Salvar

Santo

Santo

Sentido comun
Sentido de memoria
Sentidos

330

Dong

Bi

Buran
Suoxiang
Shougqiang
Shenmu
Xingmu
Wubuzai
Zhi

Ci

Ben

Fu

Shi

Shou
Guimo
Beizu
Bei
Xiangzhili
Zu

Duan
Genben
Zhuyou
Teyou
Gongyou
Tuitong
Li

Shi

Zhu

Qi

Shou
Bao
Fanzhao
Yiji
Xianren
Shensheng
Jiu
Shengren
Shenren
Gongsi
Sijihan

Si



Sentidos externos
Sentidos internos

Separado / independiente

Sinceridad
Sobrenatural
Suave
Subsistente
Substancia
Temporal/pasado
Trascendente
Trinidad
Universalidad

Verdadera delectacion

Virtual
Virtud/bondad
Visible
Voluntad
Voluntad

Aristoteles

Biblia

Ciro

Soliloquios
Mitridato

Persia

Plutarco

Ponto

Salomoén

San Agustin

San Bernardo
Sambiasi Francesco
Tomas de Aquino

=%

iy P EZ
gk
ERSIEES
KA IE
vy
PN S
fz
T I
o E T
SR
EZL R

Waijue
Neijue

Li

Ren
Feiheng
Rou

Zili

Ti

Shi
haoyue
Sanwei
Gonggong
Zhenfu
Weideshi
Shan
Kejian
Zhili
Ayllu

Yalisiduo
Shengjing
Jilu

Ziwei wenda
Midelida
Boershiya
Puda’erge
Banduo
Saluoman
Yawusiding
Bai’erna
Bifangji
Duomasi



Cronologia de las dinastias chinas y de los filosofos

Dinastia

Dinastia Shang
Dinastia Zhou

Periodo de Primavera
y Otofio

Periodo de los
Reinos Combatientes

Dinastia Qin
Dinastia Han

Han Occidentales

Han Orientales

Seis Dinastias
Dinastia Sui
Dinastia Tang

Periodo de los Diez

Fechas

s.XVII - s.XI

1027-221

722-481

403-221

221-200

206 — 220

206 -8 a.C.

25 a.d. -220

220-589

581-618

618-907

907-960

Filésofos

Confucio (fL¥ 551-479)

Zi Chan (T £, 7-522)

Mo zi (51, 500?-425?)
Mencio (¥, 371- c. 289)
Zhuangzi (it T, ¢.370-¢.300)
Hui Shi (i, ¢.385-¢.305)
Yang Zhu (#£, c. 350)

Xunzi (K ¥, 350-230)

Dong Zhongshu (FEff4F, 17972-
1042

Wang Chong (72, 27-100?)

Zheng Xuan (2%, 127-200)

Han Yu (%73, 768-824)

332

Corriente
filosofica

Confucianismo

Moismo
Confucianismo
Daoismo
Loégica
Individualismo

Confucianismo

Confucianismo

Confucianismo

Confucianismo



reinos y las Cinco

Dinastias

Dinastia Song del 960-1125
Norte

Dinastia Song del 1126-1279
Sur

Dinastia Yuan 1280-1368
Dinastia Ming 1368-1644
Dinastia Qing 1662-1911

Zhou Dunyi (i 2l ,
1073)

1017-

Zhang Zai (Jk#, 1020-1077)
Cheng Hao (F£5H, 1032-1085)
Cheng Yi (F£EH, 1033-1107)

Shao Yong (HB%E, 1011-1077)

Zhu Xi (K2, 1130-1200)

Wang Yangming (+F% 1, 1472-
1529)

Wang Gen (£ R, 1483-1541)
Wang Zhi (1#, 1498-1583)
Li Zhi (%%, 1527-1602)

Jiao Hong (£E3, 1541-1620)

Yang Fusuo (45 18 Ar, 1547-
1599)

Zhou Rudeng (i &, 1547-
1629)

Gu Yanwu (B2 1, 1613-1682)

333

Daoxue

Daoxue
Daoxue
Daoxue

Daoxue
Numerologia

Lixue

Xinxue

Escuela Taizhou

Escuela Taizhou

Hanxue



TRADUCCION DEL LINGYAN LISHAO



Nota sobre la traduccion

La paginacion del texto chino original se encuentra entre [corchetes] precediendo la traduccion al
espaiol.

El texto chino se compone del texto principal —un caracter por columna-- y de las notas de los
autores —dos caracteres por columnas--. Esta division se refleja en la traduccion al espanol, las
notas siendo marcadas entre [corchetes].

El espacio vacio que se encuentra frente a algunos caracteres es equivalente a la mayuscula de los
idomas occidentales.

El chino clésico carece de puntuacion. El simbolo “ . ” corresponde a una pausa en la lectura.
Cuando se debid agregar palabras para darle mas claridad al texto, estas palabras se encuentran
entre {llaves}.

337



il

[1] Humilde discusion sobre cuestiones del alma

338



i1 A 15 . (=1 i 2 2 ] o
% o Z Vi W, Je El
Y e Ko Jeé i =) % 5 by
= (=1 A 75 1, Ho e DI A
i i R Z H 2= . ] 5
Z i {63 B 1 v 5 #

e 5% pES i g A 53 3

T Ho H #i R 5] i, 2z

i 2L ] A Cho an T =

LA K ) (i i A &l 7

i PN £ A 1, Fifi X #

= k= n 5 & =, bk

I 7K K Je 5k [ % i

% 7K i 15 & i H e[S

W (i 1t Z [l o e [}

H 1 o At Jé A ] W E

Fy Z L [} 75 A 2 #OE

12 =+, nJ Je Z i 2o B 3

[2] El estudio del 4nima'[este vocablo traduce la palabra “linghun” (alma) asi como la palabra “lingxing”
(naturaleza del alma)], en la filosofia [esta palabra corresponde al estudio de la investigacion de las cosas y el
examen de los principio],” es lo mas beneficioso y lo mas venerado.’ Antafio, habia la Gran
Enseianza.” Las ensefianzas se colocaban a la entrada de los estudios para darselas a conocer a si
mismo, es decir conocerse a si mismo. Esos contemporaneos estudiaban la variedad del origen
ancestral. Era la tarea principal de todos los hombres, la de conocerse a si mismo. (En qué
consistia? Primero se trataba de conocer la dignidad de su propia anima, la naturaleza de su
propia anima. Si los hombres, a menudo piensan en las facultades del anima, en la belleza del
anima, necesariamente entienden con claridad los fendémenos mundanales. Como el agua fluye,
las flores se marchitan, entonces es dificil que se pueda amar por largo tiempo: solamente es
adecuado cultivar la mente con esfuerzo. Para buscar las cosas que existen eternamente, el
hombre de bien investiga las cosas y examina los principios. Lo que manifiesta el soberano bien,
consiste precisamente en eso,

' El vocablo “yanima” se traducira “4nima” para distinguirlo de las tres almas (hun) ya que en la pagina 9, el autor
menciona que “yanima’ so6lo es “ling hun” es decir el alma racional.

? Aqui Sambiasi define la filosofia como gewu giongli.

3 Aristoteles, De anima, 1, 1, 402a 1-5: “Partiendo del supuesto que el saber es una de las cosas mas valiosas y dignas
de estima y que ciertos saberes son superiores a otros bien por su rigor bien por ocuparse de objetos mejores y mas
admirables, por uno y otro motivo deberiamos con justicia colocar entre las primeras la investigacion en torno al
alma”.

* Aqui se hace explicitamente referencia al Daxue, uno de los Cuatro Libros, a saber un texto candnico confuciano.

339



e >3 e il T i il It 1
£ 2o 2z Z < Z Je G 1
fik i % . . fik # Je 7%
E i . I fiE fE < 7 ER
W AL A G| (il & 2o Z ifi
i Hi o 21 () il fiE e 2,
z (il 3 e Zo W Ji &) -
i o & i H ifi S K It K
i i o =i A HJ £ i e
A 1 . 1E Zz A e A M
# z = F. %o ’é!% [ %% %
o % fiE A - B Z 75 N
Jé . Z o) ] fi Wiz o ifi fii
7 o % & ki z A % Gild
z Gl . x* i i i - &
2o W A * s . il z s
ifi % % Ko X JL o o '
A Hl. il Bk i} ] Je & ]

[3] valorar la administracion de la casa, el gobierno del estado y la paz en el mundo.” Todos los
hombres que dirigen deben practicar el estudio del anima, tomar este principio por el arte central
de la administracion y del gobierno. Esto precisamente es el estudio del anima. Los principios
residen en este lugar mas alto y mas venerable. Mediante el adiestramiento de las pasiones del
anima [esto se explicard en el capitulo], estas pueden ser controladas para hacer que se sigan los
principios. Lo anterior se debe a que todos los movimientos de las afecciones se pueden regular.
El método de los gobernantes siempre consiste en adiestrar, dirigir y controlar.

(Por qué es asi? El hombre de bien estd encima de los demas por su amabilidad, su virtud,
su flexibilidad, su bondad y su fineza. La forma de su voluntad se expresa mediante su poder, su
severidad, su imperio, su fuerza, su rectitud. La forma de sus pasiones se expresa mediante su
método, su moderacidn, el control de si, el orden, con los cuales acaba con el desorden que esta a
punto de brotar. Es la forma de controlar todas las afecciones. Aristoteles dijo que lo que desea el
doctor es curar la enfermedad del cuerpo material.® El deber mas eminente es practicar el estudio
del anima. Lo que quieren los gobernantes

5 Véase, Daxug.
6 Aristoteles, Etica a Nicomaco, 1096 b33 — 1097 al3: lo que contempla el medico no es el bien en general sino la
salud de tal individuo.

340



i ) i fid & 5 [t (73 #H
kX | H# F W 4 i Je i 7
AN O T [ ES i . PN &
R #oo R ] i ZS i &
LT R # |15 H Bt o L Z Z
o | k| A i 1 Z i I i o
oz I LS o Eid o i# 1 3
. M who# 153 B * IR N gl A
i A M bl A 4f gt i g3l H
o X ] K 7 "y HJ Tk . .
R RS o /N i i H ' b
-+ Jo# | W [t K # #H L £l
AN e 7 z 4 It
b | A fH] 5 i N fis H 5o
M. | m R i ES & ik 5 %
% B ® Y Hh Zz ¥ Zz I Fo I
b O o H Zz P o # E
B A I o U %4 e it Zo

[4] es curar la enfermedad de la mente, por eso también deben practicar [el estudio del alma]. Hay un
peligro, un escalén que se debe subir. Cuando se desea hablar acerca de los asuntos divinos, se
debe saber esto, tener un conocimiento aun mayor. Es precisamente por el hecho de seguir el
anima que se puede entender la forma y sentir de los seres espirituales que no tienen materia. Por
lo tanto, el 4nima regresa a pensar el origen de su propia naturaleza y, debido a que su naturaleza
original es todo bien, puede plenamente acercarse a la naturaleza de Dios y remontarse hasta la
fuente de todos los bienes. Por lo tanto, antafio, no habia libros que no glorificaran el anima
manifestando su misterio: asi decir por ejemplo que el d&nima es temporal y eternal. Entre estos

dos tiempos esta el plano terrestre [Lo temporal tiene comienzo y fin. Lo eternal no tiene ni comienzo ni fin.
Todas las cosas terrenales tienen comienzo y fin. Dios no tiene ni comienzo ni fin. El d&nima tiene comienzo pero no
tiene fin efectivo. Entre Dios y las diez mil cosas si se abarcan las doce facultades, seis pertenecen al mas alla, seis
pertenecen al mundo terrestre y la paz terrenal se encuentra entre los dos.

341



G Z & A i # s s 7 F
Je (iR fif G b S [ [
Bl - A H 78 ik R % [id5 Sl
il afl = o Hro 1k K Z Z Z
I [l Ao it Gl i, ooH i i
ES e A [l Je #a v | E|
uf 5 S Jé b2 i Z R n Gl
Zz z Bl 5 Ho W P A Fl e
1% At il o 2 PN iz (] b
A = Je fif A i o il Je %
S i 5 A it 3 & 15 7
S CHl I "J o — . % U7
2 Jé s o % i it i1 5 Z
A 6 — Ao [l o i PE.
i z i i BE Je = z i
o o i tr . tor S| b
I i Jé bE Ho B2 I U U7
s it b o % — El % b Z

[5] Es una delimitacién que divide lo divino de lo terrenal]. Por ejemplo, decir que la naturaleza del anima
tiene forma o que la naturaleza del 4nima no tiene forma, y concluir de las dos naturalezas, es
como decir que el &nima es el arreglo del universo [Lo que llamamos “arriba” entonces se refiere a lo que
es simbolo de Dios, a los seres celestiales. Lo que llamamos “abajo” se refiere a las diez mil cosas]. Asi es. Por
eso, Agustin dijo que la filosofia finalmente tiene dos principios, uno es hablar del 4&nima, otro es
hablar de Dios. El anima hace que los hombres se conocen a si mismos, y en cuanto a lo que es
hablar de Dios, los hombres conocen su origen. En cuanto al 4nima, ésta hace que los hombres
puedan recibir su gracia; en cuanto a Dios, El hace que los hombres puedan gozar su gracia. El
presente tratado habla del 4nima en cuatro capitulos. En primer lugar, se trata de la substancia del
anima, en segundo lugar, se trata de las facultades del 4anima, luego, de la dignidad del dnima vy,
por ultimo, el objeto de las afectos del soberano bien. Finalmente, hace que los hombres se
conozcan a si mismos

342



PN i
% H 75
i i o
=i Ko A
t A ke
H ¥ H
ZS B A
i} H o
% it Ji
2 Zz Zz
e H A
Ji A o
4 ES
il i
Ho H
)

[6] y conozcan a Dios, mediante el cual gozan de su gracia. En este trabajo, apenas hemos
empezado a abordar el tema y hay que esperar a que después se dé con mas detalles.

En la era Tianqi, el séptimo mes Jiazi, este solemne libro fue escrito por el escolastico
occidental Bi Fangji.

343



1] Ei B ik =
Z * e A E A i
o =1 =) 2] f [ 5 = AJ
H i % 4 Ao Je iy [i] %
ERY 1 % Fl, 5% b2 s
% H . A i 2z % H:

4y L 1] % Al i) Dir Vil

bl 2z Ty % 5, 15 i

& W 5y Ao &

% H Ei fiE b £t [l

. & % o gl [l B £

il % if sk Z Je

wur 1 ES % 5 15

A # . It . 2z 1&

) A IS M £ i

a R A A A b o}

Z E H Y A1 1, %

[7] Humilde discusion sobre cuestiones del alma. Primera parte.
Occidente — Sambiasi — Transmision oral

Wusong — Xu Guangqi — Comunicacion escrita

Momento importante de la Iglesia del Restablecimiento de la Prudencia

Tratado de la substancia del anima

Lo penoso con nosotros los mortales, jalas!, es que seamos confundidos por el cuerpo. Olvidamos
pensar en la suprema excelencia del d&nima. San Bernardo dijo que son muchisimos los seres,
pueden conocer numerosos asuntos y, sin embargo, no se conocen a si mismos. Buscan muchas
cosas y solo se olvidan a si mismos. Buscan el bien en las cosas externas y nunca regresan a
pensar que en su propio corazon es donde reside el bien.” En el corazén de todos los hombres es

donde se encuentra la imagen material del soberano bien. [El soberano bien es Dios. ;Cémo es posible
que solamente de los hombres se pueda decir que son

" Bernardo de Claraval, Sobre la consideracion, L1L, 111 6, en Obras de San Bernardo, BAC, vol.2.

344



i R

#H % A Je M fod F oz .

#H NS fie 15, z 4 Sl H fE A K
R iy Yo P A it [ ! Z ¥
75 ® s H '3 i Jeé £ 2. EE
[if] Z HH A 2 i B2+ i fe Je b
E T o Z i - Z z o
HoH iy PN i e H W % z. Gl
#H ® * & E K (g [/ wOw
A Z i% VN i, ® - fi z
Z 5 o H [ E EH D e W
=2 i s 1 = 1 7N Ah ] fE
iTo &y 7 EaN Z Z Al R 2z .
nf & Fi & bin — ) it A
= s ) fif ) # - ¥ ofiE
H o i} 2z 5 15 % z. W
g i o *. i fe

St Jac ja = N x g R

[8] imagen de Dios y que las otras cosas no lo son. Las cosas sin alma racional no pueden conocer a Dios. El anima
de los hombres puede conocerlo, dirigirse hacia El, puede mirarlo, puede amarlo, puede lograrlo, gozarlo. Es decir
que hay una imagen del soberano bien]. {Por qué se deberia buscar externamente en las cosas? Para
desear entender de manera exhaustiva la excelencia del anima sélo se necesitan dos cosas. La
primera es conformarse a la palabra de las Sagradas Escrituras. La segunda es conformarse a la
luz de la fe [La fe es creer en la virtud de Dios]. Ahora bien, hablaremos en general de acuerdo con la
Biblia y con Ia fe.

El 4nima es una substancia® subsistente. Es algo originalmente independiente. Pertenece a
la clase de lo espiritual. Es inmortal y creada por Dios. Llega a la existencia de manera ex—nihilo.
Es lo que se transforma para otorgarnos espacio y tiempo. Es nuestra forma substancial. Es, al
ultimo, dependiente de la Gracia [Este vocablo traduce el favor divino], dependiente del buen
comportamiento de los hombres para que puedan gozar de la verdadera delectacion [En lo anterior

8 Aristoteles, De anima, 11, 1, 412a 5-10: “Solemos decir que uno de los géneros de los entes es la entidad (ousia =
substancia) y que ésta puede ser entendida, en primer lugar, como materia —aquello que por si no es algo
determinado--, en segundo lugar, como estructura y forma en virtud de la cual puede decirse ya de la materia que es
algo determinado y, en tercer lugar, como el compuesto de una y otra”.

345



for
ol 5 Je INPNEE A e B
.4 A Al i BB | w ok | g B
AP 2 z feof | mo# | W 3 >
fle W | & E, ” U Y .
WOk | 2 i oz A R .
L . . Hom | & W | B A
S ﬁu § o | mop | — i
A JL A W\ oR | R Wy
z ofe WK | . W |zow | .
woA AW 2 oMW |® % | H oM | &
e IS S ik T T VO
Aok | Hom |2 i " YVoa e ow |5
eou e H | e iva giowm |k ® |y
A s B 5. Z BOA & % |2
N2 . a7, 1k il il . #H weoo>. i
Mmoo i ¥ wom |k oW | .
wom | A kA e i Rk | A |

[9] se enumeran los principios, después el texto los explica en detalle].

i , . . . ()9 , .

(Por qué se dice que es una substancia subsistente?” Todos los fildsofos, cuando quieren
fijar como se llama una cosa deben hacerlo mediante la definicion de lo general y de lo
especifico.'® Ninguno de los dos aspectos puede faltar. [La definicion general es lo que se comparte por
todo. Por ejemplo el hombre es un ente viviente. Las hierbas, los arboles y los animales también son entes vivientes.
La vida es lo que hace que los hombres y las cosas son iguales. La definicion especifica reside, por ejemplo, en el
hecho de que el hombre tiene un alma racional. Puede deducir los principios. Las hierbas, los arboles y los animales
no tienen alma racional. Lo anterior hace que el hombre sea unico. Por lo tanto, lo que indica que el hombre, como
las cosas, sea un ser viviente, es su definicion general. Lo que indica que el hombre pueda deducir los principios es
su definicién especifica].'' La substancia subsistente es la definicion general del anima. La substancia
subsistente no se limita al anima pero el &nima es una de las sustancias subsistentes. Asimismo,
hablar en general de los seres vivientes no se limita al hombre sino que el hombre es uno de los
seres vivientes. [Hablando en términos filosoficos, por un lado, hay subsistencia y, por otro lado, hay dependencia.
Los seres subsistentes subsisten por si solos y son condicion de dependencia de otros seres. Los seres dependientes
no pueden ser subsistentes y derriban su existencia de las sustancias subsistentes. Las cosas que no dependen de seres

subsistentes, no pueden por si solos ser una cosa].

’ Tomas de Aquino, Suma Teologica, 1, q.75 a.2, sed contra: “Luego, la naturaleza de la mente humana no solamente
es incorpoérea, sino también substancia, es decir, realidad subsistente”.

10 Aristoteles, Metafisica, Z 12, 1038 a5; Ibid., A, 28, 1024 b4-6.

" Tomas de Aquino, Suma Teolégica, 1 q.75 a.3, ad 1.

346



fi
=M = ol 7E. 1, S Fr 1O e FiE|
il Je  # A #H 3 z2 B &, OH /N
Z B2 S| H £ A [ H
$H, A A g5 1E. il % B R AR bias
= PSR & Bl iii} A & Z #o
i I H A Ho E T El
o . 2 | | 1 e fo# | A
D) A HE Z Z A = H owE 12
) AN #h 14 o i) i B *o
i € A |mom | % e ot |
b JINEEE B o# | R # &1 R il
A P Z W 1 | B2 VS
B [/ N oA [ No H A "+
bt 5 B MR bS] E[8 il z /)
Z ¥ N H PN H 1] ;. T
*H. H oA & H 7 Ve EEE i)%
1 T 2z m z g . H. o .

[10] ¢Por qué se dice que es algo originalmente independiente? La idea de “algo originalmente

. . . . e , . . .. 13
independiente” sirve para discriminar {el dnima} de las almas vegetativa y sensitiva. ~ [Hay tres
almas. El alma vegetativa, el alma sensitiva y el alma racional. Los vegetales tienen el alma vegetativa pero no las
almas sensitiva y racional. Los animales tienen las almas vegetativas y sensitivas pero no el alma racional. El hombre

posee las tres almas]. Las almas vegetativa y sensitiva se originan en la materia y en esta surgen.
Ambas dependen de la substancia para su existencia. El lugar al cual se conforman tiene un fin:
por lo tanto, las almas vegetativa y sensitiva ambas tienen un fin. El alma racional reside en los
hombres. No surge en la materia. No depende de la substancia para su existencia. Aunque muera

el hombre, no se destruye. Por lo tanto, es el alma original. [La independencia original y la substancia
subsistente tienen un significado diferente. Por ejemplo, el hombre es una substancia subsistente. El caballo también
es una substancia subsistente. Sin embargo, en cuanto a la forma substancial del caballo, si existe el caballo también
existe la forma, si no existe el caballo entonces no existe la forma substancial del caballo. (En este caso) no se debe
hablar de independencia original. En cuanto al &nima del hombre, si el hombre existe, también existe su anima pero
si el hombre no existe, todavia existe su &nima. Esto es hablar de la independencia original].

Anteriormente, hemos hablado de la categoria de lo espiritual. Hablar de la categoria de lo
espiritual sirve para diferenciar (el &nima) de las demas cosas que no son espirituales como por

ejemplo,

LR I3

"2 B es un término budista que significa “independiente”, “espiritu libre de delusion”.

3 Tomas de Aquino, Suma teologica, 1 q.75 a.3, resp.: “La potencia, en cuanto tal, se ordena al acto. La naturaleza,
pues, debe estar determinada por el acto al cual se ordena; y, por consiguiente, es necesario que la diversidad de
naturaleza en las potencias se establezca en razon de la diversidad de los actos, la que a su vez se establece en razon
de la diversidad de los objetos”.

347



i
i} s o S & s o t, 7t
* i IR W 1, Bl A o
b4 % s 1 X i} fit 2
158 # IR Z LA i 74 %,
SR 4 B, B 1E W A X
i F A ) xK 1, bill LA
ESV/ N ik 14 £ A N A 1
(S il Z [ H LA by iy
W% ] 1% Je = i /) E
PIR 5 A 35 B A Z g
OB 1% fi e 74 B " o
HL A Ao Yk — 2l | i |
Ay 114 7% E[E 4 5l i i
E - H i =, it & ., #
g " "+ H e W A vl
S B, i It o bl fE g
% g AN o o i Ei &

[11] las almas vegetativa y sensitiva. Luego, sirve para corregir los diversos discursos absurdos,
como el de decir que las almas pertenecen a la clase de lo material. '

¢Por qué se dice que el anima es inmortal?"® Sirve para discriminar {el 4nima} de las
almas vegetativa y sensitiva de los demds entes que no pueden ser subsistentes y cuya substancia
es conjuntamente aniquilada. Asimismo sirve para corregir la afirmacioén absurda segln la cual
con la muerte humana todas las almas son destruidas.'® Sirve, de igual manera, para corregir el
discurso erroneo segun el cual, cuando muere un hombre, de sus tres almas, solamente su alma
vegetativa y su alma sensitiva son destruidas y que solo subsiste el alma intelectiva.'” El 4nima es
una no las tres: es el alma racional. Ademads, el alma vegetativa y el alma sensitiva, después de la
muerte del hombre, ya no tienen uso en razén de que no hay cuerpo. Otra vez, vuelven a vivir y el
alma racional vuelve a unirse al cuerpo. De nuevo se pueden usar las almas vegetativa y sensitiva

como antes de la muerte. [Por ejemplo, las hierbas y los arboles decaen, las ramas, las hojas, las flores y los
frutos se concentran en la raiz y cuando llega la primavera, la fuerza de la raiz se renueva. Las ramas, las hojas, las
flores y los frutos

' El gi $es en la filosofia de Zhu Xi, tiene tres sentidos diferentes. En primer lugar, el ¢i es equivalente a la materia
en general. En secundo lugar, es la materia en la medida que existe en una forma gaseosa en el estado de caos que
precede la formacion del presente universo. En tercer lugar, es la parte mas ligera de la materia, la que conforma la
parte celestial del universo. Por lo tanto, se puede traducir el carcter gi por la idea de principio de individuacion y
sustrato de la realidad: no hay realidad sin gi.

15 Tomas de Aquino, Suma Teolégica, 1, q.75 a.6, resp.: “Lo que por si mismo tiene el ser no puede ser producido ni
destruido sino en razon de su propia naturaleza. [... y como] es imposible que una forma se separe de si misma,
también lo es que la forma subsistente deje de existir”.

'® Tomas de Aquino, Suma Teolégica, 1 q.77 a.8, resp; Santo Tomas atribuye esta doctrina errénea a Alcherus de
Claravallensis, (segunda mitad del siglo XII). Su obra, el De spiritus et anima, fue por mucho tiempo atribuida a San
Agustin.

"7 Esa doctrina es la de Averroes quien afirma que el alma intelectiva es separada del cuerpo. Tomas de Aquino,
Suma Teologica, 1, q.77 a.8, resp.: “Seglin ya hemos dicho, el alma es el tnico principio de todas sus potencias. Pero
hay potencias, como el entendimiento y la voluntad, cuyo sujeto es el alma sola, y éstas necesariamente han de
permanecer en el alma después de destruido el cuerpo. Otras, en cambio, tienen como sujeto al compuesto, y son
todas las potencias de la parte sensitiva y vegetativa”.

348



) ] ]
¥ Al Z i i EN i LS
7% i - i Py Hi. IS H *
it J& 7y T G "J EH
% i . 7 Je i it PN
G # I8 i} 5 A i ES
# z 4k f. i HJ 3 it
o e fib A b e . Jfo
J5t i el i it - it A
Jii K PN Ik % ] i i
FN z B A i A Ik
F. I o o PN i W o PN
bl A o E &1 i& A
N " {3 ES EN Ik J& %5
A Ik 0] (i x i FS Jir
[Fl o it R el I Br e it
17 57 It 7y b i& i
il Z ik Rid o Ji ik

[12] naturalmente reaparecen'®].

¢Por qué se dice que fue creada por Dios?'" Sirve para aclarar que {el &nima} no ha sido
creada por los angeles™. Dios cre6 las diez mil cosas, el ser humano y los angeles, creo el cielo y
la tierra, lo visible y lo invisible. De todas las cosas, ninguna ha sido creada por otra cosa. ;Por
qué solo el anima deberia ser creada por otro ser y no por Dios?

(Por qué se dice que llega a la existencia de manera ex—nihilo? Ayuda aclarar que no es
una parte separada de la substancia completa de Dios ni tampoco que hay otra gran alma
racional®' que a su vez se subdivide y genera el 4nima.

(Por qué se dice que cuando se completa nos otorga el espacio y el tiempo? Esto sirve
para aclarar que no, es al inicio antes de la creacion, que se debe primero crear algunas almas
racionales cuyo principio reside, de igual manera, en Dios asi como en los angeles.

'8 La idea de la razon seminal que nace con los estoicos. Esta idea postula que todo ser procede de una semilla que
contiene en si los brotes particulares o “razones seminales” de cada una de sus partes. En un registro biologico
hallamos la descripcion de la generacion en términos de “circularis propietas” de la semilla ya que la semilla se
vuelve planta y la planta de nuevo vuelve a ser semilla. Ahora bien, esta idea del crecimiento de la planta a partir de
una unidad para luego decaer y volver a la unidad esta presente en casi todas las escuelas de pensamiento chino. El
mismo caracter que significa el crecimiento y la vida (sheng, %) representa un brote saliendo de la tierra. En el
pensamiento chino, en vez de la semilla lo que representa el origen es la raiz (gen, 1) .

' Tomas de Aquino, Suma Teolégica, 1, q.75 a.6, ad 2.

% Esa es la doctrina de los seleucianos (San Agustin, Las herejias, n.59) y de Avicena (Avicena, Metafisica, tr.9,
cap.4).

2l Se trata de la nocién de alma del mundo. La nocién de alma del mundo estd criticada por Aristoteles en el De
Caelo (11, 1, 284 a 27-35) porque esta nocion implica la trascendencia de tal alma, que seria causa extrinseca del
universo. La idea de “alma mundi”se remonta a las filosofias de Platon (s.V a.C.) (Platon, Timeo, 34b-35b) y de los
estoicos (s.III a.C.).

349



Zz " % & S ] H 3 H ¥ s
Fh. B By 4 ESI L H [ & . ki
A2 %R & N w & Ji e Al X 153
Bk %. T KK 4 b i K . Ak B
R fi] 4k, DS K= %, 12 Al 7] 5|
5. T #. K. K. JEI fi 1 5 G .
H gk x H H Jiny =) 2z X
7 (S m ot 153 =, o Ao (8
T A % 5 & — % en H it #w
2 E WO, 1% it it 5% iy
Koy R & M. 25 iowE = o o T
oK Hro A A i %% . o o 153
HOA Q2 "o . 1% | @ i} Jf %
2. R i = F. LI %o iy & 1k
E v IEIS 4 | Koo [0 b % B
T 1% K o % Hil el — 1%
i i %W Mmoo Vi jiny B , iy

[13] o en otro recepticulo y que, en seguida, reciben su uso.”> Tampoco es que cuando estd a
punto de instilarse el tiempo, sea toda formada y después se le instila. Tampoco es que sea
exterior al cuerpo, que se cree el alma racional y simultdneamente se unan para formar una
unidad, es decir cuando se cree el cuerpo, el cuerpo ya esté completo y cuando se creé el alma
racional, esté toda nueva. Esto no es asi. En el momento en que se forma es precisamente cuando
se le otorga. Cuando se le otorga es justo cuando se forma. Formar y otorgar s6lo poseen un antes

y un después originales, no poseen un antes y un después temporales.” [Hay un antes y un después
temporales, como por ejemplo, cuando primero se crea la herramienta y luego se usa, o como el agua que primero
estd en el manantial y luego fluye. Pensemos en la luz del sol cuyos rayos, de igual manera, ya sea en lo alto o en lo
bajo, todo lo ilumina. En especial, desde el metal y el agua, la luna y el cielo se extiende a la tierra. No se debe decir
que proviene de la tierra y se extiende a la luna y al agua, al metal y al cielo. Por eso, se afirma que existen un antes
y un después originales. Sin embargo, no es decir que la luz del sol, en un cierto momento, primero alcanza el metal
y el agua, la luna y el cielo y después alcanza la tierra.”* La razon es que no se trata de un antes y un después
temporales sino de lo que ocurre con la clase de padre e hijo. Son causa reciproca de la existencia. En este caso,
existe un antes y un después originales pero no existe un antes y un después temporales. ;Por qué es asi? Cuando no
hay hijo no se puede hablar de padre pero si existe el hijo se puede hablar de padre. Por lo tanto, cuando se habla de
padre e hijo existen juntos al mismo tiempo].

> La doctrina que invalida aqui Sambiasi fue expuesta por Origenes (Origenes, Peri Archon, L1, cap.7) y San
Agustin (San Agustin, De genesi ad litter., cap.24-28).

2 Sambiasi distingue aqui entre una anterioridad cronoldgica y otra segun la esencia o la naturaleza que es una
distincion aristotélica. Véase, Aristoteles, Metafisica A, 11, 1018b 9 ss.

* Este ejemplo parece referirse a la correspondencia de los elementos tan propia del pensamiento chino.

350



il ]
G| Bt B & Fit i E A . AH
3 H % & A o . fiy. Fl %
o . L RS 5% — 7 ] A x
#H % A & {3 P Z M I
PN Y = LY/ [ "o I i,
4 o i {3 I #. . fir  H M
CHES o Je P Pl M Moot 7|
H & 35 £ e Zz % th. 2. =
A it &y 4h M A& fir H
z o N 17 I LI s ]
& AJ z B, o LL . % & P
7o P (i 7] 7] 1% B & wnoMN
"] AJ Fi 2z B W T2 F ¥
= L A 1|7 il 2 A H oY e H
H i i % o VS Zz ® (S
Ao ] 1k "y E[E E (e Bz BB
aE A H i & — RS Fl Lk

[14] ;Por qué se dice que {el 4nima} es nuestra forma sustancial.”> Cada ente tiene dos formas.
[Cada ente tiene cuatro causas”® llamadas la causa eficiente, la causa formal, la causa material y la causa final. La
causa formal es lo que lo informa (el ente). Por ejemplo, es lo que hace que esta cosa es verdaderamente, colocandola
en la categoria original. No debe ser colocada en otra categoria. En palabras comunes, podemos emplear la metafora
de la rueda con radios del carro.”” La llanta circular, los radios convergentes, el cubo que los detiene juntos y el vacio
del hoyo del cubo describen la causa formal. En cuanto a la llanta, el hombre es la causa eficiente. La madera es la

causa material. La finalidad es girar para mover el carro y esto es la causa final]. La primera es la forma
sustancial. La secunda depende de la forma {formal}. La forma substancial es la forma
substancial interna. Aquello del cual el ente se completa, no es la forma. Esta no completa este
ente. Lo que depende de la forma es la forma de la figura externa. La imagen de la figura del ente
es lo que se puede ver. Ahora bien, decir que el anima es la forma substancial del ser humano,
sirve para aclarar que no proviene de lo caliente o lo frio, de lo seco o lo humedo,™ es decir de
las cuatro cualidades, que no es su reunién que la completa, o que se puedan unir y separar.”’
{Tomando la metafora del alfarero} no es como moldear al hombre de materia para rellenarlo.™
(Por qué se dice que, al ultimo, depende de la Gracia, que depende del buen
comportamiento de los hombres para que puedan gozar de la verdadera delectacion? ' Esto

» Tomés de Aquino, Suma teoldgica, 1 q.76 a.4, sed contra: “Una cosa no tiene mas que un solo ser substancial.
Luego una cosa no tiene mas que una sola forma substancial. Ahora bien, el alma es forma substancial del hombre.”
26 Véase, Aristoteles, Metafisica, Z, 1032 a ss.

%" Lo neoconfucianos emplean esta metafora para describir al Taiji (supremo Gltimo).

¥ Aristoteles, De anima, 11, 3, 414b 5: “Los animales se alimentan de lo seco y de los humedo, de lo caliente y de lo
frio”.

* Esa doctrina es la de Empédocles quien componia el alma de todos los elementos; Véase, H. Diels y F. Krantz, Los
fragmentos de los pre-socraticos, Emp. B 109 (I, 351, 20); Aristoteles, De anima, 1, 2, 404b 10.

%% Hay una metafora del alfarero en Temistius, De anima, 93 a 19, cap.25.

31 Tomés de Aquino, Suma T eologica, 1-2 q.3 a4, resp.: “La esencia de la beatitud consiste en un acto del
entendimiento. Sin embargo, a la voluntad le pertenece la delectacion consiguiente a la bienaventuranza, segiin dice
San Agustin que ‘la beatitud es el gozo de la verdad’, en cuanto que ese gozo es la consumacion de la
bienaventuranza”.

351



e rH B 75 % W [ El

E % x ERE- [ If o T H i ]

% i ¥ o Ho i1 =R e Je

. — N oo L 1] b 15 75

oo W Hio &K j 5 TN o 1 2z

o# | Br Ji. on PN Zo ¥ VA Ao %y

& N fit * H + = it B%) by £

7 7l E ¥ H 1] Ji ES At 1,

% # |z N2 o % A A # & A

. A oA o E[E Zo bl = 7] o ST

I R, % LL R A & ] K e %

W A "o 2z 1] Je s poE| (n
Bt . fE. dH & = 7, = B J7. LA

K T o * 7 Zo Fy it . R

¥ | M it X WO = S| . AJ "oz

no— H o #i H13 #H % [l s Lo .

M. Wl - * Bl VA Bk EY E 7 (I

[15] es hablar de la causa final del &nima. [La causa final, sélo es una de las cuatro causas. Es como fabricar
una escuadra para hacer cuadrados o fabricar un compdas para hacer circulos]. El anima se encuentra en el
hombre. No tiene finalidad Gltima. Solamente descansa sobre el favor divino. Puede agotar su
fuerza sirviendo a Dios.” Su esfuerzo es constante para gozar de la verdadera delectacion de
Dios.” Agustin dijo que Dios cre6 el 4nima del hombre para comunicarle el soberano bien, para
que se comunique y Lo ame, Lo ame y Lo logré, Lo logré y Lo goce.** También dijo que la
Gracia sirve para aclarar la verdadera delectaciéon de Dios. No se alcanza por la voluntad del
hombre [Cuando se quiere lograr la verdadera delectacion, se debe erigir el mérito. Cuando se desea erigir el mérito,
se debe apoyar en la providencia de Dios.* Si se apoya en la voluntad propia para erigir el mérito y asi lograr la
delectacion, no se puede].’® Es por medio de la providencia general de Dios que se puede lograrla.
[Para erigir el mérito, se apoya en la providencia de Dios. Sin embargo, hay dos tipos de providencia, la primera es
general, la secunda es especial.”” Lo que es el la providencia general, tanto los hombres como los demas entes la
pueden alcanzar y es que todos nacen, crecen y viven en paz, tienen todo tipo de conducta y acciones, todos
dependen de la providencia general de Dios.

32 San Agustin, Contra Julianum, LIV, cap.8.

3 Tomas de Aquino, Suma Teolégica, 1-2 q.31 a.2, ad 2: La delectacion se define como “cierta quietud del apetito en
consideracion a la presencia del bien que le satisface”.

* San Agustin, Soliloquios, L1, 1.4.

3 Toméas de Aquino, Suma teolégica, 1-2 q.109 a.6, resp.

3% Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1-2 q.109 a.5, resp.

37 Santo Tomas distingue entre “providencia” y “predestinacion”; Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1 q.22, introd.:
“Determinado ya lo que en absoluto pertenece a la voluntad divina, es preciso que nos ocupemos ahora de lo que se
refiere, a la vez, al entendimiento y a la voluntad. Esto, en cuanto a todos los seres en general, es la providencia, y
respecto al hombre en particular es la predestinacion y la reprobacion en orden a la vida eterna y sus consecuencias”.

352



R 2| Z % £ »oo 75 Y NE Ll Zz
o i i EE i ) & LA ).
#] 1 17 # Tz 2 # K Zz R B R
it K o M. i K VAR NI} nox
i Hio A N i} #io . ¥ i 1T %
T - H B AT R mo " K B
#i Vel 7 i WO % B M ¥ Zz A7
o X o =, AT S fie H Ot N A W
e[S Ak Z 10} S =] . Bl 5. 3 Jr #)
® £ R =1 CIg % I 5 e Loz
B K Hio % SN H * AR TR R JR
7 o X B B N A P o
B = H gt EJE "ok B . bk !
. Fy = . IS o D e AR H R
1% Uit o Fl AN £ H Uk B
AN 15 — #H ¥ oA N %A L/ Z AT
* & &y A i o ki B B wOE

[16] Por lo tanto, Dios es la causa original de todas las conductas y acciones, y los entes que tienen conducta y
acciones son la causa secundaria de las conductas y movimientos. Por ejemplo, el fuego es la causa secundaria del
calor y Dios es la causa original del calor.”® Esta providencia general es la causa original. No hay ente que no la
alcance ya que lo que existe es de su alcance. Luego, o bien un ente por si la posee de manera natural o bien descansa
de manera especial en ella. No hay diferencia entre los entes. Utilizarla para hacer que la virtud erija el mérito y que

se alcance la verdadera delectacion, no se puede]. Se necesita la providencia especial de la Gracia.

Después uno se puede volver justo. [Todos los que todavia no conocen a Dios>® no pueden alcanzar su favor
divino. Si ya lo conocen y, sin embargo, son pecadores intencionales, se pierden el favor divino y no son justificados.
El principio esta en la providencia de Dios y el hecho de conocerlo®® bienaventuradamente. La bienaventuranza es lo

que corrige el error cambiandolo en virtud.*' Por eso, obtener el favor divino se llama la justificacién]. Es gracias
al amor de Dios que se recibe la verdadera delectacion.” Se dice que lo que depende del
comportamiento virtuoso humano es la providencia especial de la Gracia.*® Asimismo, hay tres
principios. El primero es inicial y es el que despierta a la providencia especial. El secundo es el
de en medio y es el que mantiene actual la providencia especial. El tercero es el ultimo y es el que
completa permanentemente la providencia especial. El despertar a la providencia especial no es
lo que nuestro propio esfuerzo provoca, es lo que Dios

¥ Tomas de Aquino, Suma teoldgica, 1-2 q.109 a.l1, resp.

3% Los infieles.

* Tomas de Aquino, Suma Teolégica, 1-2 q.3 a.4, resp.: “La esencia de la beatitud consiste en un acto del
entendimiento. Sin embargo, a la voluntad le pertenece la delectacion consiguiente a la bienaventuranza, segun dice
San Agustin que ‘la beatitud es el gozo de la verdad’, en cuanto que ese gozo es la consumacion de la
bienaventuranza”.

*! Tomés de Aquino, Suma teolégica, 1-2 q.63.

* Tomés de Aquino, Suma teolégica, introd. 1 q.23, p.790; 1 q.23 a.4, resp.: “La predestinacion presupone una
eleccion, y la eleccion, un amor. La razon de esto es porque la predestinacion es una parte de la providencia, y la
providencia [...] es una razoén existente en el entendimiento, que manda ordenar algo a un fin. Pero, como no se
manda ordenar algo a un fin si previamente no se quiere tal fin, siguese que la ordenacion de algunos a la salvacion
eterna presupone, segiin nuestro modo de concebir, que Dios quiera su salvacion, y en esto intervienen la eleccion y
el amor”.

“ Para la tesis contraria véase, Tomas de Aquino, Suma teoldgica, introduccion a la q.23, p.790; y sobre la
cooperacion en la ejecucion, p.792.

353



N (/o eLth. It bl 4t [ o a
Pz i R e & R 5O Tz Eil
oW Z ] £ fi& K 7. H P W
Bl Hi A ¥ 5 Z 7o i w4 #. A
m H HoB. B T H o [[E NI H
/3| bic] o B o b A ok F* Bt H
il Bl i 7 bl IS A B & "o FSEUN
LA} ik 3 e nJ e 5 o H. *o# H 1A
3 I oA Bil M i o S 3 O
g Y .4 ifi iT [z B g N E[F.
4t L4 o Bil 7% X iR H % il
F 1. oz # hn A g, o oz
iy At A izl &, i & A G k.
io JE % & H i) e 4 Z iR, It % %
M W S I i i Bt K $2 I %
1 % x S O pili i & it PSRN
1T GEANS A GIgEPS H, #io X M 2z %

[17] infunde en los hombres.** [Los hombres cuya inclinacion no se enfoca en primer lugar hacia el favor

divino sino que actiian de manera muy injusta, y que, de repente, por si solos se dan cuenta de que estan equivocados,
y que, por arrepentimiento desean cambiar, se despiertan a la providencia especial. Si no somos actualmente justos
no alcanzamos la iluminacién® ;Por qué alcanzar el despertar a la providencia? Porque entonces Dios tiene
misericordia de nuestros pecados. Esto es apoyarse sobre el despertar. No hay mas razon que alcanzarlo: por lo tanto,
se dice que se infunde en los hombres. Es como cuando en medio de un camino oscuro hay una fosa, y caminando en
la oscuridad, estoy a punto de caer en esta fosa. La ausencia de discernimiento, de repente, se aclara por una entorcha
y ésta es la conmiseracion*]. Lo que, en secundo lugar, mantiene actual la providencia especial es
que el hombre ya alcanzo6 el despertar. Luego, depende de esta actualidad para mantener la
providencia especial y actuar de acuerdo a ésta. Cuando uno se corrige para ser justo y que actia
justamente, esto aumenta la compasion, se alcanza la providencia y aumenta la nobleza. Esto es
mantener actual la providencia especial, es lo que pudiendo ser otorgado se otorga. [En cuanto a lo
que se puede otorgar, no se puede decir que es forzoso el otorgamiento, tampoco que se debe otorgar. Es posible
unirse a la providencia actual, cuando se progresa hacia la virtud mediante el consentimiento a la conmiseracién®’ de
Dios. Es como cuando uno se ilumina a la luz de una entorcha y que sigue aquella para progresar. Para progresar sin
parar uno no sopla la luz de la entorcha porque en ella se apoya para avanzar. Permite llegar en el lugar donde se
desea llegar. Se puede parar en medio del camino, tampoco se puede saber. Aunque no haya consentimiento a
poderla recibir, sin embargo, se puede llegar a la recompensa. Por eso se habla de poder otorgar y otorgar y no de

hacer que forzosamente se otorgue o que se deba otorgar]. Se depende de esta actualidad para mantener la
providencia especial y que todas las acciones

* Tomas de Aquino, Suma Teoldgica, 1-2 q.109 a.6, ad 1: “La conversion del hombre a Dios se hace ciertamente por
el libre albedrio; por eso se le manda que se vuelva a El. Pero el libre albedrio no puede volverse a Dios, a no ser que
Dios la oriente hacia si mismo”. ; Tomas de Aquino, Suma Teologica, 1-2 q.112 a.2, resp.

* La iluminacién es cuando la gracia alcanza el intelecto, mientras que se trata de inspiracion cuando alcanza la
voluntad. Sobre inspiracion véase, Tomas de Aquino, Suma teologica, 1 .90 a.1, ad 1: “Inspirar no debe entenderse
en el sentido material, sino que en Dios equivale a producir un espiritu”.; Tomds de Aquino, Suma teolégica, introd.
1 q.23, p.783.

% Tomas de Aquino, Suma teoldgica, 1-2 q.114 a.3, obj. 2; Hay una comparacion budista de la mente con una
entorcha.

*" Toméas de Aquino, Suma teolégica, introd. 1 q.23, p.783.

354



£ tht #io Hio v #io I i
G Z o) X H H IR Zl .
=1 i e #H 5 s "J fi% &y
e £ &y It 3 1] ot (e =
I i1 = Ak 7. ol 10 £ A
E Fl B ¥ i # 5 74 1k
M #5 Zs Zz (53 . £ &y X
fE A % # 2 %W . = (&
F z & it ik H R i Ho

ES = 5% i Z Al & = FN
z 7. It A i M| A Ei ES
No M N 1k A A R fi] il
K HJ Z 10 fE " T 0 . #
% (&3 H & & 58 5 It 1
Hif H P 1 HE G H 1 S
A A = S F i P A3 ¥
o . H Z Z A 3 i i

[18] sean virtuosas para ser justo hasta el fin. También se alcanza a Dios y la perseverancia®®
termina en la providencia especial, actuando constantemente junto con ella hasta la muerte.*’ No
hay ninguna interrupcion. Esta perseverancia que termina en la providencia especial: pudiendo
ser otorgada es otorgada, como es el mandato final y se alcanza la verdadera delectacion. Es algo
que se debe otorgar y se otorga [El hecho de deber ser otorgada y ser otorgada es como un trabajo que ha sido
completado y merece una recompensa que no se puede no dar]. Se puede ver que no hay razones en el yo
para actuar con virtud. Aunque la providencia se deba despertar, no se puede alcanzar la
actualidad para mantener la providencia. Ademas depende de esta actualidad para mantener la
providencia y progresar sin parar, y se debe agotar con perseverancia la providencia hasta la
muerte. Después se debe recibir la verdadera delectacion del Cielo, se goza de la recompensa que
se debe otorgar de manera segura. Por eso se dice que, dependiendo de la buena conducta de los
hombres, se puede recibir la verdadera delectacion. San Agustin dijo que todos los hombres
pueden ser su propio amo. Desean corregir la conducta injusta anterior,

* Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1-2 q.109 a.10, resp.; Ibid., 1-2 q.114 a.9.
¥ Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1-2 q.114 a.9, resp.: “Se puede conseguir de Dios la perseverancia en el bien
[...] por parte de la mocion divina que inclina al hombre al bien hasta el fin”.

355



X e

e £ i ff 7 Ho It PP A
It £ 9r Mo N 1k Gl A H
#E. IS w J W, . e o
A Hh % A X fib H A
va [l PN ) 2 = E ES fiE
G z ES Ci) 4h ) A E &
Jé i T il o Ho e Z A S
% oy J £ R % Gl i o =
E[3 ik A 1E Ik f Jé i34 o
A 1o 4 . i . 1A Fl
. 4 . % % G fiE
{E! 1 JR A i} o F
P PN 4 z E5d i *.
A b 1E o 7 IS %
z Z 4 Je % i #
— fhl o (i . f i
7o JR Z 3 A Es I

[19] la de no querer arrepentirse, la de no poder cambiar, a fin de volverse justos. Por eso dice
que pueden ser su propio amo.’® En cuanto a los nifios, no tienen conocimiento, no pueden ser su
propio amo, no se discute el por qué.

Siguiendo esto, se pudiera deducir en otras palabras, que el &nima del hombre se difunde
en todo lo que tiene vida. Pero no es asi. Ademas se dice que el 4&nima tiene apariencia, que se
transmite a la apariencia del yo, por eso que es causa de lo pequefio o lo grande, de si el hombre
es anciano o joven. Tampoco es asi. En cuanto al &nima del hombre, pertenece a la clase de lo
espiritual, no hay por qué discutirlo. Estda completamente en toda substancia, también esta
completamente en toda la substancia de todas las partes.”' Es semejante a Dios porque no hay
lugares donde no esté. Dios esta presente por todo el cielo y la tierra asi como por todas las partes
del cielo y de la tierra.

También siguiendo esto se deduce que el anima del hombre no es el hombre, solamente es
una parte del hombre.>

% San Agustin, Cuidad de Dios, XXII, cap.1: “Crié al hombre también con el mismo libre albedrio, afinque terreno,
digno del cielo si perseverase en la unioén de su Criador, y si le desamparase digno de una miseria, cual conviniese a
semejante Naturaleza. Y sabiendo que habia de pecar desamparando Dios con traspasar su divina ley, tampoco le
privo del libre albedrio, previendo al mismo tiempo el bien que de su mal habia de resultar, puesto que del linaje
mortal, condenado justamente por su culpa, va, por su gracia recogiendo multitud de gente para con ella suplir la que
cayo de los angeles y que, de este modo, su querida soberana Ciudad no quede sin ciudadanos, antes, quiza, venga a
gozar numero mas copioso”.

> Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1 q.76 a.8.

%2 Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1 q.75 a.4, ad : “No toda substancia individual es hipéstasis o persona, sino la
que posee naturaleza especifica completa. Por eso no pueden ser llamadas hipdstasis o persona la mano o el pie, ni
tampoco el alma, que es una parte de la especie humana”.

356



X

& i %o v 7 1E e A ]
en =) e W A it o It H 1t
. o uli| 2 &y it . i
i o & fto A i 217 g
i K Ko 5 Zz 1Ll El B
en R # fiie W z Gl %o
St ES fii it (i 1] e X
en ., i & Fit o E[3 ] A
i (] Bl o A A W, 1E fiE
- IS iy Ji gl & N SE.
¥t o : yli] v A w i UA
% 4. P N 2z It 1 ol
"] i iy Ik % MG o e
B it . A N i 1E %

% il A ES 4 i Ko o
HiE wr. > A A i o Jh
i i IS 19 t Je fii i

[20] Esta parte, debido a que no tiene materialidad y no tiene apariencia, es inmortal, se debe unir
al cuerpo y entonces integra al hombre.™

También siguiendo esto se deduce que quizas se diga que el anima reside en el hombre
como el amo esté en la casa o que el capitan esta en el barco.” Esto es una comparacion pero no
es asi. Confiar en esta comparacioén provoca la duda en cuanto al hecho de que el dnima es la
forma substancial interna del hombre y no se sabe lo que hace que el hombre es hombre, no se
sabe que se apoya totalmente sobre la forma substancial interna. Si nos apartamos de esto, no se
integra el hombre. No es igual al hecho de que cuando el amo se retira, la casa sigue siendo casa,
o que cuando el capitan se aleja, el barco sigue siendo barco. No es en la separacion o en la union
que se puede entender la esencia del principio supremo, sino en la vida y la muerte. Esto es
hablar de su huella mas obvia: si estdn juntos hay vida, si estan separados hay muerte. Entre estos
dos principios, casi se trata de una metafora extemporanea para

>3 Aqui, el caracter del Lingyan lishao es con la clave 162.

> Tomés de Aquino, Suma teoldgica, 1 q.75 a.4, resp.: “Algunos afirmaron que solo la forma pertenece a la esencia
especifica y que la materia es parte del individuo, pero no de la especie. --Lo cual no puede ser cierto, pues la
definicion indica la naturaleza especifica, y en los seres naturales sefiala no solamente la forma, sino la forma y la
materia”.

> Para esta discusion ver E. Gilson, Le thomisme, Paris, Vrin, 1948, p.270 ss.; Th. Tracy, “The Soul/Boatman
Analogy in Aristotle’s De Anima”, Classical Philology, vol.77, n°2, 1982.

357



X
I ] ES ) r ! 1My e A
11 ] fE 13 Ell Jé il It g
o 4 pit E 4 i 5 k. &
A iy £ H fE & o 19 1
K z i Ji £ 1E i i
F H, Z H Ire 4 A
R n 1t 1M o ES
P £ Zo 0] i 1] J& &y
7 H 0 % 5 i P G
il Zz il Ire 3 £ e
33 Ko IS % i i il i
ke 5 H 7¥e H P n z
i1 H Lo n Tre B2 1. Jite
G| z Jit o el it it {E!
I 1L & Je i A IR J
% =1 i b2 Ji 1 Ik H
i fiE H i e — . un

[21] iluminar al vulgo.

De igual manera, siguiendo esto se deduce que quizés el corazon es el lugar del anima,
que ¢ésta solo reside en el corazon y rige las cien sustancias como el duefio del Estado habita en la
residencia del principe y como gobernador controla a los cuatro confines. Pero tampoco es asi.™
El 4nima estd completamente en toda substancia y da vida a la sustancia.”’ La forma de esta
sustancia, si estd en una parte, entonces estd completamente en esta parte y le da vida a esta parte,
sin tener un lugar especifico. ;Por qué deberia decirse que sbélo reside en el corazon y
externamente controla a cada parte? Naturalmente el &nima, aunque es toda la existencia, le da
vida y le informa y siempre esta en el corazon y, a la vez, le da mocion para poner en uso todas
las diversas funciones de los destinos/fines de la vida. Es como el calor o la sangre en el cuerpo,
ambos siguen el corazon y se ponen en accion, de manera similar al agua que desde su origen en
el manantial se divide en brazos. Por lo tanto, se dice que el corazén es

%% Se puede comparar esta idea con W. Harvey, De motu cordis, cap.XVII, ed. Roterod., 1648: “The heart, like the
prince in a kingdom, in whose hands lie the chief and highest authority, rules over all; it is the original and
foundation from all power is derived, on which all power depends in the animal body”. cit. por W. Pagel, “William
Harvey and the Purpose of Circulation,” Isis, vol.42, n°1, 1951, p.28. Por la fecha de redaccion del Lingyan lishao,
Sambiasi no podia haber leido la obra de William Harvey. Por lo tanto, se puede deducir que la comparacion del
anima con un principe era un lugar comun.

°7 Esta es la doctrina de Santo Tomas. Niega la idea de que el anima se encuentre en algin lugar especifico. La idea
de que el anima se encuentre en el corazon pertenece a la filosofia fisiologica y bioldgica de Aristoteles . Véase,
Generacion de los animales, 738b, 17f: “The first principle of any natural creature’s system is the heart or its
counterpart”; Partes de los animales, 665a, 10f: “The heart is situated in the middle of the body and in the fore part
of it; and in the heart, we hold, is the principle of life and of all movement and sensation”. Alberto Magno retomo
esta idea. (Alberti Magni, Opera omnia XII: Quaestiones super de animalibus, ed. Ephrem Filthaut O.P., Miinster i.
W., 1955, 280, ¢.9; cit. por B. H. Hill Jr., “The Grain and the Spirit in Mediaeval Anatomy”, p.65.

358



X

e i . Ly B = Z E[8 Je
It I = uli] 5 Ho =i G e
#E. 0] Y gL 4 H1 1 Z
17 P Jé e Z G I Ji ¥
i i ] o o i b H e
G o 1E £ 78 fE Hle Lo X
Jé B L #X H Fid [ /3 %
15 f 0 Ao O oy b K G
P 153 1 i} LI iR H % Jé
A % it i K S Z 7N e
z %o 97 H S S #lo . z
1. 1k i Z K e 1l &y S
17 el I Ko Bx. 1] 1E it e
G J5 1] i f A I ] 1
1 76 i 1E 7 iy S ] Bt
A % it I it & & 4 =
Z H 7). & £ ) i i Ho

[22] el lugar primordial del 4nima y también que es el fin del 4nima.’® Hablar del lugar
primordial no es decir que primero reside en el corazén, luego alcanza cada parte. Para los
diversos movimientos que corresponden a los asuntos vitales, es a partir del corazéon que se ponen
en mocion. Por lo tanto, el origen del movimiento, parece que empieza en el corazén. Lo que es
hablar del fin del 4&nima, no es decir que primero esta en las diversas partes y luego regresa en el
corazon cuando se acaba la vida del hombre. Debido a que las funciones vitales se ponen en
accion, estan ya en funcién en el corazén y cuando se llega al final de la unién se retiran de las
funciones. El corazon sigue funcionando y gradualmente, alcanza la interrupcion ultima. Por lo
tanto, el fin de las funciones es, de la misma forma, el fin del corazon. En efecto, el anima esta en
el corazon y en cada parte, le da vida al corazon y le da vida a cada parte, informa el corazon e
informa cada parte. No hay un antes y un después temporales. Solamente hay un antes y un
después absolutos.

También siguiendo lo anterior, a veces se dice que el dnima es la sangre del hombre, a
veces se dice que es parte de la sangre del hombre.>

® W. Harvey, De generatione, ed. Amsterdam, 1651: “En la sangre la vida y el alma primero se muestran a si
mismas y por ultimo se extinguen.” Cit. por W. Pagel, “William Harvey and the Purpose of Circulation”, p.29.

P W. Harvey, On generation, 1651: “Instar laris familiaris esse animam ipsam in corpore”, p.309; cit. por W. Pagel,
“William Harvey and the Purpose of Circulation”, p.29.

359



X
£ i i & e 1 1 e 1.
£ N 2 it H /3 G B i 55
A . #HEo i 1% £ 1 &1
il 24 it S| &1 i} % Ik
&N % Je Ko it JH 1fi. .
Eo H b i1 1L 7 i Gl
R fiflo — i i ] %+ Jeé
% il fi Je =1 Ik o 1E %
LR = B, 5 E3] — 1. A
A 3 [ z ik Yl &} o
| # It Hy Hi i i 4
R E| B A t b %y 1E
2o 7 bl S Z b3 % 4
EN M B It i 4t i i
% Flo t i i = Z 4
4f A S % 13 & B 1
7 vl fit # @ % e it

[23] Nada de esto es correcto. El anima pertenece a la clase de lo espiritual. Esta completamente
en toda la substancia y en todas las partes. ;Por qué deberia ser la sangre, por qué deberia residir
en la sangre? La sangre es solamente el vehiculo de la vida. Provee calor y circula en las cien
arterias. En conjunto, el deleite y el enojo, la tristeza y la felicidad, el amor y el odio, la
vergiienza y el miedo, todas las afecciones dependen del flujo de la sangre.® Todos son
manifestaciones de la sangre y es igual a la clase de los nervios, de los huesos, de la piel y de la
carne. Por lo tanto, en esto es particularmente notable la funcioén del dnima.

Siguiendo lo anterior se pueden deducir algunas cuestiones. Al pensarlo dia y noche y
compararlo con otras ramas del saber tiene mucho beneficio. Como hemos dicho arriba, San
Bernardo asevero que los hombres saben muchas cosas pero no se conocen a si mismos,
examinan muchas cosas y sin embargo no se examinan a si mismos. Buscan el bien en

50 yéase la doctrina de los espiritus producidos por la sangre y que circulan en todo el cuerpo por las arterias. Véase
K. Park, “The Organic Soul”, en Ch. Schmitt y B. Skinner Q. (eds.), The Cambridge History of Renaissance
Philosophy, Cambridge, Cambridge University Press, 1988, p.469.

360



H H [

HE 7 4 S p — Je Ak
K W o 2 xOA L V&l 5 i AN
Ko 7t figo i H A E [ i
s i ) . A B 5 4 Jeé gis}
4 Z i Ho# i ) B 15 %
3 %o A L. H 17 B, Z uf
i X 4, VAN 2 [ I o 1
H fie E # 5 fit o AE At H
Z % AE . =, EY n “ L
REo "t iz H — i i, fit Z

5| o S H E A 2
N c X X 5 ] B
* Z % Z = v o
P Ao =2 Ao Z i 4
A — Ko = fit LA ity
Z — JiE # E ] R
[i] an EN {dt %

[24] lo exterior, {sin ver} que nada equivale a reflexionar el bien que se encuentra en el propio
corazon.

Discusion sobre las potencias vegetativa y sensitiva del Anima
(Como son las potencias, vegetativa y sensitiva, del anima? Ahora vamos brevemente a exponer
algunos principios.

El primer principio es que {estas potencias} constituyen la causa de todas las acciones y
movimientos mas intimos y mas generales del hombre.

El secundo principio es que el alma vegetativa tiene tres potencias.’’ La primera es la
potencia de nutricidn [Lo que es la nutricién es como las hierbas y los arboles dependen de la humedad, el
cuerpo del hombre depende de la sangre pura para crecer]. La secunda potencia es la de crecimiento. La
tercera es la de generacion. Al intentar ver la vida del hombre, veamos que puede nutrirse, luego
crece, y llega a la plena madurez. Después de la madurez, el hombre sabe transmitir la vida a los
de su mismo género.®* Entre uno y otro es como si fuera igual a las hierbas y los arboles, {el
hombre} posee las funciones de la potencia vegetativa. Dios les otorga completamente en el
anima del hombre.

%' Tomas de Aquino, Suma teoldgica, 1 q.78 a.2, resp.: “Una, [es] la por que adquiere el ser, y a esto se ordena la
potencia ‘generativa’. Otra, por la que el cuerpo vivo adquiere el debido desarrollo, y a esto se ordena la facultad de
‘crecimiento’. Otra, finalmente, por la que el cuerpo del viviente se conserva en el ser y debida magnitud, y a esto se

ordena la facultad ‘nutritiva’”.
62 Aristoteles, De anima, 11, 4, 415a 20-25.

361



oy - i W T £ = 2 Je
7l n i B, # G N th .
Zo CIp . 17 Z 1fiy 5 &1
= * 17 4h L] i 3 4
i % W 2 fit . it o
GE H i LA s L f Zo
i G LA 4h i ES Z Ell
G i W At At Bl At A
f g Ao 4b X Zo — z
= B W HE f A — [}
o t, At £5 i I EJ)] e
H R 1 * — G At b
—. Ik - Al # ifi - U
ES £ CIP H 4h fit i ]
ik % 1 H B, . At 1
+i. 1] Iy I - T & Xy
] fit i 5 + H Bk £

[25] Asimismo, el anima del hombre también se puede llamar alma vegetativa.

El tercer principio es que el alma sensitiva tiene dos potencias. Una es la facultad
locomotriz y la otra es la facultad sensitiva.®> Los animales nacen y pueden moverse mientras que
las plantas no lo pueden. El hombre también nace y puede moverse. Es que posee la facultad de
mocion que corresponde al alma sensitiva.®® La facultad sensitiva todavia se divide en dos
potencias mas. La primera corresponde a los sentidos externos y la secunda a los sentidos
internos. Se actualizan los sentidos externos mediante una potencia externa. Esta potencia externa
consiste en los cinco 6rganos,® las orejas, los ojos, la boca, la nariz y la piel. Se actualizan los
sentidos internos mediante una facultad interna. La facultad interna tiene dos sentidos,®® y cuatro
operaciones. El sentido comtn® principalmente siente con los cinco sentidos y los puede
discriminar.®® El secundo sentido es la cogitativa. La cogitativa tiene tres operaciones. La primera
consiste principalmente en conservar lo que recibe de los cinco sentidos.

5 Tomas de Aquino, Suma Teoldgica, 1 q.78 a.1.

%4 El apetito es el principio del movimiento en el espacio, el principio de locomocién. Véase, Aristoteles, De anima 11,
3,414a29b 8.

% Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1 q.78 a.3.

% Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1 q.78 a.4.

7 Tomas de Aquino, Suma teologica, 1 q.78 a.4, ad 1.

* Aristoteles, De anima, 111, 2, 426b 15-25.

362



R " IS - Zo i e H i
B fie A # It JL A R o
FS i i ® % Ak Y| fE 3
Zo wg Ho fE W i Z b 2
It Bt HIf B ) i = Z M
% i, R G| g W W, oy il
& S 3R Zz E ) - 23] A 2z
fito [ Zo Bz Z o - By E i
19 H D = . fe, i il I £
W& Ho A How X 1i'g Z R J&
oy, H] H o B # 5 Z Ak A R
i, B i (VN - . il M I
% 3k 7 L I3 nf H H g
e Zo % i — W& — =, *
- ZN Zo g £ v AE o * e
£ H It Bt /4 nf & i, B
SR Ho s i, fE o £ 5 i W)

[26] lo siente y lo conserva como en un granero. La secunda consiste principalmente en recibir
las estimaciones® que instintivamente manifiestan la intencion [de tal manera que la oveja sabe que el
lobo es su enemigo y, por tanto, tiene temor].”” La tercera operacién consiste principalmente en
conservar las intenciones de todas las cosas que recibe. A parte de los dos sentidos internos tiene
otra facultad que se llama el apetito. En conjunto, los cinco sentidos externos y los dos sentidos
internos, lo que reciben de las cosas lo pueden apetecer o lo pueden rechazar. Es que el sentido de
apetito es la potencia de apetecer.”' Todavia hay dos divisiones mas. La primera es la potencia
concupiscible. La secunda es la potencia irascible.” [La potencia irascible no es opuesta al placer. Por
ejemplo, la potencia irascible de las plantas es el crecimiento en la irascibilidad. Esto se llama esfuerzo]. De todo
lo que se apetece o se rechaza en uno: lo que le agrade, entonces desea buscarlo, lo que no le
agrade, entonces desea alejarlo. Esto es la potencia concupiscible. Lo que se apetece o se rechaza
en uno: lo que le agrade, entonces se esfuerza en buscarlo, lo que no le agrade, entonces se
esfuerza en alejarlo. Esto es la potencia irascible. Ya sea apetece ya sea rechaza. Ambas
{potencias} estan al mismo tiempo. La naturaleza de cada una de las dos es que

% Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1 q.78 a.4.

0 Aristoteles, De anima, 111, 3, 427b, 20-25; Tomas de Aquino, Suma teologica, 1 q.78, a.4, resp.

! Sobre la ambigiiedad entre los términos “facultad” y “sentido”, véase Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1 q.79
a.1, ad 1: “A veces se da el nombre de sentido a una potencia”.

2 Véase Tomas de Aquino, Suma teologica, 1 q.81 a.2, resp. Por esfuerzo violento se entiende un esfuerzo que
engendra un estado contrario al estado anterior en el sujeto modificado. Por ejemplo el ignorante se vuelve sabio
mediante la ensefianza. Su ignorancia es destruida y reemplazada por su contrario, la sabiduria.

363



T fik ] IS #. K B fik
£, 4 fE. o i IR E Ao fiE
& H It 111 G IS A ES
S 1 i &y i i A il b
& £ fit "] L v Z 5 fiE
B 1k o H. i i Gl LN ] o
el iy e n 3 e % b
€ & 1 it It W, . el fE -
i B il & % (! IR B, fik
: i fif o Ho "] A £ & fiE
1H . i A o z o T Zz
%o i % (&3 It fik o L i
un 1 IS A % fiE en Jir .
K A il o HJ & A 11 o
Kk ) & )3 Heo fiE Z 2z +
R F B fif It ZS Gl HE. W
1 ] E K % J& e Zd)

[27] la potencia concupiscible es débil, la potencia irascible es fuerte, y estas dos potencias son
opuestas. En cuanto a los sentidos internos y externos mencionados arriba, para los hombres y los
animales no hay diferencia, son las potencias del alma sensitiva.

Dios también les otorga totalmente en el d&nima del hombre. Asimismo, el dnima del
hombre puede definirse como el alma sensitiva. Sin embargo, las potencias concupiscible e
irascible del hombre son originariamente subordinadas a la razén”’ y obedecen a sus mandatos.”
De esta manera, se puede amar, estimar y se puede rechazar y resistir. La razon es asi: no se
puede no seguir. No obstante, a veces la concupiscencia domina y hace que se le tenga que
obedecer, {eso} cada vez que se modera el remordimiento. Es como el caballo y el jinete.” La
intencion se origina en el deseo de cabalgar, es el motivo por lo cual se detiene para pararlo. Esto
es dirigirlo para detenerlo. Lo anterior, en las afecciones del hombre, se puede entender a través
del examen. Es igual a la metafora del soberano severo y del caballero virtuoso. A veces se
indigna, como el fuego cuya naturaleza es quemar,

" Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1 q.79 a.8, resp. Santo Toméas distingue entre entendimiento y razén “que no
pueden ser en el hombre potencias distintas” en el hecho de que “entender consiste en la simple aprehension de la
verdad inteligible; raciocinar, en cambio, es discurrir de un concepto a otro concepto para conocerla”.

™ Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1 q.81 a.3.

> San Agustin, Hypognost., L.I11, cap.2; Tomas de Aquino, Suma teoldgica, 1-2 q.110 a.4, ad 1.

364



iC PN

] = G L B x &
Z Ho i & £S ZN IS i f
% # EH - E] & N o ]
A z = Hl i B Z e Ko
55 % ) U Ho o (] # 71
111 — i B B Jé Z i
M. #a Ho 2 LA . B !
fE z = . PN A e 34
i S Fl B L P (] n
q . =7 2 I nid X

Z % Ak 11 T Z &
B o & W z 4 Ko

Z Jeé = £ i Jiig
z 4 . i T %
. z - ik Ho iH
X fE - Fl H en W
. W AC o il R

[28] pero, el subdito leal es bueno y amistoso. Ambos reciprocamente miden su fuerza como el
fuego y el agua que entonces termina aniquilandole.

Tratado de la facultad intelectiva del 4nima

Si Dios solamente otorgara las almas vegetativas y sensitivas al anima del hombre, {este}
perteneceria a las clases de las plantas y de los animales. No habria gran diferencia. Que se le esté
dando {una diferencia} hace que rebasa las diez mil especies. Lo que lo coloca en este lugar
elevado es el alma intelectiva. El alma intelectiva tiene tres sentidos internos. El primero se llama
la memoria. El secundo se llama el entendimiento, y el tercero se llama la voluntad.”

Tratado de la memoria

La memoria se refiere a tres cosas, pero, en términos generales se resumen a una. Son las
facultades del 4nima que conservan la imagen de las cosas que, segun las circunstancias, se
utilizan.”’ Puede memorizar cosas materiales o inmateriales. Su lugar es

76 Esta division del intelecto o alma racional en memoria, intelecto y voluntad no es presente en el De anima de
Aristoteles ya que éste divide el alma racional entre imaginacion e intelecto.

"7 Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1 q.79 a.6, resp.: “Puesto que es de esencia de la memoria el conservar las
representaciones de las cosas que no se perciben actualmente...”

365



i
= i 5 i . oS Ll A ]
il AL EH Z N % i % [t
i Z o 5t A2 G 11 Z Jé
Ay W, % i o %, (&3 IF) %y .
Ho I Z A i, 11 % . %%
i - % SE H i i A i
fE # . i i W, Ly Zz %,
. %o s H f - Ho i K
(il c - — Ho peil 5 . 2]
Jé AC i i % W, I ]t q
# . RE- i 7] K o ifi .
z A HE Zo ER ik 7o /) X
fiE z i i ES % iE . %
ek S . 2z % . e 7 fi
i it i pr A& /) % e
B - i o tb] N Z %, i
&) AL S . # o o &

[29] el anima y el cerebro y sus operaciones son dos. Sus beneficios serian dificiles de agotar en
palabra.

(Por qué se dice que refiere a tres cosas si se regresan a una? En todas las discusiones
sobre el principio de las cosas, primero se examina la relacion entre el nombre y la realidad. Por
ejemplo, las cosas similares tienen nombres similares y las cosas diferentes difieren en realidad.”
A la hora de fijar el nombre, primero se fija la realidad de la cosa,” y luego, una vez logrado se
puede describir.® El pescado por ejemplo.®' Si los moluscos se llamaran pescado, si los
cuadrupedes se llamaran pescado, si la estrella se llamara pescado, los filésofos no supieran que
es lo que designa y el acto de nombrar seria dudoso. Si fijamos lo designado como una cosa y lo
examinamos, {entonces} hablamos de lo designado.® Ahora bien, la palabra “memoria” se
refiere a tres cosas. Una es la facultad de recordar,® es el poder de recordar. Otra es la operacién
de memorizar, es memorizar. La ultima es repetir las imagenes y es memorizar. En términos
generales se resumen a la memoria. Ahora bien, lo que designa lo vamos a examinar, es la
facultad de memoria, es la facultad del anima.

78 Aristoteles, Metafisica, Z, 5, 1030 b 24-27: la definicion verdadera supone la unidad de lo definido.

7 Aristoteles, Analiticos posteriores, 11, 1, 89 b 31-35; Ibid., 11, 7, 92 b 28-28.

% Tomés de Aquino, Suma teolégica, 1 q.85 a.2, ad 3: “La razon significada por el nombre es la definicion: la
proposicion designa la composicion o la division establecida por el entendimiento. Por consiguiente, las palabras no
significan las especies inteligibles, sino lo que el entendimiento forma para juzgar de las realidades exteriores”.

81 Aristoteles, Partes de los animales, 643 b 12-13 y 643 b 23-24.

82 Tomas de Aquino, Suma teoldgica, 1 q.84 a.§, resp.

% Tomas de Aquino, Suma teoldgica, 1 q.79 a.6, ad 1: “La memoria [es] la facultad de recordar el acto de un 6rgano”.

366



fn ]
S W o) H Ho LA | GIE G|
e - ik o A il L A [t
& Gl M. &k fiE J& ] 1k Jé
GE i i} fiE A b Z W e
ik e 153 o) IS Cl L £ o z
S ZI) I Ao W . A 0] fE-
i N Zo 7 Gl JL 153 AL P
£l n £&l il Al 4k 10 =1 A
Zz CIE I I I i A il Fik
GE ZIS 7 Al K Gl & & W,
LA B Z A ‘. B Al ik o
55 il Y. S A i E o Jé
I % A A i Zz & Je 5
Z. A J& £l n . 2z # z
I A 4h Z Ao &1 o z fiE
z I CiR BE It el i AE 11
# A & fF % 2 i =

[30] (Por qué las potencias del anima son definidas conjuntamente? Las potencias del anima
poseen tres sentidos. No se limitan a la memoria y la memoria debe definirse como una potencia
del anima.

(Por qué se dice que conserva la imagen y segln las circunstancias las utiliza?** Es
entonces que las diferentes funciones de la memoria se diferencian en diversos sentidos.®” Los
cinco sentidos externos, lo que reciben de las cosas tiene una forma material.*® {Esta} no puede
entrar en los sentidos internos por lo que se aprehende su imagen la cual entra en el sentido
comun. Esta imagen es algo burdo. Luego, sigue el sentido de cogitativa. La discrimina para
aprehender lo fino y colocarla en el sentido de memoria.*” Después llega la voluntad de utilizarla.
Se aprehende segun las circunstancias. Si la cosa es inmaterial, no esta subordinada a los sentidos
externos. Son los dos sentidos internos que la reciben. También entra en el sentido comun. Como
originalmente no tiene imagen burda no es necesario aprehender su imagen sutil. Esta
directamente atafie a la cogitativa y se conserva en el sentido de memoria de acuerdo a las
circunstancias. Lo que se aprehende

% Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1 q.84 a.7, ad 1.

8 Tomas de Aquino, Suma teologica, 1 q.77 a.3, resp.: “La potencia, en cuanto tal, se ordena al acto. La naturaleza,
pues, debe estar determinada por el acto al cual se ordena; y, por consiguiente, es necesario que la diversidad de
naturaleza en las potencias se establezca en razon de la diversidad de los actos, la que a su vez se establece en razon
de la diversidad de los objetos”.

% Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1 q.85 a.3: “Los objetos sensibles, que son en efecto fuera del alma, son la
causa de las especies sensibles que estan en los sentidos y gracias a los cuales sentimos.”; Tomas de Aquino, Suma
teologica, 1 q.85 a.2, sed contra: “La especie sensible no es lo que se siente, sino mas bien aquello mediante lo cual
el sentido siente. Luego la especie inteligible no es lo que se entiende en acto, sino aquello mediante lo cual el
entendimiento entiende”.

¥ Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1 q.85 a.1, ad 5: “Nuestro entendimiento abstrae las especies inteligibles de las
imagenes de la fantasia en cuanto considerada de modo universal la naturaleza de las cosas”.

367



fi

Fl i B %) ] F iy & i

il fit i L o % i t Z i

i i 2 o T Z Al 2z

B #H I i H, th. & M.
— J% 7 ifi = 2 2 i

Fl i Z 7N 3 | it Fifi

% % ] L Z i . 23

; Z b 1 7. £ it —.
o . I 1 PN Z i ¥

7l i 7 2 o i Bk b

1 Z % X M. 1. i

£ # . % It o H® i Ak

Z 2 th. . i 2 Jii 1y

o b A 1 1 i Gl —

1k H i ) Z . * .
fit . z 3 ® i L - ]

i — LA A i i &

[31] es lo que se conserva de la cosa. Las clases de cosas no son unicas. Si segun las
circunstancias se desea aprehender una cosa, entonces el sentido de memoria manifiesta
claramente todas las cosas, y su tarea es lo que se desea lograr. Es como el sentido de almacenar
que principalmente conserva {las imagenes} esperando que manden a sacarlas. Es conocer las
cosas conservadas en la memoria. Son muchisimas cosas e innumerables. Por lo tanto Agustin
dijo que el contenido de la memoria es grande, es misterioso.*® La apertura de la memoria es sutil
y secreta, tortuosa y profunda. No hay cosas que no ascienda a su puerta. No hay cosas que no
entre en su receptaculo. No es que reciba la substancia de las cosas sino que recibe la imagen de
las cosas. Las que fueron recibidas anteriormente las utilizamos de acuerdo a como se oyen.

(Por qué se dice que puede memorizar cosas materiales e inmateriales? Lo que es la
memoria tiene dos partes. Una se llama el sentido de memoria. Otra se 1lama la memoria racional.
Las actividades del sentido de memoria se limitan a poder memorizar

% San Agustin, Naturaleza y origen del alma, L. IV, cap.7.

368



H L E g3 & I Z 1k UA i
Gl E R g &k o % o 7
i w M N fiE IR 1My . Z
Ho I * peil Ho (s fiE i i .
Jité %o IR % 5 1 i, A il
1t H; Ko il i = AE U &
i {E H % q R G Zo BR
2 K 5 Fii o # Ji 1 al e
] Fo & [ JEE At T i ]
i IR . g Z HE . X it q
fiE 17 Jie A o Z R J&o Zo
fC ZS nid £t ik EiS % AN an
. Jite Z It S 0] 7+ J& ®
1 1H o Gl W NS hE He Bk
i {3 % i . Ik %5 18 &
A I [ £l X i n G JR
# o Z s Z i g A i A

[32] las cosas materiales. Por lo tanto, los animales las poseen.” Sin embargo, los animales no
pueden tenerlas en totalidad. ;Como se puede aclarar esto? Estan los que viven en un nido o una
madriguera. Siempre saben que alli paran. Se alejan y regresan. Saben reconocer a sus crias.
Luego, los perros, los caballos, los bueyes y los borregos, el conjunto de los cuadripedes también
puede sonar. Cuando los perros estan dormidos, de repente se ponen a ladrar. ;No serd debido al
hecho de que pueden tener suefios? Debe de haber una experiencia pasada conservada dentro del
sentido interno. Ademas en el caso del zorro y del perro, a cada uno se le atribuye un nombre
para que cuando lo oye se acerque. Esto es el beneficio de la memoria. Hasta los peces son asi. Si
se golpea haciendo ruido, dan vuelta para que se les otorgue su comida. Después de escuchar este
ruido, claramente todos se acercan. Estan en medio del agua como en su lugar propio. Toman el
beneficio y evitan calamidades. Dan vuelta regresando sobre sus pasos y llegando a lo que
pueden recordar. Aquellos que no tienen memoria,

¥ El Lingyan lishao tiene una grafia alterna.
% Aristoteles, De memoria et reminiscencia, 450 a 15: “Memory, [...] directly and essentially belongs to the primary
faculty of sense-perception. Hence not only human beings and the beings which possess opinion or intelligence, but
also certain other animals, possess memory”.

369



o B oA | A A e G Zz =
i I K % Ho fH EW e H. H
DA H% e 1 Zo o X u B
g #Hoz GIE Z ) R ] 05 Ci
5 ® oA |k N z Ea [ o Z fily
" ® X Bl 4 Y A W Uil J& . IR
Wi P N t fiE =1 bl 4 1k
b wo ®OA | X G z J& . ifii i
) o — ¥ e W B i A 5
e ol Z H e z fit f . 1
IR ) W% woE =, T ) A Z
i fie th. o p%d Ei 1k, A =
2 A X P Bt Z bl B A
b A mo Moos. | & % 1% o fE
. ot AL A kW /) Z i IR 1%
H. % NI I 2z Y. M. i £k
JN H PARUN sk | A, i3 IR i %

[33] solamente poseen el sentido de probar y el sentido de contacto. Se limitan al conocimiento
visual actual del asunto. No pueden acordarse después de que se hayan ido. Por ejemplo, la
categoria de las ostras’’ que nacen y no se pueden mover. No pueden recordar. Es asi como no
tienen la memoria por experiencia. Luego, estd la categoria de los huevos de gusanos. Aunque
puedan moverse, en el agua no tienen direccion hacia atras. De igual manera, no poseen la
memoria. El conocimiento a través de la memoria racional consiste en poder recordar las cosas
que no tienen una imagen material. S6lo los hombres la poseen. ;Por qué es asi? El hombre
puede memorizar las cosas. Ademdas puede memorizar la generalidad de las cosas. Lo que es lo

general, corresponde a las cosas inmateriales. [Por ejemplo, B puede recordar a A como a su hermano
mayor. C es el hermano menor. Luego, al recordar a A y C se generaliza que ambos nacieron. Ademas, recordar la
generacion de A y C sirve para generalizar hasta el hombre. El hermano menor es un aspecto especifico de lo general
en cuanto a la generacion. El hombre es el gran género. La generacion y el hombre son cosas inmateriales. De igual
manera, al recordar que el hombre es blanco y que el caballo es blanco, se puede recordar la blancura.’” La blancura
es una cosa inmaterial]. Esto puede hacer que el alma racional de los hombres, después de morir y

. . . 93 .
mediante las cosas inmateriales, debe poder acordarse de los asuntos de antes de nacer.”” Es mas,

! Tomas de Aquino, Suma teologica, 1 q.78 a.1, resp.; Tomas de Aquino, Suma teologica, 1 q.18 a.3, resp.
2 Toméas de Aquino, Suma teoldgica, 1 q.90 a.2, resp.
% Estos objetos inmateriales que la memoria racional recuerda atin después de la muerte son los universales.

370



i
i ol T, i K FiE| G|
Z fig K J& oA (7] P H [
o M S 5 »ofe moz H i o
7 i i) e K. il R . Cl s DA
fH A * Z 7w IS E] (i [Hi) A
H v fie 1% wooKk 2/ - 4 Jé &
i ) W {a] K., % MO v/ 7. )
Z o H = 2 A& [A] # B
F DA & [ o N 1 7 Jik o
R H Z A El H. — A 3, =1
fe f Y o i B fig Z s &
fi Z H &l Z . 7R fie & i
iz Ho H 2 i U i K &
Z fie A Ao 1 xR = Z oo ik
S = Z i # vz HH Jé
o '4%‘ H. Ji) i . # i

[34] los sentidos externos en si se destruyen. Por lo tanto, no se debe seguir al sentido de
memoria sino hacer que se siga a la memoria racional.

(Por qué se dice que su lugar es el anima o es el cerebro, y que la memoria racional es
conforme a la substancia del 4nima y es similar al entendimiento y a la voluntad? En otras

palabras {por qué se dice} que no se puede separar de esta atribucion. [En la discusién sobre la
investigacion de las cosas se distinguen dos tipos de atribucion. Una es la posibilidad {para una cosa} de separarse
de la substancia que la sostiene, como con el color o el sabor. El color se cambia en negro y por lo tanto se pierde el
blanco, el sabor se transforma en acido y por lo tanto se pierde el dulce.”” La otra es que no se puede separar de la

substancia que la sostiene. Es como el calor en el fuego, el fri6 en el hielo]. El lugar del sentido de memoria
esté en el cerebro. Reside en la parte posterior del craneo.’ ;Por qué el hecho de hablar de dos
memorias hace que hay dos lugares? Podemos pensar que Dios’’ nos da la posibilidad de ver las
cosas materiales, es decir que existe el ojo material. Entonces para poder aclarar lo que son las
cosas inmateriales, debe de haber un ojo inmaterial. El poder saborear las cosas con sabor,
implica que existe una lengua material. Entonces para poder saborear los sabores inmateriales

% El Lingyan lishao tiene el mismo caracter pero sin la clave de corazén (:0).

93 Véase, Aristoteles, Metafisica, 1, 9, 1058 a 37 — b 12; Idem, Topicos, 19, 103 b 27 — 39; Ibid, IV 1, 120 b 21-29;
Idem, Metafisica, A, 7, 1017 a 7 - 30.

% Desde alrededor del afio 1200, se asumia que los sentidos internos se localizaban en los tres ventriculos del cerebro.
Véase N. Steneck, “Albert the Great on the Classification and Localization of the Internal Senses”, Isis, vol.65, n°2,
1974, p.193, nota.1.

7 Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1 q.89 a.l: Dios hace que las almas desencarnadas de los humanos pueden
entender gracias a la luz divina sin fantasmata.

371



fi
K. Do * * e i H W DA
It AN Sl i H 2 i o H
FiE| nf H Fo B Z i 0 fi
Pl aH Ei A H At o H i
HI Lo B n . Hif h H Z
B e Hlo Un — [} H Z T
Hlo 5% N Bt H Je Ei Z H
] B nJ Hlo 15 15 & Fro iz
Ir] A i 1% Ao Z o Z
M Ho Ao 0] - BT o Z ] o
A A i My £ H Z e
Zo — H Al #E A i f
[} = i Zo Ao Z i 2
) Mo il f 1% BT o fiE Z
W vk 1% Fo i Z Y.
EZ R =) Ui Ho i Z I
Fl. n & Bt o %, Y. il

[35] debe de haber una lengua inmaterial. El sentido material, recibe las cosas materiales. Su
lugar es la memoria y debe tener un lugar material. El sentido inmaterial recibe las cosas
inmateriales, su lugar es la memoria y debe tener un lugar inmaterial. Hay un lugar material, es el
cerebro; el lugar inmaterial es entonces el &nima.

(Por qué se dice que sus operaciones son dos? Una es la reminiscencia, la otra es la
inferencia.”® En cuanto a la reminiscencia, el ser que anteriormente conocid, en este momento,
supone’’ lo que anteriormente conoci6. Cuando vuelve {a recordar} el objeto lo conoce. ' ;Por
qué es asi? Si anteriormente todavia no hay conocimiento, entonces no existe lo conocido y no se
puede hablar de recordar. Si el conocimiento anterior después se olvida completamente, '
tampoco se puede hablar de recordar. Solamente cuando el ser que anteriormente conocid, en este
momento, interpreta como si estuviera viendo,'® esto es hablar de suponer la presencia de lo
conocido, y que en el volver {a recordar} el objeto, lo conoce. Aristoteles dijo que

% Aristoteles, De memoria et reminiscencia, 453 a 5-10: “But the act of recollecting differs from that of
remembering, not only chronologically, but also in this, that many also of the other animals [as well as man] have
memory, but, of all that we are acquainted with, none, we venture to say, except man, shares in the faculty of
recollection. The cause of this is that recollection is, as it were, a mode of inference”.

% En esto subyace la deliberacion que es constitutiva de la reminiscencia segin Aristoteles.

1% Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1 q.81 a.1, resp.: “La perfeccion de la operacién cognoscitiva se consuma con
la presencia de lo conocido en el cognoscente”.

%1 Este pasaje se puede interpretar como una refutacion de Avicena quien, segiin Santo Tomés (Suma teolégica, 1

q.79 a.6, resp.), afirmaba que “tan pronto como alguien cesa de entender en acto una cosa, la representacion de ella
deja de estar en el entendimiento; y es preciso, si de nuevo quiere entenderla, el que recurra al entendimiento agente,

que supone ser una substancia separada, para que la especie inteligible fluya de él al entendimiento posible”. Avicena,
por lo tanto, postulaba la imposibilidad de que se conserven en el entendimiento las especies inteligibles.

102 Aristoteles, De anima, 427 b 18-22: “Es posible, en efecto, crear ficciones y contemplarlas como hacen los que

ordenan las ideas mnemotécnicamente creando imagenes”.

372



Z Ho It H 2 oz Y. i J
£ A v < FN % Z A &
] A ¥ W & & WO Z it
% P i e I o iC X + z
b . . i B £l o J& +
o H ¥ i b B CO] i &
i} i i o bil o 4 i %, S
HJ e H Ji It 1k # i #E G
1& . Al i i IS <z K i o
"] e AR H i i oo & i
#Es P /) i o 2z it LS 7 Hif
X Br I v ik It z
L Ao 5 1M 7 o i i — =
- #a - 3 ol A 1 . J&
. & . it It % i RC ] S
A # 18 fik H R K # AL 4h
ZS JEE At 5. bl Zo F & u Al

[36] todas las cosas pasadas dependen de la memoria, los asuntos frente a la vista dependen del
sentido externo y los asuntos por llegar dependen de la expectativa.'®® La inferencia empieza con

una cosa y recuerda otra cosa. [Es como empezar a recordar a una oropéndola e inferir su color amarillo.
También es la razon por la cual se infiere el color dorado del oro. Asimismo, recordar la humedad de la primavera es

la razén por la cual se infiere la humedad de la primavera pasada].'™ En efecto, la memoria no es otra cosa:
se limita a lo que primero se almacen6 y vuelve a buscarlo. Se busca lo virtual, haciendo la
suposicion de encontrar en esta cosa similar o en esta cosa contigua relacionada, la posibilidad de
entender el principio de su relacion indirecta.'” Es la razén por la cual se alcanza lo que se desea
alcanzar. Es de esta manera que se infiere. En la inferencia es necesario reunir varias cosas para
alcanzar una cosa. En cuanto a la reminiscencia, no se necesitan varias cosas, sino que solamente
recuerda a la cosa. En cuanto a estas dos formas de recordar, en general todos {sus objetos} son
asunto de experiencia, en los cuales la imagen de la cosa todavia esta presente.' Por lo tanto, es
posible recordarla e inferirla: es una con su realidad. Si originalmente

193 Aristoteles, De memoria et reminiscencia, 449 b 10: “Now to remember the future is not possible, but this is an
object of opinion or expectation (and indeed there might be actually a science cof expectation, like that of divination,
in which some believe”. Aristoteles, De memoria et reminiscencia, 449 b 25: “As already observed, there is no such
thing as memory of the present while present, for the present is object only of perception, and the future, of
expectation, but the object of memory is the past”.

104°Se encuentra en Aristoteles, De memoria et reminiscencia, 452 a 14-15, un ejemplo similar: “This explains why it
is that persons are supposed to recollect sometimes by starting from mnemonic loci. The cause is that they pass
swiftly in thought from one point to another, e.g. from milk to white, from white to mist, and thence to moist, from
which one remember Autumn [the ‘season of mists], if this be the season he is trying to recollect”. Probablemente
Sambiasi adapté el ejemplo a la realidad china ya que la temporada humeda en China no es el otofio sino la
primavera. Por otra parte, el blanco es un color nefasto, el color del duelo mientras que el amarillo es altamente
positivo ya que es el color imperial.

195 Aristoteles, De memoria et reminiscencia, 451 b 18-20: “This explains why we hunt up the series, having started
in thought either from a present intuition or some other, and from something either similar, or contrary, to what we
seek, or else from that which is contiguous whit it”.

1% Aqui cabe subrayar que la memoria, tanto para Aristoteles como para Tomas de Aquino, pertenece en primer
lugar a la facultad sensitiva, es decir la imaginativa, ya que el hombre no puede entender sin imagenes, y que solo de
manera accidental pertenece a la facultad intelectiva. Por ejemplo, Aristételes afirma en De memoria et

373



b e
2 & 7 i s . o, ) fie
i ik . i %, ] e i
% bl & i % e . # ¥,
1 . it A i 3 A 1
=, K I8 4. & 3. z i
E 1 h s z fer i %
# b z it %, %, I w5
Zi o] K, ; ok e 5, #.
; i i #. 7 ; i 1
fi 1% ) R fi i i I
. e #i # 0, N W
= . 0 M % 5 .
% fer 5 il R z 5
i = z H o % oy
fih A %, . o i b
oy e 1 ] it 1 2.
i it ] e % b 5

[37] no esta en el ser que conoce, la conoce pero la olvida completamente.'®” No hay imagen de
esta cosa. Por lo tanto, no es posible acordarsela, y tampoco inferirla.

Siguiendo esto se puede saber que el anima del hombre, después de separarse
completamente del cuerpo, todavia tiene reminiscencia pero no tiene inferencia. ;jPor qué es asi?
Se infiere y luego se recuerda. De esto sigue que lo que causa el olvido se debe al uso de la
memoria, cuando recibe dudosamente otra {cosa} que saca de la confusion de su imagen. Cuando
el anima esta completamente separada del cuerpo, la memoria no se basa en el uso del cuerpo del
cual no puede recibir o sacar {imagen alguna}, por lo tanto, es similar a los angeles. Asi es.

Parece que los animales, también pueden recordar pero no pueden inferir. ;Por qué serd?
El proceso total de la inferencia tiene tres pasos. El primero consiste en deber recordar otras cosas.
El secundo empieza con aquella cosa y

reminiscencia, 450 a 13-15: “Accordingly, memory [not merely of sensible, but] even of intellectual objects involves
a presentation: hence we may conclude that it belongs to the faculty of intelligence only incidentally, while directly
and essentially it belongs to the primary faculty of sense-perception”. Luego, encontramos en Santo Tomas, /n
Aristotelis libros De sensu et sensato, De memoria et reminiscentia commentarium, lo siguiente: “Se hace manifiesto
por lo precedente a qué parte del alma pertenece la memoria, es decir, a la misma [parte] que la fantasia. Y esas cosas
son per se memorables de lo que es la fantasia, es decir de las cosas sensibles. Pero las inteligibles son memorables
per accidens, pues no pueden ser aprehendidas sin un fantasma. Y es por eso por lo que recordamos con menos
facilidad aquellas cosas que implican sutileza y espiritualidad mayores; y recordamos mas facilmente aquellas cosas
que son groseras y sensibles. Y si queremos recordar nociones inteligibles con mas facilidad, hemos de vincularlas a
alguna suerte de fantasmas, como Tulio ensefla en su Retorica”. (ed. R. M. Spiazzi, Torino-Roma, 1949, p.26, citado
por F. Yates, El arte de la memoria, pp.91-92.)

17 Otra alusion a Avicena.

374



Fi i, H fi % 3 Al e e
. % = i & £ h &
e i % fi W Bk % B, s
i % 2 b . fit 7 M .
. z H i ol i 2 T =
z I - b, % i . It #
i I & o & # et ®. i
1. fit. i 1l I i 7 it i
b e 7 S E i 9 e #
1 z Y % ) * i f i
z B % i Eﬁ . o o
% * % = " By Bi i .
i, il it Iy 1 . ft 1, i
& 2 =, z . mn Bt fe 4
1 5 ) ¥, i . i A
i & i % ) i i i %
%, s i g 5 k. fi . fit

[38] busca inferir esta cosa. El tercero es la razon por la cual se logra el encuentro con esta cosa.
Todos {estos pasos} son las causas por las cuales el alma intelectiva del hombre puede inferir y
debatir los principios hasta alcanzar su naturaleza. Lo anterior esta contenido en el intelecto y en
la facultad de inferir. Entonces, es la manifestacion de una inteligencia superior. ;No serd que las
cosas, al no tener alma racional, no puedan hacerlo? Por otra parte, hay discursos que afirman que
los animales pueden inferir. Asi dijo Plutarco: “Cuando el zorro encuentra hielo, escucha correr
el rio para saber donde tiene que parar, de manera que al seguir el sonido conoce el movimiento,
seguir el movimiento es conocer el peligro. Seguir el peligro es conocer la vulnerabilidad.
Cuando un perro que persigue a un conejo se encuentra en un crucero de tres caminos, huelo al
primer camino, luego huele al secundo. Si no hay de ninguna manera olor a conejo, en seguida,
alcanza el tercer camino y no vuelve a oler. Es el camino posible para perseguirlo. Es un examen
por inferencia. {Pero, Plutarco} no sabe en que consiste la clase de conocimiento de los animales.
No es una inferencia del alma racional, sino una inferencia por imagen. Asi es como el perro
persigue al conejo.

375



]
K o A it G| ACo i IR %%
i T IS M 1t B b W H
£ Eba ES It i 1k P i Gl
Zz L Eid o L A A Ko H
. B E5d # A e [ &% o
A W, EW It b 3 K s i
# Al &3 0] EE o o et it
Zz N Z 3o JL A IR & #
T ] GE A A A ] £ ES
=2 1N | fo aff B Pl P It
A Fl. 4 HH A z i - il
B AC 5t It iR #fE it fi "
AC o R 1M i o it g3l i H
e o 1T & A R " K F
UA H JI i HE H [ £eS
A 2 I He 2 Z 7% z
3 z o i34 o ] A fiE

[39] Estar inclinado hacia el beneficio es algo imperativo, obliga a andar velozmente. Este
conocimiento por medio del discernimiento es una facultad natural. El zorro pasa por la
experiencia de escuchar el hielo. Huir el sufrimiento es algo inteligente. En el momento en que
encuentra el agua, escucha y no se atreve a cruzar, porque al momento en que escucha el sonido
del agua vuelve a conocer su sufrimiento. Esto es conocer regresando a la memoria sensitiva. No
es que a través de esto obtiene aquello de manera similar a la inferencia del alma racional del
hombre.

(Por qué se dice que es beneficiosa pero dificil de agotar en palabras? Todos los hombres
memorizan por la recitacion y la conversacion. El pensamiento sé6lo es estudio. Todo aquello que
se ha logrado descansa en esto {el estudio} para lograr quedarse por mucho tiempo y descansa en
esto para lograr utilizarse. Por lo tanto, Dios nos otorga el sentido de memoria. Es como el
botiquin de medicinas. Hace que se puedan tomar para curar nuestra mente racional. Plutarco dijo
que la memoria es la madre de las capacidades almacenadas a partir de las cien ciencias e hija de
la sabiduria. Hace que el hombre que no tiene memoria, no debe

376



Z JEE e T . £l g3l Hif i
A L1 1 1 N £ i A &
. I o i A S A v A o
X 7= Al . i gl o Ko G|
H 7= Bl 7 ik o iy 10 i A
i A i BN i %o A i o
B 95 o G 7 £iS fiE fE i 0
JiE i Gl T I A Pl A A
. “ i & o A I #E =
X fik # B It IFi B Mo i
e JiR o o & £eS o Z & Ao
A 0] JI T A A Fit ik LA
(U fC I fi . IFil LA A 1t
% o #a # M i o oS Fil il
th z = 10 e B He JL 2o
o GE L& Ko A & A /) A
% t # fi o % Al 11 1k

[40] llamarse sabio. Aquello que llamamos sabiduria es, mediante lo antiguo apreciar a lo
moderno, y orientarse hacia un conocimiento futuro. A menos de que sea antiguo el recordar no
se olvida. ;Por qué el futuro se basa en la inferencia para alcanzar lo que se llama sabiduria? Los
seres ordinarios saben que su ser es extraordinario pero no pueden conocer la causa de su ser
extraordinario. {No obstante}, aunque la memoria no conozca el por qué de las causas, puede,
mediante categorias y grados diferentes, almacenar innumerables cosas. De manera mixta son
contenidas simultdneamente sin que se confundan. Si no llegan no se reciben {en la memoria} y
si no las toma no las usa. Si se buscan por partes, se otorgan por partes. Si se buscan
conjuntamente, se otorgan conjuntamente. Si se busca uno que se elige aisladamente, asimismo
se otorga. Por ejemplo, vemos al escolar.'”™ Recita de memoria los libros clasicos tomando la
imagen de los caracteres. Los practica varias veces porque su adorno no lo es todo. Los escucha
hasta saciedad y surgen del sentido de memoria sin esfuerzo. Aun mas, los conoce todos en
detalle y no omite ninguno. Si el orden de sucesion no se infringe, surgen en seguida y el
{carécter} que precede

1% Este ejemplo ha de haber sido muy claro para los escolares chinos ya que gran parte de su educacion consistia en
memorizar los libros clasicos.

377



[i]

o fE 5 E £ - "J A
£S B & — i it f gl fiE
A - i Fo — en EH < i
e T T Hg To 1 = - B
i - EF it JIEd Al o Z ek BN
o £l A A e % PN It
1E Jr G G K H ] o
N o M X %o E) J& 1
o e %o n i Fe. B I
4 ] {5} Al X Al B
Ji ZS [} e Fé - .
R =4 + o 7 E (i} It
L . S Edl e Ho JR
R R ¥ + bra X N B

Gl 4 L1 H ik I
A i E, ko T il — A

[41] no puede oponerse {al que sigue}. En la busqueda de un {caracter}, no se debe en absoluto
atrever a confundirlo y unirlo con otro porque seria desordenado y no se pudieran conocer como
una unidad.

En los paises occidentales hay métodos para la memorizacion. Se trata de la repeticion.
Vemos con un libro. Se memoriza en silencio una o dos cosas hasta completar la recitacion desde
el inicio hasta el final y desde el final hasta el inicio. Si en medio apunta a un caricter, puede
recitar lo que sigue antes de recitar su inicio''’ o es mas, a veces se resalta un cierto numero de
caracteres para recitar caracter por caracter. Todo se puede. Es como el rey Ciro de Persia. Tenia
cuatro cientos mil soldados y conocia todos sus nombres. El rey de Ponto, Mitridato, podia hablar
la lengua de veintidos Estados. Todo esto pertenece a la naturaleza original y se soporta en el
estudio. Lo anterior es suficiente para manifestar que la memoria se encuentra en el hombre. No
hay nada de sobrenatural en esto, aunque Dios

109

"% Aqui se subraya la necesidad de orden en el proceso de reminiscencia. Véase Aristoteles, De memoria et
reminiscentia, 451 b 30 - 452 a 5: “Accordingly, therefore, when one wishes to recollect, this is what he will do: he
will try to obtain a beginning of movement whose sequel shall be the movement which he desires to reawaken. This
explains why attempts at recollection succeed soonest and best when they start from a beginning [of some objectives
series]. For, in order of succession, the mnemonic movements are to one another as the objective facts [from which
they are derived]. Accordingly, things arranged in a fixed order, like the successive demonstrations in geometry, are
easy to remember [or recollect], while badly arranged subjects are remember with difficulty”.

10 Aristoteles, De memoria et reminiscentia, 452 a 17: “It seems true in general that the middle point also among all
things is a good mnemonic starting-point from which to reach any of them”.

378



|

0. i i il . N . *
IR i Eo £ FCo fiE fik A
4k 11 7y i Il n EW 2 It
1 g Z i - B 5l A i
%% B el 1H B - M AL o
Ji g i & Ji ACo H 18 Zz
. z S Alo fiE . Ao
%y w. Z 5 i 10 PN s
H A i % 1& A ES z
fE Py . i i Z o
" " % % F IS Jé
1 1. o R F. PN 0] .
A 0] e 0] E I LA

IR # A B 2z R
z H Z fiE en it A
% % fE ! B z Ho
L B A 5 i . f

[42] otorgue la facultad de memoria en el &nima del hombre. ;Por qué es asi? Quiere hacer que el
hombre se acuerde de su misericordia y lo quiera agradecer. Si el hombre pudiera recordar todos
los principios de las cosas y no recordar la misericordia de Dios, seria como no recordar nada. Si
pudiera recordar a Dios pero no recordar otras cosas entonces no hubiera ni una sola cosa que
recordara. Esto es memorizar mucho.

Tratado del entendimiento

El entendimiento,''" al analizarlo, tiene dos partes pero en general se resumen a una, porque es
una de las facultades del anima mediante la cual entiende todas las cosas materiales e
inmateriales. Empero, no s6lo aclara aquellas sino que se entiende a si mismo.''? Luego, no es
que solo entienda sino que unicamente puede entender la imagen de las cosas, aunque

"' Tomas de Aquino, Suma teoldgica, 1 q.79 a.1, ad 1: “El entendimiento es la mas importantes de las potencias del
alma”.
"> Aristoteles, De anima, 11, 5,429 b 9.

379



]
Z - A M 1 o Al I o H
H % Gl . Z I 7y IR M
v % - (3 o — Z A Ho
1 5. Ho £ 5% 5% el e L
Ho i M e i i — SE. Ji
H f ) %y 1H . . Bl A
Zz (s Z "] Ho (s Z IR fE
# & it o % W i il q
%% & R % pil 1 . ] H
% f £l & Z e 7y i z
o % f Jir e 1 v L. i
X B - A . H - i I
un Al %o & T % He y A
H w - Z i A it 11 %
I A v . 7] 1] - = B
i M. (= i [} % (= it
Z it %o A (s Wi | B

[43] en si no tenga materia, que su lugar no esté en la substancia material, que su objeto no se
deteriore y que también no pueda morir. En efecto se parece a los sentidos y tiene tres
operaciones.

(Por qué se dice que al analizarlo tiene dos partes pero que en general se resumen a una?
Se analiza en dos partes. Una es el entendimiento activo,'” otra el entendimiento pasivo.''* El
entendimiento activo pone en acto''’ todas las imagenes mediante la ayuda del trabajo del
entendimiento pasivo. El entendimiento pasivo, en seguida, les agrega claridad,''® comprende
todas cosas y alcanza su principio.''” El agente puede hacer que sean alcanzables. El paciente es
quien las alcanza. jPor qué se debe hablar de dos partes? La esencia de todas las cosas tiene dos
principios. Uno es el principio de la accion, otro es el principio de la recepcion. En primer lugar,
viene el agente, luego viene el paciente.''® Veamos por ejemplo el uso de instrumentos. El que
crea cosas es el agente, ¢l quien las usa es el paciente. También los sonidos escuchados por la
oreja

'3 Tomas de Aquino, Suma teoldgica, 1 q.79 a.3, resp.: “[Como] nada pasa de la potencia al acto si no es mediante
algun ser en acto, al modo como el sentido es puesto en acto por lo sensible en acto, es preciso, por tanto, admitir en
el entendimiento una facultad que haga a las cosas inteligibles en acto, abstrayendo las especies inteligibles de sus
condiciones materiales. De aqui la necesidad de admitir el entendimiento agente”.

"4 Tomas de Aquino, Suma teoldgica, 1 q.79 a.2, ad 2: “El entendimiento que esta en potencia con respecto a los
objetos inteligibles, y al que por eso llama Aristdteles ‘entendimiento posible’, no es pasivo mas que en el tercer
sentido (véase def. de “padecer”, Tomas de Aquino, Suma teologica, 1 q.79 a.2, resp.), puesto que no es acto de
ningun o6rgano corporal. Y, por consiguiente, es incorruptible”.

"5 Tomés de Aquino, Suma teolégica, 1 q.79 a.7, resp.: “No obstante, el entendimiento agente y el posible se
distinguen como potencias, puesto que, respecto a un mismo objeto, distinto principio ha de ser la potencia activa,
que hace al objeto estar en acto, de la potencia pasiva, que es movida por el objeto ya existente en acto”.

"% Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1 q.85 a.2, ad 3: “El entendimiento posible sufre una modificacién al ser
informado por la especie inteligible, y luego, una vez informado, establece una definicion, divisién o composicion,
que expresa por medio de la palabra”.

"7 Tomés de Aquino, Suma teolégica, 1 q.79 a.2, resp.: “La operacion del entendimiento recae sobre el ser en
general”.; Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1 q.85 a.3, resp.: “Los sentidos perciben lo singular y el entendimiento
lo universal...”

"8 Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1 q.79 a.4, ad 4.

380



K& 1 £ Z Y % IS 1 B
i 76 %y Ho ) G It o ]
% i L A H . c b (s
4 I J& o i fiet K 14 it o
(s %o (D -3 Zo f i S A
] N i H JL % e n H
Zz IS ] i i # & o i
i EEa % o 1H i J i Zz
o z 7N il Ho z Zs b %%
P H s 1 Ik Bl . W %
% . i K " % e 1h o
ES it A 1k TH i oS i A
it 15y - in K Ro &l To ES
4k 7] 11 £ /] Al 7o = i
"] ES 7z e 2z LA 11 11 k.
i il Z e i 17 (= — %@
Z % VUE H /] 2 i H i

[44] son el agente, mientras que la oreja que los escucha es el paciente. Si todavia no hay acto,
(como puede haber recepcion? Toda naturaleza es asi. ;Por qué so6lo el entendimiento no lo fuera?
Ahora bien hay una razén en esto, reside en la naturaleza del {acto de} entender que se logra
completamente. Su principio entonces es que, primero esta el agente que hace lo entendible,
luego esta el paciente que lo entiende y entonces sigue el entender.'"” Vemos que lo que tiene
forma material es mas facil de entender para quien ve. En general, no es que el entendimiento
comprenda la materia substancial de las cosas.'*’ Debe dejar a un lado la materia substancial y
conocer esencialmente la comprension sutil. La materia substancial es particular y subordinada
mientras que la comprension sutil es general. Vamos a tomar una cosa material. De aquello,
primero surge su imagen. Entra en nuestro sentido de la vision. En este momento la cosa se
separa y entonces su imagen se retira. Esta imagen depende completamente de la materia
substancial de la cosa, es la mas burda. No es la cosa que se puede entender,

"% Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1 q.81 a.1, resp.: “La perfeccion de la operacién cognoscitiva se consuma con
la presencia de lo conocido en el cognoscente”.

120 Tomés de Aquino, Suma teoldgica, 1 q.84 a.2, resp.: “Los objetos materiales conocidos estan en el que los conoce
no materialmente, sino mas bien inmaterialmente.”; Tomas de Aquino, Suma teoldgica, 1 q.85 a.l, resp.: “El
entendimiento humano [...] es una facultad del alma, que, como ya probamos, es forma de un cuerpo. Y por eso le es
propio el conocimiento de forma que existe individual en la materia corporal, aunque no del modo como esta en la
materia. Mas conocer lo que estd en una materia individual y no del modo como esta en tal materia, es abstraer la
forma de la materia individual representada en las imagenes. Es preciso, por tanto, afirmar que nuestro entendimiento
conoce las realidades materiales abstrayendo de las imagenes, y que por medio de las realidades materiales, asi
entendidas, alcanzamos alglin conocimiento de las inmateriales”.

381



7| il %% It oy IR Tk ] .
Z A G L il ES il Z fE
Ui ] | % Lo v A H 1
o z Zz il H "J e it i
AR i ) . It i % B, 1H
] o . o | Zz ot It #
Ji ¥t e &l Jil 7] ) % .
7N & 0] & il W, % k 7
H 1A i J& i ek &l it 111
Ho 3 IS > fie i & i A
H it (= AE . /N J& o It S
"] % W G 7 A P v /N
& {3 & 4 A A 1 EeS EE
11 % Ho N fiE i il /) N
" i A it el & il Zz A
TH = HE IR 7 . Z " #
Z i i AR 1 1M Gl %o Bil

[45] por el entendimiento. Poco después entra en el sentido comun. El sentido comun es lo que es
comun a los cinco sentidos. Esta imagen luego se separa de esta cosa. De esta manera, no hay
imagen particular de las cosas que no se reciba. La imagen y la cosa, ambas tienen una relacion
subordinada. Estd se encuentra entre lo sutil y lo burdo. Todavia no es una cosa entendible.'*’
Luego, después del sentido comun entra en la facultad de cogitativa que la discrimina. Entonces
esta cosa se diferencia de otras cosas, y, por lo tanto, no se puede que no haya division entre
aquellas y ésta. Aun si la imagen y la cosa sutilmente tienen una relacion subordinada, esta
relacion no puede convertirse en una comprension general. Todavia no hace que la cosa sea
entendible. Después regresa en el entendimiento activo. No s6lo se abstrae'** completamente la
materia substancial de la cosa sino que simultineamente se abandona por completo su ser aquello
y su ser esto.'” Solamente queda lo mas sutil de la cosa, lo que es comin a todas las cosas.
Entonces se puede alcanzar y entender.

21 Tomas de Aquino, Suma teologica, 1 q.84 a.l, ad 1: “El entendimiento, conoce, en efecto, los cuerpos
entendiéndolos, pero no mediante ellos mismos ni mediante imagenes materiales y corporeas, sino por medio de
especies inmateriales e inteligibles que pueden existir en el alma por su propia esencia”.

122 Tomas de Aquino, Suma teologica, 1 q.79 a.4, ad 4.

123 Es decir toda su singularidad. Tomés de Aquino, Suma teolégica, 1 q.78 a.3, ad 2.

382



Z /4 {3 fit /| i 11 bl .
. E3 | 7 #a ES 7 o &
A . i 10 o4 7S Z il -
A ES J 7 A o . H IN
e n %o Vil ik o 1k £ U J&
i K Al Zo ZS f IN T IS
1H e £ it Cid i 5 Ho k.
# o fiie % 7 z I H A
. & IS Z il g FS £ %%
7 £ o % W, %o it PN i
% il It Ui A& 1 i S =
"] P e B A IN " Py IN
1. P IN it pr G . . %
H il e 7y o o n H X
% % = il H Ell Cl G o
" "J il ~F =) il JI Jir ~F
5] | [ Ro e i o o %

[46] Comparemos lo anterior con una unidad de medicion. El arbol es la materia substancial, el
metro es la totalidad y el pulgar'** es la parte. Lo que hace el entendimiento es comparar la altura
completa con las partes. Lo que recibe el sentido de vision es la dimension de la forma material,
consignada en metro y pulgar. Todavia no est4 separada de la materia sustancial. Lo que recibe el
sentido comun se abstraec de la substancia del arbol. Se limita a la imagen material de la
substancia y se consigna en metro y pulgar. En seguida, junto con otras cosas {el sentido comun}
las recibe y las almacena.'” No obstante, todavia no puede discriminarlas. Lo que recibe la
cogitativa, es entonces estas cosas y, partiendo de ellas, las discrimina.'*® Abstrae la imagen
material y solamente queda sus partes en pulgar. Lo que hace el entendimiento activo consiste
entonces en abstraer'>’ completamente comparando las dimensiones, simultdaneamente en metro y
en pulgar. S6lo queda la comprension sutil, maravillosa y abstrusa. Alcanzar lo comun, lo grande
y lo general es {conocer} la totalidad y las partes. Esto es, entonces, hacer que las cosas sean
entendibles, '** es suficiente para que sean entendidas. De esta manera, {las cosas} son
inteligibles. Entonces, el entendimiento pasivo

2H10F=1R

12> Tomas de Aquino, Suma teoldgica, 1 q.85 a.3, ad 2: “Como parte, en cuanto que lo menos comiin contiene en su
concepto no sélo lo mas comun, sino también otras cosas; al modo como en ‘hombre’ se contiene no sélo el ser
animal, sino también racional”.

126§, Ramirez, Introduccion a la Suma teolégica, p.77: “Mirado el proceso como preambulo de la inteleccion y
dirigido de algiin modo por el intelecto agente, este proceso no es otro que la percepcion del singular de una
naturaleza determinada por la cogitativa en el fantasma de la imaginaciéon y con la aportacion de la experiencia
pasada acumulada en la memoria”.

127 Tomas de Aquino, Suma teologica, 1 q.85 a.1, ad 4: “El entendimiento agente no sélo ilumina las imagenes, sino
también por su propia virtud abstrae de ellas las especies inteligibles”.

128 Tomas de Aquino, Suma teoldgica, 1 q.85 a.3; Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1 q.85 a.4, ad 3.

383



Ao - Ho o Jits o L /| o
& o v W z 1k Z f pil
It - Y £ e i H F Z
L “ Jé IS 10} T A & ot
o £ ] . ) B &y il I
Ji it o Z Ell H v & i e S
Ji - HE - A W o i "] i
- “ 4 e A n Z i Zz
e ES i 5 Z F Flo Z i
Z| % SE i i HJ H Mo H
z W 153 Th — % ot H 4
fE. & K Z Ho i ek e K
#a IR o o 1 . E R it
# — E [ i % & E 7
- en r A e i i {E! R
SE A % It 5% ho 10 &y X
i Ji % W ] w i ] i

[47] les agrega luz y, en seguida, las entiende aclarando su altura total comparandola con las
partes. También es como las cosas que tienen blancura,'” se trata entonces del blanco que se
puede ver. Cuando la luz del sol todavia no ha llegado, la blancura que so6lo es posible ver no es
la blancura que actualmente se ve. Cuando ya llegé la luz del sol, inmediatamente sigue que es
visible.”*® Lo que hace el entendimiento activo es como el blanco que se puede percibir y ver. Lo
que hace el entendimiento pasivo es como la luz otorgada y es ver al blanco. En general se
resumen a uno. El entendimiento activo y el entendimiento pasivo, si ambos carecen del otro,
entonces no pueden completar el trabajo del entendimiento.”' Por lo tanto, en general, estos dos
forman la facultad del anima. Comparando con una clepsidra, arriba y abajo cada uno mide un
dou. Uno principalmente actia, otro principalmente padece.'*> Si ambos carecen del otro,
entonces no hay un instrumento acabado. Estas dos partes unidas, cuando cumplen con la
facultad de medir un fragmento de tiempo, se llaman entonces un instrumento que fija el tiempo.

12 Tomas de Aquino, Suma teoldgica, 1 q.85 a.5 ad 3; Ibid., 1 .90 a.2, resp.

B0 Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1 q.79 a.3, ad 2.

B! Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1 q.79 a.3, ad 3: “Lo inteligible en acto no es algo que exista en el orden de
las realidades naturales sensibles, que no subsisten sin la materia. Por consiguiente, la inmaterialidad del
entendimiento posible no bastaria para entender si no interviniese el entendimiento agente para hacerlas inteligibles
en acto mediante la abstraccion”.

132 Tomas de Aquino, Suma teoldgica, 1 q.79 a.2, resp.

384



fa fa
G 1ii} o i} 2L it i Fi Z
i v # 1 il A s i H
1 Jist SR H 7 ] 1] Jé 7
Zo H N /N i B i 75
M 7N L E B H 1 Z
AN B, 3 Z Gl hiZ £l fit.
A an i P, . £ 53 JR
H A B 7N i Z Fif 4
X N H as 15 2z i) i
4] &l & Z 2z LB e .,
it A Ho . ] I i Chil
%y B, 7N = i = Z Je
&t &l AE 7 % ] AE 75
A e i Z Ho 15 Z
. I §E H M v fEo
A7 M 7N liZ ) N N
A i =g i 53 1k 1k

[48] (Por qué la facultad del anima es una denominacion general? La facultad del &nima no se
limita al entendimiento y el entendimiento consecuentemente debe designar a una de las
facultades del 4nima.'*

(Por qué se dice que el hecho de entender todas las cosas materiales e inmateriales, esto es
hablar de una parte de las operaciones del entendimiento? Sirve para diferenciarlo del otro
sentido interno. La operacion del entendimiento es entender claramente el principio general y la
naturaleza general de las cosas.'** No obstante, las cosas materiales e inmateriales son totalmente
diferentes. Este entendimiento de lo material no se puede abstraer de la materia comun y sélo se
abstrae de la materia individual.'>> Por ejemplo, el hombre originalmente posee una substancia
corporal, entonces partiendo de esta substancia corporal se entiende y no se discute que tal
substancia corporal es tal hombre."*® Si se trata de

13 Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1 q.79 a.1, resp.: “El entendimiento es una potencia del alma y no es su misma
esencia. [...] Unicamente en Dios el entender es su esencia: en las demds criaturas intelectuales, en cambio, el
entendimiento es una potencia del ser que entiende”. E. Gilson, Le thomisme, p.290: “L’intellect est la puissance qui
constitue I’dme humaine dans son degré de perfection ; et cependant I’dme humaine n’est pas, a proprement parler,
un intellect. L’ange, dont toute la vertu se raméne a la puissance intellectuelle et a la volonté qui en découle, est un
pur intellect ; ¢’est pourquoi on lui donne encore le nom d’Intelligence. L’ame humaine, au contraire, exer¢ant en
outre des opérations végétatives et sensitives, ne saurait étre convenablement désigné par un tel nom. Nous dirons
donc simplement que I’intellect est une des puissances de I’dme humaine”.

B4 Tomés de Aquino, Suma teoldgica, 1 q.79 a.2, resp.: “La operacion del entendimiento recae sobre el ser en
general”.; Tomas de Aquino, Suma teologica, 1 q.85 a.3, resp.: “Los sentidos perciben lo singular y el entendimiento
lo universal...”

135 Tomas de Aquino, Suma teologica, 1 q.85 a.1, ad 2.

13 Sambiasi parece querer indicar que en este momento del proceso cognitivo se abandoné la individualidad de la
cosa.

385



7 i Jeé it Ho 3 A J 7
H o # H 5 Ao =2 Z Z
b ! Eo fE 1k en i < .
S Jé & J & A ] i A
i 4 3 B 1 HJ = & &
. 3 . % i (& IS ek S
I H il 0] 1H e i Ok H.
K i - 1 Zo i & Z &l
# T ] = S A 2z % % HJ
% & i B, e it GE L (&}
I I . i34 7 ES f it I
11 it M o el #h 7 & i
2. % f Gl = o f fik Zo
I Iy ® o Ho I " 1 n
i i B % A it He [ N
2. Zo i S A N A It A
50 i i [ fift Pa ] % &

[49] una cosa inmaterial no estd relacionada con la materia, por lo tanto se puede alcanzar y
entender.”’ Por ejemplo, los angeles pertenecen a la categoria de las cosas inmateriales. [Es decir
después de que el alma intelectiva esté separada del cuerpo]. En efecto, si se desea entender esta cosa, se
debe hacer que esta cosa se una a la facultad intelectiva. Lo que tiene forma y materia no puede
lograr penetrar y consecuentemente no se puede unir. Por lo tanto, se debe abstraer la materia
individual. Se aprehenda lo que es comln y se combina para entenderlo. Si se trata de algo que
no tiene forma ni materia no es necesario abstraerlo, por si s6lo puede transformarse en imagen
racional y combinarse. Por lo tanto, Aristoteles dijo que el anima es las diez mil cosas, es decir
corresponde a todas las cosas.'*® Todas las que son materiales regresan a los cinco sentidos. El
anima debe utilizar el entendimiento para aprehender su imagen y entenderla. Lo que es
inmaterial regresa al entendimiento que aprehende su imagen racional, la posee y la entiende.'*’
Entonces

17 Aqui, Sambiasi aborda el problema del conocimiento de realidades no materiales como lo son las especies
matematicas. Son materias inteligibles es decir la substancia en cuanto sujeto de la cantidad.

138 Aristoteles, De anima, 111, 8, 431 b 20-25.

139 Aristoteles, De anima, 111, 8, 430 a 5-10: “En efecto, tratandose de seres inmateriales lo que intelige y lo
inteligido se identifican toda vez que el conocimiento tedrico y su objeto son idénticos [...]; pero, tratindose de seres
que tienen materia, cada uno de los objetos inteligibles esta presente en ellos s6lo potencialmente. De donde resulta
que en estos ultimos no hay intelecto —ya que el intelecto que los tiene por objeto es una potencia inmaterial—
mientras que el intelecto si que posee inteligibilidad”.

386



]
o H M i . W IS /| [t
i 7N i A IR Gl e . Jé
A 3 & b 5 P v an 7
A “ J U ] b 3 4h A
Ui i i . Z z ) T (e
i Zo el 0] A w. Z ] %%
{3 A |7 IR i &1 ES] it 5
1 ZIS Z H HJ i i e W
IR Cl . %y ik S en Z 111
F ZI) DA it %y i 7N . i
i H A . i ho Gl B 7]
i1 B figt IR /] 0] IR i B
" Z i Ik R Z3 "] n i o
TH H. A 1H % ik Ao p
% " b Jir i [} L i
o fitt [0 . i# VUE i )

[50] el 4nima no se transforma en todas las cosas'*’ y todas las cosas son completas. Esto es
lograr la existencia de todas las cosas.'*' Por ejemplo, las cosas que los cinco sentidos internos
reciben, todas regresan al sentido comtin como los radios que convergen en el cubo. El sentido
comun es el almacenamiento general de las cosas y, por lo tanto, también se puede decir que es
todas las cosas. Las cosas que los sentidos internos reciben regresan todas en el entendimiento
que las sostiene y las entiende. También es el almacenamiento general de las cosas y se puede
decir que es todas las cosas.

(Por qué se dice que no solo entiende al otro, sino que también se entiende a si mismo y
que ademds entiende lo extraordinario? De todas las cosas materiales entendidas por el
entendimiento se debe abstraer su materia individual. Para ser entendidas s6lo se aprehende su
generalidad. Si es el sentido de si, per se no tiene forma material ni aspectos que se puedan
abstraer, y esto es lo que sirve no sélo para entender al otro sino también para entenderse a si
mismo. Por lo tanto, el entendimiento es comparable

0 yease, Aristoteles, De anima, 111, 5, 431 b 25-30: “Y, por supuesto, lo que estd en el alma, no son las cosas
mismas, toda vez que lo que esta en el alma no es la piedra, sino la forma de ésta”.

"1 El primer objeto del intelecto es la esencia de las cosas mismas, no el fantasmata ni la especie y tampoco la
esencia del intelecto. Véase, Tomas de Aquino, Suma teoldgica, 1 q.87 a.3; Ibid., 1 q.84 a.7; M. A. Garcia Jaramillo,
La cogitativa en Tomas de Aquino y sus fuentes, Pamplona, Ediciones Universidad de Navarra, S.A., 1997, p.356.

387



]

G| ! iR i i T i ] Je
&y i 18 11 Ji £ 1 e
1t IS % (&3 Bl 11 e Z
fE c IS Zo Bt . fE A
i Z i i} J& — i H
1 T Z E[3 3 & 5 .
A 7 &l 1h 1H A . g
/| L H Ui . 18 X H
Zz " Zz . (] o fE o
%&. . . - & H i fiE
1% [ el o H i i i
7] A % [ . e H 5
ER i b Je IR Bl o .
Ho 1 . 7 A A R A
" H A 1 fu A K fiE
TH HE K A ot figt Ik F
# | fit & % e o 1 Ko

[51] al ojo espiritual del anima.'** El ojo material puede ver las cosas pero no puede verse a si

mismo. El entendimiento puede ver las cosas y ademas puede girar para verse a si mismo. Este
entender extraordinario tiene dos caracteristicas. En primer lugar, es preciso regresar sobre su
pensamiento. Para entender su propio entendimiento {el intelecto} no necesita abstraer porque no
hay obstruccion a la comprension debido a que constantemente entiende.'* Empero, el principio
de entenderse a si mismo precisa que la luz {del entendimiento} dé vuelta {en un acto} de
reflexion para que se logre. Por lo tanto, es un entender extraordinario. En segundo lugar, el
anima se encuentra en la substancia corporal del hombre. Estd constantemente unida a las cosas
que tienen forma material y materia. En medio de la confusién, no alcanza el momento de la
reflexion en lo informal e inmaterial del ser. Por lo tanto, no logra constantemente la facultad de
entenderse a si misma.

(Por qué se dice que para poder entender necesita constantemente la imagen de las cosas?
Los filésofos dicen que el entendimiento

12 Tomas de Aquino, Suma teoldgica, 1 q.67 a.l, resp.
'3 El intelecto agente esta perpetuamente en acto.

388



1 5 IS ] fE- ot P Z. z
ek % 1 Z S W i T o4
& A . fi {4 - & ] W
Cid A fik A IS W, £ i e
i 1 i U . X IS H W
Al 7] 1 Zo J5 W M J q
& z . 5 B T J Ao B
Gl B VA &3 SE # i A %
Ji %o &l A [ o z A Mg A
i LA i g fik fiE L Gl %
z 7l {3 Ut i " i % "
% S /) /) It . %o DA TH
I it Z Z w. B JR A z
Br v i B UA 7] A AE Fii o
A ) A % fi A A A i
2. = W A " J& W I LA
! | o il It B3 s I 4

[52] pasivo necesita la existencia de una imagen racional que sirve en esta clase de entender.
(Coémo se manifiesta? Los cinco sentidos residen en lo sensible. Si no hay imagen sensitiva,
definitivamente no pueden percibir lo que es sensible. El entendimiento reside en lo intelectivo.
Si no hay imagen racional tampoco puede entender ni una sola cosa inteligible. Por otra parte, la
facultad de entender es entender las cosas. No hay cosas que no estén subordinadas a su facultad,
que sea aquellas o estas. En principio, no hay orientacion determinada. Si se desea entender esta
cosa se necesita entender que suerte de cosa es. {Como fuera posible que no se necesite la imagen
intelectiva de esta cosa para diferenciarla de aquella cosa? Si se desea entender aquella cosa, se
debe entender que suerte de cosa aquella es. ;Como fuera posible que no se necesite la imagen
intelectiva de aquella cosa para diferenciarla de esta cosa? En otras palabras, para poder entender,
el entendimiento estd completamente subordinado a las imagenes recibidas por la cogitativa y no
hay que no se manifiesten.'**

144 Esto es el problema del conocimiento de los individuales. El entendimiento no tiene conocimiento directo e
inmediato de los individuales y por lo tanto precisa de la cogitativa como medio para llegar a entender las cosas
materiales. Tomas de Aquino, Suma teologica, 1 q.85 a.1, ad 5.

389



G W& fie VN ) ) B, o 1
A z fE & Z Bt #r % G
8 g 2 Bt Z Bt £, Mk A k&
H 7 U Lok i, A H gas 5 52
) . Rz T4 IR b . Jask b
bl Z W Hoo# At o i PN ) B,
% o | fe | R A =, fit it B
% H 2 BB H gl * 4= 1i'g i
1 Ko E z K it Bt 5y Vs Z v
S fir M Ji. ok AR, SR i N 5. ]
A i pr %oz E5 Z 15 pas Yl 15
& (S 7 e Jis e (7 i Z
2z B2 KR A 1E /S (] & i
i, B D3 E IS ] Z IS i
1] [/ Zz K Ho Bt i /IR 7 =X
% i . B A A Ho H Z X
fe 15 i 2z A R L Jass iz B

[53] El entendimiento, al momento en que {las imagenes} se manifiestan, las aprehende. De esta
manera son suficiente para la suerte de entendimiento. ;De qué sirve ademas la necesidad de una
imagen racional? No es conocible la imagen que recibe la cogitativa.'*’ Parece que tiene una
relacion sutil con la materia formal de las cosas. Si aquella o si esta todavia no pueden totalmente
ser unas cosas que se entiendan en su generalidad y sutileza, es que se manifiestan mediante el
sentido de cogitativa y desde a fuera se alcanzan. Todavia no son lo que el entendimiento como
facultad propia posee. Las causas de todas las cosas necesitan que el principio de la esencia se
encuentre en la causa misma. Entonces se puede activar su esencia. Si se parte de lo que se

alcanza externamente no se puede activar. [Por ejemplo, el fuego en las cosas calientes. El calor es la
esencia del fuego y el fuego es la causa del calor. Su potencia es principio del calor. Debe estar intrinseco a la
substancia del fuego y después sale para calentar las cosas. Esto es activar su esencia. Si el principio del poder

calentar las cosas estuviera a fuera del fuego entonces de donde el fuego sacaria su capacidad de calentar]. Por lo
tanto, el entendimiento necesita que la imagen intelectiva de las cosas se encuentre en su ser
propio'*® y que después el entendimiento agente {la} posibilite.

15 Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1 q.84 2.6, ad 1.
146 En potencia.

390



i 1k % 1 o Z 1% % 1
% " IR e J& 7] ] 1M W
i I o i el W %. Z 1k e
1Es I K Zz - 14 Ko U Ik
%y IS % e Gl & o T i
H i B ] Zz S ) i34 4h
1 [f] o 1 J& | i % 7 Zz
il ek X &l %&. [ o & U Gl
Zz i E o it fE ILLI Z %
Ji z & 25| IS Bl 2 . Ji
% %o &y it Br o e 14 fiE
it 2 W 11 [ o & T~ il 1k
Jé il & o IR il o 1 o
. S Z 1 H T &y A X
A it L il fiE it J& o
& [ L& 17 Ho x T & It
i Il i o i i Al it e

[54] No es que se basa en la imagen de los sentidos externos para poder actuar: es debido a esta
imagen racional que se activa el entendimiento. Por lo tanto, la cosa entendida constantemente se
conserva y no se destruye. Es la razoén de la investigacion de los filésofos que analizan las
imagenes de las cosas en cuatro clases. La primera clase corresponde a las imagenes de las cosas
subordinadas a los cinco sentidos. Permanentemente dependen de su objeto. Si la cosa esta
presente, entonces vive, si se para entonces muere. La secunda clase corresponde a las imagenes
de las cosas que son subordinadas a los dos sentidos internos. Se abstraen de su objeto.
Agreguemos que por si solas se pueden conservar. Por otra parte el lugar donde se reciben y se
almacenan, todavia estd subordinado a la materia. Por la razén de que tienen materia, entonces
primero existen y padecen, luego gradualmente se deterioran. Luego, la clase superior
corresponde a las imagenes intelectivas del entendimiento. Cuando se da la inteleccion se orienta
hacia el objeto. Después de haberse dada la inteleccion, y haberse abstraido del objeto, la imagen
intelectiva permanece. El lugar donde existen y se quedan es el anima. Es un lugar sin relacion
con

391



fa
fit Yo IS Fid 7| it o H 53 2
Vsl 1l It N v IS i - H’
4 AN i) o H &= - i #o Z
4| H I I %, 4| Z Vsl BT o
L/ H P [ Z [ PN s
Zz K H [ H 153 [ 1% fif 2L
Bi H — . i 1 % fiff Bt B
HoOA 17| & A H 3 H ]
S vl I 1 A i} ) 7
i — B, B f £ N o 7| %,
b/ 7] *5 i = W * A Z Yl
B Z H 5 w & o e i)
I H H i 1, % i % 1ii}
A — Ers 1] N w . AN
e fie Yo AE N £ 1 A it
PR en Fy % en %, £ h,
B ZD & 1 3 PN i 1

[55] la forma material. Es porque el objeto esta completamente separado que se contiene y no se
abstrae. La clase mas elevada corresponde a las imagenes intelectivas que los dngeles tienen de
las cosas. Las imagenes intelectivas del entendimiento de los hombres, aunque pertenece a lo mas
sutil no se logran, sino gradualmente. En cuanto a las imagenes intelectivas de las cosas que estdn
en los angeles, por lo mismo que Dios ha creado a los angeles, entonces se logran al mismo
tiempo, juntas y no gradualmente.

(Por qué se dice que originalmente no es material, que su lugar no esta en la substancia
material, que no padece dafios de su objeto y que también no puede morir? Conforme a lo que
hemos dicho anteriormente, si el entendimiento puede ser todas las cosas, entonces no puede ser
que en si tenga la materia de una cosa determinada.'®’ Si en si fuera una cosa determinada,

entonces no pudiera ser las diez mil cosas [Por ejemplo, en la materia prima, originalmente no hay forma ni
de una sola cosa, por lo tanto puede servir de forma para todas las cosas. Si en si hubiera un forma original entonces
no pudiera servir de

147 Véase infra, p.10.

392



71 1l IS 2z Je 4 T o . OB
517 Bt it Bt 5 AN fE &
% [ [ IR Ell 3 iH 1 &
= # e Wio Hil s 5 H Mo
W Jli by 1] [l 4] b g O
en S ) Jlig Je o, 1 bd — R
H H fig % Vsl 5, A [l Bt o [N
i H 7 AN [i7] N Je £l EI
(ENE o Al W b # 5, M A RE
e Bt =8 i 1 H A ] e
T @] H AN 1t H 1 I fr
H. 1 B fit At i Z H AN U
Al Ko If] o B A BT o = fiE il

it H g Fa I it 1] Z ft i

TR/ fig % A o iy T o H |

wOEE If) PN % H 1 H = Ah

i K e # 15 H i 7 2z i

[56] forma. Es como la lengua que originalmente no tiene sabor. Por lo mismo, puede discernir todos los sabores. Si
la lengua en si poseyera un sabor entonces no podria discernir otro sabor].'** Los otros sentidos, como los
cinco sentidos externos estan firmemente en un lugar material. Los sentidos internos también no
pueden no tener un lugar material. S6lo el entendimiento se encuentra en el anima y no se
encuentra en un lugar material. Esta existencia, de ninguna manera se relaciona con la substancia
corporal: por lo tanto no estd en un lugar material y solo esta en el 4nima y con el &nima. Juntos
existen permanentemente. Aunque la substancia corporal se destruya asi como los lugares
materiales se destruyen, sin embargo este ser no se destruye. Por lo tanto, no puede morir y no
padece dafios de su objeto. En cuanto a los otros sentidos relacionados con la substancia corporal,
cuando su objeto es lo mas intenso, si el objeto esta en esto no puede alcanzar aquello. El objeto
si es intenso, entonces {el sentido} puede perseverar en su ser o padecer'* una destrucciéon

gradual. [Tomamos el ejemplo del ojo que mira al sol. Este es su objeto. En la medida que la luz del sol es intensa,
entonces la capacidad del ojo sdlo puede dirigirse hacia el sol. No puede dirigirse hacia otra

'8 Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1 q.75 a.2: “Mas para que se puedan conocer cosas diversas es preciso que no
se tenga ninguna de ellas en la propia naturaleza, porque las que naturalmente estuvieran en ella impedirian el
conocimiento de las demas; como observamos en los enfermos cuya lengua esta impregnada de bilis u otro humor
amargo, que no pueden gustar el sabor de lo dulce y todo lo encuentran amargo”.

14 Para una definicion del término “padecer”, véase Tomas de Aquino, Suma teoldgica, 1 q.79 a.2, resp.

393



) ]
H Al Ho G G| 3 4 li] . .
i H IR il IR fE . 1 g H
Ho 87| {3 T 5 lf] & It H %
5 f B fiE Gl z 1 IR s H
M = L £ "] i 71 i i % k.
fig 3 5% 1 L. L) E K I
. - Zz A JL & . e
- H 0 E Gl o £ W A
— . 0. i B I % M
I I [ e i 1. A i
z - & il % A J&. TH
&t o H 24 )Y £ #
I . 1l y i Fit it M
A B2 ik A k. If] I Bt
i - T A Z Ho A
U 1fE U % Ko 4 .
e 1 . Th it i X P

[57] cosa. Si el ojo padece la luz del sol y que su capacidad no puede resistir, entonces la capacidad del ojo se
destruye gradualmente]. Solamente el entendimiento no tiene algo que no pueda entender. Su objeto
reside en esto y ademas puede alcanzar aquello. No hay mucho a lo cual no pueda responder. La
tarea del objeto cuanto més grande y mas dificil mejor incrementa su fuerza y aumenta su
entender. No es porque el objeto es intenso que destruye su potencialidad a perseverar en su
ser.'”’

(Por qué se dice que ademads se parece a los sentidos? Todos los sentidos son en potencia
y luego en acto. Si no reciben un objeto entonces no tienen de donde poder actuar o no sus
operaciones. Por lo tanto sus operaciones pasivas no se completan. El entendimiento también
activa las imagenes racionales, las recibe para entenderlas. Por lo tanto son similares.

(Por qué se dice que tiene tres operaciones? Una es la simple aprehension, otra es la
composicion y la Gltima es el raciocinio.””' La simple aprehension consiste en afirmar de cada
cosas lo simple y lo no mezclado. [Como de A se sabe que es

130 Aristoteles, De anima, 111, 4, 429a 30-429b 3; Tomas de Aquino, Suma Teoldgica, 1, q.75 a.3, ad 2.
51 Tomas de Aquino, Suma teoldgica, 1 q.85 a.5, resp. y ad. 1; Coimbra, Libro III, cap.VI.

394



aow | X . & o | & P wo.
S S ) # 2 RTINS ot | . B
s | i) — Kok |4 N Z. 4
s | b, . o | . Kt | — &
o | g . i wmofE | 2 Bz |k — .
z K| Bl th, R ) S H %
ootk | it W OW oz | R o~ | » 51, 7k
o | %, & P | B IR N N *
2 . o2 | H fil U S o
hoR | % ) 2 OW | ) o 5 Fl %
B | R i Z W | H. g z |4 w | a ok
Xz | # Homo | R T W |z
LI N e % 1 Ak L ey

A b 2 i 1 Wi | #. % |

ok | A om0 | #. Z, mofE | nok | &,

R K. H & i — HA. i p/ - F

WO |8 | b Sl Yy LR O/ R

[58] A. De la enfermedad se sabe que es enfermedad, del agua fria se sabe que es agua fria, que B es B. Cada uno de
ellos es un conocimiento sencillo. Todavia no se componen mutuamente]. La composicion es la reunioén de

dos cosas. Simultdneamente se reciben, y se discrimina si son afirmativas o no. [Por ejemplo, A y el
agua fria son dos cosas. Ahora, decir ‘A es beber agua fria’ es componer afirmativamente. B también es una cosa.

Ahora, decir ‘B no es beber agua fria’ es componer negativamente]."** El raciocinio consiste en el hecho de,

. e 153 .

mediante la unién de una cosa con otra cosa, razonar y lograr una tercera cosa. ~~ [Por ejemplo, el
agua fria puede provocar la enfermedad. A bebe agua fria. Se conoce por razonamiento que estd enfermo porque el
agua fria puede provocar la enfermedad. B no bebe agua fria y por lo tanto se conoce por razonamiento que no esta

enfermo]. En la simple aprehension, todo lo verdadero no es falso.'>* Una cosa es en si una cosa y
por lo tanto es. [A entonces es A. La enfermedad entonces es la enfermedad. ;Qué hay de falso en esto?] En
cuanto a la composicién y el raciocinio, hay verdad y hay falsedad.'” Mediante la composicién
de esto con aquello, hay correccion y hay falsedad. La composicion de esto con aquello, también
sirve para deducir otra cosa. A medida que se incrementan los opciones alternas se incrementan

las incorrecciones. [Por ejemplo, A bebe agua fria. {Se postula que} beber es correcto o no beber entonces es
incorrecto. B no bebe agua. No beber agua entonces es correcto o beberla entonces no es correcto. Agregamos que el
agua bebida provoca la enfermedad.

132 Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1 q.85 a.5, sed contra: “En las palabras hay composicion y division como esta
claro en las proposiciones afirmativas y negativas”.

133 Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1 q.79 a.4, ad 3.

'3 Tomas de Aquino, Suma teoldgica, 1 q.85 a.6, resp.

'35 Tomés de Aquino, Suma teolégica, 1 q.85 a.6, resp.: El entendimiento, “en cambio, si puede equivocarse sobre
aquello que rodea a la esencia, al establecer relaciones entre ello, o al juzgarlo o establecer su division, o al razonar
sobre ello”.

395



i

H Ay M HE %o I g ¥ g
£ #E % o 21 D A (/G QT
1 i Z n J 7 g Z. A K
N £ IR o T H 7 v G A
i fie IR 1. 21 R AR . %
£ i ES A e =5 /G B
o I H. Al i} R i A =
ko #. Vi A i A . B AR
) i1 % It Ex) AE BOA Hi R
Eil ZAN e ¥ o #E 2. R
i i £ 1. A i A K
H T PN i ¥ I e (Rl
L % gl x fif i {LEEG . .
. [} 2z i %l Ex N A
ity Ho H K B . #E A
1 A Bl N i PN il A
# Fii 1] Z % & o K. K.

[59] A bebe agua, entonces se conoce por razonamiento que esta enfermo. {Si se postula que} ‘el hecho de beber
provoca la enfermedad’ es correcto, {la proposicion} “que no beba agua o beba agua no se enferma” entonces no es
correcta. Beber agua provoca la enfermedad. B no bebe agua. Se conoce por razonamiento que no esta enfermo. El
resultado de no beber agua es el no enfermarse. Lo anterior es correcto y {la proposicion} “que la beba o no la beba

se enferma” entonces no es correcta]. En cuanto al raciocinio, solamente al hombre le es natural. 156 Los
animales no pueden raciocinar y los angeles son la racionalidad maxima. En los mundos
ultraterrenal y terrenal cada cosa puede alcanzar la compleciéon méxima. No son temporales, no
tienen antes y después. Todas se subordinan a la simple aprehension. El hombre entonces
mediante una {cosa} deduce otra, progresivamente hasta alcanzarlas. El conocimiento deductivo
de los hombres es como el tiempo continuo, el dia continto, el antes y el después son el orden de
llagada. El conocimiento simple de los angeles es intemporal, no tiene inicio y no tiene fin. Por lo
tanto, se designa a los dngeles como seres racionales, y se designa a los hombres como seres
racionales deductivos."’

El entendimiento se encuentra en el hombre. jEl entender es su dignidad! ;Por qué se dice
que es su dignidad? El tratado sobre

1% Tomas de Aquino, Suma teoldgica, 1 q.79 a.4, resp.: El alma “llega al conocimiento de la verdad mediante el
discurrir y el movimiento, arguyendo”.

57'E. Bréhier, Histoire de la philosophie, pp.584 ss.: Esta doctrina proviene de Alberto Magno. Negaba la doctrina
agustiniana comun en el siglo XIII e influenciada por Avicebron, la cual argiiia que los seres espirituales se
componian de materia. Para Alberto Magno, los seres espirituales no se componen de materia. Por lo mismo, el
intelecto agente de los angeles es intuitivo, directo y exento de errores, mientras que el alma de los seres humanos, en
la medida que esta relacionada con el cuerpo, alcanza lo racional mediante una operacion de abstraccion sobre las
imagenes sensibles.

396



w i A | W 55 i %. # i
e i =ow |4 2 I Al i ?%
i . T NREA " 5 b i 2
% i Al 7 H. #. 1 i i
Z £ b wOA | H # # ¥
i A w owm | i % % f
£ el Z iR R 0] u, i i
. B 7. A 1% £ 15 o
) 2. i z 2z | % . —~ i i
1 H e N BED 3 i -
3 & i o | Al 2 % i f
7. 5 M. 2= | % x i b
b i * b | . i 1 i
e B 0 T L B . &
# %, i ~ — |x B T 51 .
. z i w oo | i ® s Al
5 ., 3 AL i # i £

[60] lo que nosotros debemos acostumbrar tiene dos capitulos. En el primero se trata de lo que
debe alcanzar el subsistir per se. Entonces la voluntad debe subordinarse a la rectitud y el
entendimiento debe subordinarse al conocimiento. Cuando el conocimiento estd orientado hacia
la rectitud entonces el entendimiento es digno. En el segundo capitulo se afirma que lo que Dios
otorga lo debemos alcanzar y acostumbrar. Solamente en el entendimiento se otorga la luz
racional y mediante el ojo interno del 4nima se consuela'® y logra ver a Dios. Por esto, el

entendimiento también es digno. Hablemos de las acciones internas y externas. [Todas las acciones
del 4nima se dividen en dos principios. El primero concierne lo que sale afuera, es decir las cosas contiguas a los

cinco sentidos externos. El segundo principio concierne lo que es interno, es decir los tres sentidos internos]. En ese
sentido, la accion de la voluntad, aunque esté interna, todavia no puede evitar exteriorizarse y
encontrarse con lo deseado. Por eso se dice que el hombre tiene deseos. Su corazén siempre se
enfoca en las cosas deseables a saber en lo que no reside en su ser. La accion del entendimiento,
solamente es interna. Cada

158 Sobre la importancia del consuelo para los jesuitas véase, J. W. O’Malley, The First Jesuits, Cambridge, Londres,
Harvard University Press, 2001 (7a), p.19.

397



x % |aow |z i % & 5 Il i
T | Em | E z S 1 # 15 A
i B oW | @ it H. 3 xR i s
2 % oW | M i 5 fit jit it
% ] o |, z b f Bh. 1
il 1 HOE | 5] z 1. — z
ha % moE | R 2. & 2% 2l .
w5 N 7w | i I % S i
# % e | A FE 5. ] # it
] ® R B i 1 it Hy
1 z oW | R 2. v # . 4
2 B wox | x ¥ B i i1 5
fik. i 2B |p 5 g z 2 K
) # o |, 2. th. # I 1)
it A BB | X % i Z. b i
* oy | * I ] % . #
i oW |k 2z |F i 1 #% ¥ -

[61] cosa comprendida penetra en su lugar. Los dos lugares completan totalmente sus
operaciones: el uso de una se basa en lo externo, el otro entonces se basa completamente en lo
interno. Como es asi, hay dignidad pero también la voluntad no puede ser autonoma. Se necesita
primero que el entendimiento la ilumine y la conozca y después logre regular sus deseos. La
memoria también es asi, por lo tanto la voluntad es ciega y el entendimiento es su ojo. La ilumina
y la guia. Si la controla y la preside es porque es la causa de todas sus acciones. Es asi como los

angeles sirven a Dios y son el origen del movimiento del macrocosmos terrenal. [Los diez cielos
tienen cada uno sus angeles que presiden sus movimientos. Debido a esto, el mover utiliza cuatro acciones para
transformar las diez mil cosas. Lo espiritual mueve el cielo, el cielo mueve las cosas. Por eso se dice que son el

origen del movimiento]. El entendimiento es el origen del movimiento en el microcosmos terrenal.
[Todas las acciones y todos los movimientos del ser humano son como el microcosmos terrenal]. Como es asi
entonces hay dignidad. Por lo tanto la capacidad del entendimiento lo asemeja a los angeles.

398



7o i I B ] %y % £ U
R A B Al Z o o E3 o
ik = Z Y B bl Jé ) fiE
5. i i i g, 3 % S fif
SE 23 ot 2" % ii8 -4 Z A
bl ® ko Gl 3 A e il
% b v i e 17 g G i
Z Vi ) A ] £ i i# =)
i Z Jé fik Feo Al z IS B
7 W 4 z J& & it ) U
o . i3 i i, Z %, [ Th
% % . 2 Ao Y E) ]
it o fif % # v i i in
Jé Jé it i H iy & PN #
7 7 4 I s il z E S
Fo Yr & i Ik i fi] Z
i ] it il Z 5 ko F. i

[62] El entendimiento puede servir para diferenciar el hombre de los animales. El entendimiento
puede entender lo més secreto, lo més misterioso y lo més profundo. Puede responder a lo mas
elevado, lo mas claro en lo alto del cielo. Es el guardian espiritual que vigila, examina, cuida y
mira al anima. Es el espia que todo lo examina. Es el método de comparacion que discrimina
entre todo lo verdadero y todo lo falso. Es la medicina racional que discrimina todas las cosas
venenosas. Es el ministro en el anima como en el palacio del emperador donde se enjuician las
acciones culpables. Es la luz que ilumina y examina los deseos personales'’ oscuros. Es la perla
nocturna luminosa que ilumina y embellece el corazén. Es, para el anima, el asta mas alta de un
barco de mar profundo que ilumina a lo lejos mediante un examen a la luz de lo profundo y lo
superficial, de lo dificil o de lo facil. Es, para el anima, distinguir lo posible o no, discernir lo
sospechoso, es la aguja que apunta hacia al sur para asegurar el viaje. Es, en el corazén del anima,
lo que

139 La critica confuciana de los deseos personales es permanente.

399



£
% # H. i . N # G
£ . S 5 # 5 ¥ ] i
e 5 b, i, i 2 i it
% z B H ifi ¥ 1 4 E
. 1 % i R . § 7 4.
" =, . 0 ) . ] 0
[ 4 ﬁ g £ ¥ ] fi
#. 2 K . 7 A . R
7 i it i1 1 b i )
% - o # oy 15 7 2
f % BN z It i #
1. o 3 e . & it
R e i, . A i .
ft 5 ifi I " 2 i
% z H 1 % . [
. fi. s A 5 i &
1t fr i ] i PN 5

[63] ilumina todo, desde lo mas lejos hasta lo mas cercano, desde lo mas grande hasta lo mas
pequefio. El entendimiento no tiene lentes para mirar a lo lejos. Por lo tanto, el d4nima se
fundamenta en el entendimiento para poder entender la luminosa virtud.'® Esta se encuentra en
el reino del 4nima. Si en el macrocosmos terrenal hay sol, nosotros los hombres entonces
recibimos esta luz y podemos lograr indagar los principios e investigar las cosas. Se alcanza el
conocimiento mediante alcanzar el principio de las cosas. Si existen hombres que entienden miles
de fenomenos pero no conocen los principios, lo anterior es como estar en medio de una luz
intensa: el ojo se confunde como si fuera ciego; en una prision oscura no hay discernimiento.
(Acaso no seria una lastima?

Tratado de la voluntad

La voluntad se analiza en tres partes, pero en general se resumen a una porque es una potencia del
;. .y . . 161
anima. Su vocacion hace que desea u odia todas las cosas. Para logra el libre albedrio, ° no

necesita estar consciente de si y no puede ser obligada.'®* Su

1" Hay una referencia aqui al Daxue.
'! Para una definicion del libre albedrio, véase Tomas de Aquino, Suma teologica, 1 q.83 a.2, resp.
192 San Agustin, Obras de San Agustin, t.3, p.197.

400



i
o AN Hofu A Z G i g€, i
i 7@, o #® 2z L3 Ao v 1] I o
g-e: DA oot | 3 I Z %y Vs
73] 7! S A H = H ER 5t
AN VK WO ¢ Zo £ =, Ei it
i s X woF £ Ko 44 4, g3
o [ o Wk % PE bd M Z
* = wOA S 1 /e S o %
& W & (S it Ho — % it
o T Jlie oo ] [ = =8 e
A Fo It #oK Ho 7 Ho F IS
< * o z L'\ it It S EY
7 it i Jit e 7N — 2 ES
% A 5] .k it It 6 Ah it
1, il R Z s Ko AN
] LA G oA A i H i
Ak If] bl . i o - Ei

[64] objeto es ante todo el bien que se da a conocer.'® Cuando logra el bien no solo obtiene el
libre albedrio sino que es el libre albedrio que de manera majestuosa, digna y elevada, gobierna
tanto lo interno como lo externo.

(Por qué se dice que se analiza en tres partes y que se resumen a una? De las tres, la
primera es el deseo'® natural, la segunda es el deseo sensitivo'® y la tercera es el deseo
racional.'®® El deseo natural es comun a todas las cosas. Que sean cosas vegetativas, sensitivas o
racionales todas lo poseen. Consiste en que cada afeccion tiene una inclinacion hacia lo que le es

adecuado. El deseo particular la busca y no se queda en conocerla. [Es como la piedra que desea bajar,
es que busca en la tierra su corazon; o el fuego que desea elevarse, es que busca su lugar propio.'®” El deseo de los
arboles es buscar el viento y el sol de los cuales sacan su linfa. También es como el pescado de mar cuya
particularidad es buscar el mar o también el hombre cuyo deseo particular es vivir eternamente en la verdadera

gracia]. Poner casa aqui es lo que conviene. Aunque de muchas partes se violenta y no esta en paz,
debe lograr estar consigo mismo. Agustin dijo que Dios cred a la mente del hombre para que Lo
mire.'® Por lo tanto, los miles de placeres no lo llenan. Hasta que Lo logra no puede alcanzar la
paz.'® El deseo sensitivo,

15 Sobre la eleccion y el objeto del libre albedrio: Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1 q.83 a.3, resp.; Sobre el
objeto de la voluntad: Tomas de Aquino, Suma teologica, 1-2 q.8 a.1, resp.: “La voluntad es un apetito racional, y
todo apetito desea el bien. La razon es que el apetito se identifica con la inclinacion de todo ser hacia algo que se
asemeja y le conviene.”; Aristoteles, Etica a Nicémaco, 1, 1, 1094 a3: “El bien es lo que todos los seres apetecen”.
1% Tomas de Aquino, Suma teoldgica, 1-2 q.13 a.1, sed contra: “El deseo es acto de la voluntad”.

15 Tomas de Aquino, Suma teoldgica, 1 q.81 a.1, resp.

1% Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1-2 q.17 a.8, resp.: “Entre nuestros actos, unos proceden del apetito natural y
otros del apetito animal o intelectual, pues todo agente de algin modo apetece el fin. Mas el apetito natural no va
precedido de un conocimiento previo, como el apetito animal o intelectual”.

7 Tomas de Aquino, Suma teoldgica, 1 q.80 a.1, resp.

18 San Agustin, Soliloquios, L.I, 1.4.

1 San Agustin, La cuidad de Dios, XIX, cap. 10 y 11; Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1-2 q.3 a.4, ad 1: “La paz
se integra en el Gltimo fin del hombre, no como algo esencial a la beatitud, sino como elemento antecedente y
consiguiente de ella; antecedentemente, porque se han de alejar todos los obstaculos perturbadores e impeditivos del
ultimo fin; consiguientemente, en cuanto que el hombre, logrado ya el tltimo fin, se aquieta y apacigua con sus
deseos satisfechos”.

401



Cil L sl 1 5 =) A T *.
Qi G E A A H Ji IS "
5l 0 W ., &l , o Z Y|
b& i G & H i i g B
Jai\ — o S Zo " S Z fit,
Ho H %z i} = #o g e o
AN o g A2 Je H o BR it £
i R o w 5 5 B Z H A
7% b ) Z Z 7] 7o 7E xi
o e ] o, Bt i =3 N 1
M # (74 VS I o fiE A Vs E&l
i i 5l s I yiia x i Zo
44 5. i e 7 [t S o &
e ) e VS 7% * PN T %
. " I = % Z N " (]
- b& Bt 74 U PN o Ho i
H 18, A o # X4 i e s 1.

[65] los seres vegetativos no lo poseen mientras que los seres sensitivos y el hombre lo poseen.
Consiste en que cada afeccion se inclina hacia el bien de la felicidad material. En el hombre son
sus deseos bajos. Los deseos bajos hacen que el hombre estd en una posicion inferior, cerca a las
afecciones de los animales. Hace que el hombre pierde su deber digno particularizdndose en la
intimidad de lo personal. El deseo racional, las criaturas vegetativas y sensitivas no lo poseen,
solamente los angeles con capacidades racionales y los hombres lo poseen. Consiste en que el
objeto de sus afecciones, se inclina hacia la rectitud del bien. Por lo tanto, se encuentra en el
hombre y reside en la substancia del 4nima. Consiste en los deseos altos y es la voluntad. [El deseo
racional es, en la voluntad, lo mas digno y lo mas noble. Por lo tanto sélo se puede llamar voluntad]. E1 deseo
sensitivo y el deseo racional, aquello mediante lo cual se diferencian se basa en varios principios.
El primero es que el deseo racional se guia por la rectitud de los principios mientras que el deseo
sensitivo se guia por la cogitativa. En cuanto a seguir la cogitativa no se trata de rectitud o no
sino de seguir el placer. El segundo

402



; H. I & 1 7. — b [
i X ] Z i A L ] fik
k. A fik i N ] HJ il i}
10} 54 A i - G| ik fit (e
8 #1 fif & L (I I be £
ES - I FN HJ "] fiE 8 (&
H e R JE o ik A A A F
o A E[3 n 1) {4 o b [
S fF H P H 1T i1 o Gl
£ Sy ZS & it A £ 1 fik
A o Ho T o fiE EZ 1 Ji
& fik & 1Ll 217 I # # (e
% Zz J4 F L2 il o L. A
o an F il FS Z Fl. il H
# % il 7 o il =) A F
5t Ho z Al 217 . N A il o
11 i 2 L i i B i HE

[66] es que la accidon del deseo racional logra el control de si mientras que la accion del deseo
sensitivo no se controla a si misma, solo sirve las cosas externas. Esta tltima sigue la naturaleza
pero no sigue la rectitud y se encuentra en los animales. Estos carecen totalmente de control de si,
con una sola mirada pueden desear y no tienen la capacidad de refrenarse.'”® Por lo tanto, Santo
Tomas dijo que de la accion de los animales no se puede decir que es una accion, sélo se puede
decir que es una coaccion. No se puede hablar de control de si.'”' También los hombres pueden
desear con una sola mirada.'”? A veces directamente siguen el deseo, a veces deciden descartarlo
y a veces estan entre seguirlo o no. Como estan sin motivo, todavia no se deciden. Por eso, es una
semblanza de control de si. La realidad es que informan al deseo racional para servir su
naturaleza. No es que provenga de su naturaleza material. Por lo tanto, s6lo se trata de una
sombra de control de si. Luego, el deseo primerisimo del hombre no necesita alguna especulacion:
lo conmueve y luego se desarrolla. Si se subordina al deseo racional y que la racionalidad todavia
no tiene poder, suponiendo lo anterior, {el hombre} no puede ser culpable. En cuanto a los nifios
tienen

' Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1-2 q.13 a.2, ad 3: “El animal irracional aprehende una cosa con preferencia a
otra porque su apetito estd determinado a aquélla por la naturaleza. Por eso, cuando el sentido o la imaginacion le
presentan una cosa a la que inclina naturalmente su apetito, a ella se lanza con conocimiento stibito y sin eleccion”.
! Tomas de Aquino, Suma teoldgica, 1-2 q.17 a.2, ad 3: “Dicho impetu a la accién se verifica de diverso modo en
los animales y en el hombre. En los hombres, el impulso a la accion se produce bajo el orden de la razén, y por eso
tiene valor de imperio. En los animales es un impetu instintivo natural; pues en seguida que tienen la percepcion de
lo conveniente o nocivo, se mueve en ellos naturalmente el apetito al deseo o repulsa. Son, pues, ordenados por otro
a la accion, no por si mismos. Por eso, en ellos existe el impetu, mas no el imperio”.

172 Tomas de Aquino, Suma teoldgica, 1-2 q.6 a.7, resp.; Tomés de Aquino, Suma teolégica, 1-2 q.9 a.2, resp.

403



3
& A ") . % % #. A .
ff: % 1 % 5 it fi it %
# ff: i # it E £ [ o
% % = 5 % i & # &
#. . 3t ") i x . Z .
A 5% - 1. i i i 5 i
7 % ff g — #. 1 . %
it Ko o %y 48 B = H L
g fi e o 5 % . Fl #.
pi i, - & bt * i @ #
. . % 5 i i, # = 2
e b #e z il & i i i
[ i 4 z @ 0 & - Bl
fit . # . 2z & z #. =
g i z i = i #. Zs #
H AN Ko & — H I B DI
S 2 n # s & I = i

[67] deseos pero su racionalidad todavia no se usa. Es el error moral que echa a perder la mente y
es la racionalidad lo que previene del error. El tercer principio consiste en la categoria de todo lo
que no puede tener control de si. Decir que son tres y se resumen a uno significa que estos tres
son conformes a sus afecciones originales. Aunque haya tres inclinaciones, como la inclinacion
original del deseo natural es el bien conveniente, la inclinacion original del deseo sensitivo es el
bien placentero y la inclinacion original del deseo racional es el bien justo, todas naturalmente se
resumen a una, el bien general. Por lo tanto se dice que lo general es uno o también se dice que la
voluntad y el intelecto son de igual manera los sentidos internos del dnima. En cuanto a la
inclinacion, hablando del intelecto hay dos. Una es el agente, otra es el paciente. Cuando se habla
de la voluntad, en absoluto no se divide entre deseo activo y deseo pasivo. ;Por qué es asi? De los
cinco sentidos externos, en absoluto no se debe hablar de accion y de pasion. Es que todos los
objetos de los sentidos pueden por si emitir su imagen original

404



ik ] % . 2 Gl B /L %o
= "] Y IA il 1 Gt ES L7)]
ik = "] 11 e {4 L. fiE 1
# "J i 1 Z Z Bl ZS
% E. z o L £ % i IS GE
% B . s £l bl I T H
10} i beS f fit Gl Zz " it
= i i " &l i . Z Gl
Z 1H 1] LA " Lo en EF J
& Bt i % 0] 11} P ) [ o
2o i z I Ao 1% "J b £
i1 z Ho o A e A A &
1 ] H P & Z z &1 il
= ‘. = % % . . & .
fik S (i3 ] G i A i 11
z S o % i Th IA " H
o = JL " Z A 1 all Z

[68] para poner en movimiento su sentido propio.'” Aunque todos los objetos de los sentidos
dependen de la imagen gruesa de las cosas materiales, todavia no pueden alcanzar la clase de lo
inmaterial. Las cosas y los sentidos, ambas clases dependen de la materia y para todos los
sentidos es asi. El objeto de los sentidos es una cosa que se puede sentir. No es necesario un
sentido activo que produzca la imagen de aquella, que sea parecida al sentido para después
recibirla. El intelecto no recibe de esta manera las imagenes. Todas provienen de la materia y no
es necesario que sean cosas entendibles. Es necesario que haya un agente. Transforma lo material
en inmaterial, es decir en una imagen racional. Posteriormente, en cuanto a las cosas entendibles,
simplemente las sigue y las entiende. En lo que atafie a la voluntad, todas las cosas se pueden
amar u odiar, todas provienen de las imagenes racionales entendidas por el intelecto que se
presentan a la voluntad y la voluntad segin lo que recibe las ama o las odia.'”* Es lo que
constituye el mérito de la voluntad.

173 Es entonces el objeto que crea la imagen y activa al sentido. Esto es la doctrina medieval de las especies.
17 Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1-2 q.13 a.1, resp.: “El nombre de eleccion entrafia un elemento perteneciente
a la voluntad y otro a la razon, pues dice el Filosofo que la ‘eleccion es el entendimiento apetitivo o el apetito

999

intelectivo’”.

405



fr] ] f
N i J& il A E5 it = el
H (&3 o W 1T fik [t fik U
fiE H Jé Gl £ 10 Jé - Th
B L 4 W, £ 7 4 GE &
e (&} z Bt & fik z A 7
ML F i = ] il fiE A c
i L) % 1T . 73 IR o (s
1H Ho 3 L 1t i 4 1 Zo
Ji IR A = El o f ol A
2 Ui HJ B £ e ik %2 i
- i1 Ak & fik # o W £
] ] z Ty Z Z Je fik
Bt fik I fi o RE # £
[ o b, 7] ] o z F
11 fik . il A Zo
] 1 (3 IS 1k i1

[69] De esta manera, el intelecto, primero las activa por si mismo y no espera que la voluntad las
active por si sola. Por lo tanto, la voluntad es un sentido tnico, y no se necesita dividirla entre
activa'y pasiva.

(Por qué se dice que la facultad del anima es una denominacion general? La facultad del
anima no se limita a la voluntad y la voluntad entonces debe referirse a la facultad del d&nima.

(Por qué se dice que su vocacion es amar u odiar a todas las cosas? Esto es hablar de las
diferentes tareas de la voluntad y sirve para discriminarla de los otros sentidos internos. Hablar de
amar u odiar sélo apunta a los deseos racionales. {El objeto de la voluntad} es conforme a la
substancia del &nima y es la cosa de la cual depende y de la cual no se puede separar.

(Por qué se dice que logra el libre albedrio? Lograr el libre albedrio también solamente
apunta a los deseos racionales. Los deseos racionales se encuentran en el hombre. Pueden por si
mismos ser los que mandan. Todos son objetos que el intelecto manifiesta. Aunque existen

406



i i 0 75 A~ i g b, =,
f e i A i i e Z. #
% W Al . 7 fit % % i
x & X A 3 - 5 i 2.
2 e bl s i [ i % 2
7 Ao 7. ik it i s Cl ]
0 ok e i A il A . %
fi ol fit 7 & 2 #e it #
f 3 i I A fi f 5 s
x & fit ff it i 15 L) fit
# ] £ # # z x ¥ g
3 5 % Jh 2} it 7. 3 2.
7 i A i I o H % i
b i f ff . i i B i
e f# E # H Al i 5 #
i 7 2z % L ) fii i ¥
15 2 {7 ot % i e ﬁk fi

[70] lo amable y lo odiable, a veces naturalmente se puede odiar lo amable y de igual manera se
puede amar lo odiable. Lo amable o lo odiable son sin motivo hasta que se rechacen o se tomen.
Como el deseo natural y el deseo sensitivo son instrumento de lo sensitivo, en si no tienen sobre
que presidir, s6lo consideran lo que es conveniente, solo desean lo que sirve. Con una sola mirada
se orientan, es decir que se inclinan hacia su beneficio propio. No logran no seguir lo que les hace
dafio, no lo pueden evitar. La tendencia no se origina en el ser. Por eso Santo Tomas dijo que la
accion de los animales no es una accion sino que es una coaccion. En efecto, primero no pueden
conocer su posibilidad o no. Solamente sirven al otro. Esto se llama la accion no autonoma. El
deseo racional sélo se encuentra en el hombre. {Este} primero conoce si {su deseo} es racional o
no y después lo actualiza. Por lo tanto, en si es autonomo. La accion del que no puede gobernarse
a si mismo sigue la naturaleza. Por lo tanto, no tiene

407



]
) %y o i At I il s b
1t X i v A H % Ko IR
£ f % 1 UA v it fix T
g4 2] i i A e ) -3 Ik
£ ko Zo i i i b fif A
1E Fl. i1 H £ e [ 4 "]
= i . #“ fik &y z e (&
fik 1H u z B ko fi. 21 H
& i E . i L fiE A IR
n &) = - A "] H & A
Lo Zz Bk ] HE o + A HJ
55 e “ Br A Ik He "o &
z i =7 £ i "J it Ik il o
R i A "J IR A 17 E5d =
ok K F 5 A ik i Fit o
G HJ . "] DA . HE 4
Kt 7o & o H [ o 9

[71] méritos y tampoco tiene culpa y no puede lograr la recompensa ni puede lograr el castigo.'”
Tomamos la metafora del cuerpo vivo que crece. Comer, beber y realizar las funciones naturales
no puede no ser natural. No es que nosotros podamos decidir si se rechazan o si se buscan. ;Qué
merito o culpa hay aqui? El que puede gobernarse a si mismo, su accion sigue los principios. Por
lo tanto, seguir los principios es meritorio y oponerse a los principios es culpable.'’® El merito se
puede recompensar y la culpa se puede castigar.

(Por qué se dice que no es necesario que sea conciente? La voluntad puede no ser
conciente, {pero} ademas {se dice que} no es necesario que sea conciente porque sigue lo que
entiende el intelecto. Todo lo que se manifiesta se puede amar u odiar, pero, primero, se trata de
entenderlo. Asi es. En otras palabras, la voluntad, de ninguna manera, fuera consciente. {Ahora
bien}, ;como sera meritoria o culpable? Explico: solamente el entendimiento usa la reflexion.
Entiende lo que es posible o no hasta ser ¢l que preside completamente sobre la voluntad. Es
como la metafora del primer ministro. Da a conocer su palabra,

> Tomas de Aquino, Suma teoldgica, 1 q.83 a.l, resp.: “El hombre posee libre albedrio; de lo contrario, serian
inutiles los consejos, las exhortaciones, los preceptos, las prohibiciones, los premios y los castigos”.
176 Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1 q.83 a.1, ad 1.

408



E
L % [ T AT |2 e} i |3
1R o = T o 7o B A T 3
5 IS [i4 & El. Fo fie i %o
IS Ei A I\ P Al i L )
i e =3 H IR f i o £ At
o 1 i ES N I M Kk o8
1 i o Z Z i H il Z
i o &3 1T, AT M * *.
5 o G} i@ . i Z [ *.
o A = & i & 17 B5) I
% & o o ZD [ Zo & Bl Y
AN n % & % E[Ee r
1] Xy Vil N % 1N N i v
i x JiE AT i} ] Z Z AT
s o B i} (B Vel iTe g Ho
v e B¢ fie 1 A 1 K H
7o X E4 B & Z N R h,

[72] lo correcto o lo incorrecto, lo benéfico o lo perjudicial. Sin embargo, ;acaso puede forzar al
gobernante? El que decide por si solo y actia por si s6lo es el soberano. El intelecto entonces
ayuda y la voluntad gobierna. Por lo tanto hay mérito y culpa. Esto resume a la voluntad.

(Por qué se dice que no se puede obligar? Las acciones autdnomas describen las acciones
de los hombres. Si originalmente no quieren actuar, la razon es que tienen miedo y que se les
obliga a actuar. Lo anterior también describe si son o no acciones del hombre. Se dice que
también son acciones del hombre. ;Por qué es asi? La causa es que temen pero actian. Los
actores somos nosotros, {por lo cual, se concluye que} también son acciones autobnomas. ;Por
qué no deberian describir las acciones del hombre y no haber mérito y culpa? Por lo tanto, son la
memoria y el intelecto, ambos, que pueden ser obligados. Asimismo, el demonio provee muchas
imagenes que se manifiestan en la memoria. Aquella memoria no puede hacer que no sean
contenidas y recibidas. De manera confusa y realmente falsa se presentan en el entendimiento. Es
también la razon por la cual aquel entendimiento discrimina errdbneamente.

409



(& FE i %0 o 1 i UA HE
v i) i) - I A UA o =
A i b ] 1 e . f fik
% %&. ik B =3 o JL G E
o £ i 7. Iz & Bt AJ #
Ho 1% z e S J I o B
E JBZ . J& A (e o IS b
JL i g, = . n K fE o
A & E k. Cd # i £ i
It H i H n 0] il E5d #
o i el B il i JiE A it
P . # F H. 5t K o ]
# B e (= A i i (] o
(i fiE o [ G i i A o
7. A 3 A i i T i fiE
A o P fiE B i [} . =
# % A % P iR il P &

[73] Solamente la voluntad, al igual que la viga portadora, se soporta por si sola. Aunque se {nos}
presente todo lo que se puede amar, no se puede hacer que lo debamos amar y aunque se {nos}
presente todo lo que se puede odiar, no se puede hacer que lo debamos odiar. Solamente puede
tentarnos, no {puede} hacer que debamos seguir. Ningun objeto, ni siquiera los objetos
demoniacos, o las penas y los castigos, nos pueden obligar a actuar. Es asi como los martires,
aunque pasan por innumerables privaciones, su virtud y su intencion, de manera firme, no
cambian. Le agregan bravura. Es suficiente para poder comprobar y saber que todas las acciones
son subordinadas a la voluntad. Por lo tanto, gobernarse a si mismo y actuar de si, no pueden ser
actos obligados'”” y el mérito y la culpa son lo que los resumen. En otras palabras, lo falso es
privacion:'’® obliga estos hombres a obedecer a las imagenes del demonio. Como éste controla al
cuerpo y obliga la cabeza a arrodillarse, no hay posibilidad de no seguirlo. ;Cémo podria ser
posible que no sean obligados? {Sin embargo}, se dice que todo lo que es similar a esto describe
las acciones del cuerpo, no describe

7 Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1 q.83 a.1, ad 4: “Cuando se dice que ‘no esta en la mano del hombre el
trazarse su camino’, se entiende de la ejecucion de sus decisiones, que le pueden ser impedidas, quiéralo o no. No
obstante, la eleccidon misma nos pertenece”.

178 Tomas de Aquino, Suma teoldgica, 1 q.5 a.1; Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1 q.17 a.4 ad 2.

410



ko en £ fiE A E29 M i o J=3
1k S e W % . Ik UA (e
- i) Eda o E29 li] H {4
&= FN o ol Z A B =3 e
o F. z = 1o 4 A it 1%
n IR HJ fik Gl o8 fiE = £l
1t A £ v 7 Z % (e BP9
S 5% = - IS T o o & %o
o G fik (i n "] o i A
&l & #“ 53 th = i e
H Fo o ] Z (i £ %
K A i< Je 78 o . A i
6% Bk i 73 B Hr H ZS o
e A A 17 E5d i fiE o JL
H Zz % EEd i o o o en &
i = Bl A A # Eill i J

[74] las acciones de la intencion. Aquellas pueden obligar nuestro cuerpo, pero no pueden obligar
nuestra intencion. Todas las culpas que se castigan deben provenir de las voliciones de la
intencion. Es que la accioén del cuerpo no se origina en la intencion propia. Entonces no puede
haber culpa. Por lo dicho anteriormente, lo que no puede ser obligado es la accion de la intencion.
El tirano puede obligar nuestro cuerpo, pero no obliga nuestros sentimientos. La lengua se puede
sacar y aunque se corte, no obliga nuestros sentimientos. Puede marcar los cuatro miembros'” y
los cien huesos y aunque interrumpa nuestro destino, no nos puede destruir y tampoco la voluntad,
que es parte de la substancia del &nima. ;Cémo podria existir un yo sin volicion y una voluntad
que se pueda obligar? {Pero}, ;acaso solo ella no estd obligada? Dios tampoco est4 obligado. En
efecto, Dios desea que la voluntad de los hombres realice actos justos y meritorios, ' y que se
arrepierllté?n de la culpa. Entonces, contemplando el momento, coge la oportunidad y otorga la
Gracia.

' Cihai FEHF, Zhill: (NARPE PR EFR ) (‘Zhi’ es el nombre genérico para los dos brazos y las dos
piernas del cuerpo humano.)

%0 Tomés de Aquino, Suma teolégica, 1-2 q.110, introd., p.722: “Por medio de la gracia actual participada puede el
hombre producir actos sobrenaturales y divinos, puede prepararse para recibir la gracia santificante, y puede aplicar
esta gracia a producir actos meritorios de vida eterna”.

81 Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1 q.83 a.2, sed contra.

411



1, N A7 HoH H. % #H & . o
E[3 MR Z. #F. | o | OB i iy 8 H Bil
o z o 0l i s s & A 2z
Ik, W AT KK 2 4 WOEL | AR tH i A
B T U S 05 1 K I H i B
z 3k o) K AT | A b2 £ ZD 4
1, % & 47 E AW W 1. [
HE il ® & | R %o I PN 5 78
11 2 A 4 7. . g + A 13
/I . g ] | Al e - = | fF & #H
5L 1k AR N TP IP T % K LA Zo R
1 ik LG & . & — % il 4
. 1 2 HoON [ v % ) ik o
e . w0k & AT W [T R | AT A Ak
Ll A GRS EUN Z ] bd 2z e
o Tk G P E B AT ¥ (= ik
fH H 2 [ i 2z [Tva i) jiia B

[75] Se logra la Gracia al mismo tiempo que se coge esa oportunidad. El hombre, aunque pueda
no actuar, finalmente actia. Por eso la acciéon de este hombre es meritoria y proviene
completamente de la autonomia. Dios, en particular mediante el hecho de conferir la Gracia
especial causa la accion proxima especifica. [Hay dos suertes de Gracia.'®* La primera consiste en la Gracia
suficiente para poder actuar. La segunda consiste en conferir la Gracia especial para causar las acciones proximas
particulares.'® Su valor es totalmente igual.'®* Sélo es cuando no toma la oportunidad que el hombre no la usa. Lo
anterior {significa que} si bien puede actuar, {sin embargo} la accion no es necesaria. Por eso, es {Gracia} suficiente
para que se pueda actuar. Si toma la oportunidad y causa una accion necesaria, entonces causa la accion proxima. Por
lo tanto, el hombre en este momento evalia que existe esa oportunidad. Es lo que Dios usa para salvarnos. En este
momento, es suficiente para poder actuar. Sigue que causa la accion proxima. Es imposible que no se reciba
infaliblemente la providencia divina. Se toma la oportunidad para actuar. Si se pierde esa oportunidad, después de
esto, aunque haya Gracia, solamente es suficiente para poder actuar, nosotros no la utilizamos para actuar con
necesidad]. De manera tortuosa hace que nos guia y sostenga, realizando esta oportunidad y
haciendo que nosotros queramos realizarla. No es que nos obligue a hacerlo. Asi de la metafora
del nifio que se encuentra en aquello. Nosotros mediante los frutos

'82 1 a distincién entre gracia suficiente y gracia eficaz no se encuentra en San Agustin sino que es una distincién
escolastica del siglo XVI. E. J. Fortman, S.J., The Theology of Man and Grace, p.274 y 286; y La introduccion por
Fr. F. Perez Muiliz a Tomas de Aquino, Suma teoldgica, t.V1, Tratado de la gracia, p.756-781 y en especial p.757:
“Es lo cierto que ni en San Agustin ni en Santo Tomas se encuentra esta denominacién para expresar lo que
actualmente significa en teologia. Sin embargo, lo mismo San Agustin que Santo Tomas conocieron el concepto que
hoy se expresa por estos nombres. EI Obispo de Hipona lo expresaba por aquellos nombres, adiutorium sine quo non
(=gracia suficiente) y adiutorium quo (=gracia eficaz). Y Santo Tomas bien claramente lo indica cuando distingue la
mocioén o instinto divino, que es parado o extinguido por el hombre, de la mocion divina, que infaliblemente obtiene
lo que intenta”.

83 Tomas de Aquino, Suma teologica, 1-2, “Tratado de la Gracia”, Introduccion a la cuestion 111, p.756: “Se dice
suficiente la gracia actual que da la potencia, la capacidad o el posse para obrar. Gracia eficaz, la que da, juntamente
con el posse, el acto de la operacion”.

'8 Esto es la posicion de Molina quien afirma que la gracia suficiente y eficaz son una misma entidad o un mismo
auxilio; se diferencia tan solo en la razon de beneficio, en cuanto la gracia eficaz es un mayor beneficio divino que la
sola gracia suficiente. Véase, Tomas de Aquino, Suma teologica, 1-2 q.111, introd., p.779.

412



=~
4y

kBT HBE TR

o

Z 3

HEHIE KRBT - DB

=~
4f
z

o

i

KSR S E R E ST T R

Foom E N E o o 3R M kA

]

Bl

B EAD

el

ERRN TR AEHEREER

f

2

Ik
o
Z
il
A

.

fit

i
)

NS 3 3 5

o

o

o

FHESACSCAETNITETEEH

[76] le calmamos su hambre. Los sacamos y se los mostramos. Aquel, aunque pueda no los toma.
Finalmente los toma. Esto es porque nosotros insistimos en hacer que eso llegue. No es por
obligacion que esto llega. Siguiendo lo anterior se puede ver que, entre cielo e infierno, la
felicidad y la tristeza no pueden afectar la voluntad del hombre. Por lo tanto, se dice que {la
voluntad} no puede ser obligada.

(Por qué se dice que su objeto consiste primero en conocer el bien? Todo bien, si primero
no se conoce entonces no es objeto de la voluntad. Si primero se conoce entonces el bien
auténtico es su objeto. Luego, si propiamente no es el bien, pero reviste la apariencia del bien,
también es su objeto. A veces se pregunta uno por qué hay hombres que deciden de su destino.
Lo anterior ;/qué bien es y ademds por qué se inclinan hacia eso? Se dice de todos los objetos de

la voluntad que no hay que no consideran el bien.

413




fie fi ] i) 4 o gal 1
& AN AN vl 7] X 5 It 174
* ES n 56 Z It JR 4 4
AN v o 4 ES K A % Fo
[ 5% [i44 v Uf o — i i) v
% R tH eSS &3 il 74 + T
1] Z Y| it Ed % Xy PN A4
4 v 4 ES If. e o Ko
N ] eSS H I H i M A
* 1 Uf o il Z — . i f
H Y] &y & — = e 14 B
A o it £s 7% {3 ES % e o
* i ik o I3 It b 15 =1
& & Z 1 11} H H A %
Zo Zo a ZD fii] = H w
21l * ] il PN i $H I IS
ESY A 1] JE o ES & — 2z AN

[77] Asimismo, si se desea la muerte cuando es el momento de vivir es que debe de haber algo de
tristeza que hace que el momento sea triste. No se entiende que esta muerte es algo alin més triste
por lo que se dice que la muerte es para evitar la tristeza presente. Entonces esta muerte se
considera como un bien. Hay tres tipos de bienes. El primero es el bien placentero, el segundo es
el bien conveniente y el tercero es el bien justo. Todos los bienes terrenales son una parte sutil del
soberano bien y Dios entonces es el bien absoluto. Lo que son el placer, el beneficio y la justicia,
no hay que no estén perfectos, no hay que no estén suficientes. Por eso los bienes terrenales son
parte de la inclinacion de la voluntad y Dios es la inclinacion absoluta de la voluntad. Las cosas
terrenales, aunque las logremos completamente, no nos llenan y no nos tranquilizan. Sélo Dios es
la verdadera delectacion y es cuando lo logremos

414



I &1 W IR [i1 ] v 10 A
Z H ES fiE li] ES E A E
B B it £ Z 4y A2 i %
& Z. 1 N 4 4 ES M 119
% A * ! Vi e Lo £ i
JZ. # IS A Ed ) J5 5 7
Jy ES . A pas A A I &
fE uf I S IS - UA e JLE
gl 1E ES )5 I 7 e Z 7
K ] uf "J 2 fif Zz BN %y
% Zz Vi & fl 4 BN o iy
4y 4o i Zo & Jik Zo I o
[} 4k [ [ . 1. it PN v
L % % x A A X E A
(& W A it A M ] % A2
2o it 7 4. * Al . 4 A
i1 o A it 45 & Fl. If] s

[78] que logramos la plenitud y la tranquilidad. A veces se pregunta uno ;por qué todas y
solamente las cosas terrenales que son parte de su inclinacion, no llenan y no tranquilizan. Es que
las afecciones del hombre solamente {buscan} el placer y la conveniencia. Los afiora y los busca.
{Por el contrario}, Dios es la inclinacion absoluta, es plenitud méxima y tranquilidad méaxima.
Entonces no es necesario aforarlas y buscarlas. ;Esto ademds por qué es asi? Se dice que los
bienes placenteros son lo que mas pueden mover al hombre: una sola mirada est4 apropiada para
provocar la delectacion.'® No se preocupa de planear. Asimismo, inclinarse hacia ello es lo mas
facil y es aun algo mas beneficioso. No se habla de justicia. Luego, el bien conveniente, de igual
manera, puede mover al hombre: gradualmente debe planear para poder alcanzarlo. Por lo tanto
sigue el placer. Estos dos bienes, ambos empiezan en las cosas. Estos bienes {dependen de una}
mirada facil y por lo tanto el hombre mediocre, el hombre vulgar tiende a afiorarlos. Si el bien
justo se encuentra fuera de las cosas, no depende de una mirada mediocre y comun. Debe haber
sabiduria y reflexion para estimarlo. Entonces se puede conocer este bien y desear alcanzarlo. Por
lo tanto,

'8 Es la delectatio de San Agustin. La delectacion, que tiene su fuente en el objeto, se completa por medio de una
atraccion interior que contiene el movimiento subjetivo en si. Véase A.A. Cayré, en E. J. Fortman, S.J., The
Theology of Man and Grace: Commentaries, Readings in the Theology of Grace, p.286.

415



L = S 1 1k fifo v £ [
A % i ES % i 2] & Z
i 1 J& 4. AR o (ic 7y %Y
H fH] 4 L J £ i ay .
JEE = A f R 5 fif Ho b
o A z A UA = & EE]
o 1M E. (&3 it PN ES N ¥
H it % I /4 Fo uf | fE
f& 5 & It H H Bl i R
Ho Ho H: ES G %y | & It
[} UA [i] 4t A % 3 IS =
R fik ) it i 4f. it @ *
Zz (& e it i e fif. (iR af.
# e 0] Br il Z W 4 H
4 % 5 IR i % Bt Ao it
5 o o bl gl Fd A W 2

[79] inclinarse hacia ¢l es dificil. S6lo el caballero puede hacerlo. Estos tres bienes se inclinan
hacia lo dificil y lo fécil, en grados diferentes. La razén {de esas diferencias} es que el alma
racional del hombre se relaciona con la substancia corporal. El placer y el beneficio son mas
apropiados a la substancia corporal y el bien justo es mas apropiado al alma racional pero no a la
substancia corporal. Por eso es asi. En cuanto a Dios, su bien no es material y no se representa.
Asimismo, ain mas no es mediocre y comin lo que {lo} contempla. Se necesita una reflexion
profunda y un conocimiento elevado, un camino de pensamiento trascendente, para poder
conocer su bien. Hace que hay hombres que logran inclinarse hacia este bien. Este es lo que es.
Debe surgir mas alla de la felicidad y de la conveniencia. Es preferible apartarse de la felicidad
terrenal y doler penas, es preferible alejarse de los beneficios terrenales y sufrir calamidades. Se
necesita desear lograrlo para que después se realice. Todos los hombres tienen experiencias
suaves y amargas. Se exponen a peligros y calamidades pero buscan la felicidad y

416



i

W fiE it IS M Ho & ik Gl
5 W HE Eop P K H S 1
Z ) J& K4 2 A il fik 1
%o ES E) IS & A Ji o Zo H
JL ES ES ) A JLEX A % o
B uf uf ik M [H] fiE % BN
ES en A i £ & K A (&
4 \ i Ik A 48 . &l

K (& F N & (o i ) K
Ao A L il Ko Ao i £ F.
"] o 0] Zz A A & N £
L i % & g3l E2)] i} Gl i
"] A £ A it A i 1 %
Ko 1E F & P=3 Ao J 5
% o L = H. £ i %
= i i Z[c i 4 Fo 5
fik Ho A A N i =,

[80] el beneficio en ellos. Buscar y lograr a Dios es lograrlo hasta sufrir todo tipo de tristezas y
calamidades, {pero} deseandolo felizmente. ;Coémo pudiera ser que no haya felicidad maxima y
beneficio inmenso en EI? Sin embargo, si se busca por medio de un conocimiento y una reflexion
comunes no se puede alcanzar. Por lo tanto, aunque sea perfeccion y plenitud absolutas, felicidad
maxima y beneficio inmenso, por el contrario, no llega a la felicidad temporal y el pequefio
beneficio terrenal y solamente es suficiente para mover la intencion del hombre. El hombre
mediocre so6lo es esclavo de la substancia corporal. Solo busca la felicidad y la conveniencia. No
sabe que transgredir la virtud ofende a Dios. Se hunde en miles de culpas y, por lo tanto, el
hombre culpable se llama un hombre estipido.

(Por qué se dice que solamente en el soberano bien se realiza el libre albedrio absoluto?
Es decir que si se puede ver claramente el sumo bien no se puede no amarlo. La fuerza'® no
reside en esto. ;Por qué? Después de ver claramente los placeres maximos y los grandes
beneficios, es posible desearlos y buscarlos. Son los objetos de la voluntad.

0B = Dy

417



& fio Al % L ES) (&3 Zo i
I A i o ES Ho o ES v I
ML £S A H IE i 2o It &
1E Al (& L P A % & 58
K Ho A & ZS (& (& Gl i
Z P If] o n i A ES Jé ]
A H () I J =, o ] Ji
5 ZIS + H 4 14 % = F
i T A z 1] o &y (& fik e
i Ji (& o it A ES £ 4
£ F it £ U] 4., Z 1k
A L L If] = F % Eo £
B o 1M H £ w, (&3 I o fik
o & LA . ik 1M £ [ £
B 4k I % Ho It Ao &3 0]
n ES z % [ A % Z £
Kt H % {3 X gL i % ik

[81] La perfeccion y la plenitud absolutas, pueden por si mismas representar completamente la voluntad y
desearlos. Son la inclinacion absoluta de la voluntad del anima. Por lo tanto, lograrlos es lograr la plenitud
maxima. ;Como se logra esta plenitud? Al lograr la felicidad maxima, logrando el beneficio maximo y
logrando la justicia maxima, no se puede no amarlos. Por lo tanto, si no es posible el libre albedrio,
tampoco lo es la eleccion. Esto es meramente la inclinacion mas apropiada, el amar y el desear maximos
de las afecciones propias. Por lo tanto, también es el libre albedrio absoluto. Es como la flor de loto que se
inclina hacia el sol. Su inclinacién es el sol. Es recibir aquello que es su beneficio: no puede no inclinarse.
Parece que no logra el libre albedrio pero inclinarse hacia ¢l es benéfico. De no ser asi entonces es daiiino.
Son sus afecciones propias para desear algo. {Pero} lo que se logra no es el libre albedrio absoluto. Los
angeles miran claramente a Dios, todos son asi.

418



)
2z ] o Ho IFl B n Al W
. 1 ! Al Mo 1% 2 i
£sl [t = N | G 5
% Jé W i ) Z Lo o
A 5 I z Z il o Uk o
H Z i He . Ui F +
o = iE i 1 # IS
i A = f L1 I A W
Z o W F H A E P 4.
A b2 IFil ik M v 17 Gl
& z EoR f f £ o =
A o iy - - fik B fik
11 [} i M 14 i . bl
% % = fiE G e o W
e IFl W Ui M Z A T&
H & A & % A o He

[82] ¢(Por qué se dice que es majestuosa, venerable y elevada, y que gobierna el interior y el
exterior? En otras palabras, la voluntad y el intelecto son como hermanas gemelas, no tienen un
rango diferente. No son superior e inferior. S6lo Aristoteles,'® hablando de la investigacion de
las cosas,"™ entendid que esto no es asi. Es que la voluntad y el intelecto no son originalmente de
una clase similar. En todas las cosas, como por ejemplo, {en las cosas} contables en las cuales no
hay dos nlimeros que sean similares, necesariamente hay diferencias de rangos. No hay dos clases
que se puedan asemejar, aunque Agustin dijo que los tres sentidos son similares. En particular
dice que los tres sentidos internos se encuentran en la substancia del anima, por lo que,
considerando la venerabilidad del anima, son igual de venerables. Si de cada uno se investiga su
venerabilidad no es posible que no haya diferencias. Entonces

'87 Aqui se encuentra un error en el ultimo caracter del nombre: 51 A3 en vez deti F i % .
188 Véase Aristoteles, Etica a Nicomaco, X, 1177 a 20.

419



) 2z L i fik 17 (i H 4
Ho 7. af H o il Z L 0
Al v P B i G 17 M &
F b 7. # i 0 - &l =
L] Ji = “ & i i = fik
=2 L] fik A Ro W 3 it o B,
b W, z W, A 1H i — i
L] F (n A it £ If] # Ho
%y L] H 1= it Z z 1 fik
o X o Ji o it I o it U
il 2 X A i # = ] o
= it 3 il fik it (i3 Z Je
fix ) ftb 1= Fit 17 £ . i
o o # . ] it z - z
X Ji . il £ I it A A
n i " = = [ ] I #
i} # T Bk . = B i 5

[83] la voluntad es lo mas venerable.'® ;Por qué es asi? Si se desear entender las potencias del
anima, cudles son superiores y cuales son inferiores, hay tres maneras. La primera consiste en
examinar la virtud practicada. Otra consiste en examinar la accion, la tltima consiste en examinar
la inclinacion. La préctica, la accion y la inclinacion de la voluntad son venerables al igual que la
practica, la accion y la inclinacion del intelecto. Por lo tanto, la voluntad es tan venerable como el
intelecto. Ahora hablamos de la préctica. La practica de la voluntad es el amor y la préctica del
intelecto es la sabiduria. Se puede comparar el amor con la sabiduria, entonces el amor es
venerable. Hablamos de lo que es la accion. La accion de la voluntad es moverse a si misma.
Ademés provoca los otros movimientos.'*® El intelecto se mueve por otra cosa. Lo que se mueve
por si mismo también hace que se muevan otras cosas y se compara con lo movido. Entonces lo
que se mueve por si mismo es venerable. Entonces la voluntad es {mds} venerable. También,
{podemos} referirnos

% Tomés de Aquino, Suma teolégica, 1 q.82 a.3, resp.: “Cuando la realidad en la que se encuentra el bien es mas
noble que el alma misma, en la que se encuentra el concepto de tal realidad, tenemos, por comparaciéon a esta
realidad, que la voluntad es mas noble que el entendimiento. [...] Por esto es preferible amar a Dios que conocerle”.
1% Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1 q.82 a.4, resp.: “Hay dos maneras de causar el movimiento. [...] la segunda,
a modo de causa eficiente: segun mueve lo que altera a lo que es alterado, y lo que impulsa a lo que es impelido. De
esta manera mueve la voluntad al entendimiento y a todas las potencias del alma”.

420



Ho 4. £ Z 53 11 L E29
it o E28 i I8 A il I _ll A
= i H o, % Z. A o &3 %y
fik ES i 5 & U = J &
# 4 o I = 17 1H ik £ Zz
B Fr % ik Jr Zz o & #o
A ES 7 o IS I3 L o by
= uf ES af N %y EEa i 2
Z H uf o i Z A (& {5} BP9
P Zz = 1] o ek Kilo f o an
% — " = & £ H bl &
4 i o 15 fik 17 fik A o & i
. % Br Br it Zz il it v
LA uf o I & x = o &
4 i HE % #H v ik il Ho
L2 i 1 4 S o L & P
2 11 K % & A X gl H

[84] a lo que consideramos el camino de la bondad y a lo que hace que logremos completamente
ser bondadosos. Al comparar respectivamente las dos {facultades}, la que logrard completarla
sera venerable. El intelecto nos lleva a conocernos, hace que nosotros conozcamos la verdadera
delectacion mientras que la voluntad hace que logramos que exista la verdadera delectacion.
Entonces la voluntad es {mas} venerable. También {se puede ver} el discurso al revés. El
opuesto del intelecto es la ignorancia. El opuesto de la voluntad es la maldad. Comparar el
hombre que no conoce las acciones virtuosas con el hombre que actia virtuosa o malévolamente,
(cudl es el peor? Entonces la voluntad es {mdas} venerable. Hablando de la inclinacién, la
inclinacion de la voluntad es hacia el bien absoluto. La inclinacidon del intelecto consiste en
analizar el bien. En efecto, la vocacion del intelecto solamente consiste en buscar la verdad, solo
la verdad del bien."" Es un principio particular del bien, el bien todavia tiene muchos principios.
En cuanto a la voluntad, no hay nada que no ame, es lo que hace que es absoluta. Mediante la
comparacion y el andlisis completos,

P! Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1 q.82 a.4, resp.: “Si se considera la voluntad en razén de la universalidad de
su objeto, que es el bien, y el entendimiento en cuanto realidad o potencia concreta, entonces bajo la formalidad de
bien se contienen, como bienes particulares, tanto la inteligencia misma como su acto y su objeto, que es la verdad,
cada uno de los cuales es como un bien particular. Y, en este sentido, la voluntad es superior al entendimiento y le
puede mover”.

421



E k<A £ 7 & IR JU %y Al
i A L ES + /e W K =
A Ex) ) x i il Gl IS fik
e %y il uf o W e 4h F X
i Ji LA i} 4h # CIE Z o
i &, + f . 0] 5 1 PN
£ L) A PN &y i o IS
"] 1] 5 A it y A A
1 ) H = ) o Z W
1t e e ik Z % £ i
# it = Z 1 & fiko %
I B k. L) . B 1 N
H ot i i1 iy A /3
F 1 o Fl 1M Z
e 1H: it # ) 25 R
z [H] JI # s PN ES
o Z If] 5 o r 1]

[85] {se concluye} que la voluntad es {mdas} venerable. El cuerpo de los angeles se mueve en
cada cielo, sigue a Dios y hace que se inicie el movimiento en el macrocosmos terrenal. La
voluntad del hombre se encuentra en el microcosmos terrenal del hombre. En general, los
sentidos internos y externos, los cien huesos y los cuatro miembros escuchan el mandato {de la
voluntad } y ejecutan sus operaciones. También siguen al anima y son el inicio de todos los
movimientos. Por lo tanto, se dice que es majestuosa, venerable y elevada y que gobierna el
interior asi como el exterior. La venerable voluntad es asi y su objeto es el soberano bien. Sin
embargo, hay hombres que utilizan esta voluntad para bajarse a seguir lo mas frivolo y lo més
pequeiio de este mundo mediante dominar lo venerable y servir las cosas malas y frivolas de la
categoria mas despreciable. ;Acaso no llega a ser una desgracia, llegar a poder sentirse
mortificado y arrepentido?

422



Eil N 1 fit T El
o * fit % i) i f
AN A = Z Yo i} S B Al
v Lo & Ho H Jé S i} G
A ' % 1 % 15 ~
e & H I I Z 3 i
Z {4 Z % i L o Ji
. [£] - b FE o Bl % 75
I\ tt - I B
fi MG o o AH H AN £ m
N b=l A & R * f73 %
/N & = o %o AH
EZ H i) JR 3 21 i
- - Jé 1 Bl &
Ay % 15 — g
b=l H. Bl fie AN N
t Uz i ES %)
[86] LINGYAN LISHAO SEGUNDA PARTE
Occidente — Sambiasi — Transmision oral
Wusong — Xu Guangqi — Comunicacion escrita

Momento importante de la Iglesia del Restablecimiento de la Prudencia

Tratado de la dignidad del 4nima y de su semejanza a Dios

En cuanto a las cosas terrenales, la esencia del bien tiene limites. Estas no tienen la bondad
infinita de Dios, no tienen su excelencia infinita, no le son iguales en rango. Es asi como, no hay
ni una {cosa} que le pueda parecer, ni una sola dentro de millones. Ahora bien, decir que el
anima y Dios son semejantes, es en particular usar una metafora.'> Sélo es ésta una imagen'”
reflejada; forma material y reflejo, no son cosas iguales. Ademas, no hay medidas --grande o
pequetio, mucho o poco-- que puedan servir para

12 Sobre la nocion de semejanza, véase Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1 q.93 a.1, resp.: “La semejanza es algo
esencial a la imagen, y ésta afiade algo al concepto de semejanza, a saber, el ser sacada de otro, ya que se llama
‘imagen’ por hacerse imitando a otro. De ahi que un huevo, por mas que sea semejante e igual a otro huevo, no es
imagen del mismo, puesto que no procede de é1”.

193 Sobre la nocion de imagen, véase Tomas de Aquino, Suma teoldgica, 1 .93 a.2, resp.

423



i

5 G - . B = o Hit 1

=1 - = < % o .
N o EN = H. PEs i k=2 1%
ES I + Pt 1 X ke A A
H FHl K8 - = i o J #
i G A Fl Gl ES M il It
1Ll Jé ZS 7. (7 H v =3
. 5 H n M W # PN 0]
i )Y ] /e 1 Jite £ F. e
A Tk JIL L1 i 10 I
M Z A iy o A N 12 A o
7 T J& #a o £ JLEX i
%o B i S Je £ A Eia
11 H 7 = e fiE s H

YA 7 & B UN K 7
N z Zo - # A Z HJ
ES o 2 E| 2z Ex) i ke

[87] compararlos. Su vastedad no se comunica en ideas ni se expresa en palabras. Decir que
nuestra verdadera delectacion puede compararse a El e imitarlo, jacaso no sera arrodillar a Dios y
enaltecer el pequeno orgullo de los hombres? Después de todo la comparacion solo sirve para
hacer manifiesto y exaltar la naturaleza de Dios, su omnipotencia, su gran sabiduria y su maxima
bondad. También elogia la belleza de sus actos universales en el anima del hombre que sé6lo
hablan de su misericordia inmensa. En general se dice que son semejantes segun algunos
principios los cuales se resumen a tres. El primer {principio} es {por razéon de} la naturaleza, el
segundo {por razén de} la forma y el tercero {por razén de} los actos. Asi como sigue.

La primera {semejanza segun} la naturaleza es que la naturaleza de Dios esta
originalmente en si completa. Es irrelevante que otra cosa la llene. San Agustin dijo que el &nima
es una substancia autosuficiente, no tiene materia y no padece dafios por lo que es algo semejante
a Dios."” Aunque originalmente no posee una imagen material tiene la imagen

194 San Agustin, Cuidad de Dios, X11, cap.24.

424



{3 PE
= . Jeé Z - -2 K Z Z
oA 75 o Y] S o %
PN & 2 [l PN Z Z 11} 1
* H A 4l Je * % % -1 5.
4l f. o H 15 Z Ut Hif Y| 1A
i, 2 e 44 Z . W Gl N ]
it A ] = P, ik A 7 [ |
14 O Z IR alio A £ 7 H.
H, w4 Ho 4li. fi i 5 H A
i3 % Bl P g Zo £ o Z
=X KO g i e I F i}
i) ESR N Ei 1 A 3 [} Jé
. N * i 4 () 1E Jé 5.
1] o 5 L =€, 5 i
A LR H 5% 1 PN oE i
= Jé Zz iz — * Vsl )
A & H [Hi] = ~ )

[88] de Dios en ella. Bernardo dijo que el &nima del hombre puede realizar los deberes de todas
las cosas pero las cosas no pueden llenar sus deseos. En efecto, el &nima esta a la imagen de Dios
por lo tanto puede contener el bien infinito. El bien que estd en las cosas inferiores a Dios, es
imposible que la llene. Por lo tanto le es semejante.

La segunda {semejanza segun} la naturaleza consiste en el hecho de que la naturaleza de
Dios es simplicidad absoluta, no tiene ni materia ni forma,'” ni general ni particular, no se
mezcla ni con un hilo. La naturaleza del 4nima también es simple, no tiene materia, no tiene
forma material y no tiene partes.'*® Sin embargo, en la simplicidad del 4nima hay una unién de lo

: . : 19 N . .
general con lo particular y {en eso} difiere de Dios. 7 [La union de lo general y lo particular consiste en
que todos los hombres tienen un dnima y esto se refiere a lo particular mientras que todas las animas de los hombres
similarmente son espiritual y esto se refiere a lo general. Dios no es asi].

La tercera {semejanza segun} la naturaleza consiste en el hecho de que Dios es pura
espiritualidad. '*® Puede ver claramente todos los asuntos y todas las cosas {pero} no esta
subordinado

13 Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1 q.3 a.2.

1% Tomas de Aquino, Suma teoldgica, 1 q.3 a.7, resp.
7 Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1 q.3 a.5.

1% Tomas de Aquino, Suma teoldgica, 1 q.75 a.5.

425



63 145

% H En & i Iy o Ho A

A A R, 2l B 1] ER

[ [ o PN fie A K it ] [
A = [ Z * i £ Je
5 AN Ei3 nd ESY ik ) B
iz T e Je [ /) fif
H i3 i 5, EN 1 X
— — % 4 i # b,
[l bl i ES Z At
Jé N [} H e P, Z
5, ¥ Je i 1] EY At
I H; 5, H y 2 =,
i) B%) i Fo i EY I
17 17 %y il izt [ AN
2t H et} it [ EY &
E ER jes L) % b IS
IR 1] S 2z Z A

[89] al ojo humano.'” El 4nima pertenece a la clase de lo espiritual {ya que tampoco} tiene
forma material o materia. Tampoco estd subordinada al ojo humano sino que entiende los
principios de los diez mil asuntos y de las diez mil cosas.”” Sus afecciones son las mas profundas,
las mas abstrusas y la mas maravillosas. Su conocimiento es claro y profundo.

La cuarta {semejanza segun} la naturaleza es que Dios es espiritualidad maxima,
racionalidad méaxima®®' y justicia maxima®” y es la regla de todas las razones y todas las
justicias. Por lo mismo, el anima del hombre tiene espiritualidad, racionalidad y justicia. Todos
estos aspectos no se encuentran en los animales sin sentido que tienen un &nima sin espiritualidad,
sin racionalidad y sin justicia. {El &nima} es especialmente trascendente.

La quinta {semejanza segun} la naturaleza consiste en el hecho de que en el mundo
supralunar y el mundo sublunar sélo hay un Dios.””® Sus méritos y actividades son numerosos y
todos son diferentes. El cuerpo del hombre solo tiene un &nima y sus méritos y actividades son
numerosas. Ademads cada uno es diferente.

1% Tomas de Aquino, Suma teologica, 1 q.14 a.5, resp.; Tomas de Aquino, Suma teologica, 1 q.14 a.7, resp.; Se
puede comparar esta idea con un pasaje del Zhuangzi donde se opone el hecho de percibir por el espiritu al hecho de
percibir por los ojos: “Your servant makes contact by the spirit and does not look with the eye. With the senses I
know how to stop but the spirit wants to go on”. (FLRAFHIETTANLL HAL, B EET#ERAT . ), Zhuangzi cap.3,
What Matters in the Nurture of Life.

2% Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1 q.84 a.1, resp.

2 Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1 q.93 a.2, sed contra: “En el hombre sobresale el que Dios lo hace a su
imagen, al darle una mente intelectual, por la que es superior a los animales”.

292 Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1 q.21 a.1.

2 Tomés de Aquino, Suma teolégica, 1 q.11 a.3, resp.

426



P P P
i N e x i t s R f\
i F e i 5
o 5 x B, 5 it it x
z z i % 0 i 4. *
5 . i J t o i R
& iy it fie e Y fit
5 it I N ¢ i 5t
e i b B, ) 1 IS i
i . . ,E 7 4, E i
M i ifi 4 Al .
PN x % = 1 it ol A
e e it i i 5 z
# z e % R N 7 i
it 1) i fe . e #. &
i 1. A i A .
e e o] i 2 A N

[90] La sexta {semejanza segun} la naturaleza es que Dios originalmente no puede morir y no
tiene fin.”** El 4nima del hombre también no puede morir y no tiene fin. Por lo tanto {el 4nima}
es semejante a Dios. La diferencia es que Dios no tiene inicio y que el dnima tiene inicio. Se
inicia en Dios.

La séptima {semejanza segun} la naturaleza es que Dios estd en la substancia, esta en la
potencia y esta en lo visible: no hay lugar donde no esté.”” El 4nima del hombre puede llenar
completamente toda la substancia; su entendimiento y su amor no tienen la posibilidad de poder
penetrar los mundos supralunar y sublunar sino que estan en todo el mundo terrenal y en medio
del mundo terrenal. De todos sus deseos no hay que no puedan existir.

La octava {semejanza segin} la naturaleza es que todo proviene de la substancia de Dios.
Los méritos y actividades de Dios solamente provienen de El. {En la medida que} el anima del
hombre estd creada por Dios a su imagen,

2% Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1 q.10 a.1-6.

295 Tomas de Aquino, Suma teoldgica, 1 q.8 a.3, resp.: “Dios esta en todos los seres por potencia, porque todo esta
sometido a su poder. Estd por presencia, porque todo estd patente y como desnudo a sus ojos. Esta por esencia,
porque actfia en todos como causa de su ser”.

427



i

G fiE Z - H ik 17 A !
A W ! fib IR A H Je
i Jé EN . e H fib B
Zz K . B ot i IS . 7
= B A ZS o ZIS I i
Zo fE g3 . K n P Jii 7
i = i ES 1E B ZS Z
ES 4 FN i Gl ZS ZIS i [
fE ES i# (s e L o %
£ K z H Ko % i A
" B P o [ IR T& 7
4 1M il W it fiE = it
o 7 fiE = (i i fik o
JR K IF] 4 it e CH g
bl # F 7. R & it

P PN . &1 fiE Z )
A i ES A A = b 1y

[91] el anima, por lo tanto, es la imagen espiritual de la cosa perfecta en cuanto activa sus méritos.
Por lo mismo, sus méritos y actividades no provienen de una cosa externa.”® {El anima} reside
en el cuerpo y tiempo originales. Los méritos y actividades del intelecto, de la voluntad y de la
memoria no provienen del cuerpo original. {En efecto}, después de separarse del cuerpo original
todavia pueden entender, apetecer y recordar, como {cuando estaban} en el cuerpo y tiempo
originales. Por lo tanto, su substancia y sus actividades no provienen de una cosa externa y {el
anima} es semejante a Dios.

La primera {semejanza segun} la forma consiste en que la naturaleza original de Dios es
entendimiento eterno de si mismo y eternos amar y regocijo de si. El anima del hombre, como
imita la naturaleza de Dios, entonces puede dirigirse hacia Dios y puede entender Dios, puede
amar y regocijarse de Dios y se apoya en su Gracia para entenderlo y amarlo aunque todavia no
lo pueda entender y amar completamente. Es asi como se parece

26 Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1 q.4 a.2, resp.: “Hay que decir que en Dios se hallan las perfecciones de
todos los seres, y se llama universalmente perfecto porque no le faltan ni una sola de cuantas se encuentran en
cualquier género”.

428



A i 7 1 = = . 2 ¥
5 i z F ., fir. # = il
s & ] z A 1 7. e
T il 1 = x i ¥ i
A 7] ¥ % ¥ = % 4 z
% 1 t U % i i z
i i i W o I W x
% i o 5. x ¥
. & 5 it ifi i ¥ P
o i e # W z z
e e I i ﬁ . %
7 7 Bt i i s # 5,
fif z . o 1 #
) % % G Fi x %
% # W * 15 % ¥

¥ i ¥ & = i *
x Al e s # % B E

[92] a Dios. Por lo tanto es semejante a la imagen de la naturaleza de Dios. En el hecho de que
imita la trinidad de Dios es imitacion de la imagen de Dios.*” En efecto, aunque Dios sea una
naturaleza, en realidad est4 el Padre, el Hijo y el Espiritu Santo, es decir la trinidad. El &nima del
hombre aunque sea una, en realidad tiene tres sentidos, la memoria, el entendimiento y la
voluntad.”®® El Hijo de Dios nace del Padre. El Espiritu Santo de Dios entonces proviene del
Padre y del Hijo. El intelecto del 4nima proviene de la memoria. La voluntad del 4nima, entonces
proviene de la memoria y del intelecto.

Agustin en sus Soliloquios pregunto ; por qué se considera al &nima

27 Tomés de Aquino, Suma teolégica, 1 q.93 a.5.

2% Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1 q.93 a.5, resp.: “El ser a imagen de Dios por la imitacién de la naturaleza
divina no excluye el serlo seglin la representacion de las tres personas, antes bien lo uno se sigue de lo otro.—Asi,
pues, debe decirse que en el hombre se da la imagen de Dios en cuanto a la naturaleza divina y en cuanto a la trinidad
de personas, ya que en el mismo Dios existe una naturaleza en tres personas”.

429



£ H # Al i 1 £ EH
2z e b B fiE % FN <
%. n i 11 £ A x IS %o
{3 i G EIE z F. EN
H = en PN K E % [ %y
Eha Z fiE ES +., Ay 4 % H
4 e 1y z It G —. e
A HE i %o fE {3 {3 PN W
G # (i & i H 1 ES

Ho £ = s fE 15 P Z PN
M 11 S i £ Ho {3 % F.
1 2o R Z o H 3 fiE
H JR PN 4 M. Je i Fl. U
A B B o A # P o

z i iy He A ZS 4 e PN
A ZS A Fit PE. o # F.
£ PN Eo el o fiE i3 ] fiE

[93] la imagen de Dios? Contestd que es porque puede recordar a Dios, puede entender a Dios y
puede amar a Dios.”” Por lo tanto es la imagen de Dios. También agregd que el 4nima es la
imagen de Dios por tres razones; conforme a su naturaleza, conforme a su Gracia y conforme a su
gloria.m [La gloria en lenguas occidentales corresponde al vocablo “woleliya”]. La conformidad a su
naturaleza consiste en que la naturaleza original del &nima puede entender y puede amar a Dios.
Esto es la naturaleza de poder entender y de poder amar. Todos los hombres lo tienen. Entonces
todos poseen la imagen de Dios. La conformidad a su Gracia es que los hombres poseen la Gracia.
Luego pueden entender actualmente y amar actualmente a Dios. Solamente que estas operaciones
del entendimiento y del amor actual todavia no estan completas. Solo la virtud lo es. Asimismo
todos poseen la imagen de Dios. La conformidad a la gloria es que todos obtienen la santidad de
la verdadera delectacion,

299 San Agustin, Soliloguios, L.1, 1.4, BAC, vol.I.

19 Tomas de Aquino, Suma teoldgica, 1 q.93 a.4, resp.: “Puesto que el hombre se dice ser a imagen de Dios por su
naturaleza intelectual, lo es principalmente en cuanto que la naturaleza intelectual puede imitarle del modo mas
perfecto posible. Y le imita de un modo perfecto, en cuanto que Dios se conoce y se ama a si mismo. De ahi que la
imagen de Dios en el hombre puede considerarse de tres modos. Primero, en cuanto que el hombre posee una aptitud
natural para conocer y amar a Dios, aptitud que consiste en la naturaleza de la mente, y es comiin a todos los
hombres. En segundo lugar, en cuanto que el hombre conoce y ama actual o habitualmente a Dios, pero de un modo
imperfecto, y ésta es la imagen procedente de la conformidad por la gracia. Finalmente, en cuanto que el hombre
conoce actualmente a Dios de un modo perfecto, y es la imagen que resulta de la semejanza de la gloria. [...] La
primera se da en todos los hombres; la segunda, s6lo en los justos, y la tercera, exclusivamente en los
bienaventurados”.; Tomas de Aquino, Suma teologica, 1-2 q.114 a.1, ad 2.

430



i

Je Tt [P\ - E ¥, H [ v wA
Bl K i Z y B ot I
i Z % #H i i g iRk z U 4t
g o - B el i e . B vl
ih i o s H [ Ht H W JE il
i i Je o Zo [ B3 R pa
() 5 11} o B I Bt W2 i

[t ot B H fii] J N
K Z = B PN (e} NI %z
* P, Zo B AN ¥, H B ) DI
2z H 7 T} + i} i it} K &
o B, &y Z ] =, PN EUN
[i44 it 3 N % I e L O oz
[ii} e hE B i I . Z
Je 7 v 1% M 2 m EE
15 [l R N AN AN Yo O

[94] y se apoyan en la luz de la gloria. [La luz de la gloria consiste en que el &nima de los hombres asciende
al cielo y después Dios le otorga la luz de su gloria mediante un consuelo firme. Entonces pueden ver a Dios.?? Si
no hay la luz de la gloria entonces no pueden ver a Dios. Que el anima necesite la luz de la gloria se compara al

deterioro del ojo que necesita lentes]. Si no hay obstaculos en medio de su entendimiento y amor, logra
ver a Dios. Si no hay obstaculos en medio logra ver a Dios y se orienta hacia la verdadera Gracia.
Solamente los santos del cielo la poseen. Asimismo, todos poseen la imagen de Dios.

La segunda {semejanza segin} la forma consiste {en lo siguiente}. La Gracia traduce la
palabra misericordia otorgada.”'® En efecto, Dios {la} otorga al hombre mediante aumentar la
belleza en el anima y el amor otorgado, en realidad, es la base de las diez mil bondades y el
sostén de la ascension al cielo. Hablando de la naturaleza de la Gracia, su dignidad trasciende la
del 4nima y la de todos los dngeles y se asemeja a la naturaleza de Dios. Por lo tanto, al momento
que el &nima

2T Aqui, se debe leer = ré. Est4 pronunciacion proviene de una transliteracion del sanscrito. Es la inica ocurrencia
de esta transliteracion en el Lingyan lishao.

212 Tomés de Aquino, Suma teoldgica, 1 q.12 a.6, resp.

213 Tomés de Aquino, Suma teolégica, 1 q.12 a.13.

431



i e

1 Y. I v W = H x 73

7 b Ao i} = Z #

o i EN IR Jé PN fik il o B

A K ES 1 ] S z A 4

Z /| B = A il 7. HH Gl

G z & (i I i I b i o
Jé J=8 it Zo A 7 H 4 s

% 1 z n e %y M L) fik

P3| G . H £ . IS EEl =

4k % = ol L 1t £ A by

T oA T i @ J=3 PN s e

Gl i 5 FS £4S P o 17 £ o 2z

Br ME. | i ot Z £4S e o
Gl B 1fiy 1o n # L

z 5 fiE % H i &

v Y pic 9o ik it

LA 1L z 11 i i AN

[95] logra la Gracia, es por deseo de amar y no por intencion que se voltea para unirse al mandato
de Dios. Asimismo, la Gracia provoca un cambio en el dnima y en las actividades del intelecto y
de la voluntad. Por eso parece que imita a Dios.

La tercera {semejanza segun} la forma es que Dios y las diez mil cosas son una cosa. De
manera intencional las activa como si utilizara machinas.*'* El 4nima, por medio de su
espiritualidad, puede completamente informar al cuerpo y simultineamente informa cada parte:
eso es el hombre. Luego, de manera intencional las activa como si utilizara machinas.

La cuarta {semejanza segun} la forma es que Dios es en si las cosas creadas, las cosas que
todavia no se crean y las que se pueden crear. Posee la Idea de todas las cosas.”'® [La Idea traduce la
forma que representa la imagen de las cosas]. Viven totalmente en El. El anima del hombre, en razén de
que, al momento que siente las cosas por los cinco sentidos externos,

21 1 a idea de la machina como modelo del cuerpo fue muy debatida en el siglo XVII y en particular por Descartes.
Véase Descartes, Traité de I’homme, X1y Discours de la méthode, V parte.

215 Tomas de Aquino, Suma teologica, 1 q.15 a.3, sed contra: “Las ideas son las razones existentes en la mente divina.
Pues en Dios estan las razones propias de todos los seres que conoce. Luego tiene ideas de todos ellos”.

432



HL
Y| G H ] N . H S i
& J& N i ES 1f s T
5o il 1 IS R i IS — =
[i14 2 5, Hil o Lo [ i
Bl B B N Z J& M [ Zo
Yo Flo * & S il Je 1]
N = il 5 = 4 Je 115 ]
ES [ Je = X = 15 i i
H Je b5 Fl o Hil ] &
() 15 i N B 1 Z i
i £s * Bt Bl N . H
£5 Ho i 7 * Hl i
Z 5@ £s N AH H ]
L/B H v N F 121 3 Z
Hl i No + 1B /) 7
Bl i H Ho 1M Z o
H o Hil 5l % E5

[96] las entiende por medio del intelecto y que el intelecto entiende las cosas por el intelecto,
juntas se resumen a una. Por lo tanto, las cosas que entiende el d&nima son las iméagenes de las
cosas. Residen completamente en la mente y el &nima y Dios son semejantes.

La quinta {semejanza segun} la forma {consiste en lo siguiente}. La Biblia dice: ‘viva en
el amor sagrado es decir junto a Dios y Dios contigo estard’. Ademas dice que ‘estar cerca de
Dios entonces es estar cerca de la substancia en Dios’. En efecto, Dios se junta con el hombre que
ama.”'® El proverbio dice que lo que ama el anima es comparable a su modelo: al residir juntos
estan ain mas cercanos. En efecto, el anima se junta con las cosas que ama. Por lo tanto es

semejante a Dios.

18 Tomés de Aquino, Suma teolégica, 1 q.20 a.1.

433



T i i
— % i % By t = F. A
o z . # i S
* fi P A 4 PN i fi PN
ES 3, 5. z 2 e 4 7 ¥
£ i i i i 4 % % b
£ G i i = e 2 it .
) e fi B, s 4 fit #
b4 7 Yy 4 % 5 7t ® i
i it 7y # ., . A E. i
T R i A i IR it A ®
wom | = i z S G 3 E
W% | IE 4 * tr IE i x
O | b 1 . ® 2 1 I F.
i 2 IR 4 i b3 I, i
% ] 4 i 2 s 7 x
b4 " t — # 17 i I
1 5% & 5 5 S %

[97] La sexta {semejanza segin} la forma consiste en que la substancia natural de Dios llena
todo el mundo supralunar y sublunar pero éstos no pueden contener a Dios. El &nima del hombre
esta presente en toda el cuerpo pero el cuerpo entero no puede encerrar a todos los actos del
anima.

La séptima {semejanza segun} la forma consiste en que Dios estd en todo el universo y
ademas esta presente en cada una de las partes del universo.”'’ Si a dentro de cada parte hay una
parte corrompida, no obstante, en todo Dios no hay ni una parte corrompida.”'® El anima del
hombre se encuentra completamente en el cuerpo de los hombres y ademas estd presente en cada
parte del cuerpo. Solo el cuerpo tiene algunas partes, y el &nima no puede lograr partes del cuerpo
que probablemente son corrompidas: el &nima no tiene ni un hilo que sea corrompido.

La primera {semejanza segin} el acto es que Dios es el comienzo de todas las cosas.
[Todas las cosas son creadas por Dios. Asi es]. También es el inicio del acto de las

21" Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1 .90 a.1.
218 Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1-2 q.18 a.1, resp.

434



(3
R - LR T B 4. o A% o 7]
i i B moB | X CHE 2 7
[ N A oA H e fi EN Z
47| * B = *oz A o i i
Z & o E S i B8 W F NN
o i o . (n R ah 7
& ] LA L Z Hom i ko
&: Z ) nom i pr & Gl A
| #o 1. ¥ Zz A 1 A G 2z Z. BT
i & B r & Zz. R 4 Uk Ji AT
] 3 A 1N AT oz ] oA LI
z ] L) % 7 kAT K Ui (N
Ao %y IR AN Bo# | ERE! th
A ¥ ®ow | A& |k B g i | A
Z Z 7SI = e £4S ik A Z
i Jit z o % B & 17 G O
Je LA w A R e 2z L Jé

[98] cosas.?"? [Todas las cosas llegan a tener acto. Deben lograr que Dios las apoye con su providencia. Es cuando
pueden estar en acto]. El anima del hombre es el comienzo de todos los sentidos internos y externos
del cuerpo original. [El hombre tiene sentidos internos y sentidos externos. Los sentidos internos son el intelecto,
la voluntad y la memoria. Los sentidos externos son la vision, el oido, el sabor, el olfato y el tacto. Todos los sentidos
se completan mediante el 4nima]. Por otra parte, el impulso del acto puede ser natural o también puede
ser en razon de un beneficio. [El acto natural consiste en seguir la naturaleza original para actuar. Por ejemplo,
el fuego es seco mientras que el agua es himeda, el pajaro vuela y el pescado nada. La vision, el oido, el sabor y el
olfato del hombre todos son actos. Naturalmente no son ni buenos ni malos ni meritorios ni culpables. El acto en
razén de beneficio se relaciona con la intencion? del hombre. Por lo tanto, la bondad o la maldad, el mérito o la
culpa, lo valeroso o lo reprimible, lo recompensable o lo castigable {muestran que} la intencion de beneficio tiene
dos aspectos. Al igual que estos dos actos, su comienzo se encuentra en el anima].

La segunda {semejanza segun} el acto es que Dios es el fin de todas las cosas. Es la causa
de las cosas y es la complecion de todas las cosas. Es El quien orienta las cosas hacia la felicidad.
El 4&nima del hombre

219 Tomas de Aquino, Suma teoldgica, 1 q.3 a.1, resp.: “El primer ser (Dios), por necesidad, ha de estar en acto y de
ningun modo en potencia”.
220 yéase, Tomas de Aquino, Suma teologica, 1-2 q.12 a.1-4.; Ibid., 1-2 q.18-21.

435



7
z f el = #® oz N B i i E A 75,
S A + 8 BR O i Y i =
T # fif N 2z 35 SN %A w8 PN
%M A + . 13 Y. Hb. (I~ 17 55 U
il At bt [/ GV, W = z & Z
X b1 pE NS K ) it & &
e pE i z R ;o K Y. LL g oA
oz # T [ R AR EER ] Rz E [
Z I ) JER Gl z K . it &
Wy 3. ey LR 2T NI . AE I H o
b R fi il = b & 7/ x & Je
N oy H & H e 3 Mfe T M.
oA i bt U] K& . A A o T
T % oA JES R & AL I i Yy H H
L) i - Z N 42 Bk = Z I
N 4. JE B, LI PN Ao R 45 .
z M WoIE ped 4/ z K Ty E IN fE. #

[99] es el fin del cuerpo original [El cuerpo original es lo que el anima utiliza como maquina. La maquina no
es que pueda utilizarse de si misma sino que necesita la accion del artesano. Por lo tanto, el anima es el fin del cuerpo
original, la causa de las acciones del cuerpo original]. y ademas es el fin de las cosas del mundo terrenal.
[Entre las cosas creadas por Dios, el hombre es la mas valorada, es quien en el mundo puede estimar y servir a Dios
y después de su vida logra gozar de la felicidad de Dios. Por lo tanto, le otorga al hombre esta capacidad espiritual
mediante la cual transforma el cielo y la tierra. Por ejemplo, cosas como las casas sirven para que se viva en ellas.
{También} transforma las hierbas, los arboles y los animales. {Por ejemplo, el hecho de} plantar granos. Se espera
que después el hombre los tome para que lo satisfagan. {La capacidad espiritual} hace que el anima del hombre sea
capaz de inclinarse tranquilamente hacia lo que es su ser para finalmente lograr gozar de la felicidad de Dios. Por lo
tanto, el &nima del hombre es el fin del cuerpo y de las cosas terrenales].

La tercera {semejanza segun} el acto consiste en que Dios comprende el intelecto y las
cosas y el poder de su comprension trasciende la comprension {propia} de los santos porque es

sin limite.*! [La comprension de los santos aunque sea esencial y precisa, todavia no estd completa. Solo la
comprension de Dios puede penetrar la sutileza y profundidad de la naturaleza original de cada cosa. Conoce por
completo el misterio y la excelencia de las virtudes y de los principios; alcanza las causas

21 Tomas de Aquino, Suma teoldgica, 1 q.14 a.l, resp.: “Hay ciencia en Dios del modo més perfecto. Para
demostrarlo, adviértase que los seres dotados de conocimiento se diferencian de los que no lo tienen en que estos
ultimos no poseen mas que su propia forma, mientras que los primeros alcanzan a tener, ademas, la forma de otra
cosa, ya que la especie o forma de lo conocido esta en el que lo conoce. Por donde se echa de ver que la naturaleza
del ser que no conoce es mas limitada y angosta, y, en cambio, la del que conoce es mas amplia y vasta. Pues bien, lo
que limita la forma es la materia, y por eso hemos dicho que cuanto mas inmaterial sean las formas, tanto mas se
aproximan a una especie de infinidad. Por tanto, es indudable que la inmaterialidad de un ser es la razon de que tenga
conocimiento, y a la manera como sea inmaterial, es inteligente. [...] Por consiguiente, puesto que Dios, segun
hemos dicho, esta en la clispide de la inmaterialidad, tiene también el grado supremo de conocimiento”.

436



L7/ "W H E i CE. fiE WP

wm e W & B fie i i ML
[} O % A B’ A IR | Ak 1 A R
Jé Z e 5E Z & 1E oz = /i
5 [ xR L7/ "o & 7] i% ST
1 L] H. H 5] Zz & g R #. 5% P
i# Xy JE iz 1E w. & AN S Z Ci
Y| oz Moo vl i . J& e Yo O
Z 7/ 5 538 I B N fir %
(38 5 H %) s IEIPN Z AR & LI |
en H % " % o 7 roE it il
4 AH I fift T H v JE P % A
H i H A 4| fie 3 o H b Z 2z
W . fig b ST aA ) Y| o
2z LA W e SEE a1 & Ji. A Zz & Jé
W EIS L/ Zz & 2 5O Y. & 5.
o LS Ko ES 1 2 & Ak JR

[100] de las causas y no hay ni un hilo que sea olvidado. Por lo tanto, trasciende la compresion propia de los santos
de manera incalculable]. El anima del hombre también puede entender las cosas creadas asi como no
creadas. [Las cosas creadas y las cosas no creadas diferencian a Dios de las cosas. Las cosas reciben su vida de
Dios: solamente Dios no tiene ni comienzo, ni principio. ;Acaso El fuera una cosa creada?] {El anima} puede

entender las cosas subordinadas a la materia y las cosas no subordinadas a la materia. [Las cosas
subordinadas a la materia y las que no lo son diferencian lo que tiene materia y forma y lo que no tiene materia ni
forma, como los angeles, el alma racional, el principio de orden y las obras virtuosas. Todas son cosas inmateriales y
el 4nima puede comprenderlas minuciosamente]. Las cosas subordinadas a la materia, al momento que se
entienden, se transforman en cosas espiritual. [El 4nima entiende todas las cosas. Estas cosas penetran en el
anima. En la medida que estan subordinadas a la materia no pueden penetrar en el alma racional. Por lo tanto,
primero se abstrae la materia y se queda la imagen racional y el principio. Sirve para lograr el anima y que ésta las
pueda entender todas. Por lo tanto, al momento que ocurre la comprension de las cosas materiales se transforman en

cosas espirituales]. En esto consiste la similitud.
La cuarta {semejanza segiin} el acto es que al momento en que el anima entiende las
cosas entonces nace la palabra interna de las cosas.

437



T iT
=1 N e % H + 7 il 2P H ®
p T Wio =) i (=
£ N IS 1] H & 2 R
5 B [l A 7] W, K JER-
% B w Jé 2 A £ R ¥ 5
" w T 115 i Ei # i1 Koz
H = N 1] A o H # e &
Sy ik . [l 1 e B A ol
o Bt Je . = o ) Wb
B A T 15 A e W . Z 505
X ® |z g z it 2 A | . Iy
Z i, Wio A W IR e
R N A e N g = e LLoiR
% E H % AN *. M # H.
WL 2 i H E SRl
G BN T s i x B /]
A& M Z A 5] + R Z

[101] [La palabra interna es la virtud de las cosas. Si las palabras externas salen en direccion del ojo para luego
comunicarse al oido, suponiendo que el anima no ha creado de manera previa las palabras internas, tampoco habra

comprension repentina de los principios y de la naturaleza de las cosas]. Dios comprende su propia naturaleza,

ademads crea la palabra interna.*** [Dios entiende y penetra su propia naturaleza, entonces crea su propia
imagen interna. El Hijo es la segunda de las tres personas. Es la palabra interna del Padre].

La quinta {semejanza segin} el acto es que las cosas no se dan vida a si mismas. Todas
reciben su vida de Dios.*”® Dios se da vida a si mismo y no recibe su vida de las cosas. El cuerpo
encarnado del hombre no se da vida a si mismo. Recibe su vida del anima pero el d&nima se da
vida a si misma, no recibe su vida del cuerpo encarnado.

La sexta {semejanza segin} el acto es que Dios, dentro de lo que gratifica, gratifica de

manera justa al mundo.”** También aqui se logra el gran favor de la gratificacion. [Lo més inmenso
y lo més minuto de las diez mil cosas reciben la gratificacion justa de Dios, en cada parte, viéndose al maximo en los
fendmenos mas importantes del cielo. Lo radiante, lo sereno, lo majestuoso,

222 Se puede asemejar la palabra interna al Verbo o a la idea. Toméas de Aquino, Suma teolégica, 1 q.15 a.3, sed
contra: “Las ideas son las razones existentes en la mente divina. Pues en Dios estan las razones propias de todos los
seres que conoce. Luego tiene ideas de todos ellos”.

3 Tomés de Aquino, Suma teoldgica, 1 q.8 a.l, resp.: “Dios es el ser por esencia [y] el ser de lo creado
necesariamente ha de ser su efecto propio. [...] Dios causa el efecto del ser en las cosas, no s6lo cuando por primera
vez empiezan a existir, sino durante todo el tiempo que lo conserven”.

% Se trata de la justicia distributiva. Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1 q.21 a.1, resp.: “Por la justicia distributiva
el gobernante o administrador da a cada cual lo que corresponde a su dignidad. Pues bien, asi como el conveniente
orden de una familia, o de cualquier otra multitud gobernada, demuestra que el gobernante posee justicia, asi también
el orden del universo, que resplandece lo mismo en los seres naturales que en los dependientes de la voluntad,
demuestra la justicia de Dios, y por esto dice Dionisio™* “que la justicia de Dios es la verdadera, se comprueba
viendo que da a todos los seres lo que les corresponde segun la dignidad de cada cual, y que conserva la naturaleza
de cada cosa en su propio sitio y con su propio poder”.

438



Y

n 17

L/ J\ i 4 S + p, i o &

Z % (i % VRN Z PAN v
e N 3] b -4 -4 % M. o T
pa E i % ) ) [ S K 2
# 0] 3 5 2z 5 IEENS/ I < i
Zo N L) H Ji o AN ot 14 LUEPN
S r z A 1] At N i #oE
G} H Jii fE i B, b ) Z 5 o
4\ . ifi . & ifi o B i
% A i 2 47 2 Z H | i
# "y H ) S ) £ 2 # Je
Sl K S T A s % B | B %
e A % BN (i} Ho £ H. oW w
g A # 7 e A K i B %z i i
z B8 Bl ) 5. Z * IR oo A
/N AR il A 5O e i Wi
i A Je 9 EN L. -

[102] lo fino, son, en especial, lo mas esencial y lo mas puro dentro de lo que recibe la gratificacién justa de Dios].
El 4nima, dentro de lo que gratifica, gratifica al cuerpo encarnado. También aqui se logra el gran

favor de la gratificacion. [El cuerpo encarnado, los cuatro miembros y los cien huesos reciben la gratificacion
justa del anima, llenando cada cantidad, viéndose al maximo en lo contiguo a la cabeza. Lo inteligente y lo precavido
son, en especial, lo mas bello y lo mas perfecto dentro de lo que recibe la gratificacion del anima].

La séptima {semejanza segun} el acto es que las cosas no se pueden mover por si mismas
y reciben su movimiento de Dios.**® Dios es el principio de las diez mil cosas y cuando estan en
reposo no se mueven por si mismas. El cuerpo encarnado del hombre en toda su substancia y en
cada una de sus partes no se puede mover por si mismo, y recibe su movimiento del dnima. El
anima es el principio de todos los movimientos del cuerpo encarnado y cuando estd en reposo no
se mueve por si mismo.

La octava {semejanza segiin} el acto consiste en que Dios gobierna a todas las cosas del
mundo terrenal.”?’ A las {cosas} que son grandes receptores [como los dngeles y los hombres que
poseen racionalidad] las puede iluminar y ensefiar, y a las que son pequefios receptores, [como las
hierbas y los arboles, los animales que no poseen racionalidad] las protege,

3 Aqui, el Lingyan lishao tiene este caracter con la clave 60.

26 Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1 q.2 a.3, resp.: “Es, pues, imposible que una cosa sea por lo mismo y de la
misma manera motor y movil, como también lo es que se mueva a si misma. Por consiguiente, todo lo que se mueve
es movido por otro. Pero si lo que mueve a otro es, a su vez, movido, es necesario que lo mueva un tercero, y a éste
otro. Mas no se puede seguir indefinidamente, porque asi no habria un primer motor y, por consiguiente, no habria
motor alguno, pues los motores intermedios no mueven mas que en virtud del movimiento que reciben del primero,
lo mismo que un bastéon nada mueve si no lo impulsa la mano. Por consiguiente, es necesario llegar a un primer
motor que no sea movido por nadie, y éste es el que todos entienden por Dios”.

27 Se llama comunmente “gobierno de Dios” a la ejecuciéon o realizacion de la providencia divina. (Véase del
Gobierno del mundo, 1 q.103)

439



n
L A€o X i Jk R Jak iz <
il # H ik ] (&3 Z &l
N Bl g = 1 3 £ 2z
ES PN 168 S Lo IE oo Eo
P FN + i} I A Ji )3 Zo
T ES i x A M 3 K 2
H i z N #H Jii i % %
K 1Ll £ S A ik e 95 (&
FN i PN ifi = I £ s
r JiiS ) IS R 5 ] 7o
5 T Jé T K 5 G A
/] 1 # JR - o &1 z
z i A "] e H & o
ES ZS 5 H B2 it e
o PN (k8 i "J fC e .
K £ z & 1 T i ifi
HiE z R EX 1] Il 1 A

[103] las guia y las guarda haciendo que cada una logré su parte.””® El 4nima del hombre
gobierna todo el cuerpo de la substancia corpdrea. Por eso alcanza cada parte haciendo que todos
los sentidos puedan lograr su vocacion, que todas las afecciones logren educar correctamente el
entendimiento, enderecen la voluntad, llenen la memoria y purifiquen el corazon. No sélo {el
anima} guia, endereza, llena y purifica su ser sino que puede raciocinar y guiar, enderezar, llenar
y purificar las multitudes mediante gobernar el mundo terrenal. Ademds puede domar y
domesticar los animales restdndoles su naturaleza violenta y doblegandolos. Esto por la fuerza de
la naturaleza original del anima y también porque se apoya en la providencia divina del poder de
Dios. Es casi similar a la potencia de Dios. Por lo tanto es semejante a Dios.

La novena {semejanza segun} el acto es que Dios es el gobernador de todas las cosas del
universo.”? Su jurisdiccion

228 Cada ser tiene su puesto asignado por Dios, su funcion y finalidad. Tomés de Aquino, Suma teolégica, 1 q.21
intro.

¥ Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1 q.22 a.2: la providencia de Dios es universal. Tomas de Aquino, Suma
teologica, 1 q.103 a.5, resp.: “Por lo mismo que Dios es creador de las cosas, también es gobernador de ellas. Porque
a uno mismo pertenece dar origen a las cosas y llevarlas a su perfeccion, que es funcion propia del gobernante. Pero
Dios es causa, no particular de un solo género de cosas, sino universal de todo ser. Por lo tanto, asi como nada puede
existir sin haber sido creado por Dios, de igual modo nada puede haber que no esté sometido al gobierno divino. Esto
mismo aparece también claramente si se tiene en cuenta la condicion del fin. Pues a tanto se extiende la accion del
que gobierna a cuanto puede extenderse el fin de su gobierno. Pero el fin del gobierno divino es la misma bondad
divina. Por lo tanto, no pudiendo haber nada que no esté ordenado a la bondad divina como al fin, es imposible que
alguno de los seres quede fuera del gobierno divino”.

440



-
5 + fit 2 ifi % fit #. i
K 5 i PN i 2 A oL
* A . . ¥ i, z %
fit 2 5 K & x i i z.
z A o 2 i s 2 e *
. i & Jé *% 2 1 B, ¥
) i # 3 . . z 2 )
A . ,E 2 i fe 2 2 .
# x i % - s % # &
% #h . . fe il 5l ) i
. z i % 51 I # PN %55
o * Bl i T t 5. ¥ z.
Jé 3 it I e & z i
% i * Lt A b4 i EY w
2 bt ES * E i 7 %, i
. % il ¥ I i e I %
fi f i) 1 B 5, Z e i

[104] nada la sostiene. Las cosas del mundo terrenal se inclinan todas hacia El, todas escuchan su
mandato. El anima del hombre es el gobernador del microcosmos, {es decir} de la substancia
corpérea. Su jurisdiccion tiene libre albedrio. Todo el cuerpo de la substancia carnal asi como
cada parte, se inclinan hacia ella y se apoyan en la providencia de Dios. Puede controlar las siete
afecciones para lograr el amor. En cuanto a los animales y las cosas terrenales no hay ni uno que
esté fuera de la intencion racional del anima del hombre. Esta, la intencidn racional del &nima del
hombre, no tiene equivalente en cuanto a la fuerza de sus resultados. Ninguna de la fuerza de las
cosas del mundo terrenal logra la fuerza de su intencion. Por lo tanto, es semejante a Dios.

La décima {semejanza segun} el acto es que el talento de los hombres, aunque sea
excelente y el talento de los angeles, aunque sea elevado, si dependen de su propia capacidad y
fuerza original tampoco logran conocer completamente la dignidad del anima. ;Por qué

441



. | ik H oo N H Az iE M .
oA ik i e . ik — . it H G

K H ] H o xR R NI &5 % Je
& i, L3 DA S nJ . Ak N 15
AR [E5} 1ii} o A #E A4 ECINE7/N 9
L/ H = LS| N Hl 2 A

() b Fl. [i1 H oz 1ii} Al h ' K PN
Fr ] [ i ZEE o Jé Zz K +

[E] = 17| 4 AN A K. . . 2
Zz g 74 i S H E %k I %
& v % At Pl FE XoH e % 5
ES i £ LA T = i 2 W w A L/
. % Bk £ 74 x 2 H W g MR BAR
AN E A F <z 4 B = L 1 P .
z & Zz R I il . 1 % R A woB
(TGN EIE o Je Jé M ¥ ond ToE KA oz
w oz IR [E) 15 N Zz e SR ESV W M

[105] es asi? El anima posee la imagen de Dios. [Si se desea conocer la imagen que imita a las cosas,
primero se necesita conocer a la cosa que la imagen imita. El talento de los hombres y de los angeles tiene limites.
No es suficiente para penetrar la excelencia inconmensurable de Dios. Asimismo, por el hecho de que el 4&nima es la
imagen de Dios, si se desea conocer completamente el anima, primero se debe conocer a Dios. Los hombres y los

angeles no son suficientes para conocer a Dios pero si para conocer su imagen]. Naturalmente hay un orden

que se puede inferir y conocer. Es por razén de su deseo que se infiere su dignidad. [El deseo del
anima es rebasar la dignidad, la nobleza, el valor y la firmeza méaximas de todas las cosas del cielo y de la tierra.
Todas pertenecen a lo que esta debajo de Dios. No son suficientes para llenar el deseo {del anima}. Solo Dios lo

puede. Esto permite conocer la dignidad del 4anima]. Por lo tanto, Salomoén [Era un justo antiguo] deseaba
hacer que el d&nima conociera su propia dignidad y dijo que la méxima belleza de las cosas [Esto
denomina la palabra “4nima”] es que tu desees conocer tu dignidad, que tu dejes de seguir tus huellas
en la manada de corderos.”’ [La manada de corderos es el camino de los cinco sentidos de los hombres, el
oido, la vista, el sabor, el olfato... Las huellas designan las diez mil cosas del mundo]. Pastorear la manada de
corderos [La manada de corderos corresponde a las afecciones de los hombres, el deseo de los hombres]

20 proverbios, libro 2, 1, 8: “Si no te conoces, ta, buena (o bella) entre las mujeres, sigue las huellas de los rebafios,
y apacienta tus cabritos entre las tiendas de los pastores”.

442



=
i = A 0 OB B |zowm (ks |
i A iy fie 2 o~ AR |®owE |2z K
i W 2 O I N I - I S

i 7 om |xomo |uom e % |
F # e MoE | ® oz W oM | g,
¥ o 5 oowm |mow |@mow | E
# %, ba 2R | moE | | %,
. 0, %, & now o |oo@m | @ A i
fy i ] Bk o | o2 | i
G # 51 EE VR A it
IE . i i 2% B BBk
% A IE 20 2 W |l W | o
ba 0 1 i B B | B B | % %k
i # Bl o | oE | ® 4%
] . S oW | > om |m o
i G F *. Bow o %R |z o8B |& 2
. IE ¥ f P TN PT R

[106] es acercarte a la prision del pastor. [El pastor, en el mundo, sigue los discipulos del deseo. La vanidad
del pastor es la del hombre mundano que fornica y se deleita en el placer persiguiendo los bienes materiales y
entregandose a la lujuria, a toda gloria y nobleza, el lugar del placer efimero.] Por eso, lograr conocer tu
dignidad es poder estar en paz.”' [Es como lo que dijo Salomén hablando del anima. Si te alejas de las
afecciones y de los deseos relacionados con los cinco sentidos, experimentas todas clases de cosas y eventos. Si
sigues tus afecciones y deseos, hasta experimentas por todos lados los limites del tiempo. Podras ver todas las
bellezas y las perfecciones del mundo, todo lo precioso y lo valorado, la gloria, la prosperidad, la riqueza y la
longevidad. Cuando no pueden llenar tu deseo, siguen muchisimo trabajo, tristeza, peligro y desgracia. Después, con
una intencidn regresas al estado original, regresas al estado de ataraxia y de deseos llenos que es Dios, y conoces tu

dignidad propia.] Si no conoces a Dios no puedes conocer la dignidad del &nima y no puedes saber
que el anima y Dios son semejantes.

En otras palabras todas las cosas son doblemente semejantes. Debe de haber dos
orientaciones mutuas, debe de haber dos amores reciprocos. El d&nima ya es semejante a Dios,
luego el objeto y el amar del &nima

21 Sobre la paz, véase, Suma teoldgica, 2-2 q.29.

443



i it 7 ) S I it z e
5 " i i % 5 ] 7 £
I i g%, % it fit it i
F ) # % %, i il @ #
b'e i % i A N Z. % £
W % % e b a it ) 4
= i i % it z 5% i ]
2 # i z 5l it i e A
% f . i fi. 5% 7 z
1 1 % W %@ ot 1 )
iy ) % 1 i N A it
2. = i i i ot B, %,
# . 1 Iz it 5 i %
Al By 5 7 Fi . b 1
% it z z it 15 A it
% Fi i * 2 m B ]

[107] responden a Dios. Hace ver hacia que se orientan y lo que aman los hombres. Estar mucho
en los beneficios y placeres mundanos hace que el 4nima se encuentre firmemente en la
substancia corpérea. Por lo tanto, si lo que persiguen {los hombres} es la substancia corporea,
€so es su orientacion y eso es lo que aman. Es algo agradable y algo facil. Si el anima pudiera
separarse de lo que es conveniente a la substancia corporea, si pudiera rebasar los beneficios y
placeres mundanos, éstos no la controlarian y ella no seguiria lo que le atrae y su deber particular
seria de pensar la orientacion original del anima, pensar la excelencia infinita del soberano bien,
pensar los verdaderos e infinitos beneficios y placeres del bien supremo. En el pensamiento del
bien estd contenido el bien inconmensurable. Luego, los beneficios y placeres mundanos pueden
indiferentemente no ser administrados y sin deseos no tener perfeccion. El proximo tratado
brevemente nos da a conocer las afecciones del soberano bien.

444



it Ex)
v fib ES e 87| H 4y ES
4 ES 4y 3 i b W, uf i
ES 4y %% ic . . It o E
U o i PN 5 (! Ik B Jst *
b It ES s Ea) H B ES U35
ES 1 . o At ftb A 35 Zz
uf ES fiE e ) Jeo S . fis
A b o 1 - — A B T
fE It A E[3 Z E5 Bt b
n A H - £ i A *
K f& H . FiS /33
ES it % S A “ 1
4y ES 4t 0] Ik it
1 4y % Ko T EE| S5
b5 [} A it =B i s
it ES % & A b &
il 4. 4. i IE %

[108] Tratado de las afecciones del soberano bien

El soberano bien es la fuente del bien. No hay otro bien que esté anterior. Es el bien. No tiene
causa simultanea. Que no tenga causa significa que no se crea por medio de otra cosa, no se
transforma por medio de otra cosa y no se completa por medio de otra cosa, no esta causado por
una ensefianza, no esta causado por un habito antiguo y no esta causado por un logro meritorio
sino que su naturaleza pura y unica naturalmente llega a ser. Su bondad y su substancia, su
substancia y su bondad son una sola cosa, no dos.

Este bien es un bien inmenso. Puede envolver los innumerables bienes del hombre. Es el
bien general. Los otros bienes provienen de otras cosas y se vuelven bienes. Este no esta causado
por otro bien y luego es bien por razon de ser el bien supremo. Los otros bienes no pueden llegar
a su bien. Este gana a los otros

445



S afl

ES i Z i o) E £ v ES
4y % A E ES ES ES ES if .
Z P S ES uf 4y 4y I o T
ES Z i uf Z Z z T i
b o H ES z (&) i P ) L1
K 23 ES 1 P 7. 1o A "]
i uf Bt 1 i I v i o
A va 3 = U 0 ES %y
25 K T el oG = uf 18
b e h e b, . T *
4y e S b i B A 5E
[} H . % # # % ES
1o e % (45 R oS ES 4.
H " B Z z z 33 i
b . % [ o Ko fi
H % [ 1 il it A

[109] bienes. No tiene multiples de los cuales se pueda hablar. Es el bien eterno, el bien
inmutable, el bien que esta de todo tiempo. No hay cosa que no sea el bien y no hay lugar que no
sea el bien.

Hablando de las afecciones™ naturales del soberano bien, es digno y noble, su grandeza
no tiene limites. Hablando del valor del soberano bien es incomparable, su altura es sin limites.
Hablando del perdon del soberano bien es abundancia, su alcance es sin limites. Hablando de su
existencia, no tiene inicio y no tiene fin, es una permanencia que no tiene limites.*> Hablando de
la esencia del soberano bien es dificil de evaluar y dificil de medir, es una profundidad infinita.

En cuanto al bien del soberano bien, su substancia no esta causada por otro bien para que
exista y su efecto

22 yéase, Tomas de Aquino, Suma teologica, 1-2 q.22 a.2, sed contra: se trata de los movimientos del alma.
3 Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1 q.10 a.2, resp.: “Dios es lo mas inmutable, a EI compete ser eterno en grado
maximo. Y no solamente es eterno, sino que es su misma eternidad”.

446



It b

ES e Mo iy 10 1 ES fib A
4y A it 17 1 e 4y ES
v G A Bt It ) Z uf b
7 b i e ES /3 v Z ES
£ 10} b A i gl A I U35
JI gl i} i A 1 H Hle 0]
»n 1k (s i i e Iy Al o
£ H H 11 it 5 i o E5] ftb
A2 i 1 ES * 1 1t ES
Ho ES Bt i ¥ - 10 ¥
T 4uf H 0 Z el J Z
Br Hi % . . B2 .
A It 4uf H i x il
I 1y * It 1
o g It 33 E 5t It
T 1 0] i ES it 0]
pr M. 1 It 45 X 11

[110] no esta causado por otro bien para que se complete. En cuanto a la substancia de los otros
bienes, esta causada por éste y existe. En cuanto a la funcion de los otros bienes esta causada por
¢éste y se completa.

Los otros bienes deben implementar cuatro principios. El primero es que existen, el
segundo es que permanecen, el tercero es que sirven y el cuarto es que saben que sirven. La
existencia de todos los bienes depende del soberano bien mientras que el soberano bien no
depende de los otros bienes para su existencia. Todos los bienes descansan en éste y permanecen
mientras que éste no descansa sobre los otros para permanecer. Todos los bienes estan causados
por éste y les da su funcidon mientras que éste no se basa en los otros para tener su funcioén. Los
bienes descansan en éste y luego entienden sus funciones mientras que éste no descansa en los
otros para entender sus funciones.

Este bien universalmente logra la plenitud. Lo anterior significa que no hay donde no se
aprehende su disposicion natural, no hay lugar

447



i b
G Ex) b i A i E % A
Zo ES A2 E il i T JLEN Ao
M 4y M N i £ L1 Z E
(1 H f K * e HJ 3 A
E& fE lit /I ] £ At o . i
Zo A = = W 24 IR J3 e
M W e Ho & B £ R
H H i & & A 3 ES
1 A “ fE & Jis ] A
. "] E ifi i s 3 i
2o o %o s i o i LI 5
E3a H & S It 7N ) Y.
It A =1 E E i JR
& "J I £ ES A2 Z E
It [l =4 & o i A
. M /. o & o S
It i1 ) IS fiE A J

[111] que no llene, logra la plenitud en si. También alcanza la plenitud en todas las cosas y en el
mas alla. Por lo tanto, logra todas las cosas y todos los mundos. Cada vez mas se multiplica. Esto
sirve para que se logre hablar de lo inconmensurable. También no hay algo que no llené. Esto es
lograr universalmente la plenitud.

En cuanto a todos los otros principios, a lo auspicioso y lo bondadoso, a lo nefasto y lo
odioso, la vocacion reguladora de este soberano bien*” puede favorecer completamente la
bondad y lo auspicioso, y puede completamente curar lo nefasto y lo odioso tanto en lo alto como
en lo bajo, en lo grande como en lo pequefio y en lo noble como en lo despreciable. Sin
excepcion se aprehenden las disposiciones naturales; inmediatamente y a la mano, se satisface y
nada es deficiente.

El soberano bien sobrenatural™*® esta presente. {Sin embargo}, el ojo no lo puede ver y el
oido no lo puede oir.”*” Solamente la fe es apropiada a eso. Solamente la esperanza es apropiada
a eso. Solamente la caridad es apropiada a eso.”*® Nuestra fe, nuestra esperanza,

234 Qe debe leer IX], xiong, nefasto, funeste.

3 Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1 q.19 a.2, resp.: “En el concepto de voluntad va incluido que, en la medida de
lo posible, comunique a otros el bien que alguien posee, y de manera especial pertenece esto a la voluntad divina, de
la que se deriva por semejanza toda perfeccion. [...] Por consiguiente, Dios se quiere a si mismo como fin, y lo
demas como ordenado a este fin, por cuanto es digna de la bondad divina que sea participada por los otros seres”.

26 Aqui, Sambiasi agrega el adjetivo “sobrenatural” porque se trata del soberano bien que no esta al alcance de la
razén y voluntad humana sino de la razén y de la voluntad en cuanto dotadas de capacidades sobrenaturales: las
virtudes teologales.

271 Cor 2,9: “Ni el ojo vio, ni el oido 0y6, ni vino a la mente del hombre lo que Dios ha preparado para los que le
aman”.

2% Se trata de las tres virtudes teologales cuyo objeto es Dios. Véase Tomas de Aquino, Suma teoldgica, 1-2 q.62 a
q.67; Tomas de Aquino, Suma teologica, 2-2 q.1 a q.46. Tomas de Aquino, Suma teologica, 1-2 q.62 a.1: “La virtud
perfecciona al hombre para aquellos actos por los que se ordena a la bienaventuranza, segin consta por lo dicho
anteriormente (q.5 a.7). Pero hay una doble bienaventuranza o felicidad del hombre, segun se ha dicho anteriormente
(9.5 a.5). Una es proporcionada a la naturaleza humana, es decir, que el hombre puede llegar a ella por los principios
de su naturaleza. Otra es la bienaventuranza que excede la naturaleza del hombre, a la cual no puede llegar el hombre
si no es con la ayuda divina mediante una cierta participacion de la divinidad, conforme a aquello que se dice en 2 Pe
1,4, que por Cristo hemos sido hechos participes de la naturaleza divina. Y como esta bienaventuranza excede la

448



It

(3 &1 i 3 £ h Eba # .
# (2] J& Zo ES £S i Bho e[l
2 £ 3 af o 3 £el £ o
4% K N z 4k J K % J
o . fif o E5d 11} Eba A =
[} Ji EEa fig HJ PN . i A
£iS 7= 5t v o 5 £&l L il
7l IS M A 73 Z J

Ho o {3 BP9 EEd M. it

FN fif B B I} H 5

B fi i 4% JY J& 7 Jir

F EEd S Gl R S Rt

£eS AR PN £ W A2 1% Jik

[} 17 o wE 4 # R 1.

R 5l il 0] H A Jir

# %o Ehd ] 1o il B

[112] y nuestra caridad favorecen ensefianzas, confieren consuelo y animo, otorgan felicidad,
proveen la ayuda divina. Después se logra ver claramente al sol.”*" Por si mismas, hacen que de
manera incierta y temerosa, si se regula nuestro corazon, si se abandona nuestro cuerpo, si se
confunden nuestros ojos, si se llenan nuestros afectos, de manera deleitable, lo que se logra es
una gran serenidad que nos hace feliz, nos busca: se trata de la vida eterna.

Este soberano bien, no lo podemos lograr sino por medio de la gracia [Esta palabra traduce la
santidad otorgada]. Lograrlo es apropiado para completar la bondad. Nos sirve cuando dudamos de
los angeles, nos sirve cuando dudamos de los santos y nos sirve cuando dudamos de Dios. Nos
sirve para todas las acciones y los estados. Todos se asemejan a Dios. Lo que examinamos es que
Dios es por si mismo, mientras que nosotros somos por conformarnos a la gracia.

proporcion de la naturaleza humana, los principios naturales del hombre que le sirven para obrar bien
proporcionalmente a su naturaleza, no son suficientes para ordenar al hombre a dicha bienaventuranza. De ahi que
sea necesario que se le sobreanadan al hombre algunos principios divinos por los cuales se ordene a la
bienaventuranza sobrenatural, al modo como por los principios naturales se ordena al fin connatural, aunque sea con
la indispensable ayuda divina. Y estos principios se llaman virtudes teoldgicas, en primer lugar, porque tienen a Dios
por objeto, en cuanto que por ellas nos ordenamos rectamente a Dios; segundo, porque s6lo Dios nos las infunde; y
tercero, porque solamente son conocidas mediante la divina revelacion, contenida en la Sagrada Escritura”.

29 Aqui los autores pusieron £en vez de i

29 Sobre la imagen del sol, véase las palabras de Dionisio en Tomas de Aquino, Suma teoldgica, 1 q.19 a 4, obj.1.

449



It 18 It
5 ES n i £ 2 & PN E
A ES It EHa ES E29 [ A ES
fifo 4t [ . af . f Z £ 4y
5 W B E5d ye ® A 0]
A bit A £él 2 Z. £ by
i A 5 & BP9 £ Zo BP9
Ho i o Zo Ho i Eba AR o
%% q T i i B A Je
it I A fiE e L frp i
J it i i AR Eba Z i
5 So G o . Ho 1% e
. H Zo s Fii 3 o il
Ui — B2 HE i E5d uil
A LA 1 H i 4. Jig PN
% b P o A £ T Es
1 i F it E5d o e
H N " 5 . B Zo

[113] Cuando este soberano bien se une a nuestra &nima, entonces Dios la recibe. Los angeles y
los santos lo aman. Todos los hombres lo veneran y lo ritualizan. El demonio le tiene miedo. Los
virtuosos lo elogian y lo siguen haciéndonos valientes, haciéndonos nobles, haciéndonos felices,
haciéndonos activos, haciéndonos meritorios, haciendo que en todas las bondades y las multiples
virtudes, seamos predispuestos a su perfeccion.

Este soberano bien si lo logramos no podemos envidiarlo, no podemos destruirlo, estd con
todos nosotros. No hay quien no esté con ¢€l, no hay quien no deseé estar con ¢l. La naturaleza
afectiva en si es similar a esto.

Este soberano bien que eternamente se une a los hombres tiene cuatro principios. El
primero es que, al estar con los hombres, crea a los hombres. Unirse a los hombres significa que,
si bien crea todas las categorias, s6lo los hombres estan a

450



i i 2 o = —. J& 1 %
Ho il Eda H . A A o .
i % i} s 11 fhi EH fiE UN
# Ao 1L i - it N = %y
2 B b H iy o A i Zo H
4 K N i @ il ik AE %
i, i w. 5 A 5 E
A it He Fil it fifo %2 Ik
K #* £al Fil A i 1 Z
iH W EN H H J A o 4
1 X B Ao H A [ z
1= £ E w o & N i o
= 3 Z3 5% i A % v
e B K A A H Ui
5 A 5 ili J& . A
e H i T (4 it LA M
Al H Fito X ' it i& fiE

[114] su imagen. Decir que los hombres estan a su imagen no es hablar de la imagen fisica, sino
que solo los hombres pueden conocerlo, pueden amarlo, pueden recibir su gracia. Por lo tanto, los
hombres estan a su imagen por el hecho de que, al crear a los hombres, se une a los hombres.

El secundo principio es que se une a los hombres predisponiéndoles al deber. La
predisposicion al deber significa que todos los hombres se subordinan a su cuidado. Hay dos
principios. {Uno es} que el cuerpo a diario debe utilizar provisiones como la vestimenta, bebidas
y comida, instrumentos, etc. Todos los acontecimientos y todas las cosas tienen una plenitud
como el hecho de que los padres crian a los hijos. También hace que nosotros predisponemos los
otros hombres al deber. Si la familia controla lo que se hereda de los padres, la educacion se
reparte en toda la familia. Los padres educan a todos.?*' También el alma racional debe
diariamente utilizar alimentos como la gracia. Es mediante alcanzar el dao (principio moral), la
virtud, la humanidad y la rectitud*** que las bondades llegan a

21 Aqui tenemos una idea similar a la del Daxue que era muy conocida de los confucianos.

2 Comparar con los cuatro sentimientos de Mencio: humanidad (ren, 1), rectitud (yi, 3§), decoro (li, 1) y
sabiduria (zhi, £). Para Mencio la educacion tiene por objeto ensefiar /i (&), pero lo que hace posible la educacion
es la presencia innata de las nociones de ren () e yi (5%).

451



IR (73 5 o fii = iht EN Ji
5 17 i (73 il LA A . n
IFl o Z (i 1 14 Tk i i 5%
q A % z it 17 ik #
lF] f. [H8 A . A X A
't X f fi. 0] il AR o T
s A n en 1 A £ X
o 't B i L4 fifo K 2
n A ZN 5 Fifi o Tk BP9
) e F A w 1f # Al
Bk LA B . n Ho . il
& o " it i i [ b
B 1 ] (s %5 fity = N
[} 1 17 A 6o H i} Z
11 A : . T Bt JIr B
'k . o IR B Z gl

[115] su plenitud. Si los padres ensefan a los hijos, {eso} también hace que nosotros ensefiemos
a los otros hombres. Si se hereda la educacion de los padres, la ensefianza se reparte en toda la
familia, {es decir} que los padres son ensefadores. Por lo tanto, se dice que mediante la
predisposicion al deber, se une a los hombres.

El tercer principio es que al unirse con los hombres los conserva.>* Conservarlos
significa preservarlos y mantenerlos y sirve para evitar que se depraven y se destruian. Hay
algunas categorias como los cuatro actos que no son ni vegetativo, ni sensitivo, ni racional: se
conservan para que existan, y luego se une a ellos para que existan. El conservar a los hombres es
semejante a los cuatro actos. En cuanto a las hierbas y los arboles: no poseen las facultades
sensitiva y racional pero poseen la facultad vegetativa. Se conservan para que existan, nazcan, se
nutren y crezcan. Conservar a los hombres también es similar a lo anterior. También nacen,
crecen y se nutren. Luego, los animales que no tienen racionalidad pero tienen facultad vegetativa,

3 Tomas de Aquino, Suma teolégica, 1 q.18 a.4, ad 1: Estan las criaturas en Dios “en cuanto el poder divino las
contiene y conserva, al modo como se dice que en nosotros esta lo que podemos hacer, y de este modo estan las
criaturas en Dios”.

452



1ii} i vy v ES H JR 14 H
A AN A ., £ IS Bl HH B
AN o i [iv4 P A [ o B, Fo
it 3 N = i . H LA ZS
B, i 1 A Vg X il ] 17
54 AN 5l R 1T ZS "+ Ak Z
7 fE. A 17 LA 17 = E 2L
[ H 1 A VN 2L #* . H
iﬁa f £ 5l g E il % 2L
1 N N A R 5o Al 1 4,
Ao 1o 1 5 & LA A i X
ki A Ho ) It ] # o 2L
* A s B 15, H I &)
", EY fi: ., 2L Ea s Ah
ki B 7N it} = Fif 17 E
® S 1o S o EY A i
1T Yo b, N 2L Aho , A

[116] y sensitiva. Se conservan para que existan y vivan. Sus sentidos internos y externos
permiten el conocimiento sensitivo y los movimientos internos y externos permiten la accion.
Conservar a los hombres, de igual manera, es similar a lo anterior: nacen, crecen y se nutren,
tienen el conocimiento sensitivo y emplean de todas las categorias externas las cuales estan en el
hombre. Ahora, {el hombre} se conserva también mediante la memoria, el intelecto, la voluntad,
y la {facultad de} gobernar. Estos son los cuatro actos que los vegetales y los animales no tienen
y que solo se encuentran en los hombres. Por lo tanto se dice que uniéndose a los hombres los
conserva.

El cuarto principio es que mediante su omnipresencia se une a los hombres. La
omnipresencia {se entiende de tres maneras}; es omnipresente por su substancia, omnipresente
por su mirada y omnipresente por su poder.”** La omnipresencia es en los hombres la maxima
familiaridad, es la médxima intimidad. Sin embargo, los hombres no {la} pueden sentir. En
comparacion, el alma racional se encuentra en los hombres. {Es la que} manda nuestra existencia,
manda nuestras acciones,

2 Tomas de Aquino, Suma teoldgica, 1 q.8 a.3, resp.: “Dios esta en todos los seres por potencia, porque todo esta
sometido a su poder. Estd por presencia, porque todo estd patente y como desnudo a sus ojos. Esta por esencia,
porque actfia en todos como causa de su ser”.

453



it

Zo A "] E N M HJ A fii
i "J (&3 ES i %y R T E29
i 8 o Ut ! H o s i
A e B 1T Do 1 B #
"] Zo i EEa ] ZS 2 4h
[# B A B i PN it 2
Zo I HJ 1Eo 3 pi fi 3
B A ks B A 11 ke .
S HJ Z. i ® # IS X
A il B A B, A H i
"] ! iz "J i1 " 1E #
g 2o A {3 = % Ko W
z M HJ If] A it 4

i il Zo i 6o # 15

A Zo I A 7 ) 148

"] i iz 1E i . 1M

i IR A i fifh o i &

[117] manda nuestra comprension de las cosas y eventos que llegan de a fuera. También
comprende la naturaleza de las afecciones internas de la mente que no sentimos. Es el alma
racional que manda y es comparable al sol en el cielo. Las cosas que nacen y se nutren son lo que
se puede ver, todas reciben una luz intensa pero no sentimos lo que es nacer, nutrirse y ser
iluminado. Esto es la familiaridad y la intimidad y lo rebasa todo por mucho. Por lo tanto, se dice
que por su omnipresencia se une a los hombres.

Este soberano bien nos sostiene donde estemos.?*> No hay lugar donde no se pueda
apoyar sobre El, no hay lugar donde no se pueda lograr, no hay lugar donde no se le pueda
festejar, no hay lugar donde no se pueda quedar en El, no hay lugar donde no se le pueda afiorar,
no hay lugar donde no se pueda hablar con El, no hay lugar donde no se pueda ver, no hay lugar
donde no se pueda oir, no hay lugar donde no se pueda saborear.

5 Tomas de Aquino, Suma teoldgica, 1 q.8 a.2, resp.: “Dios llena todos los lugares, porque estd dando el ser a todas
las cosas localizadas, que en conjunto llenan todo lugar”.

454



It A
Ex) i H i Ho 4f M e 1
ES % fiE i {3 e & -
4t i8S £ Ko i 1E FN o Jto
1E A i . i H BP9 + 1 1L
It H H P A B - -
1 fiE Bt R Ho B, il F
fi] o 4 . & & 4k IS S
{3 o & i & A E Zz
Eha e L Zo ZS KN Zs ZS
A £ B 1] Tt ) ] Tt
e i o It o B Z 1
Br e HE E JR K B e
fiE 4 Ty £ E “ Tt £
i = F i Zo o 1E il
o o fiE £ K It e A
i P # w 1r E Z 71
% %, Fio #K it * i ]

[118] Los hombres tienen dos tipos de luz. Una, es la luz natural original. {De ella} se deduce
los principios para extender el conocimiento.**® Por su fuerza, el hombre la puede alcanzar. La
otra es la verdadera luz que trasciende la naturaleza. Esta encima de los principios y solamente
Dios la otorga. No es mediante el conocimiento o la vista human que se alcanza. Este soberano
bien, en nuestra vida se asemeja a nuestra luz original y al final también se conoce. Lo que esta
en la otra vida se apoya en la verdadera luz. El fin es lograr verla. Este conocimiento y esta vista
son como tomar gotas de agua del mar o como ver el sol en un pasillo de claridad. Es sumamente
dificil de finalizar. S6lo en si se puede agotar su investigacion, en si se puede comprender
completamente, en si se puede amar completamente. Lo que es comprender completamente y
amar completamente se refiere a la verdadera e infinita delectacion.

El soberano bien, estando en este mundo, {s6lo} lo podemos conocer conforme a nuestra
luz original. Es sumamente

6 La “extension del conocimiento” es una nocién neoconfuciana y se encuentra en particular en las filosofias de
Zhu Xiy Wang Yangming.

455



it it
& ¥ e s f e A ;-% "
—~ L, 5% gl % . A 4.
i Ep it b I % . i
% £ R . ® s f )
5 1 fit e st A i W
% . i 2 it 4 % .
Z. # 1. % i . L
n 4 R o i i -
% W fit 5 i i i
fi #. £ Z, B % ]
%, i 5. Z. . £
4t L i i Bt fir .
% i i i s fir
5 ] 1 . o % -
& % #. Ji o i %
Bi 17 B Qi i fis 5.
4 o £ # . 1 fi

[119] sutil y fino. Aunque sea sutil y fino, se {intenta }mirar en este mundo mediante el estudio.
{Empero}, la verdad es infinitamente superior, la seguridad es infinitamente superior, el
beneficio es infinitamente superior, lo propio es infinitamente superior, la plenitud es
infinitamente superior, la nobleza es infinitamente superior y la felicidad es infinitamente
superior.

Este soberano bien, es lo queremos conocer estando en este mundo. {No obstante}, no es
investigando con el pensamiento deductivo, {sino que son mas} apropiados los sentimientos
propios de afioranza y de amor y una conciencia pura para alcanzarlo.”*’

Este soberano bien podemos idearlo, podemos amarlo y afiorarlo, y es eterno. Por lo tanto
es eterna vida y es verdadera delectacion. Para lograr esta delectacion solamente mediante los
bienes terrenales, {aunque estén} todos simultdneamente juntos en un mismo lugar, al final no se
logra. Difieren infinitamente. No es por calculo que se alcanza.

7 En el pensamiento de Confucio, el hombre de conocimiento debe tener un alto estandar moral para que se llame
¢ A
sabio”.

456



o

o

o

NEHRSHENSEENEINA

Ao
4]

Eg

=2
o

JANS

S\

2o

28

kb
1

=
o

il - o=

o

o

o

EHRABRENAMBTEHRENE

o

o

o

o

FRWMAMEHE | EEDPHSOE RS

i Jlig
gl ER i ER
2z % % %
% Ut it it
Ho i E[E v
B H n 4l
G ity by %
lia % % it
H, iy uf E[E
Jf: # I Ll
N L H by
i i i %
iy Ho H It
ES fi i
iy H H
1 iy HE
H % e
~ I &4

[120] Este soberano bien es un bien puro. No es

como los demas bienes que todavia son

mezclados. Es un bien suficiente, no es como los demds bienes que todavia son deficientes.

Este soberano bien no hay ninguno de los otros bienes que esté superior a ¢l y ninguno de

los otros bienes que esté igual.*** No es que esté solo. Al mismo tiempo no hay otros bienes que
estén inferior a él. Si se dice que tal vez estan inferiores, es una comparacion por especie. Este
soberano bien no se puede comparar. Aunque se junten simultineamente todos los bienes
mundanales, es sumamente mas grande y sumamente preferible. Buscar compararlos con €1, es
por analogia. Si la hay es como si no la hubiera. No es tampoco que fuera su copia. Copiarlo seria
de forma material y esto no es andlogo. Finalmente, no hay {similitud} en especie.

este bien, s6lo son como una prueba de un néctar.

Lo elevado del cielo, lo sélido de la tierra, lo abstruso de las cosas, antes de procurarse

8 Tomés de Aquino, Suma teologica, 1 q.6 a.4, resp.: “De este primero, que es ser y bueno por esencia, pueden
tomar las cosas la denominacion de seres y de buenas, en cuanto participan de €l por modo de cierta semejanza,
aunque remota y deficiente; y por esto se dice que las cosas son buenas con la bondad divina, en cuanto ella es el

primer ejemplar, eficiente y final de toda bondad”.

457



It
& B ES M fiE Ex) L . #E
i Ex) 4. ES (il ES H, i -
Zo Ho 1 4y J& 4t IR It A
P F 7 % IS %y it 3 H.
% ES il ol fib ftb n . A
i i 7 ES ] it & i A
Al L . £ ES 3 Z i
o 1 H uf o {3 X i
i LA i, 1 * o %
#H ES il it ¥ ) s
& “ % * Z i i
Ho % % U o e B o,
gy I 4t it AR £ Ld
il % & J It J 18
£ i i, i % % It
LA i & B I 5 AN

[121] No es suficiente hablar en términos de mucho o poco, de ligero o pesado, aun menos hablar
de lo multiple del cielo y de la tierra y de lo multiple de las cosas. Multiplicarlo todavia es
{hablar de} multiple.>*” Lo supremo no es contable en mucho o poco, ligero o pesado. Luego,
volvemos a lo que es.

Este soberano bien es el criterio para todos los bienes, es este bien que puede proveer los
otros bienes. Aquellos otros bienes, en cuanto a su substancia propia, ninguno es cercano a lo
supremo. Se llaman bienes, {porque} mas estdn cercano, mas se aparentan al bien. Las
diferencias que los separan tienen como modelo a lo supremo. Por ejemplo, el oro mas puro es lo
mas noble. Abajo viene la plata, luego el cobre y por ende el estaiio. Lo més cercano {al oro} es
lo méas noble. Son diferentes y el oro es la medida, es el criterio.

 Tomas de Aquino, Suma teoldgica, 1 q.11 a.2, resp.: “Uno se opone a muchos, pero de diversas maneras. La
unidad, que es principio del niimero, se opone a la multitud como la medida a lo medido; pues la unidad tiene razoén
de primera medida, y el nimero es la multitud medida por la unidad, como dice Aristoteles. En cambio, lo uno que se
identifica con el ser se opone a la multitud como lo indiviso a lo divido, o sea como una privacion”.

458



fik fiE
o g H A g3l o — i
1 Z % o) It No B It
Hr ™ T ] ES 3 i Ex)
BN R L 1] iy i IR o il ES
1 El W, v % N . H 33
(i 5 b e Ea) Gt A Zs Zz
5 B A 21 ES i% S Z A
A L4 i il uf o # 1H B &l
& ES z % H 7 H 6o -t
A # £al T Bl U % - i o
b ¥ o % il P Ao
55 o N 1M z A o Fie IS S
(n 1h {3 o B -t I F
A LN H £ 14 S Z S
Br B z % £ it b z
L 1h A IR N ¥ o ZS
7. fp B R PN i . Jt.

[122] Son siete las vias que permiten conocer este soberano bien. La primera es por medio de la
luz original natural. La segunda es rebasando la verdadera luz natural. La tercera es por la pureza
del corazén. La cuarta es probando su sabor. La quinta es volverse intimamente amigos. La sexta
es conferir armonia a los cinco sentidos. La séptima es meditar el significado profundo que pasa a
través de los canones religiosos.

{Cuando} se quiere saber que un bien es el soberano bien, se debe observar el gran talento
y la sabiduria suprema de los innumerables santos de ayer y hoy que realizaron su destino de
aguantar penas inmensas, y también de las santas que sufrieron penas y dificultades. Los otros
hombres las miran como penas pero hay que disfrutarlas como si fueran delicias, hay que
apetecerlas como si fueran néctares. Los innumerables apostoles y sabios de ayer y hoy
constantemente se han lamentado, han adorado, han rezado y han actuado para establecer todo
tipo de méritos. Son actos dificiles de hombres de accion.

459



fik i

[ W B B Tk Bl P JLEN i
N It Ho E L4 El v it firt
It X ) T € = Fo f =
%y i % F s ES It 7 b
ES ek E) Bt i & A e i
ES Z. & o J A2 ] G
4f o B a8 A e % 5 e
A 1 o 1 il E) 2 )
fE W i T filt ES G i
g H H 7 i uf TRy PN
o B2 Ao 7t Ao z o e
A tt B B f%'? i S X
fiE . % 0 L T 5 Bt
% A Ao it 3] i E:
o el Br e A o —
an G A e it P I
LA i fiE H. 1k ] 9

[123] Explicaron las parabolas, las palabras y las huellas en todo el mundo. También rechazaron
completamente el cuerpo encarnado abandonando los deseos personales y practicando los méritos,
soportaron las desgracias y enduraron las penas. El final del cuerpo es asi. ;Porqué debe ser? Es
que no es suficiente para manifestar al soberano bien.

Para intentar explicar y relatar los hechos de los santos de ayer y hoy, difundir su
devocion y talento puros, se hicieron innumerables libros sagrados. No solamente son numerosos
sino que por generaciones de santos, todas las palabras y caridades, lo que poco dijeron, lo que
debieron decir, lo que todavia no han dicho, lo que no pudieron decir, es muchisimo: no hay nada
numerable que sea comparable. Si la hay es como si no la hubiera. Esto también ;porqué es?

Si se quiere elogiar este soberano bien, no se puede describirlo, no se puede agotarlo, Aun
usando

2% Aqui, el Lingyan lishao tiene “zong” compuesto de /& y 57

460



ik

#i "] g3l Hit Tk L4 % A i
i g3l i 3 i PN it K K
# . & oy Z i Z A P
& fik va z A I o Z o
Iy g3l 0 - B = i Ha i
%% It i t I H R i {1
i ES 3 S A I A s
i ES ik i A Ko EE r
x uf S It I % ] LA
X £ L 4 B E R i
B z & A % S e PN
1% o £ I & Ko gl v
HJ i it B i i A o
LA Bl il uli] 8 1 (i3 fi
fift it B A 4 & H R
2o #“ E A Ei . H I
] Z Al 5 E i B B

[124] toda la tinta del mar, seria todavia lamentablemente poco. Aun usando todos los cielos
como papel, seria todavia lamentablemente limitado. Aun usando la inteligencia, el talento y la
sabiduria de los angeles, seria todavia lamentablemente obtuso. Aun recordando los miles de afios
mas remotos, seria todavia lamentablemente breve. En el limite del pasado y del cielo, los
innumerables santos, los innumerables angeles, simultdneamente juntan su talento, sabiduria e
inteligencia. El extremo de la reflexion y el supremo del pensamiento estan en el talento, la
sabiduria y la inteligencia sin limite y sin medida. Estos talento, sabiduria e inteligencia sin
limites y sin medidas todavia no son suficientes para imitar la unidad de la multiplicidad.

Cuando se quiere conocer la dignidad de la corte real, se observa lo que es ofender la ley y
las penalizaciones maximas. Entonces se puede conocerla. Cuando se quiere conocer la dignidad
del soberano bien, se intenta observar la penalizacion de las culpas. La damnacion eterna, no hay
leyes que la pueda explicar o que pueda

461



A

2z o H It o T 11 b A
IFl X iz E i . = o £
e A H ES 1 1. i Zo
5 i uf fE - ] L n
Z i I e 1o 7 - T k.
i i fiE - (i AE o i E s
LU . B B 5 i fE. ik il
%% EN i A 5 il i ES
i % A fEo it H Bl H,
T 17 fE. 5 8 J Ji an
5 i Bt ik A % z %
) fi 5y A B fiE B Jits
z g A 1o Zo B fiE It
Br i o fiE # Z. B A
LA Ho i B 4h % Zo &
£eS [} (n A b 4 Br #

o A 1o HE - i 4k #

[125] salvar {nos} de ella. Asimismo, es la pena maxima. Luego, entender y aplicar esta pena es
majestuoso, eminente y elevado y {entonces conocemos que} no hay dignidad que sea mas alta.

El hombre existe de tres maneras.”' Una es la existencia substancial. La substancia
entonces es lo que albergandolo lo puede determinar: fuera de ahi no tiene substancia. Otra es la
existencia visible. Lo visible entonces es lo que percibe el ojo y lo puede determinar. Fuera de lo
percibido no esté visible. La tltima es la existencia potencial. La potencia entonces es administrar
los asuntos, lo que lo puede determinar. Fuera de los asuntos no existe su potencia. En cuanto a
este soberano bien, no hay substancia donde no existe, no hay visible donde no existe, no hay
potencia donde no existe. Esta substancia, este visible y esta potencia no hay lugares donde no
existe, no hay tiempos cuando no existe, no hay actos en los cuales no existe. Asimismo, en los
hombres y las cosas, silenciosamente existe, recibe, manda, evita, se inclina y se disemina.
Participa en todos sus actos y acompafa todos sus movimientos. Es la causa de todos los actos y
todos los movimientos.

5! Tomés de Aquino, Suma teolégica, 1 q.8 a.3, resp.

462



It It

i H EHa i LA Ex) 7 G Ex)
il i B ) ] ES 5% ES
i o . ik c 4t I Hit 4f .
R £ EEa JE fiE A = e 4
£iS i ES 0 e ES IR ES

ES il o IS i i Ll 4
q Ebd B It Ko "] o

) i B B A & A

= o B ik e o Gl

A ol e f i L LA

JiZo B F g3l o ] 7

It H H i A He %

IE - 8 % A 11 i £

% B Ex) ) ) “ Hit.

11 H I o HE L Ik

Ji o E % Hit A =

g3l B e ik ko HE A

[126] Este soberano bien es lo mas misterioso y lo mas sutil. No se puede imitar mediante una
forma material. No es que solamente no se pueda imitar, sino que al mismo tiempo es dificil
pensarlo. Aunque se hable de una inteligencia incomparable, no lo puede describir ni en su mas
minutos elementos.

Este soberano bien no es facultad de conocer claramente, no es facultad de ver claramente.
Si tiene pensamiento y discernimiento, es porque es poder de conocerse y verse a si mismo. En el
gobierno de este supremo no hay conocimiento o vista. Si aun mas se examina en detalle, se
piensa todo y se reflexiona al méximo, se llega a lo confuso y no se alcanzar nada. Considerando
que soy el mas estupido, el mas ignorante, pienso, explico, conozco y debo pensar, debo explicar,
debo conocer. En todo, no hay ni la parte mas minuta que entre en un lugar. Por esto, lo correcto
€s que conozca y vea.

463



i 11
i L Z IS i £&l ) it Ex)
Ko 153 Y T ES Bl ES Gt &
" 55 ES £ I o H uf . &
B i uf o A = . o B s
8 /g8 153 i 4k & s e ZS
I o % 153 EN ) G PN & (i
Iy B i E ES it r o o
Iy = e K i & B ot A
A I o % i i 4 Z A
95 o Iy B G| i B gy %y
w 5 A il it Ao Gl o
z LA I o 4 . B o 11
X % Iy B A it P i
o A 155 it S B % L1
i I B ur # B o It %

[127] Es como el mejor perfume; éste es el perfume substancial original. No es suficiente que sea
perfume {porque} hay un sin nimero de malezas pestilentes que son similares. Para que se
transforme en mero perfume {debe} participar de la misma categoria del perfume original. Este
es el mejor perfume. El soberano bien eleva a los innumerables malvados del mundo que crearon
innumerables huellas de la maldad. Como participan de lo mismo, transforma completamente
todos los malvados y los prepara a la virtud y los hombres que se encuentran en las linderas de la
santidad se vuelven todos buenos. ;Acaso, no es el soberano bien?

Todos los santos del mundo, todos los angeles del cielo juntos aclaman este soberano bien
como el bien. De todo tiempo se alaba, es eterno. De todo tiempo se considera su maravilla. De
todo tiempo se alaba, es eterno. De todo tiempo se considera su alegria. De todo tiempo se alaba,
es eterno. Nunca se agota, siempre se renueva. Nunca deja de

464



i A
(e A ) - ES ES Ho f S
7 S L) 7 uf 4y iC =
J# k. £ i I o £l GIE
N bit o | an e —
o A 25 i v &y ES ]
h %y 5 Bl Ea) Ea) uf EH
i &= B . o b I o o
N i t (] v . en —
n H - Ea) £ v ]
o A i . [ E) i
A A it 0 Ho H o Tho
Ho % % - £ " -
HJ th it ] fik H Gl
# & =1 N Ho B =
£ ] & - i i fiko
o Ji J ] fik T At
1 fi, % It o Ik It &

[128] ocurrir.

Lo espiritual tiene tres sentidos. Uno es la memoria, otro es el intelecto y el tercero es la
voluntad. La memoria es memoria temporal de este bien. Luego es la maxima abundancia. El
intelecto es intelecto temporal de este bien. Luego es la méxima claridad, lo mas elevado y noble.
La voluntad es voluntad temporal de este bien. Luego es la maxima correccion, el lo mas
respetable. Empero, todos los hombres de todo el tiempo y en todos sus discursos, solo al
beneficiarse de este bien, se convierten completamente en lo més venerable, lo mas noble. Su
eminencia no tiene igual.

Hay hombres asi, hombres que son bondadosos. Un dia no es suficiente. Al expresar
mucha sabiduria, sagacidad y propiedad, se convierten en guia de los hombres, se esfuerzan para
los hombres. De estos hombres, se puede decir que son realmente bondadosos.

465



b
Z A i B ] fik H = It
o R . A A H Eba N ES)
i, IR M Ko Ao it W Z ES
T &1 4 e T A M & U35
= A 4 i i1 . B A £
Z k. £ It L1 & i Ji fiE
7 1 N ES £ J [ o it
JTo Hif i ES N ES 8 J |
H % (i uf J ¥ f A 1
# B B i (i It i IS Ko
B L (= i Fit it Ell & 14
5, £ b H 1o * #. # th
# N & £ s 4f. B N B
7 ¥ B LA 1 Xy 5y IS 5
JT n %, %o B E) H o J
o % it £ e * B 153 L1
It fi B S s 4f 15} =

[129] Este soberano bien, desde el primer momento de la creacion de las cosas, en su plan general
y su sabio calculo permanentemente expresa su amor de los hombres y su benevolencia
inconmensurables. Guia a los hombres a la bondad y los salva de la maldad. Constantemente toca
a la puerta de su corazdn, controla sus intereses y lo examina todo en detalle. Da habilidad para
luego lanzarlos. En ninglin momento permite que se dispersen. Deben desear pertenecer a la raza
humana. Todo se completa en bien y estos bienes son el soberano bien.

Se abre para que llegue. Los actos y hechos de los innumerables santos, sus innumerables
méritos y virtudes, todos surgen del soberano bien que es su causa. Desde ahora en adelante y
hasta el fin del mundo, los actos y hechos de los innumerables santos, sus innumerables méritos y
virtudes también todos provienen de El. Y los innumerables santos de antes y después, los mas
ejemplares embellecen las ediciones con litografias. {Tener en la mano} el hacha del artesano es
como tener en su mano la tableta de plomo. {EI que} dirige el hacha, es el

466



@
i %, i i # i e # %
i FE Zs i 4 T 5. s *
A~ fi i Zs 2. it Ui @ b7
% 4 o # 2 3 n . i
b it 2 i % s 7 i
ot 1 it i b 5 . T
7 . 2 Z #. 4 5 15
% H # # i i # o
b fi A #. B 5. # s
ol i . 4 A f vy 2.
i i iE i % i % 2
it i iy it . f i T
ot L) g i P . T it
i i i ] ES i 2 i
A i Y T # Z LY i
ot ). i o #. i 2 4,
i A it it & @ 2 B

[130] soberano bien.

Cuando se dibuja, se orienta el dibujo por orden. El trazo del mal pintor es roto. El buen
pintor, a aquel mal trazo, lo arregla y le agrega habilidad y excelencia. La sutura proviene de un
corte en el orden. El mal artesano lo dafia por un corte erréneo. El buen artesano, a este lugar
dafiado lo remienda. Aumenta el beneficio y la belleza. Este es el dibujo de la bondad, la sutura
de la bondad. El soberano bien siempre escucha a los hombres que hacen el mal, para darles
oportunidad. Entonces toma lo malo y lo hace bondad. Tomar lo malo y hacerlo bondad es hacer
que aquel que sigue todas las culpas y los errores anteriores, haga completamente que se erija el
mérito y que a través del tiempo se vuelva capaz de virtud. Lo correcto es como el doctor que
hace medicinas midiendo el veneno. No es que solamente hace que no haya veneno, sino que
hace uso de la naturaleza del veneno para dar un efecto milagroso. Esto es tomar aquello que no
es bueno para volverlo bueno. El que conoce esto y es capaz de esto, ¢l que siempre conoce esto
y siempre

467



H fi E
1 7 % 1E Pt H ES ES e
it . i it e Pt Ut 4 it
N {4 i o L A firo 1L #o 2
fti. 22| & N i %y = it A %
el LA % e #o Pt W e E
7 7 % e an fir A A ES
% §iE & i 7 %y e % ur
L %y 2 it S #o 2 A
IR 7 it = G el % ES
23 i o X ES 7 £ Ut
" LA B uf E At Z))
i H fH #H . A
el " 13 R b e
4 ' fik il Pt fil
JF " P K & A~

[131] es capaz de esto, es el soberano bien.

El soberano bien no puede en si no ser bueno. Tampoco puede hacer que lo otro no sea
bueno. Implementar estos dos “no puede” es el poder total.

Seguir sus mandatos, s0lo lo que son sus mandatos, es la maxima bondad. Seguir lo
prohibido, sdlo lo que esta prohibido, es la maxima maldad.

En la dificultad, la pena y lo venenoso, el soberano bien silenciosamente anima,
silenciosamente protege, silenciosamente consuela. Esto es una gran misericordia. Solamente
cuando se realiza un milagro se otorga aquello. Aquello entonces hace que lo muy dificil se
vuelva muy facil, lo muy amargo sea muy dulce. Si no opera esta providencia silenciosa,
entonces los asuntos muy faciles se vuelven dificiles, los asuntos felices, de igual manera,

32 Aqui, los autores utilizan /4 en vez de #i. No obstante, el significado de ambos caracteres es providencia.

468



It
. & % i i e . %
i E e H. it 1 % % 1
fis #. B fis i # i It %,
i it 1 ; % 2 . i i
= 7 % i ) fi £ . &
1. e ) 1. i %'c fit 7 st
c R % B It i & ,E i
% it e & * ) i % .
= Fl 15 15 H z. 1 3 7
c Bt i . it i fi & e
% f fis i i Z. 1 23 7
e L s £ f b s s w
i . % = Bi f . |
% % 1. o . 5 R i 7
Bt " x i & o # i
. st fit i 2 i * %

[132] se vuelven amargos. Por lo tanto, al lograr la providencia es necesario que, llegando al final,
todo se vuelva auspicioso y feliz. Al perder la providencia, es necesario que llegando al final todo
se vuelva malo.

Este soberano bien, en silencio, puede completamente atraer todas las cosas. Aquellas
cosas que no logran no seguir su inclinacion, las dirige para que misteriosamente alcancen verlo y
conocerlo. Entonces, de si mismas se lamentan y se arrepienten amargamente. Siguiendo lo
anterior, cuando todavia no estan con El y todavia no lo conocen, sus hechos y sus actos son
vanidad temporal mientras que sus buenos {hechos y actos} se relacionan con el amor. El
maximo mal se puede completamente abandonar mirando aquello que todavia no se ve y no se
conoce y relacionandose y amando los bienes. No hay necesidad de quedarse en lo establecido.
Soélo el mas estipido no tiene conocimiento. Esto ;de qué sirve? Es que al lograr esto pasa uno
del no-ser al ser: en si es la maxima abundancia y es lo mas suficiente. Al perder esto,

3 Se debe leer IX| xiong, nefasto, funeste.

469



fik fE 18
ES e W en en it 7] o) ff
4y It A fiE It 7] ES b
Z 4t ES fE i ES # 4 T
U % uf o it It ¥ Zo H -
% H i e ES il e 5 H .
H i o H ES uf o gine A | IR
A fik = uf o & H Py # &
gl 3 fik & i 1E 1 Zo E2)
U It fi#l it IR H Zo L .
i ES e IR & A % o IR
LA 4f. % & i A i 17 ot
o Vi it 3 A fiE A2 Zo E
A H i A H [ %y 41
s % H 1t i ¥
1 K ., IS S i
Ko B fik * ES L8
A It it 4. 4. B

[133] ¢l que no tiene ser se queda sin ser, asimismo es el mas afligido, y el méas pobre.

Este soberano bien, visto desde las cosas, su existencia es general y perfecta, es porque es
causa de lo universal. Visto desde todas las cosas, parece que solo tiene ser, es porque es la causa
de la plenitud.

Si se puede conocer este soberano bien o no. Sélo cuando los hombres puedan de si
mismos acercarse al bien, lo pueden conocer. Lo mas se acercan, lo mas entienden. Cuando los
hombres guardan a distancia este bien, entonces no pueden conocer este bien. Lo mas distante es
también lo mas escondido.

Si se desear ver este bien, primero es adecuado ser ciego. Si se desea escuchar este bien,
primero es adecuado ser sordo. Si se desea discutir sobre este bien, primero es adecuado ser
mudo. Si se desea alcanzar este bien, primero es adecuado estar lejos. Si se desea probar el sabor
de este bien, primero es adecuado no conocer los sabores. ;Por qué es asi? Una vision que no sea
sin equivalente, no

470



v It
1t e H K PN Ex) I8 i fiE
Jits Ex) S i ES ES It L
138 ES R 1 I 4f. A k.
Mo b 2o AN H “ A
H 1 I ES i JLEN “
uL] 1k it f. ] . JLE
H Ho 53 i Z A i o
Ko i B A & fE A
n o i E W & i
It o i, ik s 1. [
Jig IA UA 0] v A k.
11 M A DA 4t 1t &
A % R o A U JLE
52 i A A Ko A i o
z z K R R HE A
L o A IA W B fiE

[134] no puede verlo. Un oido que no sea sin equivalente, no puede escucharlo. Un discurso que
no sea sin equivalente no puede discutirlo. Una existencia que no sea sin equivalente no puede
lograrlo. Un sabor que no sea sin equivalente no puede probarlo.

Este soberano bien regresa necesariamente hacia el bien. Si no es asi, {por lo menos}
alejard de lo que no es el bien. Es como entrar en una casa del tesoro y salir. Habra abundancia.
Si no es asi, {por lo menos} desaparecera grandemente su pobreza. Es como llegar con un buen
doctor y regresarse. Habra seguridad. De no ser asi, {por lo menos} reducira grandemente la
enfermedad.

Al realizar este soberano bien, aunque sea la mas minuta bondad, habra una retribucion
ilimitada. Aunque lo otorgado sea muy pequefio, lo obtenido serda muy grande. De esta manera,
estudiando la idea, hay hombres que se rebelan, que le desobedecen.

471



lH: 254
i £ fi EHa & & 5t 1 Zo
& * i Ho L f 3 & i
L4 4f A 4k Z - i {3 It
2z 1M * & Fit Filo 2o i E
o ik i L A I DA H Ho
o A t E29 R — b it iy
Jiig o SR E[3 Ik IS L T
3} + I it . Ji (D (0
Zo Jie ik e I % k. k.
(Gl L H Z - z E[3 =
e . It Fit & & ik 5
% (=} # A #. SiE A
o & o R i . LI
H AN fi Fit S A i
% Ea i A % % A
% i S & 4t 4 .

[135] Aunque lo que hacen sea un pecado particularmente pequefio, no se puede hacer millones.
(Por qué es asi? Es que uno engendra otro. Aun si se comete un pecado muy pequefiio, no es
porque es un pecado muy pequeio. Hoy se hace un pecado muy pequefio, viendo el porvenir, se
crearan males innumerables.

Hay dos suertes de males. Una es el vicio y otra es la adversidad. Este soberano bien es la
causa de la adversidad no la causa del vicio.”> Por lo tanto, lo que me es adverso no me es
adverso. El deseo recto utiliza esto para salvarme. Sirve para aproximarme a la bondad, sirve para
acercarme al bien.

Este soberano bien, si desea castigarnos, no hay ninguna dificultad {porque} quedandonos
en lo establecido, lo Unico que ganamos son penas incalculables. Pensandolo, solamente nos
recibe y nos acepta. Este es el bien,

% Se debe leer IX| xiong, nefasto, funeste.
5 Tomés de Aquino, Suma teolégica, 1 q.19 a.9, resp.

472



It 18
ES ES & M £ n
4y ES H ES ot
A 4y 5% I o &
"] Zz 1 el Ho
Jitd [IE ZI) 153 n
q o I &
K il A Ko
x| ¢ z Jite i
E. o T 5
A 0] 5 H
"] B Z Z
K A A
11 o Z
X i &,

B2
i
)%
jch

%P IR BN o B2 Y N o

ES ENBHERS BN HER

= R E

{2

[136] debemos volver a asemejararnos.

Si no existe este bien, entonces no inicia la bondad, tampoco se desarrolla y se finaliza.
Le pertenecen todas las bondades. Todas estan en El. Es su categoria, al igual que la luz

pertenece al sol y que el calor pertenece al fuego. Aumentan en su intimidad.

Este soberano bien no hay tiempo y no hay lugar cuando y donde no otorgue una
misericordia infinita, una bondad infinita. Nada lo agota y tampoco hay algo que lo gobierne: no

hay nada que no sea subordinado a su gobierno.

Ante este soberano bien no hay ningin mal que no se pueda salvar y no hay ningun bien

que no se pueda otorgar.

%% Se debe leer IX| xiong, nefasto, funeste.

473




It i
A A J& I8 £ E Al o 1
5t fiE B ] 7 ES o v Ex)
en 1w Ko I8 & If . B o &
Eha 17 {E! o pas %y e en N
F i Eba L IZE fik en 1 fE
o E[3 £ Eha it A 1 H i
IR o A fiE i E2) H i E2)
F £& fiE Z. il i B Ea) *
At i (i H He ES B . 33
& i i i pas 4t o c Zz
LA H H B k) % & P Wi
% ] IR VE pas H e N 0]
4k Ho en i Ho Al K o fiE
It B 1 i JI o Iy HE F
ifl Br Ik s = A i
A N Ryo A i Eie ik 1.
] 1 Ehe i) He 5 . s

[137] Aunque existen hombres malvadisimos, ante el soberano bien pueden mortificarse y
arrepentirse. Uno {debe} saber que es malvado {porque} aquel que dice de si que es malvado
esta cerca de una gran bondad. Puede doblegarse humildemente. Uno {debe} decir que no tiene
méritos {porque} aquel que dice de si que no tiene méritos est4 cerca de un gran mérito.

Este soberano bien, en su deseo de que los hombres alcancen el bien, utiliza muchos
designios. Hace que podamos alcanzarlo con sinceridad y seguridad. Lo que lo doblega es la
dignidad y la nobleza. Lo que lo hace condescender es el dolor y la tristeza. Hace que lo sigamos
en lo cercano y lo facil. Todo esto no lo alcanza el hombre por la reflexion. Sin embargo, nuestra
generacion no puede percibir intuitivamente la verdadera seguridad y entonces lo que es aquel, no
podemos creer o bien decir que no es adecuado. Si percibimos intuitivamente la seguridad intima,
no es necesario decir que la creencia profunda duda y entonces tenemos conciencia de nosotros,
también nos consideramos. Considerar que no es firme no se puede.

474



)
£ il 3 i it e Bt Ao .
. et Ao il H i i k=2 A
Al PN % Z If] il £ 1k It
P £78 e 3 Z e ES PN B
ik 4. i} iz} . # uf e ES
H %y bt . A Z s 7 U35
JEo It 2l e o S ) i}
%% i (&3 A 0] I o e %y
It IS i ® i P 4 E29
fl B 4. H; I A E) F.
S (R % P M Z b Eia
2l H it 1t ] it o v
i et N . el 7. e it
i ES & BN 11 A 5 K.
#fl A o L It 7 Z 7] =
. % Zz il 2 it z Ik
% It Fo A i I b PN

[138] sirve este soberano bien y es nuestro gobernador. Nosotros somos su pueblo. ;Acaso no es
una gran felicidad? ; Acaso no es un gran favor?

Por lo dicho anteriormente, el soberano bien es lo que crea el anima, es lo que crea las
cosas, es la direccion ultima del 4nima, es todos los actos de los hombres, es la meta que orienta
todos los deseos del hombre. La felicidad del hombre es conocerlo. No debe haber errores. Es
como el barco que debe apuntar hacia el sur: no fija de manera vaga su direccion. Al buscar esto
entonces se encuentra la felicidad. Para aquel que se muere, entonces logra vivir eternamente.
Para aquel que estd en la adversidad, entonces es una gran paz y felicidad. Para aquel que cae en
la desgracia, entonces es una gloria. Para aquel que es pobre, entonces es el gozo maximo. Para
aquel que estd sufriendo hambruna, entonces es maxima satisfaccion del hambre. Para

475



it D E 1% lin S = P JIid
H &H o 5 =3 4 ] =
] K T+ Z = 53 = 4 o
Tlegible. s I53 5! i PN 1 f& > an
Ell i 1% = E[2 + ] %G %5
=1 i 1o H 4 =N Ko B 98
17 — IR i A Ko FCl Ei I
= B, A~ £ 1 = L B N
It A fie Jlie Jlig E [% =+, i
A fri i it 1H: i 1H:, B =
#o PN I o i, 7o LA % A
E Hh Eii3 Bk e s §EN #H k3
# . 5o FS It Z A A 4
i3 B B 5 + it 4t i
5 # i e M. N b #H =
Fi S — en 1] F. i % .
Z I, o A 5 §% PN =+, =

[139] aquel que esta huyendo, entonces se acerca a su pueblo natal. Es lo que debe respetar la
humanidad. Es lo que todos los confucianos del occidente ante todo sirven. Es lo que los
misioneros sirven. Es la razon del amor de los pueblos. Mand6 a su hijo al mundo para ensefiar su
luz y iluminar la tierra. Hace lograr la delectacion en el paraiso. Esto es lo que significa. Significa
Dios. Explicar esto, el libro no hace mas que hacer que los hombres en este mundo lo conozcan y
lo sirvan, y después del cuerpo lo vean y disfruten de su felicidad. Ordenando lo que se trato,
cuando todavia no se completa, entonces hace que se complete. Lo multiplica por millones.
Tampoco se puede agotar su infinidad, como con una gota de agua no se puede agotar el mar o
con el polvo no se puede agotar la tierra. Estudiarlo es conocer que hay errores. Entonces el
tratado sirve de memento llegando a ser un tratado infinito,

27 Aqui Sambiasi define a los misioneros como los “confucianos del occidente.”

476



\
v

B HEE R

[140] llegando a ser que se mofe al inferior y que algunos no se mofen de Ti.

477




	Tesis-Duceux 7.pdf
	Tesis-Duceux 7.pdf
	 Vemos, ahora, el pensamiento del filósofo más importante de este periodo. La filosofía de Wang Yangming aseveró que cada ser humano puede devenir sabio, es decir que la sabiduría está en potencia en todos los seres humanos, porque cada uno posee los medios apropiados para alcanzarla. Wang afirmó, por lo tanto, que la sabiduría no es un ideal inalcanzable sino un estado de la mente, susceptible de ser interiorizado. Lo importante reside en la mirada interior y la interiorización de los principios morales. Lo que diferencia al sabio del hombre común, no es, entonces, que sea un hombre extraordinario sino que su mente está llena de la pura virtud y que ya no esté contaminado por deseos egoístas (欲). Aprender a ser un sabio consiste, por lo tanto, en cultivar el tianli (天理) o principio celeste, es decir el poder innato a la bondad lo que equivale también a volver al estado de mente-corazón (心) original. La extensión del conocimiento o zhiliangzhi (致良知) es lo que conduce a la sabiduría, es la extensión y la realización de nuestro conocimiento del bien. La extensión del conocimiento no se hace por medio del estudio de los Clásicos como lo pretendía la filosofía de Zhu Xi, sino de la rectificación de la mente (正心). Esta última consiste en la investigación de la sinceridad de la intención que preside a la acción moral. La sinceridad (誠) es más que una virtud que se debe adquirir es un estado del ser. En otros términos, la rectificación de la mente significa suprimir los deseos egoístas que obscurecen el uso de la mente para volver al estado de la mente original.  



