
 

 

El Colegio de México 

 

 

 

 

 

 

LA INTRODUCCIÓN DEL ARISTOTELISMO EN CHINA  

A TRAVÉS DEL DE ANIMA, SIGLOS XVI-XVII  

 

 

 

Tesis presentada por 

ISABELLE DUCEUX 

en conformidad con los requisitos 

establecidos para recibir el grado de 

DOCTOR EN ESTUDIOS DE ASIA Y ÁFRICA 

ESPECIALIDAD CHINA 

Centro de Estudios de Asia y África 

2007 



 
 
 
 
 
 
  
 
 
 
 

 

LA INTRODUCCIÓN DEL ARISTOTELISMO 
EN CHINA A TRAVÉS DEL DE ANIMA, 

SIGLOS XVI-XVII 
 

 

 

 

Autora: Isabelle Duceux 
 

Directora de Tesis: Dra. Elisabetta Corsi 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 



Agradecimientos 
 
En primer lugar quisiera expresar mi inmenso reconocimiento a la dra. Elisabetta Corsi, profesora investigadora 
de El Colegio de México, quien es el alma del presente trabajo. El proyecto de estudiar la introducción del 
aristotelismo en China, aspecto muy poco estudiado de las misiones en este país, es suyo. Cuando me acerque a 
la profa. Corsi para emprender el doctorado en sinología, me ofreció este invaluable tema de investigación, 
tratando de unir mis intereses académicos por la filosofía, que estudié en la Universidad Paris I Panthéon-
Sorbonne, y por la sinología, que era entonces mi campo de estudio en el Colegio de México. Esta investigación 
se centra en la traducción de un texto jesuítico del Renacimiento sobre el problema del alma, su análisis e 
interpretación así como sobre los mecanismos de adaptación al pensamiento chino. La dra. Corsi me proporcionó 
el texto impreso del Lingyan lishao, manuscrito que se encuentra en la Biblioteca Apostólica Vaticana. La 
traducción fue un proceso arduo ya que no existen ningún tipo de fuentes en idiomas occidentales que pudieran 
servir de apoyo. En este aspecto del trabajo, también debo un agradecimiento especial a la dra. Corsi quien me 
ayudo a corregir la traducción y me dedicó un espacio de su tiempo diariamente durante casi un año. Es ella, de 
igual manera, quien me formó al chino clásico durante cinco años. Trabajar con la prof. Corsi ha sido un reto 
intelectual enriquecedor. Por otro lado, no quiero faltar de mencionar su generosidad tanto intelectual como 
humana.  
  
 Me es particularmente grato poder agradecer a la dra. Carmen Silva de la Facultad de Filosofía y Letras 
de la Universidad Nacional Autónoma de México quien supo, desde el inicio, valorar el tema de trabajo y apoyar 
el proyecto. De igual manera, expreso mi reconocimiento a la dra. Antonella Romano del Instituto Europeo de 
Investigaciones, al dr. David Lorenzen y la dra. Martha Elena Venier de El Colegio de México quienes fueron 
lectores atentos del presente trabajo.   
  
 Por otro lado, pude beneficiar de becas sin las cuales me hubiera demorado en la realización de la 
investigación. El Ryochi Sasakawa Young Leaders Fellowships Fund (SYLFF) me otorgó una beca para los tres 
años del doctorado. Luego, El Colegio de México agregó una beca adicional para finalizar la tesis. En este 
tiempo, realice dos viajes de investigación en China para mejorar mi dominio del chino y recopilar materiales y 
fuentes. El primero, que duró seis meses y que pude efectuar en la prestigiosa universidad de Beijing, Peking 
University, fue auspiciado por el gobierno de la República Popular de China. El segundo se realizó gracias a una 
beca especial del Ryochi Sasakawa Young Leaders Fellowships Fund (SYLFF), el SYLFF Mobility Program. En 
este caso, estuve un mes en Peking University, en el departamento de filosofía, donde tuve el honor de conocer 
al dr. Zhang Xuezhi, especialista en filosofía china de la época Ming.  
 
 Quisiera también agradecer a muchas personas, cuyo apoyo, por no ser directamente relacionado con el 
trabajo de investigación, no es menor. No puedo faltar de mencionar en primer lugar al prof. John Page y la profa. 
Isabel García Hidalgo de El Colegio de México, quienes me otorgaron su confianza y me invitaron a trabajar en 
su proyecto de investigación sobre un texto chino clásico, el Zuozhuan, por más de cinco años. En este proyecto 
aprendí a batallar con el chino clásico en cuanto a aspectos filológicos, perfeccionando así mi dominio de este 
idioma. También tuve la fortuna de poder compartir estos años de estudio con un extraordinario compañero de 
generación, Adrían Muñoz. Luego, los apoyos administrativos no faltaron. En El Colegio de México, quisiera en 
particular agradecer al dr. Luis Mesa Delmonte, Coordinador Académico del Centro de Estudios de Asia y 
África así como a Bárbara Gonzáles Jaimes. Por su gentileza y eficacia saben humanizar los asuntos 
administrativos. Recibí, de igual manera, en Peking University, un trato muy afable que ayudó a superar la difícil 
integración al mundo chino.  
 
 Por último, no puedo no expresar mi más profundo agradecimiento a mi esposo, Fernando Morales 
López, quien me acompañó en este camino de tres años, a veces a mi lado, otras veces sufriendo separaciones 
debidas a los viajes de investigación pero siempre apoyándome.  
 
 
 
 
 
 
 
  
  
 
 



Índice           1 
 

Introducción          3 
 

Primera parte: ¿Qué De Anima adaptaron al chino los jesuitas?  17 
 
I. El Lingyan Lishao (Humilde discusión sobre cuestiones del alma)   19 
 
1. Descripción de la obra         19 

a) Los autores          19 
b) La obra          22 
 

2. El estudio del alma del Renacimiento a la Contrarreforma    27 
a) El interés científico del Renacimiento por la psicología    27 
b) La crítica a las ideas protestantes       31 
c) Los diversos tratados aristotélicos escritos por jesuitas en chino   33 

 
II. La definición de la esencia del ánima       35 
 
1. La esencia del ánima según el Lingyan lishao      35 
 
2. Las doctrinas relativas a la definición del ánima refutadas por el Lingyan lishao 58 
 
III. El alma como noción cognoscitiva       67 
 
1.  Las potencias vegetativa y sensitiva       67 
 
2. El tratado de la memoria         77 
 
3. El tratado del entendimiento        91 
 
IV. El ánima como noción teológica       122 
 
1. El tratado de la voluntad         122 
 
2. La semejanza del ánima a Dios        147 
 
3. El tratado de las afecciones del soberano bien         173 
 
 
Segunda parte: La adaptación del De anima a la tradición china  199 
 
I. El contexto intelectual al final de la dinastía Ming     201 
 
1.  La ortodoxia doctrinal de la escuela Cheng-Zhu      201 
 
2.  El contexto intelectual durante la dinastía Ming         209 

 1



 
II. Examen de los conceptos        223 
 
1.   La cuestión del alma en el pensamiento chino      224 

a) La definición del alma        224 
b) El debate filosófico sobre la existencia de los shen (神) y gui (鬼)  232 
c) La clasificación de la noción de alma en el sistema de conocimiento chino 239 
 

2.   La teoría del conocimiento        245 

a) El concepto de li (理) y la teoría del conocimiento    246 
b) Los concepto “ti” (體), “mo” (模), “xing” (形) y “xiang” (像)   264 
c) Los conceptos “si” (司), “neng” (能), “jihan” (記含) y “mingwu” (明悟) 271 

 
3.   El problema de lo trascendental en un sentido religioso     273 

a) Dios           277 
b) Los efectos de Dios        281 
c) Los seres espirituales y los bienaventurados     284 
 

III. Métodos y recursos para la traducción       286 
 
1.  La transliteración          286 
 
2.  El manejo de los conceptos        289 
 
3.  El uso de metáforas y ejemplos         297 
 
4.  El recurso a la autoridad          304 
 
 

Conclusión           308 
 

Bibliografía           310 
 

Glosarios           327 
 

Cronología de las dinastías chinas y de los filósofos    332 
 
 

Traducción del Lingyan lishao       335 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 2



Introducción 

 

Este trabajo se dedica al examen de un texto redactado en chino por un jesuita, Francesco 

Sambiasi (1582-1649), y un chino converso, Xu Guangqi (徐光啓 , 1652-1633), a saber el 

Lingyan lishao (靈言蠡勺), o Humilde discusión sobre cuestiones del alma (1624). El texto 

forma parte del esfuerzo evangélico al cual se dedicaron generaciones de misioneros en China. 

Ahora bien, el primer interés de los misioneros, cualquiera sea la congregación, era la 

evangelización. Este interés se originaba, por una parte, en el ambiente apocalíptico del siglo 

XVI. 1  Se presentía el cercano fin del mundo y, por lo tanto, las congregaciones religiosas 

deseaban bautizar tantas almas como pudieran para salvarlas. Es así como los jesuitas se 

proponían explícitamente, en la Formula del Instituto de 1540, “la propagación de la fe y el 

progreso de las almas en la vida y la doctrina cristiana”.2 De igual manera, la voluntad de poder 

que animaba a las potencias ibéricas favoreció este esfuerzo apostólico.3  El leitmotiv de los 

portugueses era “especies y almas” mientras que el de los españoles era “oro, gloria y 

evangelios”.4 Lo anterior subraya la relación íntima entre bienes espirituales y materiales en la 

labor misionera. Se concebía que llevar la espiritualidad cristiana a las poblaciones bárbaras 

también les consiguiera el progreso material.  

 

                                                           
1 G. Criveller, Preaching Christ in Late Ming China, The Jesuits Presentation of Christ from Matteo Ricci to Giulio 
Aleni, Taipei, Brescia, Italy, Taipei Ricci Institute, Fondazione Civiltà Bresciana, 1997, p.28. 
2 Citado por J. W. O’Malley, The First Jesuits, Cambridge, Londres, Harvard University Press, 2001 (7a), p.5. 
3 G. Criveller, Preaching Christ in Late Ming China, p.28. 
4 J. Sebes, “A ‘Bridge’ between East and West, Father Matteo Ricci, S.J., his Time, his Life, and his Method of 
Cultural Accommodation”, en Lo Kuang (ed.), Collected Essays of the International Symposium on Chinese-Western 
Cultural Exchange in Commemoration of the 400th Anniversary of the Arrival of Matteo Ricci in China, Taipei, 1983 
ISMR.  

 3



 Empero, el encuentro con la civilización china no fue el mismo que con otras culturas, ya 

que los chinos tenían una cultura muy desarrollada que no esperaba algo de las otras. Los 

misioneros occidentales tuvieron que demostrar a los letrados chinos su propia cultura para llegar 

a establecer un diálogo con ellos.5 La traducción de obras de la cultura occidental se ubica en este 

esfuerzo evangelizador de los jesuitas. Más de la mitad de las traducciones eran relativas al 

cristianismo, una tercera parte tenía un contenido científico y el resto concernía las instituciones y 

humanidades occidentales. El Lingyan lishao trata de un problema esencial al cristianismo y a la 

filosofía occidental en general: el problema del alma. Para los jesuitas de la contrarreforma, el 

problema del alma era central en su lucha contra el protestantismo. Por otra parte, en los siglos 

XVI y XVII, tanto en China como en Europa existía un gran interés por la mente o, en otros 

términos, por lo que se denominará después la psicología.6 Tal es el caso del humanismo europeo 

y de la filosofía de Wang Yangming (王陽明, 1472-1529).  

  

 Ahora bien, es importante recalcar que cuando hablamos de la introducción del 

aristotelismo en China, en realidad hablamos de filosofía aristotélico-tomista en su vertiente 

jesuítica. Desde el De anima de Aristóteles, obra del siglo IV a.C., hasta el Lingyan lishao, el 

comentario al De anima de Sambiasi, se pueden contar veinte siglos de comentarios e 

interpretaciones de la obra de Aristóteles, los cuales se redactaron en diversos idiomas, entre 

otros el griego, el árabe, el latín y el chino. Si bien es una constante la atribución del contenido 

filosófico de estos comentarios e interpretaciones a Aristóteles, en realidad no siempre fueron 

fieles en su contenido al pensamiento aristotélico sino que integraron muchas influencias 

                                                           
5  D. E. Mungello, “Sinological Torque: The Influence of Cultural Preoccupations on Seventeenth-Century 
Missionary Interpretations of Confucius”, Philosophy East and West, vol.28, n°2, 1978, p.123. 
6 Wing-tsit Chan, “The Ch’eng-Chu School of Early Ming”, en Wm. Th. de Bary, Self and Society in Ming Thought, 
Nueva York, Columbia University Press, 1970, p.45. 

 4



filosóficas externas a su pensamiento. En el Renacimiento, época que nos interesa aquí, es difícil 

encontrar uniformidad dentro del grupo de los peripatéticos.7 Por esta razón Charles Schmitt 

prefiere hablar de “aristotelismos” en el Renacimiento. En las palabras del autor:  

 

Si vemos algunas variaciones en la interpretación de religión a religión y un rango 

bastante remarcable de posibilidades desde interpretaciones ultrareligiosas hasta 

interpretaciones algo areligiosas, de la misma manera, la interpretación a-religiosa o 

naturalista en sí también era lejos de ser uniforme.  

 Esta falta de uniformidad también se puede ver por ejemplo en la manera en que 

los traductores manipulaban al texto, despegándose desde los ultra-ciceronianos, para los 

cuales los usos lingüísticos foráneos al orador de Arpinum no se debían de ninguna 

manera aprobar, hasta una aceptación libre de la terminología del ens y de la substantia en 

nombre de la claridad y de la verdad filosófica. A otro nivel, a veces se aceptaba a 

Aristóteles en palabra, a veces en espíritu: Cremonini no iba más allá del texto de 

Aristóteles en la explicación de la realidad, mientras que William Harvey, un producto 

casi del mismo sistema educacional, sentía más importante el hecho de quedarse más 

cerca al método de investigación del maestro que a sus palabras. En breve, las técnicas de 

investigación de Aristóteles que los pensadores del Renacimiento practicaban eran 

diversas, contradictorias, a menudo repetitivas e improductivas, pero ocasionalmente, 

viendo hacia adelante y conduciendo a progresos históricamente determinados.8  

 

                                                           
7 Ch. Schmitt, Aristotle and Renaissance, Cambridge, Mass. y Londres, Harvard University Press, 1983, p.32. 
8 Ch. Schmitt, Aristotle and Renaissance, pp.32-33. 

 5



 En primer lugar, la diferencia se formula entre un aristotelismo teológico y otro secular. 

Esta diferencia se debe, en gran medida, a la estructura de las universidades del Renacimiento. En 

efecto, la falta de universidades de teología en Italia favoreció un aristotelismo secular mientras 

que la preponderancia de facultades de teología en los países del norte de Europa implicó el 

desarrollo de un aristotelismo más relativo a la teología.9 Estas lecturas antitéticas de Aristóteles 

también tienen sus raíces en la Edad Media.10 Es así como se pueden distinguir dos corrientes de 

un aristotelismo secular desde la época medieval. El pensamiento de Guillermo de Ockam se 

inició en Oxford durante el siglo XIII para seguir en París en el siglo XIV mientras que la 

corriente averroísta empezó en París durante el siglo XIII para luego ubicarse en Padua a partir 

del siglo XIV.11 Su influencia en las universidades italianas fue fuerte hasta la segunda parte del 

siglo XVI.12 Estas dos corrientes expresaron un “espíritu anticlerical y secular y emprendieron 

una crítica destructiva del tomismo y del escotismo. […] Ambos (ockhamistas y paduanos) 

giraron de las síntesis religiosas más tempranas hacia la mera filosofía natural de Aristóteles 

mismo”.13 Por otra parte, probablemente sólo al final del siglo XV, se desarrolló el humanismo 

en Francia y los demás países europeos bajo la influencia directa del humanismo italiano,14 por lo 

cual se puede concluir que la importancia del aristotelismo y de la escolástica perduró durante 

este tiempo en estos países. Luego, la Europa post-Reforma (1517) es básicamente aristotélica 

                                                           
9 Véase, P. F. Grendler, “The Universities of the Renaissance and Reformation”, Renaissance Quarterly, vol.LVII, 
n°1, 2004, pp.1-42; J. H. Randall, “The Development of Scientific Methodology in the School of Padua”, Journal of 
the History of Ideas, vol.1, 1940, pp.177-201. 
10 Ch. Schmitt, Aristotle and Renaissance, pp.31-32. 
11 J. H. Randall, “The Development of Scientific Methodology in the School of Padua”, p.180. 
12 J. Monfasani, “Aristotelians, Platonists, and the Missing Ockhamists: Philosophical Liberty in Pre-Reformation 
Italy”, Renaissance Quarterly, vol.46, n°2, 1993, p.248. 
13 J. H. Randall, “The Development of Scientific Methodology in the School of Padua”, p.180. 
14 Ch. Schmitt, Aristotle and Renaissance, p.15. 

 6



que sea en los países católicos o reformados. Tal vez, es hasta más fuerte en los países 

reformados a pesar del disgusto de Lutero (1483-1546) por la escolástica.15

  

 Son numerosas las preguntas que se pueden hacer en cuanto a la herencia del pensamiento 

de Aristóteles. Por ejemplo, ¿por qué, de manera incesante durante estos veinte siglos de 

comentarios a la obra de Aristóteles, siempre se habló de aristotelismo y nunca de 

neoaristotélismo como ocurrió en el caso de Platón y del neoplatonismo? Lo interesante para 

nosotros es entender a través de estas lecturas, en este caso los jesuitas, ¿cuáles eran las 

preocupaciones propias de los comentaristas de cada época? También se puede preguntar: ¿qué se 

entiende por “aristotelismo” cuando se habla de una obra como el Lingyan lishao, o de otras 

obras filosóficas de los jesuitas? La última pregunta es central en este trabajo ya que hablar de 

filosofía aristotélico-tomista tampoco da mucha información sobre el contenido de la obra. Esto 

se explica por varias razones. En primer lugar, porque los jesuitas no fueron los únicos seguidores 

de Aristóteles y Santo Tomás, también los dominicos. Por lo mismo, los debates filosóficos entre 

dominicos y jesuitas fueron acerbos en todo el periodo que examinamos. En segundo lugar, 

porque si bien los mismos jesuitas tenían un dogma y un plan de estudio bastante definido, 

también gozaban de una cierta libertad en cuanto a la interpretación de la doctrina cristiana,16 en 

particular en cuanto al uso de la patrología griega y latina. Lo que precede debe llamar la 

atención sobre el hecho de que no es posible entender la filosofía aristotélico-tomista de los 

jesuitas como si fuera monolítica.   

 

                                                           
15 Ibid., p.26. 
16 Ch. H. Lohr, “Les jésuites et l’aristotélisme du XVIe siècle”, en L. Giard,  Les jésuites à la Renaissance : système 
éducatif et production du savoir, Paris, PUF, 1995, p.82. 

 7



 Lo poco monolítico que es la enseñanza jesuítica sobresaldrá a lo largo del examen del 

Lingyan lishao. Empecemos con las fuentes de Sambiasi. Desde el siglo XIII, la enseñanza se 

hacía por medio de manuales. La relectura atenta de los textos de las tradiciones griega y romana 

y sus comentarios filológicos fue uno de los aportes mayores del Renacimiento, y, esta relectura 

puso en tela de juicio muchos de los comentarios de la Edad Media. Por lo mismo, el regreso a la 

tradición que fomentaron los jesuitas no se debe entender de manera sencilla. En efecto, los 

jesuitas entendieron muy bien que la proliferación de nuevos comentarios implicaba también la 

multiplicidad de interpretaciones. Entonces, para establecer la unidad intelectual que necesitaba 

la Compañía, idearon la redacción de manuales de estudio que dieran una interpretación ortodoxa 

de su filosofía y teología. Los Cursus Collegii Conimbricensis Societatis Iesu fueron ideados por 

Pedro da Fonseca (1528-1599). Se trataba de un curso completo sobre la filosofía de Aristóteles 

que se enfocaba en particular a los problemas especulativos de la teología. Estos manuales de 

Coimbra se volvieron obras clásicas de referencia para el aristotelismo escolástico en la versión 

jesuítica del final del Renacimiento.17 Era un conjunto de cinco obras que se prepararon entre 

1592 y 1606. Este curso proponía un comentario de la Física (1592), del De caelo (1592), de los 

Meteorológicos (1592), de las Parva naturalia (1592), la Ética a Nicómaco (1593), De 

generatione et corruptione (1597), De Anima (1598) y, por último, In universam dialecticam 

Aristotelis (1606). No se trataba tanto de dar una explicación exhaustiva de la filosofía de 

Aristóteles sino de realizar unos tratados sistemáticos que pudieran fungir como manuales dentro 

de un curso completo de la filosofía cristiana.18 Los cursos de Coimbra tuvieron gran éxito por lo 

cual se reeditaron numerosas veces en pocos años. El número de ediciones del De anima de 

Coimbra manifiesta lo anterior: Coimbra, 1598; Lyon, Horace Cardon, 1600; Kohn, typ. Zetzner, 

                                                           
17 Ibid., p.82. 
18 E. Kessler, “The Intellective Soul”, en Ch. B. Schmitt y Q. Skinner, The Cambridge History of Renaissance 
Philosophy, Cambridge, 1988, Cambridge University Press, p.508. 

 8



1600; Lyon, 1603; Kohn, 1609; Kohn, 1610; Lyon, 1612; Kohn, 1617. En esta misma vena, 

Francisco Toledo publicó un comentario al De anima de Aristóteles en Colonia en 1575. 

Ilustrativo de la asimilación del humanismo renacentista, el comentario de Toledo era abierto a 

diversas tradiciones filosóficas y lo anterior es particularmente evidente en las influencias tanto 

tomistas como averroístas que marcan su libro. La forma de exposición que adoptó seguía, a 

grandes rasgos, la división de Averroes así como la división griega tradicional en capítulos.19 

Para Francisco Toledo, el problema no era explicitar el pensamiento de Aristóteles sino 

racionalizar la doctrina cristiana.20 Tanto Fonseca como Toledo, en su tarea de redactar manuales 

de estudio, respondieron a la necesidad de salvar el acuerdo de la doctrina cristiana con el 

aristotelismo.  

 

 Ahora bien, el examen del contenido filosófico del Lingyan lishao da otra perspectiva 

sobre el uso de las fuentes por Sambiasi. Como poco se sabe sobre los estudios que hizó en el 

colegio jesuita de Nápoles, nos incumbe deducir del examen de su comentario cuáles pueden 

haber sido sus lecturas y sus estudios. Tampoco sabemos qué libros Sambiasi llevó a China y si 

tenía acceso, por un medio u otro, a la biblioteca misionera de los jesuitas en Beijing, ya que 

solamente residió tres años en esta cuidad, de 1613 a 1616. Por lo mismo, podemos describir al 

Lingyan lishao como una aplicación arquetípica de la educación medieval y renacentista que 

consistía en particular en la memorización de las obras. El mismo Sambiasi se refiere a las 

mnemotécnicas como la recitación en el cuerpo de su comentario.21  

 

                                                           
19 Ibid., p.511. 
20 Ibid., p.508. 
21 Véase, F. Sambiasi y Xu Guangqi, Lingyan lishao, p.41. 

 9



 El contenido mismo del Lingyan lishao nos permite, de igual manera, observar la libertad 

que existía en cuanto a la interpretación de la doctrina cristiana dentro de la congregación 

religiosa de los jesuitas. Veremos que el contenido filosófico del comentario de Sambiasi es 

bastante tradicional definiendo los procesos cognoscitivos sin grandes novedades. Este punto es 

muy importante porque es precisamente durante el Renacimiento que occurió el giro de la noción 

de alma a la noción moderna de mente, es decir que se pasó de una teoría del conocimiento 

heredada de la Edad Media al estudio naciente de la psicología. Asimismo, mientras Sambiasi 

publicaba el Lingyan lishao, Guilio Aleni (1582-1649) publicaba en chino otro comentario sobre 

la filosofía natural, describiendo ciertos fenómenos “psicológicos”, a saber Exposición sumaria 

de filosofía natural (Xingxue cushu, 性學觕述 , 1624). 22  Podemos mencionar que Nicoló 

Longobardo (1565-1655) redactó en chino otro tratado sobre el alma, Disertación sobre la 

substancia del alma (Linghun daoti shuo, 靈魂道體說, 1636). Estas diversas perspectivas son 

ejemplares de las corrientes que existían dentro de la Compañía. Un examen comparativo de estas 

tres obras sería muy esclarecedor en cuanto a las diferencias doctrinales.  

 

 Si bien el Lingyan lishao enseña sobre una corriente filosófica dentro de la congregación 

de los jesuitas, su análisis también nos permite entender cuales fueron los métodos y procesos 

que se utilizaron --en este caso-- para la redacción en chino del comentario. Este estudio importa 

al entendimiento de los procesos de intercambios culturales así como de los procesos de 

traducción. Lo interesante aquí es examinar el uso que se hizo de los conceptos del pensamiento 

chino para interpretar ideas propias de la cultura occidental. En su confrontación con la cultura 

china, los misioneros tuvieron que ingeniársela para interesar a los gobernantes chinos y llegar a 
                                                           
22 Sobre el Xingxue cushu, véase, E. Corsi, “Del Aristóteles latinus al Aristóteles sinicus: Fragmentos de un proyecto 
inconcluso”, en E. Corsi (ed.), Órdenes religiosas entre América y Asia: Ideas para una historia misionera de los 
espacios coloniales, México, El Colegio de México, en prensa. 

 10



tener el derecho de practicar su religión en China. Los métodos de acercamiento que practicaron 

los misioneros en su confrontación con las culturas lejanas fueron dos. El primero, o método de la 

tabula rasa, consistía en negar algún valor a dicha cultura mientras que el segundo, la 

acomodación, trataba de discriminar lo bueno de lo malo y tolerar algunos rasgos de esa cultura, 

para luego facilitar las conversiones. La acomodación es precisamente la estrategia que adoptaron 

los jesuitas en sus misiones a China. Esta política coincidía con el espíritu de adaptación de 

Ignacio de Loyola y el leitmotiv jesuítico que aseveraba: “no es que tienen que volverse como 

nosotros sino nosotros como ellos”. 

 

 Fueron varias las estrategias que emplearon los jesuitas en su intento de penetración de la 

cultura china. La primera iniciativa que tomó Alessandro Valignano (1539-1606), arquitecto de 

las misiones japonesas y chinas, fue imponer el estudio del idioma chino a los misioneros. 

Valignano esperaba propiciar una adaptación satisfactoria de los padres misioneros a la cultura 

china. Podemos notar aquí algo interesante: los mismos jesuitas que querían introducir su cultura 

a China debieron empezar por asimilar la cultura de los chinos. Es que, en el caso de este pais, los 

chinos imponían una “estrategia de imperativo cultural cuyo aspecto más importante era la 

predominancia del chino en los intercambios”.23 Eric Zürcher definió esta idea de “imperativo 

cultural” en los términos siguientes:  

 

Los padres jesuitas se enfrentaban a lo que se podría llamar un “imperativo cultural”. 

Ninguna religión marginal penetrando desde afuera podía esperar enraizarse en China (por 

lo menos en este nivel social) si no se conformaba a este patrón que en el periodo imperial 

                                                           
23 N. Standaert, “The Transmission of Renaissance Culture in Seventeenth-Century China”, Renaissance Studies, 
vol.17, n°3, 2003, p.370. 

 11



tardío estaba más claramente definido que nunca. El confucianismo representaba lo que es 

zheng (正 ), ortodoxo, en el sentido religioso, ritual, social y político. Para no ser 

etiquetado de xie (邪 ), “heterodoxo”, y ser tratado como una secta subversiva, una 

religión marginal debía comprobar que estaba del lado de zheng.24

 

 Durante los siglos XVII y XVIII, eran muy pocos los chinos que estudiaban un idioma 

extranjero. Otro aspecto que los jesuitas tuvieron que adoptar es el de la vestimenta. Primero, se 

vistieron como bonzos budistas ya que esta técnica había tenido excelentes resultados en Japón. 

Los resultados no fueron iguales en China y Matteo Ricci (1552-1610) decidió, después de una 

decena de años en China, acercarse a la clase de los letrados confucianos, es decir las elites, 

vistiéndose como ellos. El vestirse como los letrados confucianos se complementó del respeto de 

la muy ritualizada etiqueta social confuciana, con sus visitas y otras reverencias.  

 

 Por otra parte, la cultura china valoraba altamente todas las formas de cultura escrita. 

Matteo Ricci supo evaluar la importancia que los chinos conferían a los medios escritos y 

percibió, por lo tanto, cuan era la necesidad de propagar tanto la ciencia como la filosofía 

europeas por un lado, y conocer y dominar la filosofía china por otro lado. Su método de 

acomodación lo llevó a presentar el cristianismo como una doctrina cercana al confucianismo y 

asociarlo con la enseñanza científica. En su redacción de libros en chino, adoptó un vocabulario 

confuciano. Esta decisión se debe, en gran medida, al hecho de que Ricci no quería usar palabras 

transliteradas que tuvieran una consonancia bárbara, lo que ofendería el gusto literario de los 

                                                           
24 E. Zürcher, “Jesuit Accommodation and the Chinese Cultural Imperative”, en D. Mungello (ed.), The Chinese 
Rites Controversy: Its History and Meaning, Monumenta Serica Monograph Series XXXIII, Institut Monumenta 
Serica, Sankt Augustin y The Ricci Institute for Chinese-Western Cultural History, San Francisco, Steyler Verlag-
Nettetal, 1994, p.41. 

 12



confucianos. Sambiasi precisamente no cayó en la trampa de usar palabras transliteradas ya que 

solamente se encuentran unas nueve en todo el Lingyan lishao. No obstante, la obligación de 

utilizar los conceptos propios del pensamiento chino acarreaba otros tipos de problemas. En 

primer lugar, no siempre se podía hallar en la filosofía china un concepto adecuado para traducir 

una idea. Tal es el caso de la idea de alma que, si bien pertenece a la cultura china, no es 

propiamente filosófica. Más problemático, en cuanto a la transmisión de sentido, es tomar 

prestado conceptos a la cultura receptora. Lo anterior se debe a que los conceptos tienen una 

carga semántica que es difícil modificar o anular. El riesgo es doble. Por un lado, no se transmite 

el significado deseado ya que los lectores interpretan los conceptos según su propio conocimiento 

y propia cultura. Por otro lado, se corre el riesgo de descontextualizar un concepto y por 

consiguiente vaciarlo de su significado.  

 

 Al igual que se debe establecer qué tipo de “aristotelismo” fue el que trataron de 

introducir en China los jesuitas, es importante definir cuál es la filosofía china que los jesuitas 

conocieron y usaron para la redacción de sus obras. El momento histórico en el cual los jesuitas 

llegaron a China es un momento de gran fervor intelectual. El periodo Ming (明, 1368-1644) 

tardío ofreció cierta apertura a las culturas o ideas foráneas debido a la propagación de dudas 

acerca de los valores tradicionales chinos.25 La filosofía de Wang Yangming y luego la de Li Zhi 

(李贄, 1527-1602) son ejemplares de este cuestionamiento del pensamiento confuciano ortodoxo. 

Al reconocer en todos los hombres la capacidad a formular la verdad, Wang estableció la 

autonomía de pensamiento frente a la autoridad. Por su parte, Li Zhi afirmaba que la imposición 

de la moral sobre la mente hacía perder la capacidad de juicio. Por lo tanto, Li Zhi ponía en tela 

                                                           
25 N. Standaert, “The Transmission of Renaissance Culture in Seventeenth-Century China”, p.372.  

 13



de juicio a los Clásicos confucianos como autoridad para la enseñanza del sabio.26 Ahora bien, 

por razones particulares a la cultura china que se explicarán adelante, es muy probable que los 

jesuitas usaran las ideas y conceptos del pensamiento dominante, es decir el pensamiento 

ortodoxo de la escuela del Principio (Lixue, 理學) cuyo representante mayor es Zhu Xi (朱熹, 

1130-1200). No obstante, es a través de la lectura del Lingyan lishao que se podrá precisamente 

determinar la corriente filosófica sobre la cual se apoyaron los jesuitas en su labor misionera.  

 

 El presente trabajo se centra sobre la traducción del Lingyan lishao y su análisis e 

interpretación. Se divide entonces en tres partes. La primera se enfoca al examen del Lingyan 

lishao siguiendo el orden del texto. La primera sección describe el comentario de manera externa: 

sus autores y su forma. Luego, se estudia el contenido filosófico y teológico de la obra: la 

definición del alma, la doctrina cognoscitiva –memoria e intelecto— para pasar a la teología –la 

voluntad, la semejanza a Dios y el soberano bien. La segunda parte se centra sobre el comentario 

en el contexto chino. En primer lugar, se define el contexto intelectual durante el cual se redactó 

el Lingyan lishao, para poder entender el uso que se hizo de los conceptos del pensamiento chino 

para expresar ideas de la cultura occidental. Por último, se propone la traducción del texto hecha 

por la autora del presente trabajo.  

                                                           
26 Véase W. Th. De Bary, “Individualism and Humanitarianism in Late Ming Thought”, en W. Th. De Bary, Self and 
Society in Ming Thought, Studies in Oriental Culture 4, New York, Columbia University, 1970. 

 14



 
 

LAS TRADUCCIONES Y COMPILACIONES JESUITICAS, ca. 1584-1790 
 
Número de obras producidas en: 
 s.  XVI s.XVII s.XVIII Total % 
Cristiandad     251 57 
Escrituras sagradas --- 3 3 6   
Teología 6 119 18 143   
Rituales 1 49 9 59   
Historia y biografía --- 23 6 29   
Varios --- 11 3 14   
       
Humanidades     55 13 
Filosofía y psicología 1 7 1 9   
Ética 1 9 --- 10   
Gobierno --- 2 --- 2   
Educación --- 4 --- 4   
Lingüística y 
Diccionarios 

2 6 1 9   

Literatura --- 1 --- 1   
Música --- 1 1 2   
Geografía y mapas  1 9 3 13   
Varios --- 5 --- 5   
       
Ciencias     131 30 
Matemática --- 16 4 20   
Astronomía --- 83 6 89   
Física --- 6 --- 6   
Geología --- 3 --- 3   
Biología y medicina --- 8 --- 8   
Ciencia militar --- 2 --- 2   
Varios 1 2 --- 3   
       
Total 13 369 55  437 100 
 
Fuente : Louis Pfister, Notices biographiques et bibliographiques sur les jésuites de l’ancienne mission de Chine 1552-
1773, Shanghai, Imprimerie de la Mission Catholique, 2 volumes, 1932-34. 

 
 
 
 

 15



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

PRIMERA PARTE:  
¿QUÉ DE ANIMA ADAPTARON AL CHINO LOS 
JESUITAS? 
 

 



I. El Lingyan Lishao 靈言蠡勺 (Humilde discusión sobre cuestiones del alma) 

1. Descripción de la obra 

a) Los autores  

 

Poco se sabe de la vida de Francesco Sambiasi o Sambiaso.27  Era oriundo de la cuidad de 

Cosenza, en el sur de Italia, Reino de Nápoles, donde nació en 1582. Entró en la Compañía de 

Jesús en 1602 donde estudió y fue hasta 1609 que salió para las misiones. Llegó a Macao en 1610, 

año de la muerte de Matteo Ricci, donde estudió chino y enseñó matemáticas. En 1613 llegó a 

Beijing y se quedó en esta ciudad hasta 1616. Residió luego en varias partes del imperio: en 

primer lugar, Hangzhou (Zhejiang) donde lo alojó Yang Tingyun (杨廷筠, 1562-1627). En 1621 

lo invitó Sun Yuanhua (孙元化,1581-1633) a residir en Jiading (嘉定, cerca de Shanghai). Su 

siguiente parada fue Nanjing (Jiangsu): lo mandó Xu Guangqi quien quería restablecer la iglesia 

en esta cuidad profundamente anticristiana. Xu nombró también a Sambiasi en la oficina de 

asuntos astronómicos para protegerle de interferencias oficiales. Finalmente, después de la caída 

de la dinastía Ming, en 1644, el príncipe Zhu Yusong invitó a Sambiasi, que conocía desde su 

periodo de Kaifeng (1628), a servir como embajador ante los portugueses de Macao. Sambiasi se 

encaminó entonces hacia Guangzhou (Guangdong) con todo un cortejo de oficiales. De 1644 a 

1649 se dedicó también a la labor evangelista. Es en esta cuidad donde falleció en 1649 y se le 

rindió grandes honores. Podemos concluir de lo anterior dos hechos. En primer lugar, que en 

1610, los misioneros tenían cierta libertad de movimiento en el imperio. En segundo lugar, no 

podemos menos que resaltar el gran valor humano e intelectual de Sambiasi. Lo demuestran no 

                                                           
27 Para la información sobre la vida de Sambiasi, véase L. C. Goodrich y Chaoying Fang, Dictionary of Ming 
Biography: 1368-1644, Nueva York, Columbia University Press, 1976 ; L. Pfister, Notices biographiques et 
bibliographiques sur les jésuites de l’ancienne mission de Chine 1552-1773, Shanghai, Imprimerie de la Mission 
Catholique, 2 volumes, 1932-34. 

 19



solamente los puestos y tareas que llevó a cabo durante su estancia en China, sino igualmente sus 

relaciones con conversos como Xu Guangqi, Yang Tingyun, Sun Yuanhua, o intelectuales como 

Zhu Changxun.  

  

 Henri Bernard indica, en su artículo sobre “Las adaptaciones chinas de obras europeas”, 

cinco obras de Sambiasi publicadas en China, la primera siendo el Lingyan lishao (1624), luego 

en 1629, un Tratado sobre el sueño (Shuida, 睡答) y un Dialogo sobre pintura (Huada, 畵答), (a 

veces vienen como una sola obra: el Shuihua erda, 睡畵二答), en 1633 una Mapa general del 

globo terráqueo (Kunyu quantu, 坤輿全圖) y por ende, en 1649, un Tratado sobre los atributos 

de Dios, cuyo título no viene en chino.28 No abundaremos aquí sobre el primer tratado que será el 

objeto de este trabajo. Ahora bien, en cuanto a las dos siguientes obras, E. Corsi ha demostrado 

que no se trata de dos obras independientes sino de una sola obra, el Shuihua erda.  En lo que se 

refiere al contenido del Shuihua erda, también se ha especulado sobre su contenido, y se ha 

afirmado que era un tratado sobre la perspectiva lineal, la óptica o la geometría. “Se trata en 

realidad de una obra que reúne dos tratados, uno sobre ‘psicofisiología hípnica’ y otro sobre la 

fisonomía, y que debe, por tanto, ser vista en el cuadro de las teorías sobre la psicología humana 

que fueron objeto de una importante renovación en virtud del redescubrimiento de las fuentes del 

corpus aristotélico durante el Renacimiento”. 29  El interés de Sambiasi por cuestiones de 

psicología, que vemos desde el Lingyan lishao, se confirma con este tratado. También se 

confirma el substrato aristotélico-renacentista, del conocimiento de Sambiasi. En cuanto al Mapa 

                                                           
28 H. Bernard, “Les adaptations chinoises d’ouvrages européens; bibliographie chronologique depuis la venue des 
portugais à Canton jusqu’à la mission française de Pékin, 1514-1688”, Monumenta Serica, vol.10, 1945, pp. 337 ; 
342 ; 361. 
29 E. Corsi, “Nuestra pequeña muerte cotidiana; Fisiología hípnica y fisonomía en un tratado en chino de Francesco 
Sambiasi, S. J.”, Conferencia en El Colegio de México, Congreso sobre Ordenes religiosas en Asia y America, 17 de 
febrero de 2003, p.2. 

 20



general del globo terráqueo, es probable que se inserte en el esfuerzo misionero de publicaciones 

científicas que los letrados chinos preciaban tanto. La última obra, sobre los atributos de Dios, 

tampoco difiere del Lingyan lishao, ya que la segunda parte de esta última obra se dedica 

precisamente al estudio de la semejanza del ánima con Dios y de los atributos de éste. Si 

relacionamos los intereses de Sambiasi entre sí, por un lado, la psicología que también es una 

teoría del conocimiento y, por otro lado, la teología, podemos concluir que es coherente ya que el 

estudio del alma también fue una arma en la lucha contra los reformadores y entonces un medio 

de proselitismo.  

 

 Su labor misionera en China le dio la oportunidad de conocer a varios de los grandes 

conversos chinos. Asimismo, en Jiading fue huésped de Sun Yuanhua, Ignacio Sun, funcionario y 

matemático. También colaboró con Xu Guangqi o Paul Xu,30  un oficial chino convertido al 

catolicismo. Fue uno de los más importantes conversos quienes ayudaron a los jesuitas en su 

esfuerzo de traducción al chino de las obras occidentales y fue quien asistió a Sambiasi en la 

redacción del Lingyan lishao.  

  

 Xu Guangqi nació en Shujiahui, una ciudad vecina de Shanghai. Logró los tres niveles de 

exámenes para el servicio público, aunque le costó varios años lograr el nivel más alto, el de 

jingshi. Dentro de sus cargos oficiales cabe mencionar que fue Gran Secretario del gobierno 

imperial. Lo que más llama la atención es la inmensa capacidad intelectual de Xu. Trabajó sin 

cesar con los misioneros jesuitas a la promoción de las obras occidentales traduciendo tratados de 

geografía, astronomía, hidráulica y hasta matemáticas. Por otra parte, tiene una obra personal que 

                                                           
30 Sobre Xu Guangqi, véase, C. Jami, P. M. Engelfriet, y G. Blue (eds.), Statecraft and Intellectual Renewal in Late 
Ming China. The Cross-Cultural Synthesis of Xu Guangqi (1662-1633), Leiden-Boston-Köln, 2001, Brill. 

 21



se ubica dentro del contexto cultural chino. Podemos mencionar aquí su obra sobre estrategia 

militar. Otra vez vale la pena recalcar el interés de Xu por la ciencia y la política más que por la 

filosofía, porque la obra que nos interesa aquí, el Lingyan lishao, precisamente no cabe en los 

temas habituales de trabajo de Xu. Empero, Xu Guangqi no podía ignorar los Clásicos filosóficos 

de su cultura ya que este conocimiento era fundamental para hacer una carrera burocrática. 

 

b) La obra 

 

Antes de explicitar en detalle el contenido filosófico y teológico del Lingyan lishao, 

empezaremos con una descripción general del comentario.  

 

 El Lingyan lishao es una obra de 1624. Su lugar de publicación no es muy claro ya que L. 

Pfister menciona a Shanghai o Jiading mientras que H. Bernard postula por Hangzhou. Fue 

reeditada varias veces, en 1629, 1782, 1919 (Beijing) y 1935 (Hangzhou).31 El manuscrito que 

analizamos proviene de la Biblioteca Apostolica Vaticana, Raccolta Generale Oriente III, 223 

(10), Borgia Cinese, 324 (6), Borgia Cinese 364 (12). El Lingyan lishao se divide en dos partes, 

(anterior “上” y posterior “下” según una división china) las cuales también se subdividen en dos 

partes. Sambiasi describe el contenido de su trabajo en los términos siguientes: “El presente 

tratado habla del ánima en cuatro capítulos. En primer lugar, se trata de la substancia del ánima, 

en segundo lugar, se trata de las facultades del ánima, luego, de la dignidad del ánima y por 

último del objeto de las afecciones del soberano bien”.32  

 

                                                           
31 H. Bernard, “Les adaptations chinoises d’ouvrages européens”, p.337.  
32 Lingyan lishao, p.5.  

 22



 El lenguaje del Lingyan lishao, como el de numerosas obras occidentales adaptadas al 

chino, es un chino clásico bastante sencillo, porque en primer lugar, los misioneros querían que 

sus obras tuvieran un público tan grande como fuera posible. Por otra parte, sintieron la necesidad 

de escribir en un estilo sencillo para no obstaculizar el significado de su pensamiento, muy ajeno 

al chino.33 En su forma, el Lingyan lishao es una mezcla sino-escolástica. Por un lado, incluye en 

el texto los comentarios en letras pequeñas. La práctica de la inclusión de comentarios (como 

notas explicativas) se remontaba al final de la época Han (漢, 206 a.C.- 220 a.D.) cuando los 

exegetas habían tomado la costumbre de intercalar sus comentarios al texto y es desde esta época 

que los literati chinos se acostumbraron a leer los Clásicos junto con su comentario. Este modo 

era particular de la tradición confuciana.34

 

 Además, se nota en la redacción del Lingyan lishao la formación escolástica de Francesco 

Sambiasi. En la Edad Media, toda la enseñanza giraba alrededor de la lectio, es decir la 

explicación del contenido doctrinal de un texto. Por medio de la diputatio los maestros 

responsables del ejercicio sostenían los argumentos que les parecían más relevantes en pro o en 

contra de la cuestión “quaestio” que iniciaba el ejercicio. 35  Estos ejercicios llevaban a la 

determinatio, la determinación de una doctrina definitiva por el maestro que resolvía las 

contradicciones. 36  De estos tipos de prácticas salieron las Sentencias y las Sumas tan 

características de este periodo. Al igual que sus predecesores medievales, Sambiasi centra cada 

parte de su análisis sobre unas ‘cuestiones’ relativas al problema analizado, para luego refutar las 

opiniones erróneas que se pudieran concluir de la tesis y determinar una solución basada en la fe 
                                                           
33 Tsien Tsuen-Hsin, “Western Impact on China through Translation”, p.308. 
34 D. K. Gardner, “Confucian Commentary and Chinese Intellectual History”, Journal of Asian Studies, vol.57, nº2, 
1998, p.397. 
35 E. Gilson, La filosofía en la Edad Media, trad. A. Pacios y S. Caballero, Madrid, Gredos, 1965 (2° ed.), 1° ed. en 
francés 1947, p.373. 
36 M. Balard, J.-P. Genet, M. Rouche, Le Moyen-Age en Occident, pp.199-201. 

 23



y la autoridad. Lo anterior es particularmente evidente en la primera parte del comentario cuando 

Sambiasi refuta algunas teorías erróneas sobre al ánima, sobre la sangre como sede del ánima o 

sobre la mortalidad de ésta. 

 

 El pensamiento jesuítico se apoyaba ampliamente en la autoridad. Los pensadores que 

más citaban eran, en primer lugar, Aristóteles, luego Santo Tomás y San Agustín.37 El Lingyan 

lishao no se aparta de esta práctica. Empero, lo anterior no define necesariamente con seguridad 

cuáles fueron las fuentes que usó Sambiasi para la redacción del Lingyan lishao. En 1935, Hubert 

Verhaeren escribía que el Lingyan lishao era una sinopsis del Comentario sobre el alma de 

Coimbra. 38  Tal era todavía la opinión de Henri Bernard en 1945. 39  Verhaeren asentaba su 

afirmación citando un pasaje similar en las dos obras. Se puede recordar que desde el siglo XII, la 

enseñanza se hacía a través de manuales de estudio más que a través de las obras originales. En 

esta vertiente, hemos mencionado que los mismos jesuitas idearon los cursos de Coimbra para la 

enseñanza en sus escuelas. Sin embargo, parece improbable que el Lingyan lishao fuera una mera 

adaptación del curso de Coimbra sobre el alma. En primer lugar, aquella obra consta de 140 

páginas mientras que esta última consta de 560 columnas. El examen del contenido de ambas 

obras también parece descartar la posibilidad de que el Lingyan lishao fuera una simple 

adaptación del manual jesuítico. En efecto, la segunda parte del Lingyan lishao se dedica a la 

explicación teológica, problema totalmente inexistente en el comentario de Coimbra. Verhaeren 

desprecia la segunda parte del Lingyan lishao restándole todo tipo de valor.40 No obstante, la 

lógica misma de la obra parece indicar lo contrario. En efecto, se puede leer el Lingyan lishao 

                                                           
37 W. J. Peterson, “Western Natural Philosophy Published in Late Ming China”, p.313.  
38 H. Verhaeren, “Aristote en Chine”, Bulletin Catholique de Pékin, 22, 1935, pp.420-421.  
39 H. Bernard, “Les adaptations chinoises d’ouvrages européens”, p.337, nota 136. 
40 H. Verhaeren, “Aristote en Chine”, p.420. 

 24



como demostración de la excelencia de Dios mediante la descripción de su criatura más excelente, 

el alma humana. Esta es también la lógica de la antropología tomista. Luego, al analizar 

atentamente el contenido, descubrimos que Sambiasi tenía un conocimiento preciso de las obras 

de Aristóteles y de Santo Tomás. Son numerosos los pasajes del De memoria et reminiscencia o 

de la Suma teológica a los cuales Sambiasi parece referirse explícitamente. La lectura del 

Lingyan lishao también indica otras lecturas de Sambiasi. Cita varias veces a San Bernardo. La 

cultura humanista es igualmente presente en el comentario. En cuanto a los clásicos, se refiere a 

Plutarco y en cuanto al conocimiento científico, analiza algunas teorías sobre la sangre y tiene 

conocimiento de la anatomía. Por último, se refiere a la historia.  

 

 La valoración de la autoridad podía imponerse sobre la observación y la experimentación, 

es decir sobre los principios de la ciencia moderna que entonces se engendraban en Europa. 

Vemos por ejemplo a Francisco Furtado afirmar:  

 

Hace doscientos años los astrónomos ya entendían claramente la composición del sol, de 

la luna, de las estrellas así como el número de estrellas. Al usar el ingenioso instrumento 

recién inventado para ver a distancia e investigar el cielo, [algunos astrónomos] han visto 

manchas sobre el sol, las formas de las cuales a veces son pequeñas y a veces son grandes; 

también han visto que al lado de Júpiter están cuatro estrellas. […] Especulando sobre 

estas [observaciones], los astrónomos de hoy en día sostienen que los cuerpos celestiales 

no están ubicados solidamente sino que flotan y que los cielos son corruptibles. No 

obstante, sencillamente me adhiero a la teoría de su incorruptibilidad. Por doscientos años, 

esto ha sido una ley de la filosofía natural y de la astronomía y ha sido un principio fijo de 

las cosas; es superior al conocimiento obtenido por medio de los ojos. El ojo humano 

 25



estando excesivamente distante de los cielos y habiendo límites a lo que se puede 

examinar con los ojos, no es inevitablemente sin error.41

 

 No obstante, otros jesuitas supieron asimilar las novedades científicas como lo demuestra 

el pasaje siguiente donde Giacomo Rho (1592-1666) hace la apología del telescopio:  

 

Todos los antiguos dicen que los cielos son firmes, sólidos y translúcidos, mientras que 

según la nueva teoría la órbita de Marte corta la órbita del sol. ¿Acaso no será esto un 

rechazo obvio de la antigua teoría de las autoridades? Decimos que lo que siempre ha sido 

crucial en astronomía es hacer de la investigación de los cielos la base [de la teoría]. Si, en 

efecto, una teoría que ha sido construida no tiene discrepancia con la substancia de lo que 

se aprende de la observación detallada, entonces es una teoría verdadera. Si no es el caso, 

entonces como podríamos desconocer los cielos al quedarse casados con la antigüedad. La 

razón de este hecho [de deber rechazar una teoría antigua] es que en general las 

observaciones de los antiguos eran bastante rudas y eran todavía más rudas por el hecho 

de tomar el ojo desnudo como estándar. Comparada a las de los antiguos, las 

observaciones modernas son diez veces más precisas, y al usar el telescopio como 

estándar, [las observaciones] son cien veces más precisas. Este rechazo de los antiguos a 

adherir a la [teoría] moderna ciertamente no es para hacernos más inteligentes o de 

manera irracional abandonar un conocimiento establecido.42

 

                                                           
41 F. Furtado, Huanyouquan (寰有詮, 1628), 3, 19b- 20a, citado por W.J. Peterson, “Western Natural Philosophy 
Published in Late Ming China”, Proceedings of the American Philosophical Society, 4, vol.117, 1973, pp.313-314. 
42 G. Rho, Wuwei lizhi (五緯曆指, 1635), 1, 6b, citado por W.J. Peterson, “Western Natural Philosophy Published in 
Late Ming China”, p.314.  

 26



 No obstante, a pesar de los intentos de algunos misioneros como Giacomo Rho, no se 

puede afirmar que los jesuitas introdujeron en China los fundamentos de la ciencia moderna. En 

este sentido, la teoría del conocimiento que presenta Sambiasi, es muy conservadora. Sambiasi 

exporta un De anima tradicional más apegado a su origen medieval que a las transformaciones 

que surgieron durante el Renacimiento. Empero, cabe recordar aquí que la ciencia que los 

misioneros enseñaron o presentaron a los chinos era precisamente la que todavía se enseñaba en 

las universidades europeas.43

 

2. El estudio del alma del Renacimiento a la Contrarreforma  

a) El interés científico del Renacimiento por la psicología  

 

Procurar entender la importancia de un tratado como el Lingyan lishao implica insertarlo en su 

contexto histórico. Son diversas las lecturas que se pueden hacer de la obra. Queda, sin embargo, 

que el tema central de ésta es el alma como noción gnoseológico y sobretodo como noción 

teológica. Ahora bien, si el estudio del alma nunca dejó de pertenecer a la filosofía, este estudio 

cobró un interés renovado a partir del Renacimiento y luego con la Reforma y la Contrarreforma. 

La efervescencia intelectual del Renacimiento propició el estudio del alma por varias razones y 

bajo diversos ángulos. Las razones que invitaron a los pensadores renacentistas a examinar el 

problema del alma fueron, en primer lugar, el interés acrecentado por el ser humano y un 

acercamiento más fisiológico al alma. Otra razón fue la obtención de la herramienta que permitió 

tal estudio es decir el recién acceso a las obras griegas sin el filtro de los comentaristas latinos y 

árabes. Por otro lado, los ángulos bajo los cuales se estudiaba el alma eran, además de los 

tradicionales –en particular la noción gnoseológica del alma—la ética, la fisiología y la 

                                                           
43 W.J. Peterson, “Western Natural Philosophy Published in Late Ming China”, p.315.  

 27



psicología. En cuanto a lo último es notable que durante el Renacimiento, la noción tradicional de 

alma empezó a perder de su importancia en detrimento de la noción de mente; es decir que la 

noción gnoseológica se empezó a convertir en noción psicológica. El substrato filosófico de esos 

estudios, que estemos hablando del aspecto epistemológico o psicológico, en ambos casos es 

aristotélico. En efecto, el pensamiento de Aristóteles quedó siendo la base de la filosofía 

académica de esta época.44  

 

 La investigación aristotélica del alma se encuentra en particular en el De anima y los 

Parva naturalia. Estas obras estudian el alma en la medida que es el principio vital del cuerpo 

individual o, en las palabras mismas de Aristóteles, que es la “entelequia prima de un cuerpo 

natural organizado”.45 Por esta relación con el cuerpo material, el estudio del alma forma parte de 

la filosofía natural y “atañe a lo físico”.46 El estudio del alma no era, entonces, una disciplina 

independiente. Conjugaba lo que conocemos hoy en día como biología, es decir el estudio de la 

vida, y lo que llamamos “psicología”. Si bien el estudio del alma pertenece, en el pensamiento de 

Aristóteles, a la filosofía natural, constituye, por su objeto específico, que son los seres animados, 

la culminación de esta última: “Partiendo del supuesto de que el saber es una de las cosas más 

valiosas y dignas de estima y que ciertos saberes son superiores a otros bien por su rigor bien por 

ocuparse de objetos mejores y más admirables, por uno y otro motivo deberíamos con justicia 

colocar entre las primeras la investigación en torno al alma”.47  

 

                                                           
44 A pesar de los nuevos estudios, el aristotelismo siguió siendo la base del estudio en las universidades durante toda 
la Edad Media clásica (XI-XIII) y de igual manera fue la autoridad científica y filosófica máxima de la Europa 
renacentista. Es decir que no perdió su preponderancia en lo que atañe al ámbito universitario; Véase Ch. Schmitt, 
Aristotle and Renaissance, p.26. 
45 Aristóteles, De anima, II, 1, 412b 5. 
46 Ibid., I, 1, 403a 25. 
47 Ibid., I, 1, 402a 1-5. 

 28



 El De anima se divide en tres capítulos. En primer lugar, Aristóteles examina críticamente 

las teorías anteriores a la suya (capítulo I) para luego dar una definición general del alma y 

examinar las propiedades de las almas vegetativas y sensitivas, su naturaleza y funciones 

(capítulo II). Por último, se dedica al estudio del alma racional (capítulo III). El objeto principal 

de Aristóteles es el estudio de los procesos afectivos, volitivos y cognitivos del alma.  En cuanto 

al problema de una supuesta inmortalidad, Aristóteles, si bien afirmó que el intelecto racional y 

separado sobrevive al cuerpo, también agregó que no era de manera individual.48  

 

 El examen de las teorías sobre el alma que se formularon durante el Renacimiento 

muestra que estas teorías se referían específicamente a las obras de Aristóteles, De anima y 

Parva naturalia, así como a sus comentaristas griegos, árabes y latinos. En cuanto al término 

“psicología” su primera ocurrencia conocida se encuentra en la obra de Joannes Thomas Freigius 

(1543-1583) publicada en 1575, y apuntaba precisamente a los fenómenos descritos en las obras 

mencionadas de Aristóteles.49 No obstante, los pensadores del Renacimiento formaron sus teorías 

de la psicología no sólo a través del aristotelismo heredado de la Edad Media sino también de 

otras fuentes tales como el neoplatonismo griego, la medicina de Galeno y los comentarios árabes, 

principalmente los de Averroes y Avicenna, sin olvidar los pensadores cristianos como Agustín 

de Hipona (354-430) y Nemesius de Emesa (s.IV tardío).50 De igual manera, el redescubrimiento 

del comentario de Simplicio al De anima provocó mucha discusión y controversia,51 porque tenía 

una nítida tendencia neoplatónica.52   

 
                                                           
48 E. Bloch, La philosophie de la Renaissance, trad. Pierre Kamnitzer, Paris, Payot, coll. Petite Bibliothèque Payot, 
1974, p.21; Aristoteles, De anima, III, 5, 430a 20-25. 
49 K. Park y E. Kessler, “The Concept of Psychology”, p.455.  
50 K. Park, “The Organic Soul”, p.465. 
51 Ch. Schmitt, Aristotle and Renaissance, p.49. 
52 Ibid., p.92. 

 29



 Luego, los pensadores del Renacimiento dieron al De anima una extensión mucho más 

amplia que Aristóteles mismo. Vieron en el estudio del alma conexiones con la ética porque el 

alma es la fuente de los pensamientos y voliciones; con la metafísica en la medida que el alma 

racional está separada del cuerpo; con la teoría del conocimiento por el papel central del intelecto 

en esta obra53; con la teología por la naturaleza inmortal del alma racional y, finalmente, con la 

medicina por la relación del alma con el cuerpo. Otra de las características del papel del De 

anima durante el Renacimiento, es que, a pesar de su lugar preponderante en las currícula 

universitarias, nunca fue el monopolio del mundo académico precisamente porque su estudio se 

relacionaba con intereses otros que académicos. Es así como fue central tanto para los 

escolásticos como para los humanitas y los médicos.54 El mismo estudio del De anima en el 

Renacimiento demuestra la gran variedad de escuelas y acercamientos al aristotelismo durante 

este periodo55.  

 

 En cuanto a la formulación de las teorías psicológicas, se pueden distinguir dos etapas en 

el periodo que se extiende de 1350 a 1600, con un cierto cambio a partir de 1500. Antes de 1500 

es notable un consenso bastante amplio sobre las ideas relativas al alma, ideas que fueron 

enunciadas por los escritores latinos entre los cuales destacan Alberto Magno, Tomás de Aquino, 

Duns Escoto y Guillermo de Ockam. Después de 1500, surgen críticas cada vez más agudas a 

estas ideas.56 ¿Cuáles eran estas teorías que constituían la base de la psicología renacentista? 

Como hemos mencionado arriba, estas teorías eran un compuesto de varias tradiciones filosóficas 

                                                           
53 Al respecto, Aristóteles menciona que la diferencia entre la ciencia, la opinión, la inteligencia y sus contrarios se 
debe estudiar en otra parte. Cf. Aristóteles, De anima, III, 3, 427b 25-27.  
54 K. Park y E. Kessler,  “The Concept of Psychology”, pp.456-457.  
55 K. Park,  “The Organic Soul”, p.473. 
56 Ibid., p.464. 

 30



y religiosas. Un rasgo interesante es que, en gran medida, estas influencias eran inconscientes y, 

en general, se atribuían las ideas expuestas a Aristóteles mismo.57

 

 Las críticas empezaron a surgir cuando los pensadores humanistas pudieron leer o tener 

acceso a los textos traducidos directamente del griego y, consecuentemente, quisieron dar una 

interpretación más cercana a la letra de los textos aristotélicos y, por lo tanto, emancipada de la 

interpretación de los comentarios árabes y latinos.58 La primera característica del periodo es, 

entonces, una voluntad de simplificar las teorías relativas a la psicología.59 Esta nueva actitud 

frente a la filosofía aristotélica engendró numerosos debates sobre las mismas doctrinas que 

acabamos de señalar. Se consideraban productos estériles de la escolástica. Se opusieron, 

entonces, los partidarios de una “via moderna” a los “antiqui”de la “via antigua”.60 El secundo 

cambio notable concernía el creciente interés de algunos pensadores por los problemas relativos a 

la fisiología y cierta indiferencia por las cuestiones filosóficas, lo que se tradujo por una reflexión 

acerca de los órganos sensitivos más que acerca de las facultades.61  

 

b) La crítica a las ideas protestantes 

 

El comentario de Francesco Sambiasi, sin duda alguna, es heredero de esta efervescencia  

intelectual. Veremos, por ejemplo, cuanto Sambiasi adoptó ciertas ideas relativas a la fisiología. 

Este interés se confirma con su obra el Shuihua erda. Empero, el pensamiento de Sambiasi 

también y ante todo es un pensamiento de finales del siglo XVI y principios del siglo XVII. En 

                                                           
57 Ibid., p.465. 
58 Ibid., p.476.  
59 Ibid., p.480.  
60 Ibid., p.478.  
61 Ibid., p.481. 

 31



efecto, la doctrina del alma fue central en el debate entre católicos y reformistas. Estos últimos 

negaban el libre albedrío, es decir la facultad de determinarse por medio de la  voluntad. En este 

debate, la teología de Santo Tomás no siempre ayudó a los jesuitas. Por ejemplo, el Aquinate 

afirmaba que el movimiento de la voluntad se debía a Dios y no solamente a la voluntad como 

potencia o de igual manera que la elección o reprobación de los hombres también se debía a 

Dios. 62  La posición de Santo Tomás reflejaba antiguas controversias, y en particular la del 

pelagianismo que había sacudido la Edad Media. Frente a las afirmaciones de Pelagio (ca. 360- 

ca.418), quien daba demasiada importancia a la voluntad humana, la teología escolástica había 

resaltado el trabajo de la gracia en el hombre. Ahora bien, este debate llevado a la época de la 

Reforma cobraba otro sentido. Contra la negación del libre albedrío y de la voluntad humana así 

como el énfasis sobre la gracia divina por parte de los protestantes, los jesuitas se hicieron los 

defensores de la voluntad. Tal vez se puede entender, a través de esta controversia, ciertas 

reservas que los fundadores de la Compañía tenían en cuanto al tomismo y su actualidad.63  

  

 Por último, podemos subrayar que el conocimiento del alma era un instrumento necesario 

y hasta privilegiado para el conocimiento de la subjetividad y el conocimiento de las relaciones 

sociales.64 En este sentido, el estudio de las pasiones del alma era fundamental y servía a la 

política de control social desarrollada por los jesuitas. Los instrumentos privilegiados de esta 

política eran los casos de conciencia y la dirección espiritual en los cuales se pueden ver las 

primicias de la psicología moderna. Es entonces posible distinguir dos ámbitos de la “psicología” 

jesuítica, uno especulativo y otro práctico.65  

                                                           
62 Véase por ejemplo, Suma teológica, 1 q.20 a.3; 1 q.22 a.2.  
63 F. Winterton, “Philosophy among the Jesuits”, Mind, vol.12, n°46, 1887, p.259. 
64 M. Massimi, “A psicología dos jesuitas: Uma Contribuição à História das Ideáis Psicológigas”, p.625. 
65 Ibid., p.626.  

 32



 La consecuencia inmediata de este papel de la doctrina del alma en la educación jesuítica 

es su examen, de manera específica, en el programa de estudio de las escuelas de la Compañía. 

La filosofía de Aristóteles se enseñaba durante tres años de los cuales se dedicaba el primer año a 

la lógica, el secundo año a la filosofía natural para terminar con la metafísica. Poco después de la 

fundación del Collegio Romano, en 1551, se agregó una cátedra de filosofía moral. 

Respectivamente, 60 % del programa trataba de la filosofía natural, 30% de la lógica y solamente 

10 % de la metafísica.66 Otra consecuencia es el gran número de comentarios que se hicieron del 

De anima.  

  

c) Los diversos tratados aristotélicos escritos por jesuitas en chino 

 

Este lugar muy especial que los jesuitas dedicaron a la idea de alma se nota también en su 

intención de introducir este estudio en el programa de exámenes que se realizaban en china para 

la selección de los funcionarios públicos. El proyecto de traducir o adaptar67 el pensamiento 

aristotélico fue uno de los proyectos más ambicioso de los jesuitas y a la vez uno de los menos 

exitosos.68 La intención de los jesuitas era presentar a las elites chinas la base de su sistema 

educativo. Probablemente, también contemplaban al aristotelismo como una manera de acercar 

los letrados confucianos a la teología cristiana pero sin ser demasiados explícitos en cuanto al 

contenido religioso. El dogma religioso contenía ideas que pudiera parecer muy raras a los chinos 

y que iban en contra de su cultura. Tal era, por ejemplo, la práctica del celibato de los sacerdotes. 

                                                           
66 Ch. Lohr, “Les jésuites et l’aristotélisme du XVIe siècle”, p.80. 
67 Cabe subrayar que en muchos casos, como lo es el Lingyan lishao, las obras que se escribieron en chino no eran 
traducciones literales de las obras del corpus filosófico occidental sino comentarios o adaptaciones propias de los 
autores.  
68 N. Standaert, “The Transmission of Renaissance Culture in Seventeenth-Century China”, p.385. 

 33



El celibato en sí se oponía, sin posibilidad de reconciliación, al culto de los ancestros y a la 

piedad filial, bases del sistema familial y social de China.  

 

 La introducción del pensamiento aristotélico-tomista empezó una obra sobre el tema del 

alma, lo que ilustra el interés de los jesuitas por esta cuestión. Esta obra era el Lingyan Lishao de 

Francesco Sambiasi y Xu Guangqi. La otra obra que se publicó el mismo año que el Lingyan 

lishao es el Xingxue cushu de Guilio Aleni, obra de filosofía natural. Luego siguieron las 

adaptatciones del De caelo et mundo, volúmenes II-V, (Huanyou quan, 寰有詮, 1628), de la 

Universa dialectica aristotelis de Coimbra (1606) (Mingli tan 名理談 , los cinco primeros 

volúmenes en 1631, los cinco volúmenes siguientes en 1639) por Francisco Furtado (1589-1653) 

y Li Zhizao (李之藻, 1565-1630). Alfonso Vagnoni (1568-1640) fue el otro gran traductor del 

pensamiento aristotélico. Entre otras obras, Vagnoni adaptó el curso In libros ethicorum 

Aristotelis ad Nichomacum (Xiushen xixue 修身西學 , 1631). También adaptó parte de la 

Meteorologica y De caelo et mundo en el primer volumen de su Kongji gezhi (空際格致, 1633). 

Luego, escribió varias obras que se basaban en la filosofía de Aristóteles sin ser expresamente 

adaptaciones. Podemos mencionar un compendio sobre la filosofía natural (Feilu dahui, 婓錄答

彙, 1636) y algunos textos sobre la ética, la política, la familia y la educación de los niños y 

jóvenes.69  

 

 El último intento, respectivo al proyecto, fue de introducirlo en el sistema de exámenes 

tradicionales para el reclutamiento de los funcionarios. Esto era el proyecto de Ferdinand 

Verbiest (1623-1688), cuyo Qiongli xue (窮理學, 1683) era un compendio de casi todas las obras 

                                                           
69 Ibid., p.385. 

 34



occidentales traducidas al chino, en 60 tomos. En 1683, Verbiest presentó su compilación al 

emperador con una solicitud de apoyo financiero y su aprobación para la publicación. Dos meses 

después obtenía una respuesta desfavorable que argüía del estilo perverso, erróneo e ilógico de 

los libros.70

 

II. La definición de la esencia del ánima 

1. La esencia del ánima según el Lingyan lishao 

 

El Lingyan lishao de Francesco Sambiasi empieza con la definición general del ánima. Sambiasi 

establece una distinción entre ánima (yanima) y alma (hun) que no se encuentra en la filosofía 

occidental ya que solamente hallamos en ésta el término alma y sus compuestos: el alma 

vegetativa, el alma sensitiva y el alma intelectiva. El significado de esta discriminación es 

precisamente lo que se va a definir a lo largo de esta disertación. No obstante, como se delinea a 

partir de la definición de la esencia del ánima, ésta última es equivalente a la idea de alma 

intelectiva con una connotación teológica. Usaré los términos “ánima” y “alma” de acuerdo con 

el Lingyan lishao y el término “alma” cuando me refiero a la filosofía occidental. La definición 

del ánima se expone al inicio de la obra y corresponde a la primera parte del primer libro del 

Lingyan lishao (páginas 7 a 24).  

 

 Por “anima”, Sambiasi entiende 1) una substancia71 (體) subsistente (自立) y 2) algo 

originalmente independiente 3) perteneciendo a la clase de lo espiritual. 4) Una substancia 

inmortal y 5) creada por Dios 6) de manera ex–nihilo (從無物而有). También Sambiasi afirma 

                                                           
70 Ibid., pp.390-391. 
71 Adopto la forma tradicional de “substancia” en vez de “sustancia” para subrayar la etimología del vocablo que 
viene del latín sub-stare: estar debajo, sostener. 

 35



que el ánima 7) al completarse nos otorga espacio y tiempo, 8) que es nuestra forma substancial 

(體模) y que es, por último, 9) dependiente de la Gracia (額辣濟亞) y dependiente del buen 

comportamiento de los hombres para que puedan gozar de la verdadera delectación (真福).72 

Examinaremos el significado implícito en cada una de estas nueve proposiciones.  

 

 Por “substancia subsistente” Sambiasi entiende “los entes [que] subsisten por sí solos (自

為體) y son condición de dependencia de otros entes. [Mientras que] los entes dependientes no 

pueden ser subsistentes y deriban su existencia de las substancias subsistentes”. 73  La idea 

proviene de la filosofía de Santo Tomás. En el articulo 2 de la cuestión 75 (primer libro de la 

Suma teológica), Santo Tomás establece la identidad de la substancia y de la subsistencia: 

“Luego, la naturaleza de la mente humana no solamente es incorpórea, sino también substancia, 

es decir, realidad subsistente”.74 Se llama “substancia al ser concebido en su unidad indivisa, y se 

llama subsistencia la propiedad que tiene de existir como substancia, es decir, para sí y sin 

dependencia substancial respecto de otro ser”.75 El ánima es la forma del cuerpo. Por el hecho de 

ser forma, es acto,76  lo que da vida al cuerpo. De ahí la definición del alma como “primer 

principio de la vida”.77 Ahora bien, se remonta a Aristóteles la idea de que una forma pueda ser 

substancia. Es así como Aristóteles afirma: “Solemos decir que uno de los géneros de los entes es 

la entidad78 y que ésta puede ser entendida, en primer lugar, como materia –aquello que por sí no 

es algo determinado--, en segundo lugar, como estructura y forma en virtud de la cual puede 

                                                           
72 Lingyan lishao, p.8. 
73 Ibid., p.9. 
74 Suma teológica, 1 q.75 a.2, sed contra: “Natura ergo mentis humanae non solum est incorporea, sed etiam 
substantia, scilicet aliquid subsistens”. 
75 E. Gilson, El espíritu de la filosofía medieval, p.192, nota 31. 
76 Suma teológica, 1 q.75 a.5, resp.: “La forma, en cuanto forma, es acto…” (“Quia forma, inquantum forma, est 
actus…”) 
77 Ibid., 1 q.75 a.1, resp.: “Sed ‘primum’ principium vitae dicimus esse animam”. 
78 El texto griego dice “ousia”, es decir substancia. 

 36



decirse de la materia que es algo determinado y, en tercer lugar, como el compuesto de una y 

otra”.79  Por lo tanto, se puede deducir que el ánima es substancia subsistente.  

 

 Que el ánima sea “algo originalmente independiente” significa que es independiente de la 

materia y también independiente de su realización en ella. Asimismo en el comentario se asevera: 

“En cuanto al ánima del hombre, si el hombre existe, también existe su ánima, pero si el hombre 

no existe, todavía existe su ánima. Esto es hablar de algo originalmente independiente”.80 Lo 

anterior se distingue de la substancia subsistente por no depender de la materia.  La demostración 

de Santo Tomás se apoya sobre la función cognoscitiva del alma. Si bien hay substancias 

subsistentes que son materiales,81 el ánima no lo es y no lo puede ser porque, de lo contrario, no 

podría conocer las cosas corporales. Esto se debe al principio según el cual “para que se puedan 

conocer cosas diversas es preciso que no se tenga ninguna de ellas en la propia naturaleza, porque 

las que naturalmente estuvieran en ella impedirían el conocimiento de las demás”.82 No obstante 

subsiste el problema relativo a la incorporeidad del ánima ya que no se puede concebir el ánima 

sin el cuerpo al cual comunica su actualidad. Pero aquí cabe discriminar entre el ánima y el 

hombre, es decir entre la forma del cuerpo y el compuesto de alma y cuerpo. Por el hecho de que 

el hombre sea un ser que siente, y que el “sentir no es una actividad exclusiva del alma, […] es 

evidente que el hombre no es solamente alma, sino un compuesto de alma y cuerpo”.83 Por otra 

parte, la operación propia del ánima es cognoscitiva y como el “hombre puede por su 
                                                           
79 Aristóteles, De anima, II, 1, 412a 5-10. 
80 Lingyan lishao, p.10. 
81 Suma teológica, 1 q.75 a.2, ad 3: “Pero necesitar así del cuerpo no se opone a que el entendimiento sea subsistente; 
pues, de lo contrario, tampoco sería subsistente el animal, que para sentir necesita de los objetos sensibles exteriores”. 
(“Sic autem indigere corpore non removet intellectum esse subsistentem: alioquin animal non esset aliquid subsistens, 
cum indigeat exterioribus sensibilibus ad sentiendum”.); Lingyan lishao, p.10: “El caballo también es una substancia 
subsistente”. 
82 Ibid., 1 q.75 a.2, resp.: “Quod autem potest cognoscere aliqua, oportet ut nihil eorum habeat in sua natura: quia 
illud quod inesset ei naturaliter, impediret cognitionem aliorum”. 
83 Ibid., 1 q.75 a.5, resp.: “Cum igitur sentire sit quaedam operatio hominis [...] manifestum est quod homo non est 
anima tantum, sed aliquid compositum ex anima et corpore”. 

 37



entendimiento conocer la naturaleza de todos los cuerpos”84 resulta de las premisas mencionadas 

arriba que no es cuerpo. Lo anterior es implícito en el razonamiento de Sambiasi ya que atribuye 

al ánima la facultad de deducir los principios.85 Otro aspecto de la demostración de Sambiasi 

consiste en afirmar que las almas --vegetativa y sensitiva-- se originan en la materia la cual tiene 

un fin; por lo tanto, estas almas tienen un fin,86 lo que corresponde al axioma según el cual “las 

cosas cuyo principio y desarrollo son análogos parece que tienen el mismo fin”.87  

  

 Por lo mismo, Sambiasi afirma que el ánima pertenece a la clase de lo espiritual. Esta 

inclusión del ánima al universo espiritual es una manera, para Sambiasi, de discriminar entre las 

almas vegetativa y sensitiva materiales y el alma intelectiva inmaterial.88 Tal distinción podría 

poner en peligro la definición del alma como unidad substancial. No obstante, siempre 

apoyándose en la Suma teológica, sabemos que el ánima es una sola substancia y sus operaciones 

son múltiples.89 De ahí vemos que el ánima posee varias potencias que son, aparte del alma 

intelectiva, el alma vegetativa y el alma sensitiva. De manera general, “la potencia, en cuanto tal, 

se ordena al acto. La naturaleza, pues, debe estar determinada por el acto al cual se ordena; y, por 

consiguiente, es necesario que la diversidad de naturaleza en las potencias se establezca en razón 

de la diversidad de los actos, la que, a su vez, se establece en razón de la diversidad de los 

                                                           
84 Ibid., 1 q.75 a.2, resp.: “Manisfestum est enim quod homo per intellectum cognoscere potest naturas omnium 
corporum”. 
85 Lingyan lishao, p.9. 
86 Ibid., p.10.  
87 Suma teológica, 1 q.75 a.6, obj. 1: “Quorum enim est simile principium et similis processus, videtur esse similis 
finis”. 
88 Lingyan lishao, p.10.  
89 Suma teológica, 1 q.77 a.2, ad 3: “Una misma realidad tiene un solo ser substancial, pero sus operaciones pueden 
ser múltiples. Por eso es única la esencia del alma, pero múltiples sus potencias”. (“Ad tertium dicendum quod unius 
rei est unum esse substantiale, sed possunt esse operaciones plures. Et ideo est una essentia animae, sed potentiae 
plures”.) 

 38



objetos”.90 Ahora bien, estas dos últimas almas operan mediante órganos corporales ya que la 

función del alma sensitiva es sentir y su objeto consiste en cualidades sensitivas, y la función del 

alma vegetativa es vivir y que esta función se realiza mediante la acción del calor.91  Sambiasi, al 

mismo tiempo, refuta la doctrina según la cual el ánima fuera material. Esta doctrina tiene un 

doble origen. La encontramos refutada por San Agustín según quien el error de asimilar el alma 

con la materia proviene de que ciertos filósofos atribuyen funciones sensitivas al alma. 92  

Demócrito y Empédocles son algunos de estos filósofos como explica Aristóteles. El primero 

consideraba que el alma es la combinación de formas esféricas las cuales son fuego, mientras que 

el segundo la componía de todos los elementos. Según Aristóteles, afirmaron la materialidad del 

alma basándose en el hecho de que el alma “conoce y percibe sensorialmente los entes”.93 La 

idea de la materialidad del alma también se encuentra en el Eclesiastés (3, 19) donde se asevera 

que “del mismo modo respiran todas las cosas, y no tiene el hombre ventaja sobre las bestias” y 

“una es la suerte del hombre y de las bestias e igual su condición”. Se concluye entonces que así 

como “el alma de los irracionales es corruptible lo es también el alma humana”.94 Estas doctrinas, 

según Sambiasi, son “absurdas” ya que demostró que el ánima es independiente de la materia.  

  

 Como consecuencia de su inmaterialidad, el ánima también es inmortal. La inmortalidad 

del ánima proviene de que no es material en sí y, por lo tanto, no depende de la materia para su 

subsistencia. Consecuentemente, cuando muere el cuerpo no muere el ánima.95  Sambiasi afirma 

                                                           
90 Ibid., 1 q.75 a.3, resp.: “Respondeo dicendum quod potentia, secundum illud quod est potentia, ordinatur ad actum. 
Unde oportet rationem potentiae accipi ex actu ad quem ordinatur : et per consequens oportet quod ratio potentiae 
diversificetur ratio actus. Ratio autem actus diversificatur secundum diversam rationem obieti”. 
91 Ibid., 1 q.78 a.1, resp. 
92 San Agustín, La ciudad de Dios, Libro VII, cap.6; cit. por Suma teológica, 1 q.75 a.2, sed contra; Ibid., 1 q.75 a.3, 
resp. 
93 Aristóteles, De anima, I, 2, 404a 1-8; I, 2, 404b 10-15 y I, 5, 410b 16-18. 
94 Para las tres citas véase, Suma teológica, 1 q.75 a.6. 
95 Lingyan lishao, p.11. 

 39



que las almas vegetativa y sensitiva de los demás entes, es decir de los vegetales y de los 

animales, no son subsistentes y que, por lo mismo, sus substancias mueren con el cuerpo. En un 

momento anterior del comentario, Sambiasi comprobó la idea cuando afirmó: “Lo que indica que 

el hombre, como las cosas, sea un ser viviente, es su definición general. Lo que indica que el 

hombre pueda deducir los principios es su definición específica”.96 Lo último se refiere a la Suma 

teológica donde leemos: “Aunque el hombre conviene con los otros animales en el género, difiere 

de ellos en la especie. Y si bien las diferencias específicas dependen de la diversidad de formas, 

no es preciso que toda diversidad de forma engendre diversidad de género”.97 Ahora bien, “lo 

que por sí mismo tiene el ser no puede ser producido ni destruido sino en razón de su propia 

naturaleza. [… y como] es imposible que una forma se separe de sí misma, también lo es que la 

forma subsistente deje de existir”.98 En la medida que Sambiasi definió el alma como forma 

subsistente e independiente de la materia puede concluir que el ánima es inmortal.  

 

 El autor del Lingyan lishao se beneficia de la demostración para corregir dos “discursos 

erróneos”99 sobre la mortalidad del ánima. El primer discurso afirma que al morir el cuerpo 

mueren las tres almas, es decir tanto el alma intelectiva como las almas vegetativa y sensitiva. La 

respuesta de Santo Tomás a esta doctrina es muy clara: “Según ya hemos dicho, el alma es el 

único principio de todas sus potencias. Pero hay potencias, como el entendimiento y la voluntad, 

cuyo sujeto es el alma sola, y éstas necesariamente han de permanecer en el alma después de 

destruido el cuerpo. Otras, en cambio, tienen como sujeto al compuesto, y son todas las potencias 

                                                           
96 Ibid., p.9. 
97 Suma teológica, 1 q.75 a.3, resp.: “Ad primum ergo dicendum quod homo, etsi conveniat in genere cum aliis 
animalibus, specie tamen differt: differentia autem speciei attenditur secundum differentiam formae. Nec oportet 
quod omnis differentie formae faciat generis diversitatem”. 
98 Ibid., 1 q.75 a.6, resp.: “Unde quod per se habet esse, non potest generari vel corrumpi nisi per se; [...] Impossibile 
est autem quod forma separatur a seipsa. Unde impossibile est quod forma subsistens desinat esse”. 
99 Lingyan lishao, p.11. 

 40



de la parte sensitiva y vegetativa”.100 Santo Tomás atribuye esta doctrina errónea a Alcherus de 

Claravallensis 101 , cuya obra se titula el De spiritu et anima. 102  También si examinamos el 

comentario al De anima de los Cursus de Coimbra descubrimos que se refuta expresadamente la 

doctrina de Averroes.103 Averroes elaboró su propia doctrina del intelecto a partir de unas aporías 

en la doctrina del intelecto de Alejandro de Afrodisias. Se preguntó ¿cómo un intelecto material 

engendrado y entonces corruptible, es decir el intelecto humano según la interpretación de 

Alejandro de Afrodisias, podrá tener un conocimiento de los inteligibles que son eternos? El 

axioma que fundamenta la pregunta consiste en que, según Averroes, sólo un intelecto eterno 

puede pensar los inteligibles eternos. La solución del Comentador consiste en hacer del intelecto 

agente o activo un intelecto separado del alma humana. Lo que concluye Averroes es entonces 

que el intelecto agente no pertenece a la definición del alma como forma del cuerpo y, por lo 

tanto, no es corruptible. Tanto el Curso de Coimbra como el comentario al De anima de 

Francisco de Toledo (publicado en Colonia en 1575) examinan la posición de Averroes y es muy 

probable que esas obras formaron parte de la formación intelectual de Sambiasi. Empero, Santo 

Tomás había anticipado la crítica del pensamiento de Averroes.  

 

 La segunda doctrina que refuta Sambiasi es la afirmación que “cuando muere un hombre, 

de sus tres almas, solamente su alma vegetativa y su alma sensitiva son destruidas y que sólo 

                                                           
100 Suma teológica, 1 q.77 a.8, resp.: “Respondeo dicendum quod, sicut iam (o.5.6.7.) dictum est, omnes potentiae 
animae comparantur ad animam solam sicut ad principium. Sed quaedam potentiae comparantur ad animam solam 
sicut ad subiectum ut intellectus et voluntas. Et huiusmodi potentiae necesse est quod maneant in anima, corpore 
destructo. Quaedam vero potentiae sunt in coniuncto sicut in subiecto: sicut omnes potentiae sensitivae partis et 
nutritivae”.   
101 Segunda mitad del siglo XII. Su obra, el De spiritus et anima, fue por mucho tiempo atribuida a San Agustín, por 
lo cual se encuentra en la Patrología latina de Migne, XL, 785. 
102 Suma teológica, 1 q.77 a.8.  
103 Commentarii Collegii Conimbricensis Societatis Iesu, In Tres Libros De Anima, Aristotelis Stagiritae por Manuel 
de Gois, Libro II, cap.1, q.7 a.2. 

 41



subsiste el alma intelectiva”.104 Esta proposición parece contradecir el resultado al cual llegó 

Sambiasi al afirmar la materialidad de las almas vegetativa y sensitiva y, por consiguiente, su 

corruptibilidad en oposición con el alma intelectiva, inmaterial e incorruptible. Empero, lo que 

significa tal proposición es que “una vez destruido el compuesto, no permanecen en el alma estas 

potencias en acto, sino virtualmente y como en su principio y raíz”.105  Esto es justamente lo que 

Sambiasi trata de aclarar cuando precisa en la nota: “Por ejemplo, las hierbas y los árboles decaen, 

las ramas, las hojas, las flores y los frutos se concentran en la raíz y cuando llega la primavera, la 

fuerza de la raíz se renueva. Las ramas, las hojas, las flores y los frutos naturalmente 

reaparecen”.106 Lo anterior es equivalente al hecho de que cuando vuelve a vivir el hombre, 

principio de la antropología cristiana, de igual manera vuelven a vivir estas almas materiales, y el 

alma intelectiva se une de nuevo al cuerpo. En su inicio, la doctrina de la salvación no se aplicaba 

a las almas solas sino a los hombres individuales, es decir corporales. Sambiasi parece estar de 

acuerdo con esta doctrina original de la resurrección.  

  

 En este momento de la definición de la esencia del ánima, Sambiasi aborda el problema 

de su creación. El autor afirma que, al igual que todas las cosas del universo, el ánima fue creada 

por Dios. La primera hipótesis que se refuta es la que postula la creación del ánima por los 

ángeles. Es la doctrina de los seleucianos 107  y de Avicena. 108   Esta doctrina se basa en el 

postulado que expone Dionisio, 109  según el cual “las cosas últimas son ordenadas por las 

                                                           
104 Lingyan lishao, p.11. 
105 Suma teológica, 1 q.77 a.8, resp.: “Unde, corrupto coniuncto, non manent huiusmodi potentiae actu; sed virtute 
tantum manent in anima, sicut in principio vel radice”. 
106 Lingyan lishao, pp.11-12. 
107 San Agustín, Las herejias, n.59, en Obras de San Agustín, vol.38. 
108 Avicena, Metafísica, tr.9, cap.4. 
109 Dionisio el Aeropajita es un personaje misterioso. Durante la Edad Media se creía que había sido el compañero de 
San Paolo. No se conocen bien sus fechas pero es probable que escribio después de Proclus (412-484). De divino 
nombre, cap.4, §4; De jerarquía eclesiástica, cap.5, §4.  

 42



primeras” o, en otras palabras, “los cuerpos inferiores son producidos por medio de los 

superiores”, lo que puede implicar que “los espíritus inferiores, o almas racionales, son 

producidos mediante los superiores, es decir, los ángeles”.110 Ahora bien, el alma racional no 

puede ser producida sino por creación. Santo Tomás demuestra que: 

 

 Siendo la producción el camino hacia la existencia, a cada cosa le convendrá la 

producción de la misma manera que el ser. Mas decimos que existe propiamente aquello 

que posee por sí mismo la existencia, como subsistiendo en su ser. […] El alma racional 

es forma subsistente, como queda dicho. Por lo cual le compete en sentido propio el 

existir y el ser producida. Y dado que no puede ser producida de una materia anterior ni 

corpórea –lo cual haría que fuera de naturaleza corpórea--, ni espiritual –porque, en este 

caso, las substancias espirituales se transmutarían unas en otras--, debe decirse que no es 

producida más que por creación.111  

 

 Asimismo, Sambiasi asevera: “¿Por qué sólo el ánima debería ser creada por otro ser y no 

por Dios?”112 De lo anterior también se puede deducir que el alma no es una emanación de la 

materia como lo afirmaron los maniqueos, ni de algo espiritual tal como lo explica Varron.113 La 

primera doctrina se refuta sencillamente. No puede ser una emanación de la materia ya que se 

comprobó que el alma es forma, es subsistente, independiente de la materia e inmortal. Tampoco 

                                                           
110 Suma teológica, 1 q.90 a.3, obj.1: “Infima reducuntur per prima” y “ergo et inferiores spiritus, qui sunt animae 
rationales, producuntur per spiritus superiores, qui sunt angeli”.  
111 Ibid., 1 q.90 a.2, resp.: “Cum fieri sit via ad esse, hoc modo alicui competit fieri, sicut ei competit esse. Illud 
autem proprie dicitur esse, quod ipsum habet esse, quasi in suo esse subsistentes. […] Anima autem rationalis est 
forma subsistens, ut supra (1, q.75, a.2) habitum est. Unde sibi proprie competit esse et fieri. Et quia non potest fieri 
ex materia praeiacente, neque corporali, quia sic esset naturae corporeae; neque spirituali, quia sic subsistantiae 
spirituales in invicem transmutarentur: necesse est dicere quod non fiat nisi per creationem”. 
112 Lingyan lishao, p.12. 
113 Suma teológica, 1 q.90 a.1, resp. 

 43



puede ser una emanación de algo espiritual porque, en este caso, el alma formaría parte de la 

substancia de Dios. Ahora bien, “las cosas existentes que en nada difieren son idénticas”.114 Si el 

alma formara parte de Dios, eso comprobaría su identidad. No obstante, por el principio según el 

cual el alma “a veces está en pura potencia para entender [y que] además la ciencia le viene, en 

cierto modo, de las cosas, y posee diversas potencias”115 no puede ser idéntica a Dios “que es 

acto puro y nada recibe de otro ni en él se da ninguna diversidad”.116 Por lo tanto, el ánima no es 

emanación de ningún tipo.  

 

 Queda entender lo que significa el “ser producido por creación”. Sambiasi sigue su 

comentario diciendo que el ánima se engendra ex-nihilo ya que nada se encuentra fuera de la 

substancia divina y que no existe un alma mundi que la pudiera engendrar. 117  Que fuera 

engendrada ex–nihilo queda comprobado por el hecho mencionado de que Dios “es acto puro y 

nada recibe de otro ni en él se da ninguna diversidad”118 y que “sólo Dios puede crear, ya que 

sólo el primer agente puede obrar sin suponer ninguna materia”.119 En cuanto a la idea de “alma 

mundi”se remonta a las filosofías de Platón (s.V a.C.) y de los estoicos (s.III a.C.). Platón afirma 

que:  

 

El dios eterno razonó de esta manera acerca del dios que iba a ser cuando hizo su cuerpo 

no sólo suave y liso sino también en todas partes equidistante del centro, completo, entero 

                                                           
114 Ibid., 1 q.90 a.1, obj.3: “Praeterea, quaecumque sunt, et nullo modo differunt, sunt idem”. 
115 Ibid., 1 q.90 a.1, resp: “Anima humana est quandoque intelligens in potentia, et scientiam quodammodo a rebus 
acquirit, et habet diversas potentias”. 
116 Ibid., 1 q.90 a.1, resp.: “Quae omnia aliena sunt a Dei natura, qui est actus purus, et nihil ab alio accipiens, et 
nullam in se diversitatem habens”.  
117 Lingyan lishao, p.12. 
118 Ibid., 1 q.90 a.1, resp.: “Quae omnia aliena sunt a Dei natura, qui est actus purus, et nihil ab alio accipiens, et 
nullam in se diversitatem habens”. 
119 Ibid., 1 q.90 a.3, resp.: “Solus autem Deus potest creare. Quia solius primi agentis est agere, nullo praesupposito”. 

 44



de cuerpos enteros. Primero colocó el alma en el centro y luego la extendió a través de 

toda la superficie y cubrió el cuerpo con ella. Creó así un mundo, circular que gira en 

círculo, único, solo y aislado, que por su virtud puede convivir consigo mismo y no 

necesita de ningún otro, que se conoce y ama suficientemente a sí mismo.120  

 

 Esta alma del mundo es el principio que gobierna el mundo sensible. Así afirma Platón: 

“El demiurgo hizo al alma primera en origen y en virtud y más antigua que el cuerpo. La creó 

dueña y gobernante del gobernado”. 121  Por otra parte, todas las demás almas, las almas 

individuales, almas de los astros y almas de los hombres, le son consubstánciales y no son más 

que fragmentos de ella. Platón asevera que a partir del conjunto de los tres elementos que 

componen el alma, a saber lo indivisible (lo eterno e inmutable), lo divisible (la pluralidad de los 

cuerpos) y la mezcla de los dos, el dios “dividió el conjunto resultante en tantas partes como era 

conveniente, cada una mezclada de lo mismo y de lo otro y del ser”. 122 Vemos aquí la idea de la 

creación de las almas a partir de la división del alma mundi.  

  

 Para los estóicos antiguos el mundo está gobernado por la actividad de una razón la cual 

es corporal ya que solamente existe lo corporal. La física estóica admite, pues, dos principios, un 

agente, dios o razón, que siempre actúa y un paciente, la materia, la cual siempre padece. Ahora 

bien, los estóicos afirmaron el principio de la mezcla total, es decir la idea según la cual dos 

cuerpos pueden mezclarse de manera total sin perder su substancia y sus propiedades. Es de esta 

manera que la razón se extiende a través de la materia y el alma a través del cuerpo.123 Esta 

                                                           
120 Platón, Timeo, 34b. 
121 Ibid., 34c. 
122 Ibid., 35a-b. 
123 E. Bréhier, Histoire de la philosophie, vol.1, pp.273-274. 

 45



doctrina se asemeja a la doctrina traducianista que afirma la producción de los seres a partir de 

Dios. En resumen, el alma mundi, en cuanto es principio de generación, implica que esta 

generación se hace o bien por división de la substancia o bien por emanación pero no por 

creación a partir de la nada. Por lo mismo, Sambiasi asevera que estas doctrinas son erróneas.  

 

 La misma creación del ánima no es anterior a la de su uso como forma del cuerpo. 

Tampoco es anterior a la de su existencia temporal o de su existencia corporal, porque no se 

crean en momentos diferentes, según un antes y un después cronológico, sino que se crean al 

mismo tiempo. Por lo tanto, es precisamente a través del ánima que se otorgan el tiempo y el 

espacio al cuerpo humano. 124   La doctrina que invalida aquí Sambiasi fue expuesta por 

Orígenes125 y San Agustín.126 Cada uno tiene un argumento propio. Orígenes argumenta que por 

ser espiritual el alma humana se creó al mismo tiempo que la de los ángeles y preexiste al cuerpo. 

Solamente el mérito las distingue y por eso algunas fueron unidas a un cuerpo.127 En cuanto al 

argumento de San Agustín, Santo Tomás lo resume de la manera siguiente: según “la obra de los 

seis días, el cuerpo humano no fue producido actualizado sino en sus razones causales. Lo cual 

no puede decirse del alma, que no fue hecha de otra materia corporal o espiritual preexistente ni 

pudo ser producida de una virtud creada”.128 Sólo después, “la propia voluntad del {alma} la hizo 

regir al cuerpo”.129 Se reconoce en esta última afirmación la doctrina de Platón que se mencionó 

arriba según la cual el alma gobierna al cuerpo.130 De la doctrina de San Agustín se concluye 

                                                           
124 Lingyan lishao, p.13. 
125 Orígenes (185-254). Orígenes, Peri Archon, Libro I, cap.7.4. 
126 San Agustín, La dimensión del alma, cap.1, §1, en Obras de San Agustín, Madrid, BAC, 1979-, vol.3. 
127 Suma teológica, 1 q.90 a.4, resp. 
128 Ibid., 1 q.90 a.4, resp.: “Quia scilicet ponit quod corpus hominis in illis operibus sex dierum non fuit productum in 
actu, sed solum secundum causales rationes: quod non potest de anima dici; quia nec aliqua materia corporali aut 
spirituali preasistente facta fuit, nec ex aliqua virtute creata produci potuit”. 
129 Ibid., 1 q.90 a.4, resp.: “Propria voluntate inclinata fuit ad corpus administrandum”. 
130 Platón, Timeo, 34c.  

 46



entonces que el alma fue creada antes del cuerpo. Empero, la doctrina del preexistencialismo del 

alma, formulada por Orígenes y San Agustín, no puede ser cierta ya que “Dios creó las primeras 

cosas en el estado perfecto de su naturaleza, conforme a lo que exigía la especie de cada una. 

Ahora bien, el alma, al ser parte de la naturaleza humana, no posee su perfección natural sino en 

cuanto unida al cuerpo. Por ello no sería conveniente el que fuera creada antes que el cuerpo”.131 

Por definición el alma es forma del cuerpo como se demostró anteriormente. Consecuentemente, 

la creación conjunta del alma y del cuerpo implica la creación simultánea de su temporalidad y su 

corporalidad. Si hay un antes y un después no pueden ser cronológicos sino lógicos.132   

 

 Sambiasi concluye que el ánima es la “forma substancial” del ser humano. En el 

comentario se distinguen dos tipos de forma, la forma substancial interna y la forma substancial 

externa. Tomando la distinción aristotélica tradicional de las cuatro causas,133 Sambiasi asocia la 

forma substancial a la causa formal de los entes. En sus palabras, es “lo que hace que un ente es 

verdaderamente”. 134 Aristóteles precisamente postuló que la causa formal es la razón 

determinante de una cosa.135 Sambiasi agrega que es la forma substancial interna y no la forma 

externa, es decir la figura, que completa o integra el ente. Por otra parte, el ánima no consiste en 

la reunión “de lo seco y de lo húmedo, de lo frío y de lo caliente”. Esas cualidades físicas hacen 

referencia explícitamente a una proposición de Aristóteles. En un pasaje del De anima, 

Aristóteles afirma que en el proceso de nutrición propio de los animales, éstos “se alimentan de lo 

                                                           
131 Ibid., 1 q.90 a.4, resp.: “Manifestum est enim quod Deus primas res instituit in perfecto statu suae naturae, 
secundum quod uniuscuiusque rei species exigebat. Anima autem, cum sit pars humanae naturae, non habet 
naturalem perfectionem nisi secundum quod est corpori unita. Unde non fuisset conveniens animam sine corpore 
creari”. 
132 Véase, Aristóteles, Metafísica Δ, 11, 1018b 9 ss. 
133 Las cuatro causas son la causa formal, eficiente, material y final. Véase, Aristóteles, Metafísica, Z, 1032 a ss.  
134 Lingyan lishao, p.14. 
135 Aristóteles, Metafísica, B, 999 b15-20. 

 47



seco y de los húmedo, de lo caliente y de lo frío”.136  En cuanto al ánima, Sambiasi, quiere 

descartar el hecho de que se componga de partes materiales. Esa era la doctrina de Empédocles 

quien componía el alma de todos los elementos.137  Se explicó que el ánima no puede ser material 

a menos de contradecir su naturaleza espiritual e inmortal. De igual manera, el alma es lo que da 

substancialidad al cuerpo ya que es la forma del cuerpo y que es “lo primero que hace que el 

cuerpo viva”.138 A lo anterior se agrega que “una cosa no tiene más que un solo ser substancial. 

Luego una cosa no tiene más que una sola forma substancial. Ahora bien, el alma es forma 

substancial del hombre”.139 Todo esto lleva a afirmar que el ánima es el principio constitutivo de 

los entes, y que cuerpo y ánima son inseparables.140

 

 Por último, Sambiasi asevera que el ánima es dependiente de la gracia y dependiente del 

buen comportamiento de los hombres para que puedan gozar de la verdadera delectación.141 Con 

la cuestión de la gracia, alcanzamos el corazón del problema subyacente al Lingyan lishao: el del 

libre albedrío, de la libertad humana y de su relación con la providencia divina. El hecho de que 

Sambiasi mencione dos veces a San Agustín en este pasaje (al inicio y al final como para 

contener su discurso en la teología agustiniana) debe llamar la atención. Por lo visto 

anteriormente, Sambiasi apoya su pensamiento sobre él de Santo Tomás. La filosofía jesuítica se 

define como aristotélico-tomista por lo cual Sambiasi no parece sentir la necesidad de subrayar 

sus fuentes. Ahora bien, cuando se aparta del pensamiento aristotélico-tomista, lo menciona como 

                                                           
136 Aristóteles, De anima, II, 3, 414b 5-10. 
137 Ibid., I, 2, 404b 10.  
138 Suma teológica, 1 q.76 a.1, resp.: “Id quo primo operamur unumquodque horum operum vitae, est anima”. 
139 Ibid., 1 q.76 a.4, sed contra: “Unius rei est unum esse substantiale. Sed forma substantialis dat esse substantiale. 
Ergo unius rei est una tantum forma substantialis. Anima autem est forma substantialis hominis”. 
140 Lingyan lishao, p.14. 
141 Ibid., p.14. 

 48



lo comprueban las cuatro referencias a San Bernardo y San Agustín en estas 24 primeras páginas 

del Lingyan lishao.  

 

 La pregunta que surge se puede expresar de la manera siguiente: ¿Por qué Francesco 

Sambiasi se refiere a San Agustín al explicar el problema de la gracia? La pregunta es legitima ya 

que en toda la definición del ánima Sambiasi fundamentó su pensamiento sobre él del Doctor 

Angélico. También se puede agregar que Santo Tomás dedicó numerosas páginas de sus obras a 

los temas de la gracia y del libre albedrío. Si nos referimos a la enseñanza de la teología en las 

escuelas jesuíticas descubrimos que, al lado de la teología escolástica, basada en Santo Tomás, se 

enseñaba una teología positiva cuyo contenido consistía en las obras de los Padres de la Iglesia. 

Sambiasi no podía ignorar esta teología positiva. Luego, se ha mencionado la libertad que 

gozaban los profesores jesuitas para desarrollar su interpretación de la filosofía cristiana. 142  

Finalmente, se puede agregar que Santo Tomás en múltiples aspectos sigue la doctrina 

agustiniana de la libertad y de la gracia143 y que esta doctrina, por su gran influencia posterior, 

llegó a formar parte de lo que se denominó “agustinismo”.144  

 

 Si bien los argumentos precedentes podrían constituir algunos elementos de respuesta,  tal 

vez ésta se halle en otra razón. Como hemos subrayado en la introducción de la disertación, los 

jesuitas se esforzaron en dar comentarios respecto al alma porque el problema subyacente al alma 

era él de la gracia, es decir el problema de la relación entre la providencia divina y la libertad 

humana. El interés de los jesuitas surgió de la necesidad dogmática de luchar contra la teología 

protestante que negaba la libertad humana. La mayoría de los grandes comentarios jesuíticos se 

                                                           
142 Ch. Lohr, “Les jésuites et l’aristotélisme du XVIe siècle”. p.82. 
143 Véase la introducción del P. V. Capanaga al De liberio arbitrio, en Obras de San Agustín, vol.3, pp.208-209. 
144 Ibid., p.268.  

 49



publicaron entre 1560, fecha de la introducción a la dialéctica aristotélica por Francisco Toledo y 

1615, fecha de publicación del De infidelitate et haeresi de Francisco Suárez. En cuanto a los 

comentarios sobre el alma, la gracia y el libre albedrío, el primero, el de Toledo, se publicó en 

1575, luego siguieron las obras sobre la gracia y el libre albedrío de Maldonado (1583), de 

Suárez (1582-83) y de Molina (1589), y de nuevo un comentario sobre el alma por Manuel de 

Gois, (Coimbra 1598). Ahora bien: 

 

 La Reforma y el Renacimiento se apoyan en San Agustín. Lutero descoyunta la 

maravillosa síntesis de su genio, dando una poderosa fuerza a las medias verdades, 

desarticuladas del organismo total. La razón y la fe, vinculadas en el crede ut intelligas, se 

disocian, yendo cada una por su parte. La primera es mutilada, denostada y disminuida en 

su potencia por Lutero. La fe mira y despacha a la razón como una fornicaria que 

deshonra la casa.145  

 

 Tal vez en eso reside la respuesta a la pregunta ¿Por qué Sambiasi se apoya en el 

pensamiento de San Agustín para explicar el problema de la gracia? Precisamente porque los 

reformadores desmembraron y pervirtieron el pensamiento de San Agustín,146 negando el papel 

de la razón que era, en el pensamiento del Santo, uno de los pilares de su teología, cabe luchar 

contra la herejía restaurando el verdadero sentido del agustinismo.  

  

                                                           
145 Ibid., vol.1, p.273. 
146 En particular el agustinismo heterodoxo de Bayo y posteriormente de los jansenistas. Se publicó póstumamente la 
obra de Jansenio (1585-1638), Augustinus, en 1640. Véase al respecto, M. Flick y Z. Alszeghy, Antropología 
teológica, Salamanca, Ediciones Sigueme, 1999, p.511. 

 50



 En cuanto al problema de la gracia, la primera pregunta que hace Sambiasi concierne su  

finalidad. Después de definir la verdadera naturaleza del ánima en términos de causa formal, 

Sambiasi se interesa a su causa final que corresponde a su causa extrínseca. Es preciso empezar el 

estudio de la relación de la gracia y del ánima con él de la finalidad del ánima porque es el 

aspecto que establece la existencia y la necesidad de la gracia. Esta pregunta es relativa al “para 

qué” del ánima. Ante todo, Sambiasi establece que el ánima no tiene finalidad última. Lo anterior 

significa que no tiene una finalidad propia, intrínseca. En efecto, no se debe buscar en el ánima 

misma su razón de ser sino que su finalidad proviene de una causa externa, entiéndase Dios. Por 

lo mismo, “solamente descansa sobre el favor divino”147 que es su causa eficiente.148 La finalidad 

del ánima resulta doble. En primer lugar, es servir a Dios para luego, poder gozar de la verdadera 

delectación.149 La delectación es “cierta quietud del apetito en consideración a la presencia del 

bien que le satisface”.150 De ahí la referencia a San Agustín: “Dios creó el ánima del hombre para 

comunicarle el soberano bien, para que el hombre se comunique y lo ame, lo ame y lo logre, lo 

logre y lo goce”.151

 

 Ahora bien, Sambiasi asevera que lograr la gracia y la verdadera delectación no depende 

de la voluntad del hombre sino de la providencia divina. Con esta cuestión, Sambiasi examina el 

problema de la causa eficiente de la gracia. Son dos las providencias divinas, la providencia 

general y la providencia especial.152 La providencia general de Dios es que Dios “es el primer 

                                                           
147 Lingyan lishao, p.15. 
148 Suma teológica, 1-2 q.112 a.1. 
149 Lingyan lishao, p.15. 
150 Suma teológica, 1-2 q.31 a.2, ad 2: “Licet enim delectation sit quies quaedam appetites, considerate praesentia 
boni delectantis, quod appetitui satisfacit”. 
151 Lingyan lishao, p.15; San Agustín, Soliloquios, I, 1.4, BAC, Vol.I. 
152 Santo Tomás divide entre “providencia” y “predestinación”; Suma teológica, 1 q.22, introd.: “Determinado ya lo 
que en absoluto pertenece a la voluntad divina, es preciso que nos ocupemos ahora de lo que se refiere, a la vez, al 
entendimiento y a la voluntad. Esto, en cuanto a todos los seres en general, es la providencia, y respecto al hombre en 

 51



agente [y que su causalidad] se extiende a todos los seres, y no sólo en cuanto a sus elementos 

específicos, sino también en cuanto a sus principios individuales, lo mismo si son corruptibles 

que si son incorruptibles, por lo cual todo lo que de algún modo participa del ser, necesariamente 

ha de estar ordenado por Dios a un fin”.153 Asimismo, Dios es “la razón del orden de las cosas al 

fin”.154 No obstante, “el que Dios tenga providencia inmediata de todas las cosas no excluye la 

intervención de las causas segundas en cuanto ejecutoras del orden divino”.155 Lo anterior explica 

la acción y los movimientos de los entes o elementos, por ejemplo que el calor tenga la facultad 

de calentar, y también introduce al problema de la providencia especial.  

 

 En efecto, en el Lingyan lishao se explica que gozar de la verdadera delectación  no 

depende de la voluntad humana sino que depende de la providencia especial de la gracia.156 El 

hecho de actuar bien para merecer la gracia es contradictorio ya que la gracia es un don gratuito y, 

por lo tanto, no se puede obtener como recompensa de los méritos.157 Por lo mismo, Sambiasi 

asevera que no se puede utilizar la gracia para hacer que la virtud erija el mérito y que se alcance 

la verdadera delectación y tampoco se puede apoyar en la voluntad para erigir el mérito y lograr 

la verdadera delectación.158 Existe una segunda razón que impide que, por voluntad propia, los 

                                                                                                                                                                                            
particular es la predestinación y la reprobación en orden a la vida eterna y sus consecuencias”. (“Consideratis autem 
his quae ad voluntatem absolute pertinent, procedendum est ad ea quae respiciunt simul intellectum et voluntatem. 
Huiusmodi autem est providencia quidem respectu omnium; praedestinatio vero et reprobatio, et quae ad haec 
consequuntur, respectu hominum specialiter, in ordine ad aeternam salutem”.) 
153 Ibid., 1 q.22 a.2 resp.: “Causalitas autem Dei, qui est primum agens, se extendit usque ad omnia entia, non solum 
quantum ad principia speciei, sed etiam quantum ad individualia principia, non solum incorruptibilium, sed etiam 
corruptibilium. Unde necesse est omnia, quae habent quocumque modo esse, ordinata esse a Dio in finem”. 
154 Ibid., 1 q.22 a.2 resp.: “Dei providentia quam ratio ordinis rerum in finem”. Véase, A. Lalande Vocabulaire 
technique et critique de la philosophie, Paris, PUF, 1972, artículo “Providence”: “Hay dos tipos de providencia, una 
es general la otra es especial. La providencia general corresponde al establecimiento de leyes fijas cuyas 
consecuencias benevolentes han sido previstas. La providencia especial es la intervención personal o análoga a lo 
personal en el curso sucesivo de los eventos”. 
155 Suma teológica, 1 q.22 a.4 ad 2: “Ad secundum dicendum quod per hoc quod Deus habet immediate providentiam 
de rebus omnibus, non excluduntur causae secundae, quae sunt executrices huius ordinis”. 
156 Lingyan lishao, p.16. 
157 Suma teológica, 1-2 q.110 a.1, resp. 
158 Lingyan lishao, p.15. 

 52



hombres logren la verdadera delectación y es que “no puede la gracia ya recibida caer bajo mérito, 

porque la recompensa es el término de la obra, y la gracia es en nosotros el principio de toda obra 

buena”. El comentario de Sambiasi queda muy claro en cuanto a lo anterior ya que se afirma que 

“cuando se desea erigir el mérito, debe apoyarse en la providencia de Dios”.159 La providencia es 

entonces el principio de toda acción buena y meritoria.   

 

 Empero, lo último no significa que el hombre no deba de algún modo intervenir en su 

destino. Bien precisa Sambiasi que todos los entes poseen la providencia de manera natural o 

descansan de manera especial en ella.160 Esto se debe a que “puesto que la criatura racional tiene 

por el libre albedrío el dominio de sus actos, está sujeta de un modo especial a la providencia 

divina, en el sentido de que hay cosas que se le imputen como culpas o como méritos y se le 

recompensan con premios o con castigos”. 161  Asimismo, en cuanto el hombre actúe 

voluntariamente como deba es meritorio.162 Por lo que atañe a su mérito es preciso agregar que: 

 

El modo y medida del poder humano lo da al hombre Dios, y por ello el mérito del 

hombre ante Dios no puede existir sino conforme al orden divino previamente establecido, 

de tal manera que el hombre consigue de Dios por su operación, como una recompensa, 

aquello para lo cual Dios le dio capacidad de obrar, como también las cosas naturales 

consiguen por sus propios movimientos y operaciones el objeto para el cual están 

ordenadas; pero de diferente manera, porque la criatura racional se mueve a sí misma a 

                                                           
159 Ibid., p.15. 
160 Ibid., p.16. 
161 Suma teológica, 1 q.22 a.3, ad 5: “Quia creatura rationalis habet per liberum arbitrium dominium sui actus, 
speciali quodam modo subditur divinae providentiae; ut scilicet ei imputetur aliquid ad culpam vel ad meritum, et 
reddatur ei aliquid ut poena vel praemium”. 
162 Ibid., 1-2 q.114 a.1, ad 1.  

 53



obrar mediante su libertad; de donde tiene razón de mérito su obrar, lo cual no se da en 

otras criaturas.163  

 

 Entonces, Sambiasi concluye que solamente mediante la gracia especial se puede 

conseguir la justificación, es decir la remisión de los pecados, y que el principio de la 

justificación reside en la providencia de Dios164 y en conocer a Dios bienaventuradamente. Si 

bien, los buenos actos no implican necesariamente una recompensa, el conocimiento de Dios es 

imperativo para obtener la justificación. Los infieles y los pecadores intencionales no pueden ser 

justificados. Ahora bien, ¿qué significa conocer a Dios bienaventuradamente? La 

bienaventuranza es “la perfección última del hombre”.165 Por lo mismo que es su perfección 

última debe consistir en una operación de su entendimiento especulativo ya que “la operación 

óptima del hombre es la de la óptima potencia respecto del óptimo objeto; y esta óptima potencia 

es el entendimiento, cuyo supremo objeto es el bien divino, el cual no es ciertamente objeto del 

entendimiento práctico, sino del especulativo”.166  

 

 Sambiasi resume todo lo anterior afirmando que lograr la verdadera delectación  depende 

del amor de Dios.167 En efecto, hemos visto que gozar de la verdadera delectación  depende de la 

gracia especial la cual es un don gratuito de Dios. Luego, “la predestinación presupone una 

                                                           
163 Ibid., 1-2 q.114 a.1, resp.: “Modus autem et mensura humanae virtutis homini est a Deo. Et ideo meritum hominis 
apud Deum esse non potest nisi secundum praesuppositionem divinae ordinationis: ita scilicet ut id homo 
consequatur a Deo per suam operationem quasi mercedem, ad quod Deus ei virtutem operandi deputavit. Sicut etiam 
res naturales hoc consequuntur per proprios motus et operationes, ad quod a Deo sunt ordinatae. Differenter tamen: 
quia creatura rationalis seipsam movet ad agendum per liberum arbitrium, unde sua actio habet retionem meriti; quod 
non est in aliis creaturis”. 
164 Ibid., 1-2 q.113 a.3, resp. 
165 Ibid., 1-2 q.3 a.2, resp.: “Est enim beatitudo ultima hominis perfectio”. 
166 Ibid., 1-2 q.3 a.5, resp.: “Optima autem opratio hominis est quae est optimae potentiae respectu optimi obiecti. 
Optima autem potentia est intellectus, cuius optimum obiectum est bonum divinum, quod quidem non est obiectum 
practici intellectus, sed speculativi”. 
167 Lingyan lishao, p.16.  

 54



elección, y la elección, un amor. La razón de esto es porque la predestinación es una parte de la 

providencia, y la providencia […] es una razón existente en el entendimiento, que manda ordenar 

algo a un fin. Pero, como no se manda ordenar algo a un fin si previamente no se quiere tal fin, 

síguese que la ordenación de algunos a la salvación eterna presupone, según nuestro modo de 

concebir, que Dios quiera su salvación, y en esto intervienen la elección y el amor”.168

 

 El estar sujeto a la providencia especial implica el uso del libre albedrío y 

consecuentemente las acciones dependen del comportamiento humano. Es en este sentido que 

Sambiasi afirma que el ánima depende del buen comportamiento de los hombres para que puedan 

gozar de la verdadera delectación. Son tres las etapas relativas a la providencia especial. En 

primer lugar, se precisa el despertar a la providencia. Por todas las razones ya invocadas el 

despertar a la providencia no depende de la voluntad humana sino de Dios. Asimismo: “La 

justificación del impío se obra moviendo Dios al hombre a la justicia”.169  Este despertar es 

necesario ya que luego Dios tiene misericordia de los pecados. Santo Tomás afirma en relación 

con la misericordia: “El acto de misericordia obra contra el pecado, ya sea a modo de satisfacción, 

en cuyo caso sigue a la justificación; o sirviendo de preparación, en cuanto que ‘los 

misericordiosos alcanzarán misericordia’, y entonces puede preceder también a la justificación; o 

también puede concurrir a la justificación juntamente con dichas virtudes, a que la misericordia 

se incluye en el amor al prójimo”.170 También leemos en la Suma teológica: “El amor de Dios no 

                                                           
168 Suma teológica, 1 q.23 a.4, resp.: “Respondeo dicendum quod praedestinatio praesupponit electionem; et electio 
dilectionem. Cuius ratio est, quia praedestinatio est pars providentiae. Providentia autem est ratio in intellectu 
existens, praeceptiva ordinationis aliquorum in finem. Non autem praecipiturbaliquid ordinandum in finem, nisi 
praeexistente voluntate finis. Unde praedestinatio aliquorum in salutem aeternam praesupponit, secundum rationem, 
quod Deus illorum velit salutem. Ad quod pertinet electio et dilectio”. 
169 Ibid., 1-2 q.113 a.3, resp.: “Quod instificatio impii fit Deo movente hominem ad iustitiam”. 
170 Ibid., 1-2 q.113 a.4, ad 1: “Actus autem misericordiae operatur contra peccatum per modus satisfactionis, et sic 
sequitur iustificationem: vel per modus praeparationis, inquantum ‘misericordes misericordiam consequuntur’ (Mt. 

 55



sólo consiste en un acto de la voluntad divina, sino también implica un efecto de la gracia, así 

también el no imputar Dios el pecado al hombre entraña un efecto hacia aquel cuyo pecado no se 

le imputa. El hecho de no imputar Dios a uno su pecado procede del amor divino”.171 Luego, 

solamente los justos pueden alcanzar la iluminación. En cuanto a la iluminación se puede afirmar: 

“El objeto del entendimiento es ‘lo que cada cosa es’, a saber la esencia de las cosas; por lo cual 

la perfección intelectual se mide por el conocimiento de la esencia de una cosa”.172 Ahora bien, 

“la felicidad última consiste en la visión de la divina esencia, que es la esencia del bien”.173 En 

esto consiste la iluminación, en la visión de Dios por los justificados.  

 

 Por otra parte, el mantener actual la providencia especial consiste en quedarse de acuerdo 

con ella, es decir actuar bien. De igual manera, Dios mueve,   

 

…también a los hombres a la justicia, conforme a la condición de su naturaleza. Pero el 

hombre es libre por su propia naturaleza. Por consiguiente, en aquel que tiene el uso de su 

libertad no se da la moción divina a la justicia sin un acto de libertad, sino que de tal 

manera infunde el don de la gracia justificante, que, al mismo tiempo que lo infunde, 

mueve la libertad a aceptar el don de la gracia en aquellos que son capaces de esta 

moción.174  

                                                                                                                                                                                            
5,7), et sic etiam potest praecedere iustificationem; vel etiam ad iustifcationem concurrere simul cum praedictis 
virtutibus, secundum quod misericordia includitur in dilectione proximi”. 
171 Ibid., 1-2 q.113 a.2, ad 2: “Sicut dilectio Dei non solum consistit in actu voluntatis divinae, sed etiam importat 
quendam gratiae effectum; ita etiam et hoc quod est Deum non imputare peccatum homini, importat quendam 
effectum in ipso cuius peccatum non imputatur. Quod enim alicui non imputetur peccatum a Deo, ex divina 
dilectione procedit”. 
172 Ibid., 1-2 q.3 a.8, resp.: “Obiectum autem intellectus est ‘quod quid est’, idest essentia rei. Unde intantum procedit 
perfectio intellectus, inquantum cognoscit essentiam alicuius rei”. 
173 Ibid., 1-2 q.4 a.4, resp.: “Beatitudo ultima consistit in visione divinae essentiate, quae est ipsa essentia bonitatis”.  
174 Ibid., 1-2 q.113 a.3, resp.: “Unde et homines ad iustitiam movet secundum conditionem naturae humanae. Homo 
autemsecundum propiam naturam habet quod sit iberi arbitrii. Et ideo in eo qui habet usum liberi arbitrii, non fit 

 56



 En esta etapa, la actividad propia del libre albedrío es fundamental ya que el hombre está 

convertido y debe desear el bien. Así, “es preciso que la mente humana, cuando es justificada, se 

aparte del pecado y se acerque a la justicia por un movimiento del libre albedrío”.175 Luego, 

corregirse para ser justo aumenta la compasión. Esto significa que “con cualquier acto meritorio 

merece el hombre aumento de gracia”.176 La consecuencia es que la gracia se puede otorgar y se 

otorga, pero sin que ese otorgamiento fuese una obligación. Asimismo: “Dios tiene sobre los 

justos una providencia más especial que sobre los impíos, por cuanto no permite que les suceda 

cosa que a lo último impida su salvación”.177  

 

 El último principio consiste en completar permanentemente la actualidad de la 

providencia especial gracias a la perseverancia y hasta la muerte. La perseverancia se puede 

entender en tres sentidos. “A veces significa el habito de la mente mediante el cual el hombre se 

hace firme para no ser apartado del camino de la virtud por las tristezas que le acosan. […] En 

otro sentido podemos llamar perseverancia a cierto hábito según el cual tiene el hombre el 

propósito de perseverar en el bien hasta el fin. […] En un tercer sentido, se llama perseverancia a 

cierta continuidad en el bien hasta el fin de la vida”.178 La perseverancia tal como se entiende 

aquí coincide con el tercer sentido y consiste en un auxilio divino que dirige el hombre y lo 

protege de los asaltos de las tentaciones. Este don se otorga al hombre ya justificado por la gracia 

                                                                                                                                                                                            
motio a deo ad iustitiam absque motu liberi arbitrii; sed ita infundit donum gratiae iustificantis, quod etiam simul 
cum hoc movet liberum arbitrium ad donum gratiae acceptandum, in his qui sunt huius motionis capaces”. 
175 Ibid., 1-2 q.113 a.5, resp.: “Unde oportet quod mens humana, dum iustificatur, per motum liberi arbitrii recedat a 
peccato, et accedat ad iustitiam”. 
176 Ibid., 1-2 q.114 a.8, ad 3: “Quod quolibet actu meritorio meretur homo augmentum gratiae”. 
177 Ibid., 1 q.22 a.2, ad 4: “Hominum autem iustorum quodam excellentiori modo Deus habet providentiam quam 
impiorum, inquantum non permittit contra eos evenire aliquid, quod finaliter impediat salutem eorum”. 
178  Ibid., 1-2 q.109 a.10, resp.: “Quandoque enim significat habitum mentis per quem homo firmiter stat, ne 
removeatur ab eo quod est secundum virtutem, per tristitias irruentes. […] Alio modo potest dici perseverantia 
habitus quidam secundum quem habet homo propositum perseverandi in bono usque in finem. […] Alio modo 
dicitur perseverantia continuatio quaedam boni usque ad finem vitae”. 

 57



para que permanezca libre del mal hasta el fin de la vida.179 Como consecuencia, la perseverancia 

se otorga de manera segura. En cuanto a los niños no pueden ser su propio amo porque “no son 

capaces de movimiento de libre albedrío, y por eso son llevados por Dios a la justificación sólo 

por la información de sus almas”.180

 

2) Las doctrinas relativas a la definición del ánima refutadas por el Lingyan lishao 

 

En este momento de la definición del ánima, de manera escolástica, Sambiasi empieza una serie 

de refutaciones. La primera afirmación que quiere refutar concierne a la idea según la cual el 

ánima del hombre se difunde en todo lo que tiene vida.181 No obstante, la Suma teológica postula 

que “es tan imposible que muchas cosas numéricamente distintas tengan la misma forma, como 

lo es que tengan el mismo ser, ya que la forma es el principio del ser”.182 En otras palabras, 

“aunque el hombre conviene con los otros animales en el género, difiere de ellos en la especie. Y 

las diferencias específicas dependen de la diversidad de formas”.183 Consecuentemente, el ánima 

es la forma substancial del hombre pero no de cualquier animal. Asimismo, por ser la forma 

substancial del cuerpo humano no puede difundirse en todas las existencias. 

 

 Luego, Sambiasi refuta la idea que postula que “el ánima tiene apariencia, la cual se 

transmite a la apariencia del yo, por eso que es causa de lo pequeño o de lo grande, de si el 

                                                           
179 Ibid., 1-2 q.109 a.10, resp. 
180 Ibid., 1-2 q.113 a.3, ad 1: “Quod pueri non sunt capaces motus liberi arbitrii, et ideo moventur a Deo ad iustitiam 
per solam informationem animae ipsorum”. 
181 Lingyan lishao, p.19. 
182 Suma teológica, 1 q.76 a.2, resp.: “Impossibile est enim plurium numero diversorum esse unam formam, sicut 
impossibile est quod eorum sit unum esse: nam forma est essendi principium”. 
183  Ibid., 1 q.75 a.3, ad 1: “Quod homo, etsi conveniat in genere cum aliis animalibus, specie tamen differt: 
differentia autem speciei attenditur secundum differentiam formae”. 

 58



hombre es anciano o joven”.184 Con esa idea, se atribuye la razón determinante del hombre a la 

forma externa del ánima. Cabe explicar aquí lo que se entiende por forma externa. En la Suma 

teológica se expone que “la naturaleza común se distingue y se multiplica por los principios 

individuantes, que provienen de la materia”.185  Ya se ha explicado que lo que diferencia el 

hombre del animal, dentro del género, es su diferencia específica: su ser racional. Ahora bien, lo 

que diferencia un hombre de otro es su principio individuante, es decir la materia. Platón y 

Sócrates no son un hombre único porque su alma se individualiza en cada uno de ellos.186 No 

obstante, no se debe confundir la substancia con los accidentes: “La forma substancial difiere de 

la accidental en que ésta no da el ser en absoluto, sino el ser de tal manera”.187 El ser pequeño o 

grande, anciano o joven, compete a lo accidental y no a lo substancial. Por lo tanto, en la medida 

que el ánima es la forma substancial del cuerpo no puede ser la causa de la apariencia del hombre 

individual. Luego, el “ser sujeto y experimentar cambios compete a la materia por el hecho de 

estar en potencia”.188 De lo anterior se concluye que el ánima no puede padecer cambios ya que 

“en cuanto forma, es acto”189 y, por lo mismo, no puede tener apariencia, si por apariencia se 

entienden las formas accidentales. Sambiasi puede entonces afirmar que es la forma substancial 

interna y no la forma externa, es decir la figura, que completa o integra el ente.190  

 

                                                           
184 Lingyan lishao, p.19. 
185 Suma teológica, 1 q.76 a.2, ad 3: “Manifestum est autem quod natura communis distinguitur et multiplicatur 
secundum principia individuantia, quae sunt ex parte materia”. 
186 Ibid., 1 q.76 a.2. 
187 Ibid., 1 q.76 a.4, resp.: “Quod forma substantialis in hoc a forma accidentali differt, quia forma accidentalis non 
dat esse simpliciter, sed esse tale”. 
188 Ibid., 1 q.75 a.5, ad 2: “Quod subiici et transmutari convenit materiae secundum quod est in potentia”. 
189 Ibid., 1 q.75 a.5, resp.: “Quia forma, inquantum forma, est actus”. 
190 Lingyan lishao, p.14. 

 59



 El autor del Lingyan lishao también refuta la idea según la cual el ánima del hombre no es 

el hombre sino solamente una parte del hombre.191 Esta afirmación parece en contradicción con 

el artículo 4 de la cuestión 75, libro 1, de la Suma teológica donde se afirma que el alma no es el 

hombre. Lo último se deduce del postulado según el cual en los seres naturales (lo que incluye el 

hombre) “la materia es parte de la especie, aunque no la materia conformada, que es el principio 

de individuación, sino la materia común”.192 Por lo mismo, se equivocan los que afirman193 que 

“el hombre en general es el alma”194 apoyándose sobre la idea que “la forma pertenece a la 

esencia específica y que la materia es parte del individuo, pero no de la especie”.195 Así, se puede 

decir que el ánima es parte del hombre, a saber del compuesto de alma y cuerpo. Ahora bien, 

Santo Tomás también señala que “se llama a veces hombre a lo que es principal en él”196 y “es 

evidente que, cualquiera que sea el modo como el entendimiento se une o vincula a este o aquel 

hombre, entre cuantas cosas pertenecen al hombre, el entendimiento es indudablemente la 

principal, puesto que las fuerzas sensitivas obedecen y sirven al entendimiento”.197 Por lo dicho, 

se puede entender por qué Sambiasi asimila el ánima al hombre. Sambiasi parece querer insistir 

en el hecho de que el ánima es el hombre en la medida que es su parte más valiosa.    

 

                                                           
191 Ibid., p.19. 
192 Suma teológica, 1 q.75 a.4, resp.: “Unde materia est pars speciei in rebus naturalibus: non quidem materia signata, 
quae est principium individuationis; sed materia comunis”. 
193 Averroes, Metafísica, 7, comm.34; Platón, al afirmar que el sentir es una operación propia del alma, puede de 
igual manera afirmar que el hombre es un alma que utiliza el cuerpo. (Véase por ejemplo Teeteto, 184b-185e.) 
194 Ibid., 1 q.75 a.4, resp.: “Quod homo sit anima”. 
195 Ibid., 1 q.75 a.4, resp.: “Solam formam esse de ratione speciei, materiam vero esse partem individui, et non 
speciei”. 
196 Ibid., 1 q.75 a.4, ad 1: “Et hoc modo aliquando quod est principale in homine”. 
197 Ibid., 1 q.76 a.2, resp.: “Manifestum est autem quod, qualitercumque intellectus seu uniatur seu copuletur huic vel 
illi homini, intellectus inter cetera quae ad hominem pertinent, princialitatem habet: obediunt enim vires sensitivae 
intellectui, et ei deserviunt”. 

 60



 

 61



barco”.204 Lo anterior no es cierto en lo que ataña a la forma substancial ya que el ánima es el 

principio que da vida al hombre.205  

 

 Otra hipótesis que refuta Sambiasi es la que hace del corazón la sede del ánima. 206  

Hallamos esta idea del corazón como lugar del ánima en la filosofía de Aristóteles mismo. En la 

Generación de los animales, Aristóteles afirma: “El primer principio del sistema de cualquier 

criatura natural es el corazón o su contraparte”.207 Luego, en las Partes de los animales también 

asevera: “la posición {del corazón} es la que conviene a un principio: se localiza en el medio del 

cuerpo. […] Además, los movimientos causados por el placer y el dolor, en una palabra, por el 

conjunto de las sensaciones, poseen en él su principio y su fin”.208 Aristóteles afirma en estas 

obras que el principio de la vida se genera en el corazón y no en el alma. Descubrimos, por lo 

tanto, una tensión entre el pensamiento filosófico de Aristóteles y su pensamiento fisiológico.209 

Esta vertiente del pensamiento aristotélico no reaparece sino hasta el siglo XIII. Probablemente 

apeló más a los pensadores con un fuerte interés en la ciencia. Tal fue el caso de Alberto Magno 

quien precisamente localizó el alma en el corazón.210  

 

 Luego  se encuentra también en la fisiología de William Harvey (1578-1657). La 

comparación entre la ubicación del ánima en el corazón y su función gobernadora con el príncipe 

                                                           
204 Lingyan lishao, p.20. 
205 Suma teológica, 1 q.75 a.1, resp.: “Sed ‘primum’ principium vitae dicimus esse animam”. 
206 Lingyan lishao, p.21. 
207 Aristóteles, Generación de los animales, 738b, 17f. 
208 Aristóteles, Partes de los animales, 665a, 10f. 
209 W. Jaeger a mostrado que el pensamiento de Aristóteles no es sistemático. La cronología de sus obras se deduce 
del alejamiento progresivo de Aristóteles a la teoría platónica del alma. Véase W. Jaeger, Aristóteles, trad. J. Gaos, 
México, Fondo de Cultura Económica, 1984, (1ª en aleman, 1923). 
210 Alberto Magno, Opera omnia XII, Quaestiones super animalibus, 240, q.5, l.80-81: “Cor est prima sedes et 
primum habitaculum seu domicilium animae”.; cit. por B. H. Hill Jr., “The Grain and the Spirit in Mediaeval 
Anatomy”, Speculum, vol.40, n°1, 1965, p.66. 

 62



del Estado que desde su palacio rige los asuntos políticos, analogía que usa Sambiasi211, se halla 

en el De motu cordis212 donde Harvey asevera: “El corazón, al igual que el príncipe de un reino 

en las manos de quien reside la autoridad primera y máxima, gobierna sobre todo; es el origen y 

la fundación de los cuales se deriva todo poder, sobre los cuales todo poder depende en el cuerpo 

animal”. Por las fechas, es obvio que Sambiasi, al redactar el Lingyan lishao, no podía conocer 

las teorías de William Harvey relativas a la circulación de la sangre.213 Fue entre los años 1615 y 

1619 que Harvey desarrolló su teoría214 y es hasta 1628 que se publicó el De motu cordis et 

sanguinis, su primera obra. Por otra parte, se puede recordar el hecho de que la medicina y sus 

disciplinas conexas como la fisiología no formaban parte de la instrucción en las escuelas 

jesuíticas. No obstante, la explicación que Sambiasi da en el Lingyan lishao de la relación entre la 

sangre y la vida muestra que tenía un cierto conocimiento de estas teorías. Una de las probables 

fuentes del conocimiento de Sambiasi puede ser el Comentario al De anima de Coimbra (1598) 

donde vemos que en el primer capítulo del primer libro se examinan las doctrinas relativas al 

alma de los fisiólogos, médicos, dialécticos y matemáticos. 215  Si tomamos en cuenta la 

recurrencia de la analogía del alma/príncipe, tal vez, podamos deducir que la doctrina que hacía 

del corazón la sede del ánima era un lugar común al inicio del siglo XVII.  

 

                                                           
211 Lingyan lishao, p.21. 
212 W. Harvey, De motu cordis, cap.XVII, ed. Roterod., 1648; cit. por W. Pagel, “William Harvey and the Purpose of 
Circulation”, Isis, vol.42, n°1, 1951, p.28. 
213 Es probable que esta doctrina del corazón como sede del alma era un lugar común de los pensadores de los siglos 
XVI-XVII. 
214 W. Pagel, “William Harvey and the Purpose of Circulation”, p.22. 
215 Commentarii Colegii Conimbricensis, Societatis Iesu: In Tres Libros de Anima, Aristotelis Stagiritae, por Manuel 
de Goís, Libro I, cap.1: “Scientiae de anima dignitas: methodus inueniendi animae definitionem: ac modus, quem in 
definiendo seruent Physiologus, Medicus, Dialecticus, et Matematicus”. 

 63



 Relacionada con la doctrina del corazón como lugar del alma está la doble doctrina según 

la cual el ánima es la sangre del hombre 216 que luego Sambiasi refuta. En primer lugar, ataca la 

idea según la cual la sangre se identifica con el ánima y, en segundo lugar, que el ánima sea parte 

de la sangre. Esta segunda doctrina se remontaba a la Edad Media y correspondía a la doctrina de 

los espíritus. 217  El mismo vocablo de “espíritus” no tenía una definición fija ya que podía 

referirse tanto a un soplo --es decir una operación meramente física-- como al alma --el principio 

substancial e inmortal del ser humano--. Esta doctrina se originó en un problema fisiológico, él de 

entender como dos principios ajenos, el alma y el cuerpo, se podían juntar.218 Por lo tanto, los 

espíritus  también se definieron como un medio entre el alma y el cuerpo. Es así como Alfanus de 

Salerno aseveró: “En la medida que el alma es incorpórea y distante del cuerpo no pudiera de 

ninguna manera adherir a la substancia del cuerpo si los espíritus, como cuerpo incorpóreo, no 

fueran un intermediario que armonice y armoniosamente une las substancias separadas”.219 Es 

precisamente esta idea de espíritus como fuerza mediadora entre el cuerpo y el alma que adoptó 

Alberto Magno. Alberto Magno localizaba los espíritus en el corazón.220 Si bien no se conocía el 

sistema de la circulación sanguínea, se distinguía entre “venas” y “venas que pulsan” y Alberto 

asimiló el pulso con el movimiento de los espíritus.221 Empero, Santo Tomás responde diciendo 

que si es cierto que el alma “dista indudablemente mucho del cuerpo, [esto es porque] se 

consideran separadamente sus condiciones; de suerte que, si tuvieran el ser por separado, debería 

haber entre ellos muchos seres intermedios. Mas, por cuanto es forma del cuerpo, no tiene un ser 

                                                           
216 Lingyan lishao, p.22. 
217 Para el análisis que sigue, véase B. H. Hill Jr., “The Grain and the Spirit in Mediaeval Anatomy”, pp.63-73.  
218 Suma teológica, 1 q.77 a 7. 
219 Cit. por B. H. Hill Jr., “The Grain and the Spirit in Mediaeval Anatomy”, p.65. 
220 Alberto Magno, Opera omnia XII, Quaestiones super animalibus, 280, q.9: “Utrum spiritus genertur in corde”, 
l.28-30: “Omnis virtus corporis fluit a corde; ergo medium deferens virtutem a corde procedit; sed illud medium est 
spiritus; ergo a corde procedit”.; cit. por B. H. Hill Jr., “The Grain and the Spirit in Mediaeval Anatomy”, p.65. 
221 Alberto Magno, Opera omnia XII, Quaestiones super animalibus, 244, q.12, l.54-56: “Pulsus nihil aliud est quam 
motus spiritus infra arterias; sed talis motus inest omni animali habenti arterias”.; cit. por B. H. Hill Jr., “The Grain 
and the Spirit in Mediaeval Anatomy”, pp.65-66. 

 64



aparte del ser de éste, sino que por su propio ser se une inmediatamente al cuerpo”.222 Vemos 

entonces que la doctrina de los espíritus corporales encierra en sí una contradicción, la de 

implicar la multiplicación infinita de los cuerpos intermedios.  

  

 En cuanto a la doctrina que afirmaba la identidad de la sangre con el alma, la encontramos 

desarrollada en la fisiología de William Harvey. Harvey llegó a decir que la sangre es el alma 

misma.223  Desde su primer libro de 1628, Harvey consideraba la sangre como la fuente del 

principio vital. En el De generatione (1651) afirma que la sangre es la residencia de la vida 

porque “en ella la vida y el alma se presentan primero y también se extinguen al último”.224 No 

obstante, W. Pagel tiende a pensar que es poco probable que Harvey haya podido sostener tal 

doctrina materialista de la identidad del alma y de la sangre en contra del pensamiento aristotélico. 

Más que la encarnación del ánima, la sangre parece ser su vector. Lo primero que se forma es la 

sangre es decir la sede del alma como fuente y centro perennal de la vida.225 Empero, como el 

alma no es material, no es producto de los elementos de la sangre y tampoco es un elemento 

etéreo que se le agregara, se puede definir como la función natural inherente en la sangre la cual 

actúa como el substrato necesario para los efectos apropiados que se obtienen en la vida física.226   

 

 Por otra parte, cabe insistir sobre el hecho de que Harvey era un aristotélico convencido. 

La idea de “circulatio” es precisamente un préstamo que William Harvey hizo al pensamiento 

                                                           
222 Suma teológica, 1 q.76 a 7, ad 3: “Quod anima distat quidem a corpore plurinum, si utriusque conditiones 
seorsum considerentur: unde si utrumque ipsorum separatism esse haberet, oporteret quod multa media intervenirent. 
Sed inquantum anima est forma corporis, non habet esse seorsum ab esse corpori unitur inmediate”. 
223 W. Harvey, On generation, 1651:  “Instar laris familiaris esse animam ipsam in corpore”, p.309; cit. por W. Pagel, 
“William Harvey and the Purpose of Circulation”, p.29. 
224 W. Pagel, “William Harvey and the Purpose of Circulation”, p.29. 
225 Ibid., p.33. 
226 Ibid., p.30. 

 65



aristotélico. 227  El movimiento circular es el movimiento más perfecto por su regularidad e 

infinidad228 y por el paralelismo que implica entre el macrocosmos y el microcosmos, entre el 

universo y el cuerpo vivo. 229  Luego, las teorías fisiológicas se desarrollaron a partir del 

pensamiento aristotélico, en particular su vertiente biológica y fisiológica. Fue Peter Severinus 

quien primero elaboró la doctrina de las epigénesis (la producción de partes diferentes a partir de 

un mismo albumen) y usó el concepto de circulatio.230 Severinus publicó en 1571 su obra la Idea 

medicinae philosophicae fundamenta continens totius doctrinae Paracelsicae, Hippocraticae et 

Galenicae la cual influenció a Harvey y no es imposible que Sambiasi haya tenido algún 

conocimiento de su contenido. Vemos, entonces que estos debates formaban parte del desarrollo 

del aristotelismo desde la Edad Media y durante todo el Renacimiento. Lo anterior ilustra la tesis 

de Charles Schmitt según la cual se debe hablar de aristotelismos en plural.231 Todos esos debates 

tornaban alrededor del problema de la relación entre alma y cuerpo, a saber dos principios ajenos. 

Estas doctrinas fueron objeto de disputas entre los teólogos porque tendían a negar la definición 

aristotélica del alma como forma del cuerpo, es decir su carácter de pura forma. Al  identificar el 

alma con un elemento material tal la sangre o al localizar materialmente el alma en el corazón se 

corría el riesgo de afirmar la materialidad del alma y negar su inmortalidad. Por lo mismo, Tomás 

de Aquino la rechazó y ésta es la posición que adoptó Sambiasi.  

 

 

                                                           
227 W. Harvey, De motu cordis et sanguinis, 1628; p.102; cit. por W. Pagel, “William Harvey and the Purpose of 
Circulation”, p.23. 
228 Es la representación típica del pensamiento griego y luego helénico, a saber: una concepción geocéntrica, en la 
cual el movimiento de los planetas y las estrellas es circular y uniforme. Esta teoría contiene dos ideas implícitas, la 
primera consiste en que sólo un movimiento tal es racional, y la segunda afirma que solamente un movimiento 
circular y uniforme es bello. 
229 W. Pagel, “William Harvey and the Purpose of Circulation”, pp.28-29. 
230 Ibid., p.34. 
231 Ch. Schmitt, Aristotle and Renaissance, pp.32-33.  

 66



III. El alma como noción cognoscitiva 

1. Las potencias sensitiva y vegetativa (páginas 24-28) 

 

En la segunda parte del primer libro del Lingyan lishao, Francesco Sambiasi se dedica a explicar 

el carácter cognoscitivo del ánima. La división del ánima en tres facultades o potencias, el alma 

vegetativa, el alma sensitiva y el alma intelectiva se remonta al propio De anima de Aristóteles. 

Es una división que, de igual manera, hallamos en la filosofía de Santo Tomás.  Si bien Sambiasi 

empieza sin mediación a explicitar “algunos principios” relativos a estas almas, cabe, sin 

embargo, definir lo que es, de manera general, la potencia o facultad. Siguiendo a Dionisio 

sabemos que existe una división entre esencia, potencia y operación. De lo anterior, Santo Tomás 

concluye que existe una división en el alma entre “la esencia y la virtud o potencia”.232  La 

diferencia proviene de que “el ser dotado de alma no siempre está realizando en acto las 

operaciones vitales. De ahí que también se defina el alma como ‘acto del cuerpo que tiene vida 

por la potencia’”.233 La potencia entonces es la capacidad propia del alma de realizar diversas 

operaciones. Cuando esta capacidad ejecuta o produce algún producto se llama “facultad”. La 

facultad es la potencia pero en acto. Asimismo, Santo Tomás distingue entre una potencia pasiva 

y una activa que son una misma potencia pero vistas según diversas perspectivas. Dice el 

Aquinate: “Toda acción, o bien lo es de una potencia activa, o de una pasiva. El objeto con 

respecto al acto de la potencia pasiva es como principio y causa motora: el color, en cuanto 

mueve a la facultad visiva, es principio de visión. Y con respecto al acto de la potencia activa, el 

                                                           
232 Suma teológica, 1 q.77 a.1, sed contra: “In anima aliud est esencia, et aliud virtus sive potentia”. 
233 Ibid., 1 q.77 a.1, resp.: “Invenitur autem habens animam non semper esse in actu operum vitae. Unde etiam in 
definitione animae dicitur quod est ‘actus corporis potentia vitam habentis’”. 

 67



objeto es como su término y fin”.234 Por lo mismo, las potencias “se diversifican según sus actos 

y sus objetos”235 y son múltiples.  

  

 El orden de exposición que sigue Sambiasi es igual al de Aristóteles y de Santo Tomás. 

Este orden tiene su razón intrínseca y se puede dividir: 

 

…según el orden de la naturaleza, ya que las cosas perfectas son naturalmente anteriores a 

las imperfectas; y, según el orden de generación y de tiempo, puesto que en él de lo 

imperfecto se pasa a lo perfecto. 

 Pues bien, según el primer modo, las potencias intelectivas son anteriores a las 

sensitivas, y por eso las mandan y dirigen. De igual manera, según este modo de orden, 

las potencias sensitivas son anteriores a las potencias del alma vegetativa. Pero en cuanto 

al segundo modo de orden sucede todo lo contrario, porque, en el proceso de generación, 

las potencias del alma vegetativa preceden a las del alma sensitiva, puesto que aquellas 

preparan el cuerpo para las acciones de éstas; y lo mismo se ha de decir de las potencias 

sensitivas con respecto a las intelectivas.236  

 

 Ahora bien, le compete al teólogo el estudio de las potencias intelectivas y apetitivas, es 

decir relativas al entendimiento y a la voluntad, por que tienen capacidad moral. No obstante 

                                                           
234 Ibid., 1 q.77 a.3, resp.: “Omnis enim actio vel est potentiae activae, vel passivae. Obiectum autem comparatur ad 
actum potentiae passivae, sicut principium et causa movens: color enim inquantum movet visum, est principium 
visionis. Ad actum autem potentiae activae comparatur obiectum ut terminus et finis”.  
235 Ibid., 1 q.77 a.3, resp. : “Unde necesse est quod potentiae diversificentur secundum actus et objeta”. 
236 Ibid., 1 q.77 a.4, resp.: “Uno modo, secundum naturae ordine, prout perfecta sunt naturaliter imperfectis priora; 
alio modo, secundum ordimen generationis et temporis, prout ex imperfecto ad perfectum venitur. Secundum igitur 
primum potentiarum ordinem, potentiae intellectivae sunt priores potentiis sensitivis: unde dirigunt eas, et imperant 
eis. Et similiter potentiae sensitivae hoc ordine sunt priores potentiis animae nutritivae. Secundum vero ordinem 
secundum, e converso se habet. Nam potentiae animae nutritivae sunt priores, in via generationis, potentiis animae 
sensitivae: unde ad aerum actiones praeparant corpus. Et similiter est de potentiis sensitivis respectu intellectivarum”. 

 68



“como el conocimiento de estas potencias depende de algún modo del conocimiento de las 

demás”,237 se tiene que seguir el orden según la generación y el tiempo y, por lo tanto, empezar 

con el estudio de las almas vegetativas y sensitivas. Tal es el orden que adopta Sambiasi.  

 

 El primer principio que establece Sambiasi es general a las almas vegetativa y sensitiva y 

consiste en su cualidad de ser “la causa de todas las acciones y movimientos más íntimos y 

generales del hombre”.238  El hecho de que sean la causa de las acciones y movimientos del 

hombre se entiende porque “la acción, como el ser, pertenece al compuesto, ya que el obrar es 

propio del sujeto que existe. Ahora bien, el compuesto existe substancialmente por su forma 

substancial y obra por la potencia a ella consiguiente. Luego la forma accidental activa es, con 

respecto a la forma substancial del agente (por ejemplo, el calor a la forma del fuego), lo que es la 

potencia del alma con respecto a ella”.239 Se concluye de lo anterior que el hombre, en primer 

lugar, actúa y se mueve conforme a las potencias vegetativa y sensitiva cuyas operaciones “se 

ejecutan por medio de los órganos corporales”.240 Y, “por consiguiente, las potencias que son 

principio de tales operaciones se hallan en el compuesto como propio sujeto, y no en el alma 

sola”.241 Ahora bien ¿cuáles son las “acciones y movimientos” que Sambiasi describe como los 

“más íntimos y generales del hombre”? Son propiamente los movimientos y acciones producidos 

por las potencias del alma vegetativa y del alma sensitiva que se van a examinar ahora.  

 

                                                           
237 Ibid., 1 q.78, introd.: “Sed quia cognitio harem potentiarum quodammodo dependet ex aliis”. 
238 Lingyan lishao, p.24. 
239  Suma teológica, 1 q.77 a.1, ad 3: “Quod actio est compositi, sicut et esse: extistentis enim est agüere. 
Compositum autem per formam substantialem habet esse substantialiter; per virtutem autem quae consequitur 
formam substantialem, operatur. Unde sic habet forma accidentalis activa ad formam substantialem agentis (ut calor 
ad formam ignis), sicut se habet potentia animae ad animam”. 
240 Ibid., 1 q.77 a.5, resp.: “Quae exercentur per organa corporalia”. 
241 Ibid., 1 q.77 a.5, resp.: “Et ideo potentiae quae sunt talium operationum principia, sunt in coniucto sicut in 
subiecto, et non in anima sola”. 

 69



 Las potencias del alma vegetativa son las más naturales porque “producen un efecto 

semejante al de la naturaleza [y] también porque se valen instrumentalmente para las operaciones 

de las cualidades activas y pasivas, que son los principios de las acciones naturales”.242 Esas 

acciones naturales son la nutrición, el crecimiento y la generación y son intrínsecas o naturales al 

ser vivo ya que “una [es] la por que adquiere el ser, y a esto se ordena la potencia ‘generativa’. 

Otra, por la que el cuerpo vivo adquiere el debido desarrollo, y a esto se ordena la facultad de 

‘crecimiento’. Otra, finalmente, por la que el cuerpo del viviente se conserva en el ser y debida 

magnitud, y a esto se ordena la facultad ‘nutritiva’”.243  El examen de esta primera alma no 

engendra mayor dificultad y, al igual que en el De anima de Aristóteles o la Suma teológica de 

Santo Tomás, este examen es muy breve en el Lingyan lishao. Cabe señalar, sin embargo, que las 

tres potencias del alma vegetativa no son iguales en dignidad por el hecho de que la potencia de 

generación, por un lado, tiene un fin más alto que él de las demás, él de “formar otro igual a sí”, y 

por otro lado, las demás potencias le son subordinadas ya que le sirven. Por último, la potencia de 

generación “se aproxima en cierta manera a la dignidad del alma sensitiva, cuya acción también 

se ejerce sobre las cosas exteriores”.244

 

 Esta transición permite abordar el estudio de la segunda alma: el alma sensitiva. Sambiasi 

atribuye dos potencias o facultades al alma sensitiva, la facultad locomotriz y la facultad sensitiva. 

Por medio de la facultad locomotriz, “el alma tiende a un objeto exterior como a término de su 

operación y movimiento; pues todo animal se mueve hacia la consecución de algo que se propone 

                                                           
242 Ibid., 1 q.78 a.2, ad 1: “Tum quia habent effectum similem naturae [et] tum quia hae vires exercent suas actiones 
instrumentaliter per qualitates activas et pasivas, quae sunt naturalium actionem principia”. 
243 Ibid., 1 q.78 a.2, resp.: “Una quidem, per quam esse acquirat: et ad hoc ordinatur potentia ‘generativa’. Alia vero, 
per quam corpus vivum acquirit debitam quantitatem: et ad hoc ordinatur vis ‘augmentativa’. Alia vero, per quam 
corpus viventis salvatur et in esse, et in quantitate debita: et ad hoc ordinatur vis ‘nutritiva’”. 
244 Ibid., 1 q.78 a.2, resp.: “Et ideo vis generativa quodammodo appropinquat ad dignitatem animae sensitivae, quae 
habet operationem in res exteriores”. 

 70



y desea”.245 Vemos que la facultad locomotriz implica potencias superiores a las de la facultad 

vegetativa en la medida que los animales se mueven en función de un objeto exterior que 

apetecen o huyen. Lo anterior también implica ciertas operaciones abstractas como Sambiasi lo 

demostrará en el tratado de la memoria.   

 La segunda facultad del alma sensitiva es la facultad sensitiva. Por “sensitiva” se debe 

entender la relación que se establece entre el alma y el cuerpo sensible, pero “no solamente el que 

está unido al alma”.246 La relación entre el alma y el cuerpo es dual. En efecto, “el sentido es una 

potencia pasiva susceptible por su naturaleza de ser inmutada por los objetos sensibles 

exteriores”. 247 No obstante, “para la vida de un animal perfecto se requiere no solamente que 

perciba la realidad presente, sino también la que está ausente”.248 De ahí resulta que la facultad 

sensitiva se divide en dos potencias más: los sentidos externos y los sentidos internos.249 Son 

cinco los sentidos externos, la vista, el oído, el olfato, el tacto y el gusto y dos los sentidos 

internos: el sentido común y la estimativa. Los sentidos externos son inmutados por los objetos 

externos de dos maneras, ya sea por inmutación física, ya sea por inmutación espiritual. “Es física 

cuando la forma de lo que es causa del cambio es recibida en el objeto inmutado según su ser 

físico, como el calor en el objeto calentado. Es espiritual cuando la forma de lo que motiva el 

cambio es recibida en el objeto inmutado según su ser espiritual; como la forma del color en la 

                                                           
245 Ibid., 1 q.78 a.1, resp.: “Anima comparatur ad rem exteriorem sicut ad terminum operationis et motus; ad 
consequendum enim aliquod desideratum et intentum, omne animal movetur”. 
246 Ibid., 1 q.78 a.1, resp.: “Scilicet non solum corpus sensibile”. 
247 Ibid., 1 q.78 a.3, resp.: “Est autem sensus quaedam potentia passiva, quae nata est immutari ab exteriori sensibili”. 
248 Ibid., 1 q.78 a.4, resp.: “Est autem considerandum quod ad vitam animalis perfecti requeritur quod non solum 
apprehendat rem apud praesentiam sensibilis, sed etiam apud eius absentiam”. 
249 Lingyan lishao, p.25. 

 71



pupilla, que no por eso queda colorada”. 250  Los tres primeros sentidos externos no sufren 

transmutación física al contrario de los dos últimos.  

 

 Los sentidos internos se dividen entre el sentido común cuya operación es la 

discriminación de las percepciones de los sentidos externos y la estimativa cuyas operaciones son 

la recepción de lo percibido por los sentidos externos, la estimación de intenciones y la 

conservación de lo percibido.251 En cuanto al sentido común, leemos en la Suma teológica que 

“se llama ‘común’ este sentido interno, no por una atribución genérica, como si fuera un género, 

sino en concepto de raíz y principio común de los sentidos externos”.252 Si bien cada sentido 

externo percibe el objeto sensible que le atañe, le compete al sentido común discernir entre las 

percepciones de uno y otro sentido exterior. Por lo tanto, “es preciso que sea de la competencia 

del sentido común el juicio de discernimiento a que se refieran, como a su término común todas 

las aprehensiones de los sentidos”.253  

 

 La estimativa es el segundo sentido interno. Se distingue del sentido común por sus 

operaciones puesto que “es preciso que sean distintas la potencia que recibe y la que conserva las 

especies de los sentidos sensibles”.254 Las operaciones de la estimativa, según afirma Sambiasi, 

son tres y la primera consiste en conservar lo que se ha percibido por los sentidos externos. Esta 

conservación de lo percibido es necesaria ya que permite al animal recordar lo que le es nocivo o 

                                                           
250 Suma teológica, 1 q.78 a.3, resp.: “Naturalis quidem, secundum quod forma immutantis recipitur in immutato 
secundum esse naturale, sicut calor in calofacte. Spiritualis autem, secundum quod forma immutantis recipitur in 
immutanto secundum esse spirituale; ut forma coloris in pupilla, quae non fit per hoc colorata”. 
251 Lingyan lishao, pp.25-26. 
252 Suma teológica, 1 q.78 a.4, ad 1: “Ad primum argo dicendum quod sensus interior non dicitur ‘communis’ per 
praedicationem, sicut genus; sed sicut communis radix et principium exteriorum sensuum”. 
253 Ibid., 1 q.78 a.4, ad 2: “Unde oportet ad sensum communem pertinere discretionis iudicium, ad quem referantur, 
sicut ad communem terminum, omnes apprehensiones sensuum”. 
254 Ibid., 1 q.78 a.4, resp.: “Oportet esse aliam potentiam quae recipiat species sensibilium, et quae conservet”. 

 72



conveniente. De lo contrario, el animal no sería capaz de moverse en búsqueda de cosas 

lejanas.255 La segunda operación es la estimación de las intenciones. Estas intenciones no se 

perciben por los sentidos externos porque “es necesario que el animal busque unas cosas y huya 

de otras, no sólo porque sean convenientes o nocivas al sentido, sino también por razón de otras 

conveniencias y utilidades o perjuicios”.256 Asimismo, por la estimativa, la oveja, de manera 

instintiva, no huye al lobo “por lo repulsivo de su figura o color, sino como de un enemigo por 

naturaleza”. 257  Por último, la tercera operación consiste en la conservación de estas 

intenciones.258 Este sentido interno se encuentra tanto en los animales como en los hombres. 

Empero, “hay diferencia en cuanto a esas intenciones especiales; pues los animales las perciben 

tan sólo por cierto instinto natural, mientras que el hombre las percibe también mediante una 

cierta deducción. De aquí que la llamada en los animales estimativa natural se llame en el hombre 

‘cogitativa’, la cual descubre esta clase de representaciones por medio de una cierta 

comparación”.259  

 

 Ahora bien, Si Sambiasi atribuye estas tres operaciones a la estimativa o cogitativa no 

sigue exactamente la división de Santo Tomás. En efecto, en la Suma teológica, el Aquinate 

afirma:  

 

                                                           
255 Ibid., 1 q.78 a.4, resp. 
256  Ibid., 1 q.78 a.4, resp.: “Sed necessarium est animali ut quaerat aliqua vel fugiat, non solum quia sunt 
convenientia vel non convenientia ad consentiendum, sed etiam propter aliquas alias commoditates et utilitates, sive 
nocumenta”. 
257 Lingyan lishao, p.26; Aristóteles, De anima, III, 3, 427b 20-25; Suma teológica, 1 q.78 a.4, resp.: “Sicut ovis 
videns lupum venientem fugit, non propter indecentiam coloris vel figurae, sed quasi inimicum naturae”. 
258 Ibid., p.26.  
259 Suma teológica, 1 q.78 a.4, resp.: “Sed quantum ad intentiones praedictas, differentia est: nam alia animalia 
percipiunt huiusmodi intentiones solum naturali quodam instinctu, homo autem etiam per quandam collationem. Et 
ideo quae in aliis animalibus dicitur aestimativa naturalis, in homine dicitur ‘cogitativa’, quae per collationem 
quandam huiusmodi intentiones adinvenit”. 

 73



Así pues, a la recepción de las formas sensibles se ordenan el ‘sentido propio’ y el 

‘común’. A su retención y conservación se ordena la ‘fantasía’ o ‘imaginación’, que son 

una misma cosa. La fantasía o imaginación es, en efecto, como un depósito de las formas 

recibidas por los sentidos. A la percepción de las intenciones no recibidas por los sentidos 

se ordena la ‘estimativa’. A su conservación, la memoria, que es una especie de archivo 

de tales intenciones.260  

 

 Santo Tomás distingue, por lo tanto, entre “cuatro potencias interiores de la parte sensitiva, 

a saber: el sentido común, la imaginación, la estimativa y la memoria” y atribuye a la 

imaginación lo que es la primera operación de la estimativa según Sambiasi y a la memoria la 

tercera de estas operaciones. El orden de esas potencias internas sigue un grado cada vez mayor 

de independencia con respecto a la sensibilidad. Asimismo, “la excelencia de la cogitativa y de la 

memoria en el hombre no estriba en lo que es propio de la parte sensitiva, sino en cierta afinidad 

y proximidad a la razón universal, que de algún modo refluye sobre ellas. Por consiguiente, no 

son facultades distintas, sino las mismas, aunque más perfectas que en los demás animales”.261 

Por lo mismo, se concluye que la fantasía o imaginación, la estimativa o cogitativa y la memoria 

no son potencias distintas sino que difieren en grado de perfección según se encuentran en los 

animales o los hombres. Lo anterior explica por qué Sambiasi no discrimina entre esas potencia 

sino que las engloba todas bajo la estimativa.  

                                                           
260 Ibid., 1 q.78 a.4, resp.: “Sic ergo ad receptionem formarum sensibilium ordinatur ‘sensus proprius’ et ‘communis’. 
Ad barum autem formarum retentionem aut conservationem ordinatur ‘phantasia’, sive ‘imaginatio’, quae idem sunt: 
est enim phantasia sive imaginatio quasi thesaurus quidam formarum per sensum acceptarum. Ad apprehendendum 
autem intentiones quae per sensum non accipiuntur, ordinatur vis ‘aestimativa’. Ad conservandum autem eas, vis 
‘memorativa’, quae est thesaurus quidam huiusmodi intentionum”. 
261 Ibid., 1 q.78 a.4, ad 5: “Ad quintum dicendum quod illam eminentiam habet cogitativa et memorativa in homine, 
non per id quod est proprium sensitivae partis; sed per aliquam affinitatem et propinquitatem ad rationem 
universalem secundum quandam refluentiam. Et ideo non sunt aliae vires, sed eaedem, perfectiores quam sint aliis 
animalibus”. 

 74



 Todavía se distinguen otras potencias: el apetito cuyas operaciones son el apetecer o el 

rechazar y las potencias concupiscible e irascible.262 El apetito es una inclinación natural263 del 

alma a seguir lo conveniente y huir lo nocivo. Ahora bien, los objetos apetecibles lo pueden ser 

por los sentidos o por el entendimiento264 por lo cual es preciso afirmar que “el apetito intelectivo 

es potencia distinta del apetito sensitivo”.265 Lo que Sambiasi examina en esta parte es el apetito 

sensitivo en cuanto potencia del alma sensitiva. Los objetos del apetito sensitivo proceden de los 

sentidos externos así como de los sentidos internos266  por lo cual se puede afirmar que “el 

movimiento sensible es un apetito subsiguiente al conocimiento sensible”.267 Por otra parte, cabe 

precisar que “el apetito sensitivo es una facultad genérica, llamada sensibilidad, que se divide en 

dos potencias, la irascible y la concupiscible, que son sus especies”.268 En efecto: 

 

Siendo el apetito sensitivo una inclinación natural que sigue el conocimiento sensitivo, es 

necesario que en la parte sensitiva del alma haya dos potencias apetitivas: una por la cual 

el alma tienda simplemente hacia lo conveniente en el orden sensible y rehuya lo nocivo, 

y a ésta llamamos concupiscible; y otra por la cual el animal rechaza cuanto se le opone 

en la consecución de lo que le es conveniente y le ocasiona perjuicio, y a ésta llamamos 

irascible, cuyo objeto decimos que es ‘lo arduo’, porque tiende a superar lo adverso y 

prevalecer sobre ello.269

                                                           
262 Lingyan lishao, p.26. 
263 Suma teológica, 1 q.80 a.1, resp. 
264 Ibid., 1 q.80 a.2, ad 1. 
265  Ibid., 1 q.80 a.2, resp.: “Respondeo dicendum quod necesse est dicere appetitum intellectivum esse aliam 
potentiam a sensitivo”. 
266 Lingyan lishao, p.26. 
267 Suma teológica, 1 q.81 a.1, resp.: “Motus autem sensualis est appetitus apprehensionem sensitivam consequens”. 
268 Ibid., 1 q.81 a.2, resp.: “Respondeo dicendum quod appetitus sensitivus est una vis in genere, quae sensualitas 
dicitur; sed dividitur in duas potentias, quae sunt species appetitus sensitivi, scilicet in irascibilem et 
concupiscibilem”. 
269 Ibid., 1 q.81 a.2, resp.: “Quia igitur appetitus sensitivus est inclinatio consequens apprehensionem sensitivam; 
necesse est quod in parte sensitiva sint duae appetitivae potentiae. Una, per quam anima simpliciter inclinatur ad 

 75



 Las potencias concupiscible e irascible son entonces opuestas y complementarias. En 

efecto, por un lado, sus objetos respectivos son opuestos siendo lo deseado y lo adverso. Por otro 

lado, la potencia irascible tiende a descartar los obstáculos en la realización de la facultad 

concupiscible. Asimismo, “el irascible es como el campeón y defensor del concupiscible, puesto 

que irrumpe contra los obstáculos que impiden alcanzar las cosas convenientes que el 

concupiscible apetece, y contra las perjudiciales de que el concupiscible huye. Por ello todas las 

pasiones del irascible tienen su principio en las del concupiscible, y en ellas terminan”.270  

 

 Ahora bien, Sambiasi sigue el comentario aseverando que “las potencias concupiscible e 

irascible del hombre son originariamente subordinadas a la razón y obedecen a sus órdenes”.271 

En los animales, estas potencias se supeditan a la estimativa, que, en el hombre, se llama 

“cogitativa”. Luego, la cogitativa, de igual manera, se llama “razón particular porque compara las 

representaciones individuales. Por eso, de ella proviene en el hombre el movimiento del apetito 

sensitivo”. 272  Sigue el Aquinate: “Ahora bien, la razón particular es movida y dirigida 

naturalmente por la razón universal, y por esto en la argumentación silogística se deducen de las 

proposiciones universales conclusiones particulares. Por tanto, es evidente que la razón universal 

impera al apetito sensitivo, que se divide en concupiscible e irascible, y que este apetito le 

                                                                                                                                                                                            
prosequendum ea quae sunt conveninetia secundum sensum, et ad refugiendum nociva: et haec dicitr concupiscibilis. 
Alia vero, per quam animal resistit impugnant et nocumenta inferunt: et haec vis vocatur irascibilis. Unde dicitur 
quod eius obiectum est ‘arduum’: quia scilicet tendit ad hoc quod superet contraria, et superemineat eis”. 
270 Ibid., 1 q.81 a.2, resp.: “Patet etiam ex hoc, quod irascibilis est quasi propugnatrix et defensatrix concupiscibilis, 
dum insurgit contra ea quae impediunt convenientia, quae concupiscibilis appetit, et ingerunt nociva, quae 
concupiscibilis refugit. Et propter hoc, omnes passiones irascibilis incipiunt a passionibus concupiscibilis, et in eas 
terminantur”. 
271 Lingyan lishao, p.27. 
272 Suma teológica, 1 q.81 a.3, resp.: “Quae dicitur a quibusdam ‘ratio particularis’, eo quod est collativa intentionum 
individualium. Unde ab ea natus est moveri in homine appetitus sensitivus”. 

 76



obedece”.273 Todavía Sambiasi agrega que a veces la concupiscencia se vuelve dominante, en 

particular cuando desaparece el remordimiento: resulta que el apetito ya no sigue la razón.274 Lo 

anterior se debe a que “el apetito sensitivo tiene cierta autonomía que le permite resistir al 

mandato de la razón. Pues el apetito sensitivo no sólo puede ser movido por la estimativa en los 

animales y por la cogitativa en el hombre, dirigida ésta por la razón universal, sino también por la 

imaginación y los sentidos”.275  

 

2. Tratado de la memoria (páginas 28 a 42)  

 

Con el tratado de la memoria, Francesco Sambiasi aborda el problema del alma intelectiva, es 

decir el objeto propio de los teólogos.276 El alma intelectiva, en efecto, diferencia a los hombres 

de las plantas y los animales como explica Sambiasi en esta parte del comentario. Ahora bien, el 

orden de presentación del Lingyan lishao difiere del de la Suma teológica en la medida que, en 

esta última obra, el Aquinate dedica al examen de la memoria dos artículos dentro de la cuestión 

relativa al entendimiento (artículos 6 y 7 de la cuestión 79 del primer libro) mientras que 

Sambiasi empieza con la memoria para luego seguir con el entendimiento. La razón de este orden 

parece residir en que Sambiasi no separa el examen de la memoria sensitiva, que corresponde a la 

“imaginación”, del de la memoria racional, sino que comienza con la memoria sensitiva, que el 

hombre comparte con los animales, para llegar a la memoria racional que es propia del hombre. 

La razón de este orden también procede de que “es imposible que nuestro entendimiento en el 

                                                           
273 Ibid., 1 q.81 a.3, resp.: “Ipsa autem ratio particularis natura est moveri et dirigi secundum rationem universalem: 
unde in syllogisticis ex universalibus propositionibus concluduntur conslusiones singulares.  Et ideo patet quod ratio 
universalis imperat apetitui sensitivo, qui distinguitur per concupiscibilem et irascibilem, et hic appetitus ei obedit”. 
274 Lingyan lishao, p.27. 
275 Suma teológica, 1 q.81 a.3, ad 2: “Quia appetitus sensibilis habet aliquid proprium, unde potest reniti imperio 
rationis. Natus est enim moveri appetitus sensitivus, non solum ab aestimativa in aliis animalibus, et cogitativa in 
homine, quam dirigit universalis ratio; sed etiam ab imaginativa et sensu”. 
276 Ibid., 1 q.78, introd. 

 77



presente estado de vida, durante el cual se halla unido a un cuerpo pasible, entienda en acto una 

cosa alguna sin recurrir a las imágenes de la fantasía”277 lo que muestra que “el cuerpo le es 

necesario al alma intelectiva en orden a su operación propia, que es entender”.278 Es así como, el 

examen de la memoria permite establecer una transición entre el alma sensitiva, no racional, y el 

alma intelectiva. 

 

 Este examen, como hemos dicho, se hace progresivamente desde lo sensitivo hasta lo 

intelectivo. Es así como Sambiasi empieza por definir cual es el objeto de la memoria sensitiva. 

Este objeto es la realidad misma. Es decir que la memoria sensitiva o, en las palabras de Sambiasi, 

el “sentido de memoria”, en primer lugar memoriza objetos de la realidad exterior gracias a los 

órganos externos, los cinco sentidos. Sambiasi adopta aquí un principio Aristotélico, el de 

determinar que una cosa “está” antes de decir “lo que es”.279  En los términos del autor del 

Lingyan lishao, “a la hora de fijar el nombre, primero se fija la realidad de la cosa, y luego, una 

vez logrado se puede describir”.280 Santo Tomás asume la proposición anterior en las siguientes 

palabras: “No se pueden conocer verdadera y completamente la naturaleza de la piedra o de 

cualquier otro objeto material si no se conoce como existente en concreto”.281 No obstante, la 

relación entre la facultad de memoria y los objetos externos se hace por medio de los nombres o 

denominaciones de los objetos. Entonces, cabe definir con precisión los nombres de lo que se 

                                                           
277 Ibid., 1 q.84 a.7, resp.: “Quod impossibile est intellectum nostrum, secundum praesentis vital statum, quo passibili 
corpori coniungitur, aliquid intelligere in actu, nisi convertendo se ad phantasmata”. 
278 Ibid., 1 q.84 a.4, resp.: “Corpus esse necessarium animae intellectivae ad eius propriam operationem, quae est 
intelligere”. 
279 Aristóteles, Analíticos posteriores, II, 1, 89 b 31-35.  
280 Lingyan lishao, p.29. 
281 Suma teológica, 1 q.84 a.7, resp.: “Unde natura lapidis, vel cuiuscumque materiales rei, cognosci non potest 
complete et vere, nisi secundum quod cognoscitur ut in particulari existens”. 

 78



designa. De lo contrario, si bajo el vocablo “pescado” se asimilan sin distinción, los moluscos, los 

cuadrúpedes y las estrellas, no se sabe de qué se habla.282  

 

 Una vez definido el objeto de la memoria sensitiva, Sambiasi emprende la descripción de 

sus funciones. Son tres la operaciones de ésta: “recordar”, “memorizar” y “repetir”. Por 

“recordar” se debe entender “la facultad de recordar el acto de un órgano”. 283  Luego, 

“memorizar” consiste en el acto de conservar en la memoria284 y “repetir” es la facultad de volver 

a usar lo que se conservó en esta. En otros términos, la memoria consiste en “conservar la imagen 

[de las cosas] y según las circunstancias utilizarlas”.285 El proceso de memorización sigue varias 

etapas. En primer lugar, no se conserva en la memoria sensitiva los objetos mismos, sino la 

imagen de estos. Esta primera imagen recibida se puede definir como material en la medida que 

procede de objetos materiales y se aprehende por los sentidos externos. Los escolásticos la 

llamaban “fantasmata” y Sambiasi la describe como algo “burdo”.286 El destino de esta imagen 

burda es el sentido común, cuya función consiste en discriminar lo que aprehenden los sentidos 

externos. Luego, la cogitativa todavía hace una discriminación más para aprehender la imagen 

“sutil” y colocarla en la memoria. Esta imagen sutil es la representación inmaterial propia del 

entendimiento, la “especie” de los escolásticos. Si el objeto que se aprehende no es material, los 

dos sentidos internos solamente trabajan con la imagen sutil. Ésta, primero entra en el sentido 

común y luego pasa en la cogitativa. Lo que se conserva de las cosas es lo que se aprehendió, es 

                                                           
282 Lingyan lishao, p.29. Véase también Aristóteles, Partes de los animales, 643 b 12-13;  643 b 23-24. 
283 Suma teológica, 1 q.79 a.6, ad 1: “Quod memoria […] cum vis memorativa sit actus organi cuiusdam”. 
284 Ibid., 1 q.79 a.6, resp.: “Es de esencia de la memoria el de conservar las representaciones de las cosas que no se 
perciben actualmente”. (“Cum de ratione memoriae sit conservare species rerum quae actu non apprehenduntur…”) 
285 Lingyan lishao, pp.29-30. 
286 Ibid., p.30. 

 79



decir el fantasmata o la especie. Ahora bien, como son numerosas las imágenes, a la hora de 

recordar una cosa, la memoria las manifiesta todas para que se pueda escoger.287  

 

 Esta distinción de los objetos de la memoria entre “materiales” e “inmateriales” 

corresponde a la división de la memoria entre “sentido de memoria” y “memoria racional”, o, en 

otros términos, entre “imaginación” y “memoria”. Aquella no es exclusiva de los hombres ya que, 

por su carácter sensible, también la poseen los animales. En cuanto a los animales también cabe 

discriminar en qué medida poseen esta memoria sensitiva. Según Sambiasi, unos recuerdan a su 

hábitat y a sus crías como los pájaros; algunos pueden soñar como los cuadrúpedos; otros 

responden a un nombre como los perros o los zorros; ciertos, por último, asocian un ruido con un 

beneficio, como los peces. Lo anterior comprueba que los animales tienen, en cierta medida, la 

facultad de memoria. Por otro lado, hay categorías de animales que no tienen memoria. Su 

capacidad sensitiva se limita al sentido de probar, del contacto o de la experiencia visual. Una vez 

pasada la experiencia física no hay recuerdos.288 Aristóteles explica esta ausencia de memoria por 

el hecho de que estos animales no tienen la facultad de percibir el tiempo: 

 

Si la memoria fuera una función del intelecto [puro], no hubiera sido, como es, un atributo 

de muchos de los animales más primitivos, sino que, en este caso, ningún mortal hubiera 

tenido memoria; por lo tanto, incluso en este caso, no es un atributo de todos ellos, sólo 

porque no poseen la facultad de percibir el tiempo. Cuando uno en efecto recuerda haber 

visto, o escuchado, o aprendido algo, incluye en este acto (como ya lo hemos observado) 

                                                           
287 Ibid., p.31.  
288 Ibid., pp.32-33. 

 80



la conciencia de lo ‘anterior’; y la distinción de lo ‘anterior’ y lo ‘posterior’ es una 

distinción de tiempo.289

 

Esta imposibilidad de percibir el tiempo parece proceder de que no poseen el movimiento o el 

movimiento para atrás lo que les impide la percepción del tiempo.  

 

 En cuanto a la memoria racional, solamente los hombres la poseen. Esta memoria consiste 

en la facultad de memorizar objetos inmateriales. Por “objetos inmateriales” se debe entender las 

generalidades. Por ejemplo, al recordar a los hermanos, el mayor y el menor, se puede pensar que 

ambos nacieron, y por lo tanto, se piensa en la generación. La generación del hermano menor es 

una diferencia específica de los conceptos de generación y de hombre. Estos son conceptos 

inmateriales y generales. Lo mismo se puede decir de la idea de blancura que se obtiene de la 

generalización de objetos blancos, el hombre y el caballo. 290  Estos objetos inmateriales, o 

universales, son los objetos que la memoria racional recuerda aún después de la muerte. Por 

universales se entiende lo que tiene un carácter de universalidad lógica y puede ser predicado de 

diferentes sujetos.291 Por otra parte, en razón de la corruptibilidad de los sentidos externos que 

desaparecen con la muerte del cuerpo, o que pueden padecer cambios con la enfermedad o la 

                                                           
289 Aristóteles, De memoria et reminiscencia, 450 a 18-21: “If memory were a function of [pure] intellect, it would 
not have been as it is an attribute of many of the lower animals, but probably, in that case, no mortal beings would 
have had memory; since, even as the case stands, it is not an attribute of them all, just because all have not the 
faculty of perceiving time. Whenever one actually remembers having seen or heard, or learned, something, he 
includes in this act (as we have already observed) the consciousness of ‘formerly’; and the distinction of ‘former’ 
and ‘later’ is a distinction in time”. 
290 Lingyan lishao, p.33. 
291 A. Lalande, Vocabulaire technique et critique de la philosophie, artículo 2. “Universel” 

 81



mutilación,292 es menester apoyarse en la memoria racional cuyos objetos son inmateriales, es 

decir también incorruptibles. 

 

  Por el hecho de distinguir entre dos memorias, Sambiasi postula que cada una tiene un 

lugar apropiado en el hombre. Siendo una doble facultad, parte sensitiva y parte intelectiva, le 

deben corresponder a ambas un lugar donde se ubique. La parte sensitiva, Sambiasi la localiza en 

el cerebro, un órgano material. Dice Sambiasi: “El lugar del sentido de memoria está en el 

cerebro. Reside en la parte posterior del cráneo”. 293  La última proposición confirma lo que 

mencionamos anteriormente, a saber el hecho de que Sambiasi tuviera conocimientos de 

fisiología y biología. Esta localización de la memoria en la parte posterior del cráneo se remonta 

a Galeno.  Nicholas Steneck, en su artículo sobre la clasificación y la localización  de los sentidos 

internos en el pensamiento de Alberto Magno, menciona que alrededor del año 1200 se asumía 

que los sentidos internos se localizaban en los tres ventrículos del cerebro.  

 

 Ahora bien, el carácter de la memoria racional difiere del de la memoria sensitiva por su 

objeto. La inmaterialidad de éste identifica la memoria racional al entendimiento y a la voluntad 

y hace que es “conforme a la substancia del ánima”.294 En efecto, la memoria racional es igual al 

entendimiento que “en razón de su naturaleza conserva las especies sin el concurso de ningún 

órgano corporal”.295 Luego, “la memoria no es una potencia distinta del entendimiento, puesto 

                                                           
292 Suma teológica, 1 q.84 a.3, resp.: “Cuando falta algún sentido, falta el conocimiento de las cosas que ese sentido 
percibe; y así, el ciego de nacimiento no puede tener conocimiento de los colores”. (“Deficiente aliquo sensu, déficit 
scientia forum, quae apprehenduntur secundum illum sensum; sicut caecus natus nullam potest habere notitiam de 
coloribus”.) 
293 Lingyan lishao, p.34. 
294 Lingyan lishao, p.34. 
295  Suma teológica, 1 q.79 a.6, ad 1: “Sed intellectus secundum seipsum est conservativus specierum, praeter 
concomitantiam organi corporales”. 

 82



que tanto el conservar como el recibir es propio por su naturaleza de la potencia pasiva”.296 La 

conformidad de la memoria a la substancia del ánima procede del hecho de que la memoria es 

uno de los tres sentidos del alma intelectiva la cual es una de las facultades del ánima. Por lo 

mismo, la memoria es al ánima lo que el calor es al fuego. Son intrínsecamente relacionadas, o, 

en otras palabras, la memoria es un atributo esencial del ánima. No se puede pensar una sin la 

otra, al contrario del sabor y lo ácido ya que lo ácido solamente es una diferencia particular, un 

atributo accidental y, por lo mismo, contingente del sabor.297 Siendo un atributo esencial del 

ánima, la memoria racional se localiza en ella.  

 

 El sentido de memoria y la memoria racional, a parte de diferenciarse por su objeto y su 

localización, también se diferencian por sus operaciones. Hemos visto que las operaciones del 

sentido de memoria son “recordar”, “conservar” y “repetir”.298 En cuanto a la memoria racional, 

sus operaciones son la “reminiscencia” y la “inferencia”.299 La reminiscencia es la operación que 

consiste en volver a recordar una experiencia o un conocimiento anterior. Este proceso de 

recordar pertenece tanto a la memoria como a la reminiscencia ya que “el recordar de la memoria 

no necesariamente implica el recordar de la reminiscencia, [pero] la reminiscencia siempre 

implica la memoria, y la memoria actualizada sigue”.300  Lo anterior procede de que no hay 

memoria ni reminiscencia sin una experiencia o un conocimiento previo presente en la memoria. 

Es así como Sambiasi asevera: “Si anteriormente todavía no hay conocimiento, entonces no 

                                                           
296 Ibid., 1 q.79 a.7, resp.: “Unde patet quod memoria non est alia potentia ab intellectu: ad rationem enim potentiae 
passivae pertinet conservare, sicut et recipere”. 
297 Véase, Aristóteles, Metafísica, I, 9, 1058 a37 – b12; Idem, Tópicos, I, 9, 103 b 27 – 39; Ibid, IV, 1, 120 b 21-29; 
Idem, Metafísica, Δ, 7, 1017 a7 – 30. J. Moreau, Aristote, Paris, PUF, 1962, p.79, nota 1: “L’accident, au sens large, 
c’est non seulement l’attribut accidentel, celui qui peut indifféremment se rencontrer ou ne pas se rencontrer en un 
sujet, mais tout attribut qui se dit d’un sujet, tout en étant autre que lui”. 
298 Lingyan lishao, p.29. 
299 Ibid., p.35. 
300 Aristóteles, De memoria et reminiscencia, 451 b 5: “Remembering does not necessarily implies recollecting, [but] 
recollecting always implies remembering, and actualized memory follows”. 

 83



existe lo conocido y no se puede hablar de recordar. Si el conocimiento anterior después se olvida 

completamente, tampoco se puede hablar de recordar”. 301  Esta última proposición puede 

interpretarse como una refutación de Avicena quien afirmaba, según Santo Tomás, que “tan 

pronto como alguien cesa de entender en acto una cosa, la representación de ella deja de estar en 

el entendimiento; y es preciso, si de nuevo quiere entenderla, el que recurra al entendimiento 

agente, que supone ser una substancia separada, para que la especie inteligible fluya de él al 

entendimiento posible”.302 Avicena, por lo tanto, postulaba la imposibilidad de que se conserven 

en el entendimiento las especies inteligibles.  

 

 Lo que distingue propiamente la reminiscencia de la simple memoria es la deliberación. 

La memoria es “un estado de representación, relacionado por similitud a lo que representa; y, en 

cuanto a la cuestión de saber de qué facultad nuestra la memoria es una función, [se ha mostrado] 

que es una función de la facultad de percepción sensitiva primaria, es decir de esta facultad por la 

cual percibimos el tiempo”.303  Corresponde a lo que Sambiasi identificó con el “sentido de 

memoria”. Por otra parte, en el proceso de reminiscencia, queda muy importante el hecho de 

buscar deliberadamente en la memoria un dato pasado. Asimismo, Aristóteles menciona que 

“cada vez, entonces, que recordamos, experimentamos algunos de los movimientos antecedentes 

hasta finalmente experimentar aquel después del cual, generalmente, sigue el que buscamos”.304 

                                                           
301 Lingyan lishao, p.35. 
302 Suma teológica, 1 q.79 a.6, resp.: “Sic ergo, secundum ipsum, quam cito aliquis actu desinit intelligere aliquam 
rem, desinit esse illius rei species in intellectu: sed oportet, si denuo vult illam rem intelligere, quod convertat se ad 
intellectum agentem, quem ponit substantiam separatam, ut ab illo effluant species intelligibiles in intellectum 
possibilem”. 
303 Aristóteles, De memoria et reminiscencia, 451 a 15-20: “A state of presentation, related as a likeness to that of 
which it is a presentation; and as to the question of which of the faculties within us memory is a function, [it has been 
shown] that it is a function of the primary faculty of sense-perception, i.e. of that faculty whereby we perceive time”. 
304 Ibid., 451 b 15-20: “Whenever, therefore, we are recollecting, we are experiencing certain of the antecedent 
movements until finally we experience the one after which customarily comes that which we seek”. 

 84



La reminiscencia, por lo tanto, supone una deliberación que no está presente en la simple 

memoria. Aristóteles afirma al respecto:  

 

Sin embargo, el acto de reminiscencia difiere del de la memoria, no sólo 

cronológicamente, sino también en esto que muchos de los otros animales [así como el 

hombre] tienen memoria, pero, de todos los que conocemos, ninguno, nos atrevimos a 

decir, excepto el hombre, posee la facultad de reminiscencia. La causa de esto es que la 

reminiscencia es, por decir lo así, un modo de inferencia. Porque él que se esfuerza en 

recordar infiere que anteriormente vio o oyó, o tuvo tal experiencia, y el proceso, 

[mediante el cual logra recordar] es, por decir lo así, una especie de investigación. Empero, 

investigar de esta manera naturalmente pertenece solamente a los animales que son 

dotados de la facultad de deliberación; [lo que comprueba lo que se dijo arriba], porque la 

deliberación es una forma de la inferencia.305  

  

En la palabras de Sambiasi, la reminiscencia consiste en el hecho de que “el ser que 

anteriormente conoció, en este momento, supone lo que anteriormente conoció. Cuando vuelve 

{a recordar} el objeto lo conoce”.306

  

 Llegamos a la segunda operación de la memoria intelectiva que corresponde a la 

inferencia. Por lo que se acaba de explicar la inferencia es parte de la reminiscencia ya que, según 

                                                           
305 Ibid., 453 a 5-15: “But the act of recollecting differs from that of remembering, not only chronologically, but also 
in this, that many also of the other animals [as well as man] have memory, but, of all that we are acquainted with, 
none, we venture to say, except man, shares in the faculty of recollection. The cause of this is that recollection is, as 
it were, a mode of inference. For he who endeavours to recollect infers that he formerly saw, or heard, or had some 
such experience, and the process [by which he succeeds in recollecting] is, as it were, a sort of investigation. But to 
investigate in this way belongs naturally to those animals alone which are also endowed with the faculty of 
deliberation; [which proves what said above], for deliberation is a form of inference”. 
306 Lingyan lishao, p.35. 

 85



Aristóteles, es lo que define esta última. Empero, Sambiasi parece distinguir esas operaciones 

como lo tiende a mostrar la proposición siguiente: “¿Por qué se dice que las operaciones [de la 

memoria intelectiva] son dos? Una es la reminiscencia, la otra es la inferencia”.307 Aquí cabe 

precisar que, por un lado la inferencia consiste en el acto deliberado de buscar en la memoria un 

dato que se supone estar: se infiere que allí está el dato. Por otro lado, consiste en la operación 

intelectiva de recordar un dato de memoria a través de un proceso de asociación de datos 

similares, contiguos o también contradictorios. Aristóteles precisa al respecto: “Esto explica por 

qué casamos las series, habiendo empezado en el pensamiento, ya sea de una intuición presente u 

otra, y de algo o bien similar, o contrario a lo que buscamos, o diferente del que le es 

contiguo”.308 De manera general, la inferencia se puede definir como un proceso intelectivo que 

permite concluir de un hecho a otro hecho análogo. Asimismo, Sambiasi asevera que “la 

inferencia empieza con una cosa y recuerda otra cosa”, y, “se busca lo virtual, haciendo la 

suposición de encontrar en esta cosa similar o en esta cosa contigua relacionada, la posibilidad de 

entender el principio de su relación indirecta”.309  

 

 En la reminiscencia sólo se busca un objeto pasado determinado mientras que la 

inferencia implica la presencia de varios objetos de los cuales se infiere el dato de memoria 

buscado.310 En ambos casos, el recordar se asienta en la imagen del objeto que se quiere recordar. 

Asimismo, “que la reminiscencia sea la búsqueda de una ‘imagen’ en un substrato corporal se 

comprueba por el hecho de que, en ciertas personas, cuando, a pesar de la aplicación más 

enérgica al pensamiento, no pudieron recordar, esto provoca un sentimiento desagradable, el cual, 
                                                           
307 Ibid., p.35. 
308 Aristóteles, De memoria et reminiscencia, 452 a 18-20: “This explains why we hunt up the series, having started 
in thought either from a present intuition or some other, and from something either similar, or contrary, to what we 
seek, or else from that which is contiguous with it”. 
309 Lingyan lishao, p.36. 
310 Ibid., p.36. 

 86



aunque hayan dejado atrás el esfuerzo de recordar, sin embargo persiste en ellos”.311  Por lo 

mismo, si la imagen de la experiencia pasada “originalmente no está en el ser que conoce, la 

conoce pero la olvida completamente”. Si se postula con Avicena, como hemos visto, que el 

entendimiento agente está separado del entendimiento posible y que, por lo tanto, al dejar de estar 

en acto, una representación deja, al mismo tiempo, de estar en el entendimiento, es menester 

concluir de estas premisas que si la imagen no está en el ser cognoscitivo, la conoce mientras está 

en acto pero la olvida cada vez que deja de estar en acto. Esta hipótesis implica, según Sambiasi, 

la imposibilidad de la reminiscencia así como de la inferencia.312  

 

 La subordinación de la reminiscencia o de la inferencia a las imágenes de la sensibilidad 

es uno de los factores de olvido. En efecto, cuando la imagen es confusa, el acto de memoria no 

se logra. Ahora bien, precisamente cuando la inferencia depende de una imagen actual o una 

intuición presente que permite lograr el dato buscado, no se puede dar sin la unión del ánima con 

el cuerpo. Por el contrario, la reminiscencia se logra aun después de que el ánima esté separada 

del cuerpo, porque es susceptible de recordar verdades “naturales” como lo son los universales, 

verdades que no se subordinan a una imagen corporal. Es así como Santo Tomás asevera: “En 

primer lugar, si el alma tiene un conocimiento natural de todas las cosas, resulta imposible que su 

olvido sea tan grande que ni siquiera recuerde que posee ese conocimiento: pues ningún hombre 

olvida lo que conoce de manera natural: por ejemplo, que el todo es mayor que la parte, y cosas 

                                                           
311 Aristóteles, De memoria et reminiscencia, 453 b 15-18: “That recollection is a searching for an ‘image’ in a 
corporal substrate, is proved by the fact that in some persons, when, despite the most strenuous application of 
thought, they have been unable to recollect, it excites a feeling of discomfort, which, even though they abandon the 
effort at recollection, persists in them none the less”. 
312 Lingyan lishao, p.37. 

 87



semejantes”.313 Es en este tipo de conocimiento y recuerdo que el ánima del hombre se parece a 

los ángeles que no son seres corporales.  

 

 Sigue su comentario Sambiasi analizando unas afirmaciones relativas a la capacidad de 

los animales de recordar e inferir. Que no puedan inferir los animales, a pesar de lo que afirma 

Plutarco314, se debe al hecho de que la inferencia es una operación del intelecto del cual carecen 

los animales. Vemos el ejemplo que Plutarco da de un perro persiguiendo a un conejo. Al llegar a 

un crucero de tres caminos, el perro infiere de la ausencia de olor a conejo en los dos primeros 

caminos que inspecciona que el conejo tomó el tercer camino. No obstante, para Sambiasi, este 

tipo de inferencia no es racional sino sensitivo. Es una facultad natural de conocer por el 

discernimiento y depende de la memoria sensitiva no de la memoria racional.315 Lo mismo ocurre 

con el zorro que trata de cruzar un río congelado. Recuerda el sufrimiento que padeció 

anteriormente al caer al agua congelada. Es por eso que escucha por donde corre el agua para 

saber dónde cruzar. Ambos animales poseen un cierto tipo discernimiento. Pero, sigue Sambiasi, 

este discernimiento no es intelectivo sino que se fundamenta en la memoria sensitiva.316  

 

 La memoria racional de los hombres se distingue de la memoria sensitiva de los animales 

por la deliberación que es una actividad del intelecto. Por lo mismo, el estudio es la base de la 

memorización. Santo Tomás afirma al respecto que “la memoria no sólo es natural, sino que 

                                                           
313 Suma teológica, 1 q.84 a.3, resp.: “Primo quidem quia, si habet anima naturalem notitiam omnium, non videtur 
esse possibile quod huius naturalis notitiae tantam oblivionem capiat, quod nesciat se huiusmodi scientiam habere: 
nullus enim homo obliviscitur ea quae naturaliter cognoscit, sicut quod omne totum sit maius sua parte, et alia 
huiusmodi”. 
314 Plutarco (50 o 46 – 120 a.D.) Estudia el problema del alma y concluye que se creó antes del cuerpo para salvar el 
argumento platónico.   
315 Lingyan lishao, pp.38-39. 
316 Ibid., p.39. 

 88



necesita ser perfeccionada con la educación”.317 Recitar y conversar es lo que faculta que los 

recuerdos se fijen en la memoria de manera duradera y se puedan volver a usar.318 Pero lo más 

importante es que la memoria permite a los hombres curarse el alma volviéndose sabios. Dice 

Sambiasi que la memoria “es como el botiquín de medicinas. Hace que se puedan tomar para 

curar nuestra alma racional”. Luego, citando a Plutarco, Sambiasi afirma que “la memoria es la 

madre de las capacidades almacenadas a partir de las cien ciencias e hija de la sabiduría. Hace 

que el hombre que no tiene memoria, no debe llamarse sabio. Aquello que llamamos sabiduría es 

mediante lo antiguo apreciar a lo moderno y orientarse hacia un conocimiento futuro”.319 La 

memoria, por lo tanto, no solamente es una facultad de retención de los acontecimientos pasados 

sino que principalmente orienta el intelecto y la voluntad humanas en sus decisiones presentes y 

futuras. Leemos en la Suma teológica: “De las cosas pasadas conviene sacar argumentos para 

hechos futuros; por eso la memoria de lo pasado es necesaria para aconsejar bien en el futuro”.320 

Esta dimensión moral de la memoria es una aportación de la filosofía medieval. La memoria, 

probablemente desde la Edad Media temprana,321  se vuelve parte de la prudencia. Incluir la 

memoria como parte de una virtud cardinal parece indicar que el ejercicio de la memoria 

principalmente tiene que ver con el conocimiento y la memorización de las virtudes y los vicios 

para la acción. Es así como lo esencial consiste en recordar la misericordia de Dios y querer 

agradecerle.322  

 
                                                           
317 Suma teológica, 2-2 q.49 a.1, ad 2: “Memoria non solum a natura proficiscitur, sed etiam habet plurimum artis et 
industriae”.  
318 Lingyan lishao, p.40. 
319 Ibid., p.41. 
320 Suma teológica, 2-2 q.49 a.1, ad 3: “Ad tertium dicendum quod ex praeteritis oportet nos quasi argumentum 
sumere de futuris. Et ideo memoria praeteritorum necessaria est ad bene consiliandum de futuris”. 
321 F. Yates, El arte de la memoria, trad. I. Gómez de Liaño, Madrid, ed. Siruela, Biblioteca de ensayos, 2005 (1ª ed. 
en ingles 1966), p.77: “Es muy improbable que Alberto y Tomás fuesen los que inventasen esta trascendental 
transformación. Es más probable que la interpretación ética o prudencial de la memoria artificial ya se encontrase en 
los comienzos de la Edad Media”. 
322 Lingyan lishao, p.42. 

 89



 Empero, por la limitación propia del alma humana que es forma de un cuerpo, el 

conocimiento del futuro se hace por medio de la inferencia.323 Lo que suple esta deficiencia es el 

ejercicio de la memoria y, en particular, el orden. Santo Tomás dice al respecto: “Es preciso 

organizar debidamente las cosas que se pretende conservar en la memoria, para poder pasar 

fácilmente de un objeto a otro”.324 Solamente los recuerdos que residen en la memoria pueden 

servir de apoyo en esta búsqueda de la sabiduría. Se indaga en la memoria los recuerdos útiles y 

esta indagación debe ser ordenada. Asimismo, los recuerdos que llegan a la memoria de manera 

conjunta vuelven a surgir de manera conjunta mientras que los recuerdos que llegan de manera 

aislada así se recuerdan de manera aislada. Aristóteles había mencionado la importancia del 

orden en su tratado de la Memoria y la reminiscencia. Según el Estagirita, “los actos de 

reminiscencia, en la medida que ocurren en la experiencia, se deben al hecho de que un 

movimiento posee por naturaleza otro que le sucede en orden regular”.325  

 

 La recitación es una de esas prácticas mnemotécnicas. Sambiasi ejemplifica lo anterior 

con la memorización de los libros clásicos.326 Cuando se ha memorizado un libro, el recuerdo se 

hace sin esfuerzo, como segunda naturaleza. La memorización del orden de sucesión hace que, 

partiendo de cualquier lugar del libro, se pueda recitar tanto hasta el final como de manera 

regresiva hasta el inicio. Es así como Sambiasi asevera lo siguiente: “Vemos con un libro. Se 

memoriza en silencio una o dos cosas hasta completar la recitación desde el inicio hasta el final y 

del final hasta el inicio. Si en medio apunta a un carácter, puede recitar lo que sigue antes de 

                                                           
323 Ibid., p.40. 
324 Suma teológica, 2-2 q.49 a.1, ad 2: “Secundo, oportet ut homo ae quae memoriter vult tenere sua consideratione 
ordinate disponat, ut ex uno memorato facile ad aliud  procedatur”. 
325 Aristóteles, De memoria et reminiscencia, 451 b 10: “Acts of recollection, as they occur in experience, are due to 
the fact that one movements has by nature another that succeeds it in regular order”.  
326 Este ejemplo ha de haber sido muy claro para los escolares chinos ya que gran parte de su educación consistía en 
memorizar los libros clásicos.  

 90



recitar su inicio o es más, a veces se resalta un cierto número de caracteres para recitar carácter 

por carácter. Todo se puede”.327 También encontramos esta idea en el tratado aristotélico:  

 

Parece verdad en general que el punto medio también, entre todas las cosas, es un buen 

punto de partida mnemotécnico a partir del cual se puedan alcanzar cualquiera. […] Por 

ejemplo, si uno tuviera en la mente unas series numéricas denotadas por los símbolos A, 

B, Γ, Δ, E, Z, I, H, Θ. Así, si no recuerda lo que quiere en E, entonces en E, recuerda Θ, 

porque desde E, un movimiento en cada dirección es posible, hacia Δ o hacia Z. 328  

 

Ahora bien si se infringe el orden de sucesión, mezclando unas cosas con otras los recuerdos ya 

no se pueden conocer como unidad y no se dan.  

 

3. Tratado del entendimiento (páginas 42 a 63) 

 

Sambiasi continua su comentario con el análisis del entendimiento. Éste es la segunda potencia 

del alma intelectiva y es de suma importancia en cuanto a los procesos cognoscitivos como lo 

explica Sambiasi en este capítulo. Al igual que los demás tratados del comentario, el autor 

empieza el examen del entendimiento por una breve exposición de los puntos que se van  a 

investigar.  

 

                                                           
327 Lingyan lishao, p.41. 
328 Aristóteles, De memoria et reminiscentia, 452 a 17: “It seems true in general that the middle point also among all 
things is a good mnemonic starting-point from which to reach any of them”. 

 91



 El entendimiento, sigue Sambiasi, es uno pero se analiza en dos partes, a saber el 

entendimiento activo y el entendimiento pasivo.329 Esta división del intelecto o entendimiento en 

dos partes es solamente implícita en el De anima de Aristóteles donde ocurre en los capítulos 4 y 

5 del libro III. Aristóteles afirma en esta obra: “Entiendo por intelecto esto por lo cual el alma 

piensa y concibe”.330  El intelecto es entonces la facultad de pensar. Empero, por la condición 

humana, es solamente en potencia todos los inteligibles. En esta afirmación reside un problema 

para Aristóteles porque, en principio, un ser no puede pasar al acto sino bajo la influencia de un 

ser en acto. El Estagirita debe entonces afirmar la existencia, encima del intelecto humano que no 

piensa siempre, de un intelecto eternamente en acto. Tenemos entonces, según Aristóteles, dos 

intelectos: el intelecto considerado como simple potencialidad de pensamientos y el intelecto 

considerado como acto de pensar. El primero se llama nous patéticos y Aristóteles lo describe 

como mortal. Es un intelecto que desaparece con el cuerpo mientras que el intelecto en acto es 

inmortal y eternal. 331  Se podría afirmar que este intelecto eternamente en acto es el Dios 

aristotélico, es decir el pensamiento de sí mismo eternamente en acto, pero es lo que no aclaró 

Aristóteles y esta ambigüedad provocó siglos de comentarios. 

 

 El primero en debatir sobre la naturaleza del intelecto fue Teofrasto (372-288), sucesor 

directo de Aristóteles en la escuela peripatética. No obstante, fue Alejandro de Afrodisias (final 

del siglo II inicio del siglo III) quien desarrolló filosóficamente este problema ofreciendo una 

división entre un intelecto pasivo (el nous patéticos que se encuentra en el De anima) y un 

intelecto activo (nous poieticos). Alejandro identificó este nous poieticos o intelecto activo con el 

                                                           
329 Lingyan lishao, p.43. 
330 Aristóteles, De anima, III, 4, 429 a23.  
331 Ibid., III, 5, 430 a 17. 

 92



Dios aristotélico, el pensamiento que se piensa a sí mismo.332 Esta división entre nous patéticos y 

nous poieticos ha tenido mucha repercusión en el desarrollo de la filosofía aristotélica posterior.  

  

 Una etapa importante en la discusión sobre la naturaleza del intelecto se da con Averroes 

(1126-1198) en el siglo XII. Averroes elabora su propia doctrina del entendimiento a partir de 

unas aporías en la doctrina del intelecto de Alejandro de Afrodisias. Averroes se pregunta ¿cómo 

un intelecto material engendrado y entonces corruptible, como lo es el intelecto humano según la 

interpretación de Alejandro de Afrodisias, podrá tener un conocimiento de los inteligibles que 

son eternos? porque, según Averroes, sólo un intelecto eterno puede pensar los inteligibles 

eternos. La solución de Averroes consiste en  hacer del intelecto agente o activo un intelecto 

separado del alma humana. Lo que concluye Averroes es que el intelecto agente no pertenece a la 

definición del alma como forma del cuerpo, lo que no concuerda con la definición de Aristóteles, 

es decir como “entelequia de un cuerpo natural organizado”.333 Con Alejandro de Afrodisias y 

Averroes nos alejamos bastante de este principio. Esta doctrina averroísta es precisamente la que 

se va a debatir durante toda la Edad Media y todavía se encuentra en el comentario al De anima 

que escribió Francisco Toledo y que se publicó en Colonia en 1575.  

 

 El debate sobre la naturaleza del intelecto continúa en el pensamiento de Santo Tomás. El 

Aquinate también distingue entre un intelecto agente y otro pasivo cuyas funciones respectivas 

son las de abstraer las formas específicas de los fantasmatas y, por otro lado, recibir estas formas. 

No obstante, Santo Tomás no concuerda con Averroes ya que afirma que los dos intelectos, el 

pasivo y el activo, son partes del alma humana. Esta solución permite salvar la inmortalidad 

                                                           
332 Aristóteles, Metafísica, Λ, 9, 1074 b 33. 
333 Aristóteles, De anima, II, 1, 412 b 5. 

 93



personal del alma y el libre albedrío como se explicará más adelante. Vemos ahora la 

interpretación de Sambiasi.   

 

 La razón inmediata de la división del entendimiento en dos partes que encontramos en el 

Linyan lishao, a saber el entendimiento activo y el entendimiento pasivo, es gnoseológica. Esta 

división es propia del entendimiento humano ya que, siendo creado, y por lo mismo imperfecto, 

no siempre está en acto. Leemos en la Suma teológica:  

 

El entendimiento humano, que es el ínfimo en el orden de los entendimientos y el más 

alejado de la perfección del entendimiento divino, se halla en potencia con respecto a sus 

inteligibles, y al principio es ‘como una tabla rasa en la cual nada hay escrito’, según se 

expresa el Filósofo. Lo que se desprende claramente del hecho de que en un principio 

estamos sólo en potencia para entender y luego entendemos en acto.334

 

 Ambas partes del entendimiento sirven en el proceso cognoscitivo. Dice Sambiasi: “El 

entendimiento activo pone en acto todas las imágenes mediante la ayuda del trabajo del 

entendimiento pasivo. El entendimiento pasivo, consecuentemente, les agrega claridad, 335  

aprehende todas cosas y alcanza su principio.336 El agente puede hacer que sean alcanzables. El 

paciente es quien las alcanza”. Vemos aquí, a grandes líneas, como opera el entendimiento en su 
                                                           
334 Suma teológica, 1 q.79 a.2, resp.: “Intellectus autem humanus, qui est infimus in ordine intellectuum, et maxime 
remotus a perfectione divini intellectus, est in potentia respectu intelligibilium, et in principio est ‘sicut tabula rasa in 
qua nihil est scriptum’, ut Philosophus dicit in III De Anima. Quod manisfeste apparet ex hoc, quod in principio 
sumus intelligentes solum in potentia, postmodum autem affigimur intelligentes in actu”. 
335 Ibid., 1 q.85 a.2, ad 3: “El entendimiento posible sufre una modificación al ser informado por la especie inteligible, 
y luego, una vez informado, establece una definición, división o composición, que expresa por medio de la palabra”. 
(“Nam primo quidem consideratur passio intellectus possibilis secundum quod informatur spece intelligibili. Qua 
quidem formatus, format secundo vel definitionem vel divisionem vel compositionem, quae per vocem significatur”.) 
336 Ibid., 1 q.79 a.2, resp.: “La operación del entendimiento recae sobre el ser en general”. (“Intellectus enim habet 
operationem circa ens in universali”.); Suma teológica, 1 q.85 a.3, resp.: “Los sentidos perciben lo singular y el 
entendimiento lo universal”. (“Et quia sensus est singularium, intellectus autem universalium”.) 

 94



acto de entender, acto que Sambiasi explicará con más detalles adelante. Lo que el autor quiere 

subrayar con esta explicación es que “la esencia de todas las cosas tiene dos principios. Uno es el 

principio de la acción, otro es el principio de la recepción. En primer lugar, viene el agente, luego 

viene el paciente”.337 Encontramos aquí un principio fundamental de la filosofía aristotélico-

tomista el cual afirma que “nada se conoce en cuanto está en potencia, sino en cuanto está en 

acto”. 338  Lo anterior implica, por lo tanto, la correspondencia de dos operaciones con dos 

facultades: el entendimiento activo que pone en acto sus objetos y el entendimiento pasivo que 

los recibe. “El entendimiento agente y el posible se distinguen como potencias, puesto que, 

respecto a un mismo objeto, distinto principio ha de ser la potencia activa, que hace al objeto 

estar en acto, de la potencia  pasiva, que es movida por el objeto ya existente en acto”.339

 

 En este proceso, prima el agente sobre el paciente, el acto sobre la recepción por el 

principio ya mencionado según el cual solamente lo que está en acto se conoce. Los ejemplos que 

Sambiasi da al respecto son ilustrativos: si no existen los instrumentos creados por el agente, 

¿cómo los usará el paciente? De igual manera, el oído (paciente) solamente puede percibir los 

sonidos (actos). Este orden es propio del entender que se logra con la convergencia de un ente 

que conoce y de un objeto conocido. En el acto de entender “primero está el agente que hace lo 

entendible, luego está el paciente que lo entiende y entonces sigue el entender”.340 Asimismo, “la 

                                                           
337 Lingyan lishao, p.43. 
338 Suma teológica, 1 q.84 a.2, resp.: “Non autem cognoscitur aliquid secundum quod est in potentia, sed solum 
secundum quod est actu”. 
339 Ibid., 1 q.79 a.7, resp.: “Diversificatur tamen potentia intellectus agentis, et intellectus possibilis: quia respectu 
eiusdem obiecti, aliud principium oportet esse potentiam activam, quae facit obiectum esse in actu; et aliud 
potentiam passivam quae movetur ab obiecto in actu existente”. 
340 Lingyan lishao, p.44. 

 95



perfección de la operación cognoscitiva se consuma con la presencia de lo conocido en el 

cognoscente”.341

 

 Ahora que se definió el acto de entender, es preciso determinar la naturaleza del objeto 

propio de esta operación. Este objeto del entendimiento no es el objeto mismo sino su imagen:  

 

El entendimiento humano […] es una facultad del alma, que, como ya probamos, es forma 

de un cuerpo. Y por eso le es propio el conocimiento de forma que existe individual en la 

materia corporal, aunque no del modo como está en la materia. Mas conocer lo que está 

en una materia individual y no del modo como está en tal materia, es abstraer la forma de 

la materia individual representada en las imágenes. Es preciso, por tanto, afirmar que 

nuestro entendimiento conoce las realidades materiales abstrayendo de las imágenes, y 

que por medio de las realidades materiales, así entendidas, alcanzamos algún 

conocimiento de las inmateriales.342  

 

 El objeto propio del intelecto es entonces la imagen abstraía del objeto material. Escribe 

Sambiasi al respecto: “En general, no es que el entendimiento comprenda la materia substancial 

de las cosas. Debe dejar a un lado la materia substancial y afinar el conocimiento de la esencia. 

La materia substancial es particular y subordinada mientras que la esencia es la manifestación de 

                                                           
341 Suma teológica, 1 q.81 a.1, resp.: “Nam operatio virtutis apprehensiva perficitur in hoc, quod res apprehensae 
sunt in apprehendente”. 
342 Ibid., 1 q.85 a.1, resp.: “Intellectus [...] sed tamen est quaedam virtus animae, quae est forma corporis. Et ideo 
proprium eius est cognoscere formam in materia quidem corporali individualiter existentem, non tamen prout est in 
tali materia. Cognoscere veri id quod est in materia individuali, non prout est in tali materia, est abstrahere formam a 
materia individuali, quam repraesentant phantasma. Et ideo necesse est dicere quod intellectus noster intelligit 
materialia abstrahendo a phantasmatibus; et per materialia sic considerata in immaterialium aliqualem cognitionem 
devenibus”. 

 96



la universalidad”. 343  Lo anterior permite precisar que el objeto del entendimiento no es lo 

singular sino lo universal, proposición que encontramos en la Suma teológica en las palabras 

siguientes: “Nuestro entendimiento abstrae las especies inteligibles de las imágenes de la fantasía 

en cuanto considerada de modo universal la naturaleza de las cosas”.344  

 

 Sambiasi sigue con la explicación detallada de la operación del entendimiento, a saber el 

modo como el entendimiento llega a conocer los objetos materiales. 345  Aquí, se precisa la 

naturaleza de la imagen propia del intelecto. Por el hecho de que la imagen del entendimiento es 

representación del universal no puede ser idéntica a la imagen de la fantasía, la cual todavía es 

material y por lo tanto singular. El punto de partida reside en un objeto material que se quiere 

conocer. Podemos recordar que el cuerpo “es necesario al alma intelectiva en orden a su 

operación propia, que es entender”346 precisamente porque el alma es forma del cuerpo. Por lo 

mismo, “el objeto propio del entendimiento humano, que está unido al cuerpo, es la esencia o 

naturaleza existente en la materia corporal”.347 De este objeto material se desprende una primera 

imagen, llamada por Sambiasi “burda” que es la imagen de la fantasía o imaginativa. Es la 

imagen que se aprehende por los sentidos externos y que luego el sentido común recibe: el 

fantasmata. La operación del sentido común consiste en diferenciar las imágenes según los 

sentidos externos.348 El paso siguiente consiste en la recepción de esta imagen por la cogitativa 

                                                           
343 Lingyan lishao, p.44. 
344 Suma teológica, 1 q.85 a.1, ad 5: “Ad quintum dicendum quod intellectus noster et abstrahit species intelligibiles 
a phantasmatibus, inquantum considerat naturas rerum in universali”. 
345 Lingyan lishao, pp.44-45. Sambiasi describió parte de este proceso en el comentario sobre la memoria.  
346 Suma teológica, 1 q.84 a.4, resp.: “Maxime autem videtur corpus esse necessarium animae intellectivae ad eius 
propriam operationem, quae est intelligere”. 
347 Ibid., 1 q.84 a.7, resp.: “Intellectus autem humani, qui est coniuctus corpori, proprium obiectum est quidditas sive 
natura in materia corporali existens”.; Véase, E. Gilson, Le thomisme, Introduction à la philosophie de saint Thomas 
d’Aquin, Paris, Vrin, 1948, p.328: “El ‘principio-comienzo’ de la filosofía tomista no es más, en efecto, que la 
percepción sensible de seres concretos actualmente existentes”. 
348 Ibid., 1 q.78 a.4, ad 2: “Es preciso que sea de la competencia del sentido común el juicio de discernimiento a que 
se refieran, como a su término común todas las peroraciones de los sentidos; y a asimismo que perciba las 

 97



cuya función es discriminarla de otras cosas. Esta imagen todavía no es objeto del entendimiento 

y por consiguiente no es conocible. Es en la etapa siguiente que la imagen se vuelve objeto del 

entendimiento por el acto de éste que consiste en abstraer de la imagen sensible sus condiciones 

particulares volviéndola especie, es decir imagen del entendimiento. Santo Tomás describe el 

proceso de la manera siguiente: “Las formas universales las abstraemos de sus condiciones 

particulares, lo cual es hacerlas inteligibles en acto”.349 También leemos en la Suma teológica:  

 

El alma intelectiva es ciertamente inmaterial en acto, pero está en potencia con respecto a 

las especies inteligibles particulares de las cosas. Las imágenes, en cambio, son 

indudablemente representaciones en acto de ciertas naturalezas, pero son inmateriales en 

potencia. Por consiguiente, nada impide que una y la misma alma, en cuanto que es 

inmaterial en acto, posea una facultad por la cual haga en acto inmateriales a sus objetos, 

despojándolos por abstracción de la materia individual, facultad a la que llamamos 

entendimiento agente.350

 

 Sambiasi ilustra su comentario con el ejemplo de una medición. 351  Empecemos por 

describir el ejemplo. Son tres los elementos que sirven al entendimiento en su proceso 

cognoscitivo, el árbol referido a la materia substancial, el metro a la totalidad y el pulgar a la 

parte. En primer lugar, el ojo percibe la forma del árbol, pero esa forma todavía no es una imagen 
                                                                                                                                                                                            
modificaciones intencionales de los sentidos, como cuando uno ve que ve”. (“Oportet ad sensum communem 
pertinere discretionis iudicium, ad quem referantur, sicut ad communem terminum, omnes apprehensiones sensuum; 
a quo etiam percipiantur intentiones sensuum, sicut cum aliquis videt se videre”.) 
349 Ibid., 1 q.79 a.4, resp.: “Nos abstrahere formas universales a conditionibus particularibus, quod est facere actu 
intelligibilia”. 
350 Ibid., 1 q.79 a.4, ad 4: “Ad quartum dicendum quod anima intellectiva est quidem actu immaterialis, sed est in 
potentia ad determinatas species rerum. Phantasmata autem, e converso, sunt quidem actu similitudines specierum 
quarundam, sed sunt potentia immaterialia. Unde nihil prohibet unam et eandem animam, inquantum est immaterialis 
in actu, habere aliquam virtutem per quam faciat immaterialia in actu abstrahendo a conditionibus individualis 
materiae, quae quidem virtus dicitur intellectus agens”. Véase, E. Gilson, Le thomisme, p.329. 
351 Lingyan lishao, p.46. 

 98



de la fantasía. Esta última se abstrae de la materia individual y la recibe el sentido común. La 

actividad del sentido común consiste en discriminar las imágenes recibidas según los órganos 

corporales. Luego pasa a la cogitativa cuya operación consiste en comparar y discriminar esta 

imagen de la imagen de otras cosas. Por ende, el entendimiento agente abstrae definitivamente 

toda particularidad de la imagen para dejar su contenido universal, a saber la especie. Ahora bien, 

se asocia a la descripción de las etapas del proceso cognitivo el problema de la dimensión. El ojo 

percibe una substancia material y la mide. La medición, en este momento, se aplica al objeto 

concreto. Luego, el sentido común recibe una imagen material que también se mide en metro y 

pulgar. La medición todavía se aplica al objeto en su carácter material: la imagen de la fantasía. 

El trabajo de la cogitativa, que consiste en comparar y discriminar los diversos objetos que se 

almacenaron simultáneamente en el sentido común, casi no se relaciona con la materialidad del 

objeto. En cuanto al entendimiento agente, cuyo objeto es ahora totalmente inmaterial, se dedica 

a comparar las dimensiones sin más referencia al objeto concreto.  

 

 Este ejemplo es algo confuso. No se sirve de cualquier imagen Sambiasi, sino que le 

agrega a la imagen de un árbol el problema de su dimensión. Ahora bien, la dimensión es un 

sensible común y los sensibles comunes son el principio unificador de la percepción, que de otro 

modo fuera fragmentaria:  

 

La actividad sensorial, por lo mismo que ha de captar el objeto a través de unas facultades 

orgánicas que sólo son capaces de reaccionar ante estímulos específicos, se ven obligadas 

a proporcionar una visión fragmentaria del objeto. Pero, el objeto sigue siendo una unidad. 

[…] En el mismo objeto de los sentidos especiales se encuentra el principio unificador: 

los sensibles comunes. […] Al ser captados por diversos sentidos permiten constatar su 

 99



unidad y distinción relativa. La cantidad aparece así como un dato común a los objetos 

vistos y a los tocados, lo que da lugar a un primer fenómeno de constancia perceptiva, 

simultanea esta vez, que permite la integración y la unificación de los diversos sensibles 

propios. Los sensibles comunes, que sólo el sentido común puede percibir como distintos 

de los propios, tienen así esta función de integrarlos en la unidad del objeto total de 

percepción.352

 

Luego, asevera Sambiasi que a la cogitativa “sólo le queda la parte en pulgar”.353 ¿Será que 

asimila la parte a la particularidad y la totalidad a la generalidad? Si fuera cierta, tal vez se podría 

entender que a la cogitativa le queda la parte que se mide en pulgar porque la tarea de la 

cogitativa consiste en comparar las representaciones individuales.354

  

 El ejemplo de la blancura que Sambiasi analiza brevemente 355  permite precisar la 

diferencia entre la cualidad en potencia y la en acto. Asimismo, el blanco se ve gracias a la luz  

mientras que en la oscuridad solamente está en potencia. Por lo tanto, el entendimiento activo es 

como la luz del sol que hace en acto a los colores y el entendimiento pasivo es quien los recibe. 

Sambiasi escribe al respecto: “También es como las cosas que tienen blancura, 356  se trata 

entonces del blanco que se puede ver. Cuando la luz del sol todavía no ha llegado la blancura que 

sólo es posible ver no es la blancura que actualmente se ve. Cuando ya llegó la luz del sol 

inmediatamente sigue que es visible. Lo que hace el entendimiento activo es como el blanco que 

se puede percibir y ver. Lo que hace el entendimiento pasivo es como la luz otorgada y es ver al 

                                                           
352 S. Ramírez, introd. a la Suma teológica, pp.41-42. 
353 Lingyan lishao, p.46. 
354 Suma teológica, 1 q.81 a.3, resp. 
355 Lingyan lishao, p.47. 
356 Suma teológica, 1 q.85 a.5 ad 3; Ibíd., 1 q.90 a.2, resp.  

 100



blanco”.357 Podemos subrayar que esta imagen de la luz es un tema recurrente de la filosofía 

aristotélica y sus interpretaciones. Santo Tomás sintetiza la idea de la manera siguiente:  

 

Sobre la acción de la luz hay dos opiniones. Unos dicen que para ver se requiere la luz, a 

fin de que haga visibles en acto los colores; y de igual modo y por la misma razón que se 

necesita de la luz para ver, se precisa del entendimiento agente para entender. Según otros, 

en cambio, la luz se requiere para la visión no por razón de los colores, a fin de hacerlos 

visibles en acto, sino, como dice Averroes,358 para que el medio se haga en acto luminoso; 

y, según esto, la semejanza que Aristóteles establece entre el entendimiento agente y la 

luz se entiende en el sentido de que, así como ésta es necesaria para ver, así también aquél 

es necesario para entender, pero no por la misma causa.359

 

 ¿Cómo entender estas dos interpretaciones? La primera afirma que el entendimiento 

agente hace en acto a los objetos al igual que la luz hace en acto a los colores. Esta interpretación 

se centra en los objetos, los cuales se vuelven en acto, según se afirma. Asimismo, el blanco que 

potencialmente se puede ver se vuelve visible. Aristóteles asevera en este sentido: “Así pues, 

existe un intelecto que es capaz de llegar a ser todas las cosas y otro capaz de hacerlas todas; este 

último es a manera de disposición habitual como, por ejemplo, la luz: también la luz hace en 

                                                           
357 Lingyan lishao, p.47. 
358 Averroes, De anima, II, Commentario, 67. 
359 Suma teológica, 1 q.79 a.3, ad 2: “Ad secundum dicendum quod circa effectum luminis est duplex opinio. 
Quidam enim dicunt quod lumen requiritur ad visum, ut faciat colores actu visibiles. Et secundum hoc, similiter 
requiritur, et propter idem, intellectus agens ad intelligendum, propter quod lumen ad videndum. Secundum alios 
vero, lumen requiritur ad videndum, non propter colores ut fiant actu visibiles; sed ut medium fiat actu lucidum, ut 
Commentator dicit in II ‘De anima’. Et secundum hoc, similitudo qua Aristóteles assimilat intellectum agentem 
lumini, attenditur quantum ad hoc, quod sicut hoc est necessarium ad videndum, ita illud ad intelligendum; sed non 
propter idem”. 

 101



cierto modo de los colores en potencia colores en acto”. 360  Es la acción de la luz o del 

entendimiento sobre los objetos que los hace en acto. Se podría entender entonces que la acción 

de la luz o del entendimiento consiste en agregar algo al objeto de tal manera que se vuelva en 

acto. La segunda interpretación se centra en el medio, es decir la imagen de la fantasía o la 

especie. Se asevera que el entendimiento agente hace que el medio se vuelva entendible en acto 

como la luz hace que el medio se vuelva luminoso. Es así como “debe afirmarse que la especie 

inteligible es con respecto al entendimiento como el medio por el que entiende”.361 Cabe recordar 

que el objeto del entendimiento es precisamente la especie,362 es decir la imagen intelectual, y 

que poner en acto consiste en abstraer las formas universales de sus condiciones particulares.363 

También precisa el Santo:  

 

Las formas que existen en la materia no son inteligibles en acto, síguese que las 

naturalezas o formas de las cosas sensibles que entendemos no son inteligibles en acto. 

Mas nada pasa de la potencia al acto si no es mediante algún ser en acto, al modo como el 

sentido es puesto en acto por lo sensible en acto. Es preciso, por tanto, admitir en el 

entendimiento una facultad que haga a las cosas inteligibles en acto, abstrayendo las 
                                                           
360 Aristóteles, De anima, III, 5, 430 a 15. 
361 Suma teológica, 1 q.85 a.2, resp.: “Et ideo dicendum quod species intelligibilis se habet ad intellectum ut quod 
intelligit intellectus”. Véase, E. Gilson, Le thomisme, p.321: “La especie no es lo que el pensamiento conoce de la 
cosa, sino lo por el cual la conoce, y nul ser intermediario se interpone, en el acto de conocimiento, entre el 
pensamiento y su objeto”. 
362 Aquí hablamos del objeto de la operación cognitiva porque Santo Tomás afirma también que los objetos reales del 
entendimiento son los objetos concretos. Véase, Suma teológica, 1 q.84 a.7, resp.: “El objeto propio del 
entendimiento humano, que está unido al cuerpo, es la esencia o naturaleza existente en la materia corporal”. 
(“Intellectus autem humani, qui est coniunctus corpori, proprium obiectum est quidditas sive natura in materia 
corporali existens”.); Véase también, Ibid., 1 q.85 a.1, resp.; E. Gilson, Le thomisme, p.329: “Es de igual manera 
verdadero decir que el primer objeto del intelecto no es la cosa, sino su concepto. Esto es cierto si se entiende en el 
único sentido que reciba esta proposición en el pensamiento de Santo Tomás cuando la formula. Lo que es conocido, 
en el sentido propio y absoluto del término, no es el ser considerado en su existencia subjetiva propia, porque éste 
queda siendo lo que es, que lo conozca o no lo conozca; es únicamente este mismo ser en la medida que, se ha vuelto 
mío por la coincidencia de mi intelecto y de su especie, de lo cual resulta el acto del concepto. Decir que el objeto 
inmediato del pensamiento es el concepto, no es entonces negar que sea la cosa, sino afirmar, por el contrario, que es 
la cosa, en la medida que su inteligibilidad hace toda la del concepto”. 
363 Suma teológica, 1 q.79 a.4, resp. 

 102



especies inteligibles de sus condiciones materiales. De aquí la necesidad de admitir el 

entendimiento agente.364  

 

 Por lo tanto, se entiende que lo que se pone en acto es el medio propio de cada facultad, 

sentido o entendimiento. La tarea del entendimiento activo es hacer entendibles a sus objetos al 

igual que el sentido hace que el blanco se pueda percibir y ver. La otra parte del proceso 

cognitivo atañe al entendimiento pasivo. Éste recibe la especie y la entiende al igual que el 

sentido recibe la impresión o imagen del blanco y la ve. Concluye Sambiasi a la 

complementariedad de estos dos intelectos. “El entendimiento activo y el entendimiento pasivo, 

si ambos carecen del otro, entonces no pueden completar el trabajo del entendimiento. Por lo 

tanto, en general, estos dos forman la facultad del ánima. Comparando con una clepsidra, arriba y 

abajo cada uno mide un dou. Uno principalmente actúa, otro principalmente padece. Si ambos 

carecen del otro, entonces no hay un instrumento acabado”.365    

 

 Ahora bien, Sambiasi precisa que cabe distinguir dentro de los objetos del entendimiento 

entre los objetos materiales y los objetos inmateriales porque el proceso cognitivo mediante el 

cual se conocen no es igual. La diferencia reside en que, en cuanto a los objetos materiales que se 

desean conocer, no se puede abstraer su materia común sino que sólo se abstrae su materia 

individual.366 ¿En qué consiste la diferencia entre la materia común y la materia individual? En la 

Suma teológica se afirma: “Hay que distinguir más bien dos clases de materia, a saber, la común 

                                                           
364 Ibid., 1 q.79 a.3, resp.: “Formae autem in materia exisentes non sunt intelligibiles actu: sequebatur quod naturae 
seu formae rerum sensibilium, quas intelligimus, non essent intelligibiles actu. Nihil autem reducitur de potentia in 
actum, nisi per aliquod ens actu: sicut sensus fit in actu per sensibile in actu. Oportebat igitur ponere aliquam 
virtutem ex parte intellectus, quae faceret intelligibilia in actu, per abstractionem specierum a conditionibus 
materialibus. Et haec est necessitas ponendi intellectum agentem”. 
365 Lingyan lishao, p.47. 
366 Ibid., p.48. 

 103



y la determinada o individual. Es materia común, por ejemplo, la carne y los huesos; e individual, 

esta carne y estos huesos”.367 El conocimiento de un objeto material siempre lo es de un objeto 

concreto, determinado: “El entendimiento abstrae la especie de la materia sensible individual, no 

de la materia sensible común. Así abstrae la especie de hombre de esta carne y de estos huesos. 

[…] No puede, en cambio, abstraer la especie de hombre de la carne y de los huesos”. 368  

Sambiasi explicita la misma idea de la manera siguiente: “El hombre originalmente posee una 

substancia corporal, entonces partiendo de esta substancia corporal se entiende y no se discute 

que tal substancia corporal es tal hombre”.369 La última parte de la proposición parece indicar que, 

en este momento del proceso cognoscitivo, se abandonó la individualidad.  

 

 Las cosas inmateriales, por su inmaterialidad, son más afines al intelecto también 

inmaterial. Con estos entes, no es preciso abstraer la universalidad de las condiciones 

individuales. Cabe, sin embargo, distinguir, a parte de las cosas materiales, otros dos niveles de 

seres, las especies matemáticas que aún son sujeto de una substancia material y las substancias 

inmateriales. La explicación que da Santo Tomás al respecto es muy compleja:  

 

El entendimiento puede abstraer las especies matemáticas no sólo de la materia sensible 

individual, sino también de la común; aunque no de la materia inteligible común, sino 

solamente de la individual. Se llama, en efecto, materia sensible a la materia corporal en 

cuanto sujeto de cualidades sensibles, como el calor, el frío, la dureza, la blandura, etc.; 

[…] y materia inteligible a la substancia en cuanto sujeto de la cantidad. Por eso las 
                                                           
367 Suma teológica, 1 q.85 a.1, ad 2: “Et ideo aliter dicendum est, quod materia est duplex, scilicet comunis, et 
signata vel individualis: communis quidem, ut caro et os; individualis autem, ut hae carnes et haec ossa”.  
368 Ibid., 1 q.85 a.1, ad 2: “Intellectus igiturabstrahit speciem rei naturalis a materia sensibili individuali, non autem a 
materia sensibili communi. Sicut speciem hominis abstrahit ab his carnibus et his ossibus. [...] Sed species hominis 
non potest abstrahi per intellectum a carnibus et ossibus”. 
369 Lingyan lishao, p.48. 

 104



cantidades --como números, dimensiones y figuras, que son sus límites-- pueden ser 

consideradas sin las cualidades sensibles, lo cual es abstraerlas de la materia sensible; mas 

no pueden concebirse sin referencia a la substancia sujeto de la cantidad, lo cual sería 

abstraerlas de la materia inteligible común. Sin embargo, no es precisa la referencia a esta 

o aquella substancia; lo que equivale a abstraerlas de la materia inteligible individual. 

 Por último, hay esencias que pueden ser abstraídas hasta de la materia inteligible 

común, como lo son el ser, la unidad, la potencia y el acto y otras similares, que también 

pueden existir sin materia alguna, como sucede en las substancias inmateriales.370

 

 Las especies matemáticas en cuanto son sujeto de una materia individual, es decir 

concreta, se abstraen de la materia inteligible individual mientras que las substancias inmateriales 

se abstraen de la materia inteligible común por no ser sujeto de ningún ente corporal o material. 

En cuanto a las substancias inmateriales, se prescinde de la acción de los sentidos y de la imagen 

de la fantasía. Ahora bien, Sambiasi no detalla con tantas precisiones la diferencia entre la 

materia común y la materia individual, que sean sensibles o inteligibles. De la cosa material pasa 

directamente a la substancia inmaterial, del cuerpo humano a los ángeles. La razón de esta 

simplificación probablemente reside en el hecho de que quiere resaltar ante todo la diferencia 

entre una cosa material y otra inmaterial en el proceso cognoscitivo. La semejanza entre la 

substancia inmaterial y el intelecto hace que el entender sea directo mientras que la disimilitud 

                                                           
370 Suma teológica, 1 q.85 a.1, ad 2: “Species autem mathematicae possunt abstrahi per intellectum a materia 
sensibili non solum individuali, sed etiam commini; non tamen a materia intelligibili communi, sed solum individuali. 
Materia enim sensibilis dicitur materia corporalis secundum quod subiacet qualitatibus sensibilibus, scilicet calido et 
frigido, duro et molli, et huiusmodi. Materia vero intelligibilis dicitur substantia secundum quod subiacetquantitati. 
[...] Unde quantitates, ut numeri et dimensiones et figurae, quae sunt terminationes quantitatum, possunt considerari 
absque qualitatibus sensibilibus, quod est eas abstrahi a materia sensibili: non tamen possunt considerari sine 
intellectu substantiae quantitati subiectae, quod esset eas abstrahi a materia intelligibili communis. Possunt tamen 
considerari sine hac vel illa substantia; quod est eas abstrahi a materia intelligibili individuali.  Quaedam vero sunt 
quae possunt abstrahi etiam a materia intelligibili communi, sicut ens unum, potentia et actus, et alia huiusmodi, quae 
etiam esse possunt absque omni materia, ut patet in substantiis immaterialibus”. 

 105



entre una cosa material y el entendimiento impide este conocimiento directo e implica la 

mediación de los sentidos. Asimismo, “si se trata de algo que no tiene forma ni materia no es 

necesario abstraer [lo común], por sí sólo puede transformarse en imagen racional y combinarse” 

con el intelecto.371

 

 Francesco Sambiasi apoya su afirmación con una referencia a un pasaje muy conocido del 

De anima de Aristóteles: “El alma es en cierto modo todos los entes, ya que los entes son o 

inteligibles o sensibles y el conocimiento intelectual se identifica en cierto modo con lo 

inteligible, así como la sensación con lo sensible”. 372 Este pasaje significa que el alma puede 

potencialmente llegar a ser todos sus objetos –sensibles o inteligibles— porque posee las 

facultades apropiadas. En cuanto a los objetos sensibles se abstraen sus condiciones sensibles 

para dejar lo que tiene de inteligible y poder ser aprehendido por el entendimiento mientras que 

los objetos inteligibles se aprehenden directamente por el entendimiento:  

 

En efecto, tratándose de seres inmateriales lo que intelige y lo inteligido se identifican 

toda vez que el conocimiento teórico y su objeto son idénticos […]; pero, tratándose de 

seres que tienen materia, cada uno de los objetos inteligibles está presente en ellos sólo 

potencialmente. De donde resulta que en estos últimos no hay intelecto –ya que el 

intelecto que los tiene por objeto es una potencia inmaterial —mientras que el intelecto sí 

que posee inteligibilidad.373

 

                                                           
371 Lingyan lishao, p.49. 
372 Aristóteles, De anima, III, 8, 431 b 20-25. 
373 Ibid., III, 8, 430 a 5-10. 

 106



 En otro pasaje de la obra, Aristóteles asevera que el intelecto es como una tabla rasa lo 

que significa que no existen ideas innatas en el entendimiento sino que las ideas sólo están en 

potencia en él. Dice el Estagirita:  

 

En cuanto a la dificultad de que el paciente ha de tener algo en común con el agente, ¿no 

ha quedado ya contestada al decir que el intelecto es en cierto modo potencialmente lo 

inteligible si bien en entelequia no es nada antes de inteligir? Lo inteligible ha de estar en 

él del mismo modo que en una tablilla en la que nada está actualmente escrito: esto es lo 

que sucede con el intelecto.374  

 

 Por lo mismo, el intelecto puede poner en acto y volverse todas las cosas: el 

entendimiento agente pone en acto, es decir hace inteligible al objeto mientras que el 

entendimiento pasivo, lo recibe y lo entiende. Sambiasi vuelve a precisar, en este momento del 

comentario, que lo que logra ponerse en acto y estar en el ánima no se trata de la cosa misma, 

sino de su imagen. Siguiendo el razonamiento anterior, se puede afirmar que el sentido común es 

el almacenamiento de todas las cosas que se aprehenden por los sentidos externos mientras que el 

entendimiento es el almacenamiento de todo lo que aprehenden los sentidos internos. 375  

Asimismo, siendo potencialmente todas las cosas materiales el sentido común es en cierto modo 

todas ellas al igual que el entendimiento siendo potencialmente todas las cosas inmateriales es en 

cierto modo todas ellas. Santo Tomás concuerda con esta afirmación señalando que “Aristóteles 

                                                           
374 Ibid., III, 4, 430 a 1. Véase, Suma teológica, 1 q.84 a.3, resp.: “De ahí que debamos decir que el alma intelectiva 
está en potencia tanto respecto a las imágenes que son principio de la sensación como a las representaciones que son 
principio de la inteleción. Y por eso Aristóteles afirmó que el entendimiento, mediante el cual el alma conoce, no 
posee especies inteligibles infusas, sino que originariamente está en potencia para todas”. (“Unde oportet dicere quod 
anima cognoscitiva sit in potentia tam ad similitudines quae sunt principia sentiendi, quam ad similitudines quae 
principia intelligendi. Et propter hoc Aristóteles posuit quod intellectus, quo anima intelligit, non habet aliquas 
species naturaliter inditas, sed est in principio in potentia ad huiusmodi species omnes”.) 
375 Lingyan lishao, p.50. 

 107



no admitió, contra los antiguos naturalistas, que el alma estuviera actualmente compuesta de 

todas las cosas, sino dijo que ‘el alma es en algún modo todas las cosas’, en cuanto está en 

potencia con respecto a todas ellas: por los sentidos, con respecto a los sensibles, y por el 

entendimiento, con respecto a los inteligibles”.376

 

 Ahora que Sambiasi estudió el origen, el objeto y el proceso del conocimiento intelectual, 

se dedica a la pregunta de saber si el entendimiento se conoce a sí mismo, es decir si el 

entendimiento puede ser su propio objeto. En los procesos anteriormente explicitados, todos los 

objetos del intelecto, aún los objetos universales, se originaban en la materia concreta. Con el 

conocimiento de sí, el objeto del entendimiento ya no es material sino inmaterial. La primera 

condición para la realización del conocimiento de sí que Sambiasi expone precisamente consiste 

en la inmaterialidad de lo conocido. Por ser en acto, el intelecto es forma, es decir inmaterial, y 

por lo mismo, no precisa abstraer las condiciones inteligibles de su objeto (sí mismo) que de por 

sí lo son. Por otra parte, el intelecto se puede entender por el hecho de estar en acto. Sambiasi 

describe este acto como una vuelta del entendimiento sobre sí: una reflexión. La reflexión es 

propia del intelecto ya que los sentidos externos no la logran. Este tipo de conocimiento supone 

un regreso del ser cognoscente sobre sí mismo y consiste en entender su propio acto de 

conocimiento: 

 

Como lo natural a él {el entendimiento}, según el estado de la vida presente, es conocer lo 

material y sensible, según antes hemos dicho, síguese que nuestro entendimiento se 

conoce a sí mismo en cuanto se actualiza por las especies abstraídas de lo sensible, 

                                                           
376 Suma teológica, 1 q.84 a.2, ad 2: “Ad secundum dicendum quod Aristóteles non posuit animam esse actu 
compositam ex omnibus, sicut antiqui Naturales; sed dixit ‘quodammodo animam esse omnia’, inquantum est in 
potentia ad omnia; per sensum quidem ad sensibilia, per intellectum vero ad intelligibilia”. 

 108



sirviéndose de la luz del entendimiento agente, que es el acto de las especies inteligibles y, 

mediante ellas, del entendimiento posible. Nuestro entendimiento se conoce pues, a sí 

mismo, no por su esencia, sino por su acto.377

 

 Sambiasi define esta clase de entender como “extraordinario” en el sentido propio en que 

no es ordinario. En efecto, por una parte, el entendimiento como objeto de conocimiento no es 

material, por otra parte, en el caso específico del conocimiento de sí mismo, hay identidad del 

cognoscente y de lo conocido. Por otra parte, la segunda característica enunciada por Sambiasi 

describe lo que puede impedir el acto de entenderse a sí mismo y esto consiste precisamente en la 

condición del entendimiento humano, que en esta vida, se encuentra unida al cuerpo.  

 

 El punto siguiente que analiza el autor del Lingyan lishao consiste en explicitar la 

necesidad de la imagen racional en el proceso intelectual y el papel de la cogitativa en este 

proceso. Este último problema fue debatido por numerosos filósofos y examina la función del 

fantasmata en el proceso cognoscitivo. El problema subyacente a este punto es entender como el 

intelecto puede tener un conocimiento de lo singular. Este punto es de suma importancia 

epistemológica y su análisis se remonta al propio Aristóteles. La dificultad reside en el axioma 

que fundamenta la posibilidad del conocimiento formulado por Anaxágoras (500-428 a.C.): “Si –

como dice Anaxágoras—el intelecto es simple e impasible y nada tiene en común con ninguna 

otra cosa, ¿de qué manera conoce si el inteligir consiste en una cierta afección y de dos cosas, a lo 

que parece, la una actúa y la otra padece en la medida que ambas poseen algo en común?”378 

                                                           
377 Ibid., 1 q.87 a.1, resp.: “Sed quia connaturale est intellectui nostro, secundum statum praesentis vitae quod ad 
materialiaet sensibilia respiciat; consequens est ut sic seipsum intelligat intellectus noster, secundum quod fit actu 
per species a sensibilibus abstractas per lumen intellectus agentis, quod est actus ipsorum intelligibilium, et eis 
mediantibus intellectus possibilis. Non ergo per essentiam suam, sed per actum suum se cognoscit intellectus noster”. 
378 Aristóteles, De anima, III, 4, 429 b 22 ss; Suma teológica, 1 q.84 a.2, resp. 

 109



Sambiasi explicita esta división entre la sensibilidad y el intelecto mostrando que cada facultad 

tiene un objeto propio sin el cual no logran su actividad cognitiva: “Los cinco sentidos residen en 

lo sensible. Si no hay imagen sensitiva, definitivamente no pueden percibir lo que es sensible. El 

entendimiento reside en lo intelectivo. Si no hay imagen racional tampoco puede entender ni una 

sola cosa inteligible”. Le queda entonces a Sambiasi definir cómo el entendimiento puede tener 

un conocimiento de los singulares porque, dice, “la facultad de entender es entender las cosas”.379 

En otras palabras, “el acto de conocimiento se extiende a los objetos que están fuera del sujeto, 

pues es claro que conocemos también lo exterior a nosotros”380  y que “el objeto propio del 

entendimiento humano, que está unido al cuerpo, es la esencia o naturaleza existente en la 

materia corporal”.381

 

 Ahora bien: 

 

No se pueden conocer verdadera y completamente la naturaleza de la piedra o la de 

cualquier otro objeto material si no se la conoce como existente en concreto. Pero lo 

particular lo percibimos por lo sentidos y por la imaginación. Por consiguiente, para que 

el entendimiento entienda en acto su objeto propio, es necesario que recurra a las 

imágenes de la fantasía, a fin de descubrir la naturaleza universal existiendo en un objeto 

singular.382

                                                           
379 Lingyan lishao, p.52. 
380 Suma teológica, 1 q.84 a.2, resp.: “Et huius ratio est, quia actus cognitionis se extendit ad ea quae sunt extra 
cognoscentem: cognoscimus enim etiam ea quae extra nos sunt”. 
381 Ibid., 1 q.84 a.7, resp.: “Intellectus autem humani, qui est coniunctus corpori, proprium obiectum est quidditas 
sive natura in materia corporali existens”.; Véase también, Suma teológica, 1 q.85 a.1, resp. 
382 Ibid., 1 q.84 a.7, resp.: “Unde natura lapidis, vel cuiuscumque materialis rei, cognosci non potest complete et vere, 
nisi secundum quod cognoscitur ut in particulari existens. Particulare autem apprehendimus per sensum et 
imaginationem. Et ideo necesse est ad hoc quod intellectus actu intelligat suum obiectum proprium, quod convertat 
se ad phantasmata, ut speculetur naturam universalem in particulari existentem”. 

 110



 El conocimiento intelectual de los singulares, es decir de las cosas concretas --que es un 

hecho-- supone entonces la mediación de las facultades sensitivas internas sin las cuales el 

entendimiento no puede alcanzar los objetos materiales. Por otra parte, “las potencias que se 

sirven de órganos corporales son el sentido, la imaginación y las demás facultades de la parte 

sensitiva. Luego no cabe duda que para que el entendimiento entienda en acto, y no sólo cuando 

por vez primera adquiere un conocimiento, sino también en la utilización posterior del 

conocimiento adquirido, se requiere el acto de la imaginación y de las demás facultades”.383 Es 

preciso, sin embargo, destacar que si bien el entendimiento necesita las imágenes de la fantasía 

para poder entender, no se trata de las imágenes corpóreas y materiales sino las especies 

inmateriales e inteligibles.384 Es lo que Sambiasi quiere explicitar cuando de manera retórica 

pregunta: “¿Cómo fuera posible que no se necesite la imagen intelectiva de aquella cosa para 

diferenciarla de esta cosa?” Por “imagen intelectiva” justamente se debe entender la imagen 

inmaterial que reside en el ánima. El papel de la imaginación consiste en proveer las imágenes 

conservadas para permitir la comparación entre una cosa y otra. Luego, la comparación es el acto 

propio de la cogitativa “que consiste en comparar, aunar y separar”.385 Sambiasi puede entonces 

concluir que “el entendimiento está completamente subordinado, para poder entender, a las 

imágenes recibidas por la cogitativa.” 

 

 Se puede definir la cogitativa como una “razón particular” porque opera por medio de una 

“cierta deducción” o “comparación”, 386  términos que traducen la palabra latín: “collatio”. 

Empero, la imagen de la fantasía recibida por la cogitativa todavía no es entendible por el 
                                                           
383 Ibid., 1 q.84 a.7, resp.: “Utuntur autem organo corporali sensus et imaginatio et aliae vires pertinentes ad partem 
sensitivam. Unde manifestum est quod ad hoc quod intellectus actu intelligat, non solum accipiendo scientiam de 
novo, sed etiam utendo scientiam iam acquisita, requiritur actus imaginationis et ceterarum virtutum”. 
384 Ibid., 1 q.84 a.1, ad 1; Suma teológica, 1 q.85 a.1, ad 3. 
385 Ibid., 1 q.78 a.4, obj. 5: “Praeterea, actus cogitativae, qui est conferre et componere et dividere”. 
386 Ibid., 1 q.78 a.4, resp.: “Ratio particularis”, “quandam collationem”, “collationem quandam”. 

 111



entendimiento: “No es conocible la imagen que recibe la cogitativa” porque lo que entiende el 

entendimiento es la universalidad de la cosa y no su particularidad y “nuestro entendimiento 

abstrae las especies inteligibles de las imágenes de la fantasía en cuanto considera de modo 

universal la naturaleza de las cosas”.387  

 

 Luego, se ha explicado que cada facultad tiene un objeto propio que le es adecuado. 

Asimismo, “el entendimiento percibe las especies de los cuerpos materiales y móviles de modo 

inmaterial e inmóvil, conforme a su naturaleza propia, pues lo recibido está en quien lo recibe 

según el modo de ser de éste. Debemos concluir, por tanto, que el alma conoce los cuerpos por el 

entendimiento con un conocimiento inmaterial, universal y necesario”.388 Este principio es la 

razón por la cual la imagen de la cogitativa todavía no es entendible por el entendimiento. 

Sambiasi generaliza esta idea de la manera siguiente: “Las causas de todas las cosas necesitan 

que el principio de la esencia se encuentre en la causa misma. Entonces se puede activar su 

esencia. Si se parte de lo que se alcanza externamente no se puede activar”.389 Y luego agrega un 

ejemplo esclarecedor: “Por ejemplo, el fuego en las cosas calientes. El calor es la esencia del 

fuego y el fuego es la causa del calor. Su potencia es principio del calor. Debe estar intrínseco a 

la sustancia del fuego y después sale para calentar las cosas. Esto es activar su esencia. Si el 

principio del poder calentar las cosas estuviera a fuera del fuego entonces de dónde el fuego 

sacaría su capacidad de calentar”.390  

 

                                                           
387  Ibid., 1 q.85 a.1, ad 5: “Ad quintum dicendum quod intellectus noster et abstrahit species intelligibiles a 
phantasmatibus, inquantum considerat naturas rerum in universali”.  
388  Ibid., 1 q.84 a.1, resp.: “Et similiter intellectus species corporum, quae sunt materiales et mobiles, recipit 
immaterialiter et immobiliter, secundum modum suum: nam receptum est in recipiente per modum recipientis. 
Dicendum est ergo quod anima per intellectum cognoscit corpora cognitione immateriali, universali et necessaria”. 
389 Lingyan lishao, p.53. 
390 Ibid., p.53. 

 112



 En resumen, hemos visto que “nuestro entendimiento abstrae las especies inteligibles de 

las imágenes de la fantasía en cuanto considera de modo universal la naturaleza de las cosas; no 

obstante [hay que agregar que] las entiende en las mismas imágenes, porque, según hemos dicho 

anteriormente, no puede entender nada, ni aun aquello cuyas especies ha abstraído sin referencia 

a las representaciones imaginativas”. 391  Lo anterior recapitula la interdependencia del 

entendimiento con los sentidos internos, la imaginación y la cogitativa.  

 

 Sambiasi puede ahora clasificar las imágenes en cuatro categorías según su relación a la 

materia.392 Las dos primeras clases se refieren a las imágenes corpóreas y materiales. La primera 

consiste en las representaciones asociadas a los sentidos externos. Estas representaciones precisan 

de la presencia del objeto concreto. La segunda clase corresponde a las imágenes de los sentidos 

internos y consisten en una primera abstracción del objeto: el fantasmata. Se almacenan en la 

imaginación, que es material por ser un sentido, y por lo mismo perecedera. Las imágenes de las 

dos clases siguientes son inmateriales. La primera clase que hallamos es la de las imágenes del 

entendimiento humano. Su primera orientación es hacia el objeto concreto sin el cual no hay 

intelección. Después de ésta, las imágenes recibidas, cuya característica es la inmaterialidad, se 

almacenan en el ánima. Por ser inmateriales también son inmortales. La última clase corresponde 

a las imágenes que los ángeles tienen de las cosas. Estas representaciones también son 

inmateriales e imperecederas. La diferencia que existe entre estas dos clases de imágenes es que 

las del entendimiento humano se logran gradualmente, discursivamente diríamos, por la razón de 

que el entendimiento se halla en un cuerpo mientras que las de los ángeles se alcanzan “al mismo 

                                                           
391 Suma teológica, 1 q.85 a.1, ad 5: “Ad quintum dicendum quod intellectus noster et abstrahit species intelligibiles 
a phantasmatibus, inquantum considerat naturas rerum in universali; et tamen intelligit eas in phantasmatibus quia 
non potest intelligere etiam ea quorum species abstrahit, nisi convertendo se ad phantasmata”.  
392 Lingyan lishao, pp.54-55. 

 113



tiempo y juntas”, es decir de manera intuitiva, porque los ángeles no tienen ninguna relación con 

la materia.  

 

 Sambiasi analiza después la cuestión de saber “¿por qué se dice que {el entendimiento} 

originalmente no es material, que su lugar no está en la sustancia material, que no padece daños 

de su objeto y que también no puede morir?”393 En primer lugar, cabe explicitar la independencia 

del entendimiento con respecto a la materia. El hecho de que el entendimiento pueda ser todas las 

cosas, principio, como hemos visto, que se remonta a Aristóteles,394 implica de igual manera que 

no pueda tener en sí ninguna de ellas. Esta idea fue desarrollada explícitamente por Santo Tomás 

en los términos siguientes: “Mas para que se puedan conocer cosas diversas es preciso que no se 

tenga ninguna de ellas en la propia naturaleza, porque las que naturalmente estuvieran en ella 

impedirían el conocimiento de las demás; como observamos en los enfermos cuya lengua está 

impregnada de bilis u otro humor amargo, que no pueden gustar el sabor de lo dulce y todo lo 

encuentran amargo”.395 El ejemplo de Sambiasi es algo similar al de Santo Tomás. Dice: “Por 

ejemplo, en la materia prima, originalmente no hay forma ni de una sola cosa, por lo tanto puede 

servir de forma para todas las cosas. Si en sí hubiera un forma original entonces no pudiera servir 

de forma. Es como la lengua que originalmente no tiene sabor. Por lo mismo, puede discernir 

todos los sabores. Si la lengua en sí poseyera un sabor entonces no pudiera discernir otro 

sabor”.396 Se concluye de lo anterior que el entendimiento no es material, al contrario de los 

sentidos externos e internos. Se ha dicho arriba que por su inmaterialidad, el entendimiento se 

                                                           
393 Ibid., p.55. 
394 Aristóteles, De anima, III, 4, 430 a 1. 
395 Suma teológica, 1 q.75 a.2, resp.: “Quod autem potest cognoscere alique, oportet ut nihil eorum habeat in sua 
natura: quia illud quod ineset ei naturaliter, impediret cognitionem aliorum; sicut videmus quod lingua infirmi quae 
infecta est cholerico et amargo humore, non potest percipere aliquid dulce, sed omnia videntur ei amara”. 
396 Lingyan lishao, pp.55-56. 

 114



ubica en un lugar igualmente inmaterial, a saber el ánima, y es inmortal: consiguientemente, no 

puede morir.  

 

 También, se afirma en el Lingyan lishao que el entendimiento no puede padecer daños de 

su objeto. Sambiasi demuestra lo anterior de manera negativa, examinando el comportamiento de 

los sentidos externos frente a un objeto externo. Vemos que cuando el objeto de los sentidos 

externos es demasiado intenso tiende a destruirlo. Esta idea se halla en el propio De anima de 

Aristóteles donde el Estagirita asevera: “El sentido, desde luego, no es capaz de percibir tras 

haber sido afectado por un objeto fuertemente sensible”,397 idea que encontramos también en la 

Suma teológica.398 Son dos las cosas que subraya aquí Sambiasi. En primer lugar, si el objeto del 

sentido es demasiado intenso, el sentido no podrá tener otro objeto a la vez. “Tomamos el 

ejemplo del ojo que mira al sol. Este es su objeto. En la medida que la luz del sol es intensa, 

entonces la capacidad del ojo sólo puede dirigirse hacia el sol. No puede dirigirse hacia otra 

cosa”.399 La segunda consecuencia de la intensidad del objeto es que el sentido tiende a destruirse. 

Estas dos características son exactamente contrarias a las del entendimiento. Éste puede tener 

varios objetos y más intenso es el objeto más estimulante es a la vez. Esta idea también se 

encuentra en Aristóteles y su intérprete más famoso. En el De anima se sigue el comentario sobre 

la capacidad perceptiva de los sentidos con este advertencia sobre el intelecto: “El intelecto, por 

el contrario, tras haber inteligido un objeto fuertemente inteligible, no intelige menos sino más, 

incluso, los objetos de rango inferior”.400 La Suma teológica hace eco a esta proposición en 

palabras muy similares: “El ser sensitivo recibe la acción del objeto sensible con inmutación 

                                                           
397 Aristóteles, De anima, III, 4, 429a 30-429b 3. 
398 Suma teológica, 1 q.75 a.3, ad 2. 
399 Lingyan lishao, p.56. 
400 Aristóteles, De anima, III, 4, 429b 5. 

 115



corporal, y por eso objetos de una gran intensidad o excelencia resultan dañosos para el sentido. 

Cosa que no ocurre en el entendimiento, que, después de entender los objetos inteligibles más 

altos, comprende mejor los inferiores”.401  

 

 Con esas palabras Sambiasi terminó de contestar a su pregunta inicial y pasa a la siguiente 

la de saber ¿porqué se dice que el entendimiento es similar a los sentidos?402  Aquí también la 

respuesta es doble. En primer lugar, el entendimiento se parece a los sentidos en la medida que se 

encuentra en potencia antes de estar en acto. Por otra parte, tanto el entendimiento como los 

sentidos precisan de un objeto para activar sus operaciones.  

 

 La última pregunta sobre el entendimiento que expone Sambiasi es de mayor importancia 

en cuanto a su teoría epistemológica y es relativa a las operaciones del entendimiento y a la 

elaboración de los juicios. Son tres las operaciones del entendimiento, a saber la simple 

aprehensión, la composición y el raciocinio.403 La simple aprehensión es entender directamente la 

verdad inteligible.404 Hemos visto que por estar unido al cuerpo el entendimiento requiere las 

imágenes de la fantasía y la ayuda de la cogitativa. Su conocimiento, por el contrario del de los 

ángeles, no es entonces inmediato sino mediato. Por lo mismo, Sambiasi tiende a afirmar que lo 

que puede entender el intelecto por simple aprehensión es un conocimiento simple, tautológico: 

“Como de A se sabe que es A. De la enfermedad se sabe que es enfermedad, del agua fría se sabe 

                                                           
401 Suma teológica, 1 q.75 a.3, ad 2. 
402 Lingyan lishao, p.57. 
403 Ibid., p.57. 
404  Suma teológica, 1 q.79 a.8, resp.: “Entender consiste en la simple aprehensión de la verdad inteligible”. 
(“Intelligere enim est simpliciter veritatem intelligibilem apprehendere”.); Idem, Suma teológica, 1 q.83 a.3, resp.: 
“‘Entender’ significa la simple percepción de una cosa; por eso en rigor sólo entendemos los principios que se 
conocen por sí mismos sin discurso comparativo”. (“Nam ‘intelligere’ importat simplicem acceptionem alicuius rei: 
unde intelligi dicuntur proprie principia, quae sine collatione per seipsa cognoscuntur”.) 

 116



que es agua fría, que B es B. Cada uno de ellos es un conocimiento sencillo. Todavía no se 

componen mutuamente”.405

 

 La composición y su opuesto la división, son propias del entendimiento humano que está 

unido al cuerpo. En efecto, por su unión con el cuerpo, el entendimiento humano sólo obtiene un 

conocimiento racional abstrayendo imágenes de la sensibilidad. Consecuentemente, su 

conocimiento es gradual: es un raciocinio.406 El conocimiento humano no es, entonces, igual al 

de los ángeles que conocen intuitiva y perfectamente toda cosa.407 El entendimiento humano 

“empieza por conocer algo de ella {de la cosa}, a saber, su esencia, que es el objeto primario y 

propio del entendimiento; posteriormente conoce las propiedades, accidentes y relaciones que 

acompañan a la esencia. Esto exige unir o separar unos con otros los objetos percibidos y pasar 

de una composición o división a otra, lo que constituye el raciocinio”.408 Es por medio de la 

composición y la división que se formulan los juicios. Leemos en la Suma teológica que la 

composición y la división son un modo de la abstracción mediante el cual “entendemos que una 

cosa no está en otra o que está separada de ella”.409 Sigue de la composición o división un juicio 

que puede ser afirmativo o negativo: “Como A y el agua fría son dos cosas. Ahora, decir ‘A es 

beber agua fría’ es componer afirmativamente. B también es una cosa. Ahora, decir ‘B no es 

beber agua fría’ es componer negativamente”.410

 
                                                           
405 Lingyan lishao, pp.57-58. 
406 Suma teológica, 1 q.79 a.8, resp.: “Raciocinar, en cambio, es discurrir de un concepto a otro para conocerla”. 
(“Ratiocinari autem est procedere de uno intellectu ad aliud, ad veritatem intelligibilem cognoscendam”.) 
407 Ibid., 1 q.79 a.8, resp.; Idem, Suma teológica, 1 q.85 a.5, resp. 
408 Ibid., 1 q.85 a.5, resp.: “Sed primo apprehendit aliquid de ipsa, puta quidditatem ipsius rei, quae est primm et 
propium obiectum intellectus; et deinde intelligit proprietates et accidentia et habitudines circumstantes rei essentiam. 
Et secundum hoc, necesse habet unum apprehensum alii componere vel dividere; et ex una compositione vel 
divisione ad aliam proceder, quod est ratiocinari”. 
409 Ibid., 1 q.85 a.1, ad 1: “Uno modo, per modum compositionis et divisionis; sicut cum intelligimus aliquid non 
esse in alio, vel esse separatum ab eo”. 
410 Lingyan lishao, p.58. 

 117



 La última operación descrita es el raciocinio. “El raciocinio consiste en el hecho de, 

mediante la unión de una cosa con otra cosa, razonar y lograr una tercera cosa”.411 En otras 

palabras, de la composición o división se logra un nuevo conocimiento sobre el objeto: “Por 

ejemplo, el agua fría puede provocar la enfermedad. A bebe agua fría. Se conoce por 

razonamiento que esta enfermo porque el agua fría puede provocar la enfermedad. B no bebe 

agua fría y por lo tanto se conoce por razonamiento que no está enfermo”.412  

 

 Ahora bien, a estas operaciones del entendimiento humano y a los conocimientos que se 

logran se agrega el problema de la verdad y falsedad de los juicios. Por un lado, la simple 

aprehensión es siempre verdadera porque una afirmación tautológica, o el establecimiento de las 

propiedades inherentes a un objeto, no pueden contener falsedad. “Si consideramos el color y sus 

propiedades sin hacer referencia a la fruta en que se encuentra, o expresamos de palabra lo que de 

este modo entendemos, no habrá error ni en el juicio ni en la expresión; pues la manzana no 

pertenece a la esencia del color, y, por tanto, ningún inconveniente hay en que consideremos éste 

sin atender para nada aquélla”.413 Lo anterior no es cierto de la composición y división. Vemos el 

ejemplo de Francesco Sambiasi. En primer lugar, establece tres axiomas: “A bebe agua fría. {Se 

postula que} beber es correcto o no beber entonces es incorrecto. B no bebe agua. No beber agua 

entonces es correcto o beberla entonces no es correcto. Agregamos que el agua bebida provoca la 

enfermedad”.414 Es con la composición afirmativa o negativa de estos axiomas que se llega a 

juicios verdaderos o falsos. Asimismo: 

 
                                                           
411 Ibid., p.58. 
412 Ibid., p.58. 
413 Suma teológica, 1 q.85 a.1, ad 1: “Si vero consideremus colorem et proprietates eius, nihil considerantes de pomo 
colorato; vel quod sic intelligimus, etiam voce exprimamus; erit absque falsitate opinionis et rationis. Pomum enim 
non est de ratione coloris; et ideo nihil prohibet colorem intelligi, nihil intelligendo de pomo”. 
414 Lingyan lishao, pp.58-59. 

 118



A bebe agua, entonces se conoce por razonamiento que está enfermo. {Si se postula que} 

‘el hecho de beber provoca la enfermedad’  es correcto, {la proposición} “que no beba 

agua o beba agua no se enferma” entonces no es correcta. Beber agua provoca la 

enfermedad. B no bebe agua. Se conoce por razonamiento que no está enfermo. El 

resultado de no beber agua es el no enfermarse. Lo anterior es correcto y {la proposición} 

“que la beba o no la beba se enferma” entonces no es correcta.415  

 

 El raciocinio, hemos subrayado, es propio del hombre y consiste en un conocimiento 

gradual, mediato y discursivo. No se encuentra en los animales cuyo conocimiento es sensitivo y 

tampoco en los ángeles cuyo conocimiento es inmediato e intuitivo. 416  Por lo mismo, el 

conocimiento gradual deductivo de los hombres es temporal y se ordena al antes y el después 

mientras que el conocimiento de los ángeles es atemporal. De lo anterior se concluye que los 

hombres son seres racionales deductivos y los ángeles son racionales puros.  

 

 Termina Sambiasi el Tratado del entendimiento analizando en qué consiste la dignidad del 

entendimiento. Son dos las razones que hacen que el entendimiento sea digno. En primer lugar, 

es digno cuando el fin del entendimiento que es conocer coincide con el fin de la voluntad que es 

la rectitud moral. Es así como cuando el fin del entendimiento es la rectitud se dice que es digno. 

Por otra parte, el intelecto es lo que permite al hombre entender lo que Dios nos otorga y luego 

ver a Dios.417 Si bien la voluntad es la facultad por la cual podemos actuar con moralidad, el 

hecho de que esa facultad esté orientada hacia lo deseable la hace vulnerable al error y la vuelve 

no autónoma. Es precisamente el intelecto que le sirve de guía y la ilumina: es su ojo espiritual. 

                                                           
415 Ibid., p.59. 
416 Ibid., p.59. 
417 Ibid., p.60. 

 119



El entendimiento es, por lo tanto, el principio de las acciones o movimientos de la voluntad y, en 

ese sentido, se asemeja a los ángeles que son el principio de los movimientos de los diez 

cielos.418 El entendimiento del hombre es lo que más lo acerca a los ángeles y luego a Dios. El 

hecho de que Sambiasi lo describa con mucho respecto y a la vez mucha poesía solamente 

confirma la suma importancia del entendimiento del ser humano. Dice el jesuita:  

 

El entendimiento puede entender lo más secreto, lo más misterioso y lo más profundo. 

Puede responder a lo más elevado, lo más claro en lo alto del cielo. Es el guardián 

espiritual que vigila, examina, cuida y mira el ánima. Es el espía que todo lo examina. Es 

el método de comparación que discrimina entre todo lo verdadero y todo lo falso. Es la 

medicina racional que discrimina todas las cosas venenosas. Es el ministro en el ánima 

como en el palacio del emperador donde se enjuician las acciones culpables. Es la luz que 

ilumina y examina los deseos personales419 oscuros. Es la perla nocturna luminosa que 

ilumina y embellece el corazón. Es, para el ánima, el asta más alta de un barco de mar 

profundo que ilumina a lo lejos mediante un examen a la luz de lo profundo y superficial, 

de lo difícil o fácil. Es, para el ánima, distinguir lo posible o no, discernir lo sospechoso, 

es la aguja que apunta hacia al sur para asegurar el viaje. Es, en el corazón del ánima, lo 

que ilumina todo, desde lo más lejos hasta lo más cercano, desde lo más grande hasta lo 

más pequeño. El entendimiento no tiene lentes para mirar a lo lejos.420

 

Resumido en una oración, el entendimiento es la facultad más importante del alma intelectiva.421

                                                           
418 Lingyan lishao, p.62. 
419 Es permanente la crítica confuciana de los deseos personales o egoístas.  
420 Lingyan lishao, p.60. 
421 Suma teológica, 1 q.79 a.1, ad 1. 

 120



 
 

 121



 IV.  El alma como noción teológica  

1. Tratado de la voluntad (páginas 63 a 85)  

 

Con el Tratado de la voluntad, Francesco Sambiasi llega al núcleo de su comentario. La voluntad 

es, en efecto, la facultad que le da una dimensión moral al hombre porque por su voluntad el ser 

humano puede elegir el bien. Consecuentemente, en el problema de la voluntad también se 

inscribe el problema del libre albedrío. Lo último no reduce la importancia del estudio del 

carácter epistemológico del alma, en particular del intelecto ya que, como lo escribió Sambiasi al 

final del capítulo sobre el intelecto, éste es la facultad que guía la voluntad y examina sus 

deseos.422 Empecemos por entender a qué se refiere la noción de voluntad. Es otra vez en el 

pensamiento de Santo Tomás que encontramos una definición adecuada. Escribe el Aquinate: 

 

El nombre de voluntad se da, ya a la potencia, ya al acto de querer. Si por voluntad 

designamos la potencia, entonces se extiende al fin y a los medios, ya que cada facultad se 

extiende a todos los seres en los que se encuentra de algún modo su objeto, como la vista 

abarca todas las cosas que participan del color. Así, el bien, objeto de la voluntad, se 

encuentra en el fin y en los medios para el fin.  

 Mas si hablamos de la voluntad en cuanto designa el acto de querer, entonces sólo 

es propiamente del fin. En efecto, el acto designado por el nombre de una potencia 

significa el acto simple de esta potencia, como el ‘entender’ respecto de la inteligencia. 

Ahora bien, este acto simple debe versar sobre lo que es por sí mismo objeto de la 

potencia, es decir, en el caso de la voluntad, sobre lo que es bueno y querido por sí mismo, 

cual es el fin. Los medios, al contrario, no son buenos y deseados por sí mismos, sino por 

                                                           
422 Lingyan lishao, p.62. 

 122



orden al fin, y la voluntad no tiende a ellos sino por el amor del fin; por eso lo que en ellos 

busca es el fin.423

 

 La voluntad es entonces la potencia gracias a la cual elegimos ciertos medios en vista de 

lograr un cierto fin. Este fin u objeto de la voluntad es el bien porque “la voluntad es un apetito 

racional, y todo apetito desea el bien. La razón es que el apetito se identifica con la inclinación de 

todo ser hacia algo que se asemeja y le conviene”.424 En el mismo sentido, Aristóteles afirma: “El 

bien es lo que todos los seres apetecen”.425 Pero por voluntad también se puede designar al acto 

de querer, y en este caso, solamente se extiende al fin porque los medios no son buenos en sí sino 

con respecto al fin que se quiere lograr.  

 

 Ahora bien, por “apetitivas” se entienden las facultades por las cuales “el alma se ordena 

al objeto extrínseco como a su fin, que es lo primero en el orden de la intención”.426 Pero los 

objetos del apetito no son todos iguales. “Siendo toda inclinación consecuencia de una forma, el 

apetito natural corresponde a una forma existente en la naturaleza, mientras que el apetito 

sensitivo y el intelectual o racional, que es la voluntad, siguen a una forma existente en la 

                                                           
423 Suma teológica, 1-2 q.8 a.2, resp.: “Respondeo dicendum quod voluntas quandoque dicitur ipsa potentia qua 
volumus; quandoque autem ipse voluntatis actus. Si ergo loquamur de voluntate secundumquod nominat potentiam, 
sic se extendit et ad finem, et ad ea quae sunt ad finem. Ad ea enim se extenditunaquaeque potentia, in quibus 
inveniri potest quocumque modo ratio sui obiecti: sicut visus se extendit ad omnia quaecumque 
participantquocumque modo colorem. Ratio autem boni, quod est obiectum potentiae voluntatis, invenitur non solum 
in fine, sed etiam in his quae sunt ad finem. Si autem loquamur de voluntate secundum quod nominat proprie actic, 
sic, proprie loquendo, es finis tantum. Omnis enim actus denominatus a potentia, nominat simplicen actum illius 
potentiae: sicut ‘intelligere’ nominat simplicemactum intellectus. Simplex autem actus potentiae est in id quod est 
secundum se obiectum potentiae. Id autem quod est propterse bonum et volitum, est finis. Unde voluntas proprie est 
ipsius finis. Ea vero quae sunt ad finem, no sunt bona vel volita propter seipsa, sed ex in ordine ad finem. Unde 
voluntas in ea non fertur, nisi quatenus fertur in finem: unde hoc ipsum quod in eis vult, est finis”.  
424 Ibid., 1-2 q.8 a.1, resp.: “Respondeo dicendum quod voluntas est appetitus quidam rationalis. Omnis autem 
appetitus non est nisi boni. Cuius ratio est quia appetius nihil aliud est quam inclinatio appetentis in aliquid. Nihil 
autem inclinatur nisi in aliquid simile conveniens”. 
425 Aristóteles, Ética  a Nicómaco, I, 1, 1094 a 3.  
426 Suma teológica, 1 q.78 a.1, resp.: “Scilicet ‘appetitivum’, secundum quod anima comparatur ad rem extrinsecam 
ut ad finem, qui est primum in intentione”. 

 123



aprehensión. Y lo mismo que el apetito natural tiende al bien real, los segundos tienden al bien en 

cuanto conocido”.427 Sambiasi, siguiendo a Santo Tomás, propone un análisis de la voluntad 

según los diferentes deseos o querer: el deseo natural, el deseo sensitivo y el deseo racional. El 

deseo, es decir el querer natural, corresponde a “una inclinación hacia lo que le es adecuado”.428 

En efecto, “el ‘apetito natural’ es la inclinación que por naturaleza tienen todos los seres hacia 

algo; de ahí que toda potencia desee con apetito natural lo que le es propio”.429 Asimismo, “el 

fuego tiende por su forma a elevarse y producir un efecto semejante a sí”430 y “el deseo de los 

árboles es buscar el viento y el sol de los cuales sacan su linfa”.431 Lo único que puede impedir al 

apetito natural realizarse es un acto violento, porque “la violencia se opone directamente a lo 

voluntario, así como a lo natural, ya que es común a ambos proceder de un principio intrínseco, 

mientras que lo violento nace de un principio extrínseco”.432 No obstante, “aunque de muchas 

partes se violenta y no esta en paz, {el apetito natural} debe lograr estar consigo mismo”.433 

Sambiasi añade, citando a San Agustín,434 que el deseo más natural del hombre es lograr mirar a 

Dios, es decir alcanzarlo. En efecto, “en el hombre hay dos clases de cualidades: unas naturales y 

otras adquiridas. […] Ahora bien, por el hecho mismo de que el hombre está conformado de 

manera determinada por una cualidad natural que afecta a su parte intelectiva, desea naturalmente 

                                                           
427 Ibid., 1-2 q.8 a.1, resp.: “Cum omnis inclinatio consequatur aliquam formam, appetitus naturalis consequitur 
formam in natura existentem: appetitus autem sensitivus, vel etiam intellectivus seu rationalis, qui dicitur voluntas, 
sequitur formam apprehensam. Sicut igitur id in quod tendit appetitus naturalis, est bonum existens in re; ita id in 
quod tendit appetitus animalis vel voluntarius, est bonum apprehensum”. 
428 Lingyan lishao, p.64. 
429 Suma teológica, 1 q.78 a.1, ad 3: “Ad tertium dicendum quod ‘appetitus naturalis’ est inclinatio cuiuslibet rei in 
aliquid, ex natura sua: unde naturali appetitu quaelibet potentia desiderat sibi conveniens”. 
430 Ibid., 1 q.80 a.1, resp.: “Sicut ignis ex sua forma inclinatur in superiorem locum, et ad hoc quod generet sibi 
simile”. 
431 Lingyan lishao, p.64. 
432 Suma teológica, 1-2 q.6 a.5, resp.: “Respondeo dicendum quod violentia directe opponitur voluntario, sicut etiam 
et naturali. Commune est enim voluntario et naturali quod utrumque sit a principio intrinseco: violentum autem est a 
principio extrinseco”. 
433 Lingyan lishao, p.64. 
434 San Agustín, Soliloquios, I, 1.5, BAC, vol.I.  

 124



el último fin o bienaventuranza; pues, según hemos dicho, esta apetencia es natural y no depende 

del libre albedrío”.435  

 

 El segundo deseo es el sensitivo. Éste solo lo poseen los animales y los hombres ya que su 

objeto no es un objeto concreto sino un objeto existente en la aprehensión como se ha dicho 

arriba. El deseo sensitivo se enfoca al bien o a lo que considera tal porque “para que la voluntad 

tienda a un objeto, no se requiere que éste sea bueno en la realidad, sino basta que sea 

aprehendido como bueno”.436 Por el hecho de que “las potencias apetitivas se distinguen por las 

diferencias de los objetos aprehendidos como por sus propios objetos”,437 “la sensibilidad se 

define como ‘apetito de cosas pertenecientes al cuerpo’”.438 El objeto del apetito sensitivo o de su 

acto, el deseo sensitivo, es entonces el bien en cuanto material, concreto, el bien particular 

aprehendido por los sentidos y la cogitativa.439  Explicita Sambiasi: “El deseo sensitivo, [...] 

consiste en que cada afección440 se inclina hacia el bien de la felicidad material. En el hombre 

                                                           
435 Suma teológica, 1 q.83 a.1, ad 5: “Ad quintum dicendum quod qualitas hominis est duplex: una naturalis, et alia 
superveniens. [...] Ex eo igitur quod homo est aliqualis qualitate naturali quae attenditur secundum intellectivam 
partem, naturaliter homo appetit ultimum finem, scilicet beatitudinem. Qui quidem appetitus naturalis est, et non 
subiacet libero arbitrio”. ; Véase también, Suma teológica, 1 q.82 a.1, resp.: “De manera semejante, la necesidad 
natural no es contraria a la voluntad. Al contrario, es necesario que, así como el entendimiento asiente por necesidad 
a los primeros principios, así también la voluntad se adhiera al fin último, que es la bienaventuranza”. (“Similiter 
etiam nec necessitas naturalis repugnat voluntati. Quinimmonecesse est quod, sicut intellectus ex necessitate inhaeret 
primis principiis, ita voluntas ex necessitate inhaereat ultimo fini, qui est beatitudo”.) 
436 Ibid., 1-2 q.8 a.1, resp.: “Ad hoc igitur quod voluntas in aliquid tendat, non requiritur quod sit bonum in rei 
veritate, sed quod apprehendatur in ratione boni”. 
437 Ibid., 1 q.80 a.2, ad 1: “Unde potentiae appetitivae distinguuntur secundum differentiam apprehensorum, sicut 
secundum propria obiecta”. 
438  Ibid., 1 q.81 a.1, sed contra: “Sed contra est quod sensualitas definitur esse ‘appetitus rerum ad corpus 
pertinentium’”. 
439 Ibid., 1-2 q.9 a.2, obj. 2; Suma teológica, 1 q.81 a.3, resp. 
440 Sobre el término “afección”, véase, Suma teológica, 1-2 q.22 a.2, sed contra: “Por otra parte, dice San Agustín 
(Cuidad de Dios, Libro IX, cap.4) que ‘los movimientos del ánimo que los autores griegos llaman ‘pathe’, y los 
latinos –como Cicerón—perturbaciones, los llaman algunos afecciones o afectos, y otros, más expresivamente, como 
en griego, pasiones’. De lo cual se infiere que las pasiones del alma son los mismo que los afectos. Pero es claro que 
éstos pertenecen a la parte apetitiva del alma y no a la aprehensiva. Luego también las pasiones residen en la parte 
apetitiva más bien que en la aprehensiva”. (“Sed contra est quod Agustinus dicit, in IX ‘De civ. Dei’, quod ‘motus 
animi, quod Graeci ‘pathe’, nostri autem quidam, sicut Cicero, perturbationes, quidam affectiones vel affectus, 
quidam vero, sicut in Graeco habetur, expressius passiones vocant.’ Ex²quo patet quod passiones animae sunt idem 

 125



son sus deseos bajos”.441 Este bien particular es objeto de la concupiscencia o de la pasión: “La 

pasión del apetito sensitivo influye en la voluntad desde el punto de vista de la moción del objeto, 

en cuanto el hombre, bajo la disposición pasional, juzga bueno y conveniente lo que, libre de 

aquella pasión, no estimaría así”.442 Sambiasi agrega entonces que por su apetito sensitivo, el 

hombre se acerca a los animales, los cuales carecen de razón y no tienen fines universales: “Los 

deseos bajos hacen que el hombre esté en una posición inferior, cerca a las afecciones de los 

animales. Hace que el hombre pierda su deber digno particularizándose en la intimidad de lo 

personal”.443

 

 El tercer deseo es el deseo racional propio de los ángeles y de los hombres porque es un 

deseo gobernado por la razón: “La voluntad mira al bien bajo la razón universal del bien”.444 Su 

objeto, como se ha mencionado, es el bien último. El deseo racional o “apetito intelectivo”445 

define propiamente a la voluntad y, como se explicará adelante, es lo que confiere dignidad al 

hombre.  

 

 Ahora bien son tres los principios que diferencian el querer sensitivo del querer racional. 

“El primero es que el deseo racional se guía por la rectitud de los principios mientras que el deseo 

sensitivo se guía por la cogitativa”.446 Aquí Sambiasi se interesa al motor del deseo: por un lado, 

el intelecto mediante los principios rectos y por otro lado la cogitativa. Ahora bien, la cogitativa 

                                                                                                                                                                                            
quod affectiones. Sed affectiones manifeste pertinent ad partem appetitivam, et non ad apprehensivam. Ergo et 
passiones magis sunt in appetitiva quam in apprehensiva”.) 
441 Lingyan lishao, p.65. 
442 Suma teológica, 1-2 q.10 a.3, resp.: “Passio appetitus sensitivi movet voluntatem ex ea parte qua voluntas 
movetur ab obiecto: inquantum scilicet homo aliqualiter dispositus per passionem, iudicat aliquid esse conveniens et 
bonum, quod extra passionem existens non iudicaret”. 
443 Lingyan lishao, p.65. 
444 Suma teológica, 1 q.82 a.5, resp.: “Sed voluntas respicit bonum sub communi ratione boni”. 
445 Ibid., 1 q.82 a.2, ad 3. 
446 Lingyan lishao, p.65. 

 126



es una razón particular, es decir que sus objetos son singulares al contrario de los objetos del 

entendimiento que son universales. El bien que sigue es, de igual manera, singular y relativo: se 

trata del placer.  

 

 “El  segundo {principio} es que la acción del deseo racional logra el control de sí mientras 

que la acción del deseo sensitivo no se controla a sí misma, sólo sirve las cosas externas”.447 Lo 

anterior significa que “la voluntad tiene dominio sobre sí misma y en su poder está querer o no 

querer. No sería esto posible si no pudiera determinarse a querer”.448 Por el contrario, lo que 

motiva la acción del deseo sensitivo es un principio externo por lo cual el control de sí resulta 

impedido. Asimismo, los animales no tienen control de sus acciones. Dice Santo Tomás al 

respecto: “El hombre es dueño de sus actos, porque delibera sobre ellos, pues la razón, 

deliberando sobre cosas opuestas, da a la voluntad el poder de decidirse por uno de los dos 

extremos opuestos. Pero esta forma de voluntario no existe en los irracionales”449 y: 

 

Dicho ímpetu a la acción se verifica de diverso modo en los animales y en el hombre. En 

los hombres, el impulso a la acción se produce bajo el orden de la razón, y por eso tiene 

valor de imperio. En los animales es un ímpetu instintivo natural; pues en seguida que 

tienen la percepción de lo conveniente o nocivo, se mueve en ellos naturalmente el apetito 

                                                           
447 Ibid., p.66. 
448 Suma teológica, 1-2 q.9 a.3, sed contra: “Sed contra est quia voluntas domina est sui actus et in ipsa est velle et 
non velle. Quod non esset, si non haberet in potestate movere seipsam ad volendum”. 
449 Ibid., 1-2 q.6 a.2, ad 2: “Ad secundum dicendum quod ex hoc contingit quod homo est dominus sui actus, quod 
habet deliberationem de sui actibus: ex hoc enim quod ratio deliberans se habet ad opposita, voluntas in utrumque 
potest. Sed secundum hoc voluntarium non est in brutis animalibus”. 

 127



al deseo o repulsa. Son, pues, ordenados por otro a la acción, no por sí mismos. Por eso, 

en ellos existe el ímpetu, mas no el imperio.450

 

 Es así como los animales no tienen capacidad de refrenar un ímpetu hacia un objeto 

apetecido.451 Por su parte, el hombre a veces también sigue los deseos sensitivos. La situación es 

más complicada en la medida que el hombre puede subordinar su facultad racional a los deseos 

naturales. Asevera Sambiasi al respecto: “También los hombres pueden desear con una sola 

mirada. A veces directamente siguen el deseo, a veces deciden descartarlo y a veces están entre 

seguirlo o no. Como están sin motivo, todavía no se deciden. Por eso, es una semblanza de 

control de sí. La realidad es que informan al deseo racional para servir su naturaleza. No es que 

provenga de su naturaleza material”. 452  En otras palabras, el hombre puede subordinar su 

voluntad, es decir el apetito racional, a la concupiscencia: “La concupiscencia, lejos de causar el 

involuntario, contribuye a hacer más voluntarios los actos por ella inspirados. Dícese voluntario 

aquello a que la voluntad tiende y se inclina, y la concupiscencia mueve precisamente la voluntad 

a desear el objeto de tal concupiscencia. Por consiguiente, más contribuye a hacer un acto 

voluntario que involuntario”. 453 No obstante, cabe concluir de este acto voluntario que “sólo se 

trata de una sombra de control de sí”.454  

                                                           
450 Ibid., 1-2 q.17 a.2, ad 3: “Ad tertium dicendum quod aliter invenitur impetus ad opus in brutis animalibus, et aliter 
in hominibus. Homines enim faciunt impetum ad opus per ordinationem rationis: unde habet in eis impetus rationem 
imperii. In brutiis autem fit impetus ad opus per instinctum naturae: quia scilicet appetitus eorum statim apprehenso 
convenienti vel inconvenienti, naturaliter movetur ad prosecutionem vel fugam. Unde ordinantur ab alio ad agendum: 
non autem ipsa seipsa ordinant ad actionem. Et ideo in eis est impetus, sed non imperium”. 
451 Ibid., 1-2 q.13 a.2, ad 3: “El animal irracional aprehende una cosa con preferencia a otra porque su apetito está 
determinado a aquélla por la naturaleza. Por eso, cuando el sentido o la imaginación le presentan una cosa a la que 
inclina naturalmente su apetito, a ella se lanza con conocimiento súbito y sin elección”. (“Ad secundum dicendum 
quod brutum animal accipit unum prae alio, quia appetitus eius est naturaliter determinatus ad ipsum. Unde statim 
quando per sensum vel per imaginationem repraesentatur sibi aliquid ad quod naturaliter inclinatur eius appetitus, 
absque electione in illud solum movetur”.) 
452 Lingyan lishao, p.66. 
453 Suma teológica, 1-2 q.6 a.7, resp.: “Respondeo dicendum quod concupiscentia non causat involuntarium, sed 
magis facit aliquid voluntarium. Dicitur enim aliquid voluntarium ex eo quod voluntas in id fertur. Per 

 128



 Otro problema, relacionado con lo anterior, se refiere al “primerísimo deseo del hombre” 

que hemos identificado con el deseo de bienaventuranza. Ahora bien, este deseo de 

bienaventuranza o fin último es natural y no depende del libre albedrío. 455  En ese sentido 

Sambiasi afirma que “el deseo primerísimo del hombre no necesita alguna especulación, lo 

conmueve y luego se desarrolla”.456 Subordinar este deseo natural de la bienaventuranza a una 

racionalidad sin poder porque dominada por la concupiscencia impide la imputación moral: “Si 

se subordina al deseo racional y que la racionalidad todavía no tiene poder, suponiendo lo 

anterior, {el hombre} no puede ser culpable”. 457  La salida de este problema reside en la 

racionalidad efectiva: ella previene el error moral. Por último, el tercer principio que diferencia a 

los deseos sensitivos y racionales se refiere a “la categoría de todo lo que no puede tener control 

de sí”.458 Lo anterior significa que los animales no tienen deseo racional: “El hombre difiere de 

las criaturas irracionales en tener dominio de sus actos. Por lo tanto, solamente aquellas acciones 

de las cuales el hombre es dueño pueden con propiedad llamarse humanas”.459

 

 A pesar de las diferencias en los objetos de cada deseo, el fin deseado es el bien. 

Asimismo Sambiasi escribe: “Aunque haya tres inclinaciones, como la inclinación original del 

deseo natural es el bien conveniente, la inclinación original del deseo sensitivo es el bien 

                                                                                                                                                                                            
concupiscentiam autem voluntas inclinatur ad volendum id quod concupiscitur. Et ideo concupiscentia magis facit ad 
hoc quod aliquid sit voluntarium, quam quod sit involuntarium”.;  Suma teológica, 1-2 q.9 a.2, resp. 
454 Lingyan lishao, p.66; Suma teológica, 1-2 q.1 a.1, resp. 
455 Suma teológica, 1 q.83 a.1, ad 5.  
456 Lingyan lishao, p.66. 
457 Ibid., p.66. 
458 Ibid., p.67. 
459 Suma teológica, 1-2 q.1 a.1, resp.: “Differt autem homo ab aliis irrationalibus creaturis in hoc, quod est suorum 
actuum dominus. Unde illae solae actiones vocantur, proprie humanae, quarum homo est dominus”. 

 129



placentero y la inclinación original del deseo racional es el bien justo, todas naturalmente se 

resumen a una, el bien general”.460 Lo anterior se puede entender de la manera siguiente:  

 

Todo lo que el hombre quiere o desea es necesario que sea por el fin último, y esto por 

dos razones. Primera, porque todo lo desea el hombre bajo la razón del bien, al cual, si no 

es el bien perfecto, o último fin, lo deseará necesariamente como conducente al bien 

perfecto. […] Segunda, porque el último fin mueve el apetito al igual que el primer motor 

en los otros movimientos. Pero es evidente que las causas segundas no mueven si no son 

movidas por el primer motor. Por consiguiente, los bienes deseables tampoco mueven el 

apetito si no es en orden al objeto que tiene carácter de primer apetecible, que es el fin 

último.461

 

 Francesco Sambiasi quiere insistir en el hecho de que el verdadero bien deseado por el 

hombre es el sumo bien, y éste es el objeto de las facultades internas que califican al hombre, es 

decir la voluntad y el intelecto, facultades propias del ánima. No obstante, es menester subrayar 

una distinción entre el entendimiento y la voluntad porque, si bien el acto del entendimiento se 

divide en agente y paciente, al acto de la voluntad no se divide en deseo activo y deseo pasivo.462 

Ya conocemos la razón de esto. El objeto sensible se comunica directamente al sentido material 

mientras que el objeto inteligible resulta de un proceso de abstracción operado por el 

                                                           
460 Lingyan lishao, p.67. 
461 Suma teológica, 1-2 q.1 a.6, resp.: “Respondeo dicendum quod necesse est quod omnia quae homo appetit, 
appetat propter ultimum finem. Et hoc apparet duplici ratione. Primo quidem, quia quidquid homo appetit, appetit 
sub ratione boni. Quod quidem si non appetitur ut bonum perfectum, quod est ultimus finis, necesse est ut appetatur 
ut tendens in bonum perfectum. [...] Secundo, quia ultimus finis hoc modo se habet in movendo appetitum, sicut se 
habet in aliis motionibus primum movens. Manifestum est autem quod causae secundae moventes non movent nisi 
secundum quod moventur a primo movente. Unde secunda appetibilia non movent appetitum nisi in ordine ad 
primum appetibile, quod est ultimus finis”. 
462 Lingyan lishao, p.67.  

 130



entendimiento agente. En cuanto al objeto de la voluntad, consiste en las imágenes racionales que 

le presenta el entendimiento. Por lo mismo, la voluntad en sí no precisa de una facultad que 

activaría sus objetos y otra que los recibiera.463  El objeto que le presenta el intelecto ya es 

inmaterial, inteligible y, por lo tanto, adecuado a la voluntad.  

 

 La siguiente pregunta que se hace Sambiasi acerca de la voluntad se centra en la función 

de ésta: “¿Por qué se dice que su vocación es amar u odiar a todas las cosas? Esto es hablar de las 

diferentes tareas de la voluntad y sirve para discriminarla de los otros sentidos internos”.464 La 

vocación de la voluntad que consiste en “amar u odiar”, es decir en apetecer, difiere de la del 

entendimiento que es conocer. Hablando del deseo propio de la voluntad, sólo se apunta a los 

deseos racionales ya que la voluntad propiamente dicho es apetito racional.465 Por otro lado, el 

objeto del deseo racional es constitutivo del ánima ya que la voluntad es una de las potencias del 

ánima.  

 

 Con el punto siguiente, alcanzamos el problema central de la doctrina de la voluntad como 

apetito racional que Sambiasi toma prestado a Santo Tomás: el problema del libre albedrío. 

Hablar del libre albedrío, continúa Sambiasi, otra vez es apuntar a los deseos racionales.466 El 

libre albedrío es la facultad que nos permite elegir entre desear o rechazar, amar u odiar un objeto 

de la voluntad.  En sí no hay objetos amables u odiables sino hasta que los determine tales el 

intelecto y los apetezca la voluntad. El libre albedrío es, entonces, la facultad mediante la cual 

elegimos actuar hacia el objeto del deseo y pertenece tanto al entendimiento como a la voluntad. 

                                                           
463 Ibid., p.68. 
464 Ibid., p.69. 
465 Suma teológica, 1-2 q.8 a.1, resp. 
466 Lingyan lishao, p.69. 

 131



En la Suma teológica se asevera al respecto: “El nombre de elección entraña un elemento 

perteneciente a la voluntad y otro a la razón, pues dice el Filósofo que la ‘elección es el 

entendimiento apetitivo o el apetito intelectivo’”.467 Otra vez presenciamos el papel determinante 

del entendimiento en el proceso voluntario. Es el entendimiento que ofrece a la voluntad sus 

objetos: “El hombre primero conoce si {su deseo} es racional o no y después lo actualiza”.468 La 

misma idea hallamos en la Suma teológica: “Ahora bien, es evidente que la razón, en cierta 

manera, precede a la voluntad y ordena su acto, en cuanto ésta tiende a su objeto bajo el orden de 

la razón, ya que el conocimiento presenta siempre al apetito su objeto. Así, pues, el acto en que la 

voluntad tiende a un objeto propuesto como bueno, por el hecho de ser ordenado al fin por la 

razón, materialmente es de la voluntad y formalmente de la razón”.469  

 

 El papel determinante de la razón en el acto voluntario se puede entender de manera 

negativa examinando los actos no voluntarios. Ese es el procedimiento de Sambiasi. Los deseos 

naturales y sensitivos, dice, tienen por objeto lo conveniente, o lo que se considera tal. Esos actos 

no son autónomos por varias razones. En primer lugar porque el motivo no es interno sino 

externo. Luego, no existe ninguna reflexión sobre el motivo del deseo sino precisamente que el 

deseo es un impulso sin refrenar. Lo que motiva la acción es el objeto externo, no el 

conocimiento de su valor intrínseco. La acción autónoma es todo lo contrario: primero se 

examina el valor racional del deseo y después se actualiza o rechaza. Lo anterior es el 

                                                           
467 Suma teológica, 1-2 q.13 a.1, resp.: “Respondeo dicendum quod in nomine electionis importatur aliquid pertinens 
ad rationem sive intellectum, et aliquid pertinens ad voluntatem: dicit enim Philosophus, in VI ‘Ethic.’, quod electio 
est ‘appetitivus intellectus, vel appetitus intellectivus”. 
468 Lingyan lishao, p.70. 
469 Suma teológica, 1-2 q.13 a.1, resp.: “Manifestum est autem quod ratio quodammodo voluntatem praecedit, et 
ordinatactum eius: inquantum scilicet voluntas in suum obiectum tendit secundum ordinem rationis, eo quod vis 
apprehensiva appetitivae suum obiectum repraesentat. Sic igitur ille actus quo voluntas tendit in aliquid quod 
proponitur ut bonum, ex eo quod per rationem est ordinatum ad finem, materialiter quidem est voluntatis, 
formalitater autem rationis”. 

 132



fundamento de la imputación moral. Sólo cuando hay un conocimiento auténtico del valor moral 

de un deseo y que se actúa en función de este conocimiento, se puede determinar el mérito y la 

culpa y, consecuentemente, atribuir la recompensa o el castigo. El ejemplo de Sambiasi al 

respecto es ilustrativo y no requiere mayor explicación: “Tomamos la metáfora del cuerpo vivo 

que crece. Comer, beber y realizar las funciones naturales no puede no ser natural. No es que 

nosotros podamos decidir si se rechazan o si se buscan. ¿Qué mérito o culpa hay aquí? La acción 

del que puede gobernarse a sí mismo sigue los principios. Por lo tanto, seguir los principios es 

meritorio y oponerse a los principios es culpable.470 El mérito se puede recompensar y la culpa se 

puede castigar”.471

  

 Ahora bien, cabe explicitar la relación entre el entendimiento y la voluntad en lo que atañe 

al acto voluntario, es decir al acto moral. Se ha mencionado arriba que el entendimiento es quien 

propone a la voluntad su objeto. Lo último se debe al hecho de que la voluntad no es consciente, 

es decir que no se entiende a sí misma.472 Por lo mismo, no tiene la capacidad de atribuir un valor 

moral a sus objetos. Esto es la tarea del entendimiento. Ahora bien, la vocación de la voluntad es 

apetecer, es decir elegir un fin así como los medios para lograrlo, y luego actuar para realizar este 

fin. Hemos visto que la elección, acto propio del libre albedrío, supone el conocimiento y después 

siguen la decisión y la acción. Estas dos últimas facetas del proceso voluntario son propias de la 

voluntad. Sambiasi añade que, si bien el primer ministro da a conocer su palabra, lo correcto o 

incorrecto, lo benéfico o perjudicial, no puede forzar al gobernante. El primer ministro representa 

el entendimiento mientras que el gobernante representa la voluntad. Por el hecho de que la 

voluntad gobierna, es decir decide y actúa, es moralmente imputable.  

                                                           
470 Ibid., 1 q.83 a.1, ad 1. 
471 Lingyan lishao, p.71. 
472 Ibid., p.71. 

 133



  Llegamos a la razón de la imputación moral: la libertad humana que hace que no se puede 

forzar la voluntad.473 La acción autónoma, dice Sambiasi, representa propiamente la acción del 

hombre porque supone un control de sí que no poseen los animales. Aunque los hombres tengan 

miedo o sean obligados, al actuar se vuelven responsables de sus actos. En ese sentido, se lee en 

la Suma teológica lo siguiente: “Cuando se dice que ‘no está en la mano del hombre el trazarse su 

camino’, se entiende de la ejecución de sus decisiones, que le pueden ser impedidas, quiéralo o 

no. No obstante, la elección misma nos pertenece”.474  Asimismo, lo que se obliga no es la 

voluntad sino la memoria y el intelecto.475 Por ejemplo, si el demonio presenta imágenes a la 

memoria, ésta última no tiene manera de rechazarlas. Luego estas imágenes confusas y falsas se 

presentan al intelecto, por lo cual discrimina erróneamente. En eso se halla el origen del temor o 

de la obligación.  

 

 En la voluntad reside la verdadera elección ya que no se le puede obligar a optar por amar 

el bien y odiar el mal.476 Al final, siempre existe la posibilidad de rechazar el bien y elegir el mal. 

Asimismo, no se puede obligar la voluntad, sólo se puede tentar. El caso de los martirios nos 

permite llevar la idea a su extremo. Éstos, a pesar de padecer las penas y los sufrimientos 

máximos, fortalecen su virtud e intención y ningún objeto les puede obligar.477  Lo anterior 

comprueba que el principio de las acciones reside en la voluntad, no en otra facultad u objeto. En 

realidad lo único que se puede forzar es el cuerpo no la intención. Sambiasi, en una vena estoica, 

escribe: “Aquellas {acciones} pueden obligar nuestro cuerpo, pero no pueden obligar  nuestra 

                                                           
473 Ibid., p.72. 
474 Suma teológica, 1 q.83 a.1, ad 4: “Ad quartum dicendum quod dicitur ‘non esse in homine via eius’, quantum ad 
executiones electionum, in quibus homo impediri potest, velit nolit. Electiones autem ipsae sunt in nobis”.   
475 Lingyan lishao, p.72. 
476 Ibid., p.73. 
477 Ibid., p.73. 

 134



intención”. 478  Ahora bien, la “intención designa un acto de la voluntad que presupone la 

ordenación de la razón hacia un fin”.479 Por lo mismo que es un acto de la voluntad, solamente 

cuando la acción se origina en ella y no en el cuerpo se puede imputar moralmente.  

 

 Vimos que en la elección reside la posibilidad de no optar por el bien presentado. Lo 

anterior significa la posibilidad del mal, la posibilidad del mal voluntario. Ese problema es 

central para la teología ya que el mal en sí es contradictorio de la idea de creación divina. La 

solución tomista, al la cual adhiere Sambiasi,480 es definir el mal como privación de ser o de bien, 

cuales palabras son sinónimas.481 Escribe Santo Tomás al respecto:  

 

Se ha de hablar del bien y del mal inherente en las acciones como del bien y el mal en los 

seres, ya que cada cosa produce la acción cual es ella. Ahora bien, cada cosa tanto tiene de 

bondad cuanto tiene de ser, pues el bien y el ser son convertibles. Mas sólo Dios posee la 

plenitud del ser en su unidad y simplicidad; las criaturas sólo poseen la plenitud del ser 

que les es propia en su diversidad. Por eso acontece que algunas de ellas realizan su ser 

parcialmente, faltándoles algo de la plenitud de ser que les es debida. […] Así, pues, 

cuanto una cosa tiene de ser, tanto tiene de bondad, y cuanto le falta de la plenitud de ser 

propia, le faltará de bondad y se dirá mala.482  

                                                           
478 Ibid., p.74. 
479  Suma teológica, 1-2 q.12 a.1, ad 3: “Unde hoc nomen ‘intentio’ nominat actum voluntatis, praesupposita 
ordinatione rationis ordinantis aliquid in finem”. 
480 Lingyan lishao, p.73. 
481 Suma teológica, 1 q.5 a.1; Ibid., 1 q.17 a.4 ad 2.  
482 Ibid., 1-2 q.18 a.1, resp.: “Respondeo dicendum quod de bono et malo in actionibus oportet loqui sicut de bono et 
malo in rebus: eo quod unaquaeque res talem actionem producit, qualis est ipsa. In rebus autem unumquodque 
tantum habet de bono, quantum habet de esse: bonum enim et ens convertuntur. Solus autem Deus habet totam 
plenitudinem sui esse secundum aliquid unum et simplex: unaquaeque vero res alia habet plenitudinem essendi sibi 
convenientem secundum diversa. Unde in aliquibus contingit quod quantum ad aliquid habent esse, et tamen eis 
aliquid deficit ad plenitudinem essendi eis debitam. [...] Quantum igitur habet de esse, tantum habet de bonitate: 
inquantumvero aliquid ei deficit de plenitudine esse di, intantum deficit a bonitate, et dicitur malum”. 

 135



 Ya en San Agustín se encontraba esa definición del mal como privación de ser extendida a 

las acciones, es decir al mal voluntario o pecado.483  La intención es entonces lo que mide la 

moralidad o inmoralidad de una acción y permite la imputación moral. Por el contrario, se le 

puede obligar corporalmente a un hombre a actuar en contra de su voluntad pero no se puede 

obligar su intención: “El tirano puede obligar nuestro cuerpo, pero no obliga nuestros 

sentimientos. La lengua se puede sacar y aunque se corte, no obliga nuestros sentimientos”.484  

 

 El problema de la responsabilidad de las acciones de los hombres se reitera cuando se 

aborda por el lado de la gracia. Se postula que Dios otorga su gracia a los hombres para que 

realicen actos justos y meritorios. 485  Pero, si el impulso a actuar proviene de Dios ¿serán 

responsables y actuarán con autonomía los hombres? Al igual que el problema de la teodicea, el 

problema de la responsabilidad moral de los hombres es otra de las grandes dificultades de la 

teología cristiana. La noción de gracia486 es muy compleja. Se distinguieron, según las épocas y 

las escuelas, varios aspectos de la gracia, la gracia habitual o actual, la gracia suficiente o eficaz, 

etc. Cabe subrayar tres cosas relativas al comentario de Sambiasi sobre la gracia. En primer lugar, 

Sambiasi utiliza una palabra transliterada para designar la gracia. Lo anterior puede significar que 

no encontró ideas similares en el pensamiento chino con las cuales pudiera explicar esta noción 

                                                           
483 San Agustín, Ciudad de Dios, Libro XIV, cap.3. 
484 Lingyan lishao, p.74. 
485 Ibid., p.74. 
486 Suma teológica, 1-2 q.110 a.1, resp.: “En el lenguaje común, gracia tiene una triple acepción. Primera, el amor de 
alguno; y así decimos que tal soldado tiene la gracia del rey, es decir, que el rey le halló grato. Segunda, un don 
concedido gratuitamente; en este sentido solemos decir: ‘Te hago esta gracia’. Tercera, agradecimiento por un 
beneficio concedido gratuitamente; en esta acepción decimos: dar gracias por los beneficios. De estas tres acepciones, 
la segunda depende de la primera, pues del amor, por el cual a uno le es grata otra persona, depende que le conceda 
gratuitamente alguna cosa. De la segunda depende la tercera, porque de los beneficios recibidos gratuitamente nace 
la acción de gracias”. (“Respondeo dicendum quod secundum communem modum loquendi, gratia tripliciter accipi 
consuevit. Uno modo, pro dilectione alicuius: sicut consuevimus dicere quod iste miles habet gratiam regis, idest, rex 
habet eum gratum. Secundo sumitur pro aliquo dono gratis dato: sicut consuevimus dicere: ‘Hanc gratiam facio tibi.’ 
Tertio modo sumitur pro recompensatione beneficii gratis dati: secundum quod decimur agere gratias beneficiorum. 
Quorum trium secundum dependet ex primo: ex amore enim quo aliquis alium gratum habet, procedit quod aliquid ei 
gratis impendat. Ex secundo autem procedit tertium: quia ex beneficiis gratias exhibitis gratiarum actio consurgit”.) 

 136



cristiana o bien que por la importancia de la noción no quería que fuera posible alguna confusión 

con un concepto del pensamiento chino. Esta cuestión del uso de la transliteración y de la 

traducción para la versión china del comentario de Sambiasi se explicará en la segunda parte de 

este trabajo. Luego, el comentario no está muy detallado en cuanto a la noción de gracia. 

Sambiasi no explicita la distinción entre gracia habitual y gracia actual, sino que se limita a 

distinguir dos aspectos de la gracia actual: la gracia suficiente y la gracia eficaz. En tercer lugar, 

es menester insistir sobre el hecho de que esta última división de la gracia, la que adopta 

Sambiasi, no pertenece tal cual a los pensamientos de San Agustín y Santo Tomás sino que es 

una división de la teología escolástica del siglo XVI.487  

 

 Empecemos por entender la división de la gracia en eficaz y suficiente. Estos dos tipos de 

gracia pertenecen ambos al género de la gracia actual. La gracia actual es un auxilio gratuito de 

Dios que prepara la voluntad a actuar. Se diferencia de la gracia habitual que es una cualidad 

permanente del alma. Sambiasi, en su comentario, no examina las naturalezas respectivas de las 

gracias actual y habitual, sino que sólo se preocupa de los dos géneros de la gracia actual, eficaz 

y suficiente. En eso, Sambiasi es un pensador del siglo XVI. En efecto, después del Concilio 

Tridentino, la teología de la gracia actual se volvió una cuestión preponderante porque se quería 

definir en qué consistía ese impulso divino, o gracia, que solamente movía al pecador para 

prepararlo a la justificación.488  

                                                           
487 Véase, M. Flick y Z. Alszeghy, Antropología teológica, p.502; E. J. Fortman, The Theology of Man and Grace, 
Milwaukee, The Bruce Publishing Company, p.274 y p.286; y Suma teológica, 1-2 q.111, introd. pp.756-781 y en 
especial p.757: “Es lo cierto que ni en San Agustín ni en Santo Tomás se encuentra esta denominación para expresar 
lo que actualmente significa en teología. Sin embargo, lo mismo San Agustín que Santo Tomás conocieron el 
concepto que hoy se expresa por estos nombres. El Obispo de Hipona lo expresaba por aquellos nombres, adiutorium 
sine quo non (=gracia suficiente) y adiutorium quo (=gracia eficaz). Y Santo Tomás bien claramente lo indica 
cuando distingue la moción o instinto divino, que es parado o extinguido por el hombre, de la moción divina, que 
infaliblemente obtiene lo que intenta”. 
488 M. Flick y Z. Alszeghy, Antropología teológica, p.502. 

 137



 La doctrina de la gracia era central en el debate entre católicos y reformistas, porque estos 

últimos negaban el libre albedrío, es decir la facultad de determinarse por medio de la  voluntad. 

En este debate, la posición del Aquinate era la de afirmar que el hombre no podía prepararse a 

recibir la gracia habitual por sus propias fuerzas sin el concurso de la gracia interior elevante.489 

Esta afirmación doctrinal se refería al pelagianismo de la Edad Media. Hemos mencionado que 

para contrarrestar las afirmaciones de Pelagio, quien daba demasiada importancia a la voluntad 

humana, la teología escolástica había insistido sobre la gracia en el hombre. Ahora bien, este 

debate llevado a la época de la Reforma cobraba otro sentido. Frente a la negación del libre 

albedrío y de la voluntad humana así como el énfasis sobre la gracia divina por parte de los 

protestantes, los jesuitas se hicieron los defensores de la voluntad.  

 

 La pregunta principal que se hicieron los teólogos del siglo XVI acerca de la doctrina de 

la gracia concernía la relación entre la providencia divina y la libertad humana. Considerando la 

necesidad de la gracia divina en la cual se halla el hombre después del pecado original, ¿cómo es 

posible todavía afirmar la existencia de la libertad humana, y por lo tanto, su responsabilidad 

moral? Los tomistas tradicionales, liderados por Domingo Bañez (1528-1604), consideraban que 

las gracias suficiente y eficaz no eran iguales en valor y ponían énfasis en la gracia eficaz. Se 

pensaba que la gracia suficiente encontraba en la gracia eficaz la realización de la acción que en 

sí solamente es una potencialidad. En otras palabras, “toda la distancia que existe entre la 

potencialidad y la actualidad separa estas dos gracias”490 y siguiendo al axioma aristotélico, la 

gracia suficiente, mera potencialidad, se califica de inferior a la gracia eficaz, actual. Empero, los 

tomistas de la corriente de Bañez consideraban esas dos gracias complementarias. La gracia 

                                                           
489 Suma teológica, 1-2 q.109 a.2; Esta posición doctrinal no pertenecía al pensamiento de antes del Libro tercero de 
la Suma contra los gentiles. Véase, Suma teológica, 1-2 q.109, introd. p.638. 
490 F. Cayré, en E. J. Fortman, The Theology of Man and Grace, p.287. 

 138



suficiente precede la eficaz con el fin de preparar la posibilidad de la acción que la gracia eficaz 

realizará. Esas acciones tienen por causa primaria a Dios y causa segundaria al hombre quien 

también depende de Dios. El problema entonces era de saber si Dios tiene un conocimiento 

previo de todo lo que va a ocurrir. La definición misma de Dios que lo determina como 

omnipotente y omnisciente implica ese conocimiento. No obstante, lo anterior encierra de igual 

manera la negación de la libertad humana ya que si Dios prevé el comportamiento de los agentes 

en cada situación y ordena su providencia en función de ese conocimiento, los agentes no son 

libres.  

 

 Los jesuitas, en la persona de Luis de Molina (1563-1600), tuvieron una respuesta 

particularmente original al problema. En una vertiente muy agustiniana, Molina estableció un 

doble límite a la libertad humana en el estado de naturaleza caída. Por un lado, el primer límite se 

debe a la incapacidad humana de realizar una sola acción en conformidad con su fin sobrenatural 

sin la ayuda de la gracia. El segundo límite resulta de la deficiencia moral del hombre por la cual 

le es casi imposible no caer en la tentación.491 La necesidad de la gracia divina es por lo mismo 

doble. No obstante, no se trataba para Molina de concluir a un determinismo absoluto. Es 

precisamente en la reconciliación que postulaba entre la eficacia infalible de la gracia divina y la 

libertad humana que reside la originalidad de su teología. Tradicionalmente, desde la Edad Media, 

se le atribuía a Dios un conocimiento natural (scientia naturalis, o en los términos de Santo 

Tomás: scientia simplicis intelligentiae) y un conocimiento libre (scientia libera). El 

conocimiento natural de Dios se describía como el conocimiento de sí mismo así como de todas 

las posibilidades fuera de El. Ese conocimiento natural se definía también como independiente de 

                                                           
491 N. Abercrombie, en E. J. Fortman, The Theology of Man and Grace, p.267. 

 139



su voluntad. Por otra parte, el conocimiento libre de Dios resultaba de su decisión libre de 

actualizar una cierta realidad dentro de todas las posibilidades.492  

 

 Sin embargo, esa doctrina medieval del conocimiento divino no dejaba lugar a la libertad 

humana. Es la razón por la cual Molina postuló la necesidad de un tercer tipo de conocimiento, 

intermedio entre el conocimiento natural y el conocimiento libre, y en otras palabras, un 

conocimiento lógicamente anterior al conocimiento libre. Este tercer tipo de conocimiento lo 

nombró “scientia media”. La scientia media es el conocimiento que Dios tiene de todas las 

posibilidades de acción de los agentes en todas las circunstancias. Asimismo, Dios lo sabe todo 

sin por tanto imponer la decisión: es decir que su conocimiento es hipotético.493 Por otro lado, lo 

anterior no reduce la infalibilidad del conocimiento divino ya que estableciendo la posibilidad de 

tal agente y su decisión en tal circunstancia, Dios puede querer o no su actualización. La libertad 

humana reside en el hecho de que la relación entre las circunstancias y la decisión humana no es 

imperativa. Dicho de otra manera, existe una posible diferencia entre lo que Dios actualmente 

previó y lo que ejecutó la criatura. Escribe Molina al respecto: 

 

Antes de cualquier determinación libre de su voluntad […Dios] discierne la decisión libre 

que cualquier criatura tomaría mediante su propia libertad innata, dando la hipótesis de 

que debiera crearlo en ese o aquel orden de cosas con esas o aquellas circunstancias o 

ayudas – aun si la criatura pudiera, si lo quisiera, refrenarse de actuar o hacer lo opuesto, y 

                                                           
492 E. Dekker, “Was Arminius a Molinist?” Sixteenth Century Journal, vol.27, n°2, 1996, pp.338-39. 
493 Ibid., p.339. 

 140



aun si así llegaría a ser por su capacidad libre, Dios previera este mismo acto y no él que 

en realidad había previsto que esta criatura efectuara.494

 

 Es así como la doctrina de Molina salva la libertad humana y la voluntad libre sin 

aminorar la necesidad y la eficacia de la gracia divina. En las categorías mencionadas de “gracia 

suficiente” y “gracia eficaz”, la gracia deja de ser simplemente suficiente para volverse eficaz 

mediante el consentimiento de la voluntad humana.495 En sí, para los molinistas, no existe una 

diferencia entre las dos gracias suficiente y eficaz.496 Molina afirma que “la gracia suficiente y 

eficaz son una misma entidad o un mismo auxilio; se diferencian tan sólo en la razón de beneficio, 

en cuanto la gracia eficaz es un mayor beneficio divino que la sola gracia suficiente”.497 Es el 

consentimiento humano a la gracia que la diferencia haciendo una meramente suficiente si no se 

actúa y la otra actual si se opta por actuar. Tal parece ser la posición de Sambiasi. Lo anterior 

tiende a comprobarse por su insistencia en la voluntad humana en ese proceso. Por ejemplo, 

escribe Sambiasi: “El hombre, aunque pueda no actuar, finalmente actúa. Por eso la acción de 

este hombre es meritoria y proviene completamente de la autonomía”.498 También el autor del 

Lingyan lishao asume la igualdad de valor entre las dos gracias: “su valor –dice-- es totalmente 

igual”. La acción, según Sambiasi, depende de la voluntad del hombre. Al actuar, la acción se 

vuelve acción necesaria. Por último, no niega la necesidad y eficacia de la gracia divina. 

                                                           
494  Molina, Concordia liberi arbitrio cum gratiae donis, divina praescientia, providentia, praedestinatione, et 
reprobatione, ad non nullos primae partis D. Thomae articulos, 4.49.11: “Ante ullam liberam determinationem suae 
voluntatis […] penetrat, quid liberum arbitrium cuiusque creaturae dada hypothesi, quod velit illud creare in hoc vel 
in illo ordine rerum cum vel illis circumstantiis aut auxiliis, pro sua innata libertate sit facturum, cum tamen, si vellet, 
posset continere actum aut facere oppositum, et si esset id facturum, ut libere potest, Deus id ipsum prospiceret, non 
vero quod re ipsa ab eo faciendum esse prospicit”. cit. por E. Dekker, “Was Arminius a Molinist?”, p.340. 
495 F. Cayré, en E. J. Fortman, The Theology of Man and Grace, p.285. 
496 Ibid., p.286. 
497 Suma teológica, 1-2 q.111, introd., p.779. 
498 Lingyan lishao, p.75.  

 141



Asimismo, asevera que “es imposible que no se reciba infaliblemente la providencia divina”.499 

Dios otorga su gracia al momento oportuno pero siempre existe la posibilidad por parte del 

hombre de rechazar la ayuda. Concluye Sambiasi que “de manera tortuosa {la gracia} hace que 

{Dios} nos guía y sostenga, realizando esta oportunidad y haciendo que nosotros queramos 

realizarla. No es que nos obligue a hacerlo”500 y “se puede ver que, entre cielo e infierno, la 

felicidad y la tristeza no pueden afectar la voluntad del hombre. Por lo tanto, se dice que {la 

voluntad} no puede ser obligada”.501

          

 Al examinar la difusión del molinismo en el ambiente jesuítico del siglo XVI, se puede 

concluir a la posibilidad de que Sambiasi conociera y aquiesciera a la doctrina de Luis de 

Molina.502 Escribe N. Abercrombie que una o dos décadas después de la publicación de la obra 

de Molina (Lisboa, 1588), Concordia liberi arbitrio cum gratiae donis, divina praescientia, 

providentia, praedestinatione, et reprobatione, ad non nullos primae partis D. Thomae articulos, 

esta última se había vuelto la norma de los tratados sobre la gracia de los miembros de la 

Compañía de Jesús.503 Sambiasi estudió entre los años 1602  y 1610, año de su salida a China, 

por lo cual puede haber estudiado el Concordia.504 Luego, cabe mencionar la influencia que tuvo 

Molina sobre el pensamiento del gran teólogo jesuita Suárez, en particular en cuanto a la doctrina 

de la gracia. Ahora bien, dentro de los libros que Nicolas Trigault se traía de vuelta a China en 

1619 se encontraban las obras de los teólogos jesuitas, es decir de Pedro da Fonseca, Francisco 

                                                           
499 Lingyan lishao, p.75. 
500 Ibid., p.75. 
501 Ibid., p.76. 
502 Es sorprendente la rápida y extensa difusión de las obras jesuitas durante el siglo XVI y XVII. La reedición de los 
cursos de Coimbra es un ejemplo de ello.   
503 N. Abercrombie, en E. J. Fortman, The Theology of Man and Grace, p.268.  
504 Las escuelas jesuitas enseñaban a estudiantes de 11 a 20 años aproximadamente. Pero cabe distinguir entre las 
escuelas jesuitas para todo público y las escuelas para la formación de los miembros de la Compañía en las cuales se 
impartía durante tres años un curso de filosofía aristotélico-tomista. Véase, Ch. Lohr, “Les jésuites et l’aristotélisme 
du XVIe siècle”, p.80; P. F. Grendler, “The Universities of the Renaissance and Reformation”, pp.25-26. 

 142



Toledo, Benito Pereira y Francisco Suárez entre otros. El mismo Suárez publicó dos obras sobre 

la gracia, la primera –De gratia-- en 1582-83, y la segunda --De Divina gratia-- en 1609, después 

de que el Papa pusiera un fin, en 1607, a la disputa teologal De Auxiliis entre los dominicos y los 

jesuitas.  

 

 La pregunta siguiente analiza el objeto primordial de la voluntad a saber el bien y consiste 

precisamente en explicar “¿por qué se dice que su objeto consiste primero en conocer el bien?”505 

Ya hemos abordado este problema. El bien es el motor de la voluntad. Se puede tratar del bien 

verdadero o de la apariencia del bien. Hasta el optar por el suicidio puede verse como un bien 

cuando la vida es tan triste que la muerte parece saludable. Los tres tipos de bienes que se 

describieron en las páginas anteriores –el bien placentero, el bien conveniente y el bien justo— 

todos son parte del sumo bien. Por lo mismo, no se desprecian las cosas terrenales. No obstante, 

solamente al lograr Dios se logran la tranquilidad y felicidad perfecta. Lo anterior se explicó al 

afirmar que el hombre necesita la gracia y la providencia divinas para actuar bien. Sambiasi 

también explica lo anterior mediante el grado de facilidad con el cual los diferentes objetos 

pueden mover la voluntad del hombre. Aquí la facilidad es inversa a la cualidad. Más fácilmente 

un objeto mueve a la voluntad menos bien posee en sí. Los bienes relativos al placer y a la 

conveniencia son los más alejados del sumo bien. Poseen otras dos características: la primera es 

que se originan en el mismo objeto y no suponen mucha planeación para lograrse. 

Consiguientemente, los hombres que los buscan son los más vulgares y mediocres. Por el 

contrario, el tercer tipo de bien, el bien justo no se origina en los objetos sino en el intelecto y la 

voluntad que respectivamente lo conocen y lo desean. Por lo mismo, es difícil de conseguir y 

solamente un hombre de bien lo busca. Todo lo dicho también se explica por el hecho de que el 

                                                           
505 Lingyan lishao, p.76. 

 143



ánima del hombre es forma substancial del cuerpo, por lo cual también parte de sus objetos son 

corporales. El alma racional es la parte del ánima que no es corporal y es la que busca el bien 

justo mientras que el alma sensitiva, que es corporal, pone al placer y la conveniencia como su 

bien propio.506 Por ende, alcanzar a Dios supone aun más, supone un “camino trascendente” y 

una reflexión profunda más allá del placer y la conveniencia. Lo anterior significa que a veces se 

sufren todo tipo de penas y calamidades para lograr a Dios.507   

 

 Esos grados de valor que hemos encontrado en los objetos de la voluntad se repiten en la 

calificación del libre albedrío.508 Este último se realiza de manera perfecta cuando sus objetos 

son iguales de perfectos. Al “ver claramente el sumo bien no se puede no amar”,509  escribe 

Sambiasi. Lo anterior significa que la elección e inclinación del libre albedrío absoluto hacia sus 

objetos perfectos tiene algo de irresistible, como la flor de loto que gira hacia el sol porque le es 

benéfico. Asimismo, se descubre que la verdadera libertad supone la necesidad. Se asevera en la 

Suma teológica: “La necesidad natural no es contraria a la voluntad. Al contrario, es necesario 

que, así como el entendimiento asiente por necesidad a los primeros principios, así también la 

voluntad se adhiera al fin último, que es la bienaventuranza; pues el fin, como dice el Filosofo, es 

en el orden práctico lo que son los principios en el orden especulativo”.510 En otras palabras, se 

puede decir que “somos dueños de nuestros propios actos en cuanto que podemos elegir esto o 

aquello; mas, como dice el Filósofo, la elección no es del fin, sino ‘de las cosas conducentes al 

                                                           
506 Ibid., pp.78-79. 
507 Ibid., p.80. 
508 Ibid., p.81. 
509 Ibid., p.80. 
510 Suma teológica, 1 q.82 a.1, resp.: “Similter etiam nec necessitas naturalis repugnat voluntati. Quinimmo necesse 
est quod, sicut intellectus ex necessitate inhaeret primis principiis, ita voluntas ex necessitate inhaereat ultimo fini, 
qui est beatitudo: finis enim se habet in operativis sicut principium in speculativis”. 

 144



fin.’ Por consiguiente, el deseo del último fin no es de aquellos sobre los cuales tenemos 

dominio”.511

 

 Por último, Sambiasi examina la pregunta siguiente: “¿Por qué se dice que es majestuosa, 

venerable y elevada, y que gobierna el interior y el exterior?”512 Con esa pregunta, Sambiasi 

aborda al problema de la excelencia de la voluntad y la compara con el intelecto. Al final del 

capítulo sobre el entendimiento, Sambiasi había definido el entendimiento como la facultad más 

importante del ánima, su ojo espiritual y la facultad que guía a la voluntad sujeta al error por estar 

orientada hacia lo deseable. Ese era la posición doctrinal de Santo Tomás, la cual se ha descrito 

como un intelectualismo. Por una parte, Sambiasi refuta la posible igualdad de las dos facultades 

y por otra parte quiere establecer la venerabilidad de la voluntad. Son tres los principios que 

Sambiasi explora para establecer esa nueva proposición: ¿En qué consiste la venerabilidad de la 

voluntad según su práctica, su acto y su inclinación? Según la práctica, se postula que el amor es 

comparable a la sabiduría. Según el acto, la voluntad es autónoma y mueve a las demás cosas. 

Por último, la inclinación de la voluntad es hacia el bien absoluto cuando la del intelecto es hacia 

analizarlo. Lo anterior lleva Sambiasi a concluir a la venerabilidad de la voluntad. La voluntad es 

la facultad que rige los sentidos internos y externos del hombre, y impulsa todos los movimientos. 

Asimismo, su función se asemeja a la de los ángeles: ella rige el microcosmos mientras que los 

ángeles rigen el macrocosmos.  

 

                                                           
511 Ibid., 1 q.82 a.1, ad.3: “Ad tertium dicendum quod sumus domini nostrorum actuum secundum quod possumus 
hoc vel illud eligere. Electio autem non est de fine, sed ‘de his quae sunt ad finem’, ut dicitur in III Ethicorum. Unde 
appetitus ultimi finis non est  de his quorum domini sumus”. 
512 Lingyan lishao, p.82. 

 145



 Ahora bien, el jesuita afirma que “la voluntad es lo más venerable”.513 Parece surgir una 

contradicción entre las palabras de Sambiasi relativas al entendimiento y sus palabras actuales. 

La contradicción se puede levantar si se postula que “relativa y comparativamente, la voluntad es 

a veces más excelente que la inteligencia, a saber: cuando el objeto de la voluntad está en una 

realidad más noble que el objeto del entendimiento”.514 Para empezar tenemos que la práctica de 

la voluntad es el amor mientras que la práctica del intelecto es la sabiduría. El valor que se les 

atribuye respectivamente depende del objeto en el cual se encuentra el bien, si éste es superior al 

alma o no. Es así como “cuando la realidad en la que se encuentra el bien es más noble que el 

alma misma, en la que se encuentra el concepto de tal realidad, tenemos, por comparación a esta 

realidad, que la voluntad es más noble que el entendimiento. […] Por esto es preferible amar a 

Dios que conocerle”. 515  En cuanto al fin supremo que es la bienaventuranza o verdadera 

delectación, si bien el entendimiento lo conoce es la voluntad que lo realiza. En ese sentido, 

desde la perspectiva de la causa eficiente, la voluntad es superior al entendimiento. Dicho en 

otras palabras, “hay dos maneras de causar el movimiento. […] la segunda, a modo de causa 

eficiente: según mueve lo que altera a lo que es alterado, y lo que impulsa a lo que es impelido. 

De esta manera mueve la voluntad al entendimiento y a todas las potencias del alma”.516  Luego, 

el objeto hacia el cual se inclina la voluntad es el bien absoluto mientras que el objeto del 

entendimiento es la verdad o el bien en tanto verdad. Empero, el bien en tanto verdad es 

solamente un aspecto o un principio del bien por lo cual el objeto del intelecto está incluido en el 

bien objeto de la voluntad que lo engloba. Asimismo:  

                                                           
513 Ibid., p.83. 
514 Suma teológica, 1 q.82 a.3, resp.: “Secundum quid autem, et per comparationem ad alterum, voluntas invenitur 
interdum altior intellectu; ex eo scilicet quod obiectum voluntatis in altiori re invenitur quam obiectum intellectus”. 
515 Ibid., 1 q.82 a.3, resp.: “Quando igitur res in qua est bonum, est nobilior ipsa anima, in qua est ratio intellecta; per 
comparationem ad talem rem, vluntas est altior intellectu. [...] Unde melior est amor Dei quam cognitio”. 
516 Ibid., 1 q.82 a.4, resp.: “Respondeo dicendum quod aliquid dicitur movere dupliciter. [...] Alio modo dicitur 
aliquid movere per modus agentis; sicut alterans movet alteratum, et impellens movet impulsum. Et hoc modo 
voluntas movet intellectum, et omnes animae vires”. 

 146



Si se considera la voluntad en razón de la universalidad de su objeto, que es el bien, y el 

entendimiento en cuanto realidad o potencia concreta, entonces bajo la formalidad de bien 

se contienen, como bienes particulares, tanto la inteligencia misma como su acto y su 

objeto, que es la verdad, cada uno de los cuales es como un bien particular. Y, en este 

sentido, la voluntad es superior al entendimiento y le puede mover.517

 

2. La semejanza del ánima a Dios (páginas 86 a 107) 

 

La cuestión de la semejanza del ánima a Dios es de suma importancia para la teología ya que con 

ésta se explica la capacidad espiritual del ánima por ser imagen de Dios. Por semejanza se 

entiende una “cierta unidad, pues lo uno en la cualidad causa la semejanza”.518 Ahora bien, no 

son iguales las nociones de “semejanza” e “imagen” como lo comprueba la afirmación del 

Génesis donde se lee: “Hagamos al hombre a nuestra imagen y semejanza”.519 Se distinguen 

analógicamente la semejanza de la imagen como el género de la especie. En efecto, “la semejanza 

es algo esencial a la imagen, y ésta añade algo al concepto de semejanza, a saber, el ser sacada de 

otro, ya que se llama ‘imagen’ por hacerse imitando a otro. De ahí que un huevo, por más que sea 

semejante e igual a otro huevo, no es imagen del mismo, puesto que no procede de él”.520 La 

imagen es entonces la semejanza de especie.521 Ahora bien: 

                                                           
517 Ibid., 1 q.82 a.4, resp.: “Si vero consideretur voluntas secundum communem rationem sui obieti, quod est bonum, 
intellectus autem secundum quod est quaedam res et potentia specialis; sic sub communi ratione boni continetur, 
velut quoddam speciale, et intellectus ipse, et ipsum intelligere, et obiectum eius, quod est verum, quorum quodlibet 
est quoddam speciale bonum. Et secundum hoc voluntas est altior intellectu, et potest ipsum movere”. 
518 Ibid., 1 q.93 a.9, resp.: “Respondeo dicendum quod similitudo quaedam unitas est: unum enim in qualitate 
similitudinem causat”.; Véase también las diversas acepciones de la semejanza en Suma teológica, 1 q.4 a.3, resp. 
519 Génesis, 1, 26. 
520 Suma teológica, 1 q.93 a.1, resp.: “Ex quo patet quod similitudo est de ratione imaginis, et quod imago aliquid 
addit supra rationem similitudinis, scilicet quod sit ex alio expressum: ‘imago’ enim dicitur ex eo quod agitur ad 
imitationem alterius. Unde ovum , quantumcumque sit alteri ovo simile et aequale , quia tamen non est expressum ex 
illo, non dicitur imago eius”. 
521 Ibid., 1 q.93 a.2, resp. 

 147



La semejanza específica se toma de la última diferencia. A Dios se asemejan las cosas, en 

primer lugar, y de un modo muy común, en cuanto que existen; en segundo lugar, en 

cuanto que viven, y, finalmente, en cuanto que saben o entienden. Estas, en expresión de 

San Agustín, ‘están tan cerca de Dios por la semejanza, que entre las criaturas no hay 

ninguna más próxima’. Es, pues, evidente que sólo las criaturas intelectuales son, 

propiamente hablando, a imagen de Dios.522  

 

 En la Suma teológica Santo Tomás insiste en esa diferencia específica sosteniendo “que el 

hombre fue hecho a imagen de Dios, no por razón del cuerpo, sino por razón de aquello en que 

supera a los otros animales. […] Ahora bien, el hombre supera a todos los animales porque tiene 

razón y entendimiento, y así es imagen de Dios por la razón y el entendimiento, que son 

incorpóreos”.523 Es precisamente la semejanza del ánima a Dios lo que Sambiasi define a lo largo 

de este capítulo distinguiendo entre la semejanza por razón de naturaleza, por razón de forma y 

por razón de actos. Son ocho las características que asemejan la naturaleza del ánima a Dios, siete 

las similitudes por la forma y  diez las similitudes por los actos.  

 

 La primera semejanza por razón de naturaleza es que la naturaleza del ánima, de manera 

similar a la de Dios, no se puede satisfacer o llenar mediante cosas inferiores. Asimismo, que la 

esencia de Dios sea en sí completa significa que no requiere otra cosa para llenarse o realizarse. 

En cuanto al ánima, es substancia autosuficiente por lo cual tampoco requiere de otra cosa para 

                                                           
522 Ibid., 1 q.93 a.2, resp.: “Manifestum est autem quod similitudo speciei attenditur secundum ultimam differentiam. 
Assimilantur autem aliqua Deo, primo quidem, et maxime communiter, inquantum sunt; secundo vero, inquantum 
vivunt; tertio vero, inquantum sapiunt vel intelligunt. Quae, ut Agustinus dicit, ‘ita sunt Deo similitudine proxima, ut 
in creaturis nihil sit propinquius’. Sic ergo patet quod solae loquendo, sunt ad imaginem Dei”. 
523 Ibid., 1 q.3 a.1, ad 2: “Ad secundum dicendum quod homo dicitur esse ad imaginem Dei, non secundum corpus, 
sed secundum id quo homo excellit alia animalia. [...] Excellit autem homo omnia animalia quantum ad rationem et 
intellectum. Unde secundum intellectum et rationem, quae sunt incorporea, homo est ad imaginem dei”. 

 148



realizar su plenitud. La integridad de la esencia de Dios resulta de su perfección. La perfección, 

en efecto, es absoluta, es decir que no acepta grados. Por lo mismo, Sambiasi puede decir de la 

naturaleza de Dios que “es irrelevante que otra cosa la llene”.524 En otras palabras, la perfección 

resulta de la esencia del ser es decir que resulta de una causa intrínseca. En ese sentido, la 

naturaleza del hombre incluye la perfección de racionalidad la cual “no padece daños”, 525  

entiéndase no acepta grados. Asimismo, el ánima del hombre puede ser causa de las cosas pero 

las cosas no la afectan. Cabe subrayar, sin embargo, que la perfección del ánima es consecuencia 

de su participación a Dios en cuanto Éste es su causa, y por lo tanto, el ánima no es igual a Dios 

sino que solamente Le es semejante.   

 

 La segunda semejanza según la naturaleza del ánima a Dios se debe a la simplicidad 

absoluta de ambos. Por simplicidad se entiende que Dios no está compuesto,526 es decir que no 

tiene ni materia ni forma y que su naturaleza es absolutamente simple527: es decir no tiene partes. 

El ánima del hombre es similar a Dios en esas características pero difiere de Él por el hecho de 

que es unión de lo particular con lo general, unión que no compete a Dios.528 Por “general” se 

entiende la espiritualidad del hombre mientras que la diferencia especifica reside en el hecho de 

que el hombre tenga un ánima.529 Asimismo, dentro del género de los seres espirituales --lo que 

incluye a los ángeles--, el hombre se diferencia por su ánima.  

 

                                                           
524 Lingyan lishao, p.87. 
525 Ibid., p.87. 
526 Suma teológica, 1 q.3 a.2, sed contra. 
527 Ibid., 1 q.3 a.7, resp. 
528 Ibid., 1 q.3 a.5. 
529 Lingyan lishao, p.88. 

 149



 Las tercera y cuarta semejanzas por razón de naturaleza examinan dos aspectos de la 

espiritualidad: la espiritualidad en el sentido antitético del compuesto materia y forma530 (shen, 神) 

y la espiritualidad en cuanto relativa a la inteligencia (ling, 靈). En la Suma teológica, Santo 

Tomás dedica un artículo entero a demostrar que en Dios no hay composición de forma y materia. 

Asimismo, leemos: “Todo compuesto de materia y forma es cuerpo, pues la cantidad dimensiva 

es el primer accidente de la materia. Pero, según hemos demostrado, Dios no es cuerpo. Luego no 

está compuesto de materia y forma”.531 De igual modo, en un momento ulterior de la Suma 

teológica, el Aquinate, al definir el alma como acto del cuerpo, también excluye el hecho de que 

el ánima sea cuerpo.532 En ese primer sentido se puede aseverar que el ánima, al igual que Dios, 

es pura espiritualidad. En cuanto al conocimiento que Dios posee de las cosas y evento distintos 

de Él, podemos postular su necesidad ya que Dios es la primera causa eficiente de todos ellos.533 

Es menester agregar que este conocimiento no es discursivo como lo es el conocimiento humano 

y, por lo mismo, Dios no ve de la misma manera que ve el ojo humano. En este sentido se 

entiende que:  

 

En la ciencia de Dios no hay discurso alguno, y vamos a ponerlo en claro. En nuestra 

ciencia hay dos géneros de discursos. El primero se reduce a una mera sucesión, como 

ocurre cuando, entendida una cosa, pasamos a entender otra. El segundo ejerce causalidad, 

pues por los principios conocemos las consecuencias. El primero no puede corresponderle 

a Dios, porque incluso muchas cosas que nosotros conocemos sucesivamente cuando 

consideramos cada una en particular, las entendemos a la vez cuando las vemos en un 
                                                           
530 Suma teológica, 1 q.75 a.5. 
531 Ibid., 1 q.3 a.2, sed contra: “Sed contra, omne compositum ex materia et forma est corpus: quantitas enim 
dimensiva est quae primo inhaeret materiae. Sed Deus non est corpus, ut ostentum est. Ergo Deus non est compositus 
ex materia et forma”. 
532 Ibid., 1 q.75 a.1, resp. 
533 Ibid., 1 q.14 a.5, resp. 

 150



mismo objeto; por ejemplo, cuando entendemos las partes en el todo vemos diversas 

imágenes en un espejo. Pues si, como hemos dicho, Dios ve todas las cosas en uno, que es 

Él, síguese que las ve simultáneamente y no sucesivamente. – Tampoco puede 

corresponder a Dios el segundo género de discurso. En primer lugar, porque el segundo 

presupone el primero, pues el que pasa de los principios a las conclusiones es porque no 

ve ambas cosas a la vez. En segundo lugar, porque el discurso va de lo conocido a lo 

desconocido, por donde se ve que conocido ya lo primero, o los principios, se ignora 

todavía lo segundo, o sea las consecuencias, y, por tanto, que lo segundo no se conoce en 

lo primero, sino por lo primero; y precisamente cuando, por reducción de las 

consecuencias a los principios, se conoce lo segundo en lo primero, termina el discurso. 

Por consiguiente, como Dios ve los efectos en sí mismo como en causa, su conocimiento 

no es discursivo.534  

 

 El conocimiento propio del ánima humana es algo similar al de Dios ya que tampoco ella 

está subordinada al ojo físico porque su conocimiento es “inmaterial, universal y necesario”.535 

No obstante, como ya se ha explicado, en razón de la esencia del ánima que es “entelequia de un 

cuerpo animado” el conocimiento propio de ésta es discursivo y no intuitivo. 

                                                           
534 Ibid., 1 q.14 a.7, resp.: “Respondeo dicendum quod in scientia divina nullus est discursus. Quod sic patet. In 
scientia enim nostra duplex  est discursus. Unus secundumm successionem tantum: sicut cum, postquam intelligimus 
aliquid in actu, convertimus nos ad intelligendum aliud. Alius discursus est secundum causalitatem: sicut cum per 
principia pervenimus in cognitionem conclusionum. Primus autem discursus Deo convenire non potest. Multa enim, 
quae successive intelligimus si unumquodque eorum in seipso consideretur, omnia simul intelligimus si in aliquo uno 
ea intelligamus: puta si partes intelligamus in toto, vel si diversas res videamus in speculo. Deus autem omnia videt 
in uno, quod est ipse, ut habitum est. Unde simul, et non successive omnia videt. – Similiter etiam et secundus 
discursus Deo competere non potest. Primo quidem, quia secundus discursus praesupponitprimum: procedentes enim 
a principiis ad conclusiones, non simul utrumque considerant. Deinde, quia discursus talis est procedentis de noto ad 
inotum. Unde manifestum est quod, quando cognoscitur primum, adhuc agnoratur secundum. Et sic secundum non 
cognoscitur in primo, sed ex primo. Terminus vero discursus est, quando secundum videtur in primo, resolutis 
effectibus in causas: et tunc cessat discursus. Unde, cum Deus effectus suos in seipso videat sicut in causa, eius 
cognitio est discursiva”. 
535 Ibid., 1 q.84 a.1, resp. 

 151



 El segundo tipo de espiritualidad que hace que el ánima sea semejante a Dios es la 

inteligencia. Sambiasi define esta cuarta semejanza como “espiritualidad máxima, racionalidad 

máxima 536 y justicia máxima”.537 Se lee en la Suma teológica lo siguiente al respecto:  

 

Puesto que el objeto de la voluntad es el bien conocido, no es posible que Dios quiera sino 

lo contenido en la razón o idea de su sabiduría, que es precisamente lo que equivale a su 

ley de justicia y la que hace justa y recta su voluntad. Por consiguiente, lo que Dios hace 

según su voluntad, es justo y recto, por la misma razón que es justo lo que nosotros 

hacemos según ley, con la diferencia que nosotros obedecemos la ley de un superior, y 

Dios, en cambio, es ley para sí mismo.538

 

Estas virtudes de justicia, racionalidad y rectitud son propias del ánima pero no pertenecen a los 

animales sin sentido.  

 

 La semejanza siguiente se refiere a la unidad de Dios tanto en el mundo supralunar como 

en el mundo sublunar. Son tres las maneras de demostrar la unidad de Dios; por simplicidad, por 

infinita perfección y por la unidad del mundo.539 La tercera vía de demostración es la que más 

nos concierne aquí pues permite explicitar la multiplicidad de operaciones en el mundo por un 

principio único, principio que vale para el ánima. En efecto:  

                                                           
536 Ibid., 1 q.93 a.2, sed contra: “En el hombre sobresale el que Dios lo hace a su imagen, al darle una mente 
intelectual, por la que es superior a los animales”. (“Hoc excellit in homine, quia Deus ad imaginem suam hominem 
facit, propter hoc quod decit ei mentem intellectualem, qua praestat pecoribus”.) 
537 Lingyan lishao, p.89.  
538 Suma teológica, 1 q.21 a.1, ad 2: “Ad secundum dicendum quod, cum bonum intellectum sit obiectum voluntatis, 
impossibile est Deum velle nisi quod ratio suae sapientiae habet. Quae quidem est sicut lex iustitiae, secundum quam 
eius voluntas recta et iusta est. Unde quod secundum suam voluntatem facit, iuste facit: sicut et nos quod secundum 
legem facimus, iuste facimus. Sed nos quidem secudum legem alicuius superioris: Deus autem sibi ipsi est lex”. 
539 Ibid., 1 q.11 a.3, resp. 

 152



Vemos que todas las cosas existentes están ordenadas entre sí, ya que unas sirven a otras. 

Pero cosas tan diversas no se coordinarían en un solo plan si algo que sea uno no las 

ordenase, pues en toda multitud, mejor impone el orden uno que muchos, ya que uno es de 

suyo causa de la unidad, y muchos no causan la unidad más que accidentalmente, esto es, 

en cuanto de alguna manera son uno. Por tanto, como lo que ocupa el primer lugar ha de 

ser lo más perfecto en cuanto tal y no accidentalmente, lo primero que somete todas las 

cosas al mismo orden necesariamente ha de ser uno y único, y esto es Dios.540  

 

 Este principio de la unidad de Dios se encuentra en el ánima. En efecto, hemos visto que 

“una misma realidad tiene un solo ser substancial, pero sus operaciones pueden ser múltiples. Por 

eso es única la esencia del alma, pero múltiples sus potencias”.541

 

 La sexta semejanza de Dios y del ánima atañe a la inmortalidad y a la eternidad,542 o sea 

en las palabras de Sambiasi, a la idea según la cual “Dios originalmente no puede morir y no 

tiene fin” y así del ánima. 543 La inmortalidad de Dios, así como la del ánima, no ponen mayor 

problema. Perteneciendo a la esencia de Dios su absoluta perfección no puede morir. En cuanto al 

ánima, su inmortalidad proviene de su inmaterialidad.544  Es volteando hacia el concepto de 

eternidad que hallamos una dificultad. En efecto, si bien se puede decir con rigor de Dios que es 

eterno en la medida que no tiene principio ni fin, no es cierto del ánima que tiene un inicio. 
                                                           
540 Ibid., 1 q.11 a.3, resp.: “Tertio, ab unitate mundi. Omnia enim quae sunt, inveniuntur esse ordinata ad invicem, 
dum quaedam quisbudam deserviunt. Quae autem diversa sunt, in unum ordinem non convenirent, nisi ab aliquo uno 
ordinarentur. Melius enim multa reducuntur in unum ordine per unum, quam per multa: quia per se unius unum est 
causa, et multa non sunt causa unius nisi per accidens, inquantum scilicet sunt aliquo modo unum. Cum igitur illud 
quod est primum, sit perfectissimum et per se, non per accidens, oportet quod primum reducens omnia in unum 
tantum. Et hoc est Deus”. 
541 Ibid., 1 q.77 a.2, ad 3: “Ad tertium dicendum quod unius rei est unum esse substantiale, sed possunt esse 
operaciones plures. Et ideo est una essentia animae, sed potentiae plures”. 
542 Ibid., 1 q.10 a.1-6. 
543 Lingyan lishao, p.90. 
544 Suma teológica, 1 q.75 a.6. 

 153



Escribe Sambiasi al respecto: “La sexta {semejanza según} la naturaleza es que Dios 

originalmente no puede morir y no tiene fin. El ánima del hombre también no puede morir y no 

tiene fin. Por lo tanto, {el ánima} es semejante a Dios. La diferencia es que Dios no tiene inicio y 

que el ánima tiene inicio. Se inicia en Dios”.545 Lo anterior se explica por la diferencia que existe 

entre la eternidad, el evo y el tiempo. “La eternidad no tiene principio ni fin; el evo tiene 

principio, pero no fin, y el tiempo tiene principio y fin”.546  

  

 Siguiendo el comentario de Sambiasi, nos incumbe ahora examinar la séptima semejanza 

según la naturaleza del ánima a Dios. Sambiasi afirma en este momento del comentario que 

“Dios está en la substancia, está en la potencia y está en lo visible: no hay lugar donde no esté”. 

Se asevera en la Suma teológica que “Dios está en todos los seres por potencia, porque todo está 

sometido a su poder. Está por presencia, porque todo está patente y como desnudo a sus ojos. 

Está por esencia, porque actúa en todos como causa de su ser”.547  

 

 La omnipresencia e ubicuidad de Dios se acompañan de su virtud de ser causa eficiente. 

Es así como la octava semejanza según la naturaleza del ánima a Dios es relativa a la causa de las 

actividades y méritos de aquella. Por eso “hay que decir que en Dios se hallan las perfecciones de 

todos los seres, y se llama universalmente perfecto porque no le faltan ni una sola de cuantas se 

encuentran en cualquier género”. 548  Se concluye de lo anterior que todos los méritos y 

actividades están en Dios. A Dios nada le viene de manera externa. Se puede comprobar del 

                                                           
545 Lingyan lishao, p.90. 
546 Suma teológica, 1 q.10 a.5, resp.: “Aeternitas principio et fine caret; aevum habet principium, sed non finem; 
tempus autem habet principium et finem”. 
547 Ibid., 1 q.8 a.3, resp.: “Sic ergo est in omnibus per potentiam, inquantum omnia eius potestati subduntur. Est per 
praesentiam in omnibus, inquantum omnia nuda sunt et aperta oculis eius. Est in omnibus per essentiam, inquantum 
adest omnibus ut causa essendi”. 
548 Ibid., 1 q.4 a.2, resp.: “Respondeo dicendum quod in Deo sunt perfectiones omnium rerum. Unde et dicitur 
univeraliter perfectus: quia non deest ei aliqua nobilitas quae inveniatur in aliquo genere”. 

 154



ánima que tampoco le proviene algo de manera externa ya que sus funciones más elevadas tales 

como entender, apetecer y recordar no dependen de la unión del ánima con el cuerpo. Sambiasi 

asevera al respecto: “Los méritos y actividades del intelecto, de la voluntad y de la memoria no 

provienen del cuerpo original. {En efecto}, después de separarse del cuerpo original todavía 

pueden entender, apetecer y recordar, como {cuando estaban} en el cuerpo y tiempo originales. 

Por lo tanto, su substancia y sus actividades no provienen de una cosa externa549 y {el ánima} es 

semejante a Dios”.550

 

 Ahora, Sambiasi empieza a analizar las similitudes entre Dios y el ánima bajo la razón de 

la forma. Por “forma” se entiende lo relativo al alma intelectiva y a dos de sus operaciones 

inmanentes: entender y amar.  

 

 La explicación de la primera semejanza según la forma es larga y recurre a varios 

argumentos. Comienza Sambiasi por el argumento que afirma la similitud de las operaciones 

intelectivas de Dios y del ánima. En efecto, “la naturaleza original de Dios es entendimiento 

eterno de sí mismo y eternos amar y regocijo de sí. El ánima del hombre, como imita la 

naturaleza de Dios, entonces puede dirigirse hacia Dios y puede entender Dios, puede amar y 

regocijarse de Dios y se apoya sobre su Gracia para entenderlo y amarlo aunque todavía no lo 

pueda entender y amar completamente”.551 Dejando a un lado el problema de la gracia que se 

tratará con el examen de la segunda semejanza, vemos que el ánima humana tiene la capacidad de 

lograr entender y amar a Dios. Empero, “lo más cognoscible en sí deja de ser cognoscible para 

                                                           
549 Es decir que no provienen del cuerpo. 
550 Lingyan lishao, p.91. 
551 Ibid., p.91. 

 155



algún entendimiento, debido a que sobrepase el alcance de su poder intelectual”.552 Debemos 

comprender en qué medida y sentido el ánima logra entender y amar a Dios. La demostración se 

hace por reductio ad absurdum, mostrando que es falsa la proposición que alega, basándose en lo 

anterior, que “ningún entendimiento creado puede ver la esencia divina”553 porque implicaría 

consecuencias falsas. En efecto: 

 

Esta opinión no es aceptable, porque como la suprema felicidad del hombre consiste  en la 

más elevada de sus operaciones, que es la del entendimiento, si éste no puede ver nunca la 

esencia divina, se sigue o que el hombre jamás alcanzaría su felicidad o que ésta consiste 

en algo distinto de Dios, cosa opuesta a la fe, porque la felicidad última de la criatura 

racional está en lo que es principio de su ser, ya que en tanto es perfecta una cosa en 

cuanto se une con su principio. –Pero es que, además, se opone a la razón, porque, cuando 

el hombre ve un efecto, experimenta deseo natural de conocer su causa, y de aquí nace la 

admiración humana, de donde sigue que, si el entendimiento de la criatura racional no 

lograse alcanzar la causa primera de las cosas, quedaría defraudado un deseo natural. Por 

consiguiente se ha de reconocer que los bienaventurados ven la esencia divina.554  

 

 Lo anterior es muy importante ya que es por razón de su entendimiento que el hombre es a 

imagen de Dios. Asimismo, “aunque en todas las criaturas hay alguna semejanza de Dios, sólo en 
                                                           
552 Suma teológica, 1 q.12 a.1, resp.: “Sed quod est maxime cognocibile in se, alicui intellectui cognocibile non est, 
propter excessum intelligibilis supra intellectum”. 
553 Ibid., 1 q.12 a.1, resp.: “Quod nullus intellectus creatus essentiam Dei videre potest”. 
554 Ibid., 1 q.12 a.1, resp.: “Sed hoc inconvenienter dicitur. Cum enim ultima hominis beatitudo in altissima eius 
operatione consistat, quae est operatio intellectus, si nunquam essentiam Dei videre potest intellectus creatus, vel 
nunquam beatitudinem obtinebit, vel in alio eius beatitudo consistet quam in Deo. Quod est alienum a fide. In ipso 
enim est ultima perfectio rationalis creaturae, quod est ei principium essendi: intantum enim unumquodque 
perfectum est, inquantum ad suum principium attingit. –Similiter etiam est praeter rationem. Inest enim homini 
naturale desiderium cognoscendi causam, cum intuetur effectum; et ex hoc admiratio in hominibus consurgit. Si 
igiturintellectus rationalis creaturae pertingere non possit ad primam causam rerum, remanebit inane desiderium 
naturae. Unde simpliciter concedendum est quod beati Dei essentiam videant”. 

 156



la criatura racional se encuentra la semejanza de Dios como imagen, y en las demás se encuentra 

sólo como vestigio. Pero, la criatura racional es superior a las otras por el entendimiento o mente. 

De ahí que ni en ella se encuentra la imagen de Dios sino en cuanto a la mente”.555

 

 Ahora bien, si el ánima se asemeja a Dios y tiende a lograrlo por su amor y entendimiento, 

es, de igual manera, similar a Dios en su esencia, ya que en sí reproduce, aunque de manera muy 

imperfecta, la esencia trinitaria de Dios. Asegura Sambiasi, “aunque Dios sea una naturaleza, en 

realidad está el Padre, el Hijo y el Espíritu Santo, es decir la trinidad. El ánima del hombre 

aunque sea una, en realidad tiene tres sentidos, la memoria, el entendimiento y la voluntad”. 556 

Es así como, “el ser a imagen de Dios por la imitación de la naturaleza divina no excluye el serlo 

según la representación de las tres personas, antes bien lo uno se sigue de lo otro.—Así, pues, 

debe decirse que en el hombre se da la imagen de Dios en cuanto a la naturaleza divina y en 

cuanto a la trinidad de personas, ya que en el mismo Dios existe una naturaleza en tres 

personas”.557 Sambiasi agrega a esta explicación otra en términos de filiación o de procesión: “El 

Hijo de Dios nace del Padre. El Espíritu Santo de Dios entonces proviene del Padre y del Hijo. El 

intelecto del ánima proviene de la memoria.  La voluntad del ánima, entonces proviene de la 

memoria y del intelecto”.558 Quizás tal explicación permite refutar las opiniones que aseveran 

que en el hombre sólo se da la imagen del Hijo.559 Pero, al mismo tiempo, esta proposición da 

                                                           
555 Ibid., 1 q.93 a.6, resp.: “Respondeo dicendum quod, cum in omnibus creaturis sit aliqualis Dei similitudo, in solo 
creatura rationali invenitur similitudo Dei per modum imaginis: in aliis autem creaturis per modum vestigii. Id autem 
in quo creatura rationalis excedit alias creaturas, est intellectus sive mens. Unde relinquitur quod nec in ipsa rationali 
creatura invenitur Dei imago, nisi secundum mentem”. 
556 Lingyan lishao, p.92. 
557 Suma teológica, 1 q.93 a.5, resp.: “Unde esse ad imaginem Dei secundum imitationem divinae naturae, non 
excludit hoc quod est esse ad imaginem Dei secundum repraesentationem trium Personarum; sed magis unum ad 
alterum sequitur. –Sic igitur dicendum est in homine esse imaginem Dei et quantum ad naturam divinam, et quantum 
ad Trinitatem Personarum: nam et in ipso Deo in tribus Personis una existit natura”. 
558 Lingyan lishao, p.92. 
559 Véase, Suma teológica, 1 q.93 a.5, ad 4; San Agustín, De Trinidad, XII, cap.6.  

 157



cuenta de la imitación que se realiza en el alma intelectiva de las procesiones que en Dios 

distinguen a las personas. 

 

 Por último, Sambiasi parece confirmar sus aseveraciones anteriores mediante la autoridad 

de San Agustín. Leemos en efecto en el Lingyan lishao que: “Agustín en sus Soliloquios preguntó 

¿por qué se considera al ánima la imagen de Dios? Contestó que es porque puede recordar a Dios, 

puede entender a Dios y puede amar a Dios. Por lo tanto es la imagen de Dios”.560 Empero, la 

proposición de San Agustín es más compleja ya que le agrega al argumento anterior que el ánima 

es la imagen de Dios por tres razones: conforme a su naturaleza, conforme a su gracia y conforme 

a su gloria.561 En realidad, encontramos en esta última afirmación un resumen de toda la primera 

semejanza que Sambiasi se dedica a explicar. La Suma teológica no puede ser más clara en 

cuanto a lo anterior. Asimismo:  

 

Puesto que el hombre se dice ser a imagen de Dios por su naturaleza intelectual, lo es 

principalmente en cuanto que la naturaleza intelectual puede imitarle del modo más 

perfecto posible. Y le imita de un modo perfecto, en cuanto que Dios se conoce y se ama a 

sí mismo. De ahí que la imagen de Dios en el hombre puede considerarse de tres modos. 

Primero, en cuanto que el hombre posee una aptitud natural para conocer y amar a Dios, 

aptitud que consiste en la naturaleza de la mente, y es común a todos los hombres. En 

segundo lugar, en cuanto que el hombre conoce y ama actual o habitualmente a Dios, pero 

de un modo imperfecto, y ésta es la imagen procedente de la conformidad por la gracia. 

Finalmente, en cuanto que el hombre conoce actualmente a Dios de un modo perfecto, y 

                                                           
560 Lingyan lishao, pp.92-93. San Agustín, Soliloquios, I, 1.4, BAC, vol. 1. 
561 Ibid., p.93.  

 158



es la imagen que resulta de la semejanza de la gloria. […] La primera se da en todos los 

hombres; la segunda, sólo en los justos, y la tercera, exclusivamente en los 

bienaventurados.562

 

 El texto de Sambiasi sigue al pie de la letra el de Santo Tomás. Leemos: “La conformidad 

a su naturaleza consiste en que la naturaleza original del ánima puede entender y puede amar a 

Dios. Esto es la naturaleza de poder entender y de poder amar. Todos los hombres lo tienen. 

Entonces todos poseen la imagen de Dios. La conformidad a su Gracia es que los hombres poseen 

la Gracia. Luego pueden entender actualmente y amar actualmente a Dios. Solamente que estas 

operaciones del entendimiento y del amor actual todavía no están completas. Sólo la virtud lo es. 

Asimismo todos poseen la imagen de Dios. La conformidad a la gloria es que todos obtienen la 

santidad de la verdadera delectación y se apoyan en la luz de la gloria”.563 Lo anterior también 

enseña una semejanza del alma racional del hombre a Dios cada vez más profunda. En la nota 

sobre la gloria, 564  Sambiasi vuelve a enunciar un principio ya mencionado, el que sólo los 

bienaventurados pueden ver a Dios, visión que consiste en la delectación suprema.565  

 

                                                           
562 Aquí podemos medir otra vez la cercanía del pensamiento de Sambiasi al de Santo Tomás. El misionero parece 
recitar de memoria pasajes enteros de la Suma teológica, lo que no debe sorprender ya que la memorización era el 
método de aprendisaje de esta época. Lo explicó Sambiasi mismo en el cuerpo de su comentario: (Lingyan lishao, 
p.41). Suma teológica, 1 q.93 a.4, resp.: “Respondeo dicendum quod, cum homo secundum intellectualem naturam 
ad imaginem Dei esse dicatur, secundum hoc est maxime ad imaginem Dei, secundum quod intellectualis natura 
Deum maxime imitari potest. Imitatur autem intellectualis natura maxime Deum quantum ad hoc, quod Deus 
seipsum intelligit et amat. Unde imago Dei tripliciter potest considerari in homine. Uno quidem modo, secundum 
quod homo habet aptitudinem naturalem ad intelligendum et amandum Deum: et haec aptitudo consistit in ipsa 
natura mentis, quae est communis omnibus hominibus. Alio modo, secundum quod homo actu vel habitu Deum 
cognoscit et amat, sed tamen imperfecte: et haec est imago per conformitatem gratiae. Tertio modo, secundum quod 
homo Deum actu cognoscit et amat perfecte: et sic attenditur imago secundum similitudinem gloriae. [...] Prima ergo 
imago invenitur in omnibus hominibus; secunda in iustis tantum; tertia vero solum in beatis”. 
563 Lingyan lishao, pp.93-94. 
564 Ibid., p.94. 
565 Suma teológica, 1 q.12 a.6, resp.  

 159



 La segunda semejanza según la forma consiste en que la gracia es causa eficiente de la 

similitud del alma racional a Dios ya que provoca un cambio en las actividades del intelecto y de 

la voluntad.566 Cabe recordar que la causa misma de la gracia es Dios. Luego, la gracia funge 

como causa eficiente de los actos del ánima. Ahora bien, el cambio en las actividades del 

intelecto y de la voluntad no resulta de una intención razonada sino de un amor que se encuentra 

en el ánima como un don otorgado.567

 

 La tercera semejanza según la forma es que tanto Dios como el ánima animan a las cosas 

de manera intencional como si fueran machinas. En otras palabras son principios del movimiento. 

Como ya hemos visto, la doctrina aristotélica del alma como entelequia de un cuerpo animado 

define al alma como principio del cuerpo. Esa es la idea que Sambiasi tiene en este párrafo. No 

obstante, cabe resaltar aquí el uso de la palabra “maquina”. La idea de la machina como modelo 

del cuerpo fue muy debatida en el siglo XVII y en particular por Descartes.568  Uno de los 

problemas que yace en esta idea consiste en la relación del alma al cuerpo ya que en el modelo 

del animal-maquina no se sienten ninguna sensación ni estado afectivo.569  

 

 La cuarta semejanza según la forma examina el hecho de que Dios y el ánima poseen en sí 

la imagen de todas las cosas.570 En cuanto a Dios, sabemos que su conocimiento se extiende a sí 

mismo y a todas las cosas fuera de Él y no es más que el resultado de su omnisciencia. Ahora 

bien, en el comentario se afirma que Dios posee la idea de todas las cosas. Sambiasi utiliza aquí 

                                                           
566 Ibid., 1 q.12 a.2 y a.13. 
567 Sambiasi ya discutió este problema en la página 15 del comentario. 
568 Para conocer el pensamiento de Descartes sobre la machina y el autómata, véase Descartes, Traité de l’homme, XI, 
en Oeuvre de Descartes, ed. Adam-Tannery, Paris, Vrin, 1975-; Discours de la méthode, V parte, en Oeuvre de 
Descartes, ed. Adam-Tannery, Paris, Vrin, 1975-; M. Guéroult, Descartes selon l’ordre des raisons, París, Aubier-
Montaigne, 1953, tomo II, pp.177-181; G. Rodis-Lewis, L’oeuvre de Descartes, París, Vrin, 1971.  
569 A. Lalande, Vocabulaire technique et critique de la philosophie, artículo “Machine”. 
570 Lingyan lishao, p.95. 

 160



por primera vez la palabra transliterada de “yideya” (意得亞) para referirse a una nueva noción 

que cabe explicitar. El Aquinate define la idea como una “palabra griega, [que] significa lo 

mismo que la latina forma, y de aquí que por idea entendamos la forma de una cosa existente 

fuera de ella. La forma de un ser que existe fuera de él puede tener dos objetos: o bien servir de 

ejemplo o modelo de aquello de que es forma, o ser principio de su conocimiento, y así es como 

la forma de lo cognoscible está en el que conoce”.571 Luego, “las ideas son las razones existentes 

en la mente divina. Pues en Dios están las razones propias de todos los seres que conoce. Luego 

tiene ideas de todos ellos”.572 Así bien, el ánima se asemeja a Dios en que, por el mismo proceso 

cognoscitivo que es el suyo, siente las cosas por los sentidos externos y las entiende por el 

entendimiento, y entonces, “las cosas que entiende el ánima son las imágenes de las cosas, [y 

éstas] residen completamente en la mente”.573 No cabe extendernos sobre el proceso cognoscitivo 

del alma racional ya que Sambiasi lo explicó con muchos detalles al tratar del entendimiento. 

 

 La quinta semejanza según la forma es que una cosa se asemeja a lo que ama. Y como el 

ánima ama a Dios es semejante a él.574  

 

 La sexta semejanza según la forma es que tanto Dios como el ánima están en cada parte 

de su objeto (el mundo y el cuerpo) pero ni el mundo ni el cuerpo pueden encerrar 

respectivamente a Dios y al ánima. Lo anterior se explica por el hecho de que los actos de Dios y 

del ánima rebasan su existencia material.  

                                                           
571 Suma teológica, 1 q.15 a.1, resp.: “Idea enim graece, latine forma dicitur: unde per ideas intelliguntur formae 
aliatum rerum, praeter ipsas res existentes. Forma autem alicuius rei praeter ipsam existens, ad duo esse potest; vel ut 
sit exemplar eius cuius dicitur forma: vel ut sit principium cognitionis ipsius, secundum quod formae cognoscibilium 
dicuntur esse in cognoscente”. 
572 Ibid., 1 q.15 a.3, sed contra: “Ideae sunt rationes in mente divina existentes. Sed omnium quae cognoscit, Deus 
habet proprias rationes. Ergo omnium quae cognoscit, habet ideam”. 
573 Lingyan lishao, p.96.  
574 Suma teológica, 1 q.20 a.1. 

 161



 La séptima semejanza según la forma es que Dios y el ánima se hallan en cada parte de  

sus objetos.575 Empero, si bien puede ser que el objeto sea de algún modo corrompido, tanto Dios 

como el ánima no tienen en sí nada de corrupción: no son causa de la corrupción. Lo anterior se 

debe a que la corrupción y el mal son una privación de ser. Ahora bien, Dios no puede ser 

privación de ser576 ya que Dios es el principio de todas las cosas.577 El ánima se asemeja en eso a 

Dios ya que siendo acto del cuerpo no le puede faltar el ser y por lo mismo no puede ser 

corrompida.  

 

 Queda subrayar lo sorprendente que es el hecho de que Francesco Sambiasi, en toda esta 

sección, parezca estar repitiéndose. Lo anterior dejará de sorprender si se entiende cuál es el 

objetivo del autor. Brevemente podemos describir el objeto de la sección preguntándonos ¿cómo 

el entendimiento humano puede tener un conocimiento de Dios? La idea de un conocimiento 

humano de Dios contiene en sí una contradicción ya que la trascendencia divina implica la 

inefabilidad mientras que el conocimiento limitado del ser humano implica, por otro lado, la 

negación de la trascendencia divina. No obstante, si bien Dios es trascendencia absoluta, no le 

falta al entendimiento la capacidad de entenderle. Sambiasi analiza entonces los diversos puntos 

mediante los cuales el entendimiento entiende a Dios en razón de su similitud a Él, aunque esa 

similitud sea muy imperfecta.  

 

 Pasamos ahora al examen de las semejanzas según el acto. Son diez las características de 

los actos por las cuales el ánima se parece a Dios. En primer lugar, cabe destacar que tanto Dios 

como el ánima son el comienzo u origen de los actos.  Asimismo, “el primer ser (Dios), por 

                                                           
575 Lingyan lishao, p.97. 
576 Suma teológica, 1-2 q.18 a.1, resp. 
577 Ibid., 1 q.90 a.1. 

 162



necesidad, ha de estar en acto y de ningún modo en potencia”.578 Por su cuenta, el ánima es el 

comienzo u origen de todos los actos de los sentidos del cuerpo humano. Ahora bien, el impulso 

que inicia el acto del ánima puede tener dos tipos de causas, unas naturales y otras en razón de un 

beneficio. Los actos naturales son los que siguen la naturaleza intrínseca de las cosas. En sí no 

son ni buenos, ni malos, no se les puede atribuir un valor moral. Este valor moral de los actos se 

origina en la intención de actuar del ánima, es decir en el beneficio que el ánima quiere obtener 

por medio del acto. Sambiasi describe lo anterior de la manera siguiente: “El acto en razón de 

beneficio se relaciona con la intención del hombre. Por lo tanto, la bondad o la maldad, el mérito 

o la culpa, lo valeroso o lo reprimible, lo recompensable o lo castigable {muestran que} la 

intención de beneficio tiene dos aspectos”.579  

 

 La segunda semejanza según el acto estudia a Dios y al ánima como fin de todas las cosas. 

Que Dios sea fin de todas las cosas resulta del hecho de que todas las cosas apetecen su 

perfección propia pero la perfección de las cosas se debe a su principio que es Dios. En cuanto al 

ánima, ésta no sólo es el fin del cuerpo encarnado sino también de todas las cosas del mundo 

terrenal.580 Lo anterior significa que tanto el cuerpo como las cosas terrenales no encuentran su 

realización sino gracias al ánima que es su principio. Reiterando el ejemplo de la maquina, 

Sambiasi ilustra esta idea. La maquina no funciona sin que la accione el artesano, lo que quiere 

decir que la maquina es para el artesano. Por otro lado, las cosas terrenales le sirven al hombre 

como medios: es así como los granos lo nutren, la madera lo protege de las intemperies, etc… 

Vemos entonces que las cosas naturales, después de ser transformadas por el talento del hombre, 

                                                           
578 Ibid., 1 q.3 a.1, resp.: “Quia necesse est id quod est primum ens, esse in actu, et nullo modo in potencia”. 
579 Lingyan lishao, p.98. 
580 Ibid., p.99. 

 163



se adecuan a sus necesidades. Asimismo, viendo a la cadena de los seres como pirámide, el ánima 

es a la vez principio y fin de toda la creación, la cima.  

 

 La tercera semejanza según el acto concierne la comprensión divina y la del ánima. La 

comprensión divina es sin límite. Para decirlo de otra manera:  

 

Hay ciencia en Dios del modo más perfecto. Para demostrarlo, adviértase que los seres 

dotados de conocimiento se diferencian de los que no lo tienen en que estos últimos no 

poseen más que su propia forma, mientras que los primeros alcanzan a tener, además, la 

forma de otra cosa, ya que la especie o forma de lo conocido está en el que lo conoce. Por 

donde se echa de ver que la naturaleza del ser que no conoce es más limitada y angosta, y, 

en cambio, la del que conoce es más amplia y vasta. Pues bien, lo que limita la forma es la 

materia, y por eso hemos dicho que cuanto más inmaterial sean las formas, tanto más se 

aproximan a una especie de infinidad. Por tanto, es indudable que la inmaterialidad de un 

ser es la razón de que tenga conocimiento, y a la manera como sea inmaterial, es 

inteligente. […] Por consiguiente, puesto que Dios, según hemos dicho, está en la cúspide 

de la inmaterialidad, tiene también el grado supremo de conocimiento.581  

 

                                                           
581 Suma teológica, 1 q.14 a.1, resp.: “Respondeo dicendum quod in Deo perfectissime est scientia. Ad cuius 
evidentiam, considerandum est quod cognoscentia a non cognoscentibus in hoc distinguuntur, quia non cognoscentia 
nihil habent nisi formam suam tantum; sed cognoscens natum est habere formam etiam rei alterius, nam species 
cognoti est in cognoscente. Unde manifestum est quod natura rei non cognoscentis est magis coarctata et limitata: 
natura autem rerum cognoscentium habet maiorem amplitudinem et extensionem. Coarctatio autem formae est per 
materiam. Unde et supra diximus quod formae, secundum quod sunt magis immateriales, secundum hoc magis 
accedunt ad quandam infinitatem. Patet igitur quod immaterialitas alicuius rei est ratio quod sit cognoscitiva; et 
secundum modum immaterialitatis est modus cognitionis. [...] unde, cum Deus sit in summo immaterialitatis, ut ex 
superioribus patet, sequitur quod ipse sit in summo cognitionis”. 

 164



 Asimismo, no hay ciencia o comprensión superior a la de Dios. Intermedio entre la 

comprensión de Dios y la del ánima encontramos la de los santos. Estos últimos tienen una 

comprensión “esencial y precisa”582 debido a su inmaterialidad, pero aun no completa. En cuanto 

al ánima, la comprensión es más compleja pues, por un lado ésta es inmaterial y, por otro lado, es 

forma de un cuerpo y por lo mismo tiene que lidiar con lo material. El ánima entiende las cosas 

materiales pero su inmaterialidad le permite también entender las cosas inmateriales como son 

“los ángeles, el alma racional, el principio de orden y las obras virtuosas”.583 Podemos recordar 

que:  

 

Lo natural para nuestro entendimiento es conocer las cosas que no tienen ser sino en la 

materia, ya que nuestra alma, por la que conocemos, es forma de una materia. Pero el 

alma tiene dos facultades cognoscitivas. Una que es acto de algún órgano corpóreo, por lo 

que su actividad natural es conocer las cosas según el modo de ser que tienen en la 

materia individual, y por esto los sentidos únicamente conocen lo singular. La otra es el 

entendimiento, que no es acto de ningún órgano corpóreo, y por ello lo connatural del 

entendimiento es conocer las naturalezas que tienen ser en una materia concreta, pero no 

en cuanto están concretadas en la materia individual, sino en cuanto abstraídas de ella por 

la acción del entendimiento, por lo cual con el entendimiento podemos conocer las cosas 

en su ser universal, a lo que no pueden alcanzar los sentidos.584

                                                           
582 Lingyan lishao, p.99. 
583 Ibid., p.100. 
584 Suma teológica, 1 q.12 a.4, resp.: “Ea igitur quae non habent esse nisi in materia individuali, cognoscere est nobis 
connaturale: eo quod anima nostra, per quam cognoscimus, est forma alicuius materiae. Quae tamen habet duas 
virtutes cognoscitivas. Unam, quae est actus alicuius corporei organi. Et huic connaturale est cognoscere res 
secundum quod sunt in materia individuali: unde sensus non cognoscit nisi singularia. Alia vero virtus cognoscitiva 
eius est intellectus, qui non est actus alicuius organi corporalis. Unde per intellectum connaturale est nobis 
cognoscere naturas, quae quidem non habent esse nisi in materia individuali; non tamen secundum quod sunt in 

 165



 La cuarta semejanza según el acto consiste en que tanto Dios como el ánima crean la 

palabra interna de las cosas que comprenden. La palabra interna designa a la virtud o al principio 

intrínseco de las cosas. Utilizando otra clase de vocablo, también se puede decir que la palabra 

interna es el Verbo, el concepto que da a entender las cosas, o la idea de ellas. Asimismo, “las 

ideas son las razones existentes en la mente divina. Pues en Dios están las razones propias de 

todos los seres que conoce. Luego tiene ideas de todos ellos”.585 Empero, cabe diferenciar entre 

la comprensión que Dios tiene de sí y la comprensión que tiene de las demás cosas: “Dios se ve a 

sí mismo en sí mismo, ya que a sí mismo se ve por su esencia, y que las otras cosas nos las ve en 

ellas mismas, sino en sí mismo, por cuanto su esencia contiene la imagen de lo que no es Él”.586 

En otras palabras, “como el mundo no es producto del acaso, sino fabricado por Dios, que obra 

por entendimiento, es necesario que en el entendimiento divino exista la forma a cuya semejanza 

fue hecho el mundo, y esto es lo que entendemos por idea”.587 También es menester resaltar que 

la palabra interna es, en primer lugar, la segunda persona, es decir el Hijo, el Verbo encarnado. 

Es el medio por el cual Dios da a conocer su palabra.  

 

 Después de haber estudiado los actos inmanentes propios a Dios y al ánima, Sambiasi 

pasa a los actos en cuanto tienen un efecto externo, es decir sobre las cosas. Precisamente es la 

palabra interna --principio de exteriorización mediante la persona del Hijo—que sirve de puente 

para pasar de lo inmanente a lo externo. La quinta semejanza examina entonces a Dios y al ánima 

                                                                                                                                                                                            
materia individuali, sed secundum quod abstrahuntur ab ea per considerationem intellectus. Unde secundum 
intellectum possumus cognoscere huiusmodi res in universali: quod est supra facultatem sensus”. 
585 Ibid., 1 q.15 a.3, sed contra: “Sed contra, ideae sunt rationes in mente divina existentes. Sed omnium quae 
cognoscit, Deus habet propias rationes. Ergo omnium quae cognoscit, habet ideam”. 
586 Ibid., 1 q.14 a.5, resp.: “Sic igitur dicendum est quod Deus seipsum videt in seipso, quia seipsum videt per 
essentiam suam. Alia autem a se videt non in ipsis, sed in seipso, inquantum essentia sua continet similitudinem 
aliorum ab ipso”. 
587 Ibid., 1 q.15 a.1, resp.: “Quia igitur mundus non est casu factus, sed est factus a Deo per intellectum agente, 
necesse est quod in mente divina sit forma, ad simlitudinem cuius mundus est factus. Et in hoc consistit ratio ideae”. 

 166



como fuentes de vida. Este principio es evidente pues “Dios es el ser por esencia [y] el ser de lo 

creado necesariamente ha de ser su efecto propio. […] Dios causa el efecto del ser en las cosas, 

no sólo cuando por primera vez empiezan a existir, sino durante todo el tiempo que lo 

conserven”. 588  Este principio se encuentra de igual manera en el ánima puesto que ésta es 

“entelequia del cuerpo”.589 De manera general, se puede decir que el principio que le da vida a 

una cosa está en ella “no ciertamente como parte de su esencia ni como accidente, sino a la 

manera como el agente está en lo que hace; y es indispensable que todo agente esté en contacto 

con lo que inmediatamente hace y lo toque con su virtud o poder”.590 Pero, si bien Dios y el 

ánima dan vida a las cosas, no reciben su propia vida sino de sí mismos.  

 

 La sexta semejanza según el acto es que Dios gratifica justamente a las cosas. La 

gratificación no es más que la justicia distributiva por la cual Dios atribuye a cada cosa lo que le 

corresponde. Asimismo:  

 

Por la justicia distributiva el gobernante o administrador da a cada cual lo que 

corresponde a su dignidad. Pues bien, así como el conveniente orden de una familia, o de 

cualquier otra multitud gobernada, demuestra que el gobernante posee justicia, así 

también el orden del universo, que resplandece lo mismo en los seres naturales que en los 

dependientes de la voluntad, demuestra la justicia de Dios, y por esto dice Dionisio591 

“que la justicia de Dios {sea} la verdadera, se comprueba viendo que da a todos los seres 

                                                           
588 Ibid., 1 q.8 a.1, resp.: “Deus sit ipsum esse per suam essentiam, oportet quod esse creatum sit proprius effectus 
eius. [...] effectum causat Deus in rebus, non solum quando primo esse incipiunt, sed quandiu in esse conservantur”. 
589 Véase, Ibid., 1 q.75 a.1, resp.; Idem., Ibid., 1 q.75 a.5, resp. 
590 Ibid., 1 q.8 a.1, resp.: “Non quidem sicut pars essentiae, vel sicut accidens, sed sicut agens ei in quod agit. Oportet 
enim omne agens coniungi ei in quod immediate agit, et sua virtute illud contingere”. 
591 Dionisio, De divino nombre, cap.8, §7. 

 167



lo que les corresponde según la dignidad de cada cual, y que conserva la naturaleza de 

cada cosa en su propio sitio y con su propio poder.592

 

Hemos visto que los seres racionales --los ángeles y los hombres-- son los seres que más dignidad 

tienen, precisamente porque su racionalidad les permite conocer y ver a Dios. Esta distribución 

justa ocurre de igual manera en el ánima quien funge como gobernador del cuerpo. Aquí también 

hallamos una dignidad superior en la cabeza por ser principio intelectivo que en los demás 

miembros del cuerpo.    

 

 La séptima semejanza según el acto es que las cosas no se pueden mover por sí mismas y 

reciben su movimiento de Dios. Encontramos aquí un principio de la física aristotélica,593 el que 

un cuerpo no se mueve por sí solo sino que necesita un impulso externo para ponerse en 

movimiento. Ahora bien, si regresamos en la serie de las causas es imperativo que lleguemos a un 

primer motor inmóvil. Sambiasi escribe al respecto que “Dios es el principio de las diez mil cosas 

y cuando por sí están en reposo no se mueven”.594 Lo mismo leemos en la Suma teológica:  

 

Es, pues, imposible que una cosa sea por lo mismo y de la misma manera motor y móvil, 

como también lo es que se mueva a sí misma. Por consiguiente, todo lo que se mueve es 

movido por otro. Pero si lo que mueve a otro es, a su vez, movido, es necesario que lo 

mueva un tercero, y a éste otro. Mas no se puede seguir indefinidamente, porque así no 

                                                           
592 Suma teológica, 1 q.21 a.1, resp.: “Distiributiva iustitia, secundum quam aliquis gubernator vel dispensator dat 
unicuique secundum suam dignitatem. Sicut igitur ordo congruus familiae, vel cuiuscumque multitudinis gubernatae, 
demonstrat huiusmodi iustitiam in gubernante; ita orod universi, qui apparet tam in rebus voluntariis, demonstrat Dei 
iustitiam. Unde dicit Dionysius: ‘Oportet videre in hoc veram Dei esse iustitiam, quod omnibus tribuit propria, 
secundum uniuscuiusque existentium dignitatem; et uniuscuiusque naturam in proprio salvat ordine et virtute’”. 
593 Aristóteles, Física, III, 2, 202 a1-12. 
594 Lingyan lishao, p.102. 

 168



habría un primer motor y, por consiguiente, no habría motor alguno, pues los motores 

intermedios no mueven más que en virtud del movimiento que reciben del primero, lo 

mismo que un bastón nada mueve si no lo impulsa la mano. Por consiguiente, es necesario 

llegar a un primer motor que no sea movido por nadie, y éste es el que todos entienden por 

Dios.595  

 

Por otro lado, sabemos que el ánima es el principio que mueve al cuerpo.  

 

 Las octavas y novenas semejanzas según el acto examinan el problema de la providencia 

de Dios.596 La octava semejanza según el acto afirma que Dios gobierna a todas las cosas del 

mundo terrenal y la novena semejanza que todas las cosas del universo obedecen al mandato de 

Dios. Del gobierno de Dios se debe resaltar que es universal, es decir que se aplica a todas las 

cosas del universo. En efecto, “es necesario decir que todos los seres están sujetos a la 

providencia divina, y no sólo en conjunto, sino también en particular. La razón es porque, como 

todo agente obra por un fin, la ordenación de los efectos al fin se extiende hasta donde se 

extienda la causalidad del primer agente”.597 Lo anterior implica que a cada cosa le son atribuidas 

una función y una finalidad. Asimismo: 

 

                                                           
595 Suma teológica, 1 q.2 a.3, resp.: “Imposibile est ergo quod, secundum idem et eodem modo, aliquid sit movens et 
motum, vel quod moveat seipsum. Omne ergo quod movetur, oportet ab alio moveri. Si ergo id a quo movetur, 
moveatur, oportet et ipsum ab alio moveri; et illud ab alio. Hic autem non est procedere in infinitum: quia sic non 
esset aliquod primum movens; et per consequens nec aliquod aliud movens, quia moventia secunda non movent nisi 
per hoc quod sunt mota a primo movente, sicut bacalus non movet nisi per hoc quod est motus a manu. Ergo necesse 
est devenire ad aliquod primum movens, quod a nullo movetur: et hoc omnes intelligunt Deum”. 
596 Lingyan lishao, pp.102-104. 
597 Suma teológica, 1 q.22 a.2, resp.: “Sed necesse est dicere omnia divinae providentiae subiacere, non in universali 
tantum, sed etiam in singulari. Quod sic patet. Cum enim omne agens agat propter finem, tantum se extendit 
ordinatio effectum in finem, quantum se extendit causalitas primi agentis”. 

 169



Por lo mismo que Dios es creador de las cosas, también es gobernador de ellas. Porque a 

uno mismo pertenece dar origen a las cosas y llevarlas a su perfección, que es función 

propia del gobernante. Pero Dios es causa, no particular de un solo género de cosas, sino 

universal de todo ser. Por lo tanto, así como nada puede existir sin haber sido creado por 

Dios, de igual modo nada puede haber que no esté sometido al gobierno divino. Esto 

mismo aparece también claramente si se tiene en cuenta la condición del fin. Pues a tanto 

se extiende la acción del que gobierna a cuanto puede extenderse el fin de su gobierno. 

Pero el fin del gobierno divino es la misma bondad divina. Por lo tanto, no pudiendo 

haber nada que no esté ordenado a la bondad divina como al fin, es imposible que alguno 

de los seres quede fuera del gobierno divino.598

  

 Por otra parte, debido a la misma perfección de la providencia divina, existen en ella la 

contingencia y la libertad. Empero, lo que precede no quiere decir que las cosas contingentes y 

libres no se ordenan al mandato de Dios. En efecto, “cuando se dice que algunos efectos son 

contingentes, se entiende en orden a sus causas próximas, que pueden fallar en su obrar. No como 

si algo pudiera hacerse fuera totalmente del orden de la gobernación divina. El hecho mismo de 

que algo suceda fuera del orden de una causa próxima se debe a alguna otra causa sometida al 

gobierno divino”.599

                                                           
598  Ibid., 1 q.103 a.5, resp.: “Respondeo dicendum quod secundum eandem rationem competit Deo esse 
gubernatorem rerum, et causam earum: quia eiusdem est rem producere, et ei perfectionem dare, quod ad 
gubernantem pertinet. Deus autem est causa non quidem particularis unius generis rerum, sed universalis totius entis, 
ut supra ostensum est. Unde sicut nihil potest esse quod non sit a Deo creatum, ita nihil potest esse quod eius 
gubernationi non subdatur. Patet etiam hoc idem ex ratione finis. Intantum enim alicuius gubernatio se extendit, 
inquantum se extendere potest finis gubernationis. Finis autem divinae gubernationis est ipsa sua bonitas, ut supra 
ostensum est. Unde cum nihil esse possit quod non ordinetur in divinam bonitatem sicut in finem, ut ex supra dictis 
patet; impossibile est quod aliquod entium subtrahatur gubernationi divinae”. 
599 Ibid., 1 q.103 a.7, ad 3: “Ad tertium dicendum quod non dicuntur aliqui effectus contingentes, per comparationem 
ad proximas causas, quae in suis effectibus deficere possunt: non propter hoc quod aliquid fieri possit extra totum 
ordinem gubernationis divinae. Quia hoc ipsum quod aliquid contingit praeter ordinem causae proximae, est aliqua 
causa subiecta gubernationis divinae”. 

 170



  En cuanto al ánima, es el principio que ordena la substancia corpórea, permitiendo que 

cada sentido sensitivo y racional se realice. Por otra parte, el ánima tiene libre albedrío600 lo que 

implica un cierto margen de libertad. Sin embargo, se necesita precisar que “la criatura racional 

puede gobernarse a sí misma por su entendimiento y voluntad; pero ambas potencias necesitan 

ser regidas y perfeccionadas por el entendimiento y la voluntad de Dios. Así, pues, sobre el 

gobierno con que la criatura racional se gobierna a sí misma en cuanto que es dueña de sus actos, 

necesita ser gobernada por Dios”.601 En las palabras de Sambiasi: “Su jurisdicción {del ánima} 

tiene libre albedrío. Todo el cuerpo de la substancia corpórea así como cada parte, se inclinan 

hacia ella y se apoyan en la providencia de Dios”.602 Esta jurisdicción se extiende tanto al cuerpo 

humano como a las cosas y animales del mundo.  

 

 La décima semejanza según el acto se interesa al conocimiento de la dignidad del ánima. 

Para conocer una cosa se debe conocer su causa. Ahora bien, porque la causa del ánima es Dios, 

le es imposible a ésta conocer aquella. En efecto, el poder limitado del ánima no puede penetrar 

la inconmensurabilidad de Dios. Entonces, “como en tanto es cognoscible un ser en cuanto está 

en acto, Dios, que es acto puro sin mezcla alguna de potencialidad, por sí mismo es lo más 

cognoscible. Pero sucede que lo más cognoscible en sí deja de ser cognoscible para algún 

entendimiento, debido a que sobrepase el alcance de su poder intelectual”. 603  Es así como, 

solamente le queda al ánima la posibilidad de conocer la imagen de Dios. Una de las vías del 

                                                           
600 Lingyan lishao, p.104.  
601  Suma teológica, 1 q.103 a.5, ad 3: “Ad tertium dicendum quod creatura rationalis gubernat seipsam per 
intellectum et voluntatem, quorum utrumque indiget regi et perfici ab intellectu et voluntate Dei. Et ideo supra 
gubernationem qua creatura rationalis gubernat seipsam tanquam domina sui actus, indiget gubernari a Deo”. 
602 Lingyan lishao, p.104. 
603 Suma teológica, 1 q.12 a.1, resp.: “Respondeo dicendum quod, cum unumquodque sit cognoscibile secundum 
quod est in actu, Deus, qui est actus purus absque omni permixtione potentiae, quantum in se est, maxime 
cognoscibilis est. Sed quod est maxime cognoscibile in se, alicui intellectui cognoscibile non est, propter excessum 
intelligibilis supra intellectum”. 

 171



conocimiento de Dios es la del razonamiento y es la que Sambiasi expone aquí: “Naturalmente 

hay un orden que se puede inferir y conocer. Es por razón de su deseo que se infiere su 

dignidad”.604 El hecho de que solamente Dios puede satisfacer el deseo propio del ánima nos 

indica que el ánima es sumamente digna. Todavía existe una condición para que el ánima sea 

digna, a saber que ésta deje de seguir los ordenes de los sentidos, medios del placer vano. Tal es 

la enseñanza de la parábola de Salomón que Sambiasi utiliza para ilustrar su afirmación. 

Asimismo, se lee en los Proverbios: “Si no te conoces, tú, buena (o bella) entre las mujeres (se 

trata del alma), sigue las huellas de los rebaños, y apacienta tus cabritos entre las tiendas de los 

pastores”. 605  Y Sambiasi de interpretar: “Salomón deseaba hacer que el ánima conociera su 

propia dignidad y dijo que la máxima belleza de las cosas es que tu desees conocer tu dignidad, 

que tu dejes de seguir tus huellas en la manada de corderos. [La manada de corderos es el camino 

de los cinco sentidos de los hombres, el oído, la vista, el sabor, el olfato... Las huellas designan 

las diez mil cosas del mundo.] Pastorear la manada de corderos [La manada de corderos 

corresponde a las afecciones de los hombres, el deseo de los hombres.] es acercarte a la prisión 

del pastor. [El pastor, en el mundo, sigue los discípulos del deseo. La vanidad del pastor es la del 

hombre mundano que fornica y se deleita en el placer persiguiendo los bienes materiales y 

entregándose a la lujuria, a toda gloria y nobleza, el lugar del placer efímero]”. Es así como, 

únicamente por medio del conocimiento de Dios se puede lograr la dignidad del ánima.  

 

 El Lingyan lishao concluye esta tercera parte con la remembranza de las dos posibles 

orientaciones del ánima. La primera consiste en seguir los placeres fáciles. Pero este camino es el 

                                                           
604 Lingyan lishao, p.105. 
605 Cantar de los cantares, 1, 8-11. 

 172



de la esclavitud del ánima, de su control por los sentidos. El otro camino es el camino verdadero 

del ánima, la orientación hacia el verdadero bien.    

 

3. Tratado de las afecciones del soberano bien (páginas 108 a 140) 

 

En esta última parte del comentario Sambiasi se dedica a la explicación de las afecciones del 

soberano bien. El soberano bien o sumo bien es Dios “no sólo en algún género u orden de cosas, 

sino en absoluto [porque] de Él dimanan todas las perfecciones deseadas, como de la causa 

primera”.606 Luego, por “afección” se entiende los movimientos del alma.607 Asimismo, “los 

buenos impulsos y los afectos proceden del amor y de la santa caridad”.608

 

 Ahora bien, Dios es el soberano bien y por tanto es la fuente del bien. Lo anterior significa 

que el soberano bien no tiene ninguna causa que lo engendre. Es así como Sambiasi escribe: 

“Que no tenga causa significa que no se crea por medio de otra cosa, no se transforma por medio 

de otra cosa y no se completa por medio de otra cosa, no está causado por una enseñanza, no está 

causado por un hábito antiguo y no está causado por un logro meritorio”.609 Haciendo un paso 

adelante, se puede agregar que, siendo el bien absoluto y perfecto – porque no es relativo a 

ninguna cosa – “su bondad y su substancia, su substancia y su bondad son una sola cosa, no 

dos”.610 Hemos visto en efecto que:  

 

                                                           
606 Suma teológica, 1 q.6 a.2, resp.: “Respondeo dicendum quod Deus est summum bonum simpliciter, et non solum 
in aliquo genere vel ordine rerum [...] inquantum omnes perfectiones desideratae effluunt ab eo, sicut a prima causa”. 
607 Véase, Ibid., 1-2 q.22 a.2, sed contra. 
608 Ibid., 2-2 q.17 a.8, obj.2: “Quod boni motus atque affectus ex amore et sancta caritate veniunt”.  
609 Lingyan lishao, p.108.  
610 Ibid., p.108. 

 173



Bien y ser, en la realidad, son una misma cosa, y únicamente son distintos en nuestro 

entendimiento. Y esto es fácil de comprender. El concepto de bien consiste en que algo 

sea apetecible, y por esto dijo el Filósofo que bueno es ‘lo que todas las cosas apetecen.’ 

Pero las cosas son apetecibles en la medida que son perfectas, pues todo busca su 

perfección, y tanto son más perfectas cuanto más en acto están; por donde se ve que el 

grado de bondad del ser, debido a que el ser es la actualidad de todas las cosas, según 

hemos visto. Por consiguiente el bien y el ser son realmente una sola cosa, aunque el bien 

tenga la razón de apetecible que no tiene el ser.611

 

Ahora bien: 

 

Sólo Dios es bueno por esencia. Los seres son buenos en la medida que son perfectos; 

pero en la perfección de un ser se distinguen tres grados. Es el primero su propio ser; 

obtienen el segundo mediante la adición de ciertos accidentes indispensables para que sus 

operaciones sean perfectas, y consiste el tercero en que alcancen algo que tenga razón de 

fin. […] 

 Ahora bien, a ningún ser criado compete tener por esencia esta triple perfección, y 

sólo compete a Dios, porque sólo en Él se identifican la esencia y el ser y porque no le 

sobreviene accidente alguno, pues lo que en los otros es accidental, como el poder, la 

sabiduría y otras cualidades, en Él es esencial, según hemos visto, y porque no está 

                                                           
611 Suma teológica, 1 q.5 a.1, resp.: “Respondeo dicendum quod bonum et ens sunt idem secundum rem: sed 
differunt secundum rationem tantem. Quod sic patet. Ratio enim boni in hoc consistit, quod aliquid sit appetibile: 
unde Philosophus dicit quod bonum est ‘quod omnia appetunt.’ Manifestum est autem quod unumquodque est 
appetibile secundum quod est perfectum: nam omnia appetunt suam perfectionem. Intantum est autem perfectum 
unumquodque, inquantum est actu: unde manifestum est quod intantum est aliquid bonum, inquantum est ens: esse 
enim est actualitas omni rei, ut ex superioribus patet. Unde manifestum est quod bonum et ens sunt idem secundum 
rem: sed bonum dicit rationem appetibilis, quam non dicit ens”. 

 174



subordinado a ninguna otra cosa como fin, sino que Él es el fin último de todas las cosas. 

Por tanto, aparece claro que sólo Dios posee por esencia todos los modos de perfección, y, 

por consiguiente, que únicamente Dios es bueno por esencia.612  

 

 Por esta razón, el soberano bien es “inmenso”, “eterno”, “inmutable” y “el valor del 

soberano bien es incomparable, su altura es sin límites. Hablando del perdón del soberano bien es 

abundancia, su alcance es sin límites. Hablando de su existencia, no tiene inicio y no tiene fin, es 

una permanencia que no tiene límites. Hablando de la esencia del soberano bien es difícil de 

evaluar y difícil de medir, es una profundidad infinita”.613 Las palabras de Sambiasi son claras y 

hacen eco a las de Santo Tomás. Dios es infinito y perfecto “puesto que el ser divino no está 

concretado en nada”614  y es eterno e inmutable porque “todo lo sujeto a cualquier clase de 

cambio está de algún modo en potencia, síguese que en manera alguna es posible que Dios esté 

sujeto a mutación”.615 Por el hecho de que Dios “es lo más inmutable, a Él compete ser eterno en 

grado máximo. Y no solamente es eterno, sino que es su misma eternidad”.616

 

                                                           
612 Ibid., 1 q.6 a.3, resp.: “Respondeo dicendum quod solus Deus est bonus per suam essentiam. Unumquodque enim 
dicitur bonum, secundum quod est perfectum. Perfectio autem alicuius rei triplex est. Prima quidem, secundum quod 
in suo esse constituitur. Secunda vero, prout ei aliqua accidentia superadduntur, ad suam perfectam operationem 
necessaria. Tertia vero perfectio alicuius est per hoc, quod aliquid aliud attingit sicut finem. [...] Haec autem triplex 
perfectio nulli creato competit secundum suam essentiam, sed soli Deo: cuius solius essentia est suum esse: et cui 
non adveniunt aliqua accidentia; sed quae de aliis dicuntur accidentaliter, sibi conveniunt essentialiter, ut esse 
potentem, sapientem, et huiusmodi, sicut ex dictis patet. Ipse etiam ad nihil aliud ordinatur sicut ad finem: sed ipse 
est ultimus finis omnim rerum. Unde manifestum est quod solus Deus habet omnimodam perfectionem secundum 
suam essentiam. Et ideo ipse solus est bonus per suam essentiam”.  
613 Lingyan lishao, p.109. 
614 Suma teológica, 1 q.7 a.1, resp.: “Cum igitur esse divinum non sit esse receptum in aliquo, [...] Deus sit infinitus 
et perfectus”. 
615 Ibid., 1 q.9 a.1, resp.: “Omne autem quod quocumque modo mutatur, est aliquo modo in potentia. Ex quo patet 
quod impossibile est Deum aliquo modo mutari”. 
616 Ibid., 1 q.10 a.2, resp.: “Unde, cum Deus sit maxime immutabilis, sibi maxime competit esse aeternum. Nec 
solum est aeternus, sed est sua aeternitas”. 

 175



 El jesuita continúa su comentario describiendo la relación del soberano bien con los 

demás bienes. Las dos primeras relaciones consisten en que los bienes dependen del soberano 

bien por su existencia y su permanencia. En efecto:  

 

Puesto que Dios es el ser por esencia, el ser de lo creado necesariamente ha de ser su 

efecto propio, lo mismo que encender es el efecto propio del fuego. Pero como Dios causa 

el efecto del ser en las cosas, no sólo cuando por primera vez empiezan a existir, sino 

durante todo el tiempo que lo conservan […] síguese que ha de estar presente en lo que 

existe mientras tenga ser y según el modo como participe del ser.617

 

 Las dos siguientes y últimas relaciones son que los bienes dependen del soberano bien 

para sus funciones y el entendimiento de sus funciones. Asimismo:  

 

De dos maneras está Dios en algún ser. Una, como causa agente, y así está en todos los 

seres que creó. Otra, como el objeto de una operación está en el que la ejecuta, y esto es 

propio de las operaciones del alma, ya que lo conocido ha de estar en el que lo conoce, y 

lo deseado en quien lo desea. Pues de este segundo modo está Dios especialmente en la 

criatura racional que le conoce y ama actual o habitualmente.618  

 

                                                           
617 Ibid., 1 q.8 a.1, resp.: “Cum autem Deus sit ipsum esse per suam essentiam, oportet quod esse creatum sit proprius 
affectus ignis. Hunc autem effectum causat Deus in rebus, non solum quando primo esse incipiunt, sed quandiu in 
esse conservantur [...] quandiu igitur res habet esse, tandiu oportet quod Deus adsit ei, secundum modum quo esse 
habet”. 
618 Ibid., 1 q.8 a.3, resp.: “Respondeo dicendum quod Deus dicitur esse in re aliqua dupliciter. Uno modo, per 
modum causae agentis: et sic est in omnibus rebus creatis ab ipso. Aliomodo, sicut obiectum operationis est in 
operante: quod proprium est in operationibus animae, secundum quod cognitum est in cognoscente, et desideratum in 
desiderante. Hoc igitur secundo modo, Deus specialiter est in rationali creatura, quae cognoscit et diligit illum actu 
vel habitu”. 

 176



Se deduce de lo anterior que el soberano bien “logra su plenitud universalmente” y se encuentra 

en todas las cosas619 “no como parte de esencia ni como accidente, sino a la manera como el 

agente está en lo que hace”.620 Ahora bien, este principio engendra un problema teológico, el de 

saber si Dios es uno o múltiple. Al encontrarse en todas las cosas ¿no será que Dios es múltiple, 

es decir que el soberano bien es relativo? En realidad “no es posible que en modo alguno entre 

Dios en la composición de otro ser, ni tampoco que sea principio formal ni principio material”.621 

Es así como la unidad de Dios se deduce de su simplicidad, de su infinita perfección y de la 

unidad del mundo. En cuanto a este último principio:  

 

Vemos que todas las cosas existentes están ordenadas entre sí, ya que unas sirven a otras. 

Pero cosas tan diversas no se coordinarían en un solo plan si algo que sea uno no las 

ordenase, pues en toda multitud, mejor impone el orden uno que muchos, ya que uno es de 

suyo causa de la unidad más que accidentalmente, esto es, en cuanto de alguna manera 

son uno. Por tanto, como lo que ocupa el primer lugar ha de ser lo más perfecto en cuanto 

tal y no accidentalmente, lo primero que somete todas las cosas al mismo orden 

necesariamente ha de ser uno y único, y esto es Dios.622  

 

Una vez resuelto el problema de la unidad de Dios se puede examinar la cuestión de sus efectos. 

Que Dios tenga voluntad se deduce del hecho de que: 
                                                           
619 Lingyan lishao, p.111. 
620 Suma teológica, 1 q.8 a.1, resp.: “Non quidem sicut pars essentiae, vel sicut accidens, sed sicut agens adest ei in 
quod agit”. 
621 Ibid., 1 q.3 a.8, resp.: “Neque est possibile Deum aliquo modo in compositionem alicuius venire, nec sicut 
principium formale, nec sicut principium materiale”. 
622 Ibid., 1 q.11 a.4, resp.: “Omnia enim quae sunt, inveniuntur esse ordinata ad invicem, dum quaedam quibusdam 
deserviunt. Quae autem diversa sunt, in unum ordinem non convenirent, nisi ab aliquo uno ordinarentur. Melius enim 
multa reducuntur in unum ordinem per unum, quam per multa: quia per se unius unum est causa, et multa non sunt 
causa unius nisi per accidens, inquantum scilicet sunt aliquo modo unum. Cum igitur illud quod est primum, sit 
perfectissimum et per se, non per accidens, oportet quod primum reducens omnia in unum ordinem, sit unum tantum. 
Et hoc est Deus”. Véase también, Suma teológica, 1 q.11 a.2, ad 2.  

 177



En el concepto de voluntad va incluido que, en la medida de lo posible, comunique a otros 

el bien que alguien posee, y de manera especial pertenece esto a la voluntad divina, de la 

que se deriva por semejanza toda perfección. […] Por consiguiente, Dios se quiere a sí 

mismo como fin, y lo demás como ordenado a este fin, por cuanto es digna de la bondad 

divina que sea participada por los otros seres.623

 

Asimismo, por su voluntad Dios es causa de las cosas, y causa de su ordenamiento. Dicho de otra 

manera, por su “vocación reguladora este soberano bien puede favorecer completamente la 

bondad y lo auspicioso, y puede completamente curar lo nefasto y lo odioso tanto en lo alto como 

en lo bajo, en lo grande como en lo pequeño y en lo noble como en lo despreciable”.624  

 

 ¿Cuáles son los medios que permiten aprehender al soberano bien? es la pregunta 

siguiente que se hace Sambiasi en cuanto al soberano bien. Queda claro que los sentidos externos, 

en particular el ojo y el oído no poseen la facultad de percibir a Dios. Para lograr esta aprehensión, 

el hombre debe ser dotado sobrenaturalmente. Los principios sobrenaturales que permiten al 

hombre alcanzar la bienaventuranza son las virtudes teologales o teológicas. Son tres las virtudes 

teologales: la fe, la esperanza y la caridad. Para Sambiasi, estas virtudes “son lo que favorece 

enseñanzas, lo que confiere consuelo y ánimo, lo que otorga felicidad, lo que provee la ayuda 

                                                           
623 Ibid., 1 q.19 a.2, resp.: “Unde et hoc pertinet ad rationem voluntatis, ut bonum quod quis habet, aliis communicet, 
secundum quod possibile est. Et hoc praecipue pertinet ad voluntatem divinam, a qua, per quandam similitudinem, 
derivatur omnis perfectio. [...] Sic igitur vult et se esse, et alia. Sed se ut finem, alia vero ut ad finem, inquantum 
condecet divinam bonitatem etiam alia ipsam participare”. 
624 Lingyan lishao, p.111. 

 178



divina”.625 La fe versa sobre verdades de creer,626 la esperanza versa sobre la bienaventuranza 

eterna627 y la caridad sobre una unión espiritual entre Dios y el hombre.628

 

 Sobre el orden de las virtudes teologales se puede decir que:  

 

Hay un doble orden, a saber: de generación y de perfección. Según el orden de generación, 

en que la materia es anterior a la forma y lo imperfecto a lo perfecto, en un mismo y único 

sujeto la fe precede a la esperanza, y la esperanza, a la caridad, atendiendo a sus actos, 

pues los hábitos son infundidos al mismo tiempo. Porque el movimiento del apetito, en 

efecto, no puede tender a una cosa, sea esperándola, sea amándola, si no es aprehendida 

por el sentido o por el entendimiento. Ahora bien, el entendimiento aprehende por la fe lo 

que espera y ama. De ahí que, en el orden de generación, la fe debe preceder a la 

esperanza y a la caridad. De modo semejante, el hombre ama una cosa porque la 

aprehende como bien para él. Mas, por el hecho mismo de que espera poder obtener de 

alguien algún bien, estima que ese en quien tiene esperanza es también un bien suyo. Por 

eso, desde el momento en que un hombre tiene esperanza, viene a amarle, de modo que en 

el orden de la generación, atendiendo a los actos, la esperanza precede a la caridad. 

 Mas en el orden de perfección, la caridad precede a la fe y a la esperanza, porque 

ambas, fe y esperanza, son vivificadas por la caridad y reciben de ella su perfección de 

                                                           
625 Lingyan lishao, p.112. 
626 Suma teológica, 2-2 q.1 a.1, resp. 
627 Ibid., 2-2 q.17 a.2, resp. 
628 Ibid., 2-2 q.23 a.1, resp. 

 179



virtud. Pues así la caridad es madre y raíz de todas las virtudes, en cuanto que es forma de 

todas ellas, como más adelante veremos.629

 

 Por su carácter sobrenatural, Dios –o el soberano bien—  no se puede alcanzar por vía 

natural, a saber por el entendimiento o la voluntad humana sino por medio de las virtudes 

sobrenaturales de las cuales Dios dota a los hombres. Lo anterior significa que solamente es por 

medio de la gracia que se puede aprehender a Dios, es decir que se puede lograr la 

bienaventuranza. La duda que puede tener el hombre en cuanto a los ángeles, los santos y aun en 

cuanto a Dios se borra precisamente cuando el hombre posee la fe o sea cuando se le otorga la 

gracia.630  

  

 Son cuatro los principios de la unión del soberano bien con el hombre. En primera 

instancia, es Él quien crea a los hombres. Lo anterior se explicita en primer lugar por el hecho de 

que la voluntad de Dios es causa de todas las cosas.631 Sin embargo, existen diferencias entre las 

criaturas. En efecto,  

 

De dos maneras está Dios en algún ser. Una, como causa agente, y así está en todos los 

seres que creó. Otra, como el objeto de una operación está en él que la ejecuta, y esto es 

propio de las operaciones del alma, ya que lo conocido ha de estar en el que lo conoce, y 
                                                           
629 Ibid., 1-2 q.62 a.4, resp.: “Respondeo dicendum quod duplex est ordo. Scilicet generationis, et perfectionis. 
Ordine quidem generationis, quo materia est prior forma, et imperfectum perfecto, in uno et eodem; fides praecedit 
spem, et spes caritatem, secundum actus (nam habitus simul infunduntur). Non enim potest in aliquid motus 
appetitivus tendere vel sperando vel amando, nisi quod est apprehensum sensu aut intellectu. Per fidem autem 
apprehendit intellectus et quae sperat et amat. Unde oportet quod, ordine generationis, fides praecedat spem et 
caritatem. similiter autem ex hoc homo aliquid amat, quod apprehendit illud ut bonum suum. Per hoc autem quod 
homo ab aliquo sperat se bonum consequi posse, reputat ipsum in quo spem habet, quoddam bonum suum. Unde ex 
hoc ipso quod homo sperat de aliquo, procedit ad amandum ipsum. Et sic, ordine generationis, secundum actus, spes 
praecedit caritatem”. 
630 Lingyan lishao, p.112. 
631 Suma teológica, 1 q.19 a.4. 

 180



lo deseado en quien lo desea. Pues de este segundo modo está Dios especialmente en la 

criatura racional que le conoce y ama actual o habitualmente, y puesto que la criatura 

racional obtiene esto por la gracia se dice que esto es el modo como está en los santos por 

la gracia.632

 

De lo último podemos concluir que, dentro de las criaturas corporales, solamente el hombre está a 

la imagen de Dios. Sambiasi explicita al respecto: “Decir que los hombres están a su imagen no 

es hablar de la imagen física, sino que sólo los hombres pueden conocerlo, pueden amarlo, 

pueden recibir su gracia. Por lo tanto, los hombres están a su imagen por el hecho de que, al crear 

a los hombres, se une a los hombres”.633  

 

 El segundo principio se refiere a la predisposición al deber. Por predisposición al deber se 

entiende que cada criatura tiene una tarea específica mediante la realización de la cual alcanza su 

plenitud. Aquí cabe discriminar entre lo material y lo espiritual. En cuanto a los hombres que 

participan de estos dos principios, se distingue entre sus necesidades físicas y espirituales. No se 

alcanza la plenitud corporal si no se nutre y provee el cuerpo de los instrumentos adecuados. 

Asimismo, “el cuerpo a diario debe utilizar provisiones como la vestimenta, bebidas y comida, 

instrumentos, etc”. 634  Ahora bien, por ser racionales la predisposición al deber de los seres 

humanos es, por otra parte, resulta de la educación que los padres confieren a los hijos y esta 

educación que empieza en la familia se puede extender a todos los demás hombres. Escribe 

                                                           
632 Ibid., 1 q.8 a.3, resp.: “Respondeo dicendum quod Deus dicitur esse in re aliqua dupliciter. Uno modo, per 
modum causae agentis: et sic est in omnibus rebus creatis ab ipso. Alio modo, sicut obiectum operationis est in 
operante: quod proprium est in operationibus animae, secundum quod cognitum est in cognoscente, et desideratum in 
desiderante. Hoc igitur secundo modo, Deus specialiter est in rationali creatura, quae cognoscit et diligit illum actu 
vel habitu. Et quia hoc habet rationalis creatura per gratiam dicitur esse hoc modo in sanctis per gratiam”. 
633 Lingyan lishao, p.114. 
634 Ibid., p.114. 

 181



Sambiasi: “Si los padres enseñan a los hijos, {eso} también hace que nosotros enseñemos a los 

otros hombres”. 635  Por último, el ánima también posee su propia plenitud, la cual se logra 

mediante un alimento específico que es la gracia. La gracia es lo que permite al hombre alcanzar 

las virtudes propiamente humanas y hacer que su bondad llegue a la plenitud. En otras palabras:  

 

Cada forma impresa por Dios en las cosas creadas tiene eficacia respecto de un acto 

determinado, del que es capaz por su misma naturaleza; pero no puede obrar más allá, a 

no ser con una forma sobreañadida, como el agua no puede calentar si antes no ha sido 

calentada por el fuego. Así, pues, el entendimiento humano tiene una forma, su misma luz 

inteligible, que es de por sí suficiente para conocer algunas cosas inteligibles: aquellas a 

cuyo conocimiento podemos llegar a través de las cosas sensibles; pero no puede conocer 

otras cosas inteligibles más elevadas si no es perfeccionado con una luz superior, como la 

luz de la fe o de profecía, la cual se llama ‘luz de la gracia’, en cuanto se añade a la 

naturaleza. 

 En conclusión, hemos de decir que, para conocer qualquier verdad, el hombre 

necesita del auxilio divino que mueva su entendimiento a su propio acto, pero no necesita 

nueva iluminación para conocer las verdades que por luz natural puede alcanzar, sino para 

las que exceden su natural conocimiento.636

 
                                                           
635 Ibid., p.115. 
636 Suma teológica, 1-2 q.109 a.1, resp.: “Unaquaeque autem forma indita rebus creatis a Deo, habet efficaciam 
respectu alicuius actus determinati, in quem potest secundum suam proprietatem: ultra autem non postest nisi per 
aliquam formam superadditam, sicut aqua non potest calefacere nini calefacta ab igne. Sic igitur intellectus humanus 
habet aliquam formam, scilicet ipsum intelligibile lumen, quod est de se sufficiens ad quaedem intelligibilia 
cognoscenda: ad ea scilicet in quorum notitiam per sensibilia possumus devenire. Altiora vero intelligibilia 
intellectus humanus cognoscere non potest nisi fortiori lumine pergiciatur, sicut lumine fidei vel prophetiae; quod 
dicitur ‘lumnen gratiae’, inquantum est naturae superadditum. Sic igitur dicendum est quod ad cognitionem 
cuiuscumque veri, homo indiget auxilio divino ut intellectus a Deo moveatur ad suum actum. Non autem indiget ad 
cognoscendam veritatem in omnibus, nova illustratione superaddita naturali illustrationi; sed in quibusdam, quae 
excedunt naturalem cognitionem”. 

 182



 El tercer principio examina el problema de la conservación de los hombres. El conservar a 

los hombres es equivalente a “preservarlos y mantenerlos”.637  Están las criaturas en Dios “en 

cuanto el poder divino las contiene y conserva, al modo como se dice que en nosotros está lo que 

podemos hacer, y de este modo están las criaturas en Dios”.638 De igual manera, “como Dios 

causa el efecto del ser en las cosas, no sólo cuando por primera vez empiezan a existir, sino 

durante todo el tiempo que lo conserven, a la manera como el sol está causando la iluminación 

del aire mientras éste tiene luz, síguese que ha de estar presente en lo que existe mientras tenga 

ser y según el modo como participe del ser”.639 Asimismo, cada criatura se conserva según su 

propio modo de ser: los vegetales se conservan para que cumplan con sus funciones que son 

nacer, nutrirse y crecer. Los animales se conservan para lo mismo y además para que cumplan 

con esas funciones superiores que poseen: el conocimiento sensitivo y la acción. Por último, los 

hombres, además de todas las funciones ya descritas, poseen las facultades racionales: la 

memoria, el intelecto, la voluntad y la capacidad de ser gobernador. Por ser mera forma, estos 

“cuatro actos” solamente se encuentran en los hombres.  

 

 No obstante, la conservación de los hombres tiene una meta superior al sólo hecho de que 

cumplan con sus funciones y es una meta moral: “Evitar que se depraven y se destruían”.640 Por 

ello es necesaria la participación al sumo bien. En efecto, “no sólo proviene de Dios toda moción 

por ser Él el primer motor, sino también toda perfección formal, porque Él es el acto primero. De 

donde se sigue que la acción del entendimiento, como la de cualquier otra criatura, depende de 

                                                           
637 Lingyan lishao, p.115. 
638 Suma teológica, 1 q.18 a.4, ad 1: “Inquantum continentur et conservantur virtute divina: sicut dicimus ea esse in 
nobis, quae sunt in nostra potestate. Et si creaturae dicuntur esse in Deo”. 
639 Ibid., 1 q.8 a.1, resp.: “Hunc autem effectum causat Deus in rebus, non solum quando primo esse incipiunt, sed 
quandiu in esse conservantur; sicut lumen causatur in aere a sole quandiu aer illuminatus manet. Quandiu igitur res 
habet esse, tandiu oportet quod Deus adsit ei, secundum modum quo esse habet”. 
640 Lingyan lishao, p.115. 

 183



Dios doblemente: porque recibe de Él la forma por la que obra, y porque de Él recibe además el 

impulso para obrar”. Luego, “de dos modos podemos considerar la naturaleza del hombre: 

primero, en su integridad, como estuvo en nuestro primer padre antes del pecado; segundo 

corrompida en nosotros después del pecado de nuestro primer padre. En ambos estados, la 

naturaleza humana para obrar o querer cualquier bien, necesita del auxilio de Dios como de un 

primer motor”.641  

 

 El cuarto principio es que Dios o soberano bien es omnipresente (o que no haya donde no 

esté, lo que sería la traducción literal del chino de la noción de omnipresencia): es otra razón de la 

unión con los hombres. Dios está presente a todas las cosas de tres maneras. En efecto, “Dios está 

en todos los seres por potencia, porque todo está sometido a su poder. Está por presencia, porque 

todo está patente y como desnudo a sus ojos. Está por esencia, porque actúa en todos como causa 

de su ser”.642 Esto es precisamente lo que afirma Sambiasi cuando escribe: “La omnipresencia 

{se entiende de tres maneras}; es omnipresente por su substancia, omnipresente por su mirada y 

omnipresente por su poder”. 643  Ahora, en esta omnipresencia por substancia, se trata de la 

substancia de Dios y no de las cosas porque “está en todo lo que existe como causa del ser que 

tiene”.644 Por lo mismo, como el ser es la cosa más fundamental de las cosas, “es necesario que 

Dios esté en todas las cosas, y en lo más íntimo de ellas”.645  

  

                                                           
641 Suma teológica, 1-2 q.109 a.2, resp.: “Respondeo dicendum quod natura hominis dupliciter potest considerari: 
uno modo, in sui integritate, sicut fuit in primo parente ante peccatum; alio modo, secundum quod est corrupta in 
nobis post peccatum primi parentis. Secundum autem utrumque statum, natura humana indiget auxilio divino ad 
faciendum vel volendum quodcumque bonum, sicut primo movente”. 
642 Ibid., 1 q.8 a.3, resp.: “Sic ergo est in omnibus per potentiam, inquantum omnia eius potestati subduntur. Est per 
praesentiam in omnibus, inquantum omnia nuda sunt et aperta oculis eius.  Est in omnibus per essentiam, inquantum 
adest omnibus ut causa essendi”. 
643 Lingyan lishao, p.116. 
644 Suma teológica, 1 q.8 a.3, ad 1: “Quia substantia sua adest omnibus ut causa essendi”. 
645 Ibid., 1 q.8 a.1, resp.: “Unde oportet quod Deus sit in omnibus rebus, et intime”. 

 184



 ¿Cómo se llega a conocer la presencia de Dios en los hombres? Esta pregunta es la que 

Sambiasi aborda ahora. Si bien, la presencia de Dios en los hombres es “la máxima familiaridad y 

la máxima intimidad” “no se puede sentir”.646 Lo que afirma aquí Sambiasi es que no se puede 

conocer a Dios mediante los sentidos externos. La razón de esto es que “en modo alguno se 

pueden conocer los seres de orden superior mediante imágenes de orden inferior; por lo cual no 

podemos conocer la esencia de lo incorpóreo mediante imágenes de los seres corporales. Por 

consiguiente, mucho menos podremos conocer la esencia divina por imágenes creadas, sean éstas 

las que fueren”.647 De manera más precisa, “no es posible ver a Dios con el sentido de la vista, ni 

tampoco con sentido ni facultad alguna de la parte sensitiva. Toda facultad de este género es acto 

de algún órgano corporal; y como el acto es proporcionado al sujeto que actúa, síguese que 

ninguna facultad de esta clase puede alcanzar más allá de lo corporal”.648   La facultad que 

permite tal conocimiento es el alma racional. Ahora bien, el alma racional por su propia fuerza o 

naturaleza entiende “las cosas y eventos que llegan de a fuera. También comprende la naturaleza 

de las afecciones internas de la mente que no sentimos”.649 Lo anterior significa que entiende las 

cosas corporales como es natural a un principio encarnado como es el alma pero también entiende 

cosas incorpóreas precisamente porque el alma también es principio incorpóreo. Asimismo: 

 

El alma tiene dos facultades cognoscitivas. Una que es acto de algún órgano corpóreo, por 

lo que su actividad natural es conocer las cosas según el modo de ser que tienen en la 

materia individual, y por esto los sentidos únicamente conocen lo singular. La otra es el 

                                                           
646 Lingyan lishao, p.116. 
647 Suma teológica, 1 q.12 a.2, resp.: “Per similitudines inferioris ordinis rerum nullo modo superiora possunt 
cognosci: sicut per speciem corporis non potest cognosci essentia rei incorporeae. Multo igitur minus per speciem 
creatam quamcumque potest essentia Dei videri”. 
648 Ibid., 1 q.12 a.3, resp.: “Respondeo dicendum quod impossibile est Deum videri sensu aut potentia sensitivae 
partis. Omnis enim potentia huiusmodi est actus corporalis organi. Actus autem proportionatur ei cuius est actus. 
Unde nulla huiusmodi potentia potest se extendere ultra corporalia”. 
649 Lingyan lishao, p.117. 

 185



entendimiento, que no es acto de ningún órgano corpóreo, y por ello lo connatural del 

entendimiento es conocer las naturalezas que tienen ser en una materia concreta, pero no 

en cuanto están concretadas en tal materia individual, sino en cuanto abstraídas de ella por 

la acción del entendimiento, por lo cual con el entendimiento podemos conocer las cosas 

en su ser universal, a lo que no pueden alcanzar los sentidos.650

 

 Es así como “las cosas que nacen y se nutren son lo que puede ver, todas reciben una luz 

intensa pero no sentimos lo que es nacer, nutrirse y ser iluminado”. 651  Este acto es el 

conocimiento de los universales y depende del alma racional. Pero conocer la intimidad y la 

familiaridad que resulta de la omnipresencia de Dios en los hombres rebasa de mucho el acto 

propio del entendimiento por lo cual este conocimiento no se da sin la ayuda divina, es decir sin 

la gracia. “Conocer el mismo ser subsistente sólo es connatural al entendimiento divino y está 

fuera del alcance de la capacidad natural de todo entendimiento creado, y, por consiguiente, el 

entendimiento creado no puede ver la esencia divina, a menos que Dios, por su gracia, se le una 

como objeto de conocimiento”.652

 

 A la omnipresencia de Dios en todas las cosas hay que agregar su ubicuidad. Dios, en 

efecto, se encuentra en todas partes, es decir “llena todos los lugares, porque está dando el ser a 

                                                           
650 Suma teológica, 1 q.12 a.4, resp.: “Quae tamen habet duas virtutes cognoscitivas. Unam, quae est actus alicuius 
corporei organi. Et huic connaturale est cognoscere res secundum quod sunt in materia individuali: unde sensus non 
cognoscit nisi singularia. Alia vero virtus cognoscitiva eius est intellectus, qui non est actus alicuius organi corporalis. 
Unde per intellectum connaturale est nobis cognoscere naturas, quae quidem non habent esse nisi in materia 
individuali; non tamen secundum quod sunt in materia individuali, sed secundum quod abstrahuntur ab ea per 
considerationem intellectus. Unde secundum intellectum possumus cognoscere huiusmodi res in universali: quod est 
supra facultatem sensus”. 
651 Lingyan lishao, p.117. 
652 Suma teológica, 1 q.12 a.4, resp.: “Relinquitur ergo quod cognoscere ipsum esse subsistens, sit connaturale soli 
intellectui divino, et quod sit supra facultatem naturalem cuiuslibet intellectus creati: quia nulla creatura est suum 
esse, sed habet esse participatum. Non igitur potest intellectus creatus Deum per essentiam videre, nisi inquantum 
Deus per suam gratiam se intellectui creato coniungit, ut intelligibile ab ipso”. 

 186



todas las cosas localizadas, que en conjunto llenan todo lugar”.653 Es así como Sambiasi escribe: 

“Este soberano bien nos sostiene donde estemos. No hay lugar donde no se pueda apoyar sobre Él, 

no hay lugar donde no se pueda lograr, no hay lugar donde no se le pueda festejar, no hay lugar 

donde no se pueda quedar en Él, no hay lugar donde no se le pueda añorar, no hay lugar donde no 

se pueda hablar con Él, no hay lugar donde no se pueda ver, no hay lugar donde no se pueda oír, 

no hay lugar donde no se pueda saborear”. 654  Lo anterior también significa que en toda la 

creación se puede advertir la presencia de Dios.  

 

 Hemos mencionado que el hombre puede alcanzar ciertas verdades mediante su intelecto, 

pero que para otras verdades, las sobrenaturales, necesita la ayuda de Dios, gracia y fe. Escribe 

Sambiasi:  

 

Los hombres tienen dos tipos de luz. Una, es la luz natural original. {De ella} se deduce 

los principios para extender el conocimiento. Por su fuerza, el hombre la puede alcanzar. 

La otra es la verdadera luz que trasciende la naturaleza. Está encima de los principios y 

solamente Dios la otorga. No es mediante el conocimiento o la vista humana que se 

alcanza. Este soberano bien, en nuestra vida se asemeja a nuestra luz original y al final 

también se conoce. Lo que está en la otra vida se apoya en la verdadera luz.655

 

 Esta luz verdadera es, sin embargo, lo que se quiere alcanzar. El ¿cómo se puede alcanzar? 

es el problema que se presenta ahora. Sabemos que por ser creadas y por ser corporales, nuestras 

facultades son limitadas y no pueden rebasar el conocimiento de las cosas concretas, ya sea en la 

                                                           
653 Ibid., 1 q.8 a.2, resp.: “Imo per hoc replet omnia loca, quod dat esse omnibus locatis, quae replent omnia loca”. 
654 Lingyan lishao, p.117. 
655 Ibid., p.118. 

 187



materia o de modo abstracto. El conocimiento deductivo propio del intelecto humano no es el 

camino adecuado para el conocimiento del soberano bien porque éste último se eleva 

infinitamente encima de lo que puede entender aquel. Son, en efecto, los sentimientos apropiados 

de amor y añoranza así como una conciencia pura los verdaderos medios para lograr este 

soberano bien o la delectación verdadera que conlleva.656  

 

 ¿En qué consiste este soberano bien que está encima de los demás bienes? Sólo por 

comparación podemos comprenderlo. Es puro mientras los bienes terrenales son mezclados. Es 

suficiente cuando los demás son deficientes. Pero la comparación tiene sus límites porque es 

imposible comparar al soberano bien en términos de más o menos. Vemos que no hay bienes que 

le estén superiores y tampoco que le estén iguales. Ahora bien lo anterior no significa que los 

bienes terrenales estén inferiores a él porque es infinitamente diferente lo cual impide esta clase 

de comparación.657 En efecto:  

 

Puesto que la semejanza se entiende como conveniencia o comunidad en la forma, hay 

muchas manejas de semejanza, debido a los múltiples modos de convenir a una forma. 

Llámanse semejantes las cosas que participan en la misma forma, según el mismo 

concepto y del mismo modo; pero éstas no sólo son semejantes, sino iguales en lo que las 

asemeja, y en este sentido se llaman semejantes en la blancura dos cuerpos igualmente 

blancos; y ésta es la más perfecta de las semejanzas. –En otro sentido, se llaman 

semejantes las cosas que participan en la forma bajo el mismo concepto, pero no del 

mismo modo, sino unas más y otras menos, y en este sentido se dice que lo menos blanco 

                                                           
656 Ibid., p.119. 
657 Ibid., p.120. 

 188



se asemeja a lo más blanco, y este género de semejanza es imperfecto. –En tercer lugar se 

llaman semejantes las cosas que participan en la misma forma, pero no bajo el mismo 

concepto, cual se ve en los agentes no unívocos; pues como todo agente ejecuta algo 

semejante a sí mismo en cuanto agente, y el poder de obrar viene de la forma, es 

indispensable que se encuentre en el efecto la semejanza de la forma del agente. Por tanto, 

si el agente pertenece a la misma especie que su efecto, la semejanza entre la forma del 

agente y la de lo hecho se apoya en que ambas participan en la forma bajo la misma razón 

específica, y tal es la semejanza entre el hombre que engendra y el engendrado. En 

cambio, si el agente no es de la misma especie que el efecto, habrá semejanza, pero no 

bajo la misma razón de especie; y así, por ejemplo, lo que se engendra en virtud de la 

actividad solar alcanza cierta semejanza con el sol, pero no una semejanza específica con 

la forma del sol, sino sólo genérica.  

 Por tanto, si hay algún agente que no pertenezca a ningún género, sus efectos 

tendrán aún menos semejanza con la forma del agente, puesto que no participan de ella ni 

específica ni genéricamente, sino en cierto sentido análogo, basado en que el ser es común 

a todas las cosas. Pues, con arreglo a esto, lo que procede de Dios se asemeja a Él, como 

se asemejan los seres al principio primero y universal de todo ser.658  

                                                           
658 Suma teológica, 1 q.4 a.3, resp.: “Respondeo dicendum quod, cum similiudo attendatur secundum convenientiam 
vel communicationem in forma, multiplex est similitudo, secundum multos modos communicandi in forma. 
Quaedam enim dicuntur similia, quae communicant in eadem forma secundum eandem modum: et haec non solum 
dicuntur similia, sed aequalia in sua similitidune; sicut duo aequaliter alba, dicuntur similia in albedine. Et haec est 
perfectissima similitudo. –Alio modo dicuntur similia, quae communicant in forma secundum eandem rationem, et 
non secundum eundem modum, sed secundum magis et minus; ut minus album dicitur simile magis albo. Et haec est 
similitudo imperfecta. –Tertio modo dicuntur aliqua similia, quae communicant in eadem forma, sed non secundum 
eandem rationem; ut patet in agentis non univocis. Cum enim omne agens agat sibi simile inquantum est agens, agit 
autem unumquodque secundum suam formam, necesse est quod in effectu sit similitudo formae agentis. Si ergo 
agens sit contentum in eadem specie cum suo effectu, erit similitudo inter faciens et factum in forma, secundum 
eandem rationem speciei; sicut homo generat hominem. Si autem agens non sit contentum in eadem specie, erit 
similitudo, sed non secundum eandem retionem speciei: sicut ea quae generantur ex virtute solis, accedunt quidem ad 
aliquam similitudinem solis, non tamen ut recipiant formam solis secundum similitudinem speciei, sed secundum 
similitudinem generi. Si igitur sit aliquod agens, quod non in genere contineatur, effectus eius adhuc magis accedent 

 189



 Este largo pasaje de la Suma teológica nos permite precisar cuáles son los diversos modos 

de la semejanza y, por lo tanto, de la comparación. Se puede concluir que ningún bien puede ser 

comparado con el soberano bien porque no existe semejanza ni en especie ni en género. Los 

bienes no se comparan al soberano bien en términos de especie. Por lo mismo, no se pueden 

comparar en proporción, como si participaran de él en menor grado. Tampoco, se puede 

compararlos como si los bienes fueran copia del soberano bien, porque la copia sería material y 

entonces no sería una semejanza genérica. La comparación sólo puede ser analógica “en cuanto 

Dios es ser por esencia y lo demás es ser por participación”,659  lo que es decir que no hay 

comparación posible con lo incomparable.  

 

 Por lo mismo, hablar del soberano bien en términos de mucho o poco, ligero o pesado660 

es otra vez hacer una comparación errónea ya que Dios es uno. En efecto:  

 

Uno se opone a muchos, pero de diversas maneras. La unidad, que es principio del 

número, se opone a la multitud como la medida a lo medido; pues la unidad tiene razón de 

primera medida, y el número es la multitud medida por la unidad, como dice Aristóteles. 

En cambio, lo uno que se identifica con el ser se opone a la multitud como lo indiviso a lo 

divido, o sea como una privación.661  

 

                                                                                                                                                                                            
remote ad similitudinem formae agentis: non tamen ita quod participent similitudinem formae agentis secundum 
eandem rationem speciei aut generis, sed secundum aliqualem analogiam, sicut ipsum esse est commune omnibus. Et 
hoc modo illa quae sunt a Deo, assimilantur ei inquantum sunt entia, ut primo et universali principio totius esse”. 
659 Ibid., 1 q.4 a.3, ad 3: “Prout scilicet Deus est ens per essentiam, et alia per participationem”. 
660 Lingyan lishao, p.121. 
661 Suma teológica, 1 q.11 a.2, resp.: “Respondeo dicendum quod unum opponitur multis, sed diversimode. Nam 
unum quod est principium numeri, opponitur multitudini quae est numerus, ut mensura mensuto: unum enim habet 
rationem primae mensurae, et numerus est multitudo mensurata per unum, ut patet ex X Metaphys. Unum vero quod 
convertitur cum ente, opponitur multitudini per odum privationis, ut indivisum diviso”.  

 190



También se puede entender lo último al subrayar que el uno en cuanto principio del número 

solamente se atribuye a las cosas materiales.662

 

 De ahí podemos concluir de la diferencia inconmensurable entre el soberano bien y los 

bienes terrenales. Substancialmente, los bienes no se aparentan de ninguna manera al sumo bien. 

Empero, el soberano bien es el criterio para determinar el grado de bien que posee una cosa: se 

determina en función de su cercanía al sumo bien. 

 

De este primero, que es ser y bueno por esencia, pueden tomar las cosas la denominación 

de seres y de buenas, en cuanto participan de Él por modo de cierta semejanza, aunque 

remota y deficiente; y por esto se dice que las cosas son buenas con la bondad divina, en 

cuanto ella es el primer ejemplar, eficiente y final de toda bondad. Esto no obstante, las 

cosas son también buenas por la semejanza de la bondad de Dios, inherente a cada una de 

ellas, y ésta es su bondad formal y por la que se dicen buenas, y de este modo resulta que 

hay una bondad común a todos los seres y hay también múltiples bondades.663

 

 Sambiasi resume todo lo anterior diciendo: “Son siete las vías que permiten conocer este 

soberano bien. La primera es por medio de la luz original natural. La segunda es rebasando la 

verdadera luz natural. La tercera es por la pureza del corazón. La cuarta es probando su sabor. La 

quinta es volverse íntimamente amigos. La sexta es conferir tranquilidad a los cinco sentidos. La 

                                                           
662 Ibid., 1 q.11 a.3, ad 2. 
663 Ibid., 1 q.6 a.4, resp.: “A primo igitur per suam essentiam ente et bono, unumquodque potest dici bonum et ens, 
inquantum participat ipsum per modum cuiusdam assimilationis, licet remote et deficienter. Sic ergo unumquodque 
dicitur bonum bonitate divina, sicut primo principio exemplari, effectivo et finali totius bonitatis. Nihilominus tamen 
unumquodque dicitur bonum similitudine divinae bonitatis sibi inhaerente, quae est formaliter sua bonitas 
denominans ipsum. Et sic est bonitas una omnium; et etiam multae bonitates”. 

 191



séptima es meditar el significado profundo que pasa a través de los cánones religiosos”. 664  

Hemos examinado los seis primeros puntos. Es mediante el alma racional que se puede conocer a 

Dios aunque de manera deficiente mientras que los cinco sentidos externos no tienen esta 

facultad por lo cual es necesario aquietar su movilidad. Por la pureza del corazón se puede 

acercar e intimar a Dios. Le permite “probar su sabor”, es decir, intuirlo en toda la creación.  

 

 Ahora, Sambiasi tiene interés en examinar el séptimo punto: el conocimiento de Dios a 

través del estudio de los cánones religiosos y del ejemplo de los santos.665 Lo que enseña el 

ejemplo de los santos, es que las penas que sufrieron no se deben pensar sino como beneficios 

porque mediante ellas se acercaron al soberano bien. Con el mismo fin, abandonaron su cuerpo 

terrenal y se deshicieron de los deseos egoístas. Podemos conocer sus hechos a través de los 

cánones religiosos y es lo que debemos meditar. Empero, la descripción del soberano bien es 

imposible ya que aun rebasa los mejores talento, sabiduría e inteligencia. 666  Solamente lo 

podemos describir “por medio de cosas más conocidas de nosotros, aunque por su naturaleza sean 

menos evidentes, es decir, por sus efectos”.667 Por tanto, si no se puede describir al soberano bien 

en términos discursivos, se puede deducir su suprema dignidad viendo su ley y los castigos que 

aplica.668 La ley, los premios y los castigos se destinan exclusivamente a las criaturas racionales 

ya que: 

 

Conforme a su naturaleza, obran por sí mismas en cuanto que tienen dominio de sus actos; 

y estas tales son gobernadas por Dios no solamente en cuanto son movidas por Dios 
                                                           
664 Lingyan lishao, p.122. 
665 Ibid., p.123. 
666 Ibid., p.124. 
667 Suma teológica, 1 q.2 a.1, resp.: “Sed indiget demonstrariper ea quae sunt magisnota quoad nos, et minus nota 
quoad naturam, scilicet per effectus”. 
668 Lingyan lishao, p.124. 

 192



mismo, que obra en ellas interiormente, sino también en cuanto que por Él son inducidas 

al bien y retraídas del mal por medio de mandatos y prohibiciones, de premios y de 

castigos.669

 

Ahora bien, siendo la damnación eterna la máxima pena divina se concluye de su suprema 

dignidad.  

 

 Sambiasi continúa a comparar el soberano bien. Ahora, lo compara con las modalidades 

de la existencia del hombre. El hombre, dice, tiene tres tipos de existencia: substancial, visible y 

potencial. Su existencia substancial se limita a esta substancia. Su existencia visible se limita a lo 

que determina el ojo y su existencia potencial se limita a los asuntos que administra. Fuera de ello 

no existe. Esta limitación es lo que no se puede atribuir a la existencia de Dios ya que “Dios está 

en todos los seres por potencia, porque todo está sometido a su poder. Está por presencia, porque 

todo está patente y como desnudo a sus ojos. Está por esencia, porque actúa en todos como causa 

de su ser”.670 Luego,  

 

Lo referente a cómo está en las demás criaturas se puede entender considerando lo que 

sucede en las cosas humanas. Se dice que el rey está por potencia en todo su reino, aunque 

no esté por presencia. Se dice asimismo de alguien que está por presencia en todo lo que 

abarca su mirada, y de este modo cuanto hay en una habitación está presente al que, sin 

                                                           
669 Suma teológica, 1 q.103 a.5, ad 2: “Quaedam enim secundum suam naturam sunt per se agentia, tanquam 
habentia dominium sui actus: et ista gubernantur a Deo non solum per hoc quod moventur ab ipso Deo in eis interius 
operante, sed etiam per hoc quod ab eo inducuntur ad bonum et retrahuntur a malo per praecepta et prohibitiones, 
praemia et poenas”. 
670 Ibid., 1 q.8 a.3, resp.: “Sic ergo est in omnibus per potentiam, inquantum omnia eius potestati subduntur. Est per 
praesentiam in omnibus, inquantum omnia nuda sunt et aperta oculis eius.  Est in omnibus per essentiam, inquantum 
adest omnibus ut causa essendi”. 

 193



embargo, no está por substancia en cada una de sus partes. Finalmente, las cosas están por 

substancia o esencia en el lugar que ocupan.671  

 

 Por lo mismo, “no hay substancia donde no existe, no hay visible donde no existe, no hay 

potencia donde no existe. Esta substancia, este visible y esta potencia no hay lugares donde no 

existe, no hay tiempos cuando no existe, no hay actos en los cuales no existe”.672 Su existencia se 

halla en todos los humanos y todas las cosas, “participa en todos sus actos y acompaña todos sus 

movimientos. Es la causa de todos los actos y todos los movimientos”.673 En efecto, se determina 

la existencia de Dios por sus efectos.674 La primera vía de demostración de la existencia de Dios 

es por el movimiento. Sabemos que Dios es causa de todos los movimientos porque, en la serie 

de los movimientos, “es necesario llegar a un primer motor que no sea movido por nadie, y éste 

es el que todos entienden por Dios”.675  

 

 Ahora que se examinó la substancia de Dios y los modos por los cuales se puede conocer, 

“exige el buen orden que nos ocupemos de lo que se refiere a su operación”.676 Sambiasi sigue su 

comentario apegándose a la lógica tomista: se dedica entonces a examinar la ciencia divina. 

Escribe el jesuita: “Este soberano bien no es facultad de conocer claramente, no es facultad de ver 

claramente. Si tiene pensamiento y discernimiento, es porque es poder de conocerse y verse a sí 

                                                           
671 Ibid., 1 q.8 a.3, resp.: “In rebus vero aliis ab ipso creatis quomodo sit, considerandum est ex his quae in rebus 
humanis esse dicuntur. Rex enim dicitur esse intoto regno suo per suam potentiam, licet non sit ubique praesens. Per 
praesentiam vero suam, dicitur aliquid esse in omnibus quae in prospectu ipsius sunt; sicut omnia quae sunt in aliqua 
domo, dicuntur esse praesentia alicui, qui tamen non est secundum substantiam suam in qualibet parte domus. 
Secundum vero substantiam vel essentiam, dicitur aliquid esse in loco in qo eius substantia habetur”. 
672 Lingyan lishao, p.125. 
673 Ibid., p.125. 
674 Suma teológica, 1 q.2 a.2. 
675 Ibid., 1 q.2 a.3, resp.: “Ergo necesse est devenire ad aliquod primum movens, quod a nullo movetur: et hoc omnes 
intelligunt Deo”. 
676 Ibid., 1 q.14 introd.: “Restat considerandum de his quae pertinent ad operationem ipsius”. 

 194



mismo”.677 Son dos las ideas que aquí presenta. La primera es que Dios no tiene potencialidad y 

esto se explica por el hecho de que Dios es acto puro o inmaterialidad pura.678  También el 

conocimiento de Dios no es similar al de los hombres ya que todo lo conoce “en un solo y simple 

acto de conocimiento”.679 Empero, “subsistir por sí es lo que compete a Dios en grado máximo, y, 

por consiguiente, empleando el mismo lenguaje, Dios será quien más retorne a su esencia y más 

se entiende a sí mismo”.680 Dicho de otra manera, “el entender divino, que es subsistente, es 

entenderse a sí mismo y no a cosa alguna distinta de Él”.681 Comparando el conocimiento divino 

con el conocimiento humano vemos que este último conocimiento es discursivo, es decir que es 

conocimiento por sucesión o por causalidad. En el primer caso, el conocimiento de una cosa nos 

lleva al conocimiento de otra y en el segundo caso, el conocimiento del principio nos conduce al 

conocimiento de las consecuencias. 682   En las palabras de Sambiasi, “pienso, explico, 

conozco”.683

 

 En lo que sigue Sambiasi analiza los medios mediante los cuales los hombres pueden 

llegar a la bondad. Empieza por un postulado relativo a la naturaleza del mal. El mal como las 

malas hierbas o malezas es algo que se transmite alrededor. Pero el mal no es algo en sí, sino algo 

que carece de substancia es decir de ser. Lo anterior se debe precisamente al hecho de que bien y 

ser son una misma cosa.684 Por lo mismo, lo malo, que es privación de ser, tiene el mismo sujeto 

                                                           
677 Lingyan lishao, p.126. 
678 Suma teológica, 1 q.14 a.2, resp. 
679 Ibid., 1 q.14 a.1, ad 2: “Sed haec omnia Deus una et simplici cognitione cognoscit”. 
680 Ibid., 1 q.14 a.2, ad 1: “Unde secundum hunc modum loquendi, ipse est maxime rediens ad essentiam suam, et 
cognoscens seipsum”. 
681 Ibid., 1 q.14 a.5, ad 3: “Nam intelligere divinum, quod est seipso subsistens, est sui ipsius; et non alicuius 
alterius”. 
682 Ibid., 1 q.14 a.7, resp. 
683 Lingyan lishao, p.126. 
684 Suma teológica, 1 q.5 a.1, resp. 

 195



que el bien.685 Es por esta proximidad que Dios puede convertir a los malvados y prepararlos a la 

virtud y hacer que los hombres que se encuentran en las linderas de la santidad se vuelvan 

buenos. 686  El volverse bueno depende de la participación de los seres al soberano bien. Es 

mediante sus facultades intelectivas –memoria, intelecto y voluntad— que el ser racional 

participa del soberano bien.687 Claro es que este camino que lleva a ciertos hombres a ser buenos 

o bondadosos no se logra en un día. Estos mismos hombres que lograron acercarse al soberano 

bien pueden guiar a los demás hombres. Este deseo humano del bien tiene su complemento en el 

hecho de que el amor y la benevolencia de Dios hacia los hombres son inmensos. Por lo mismo, 

los guía llevándoles a la bondad y salvándoles de la maldad. 688  Sambiasi utiliza luego dos 

ejemplos para ilustrar su pensamiento. En el primero se regresa del ejemplo de los santos a la 

fuente de sus actos. Asimismo, antes de tener ediciones con litografía que ilustran los hechos de 

los santos, se necesita tener la tableta de plomo que servirá para hacer la litografía. De igual 

manera, antes de tener la tableta de plomo se necesita el hacha del artesano que la formará. El 

soberano bien metafóricamente es él que dirige el hacha.689 El segundo ejemplo ilustra la ayuda 

del soberano bien. Es así como, el mal pintor es el que no respeta el orden de los trazos. Ahora 

bien, siempre es posible arreglar una mala pintura. Es igual a la producción de medicinas. Se usan 

venenos en cantidad adecuada para luchar contra el mismo veneno. Así opera el soberano bien, 

toma aquello que es malo para arreglarlo y volverlo bueno.690  

 

 La misericordia de Dios es inmensa. Silenciosamente anima, protege y consuela dice 

Sambiasi. Se otorga aquella mediante los milagros y éstos transforman lo difícil en fácil, lo 
                                                           
685 Ibid., 1 q.17 a.4, ad 2 y ad 3. 
686 Lingyan lishao, p.127. 
687 Ibid., p.128. 
688 Ibid., p.129. 
689 Ibid., p.129. 
690 Ibid., p.130. 

 196



amargo en dulce. En todo esto se nota el trabajo de la providencia divina. Esta transforma aquello 

malo en bueno pero cuando no opera, todo sale al revés: lo fácil se vuelve difícil y lo dulce se 

vuelve amargo.691 Sambiasi dedica las últimas páginas del Lingyan lishao a la descripción de la 

providencia divina. Según un plan misteriosamente arreglado, Dios dirige todas las cosas y todos 

los seres hacia Él. En efecto, “es necesario decir que todos los seres están sujetos a la providencia 

divina, y no sólo en conjunto, sino también en particular. La razón es porque, como todo agente 

obra por un fin, la ordenación de los efectos al fin se extiende hasta donde se extienda la 

causalidad del primer agente”.692  El problema es entender la existencia del mal dentro de la 

providencia divina. Aquí Sambiasi distingue entre dos suertes de males, el vicio y la adversidad. 

La adversidad no es un mal en absoluto. Puede ser que sea un mal que va unido a algún bien.693  

En cuanto a los malvados o viciosos, tampoco lo son de manera absoluta ya que tienen la 

posibilidad de mortificarse y arrepentirse precisamente cuando conocen que son malvados.694 La 

meta última es poder conocer a Dios, lo que se llama la bienaventuranza. Esta consiste en la 

máxima felicidad del hombre.  

 

 

 

 

 

 

                                                           
691 Ibid., p.131. 
692 Suma teológica, 1 q.22 a.2, resp.: “Sed necesse est dicere omnia divinae providentiae subiacere, non in universali 
tantum, sed etiam in singulari. Quod sic patet. Cum enim omne agens agat propter finem, tantum se extendit 
ordinatio effectum in finem, quantum se extendit causalitas primi agentis”. 
693 Ibid., 1 q.19 a.9, resp. 
694 Lingyan lishao, p.137. 

 197



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

SEGUNDA PARTE:  
LA ADAPTACIÓN DEL DE ANIMA A LA TRADICIÓN 
CHINA  
 

  
 



I.  El contexto intelectual al final de la dinastía Ming  

1.  La ortodoxia doctrinal de la escuela Cheng-Zhu 

 

Para entender cuáles fueron los principios subyacentes de la traducción al chino del comentario 

sobre el alma de Francesco Sambiasi es menester conocer el contexto intelectual de la época 

durante la cual se gestó este comentario. Lo anterior se justifica doblemente. En primer lugar, se 

justifica por el papel de la ortodoxia en esta cultura. Por otra parte, la meta de los jesuitas, 

alcanzar a la clase de los literati, implicó que moldearan sus comentarios al pensamiento 

confuciano y neoconfuciano. Estos postulados influyeron considerablemente en la traducción, en 

particular en el uso de ciertos conceptos y metáforas, como se analizará adelante. Empecemos, 

sin embargo, por entender el contexto intelectual entre 1610, año de la llegada de F. Sambiasi a 

China y 1624, año de publicación del Lingyan lishao. 

 

 Desde la época Han Anterior 西漢  (206 a.C.-8 d.C.) los Clásicos del compendio 

confuciano eran venerados como textos sagrados. 695  Daniel Gardner escribe al propósito: 

“Numerosos pensadores veían esos textos como los receptáculos de la verdad, de las palabras de 

los grandes sabios de su civilización”.696 Asimismo, la canonización de los Clásicos confucianos 

y, al mismo tiempo, el hecho de que Confucio (孔子  551-479 a.C.) se auto-declarara un 

transmisor más que un innovador697 probablemente favoreció la forma exegética --o en modo de 

comentarios-- de la tradición confuciana. No era cuestión de proponer una nueva filosofía sino de 

                                                           
695 B. A. Elman, “Philosophy (I-Li) versus Philology (K’ao-Cheng): The Jen-hsin Tao-hsin Debate”, T’oung Pao 
LXIX, 4-5, 1983, p. 176. Véase también, D. Gardner, “Confucian Commentary and Chinese Intellectual History”, p. 
401. 
696 D. Gardner, “Confucian Commentary and Chinese Intellectual History”, p. 398. 
697 Confucio, Lunyu 論語, cap.7:1, en Zhuzi Quanshu 朱子全書 (de ahora en adelante: ZZQS), vol.6, p.120: “Sigo el 
camino recto, no innovo. Creo en y amo la antigüedad”. 《述而不作，信而好古。》 

 201



apropiarse, de hacer suya esta tradición. Cabe mencionar aquí que desde la dinastía Han, el 

confucianismo se constituyó como ortodoxia pues había sido escogido como sistema oficial de 

valores por los emperadores, especialmente por el emperador Han Wu Di (漢武帝, reino de 141 a 

87 a.C.). Conocer los Clásicos confucianos era entonces esencial si uno quería obtener un cargo 

oficial y hacer carrera, ya que esos textos eran la base del sistema de reclutamiento para entrar en 

las instituciones públicas.698 Por lo mismo, numerosos literatos, tratando de respetar al pie de la 

letra lo que pensaban ser el pensamiento de Confucio, no hacían más que seguir el consejo mismo 

de Confucio frente a la filosofía: no innovar.  

 

 ¿Cuáles son estos Clásicos confucianos? Son esencialemente cinco libros, a saber: el 

Clásico de las mutaciones (Yijing 易經), los Anales de primavera y otoño (Chunqiu 春秋), el 

Libro de los documentos (Shujing 書經), el Libro de las odas (Shijing 詩經) y, por ende, el 

Libro de los ritos (Liji禮記). Vemos que tres de los títulos de estos libros contienen el vocablo 

“jing” (經) lo que se traduce comúnmente por “clásico”. Ahora, ¿cuál es la relación de Confucio 

con estos Clásicos? Tradicionalmente, se afirmaba que Confucio había escrito, por lo menos en 

parte, dos de ellos: el Libros de las mutaciones y los Anales de primavera y otoño. En lo que 

atañe a los otros tres libros, se aseveraba que Confucio los había expurgado, es decir que había 

quitado unas partes incongruentes con los valores que respetaba, y luego los había editado.699  

 

                                                           
698 Desde la dinastía Han se instauró un sistema de exámenes, aunque rudimentario, para seleccionar a los candidatos 
al servicio civil. En general, los candidatos se especializaban exclusivamente en un texto. Véase al respecto, B. A. 
Elman, A Cultural History of Civil Examinations in Late Imperial China, Berkeley, Los Angeles, Londres, 
University of California Press, 2000, pp.5-12; Idem, “Political, Social, and Cultural Reproduction via Civil Service 
Examinations in Late Imperial China”, Journal of Asian Studies, vol.50, n°1, 1991, p.9; Levenson y Schurmann, 
China an Interpretative History, Berkeley, University of California Press, 1969, cap. 8.  
699 Véase, J. Henderson, Scripture, Canon, and Commentary, A Comparison of Confucian and Western Exegesis, 
Princeton, NJ, Princeton University Press, 1991, p. 12. 

 202



Empero, es realmente el filósofo Dong Zhongshu (董仲舒, 179?-104? a.C.), durante el reino de 

Han Wu Di, y bajo los auspicios de este último, quien hizo que los Clásicos se volvieran Clásicos, 

es decir cánon. En efecto, Dong Zhongshu declaraba que: 

 

Todo lo que no está en los seis artes 700  y en los métodos de Confucio debería ser 

suprimido y no se debería permitir su promoción, [y luego], las teorías depravadas 

deberían ser eliminadas y detenidas, porque solamente las normas universales se pueden 

unificar y los estándares volverse claros y así el pueblo sabe que seguir.701

 

 En este proceso, se constituyó lo que se puede llamar la ideología confuciana. Después de 

un declive, durante el periodo de desunión de China (del final de la dinastía Han en 220 a.d. al 

inicio de la dinastía Sui –隋- en 581 a.d.), el confucianismo volvió a tener cierto florecimiento en 

la dinastía Tang (唐, 618-907) aunque no se extendiera a toda la sociedad. No obstante, este 

confucianismo había asimilado muchas ideas externas, en particular daoístas, neo-daoístas, 

legalistas y budistas. 702  Fue precisamente en contra de estas influencias externas al 

confucianismo “original” que se constituyó el “neoconfucianismo” de la época Song (宋, 960-

1276). Esta corriente de pensamiento se esforzó en restablecer el confucianismo “genuino” a 

través de una nueva lectura de los Clásicos.703  

 

                                                           
700 Es decir los cinco Clásicos más el Clásico de la música. Esta obra se perdió pero a menudo se incluye como el 
sexto Clásico de la tradición confuciana.  
701 Ban Gu, Historia de Han, (Han Shu 漢書), Zhonghua shuju, vol.1, cap.56:《臣愚以爲諸不在六藝之科空子之

術者，皆絕其道，勿使並進。邪辟之說滅息，然後統紀可一而法度可明，民知所從矣。》; R. P. Kramer, 
“The Development of the Confucian Schools”, Cambridge History of China, vol.1, pp. 754-755. 
702 J. T. C. Liu, “How Did a Neo-Confucian School Become the State Orthodoxy?”, Philosophy East and West, 
vol.XXIII, n°4, 1973, p.483. 
703 Ibid., pp.483-484. 

 203



 Durante la dinastía Song, se creó un entorno favorable para la constitución de una 

ortodoxia estatal. 704  James T. C. Liu destaca dos razones principales al hecho de que la 

burocracia de entonces se volviera una ortodoxia. La primera razón, afirma Liu, es política y 

consiste en que el poder imperial prefirió la supremacía civil a la militar porque reducía los 

riesgos de rebelión marcial o de sedición regional por parte de potentados locales.705 La segunda 

razón es social: se trata de la mayor difusión de los libros en las clases sociales no necesariamente 

pudientes.706 Paralelamente, el gobierno central fundó escuelas, no solamente en la capital, sino 

también en las prefecturas y condados,707 lo cual creó las condiciones para el surgimiento de una 

ortodoxia estatal, en particular mediante el sistema de exámenes.708  

 

 Sin embargo, el establecimiento de la escuela Cheng-Zhu como ortodoxia no fue 

determinado por razones intelectuales ni sociales, sino políticas. 709  Mientras que el poder 

imperial se debilitaba (en particular entre 1122 y 1234, con la dominación del norte de China por 

los Jurchen), un número creciente de escuelas “confucianas” intentó imponer su interpretación de 

la ortodoxia. Dentro de estas corrientes o escuelas destacó la “Escuela del Verdadero Camino” o 

                                                           
704 Para este parafo, véase Ibid., p.484. 
705 Desde el reino de la emperatriz Wu Zitian (吳則天, reino 684-704) de la dinastía Tang, se empezó a considerar la 
selección de los oficiales por medio de los exámenes como mecanismo para limitar el poder de la aristocracia. Véase, 
B. A. Elman, A Cultural History of Civil Examinations in Late Imperial China, p.7. 
706 El gobierno Song se dio cuenta de que la difusión de los libros era un medio para el control estatal y la 
conformidad intelectual. Es así como la publicación de los Clásicos confucianos fueron un monopolio de estado 
hasta 1064. No obstante, a pesar de la voluntad de ejercer un control sobre todas las publicaciones privadas, el 
gobierno Song no logró regular su expansión. Véase, D. Twitchett, Printing and Publishing in Medieval China, 
Nueva York, Frederic C. Beil, 1983, p.32. 
707 En particular durante los periodos de reformas de 1069-1085 y luego 1093-1125. 
708 El gobierno chino se constituía alrededor de una clase de funcionarios burócratas. Estos funcionarios, en su 
mayoría, se reclutaban gracias a un sistema de exámenes, sistema que se instauró en su forma definitiva desde la 
dinastía Sui (隋, 581-618). El primer nivel de exámenes se ubicaba a nivel local y confería al exitoso concursante el 
grado de bachiller (xiucai 秀才). Un bachiller podía presentarse al examen de nivel superior que se realizaba cada 
tres años en las capitales provinciales para alcanzar el nivel de licenciado (juren 舉人). Por último, un licenciado 
podía presentar el nivel superior que confería el grado de doctor (jinshi 進士). Este último examen se realizaba en la 
capital del imperio, también cada tres años. 
709 J. T. C. Liu, “How Did a Neo-Confucian School Become the State Orthodoxy?”, p.501. 

 204



Daoxue (道學). Esta escuela preconizaba un estricto apego al significado original de los Clásicos 

confucianos y expresaba cierta crítica hacia el poder. Por lo último, el gobierno central la 

consideró como una amenaza y la proscribió del sistema de exámenes, aunque esta proscripción 

duró pocos años: de 1195 a 1202.710  

 

 Esta escuela filosófica desarrolló la idea de “transmisión ortodoxa’ (daotong 道統) para 

asentar su hegemonía doctrinal, y ganarse un poder sectario.711 La idea de “transmisión ortodoxa’ 

empezó con Han Yu (韓愈 768-824) y consistía entonces en la revaloración del pensamiento 

confuciano en contra de los pensamientos daoístas y budistas. Hallamos en lo anterior una idea 

recurrente del pensamiento chino, según la cual la verdad se encuentra en el origen o pasado 

remoto, y que su olvido es causa de la degeneración actual. Por lo mismo, se recubre la verdad 

discriminando por genealogía un linaje auténtico y que lleva al descubrimiento de los sabios.712  

Es así como la “transmisión ortodoxa” llegó a designar al linaje de los filósofos que interpretaban 

ortodoxamente el pensamiento de Confucio.713 Ahora bien, la transmisión legítima,714 según la 

interpretación neoconfuciana definida por Zhu Xi,715 se había detenido después de Mencio y no 

es hasta los filósofos de la dinastía Song del Norte716 (960-1126) que se había retomado.717 El 

                                                           
710 Ibid., p.485. 
711 T. A. Wilson, “Genealogy and History in Neo-Confucian Sectarian Uses of the Confucian Past”, Modern China, 
vol.20, n°1, 1994, p.11. 
712 Ibid., p.7. 
713 Wm. Th. De Bary, Neo-Confucian Orthodoxy and the Learning of the Mind-and-Heart, New York, Columbia 
University, 1981, pp.2-3; T. A. Wilson, “Genealogy and History in Neo-Confucian Sectarian Uses of the Confucian 
Past”, pp.5-6.  
714 J. T. C. Liu menciona que el uso del término “daotong” empieza con la dinastía Song del sur. Véase, Idem, “How 
Did a Neo-Confucian School Become the State Orthodoxy?”, p.490, nota 15. 
715 Véase el prefacio de Zhu Xi a su comentario de la Doctrina del medio, Zhu Xi, Zhongyong 中庸, en ZZQS, 
vol.6, pp.29-31; También, Zhu Xi,Jinsi lu 近思錄, cap.14, en ZZQS, vol.13, pp.282-288; T. A. Wilson, “Genealogy 
and History in Neo-Confucian Sectarian Uses of the Confucian Past”, pp.11-15. 
716 Zhou Dunyi (周敦頤, 1017-1073), Zhang Zai (張載, 1020-1077), Cheng Hao (程顥, 1032-1085) y Cheng Yi (程
頤, 1033-1107). También se incluye a Shao Yong  (邵雍, 1011-1077). 

 205



mismo Zhu se declaraba el heredero directo del pensamiento ortodoxo de sus predecesores de 

Luoyang718 excluyendo las demás corrientes de pensamiento del daotong. Thomas A. Wilson 

califica de “genealogía filial” la “estrategia de enunciar posiciones doctrinales que legitiman esas 

doctrinas, en particular por el hecho de afirmar la filiación a un linaje de sabios único y ortodoxo, 

el cual simultáneamente excluye linajes doctrinalmente divergentes de la tradición ortodoxa”.719 

Tal actitud algo “pretenciosa” no dejó de provocar enemistades y es una de las razones por la cual 

se prohibió la escuela Daoxue.720 No obstante, en los años de la conquista mongol de China, la 

idea de “transmisión ortodoxa” sirvió de herramienta “a nivel cultural”721 al gobierno Song en su 

competición contra los invasores. Desde 1234 se empezó a venerar en el templo de Confucio a 

los neo-confucianos de la dinastía Song del Norte así como a Zhu Xi. Era una manera de decretar 

que la línea de transmisión ortodoxa se hallaba en el sur de China.722  

 

 El proceso que llevó a decretar ortodoxo el pensamiento “neoconfuciano” de la escuela 

Cheng-Zhu fue gradual. En 1202 se levantó la proscripción sobre la escuela Dao xue y en 1208, 

la corte accedió a la solicitud de algunos oficiales de honrar a Zhu Xi. En 1212, se adoptaron dos 

de los comentarios a los “Cuatro Libros”723 de Zhu, los comentarios a las Analectas de Confucio 

y al Libro de Mencio. Empero, fue una crisis política que acentuó este proceso. En 1224, el 

emperador falleció sin haber designado a un heredero. El canciller Shi Miyuan impuso al hijo 

adoptivo menor en vez del hijo adoptivo mayor, actuando en contra de toda legalidad y 

                                                                                                                                                                                            
717 La idea de que Han Yu fuera él quien retomó la transmisión ortodoxa no es generalmente aceptada durante la 
dinastía Song del sur. Véase, J. T. C. Liu, “How Did a Neo-Confucian School Become the State Orthodoxy?”, p.491. 
718 Luoyang (-洛陽- Henan actual) era la capital de la dinastía Song del norte.  
719 T. A. Wilson, “Genealogy and History in Neo-Confucian Sectarian Uses of the Confucian Past”, p.6. 
720 J. T. C. Liu, “How Did a Neo-Confucian School Become the State Orthodoxy?”, p.499. 
721 Ibid., p.503. 
722 Ibid., p.502. 
723 Se trata de las Analectas (Lunyu 論語) de Confucio, el Libro de Mencio (Mengzi 孟子), la Gran Enseñanza 
(Daxue 大學) y la Doctrina del medio (Zhongyong 中庸). Estas dos últimas obras eran originalmente capítulos del 
Libros de los ritos (Liji禮記). 

 206



legitimidad. Frente al desacrédito creciente y para justificar la imposición, Shi Miyuan nombró 

varias figuras importantes de la escuela Daoxue a altos puestos oficiales. Este acto no hacía más 

que confirmar la posición dominante del Daoxue en el ambiente intelectual y social del momento. 

La instauración del Daoxue como ortodoxia se completó en los años siguientes, entre 1227 y 

1240. La adopción del confucianismo por los mongoles (quienes habían penetrado en China más 

allá de la Gran Muralla) obligó al imperio Song del sur a consolidar su liderazgo cultural y 

político. En 1227, se decretaron base de los exámenes todos los comentarios a los “Cuatro 

Libros” de Zhu Xi. La crisis culminó alrededor del año 1234 cuando los Mongoles destruyeron el 

imperio jurchen y empezaron a mirar al sur hacia el imperio chino. La dinastía china trató de 

asentar su legitimidad sobre “una propaganda cultural”724 aseverando que la verdadera línea de 

transmisión de la ortodoxia confuciana sólo residía en el sur. Por último, en reacción a la 

adopción por los mongoles del sistema de exámenes, en 1237, el gobierno imperial chino declaró 

que la escuela Daoxue había heredado de la ortodoxia y en 1240 proclamó que las 

interpretaciones de esta escuela constituían la ortodoxia estatal. Para no caer en una contradicción, 

ya que se había anteriormente proscrito el Daoxue, se adoptó bajo la denominación de Lixue (理

學) o escuela de los principios.725

 

 Por parte de los mongoles (Dinastía Yuan 元 , 1279-1368), hubo un esfuerzo por 

“confucianizar” la dinastía. Este proceso se desarrolló, en particular, bajo la batuta de Khubilai 

(reino 1260-1294). Khubilai se rodeó de consejeros chinos para sinizar sus métodos de gobierno, 

leyes e instituciones. 726   Estos consejeros introdujeron en la corte mongol los principios y 

                                                           
724 J. T. C. Liu, “How Did a Neo-Confucian School Become the State Orthodoxy?”, p.502. 
725 Ibid., pp.501-503. 
726 Wm. Th. De Bary, “The Rise of Neo-Confucian Orthodoxy in Yüan China”, en Idem, Neo-Confucian Orthodoxy 
and the Learning of the Mind-and-Heart, p.20 y p.26. 

 207



métodos morales neoconfucianos subyacentes al ejercicio del poder: la responsabilidad del 

emperador de adoptar el dao, es decir el camino recto, y las lecciones y memoriales dirigidos al 

emperador para aconsejarle o amonestarle. 727  Ahora bien, se adoptó la interpretación 

neoconfuciana de la escuela Cheng-Zhu por varias razones. En primer lugar, porque los 

consejeros que rodeaban a Khubilai728 eran partidarios de la escuela del Dao. Por otra parte, “una 

sucesión de hombres de estado/escolares importantes en el panteón neo-confuciano, desde los 

hermanos Cheng y Sima Guang hasta Zhu Xi, contribuyeron a la articulación de esta línea de 

instrucción a la corte, originalmente algo independiente de la escuela del Dao, y aseguraron su 

relación cercana con el desarrollo de la ‘tradición ortodoxa’”.729  La difusión de la ortodoxia 

también se implementó gracias a una política educativa, entre otras cosas la creación de escuelas 

a nivel local (proclamación de 1261) y el reestablecimiento del Colegio imperial en 1271. El 

curriculum en estas escuelas se enfocaba en los “nuevos Clásicos” es decir los Cuatro Libros 

junto con el comentario de Zhu Xi, así como los Clásicos más tradicionales.730  En pocas décadas 

surgió una nueva clase de oficiales y escolares neoconfucianos.731 El paso siguiente, que no tomó 

Khubilai sino su sucesor, fue promulgar en 1315 un nuevo sistema de exámenes para el servicio 

civil basado principalmente en la interpretación de los Clásicos de Zhu Xi y en particular la 

interpretación de los Cuatro Libros.732  

 

 

 

 
                                                           
727 Ibid., pp.28-37. 
728 Entre otros Zhao Fu (趙復, c.1206-c.1299), Dou Mo (竇默, 1196-1280), Xu Heng ( 許衡, 1209-1281). 
729 Wm. Th. De Bary, “The Rise of Neo-Confucian Orthodoxy in Yüan China”, p.31. 
730 Ibid., p.48. 
731 Ibid., p.50. 
732 Ibid., p.56. 

 208



2. El contexto intelectual durante la dinastía Ming 

 

Esta ortodoxia perduró después de la caída de la dinastía Yuan y con el advenimiento de la 

dinastía Ming. Los gobernantes de la recién establecida dinastía china probablemente veían en la 

ortodoxia neoconfuciana una manera de valorar lo nacional en contra de lo “foráneo” o 

“bárbaro”.733 Por lo mismo, los historiógrafos Ming no resaltaron la continuidad que existía entre 

su dinastía y la dinastía mongol anterior, sino que destacaron una continuidad entre los valores de 

las dinastías Song y Ming.734 La ortodoxia de la escuela Cheng-Zhu proveyó a los emperadores 

de las dinastías Yuan (mongol), Ming (china) y Qing (manchú), la justificación de su gobierno. 

Asimismo, la escuela del Dao proporcionó los conceptos, argumentos y creencias que sirvieron a 

los gobernantes y oficiales Ming para fundar su soberanía y legitimidad política constituyendo 

una ‘ideología’.735 El sistema de exámenes para el reclutamiento de los oficiales fue una de las 

herramientas para la creación de esa ideología: 

 

 Los exámenes clásicos constituían una construcción intelectual, social y política efectiva 

que encontraba las necesidades de la burocracia estatal mientras que simultáneamente sostenía la 

estructura de clase del imperio tardío. La construcción cultural de la ortodoxia neoconfuciana a 

través del curriculum educacional requerido por los candidatos a los exámenes garantizó la 

duradera dominación del neoconfucianismo en la vida intelectual. El estado imperial, la sociedad 

                                                           
733 Wing-tsit Chan, “The Ch’eng-Chu School of Early Ming”, en Wm. Th. De Bary, Self and Society in Ming 
Thought, p.43. 
734 B. A. Elman, A Cultural History of Civil Examinations in Late Imperial China, p.52. 
735 Ibid., pp.69-70. 

 209



de los nobles (gentry) y la cultura neoconfuciana eran estrechamente entremezclados por el 

‘giroscopio educacional’ que se centraba en los exámenes para el servicio público.736

 

 En el transcurso de la misma dinastía Ming podemos ver como la ortodoxia también sirvió 

para legitimar al emperador usurpador Yongle (永樂, reino 1403-1425). Yongle se rodeó de 

literati del Daoxue para obtener una legitimidad política y moral.737 Por eso fomentó la edición y 

publicación de varios compendios cuya meta principal era reforzar la ortodoxia del pensamiento 

Cheng-Zhu.738 El Sishu daquan y el Wujing daquan739 (四書大全, 五經大全, Gran colección de 

comentarios sobre los Cuatro Libros y los Cinco Clásicos) así como el Xingli daquan,740 en 70 

capítulos, (性理大全Gran colección sobre la naturaleza y los principios) precisamente son 

algunos de estos compendios del pensamiento ortodoxo.  

 

 Los Sishu y Wujing daquan y el Xingli daquan se publicaron en 1415 para uniformar la 

preparación de los candidatos a los exámenes de la administración pública en todos los niveles de 

la educación. La idea era propiciar la creación de una elite leal al gobierno y con una ideología 

común --el confucianismo del Lixue. Esos funcionarios formaban un cuerpo social con valores e 

intereses propios. El Xingli daquan fue la base del sistema de exámenes todo a lo largo de la 

dinastía Ming, en los tres niveles de examen: local, provincial y metropolitano. En su contenido, 

es una obra totalmente impregnada del pensamiento de Zhu Xi y de la escuela Cheng-Zhu. Los 

                                                           
736 B. A. Elman, “Political, Social, and Cultural Reproduction via Civil Service Examinations in Late Imperial 
China”, Journal of Asian Studies, vol.50, n°1, 1991, p.8.  
737 B. A. Elman, A Cultural History of Civil Examinations in Late Imperial China, pp.105-107. 
738 Ibid., p.108. 
739 Araki Kengo, “Confucianism and Buddhism in Late Ming”, en Wm. Th. de Bary, The Unfolding of Neo-
Confucianism, Nueva York y Londres, Columbia University Press, 1975, p.52.  
740 Wing-tsit Chan, “The Ch’eng-Chu School of Early Ming”, p.45; T. A. Wilson, “Genealogy and History in Neo-
Confucian Sectarian Uses of the Confucian Past”, p.4; B. A. Elman, A Cultural History of Civil Examinations in Late 
Imperial China, pp.113-119. 

 210



opositores doctrinales son criticados no en sus propios términos, sino en los términos doctrinales 

ortodoxos neoconfucianos: por lo tanto, el Xingli daquan es doctrinalmente unívoco.741   Por 

último, cabe mencionar que a mediados de la dinastía Ming, se había logrado una 

estandardización completa de la educación en todo el imperio.742   

 

 No obstante, la tradición confuciana no es atemporal ni normativa, como lo subraya 

Daniel Gardner.743 Si bien, hemos visto el desarrollo y la extensión de la ortodoxia doctrinal del 

periodo Ming, lo anterior no implica que no existieran corrientes de pensamiento no ortodoxas. 

Por el contrario, la dinastía Ming es un momento histórico de intenso fermento de nuevas ideas 

no ortodoxas.744 Es probable que parte de esas nuevas ideas se engendrara a raíz de un cambio de 

sociedad y cultura. Es así como la filosofía neoconfuciana de la época Ming no se enfoca en los 

mismos temas que la Song porque los intereses han cambiado. Wing-tsit Chan describe con 

mucha precisión estos cambios: 

 

¿Cuáles eran las fuerzas operando a dentro de la escuela Cheng-Zhu y en la historia? En 

primer lugar, el neoconfucianismo Song desarrolló una nueva metafísica principalmente 

por el reto del budismo y del daoísmo. Para contrarrestar el concepto budista de vacío y el 

daoísta de no ser, los neoconfucianos tuvieron que construir su propia cosmología y 

metafísica, y lo hicieron en los términos de supremo último, principio y fuerza material. 

En el inicio de Ming ese reto ya no existía y en consecuencia, los neoconfucianos no se 

interesaban en tales problemas como el principio y la fuerza material. 

                                                           
741 T. A. Wilson, “Genealogy and History in Neo-Confucian Sectarian Uses of the Confucian Past”, p.17. 
742 B. A. Elman, A Cultural History of Civil Examinations in Late Imperial China, p.124. 
743 D. Gardner, “Confucian Commentary and Chinese Intellectual History”, p.398.  
744 Wm. Th. de Bary, “Introduction”, en Idem, Self and Society in Ming Thought, p.3. 

 211



 En segundo lugar, por la nueva metafísica neoconfuciana, el horizonte confuciano 

se había extendido más allá del mundo y por lo tanto, la relación entre el Cielo y el 

hombre era la consideración principal. Ese horizonte ya se había vuelto familiar y nuevos 

horizontes se debían descubrir. 

 En tercer lugar, el problema de la investigación de las cosas, en ese entonces, se 

había explorado por varios siglos. […No obstante] la doctrina de la investigación de las 

cosas no halló nuevos territorios para expandirse y se volvió una antigüedad. Perdió su 

atracción y gradualmente se desvaneció.  

 En cuarto lugar, durante la dinastía Yuan creció el espíritu práctico junto con el 

desarrollo de ciertos temas científicos. Acoplado con el nuevo interés en la mente, era 

natural, y quizás inevitable, que el espíritu práctico fuera dirigido a los asuntos prácticos 

de la vida en términos de actividad honesta y exhibición real de los valores morales.745  

 

 Por su parte, Chow Kai-wing menciona varias fuerzas actuando al final de la dinastía 

Ming que debilitaron el poder político y cultural ortodoxo, en particular, la expansión comercial, 

la economía monetarizada y la intromisión de los eunucos en asuntos políticos. Chow arguye que 

la difusión de las ediciones comerciales “contribuyó a la creación de un milieu intelectual que 

favoreció interpretaciones abiertas y plurales del cánon confuciano en los exámenes para el 

servicio público”.746 Si bien los comentarios más populares de los candidatos a los exámenes 

siguieron siendo todo a lo largo del siglo XVI una mera exposición del pensamiento de Zhu Xi, a 

partir de la era Jiajing (嘉靖, 1522-1566) se notan cada vez más numerosas, en las disertaciones 

de los candidatos, las desviaciones del pensamiento ortodoxo y, desde mediados de la era Wanli 

                                                           
745 Wing-tsit Chan, “The Ch’eng-Chu School of Early Ming”, pp.44-45. 
746 Chow Kai-wing, “Printing, Examinations, and Intellectual Change in Late Ming China”, Late Imperial China, 
vol.17, n°1, 1996, p.121. 

 212



(万力, 1573-1620), son pocas las disertaciones que se conforman a la ortodoxia. Los candidatos 

exponían nuevas ideas o también interpretaciones budistas de los Clásicos para llamar la atención 

del examinador. 747  Durante esta época se nota la disminución de las publicaciones de 

comentarios afines al pensamiento de Zhu y crecen las publicaciones de obras no ortodoxas. 

puesto que no había monopolio editorial, la competencia fue un factor de propagación de las 

interpretaciones originales.748 Los títulos de esos comentarios inéditos son significativos de su 

heterodoxia ya que enfatizan la novedad de su contenido o su subjetividad, respectivamente 

mediante los términos “xinyi” (新意, nueva interpretación) o “zhuyi” (主意, interpretación 

subjetiva): citamos por ejemplo, el Sishu xinyi (四書新意, Nuevo significado de los Cuatro 

Libros, 1602) de Dong Qichang (董其昌 1555-1636)749 y el Sishu zhuyi xindejie (四書主意新的

解, Una nueva interpretación subjetiva de los Cuatro Libros, 1613) de Zhu Changxun750 (朱常

洵,1586-1641).751

 

 Son varias las nuevas corrientes intelectuales que se desarrollaron a partir de mediados de 

la dinastía Ming. En particular, cabe destacar la importancia creciente de la filosofía de la mente 

de Wang Yangming (王陽明, 1472-1529) y de sus seguidores Wang Zhi (王畿, 1498-1583) y 

Wang Gen (王艮, 1483-1541).752  ¿Cuáles fueron las principales razones del desarrollo de la 

filosofía de la mente? Probablemente el contexto político, en particular la usurpación de Yongle y 

la muerte violenta de literati comprometidos con el emperador asesinado favorecieron el retiro de 

                                                           
747 Ibid., p.133. 
748 Ibid., p.134. 
749 Dong Qichang, por otra parte, es uno de los pintores más famosos de la dinastía Ming.  
750 Zhu Changxun era el príncipe de Fu. Conoció a Sambiasi en Faifeng donde desarollaron una amistad.  
751 Chow Kai-wing, “Printing, Examinations, and Intellectual Change in Late Ming China”, pp.136-137. 
752 Ibid., p.139. 

 213



la vida política por parte de funcionarios-escolares y la especulación sobre la mente. 753  En 

general, el contexto histórico en Ming revela un fuerte despotismo. Con el primer emperador de 

esa dinastía se desarrolla un despotismo político en el cual el emperador acapara todas las 

funciones de mando que hasta entonces eran cargos de los ministros. Asimismo, desaparece hasta 

el puesto de primer ministro, abriendo, por lo tanto, la puerta a la máxima arbitrariedad. Los 

funcionarios, quienes hasta entonces tenían un papel político importante, perdieron el sentido de 

su actividad ya que eran confinados en tareas sin importancia y sin responsabilidad. Además, el 

desempeño de su oficio se volvió peligroso en razón de esta misma arbitrariedad del poder.  

 

 La respuesta de los letrados consistió en la formulación de un cierto “individualismo” que 

tuvo dos facetas, la subjetividad del pensamiento y el heroísmo individual.754 Estas dos facetas, la 

que enfatiza la autonomía de la subjetividad y la otra, la expresión de un individualismo 

extrovertido que afirma la necesidad de aplicarse a la creación de fuerzas sociales capaces de 

reformar al individuo, se manifestaron en las dos corrientes de filosofía estrechamente 

relacionadas, la filosofía de Wang Yangming y la de Wang Gen. Empero, William Theodore De 

Bary, en su obra sobre la relación entre el individuo y la sociedad durante el periodo Ming755 

precisa que no se puede hablar de individualismo en el sentido europeo de la palabra refiriéndose 

a las formas que hubo en China. El individualismo que se desarrolló en Europa, especialmente a 

partir del Renacimiento y del advenimiento filosófico del sujeto, se define como la afirmación del 

individuo autónomo, creador de la realidad. El hombre se vuelve el centro del interés artístico, él 

es quien formula los modelos de entendimiento del universo y, por último, es el beneficiario de la 

                                                           
753 Wing-tsit Chan, “The Ch’eng-Chu School of Early Ming”, pp.45-46. 
754 Wm. Th. de Bary, “Individualism and Humanitarianism in Late Ming Thought”, en Idem, Self and Society in 
Ming Thought, pp.146-147. 
755 Ibid., p.146. 

 214



actividad política. En China, por el contrario, son muy escasos los pensadores que llegaron a 

formular un individualismo extremo en el cual el individuo como sujeto se opone a la sociedad 

percibida como enajenante. Li Zhi es uno de los pensadores que alcanzaron este extremismo y su 

enjuiciamiento hace evidente la fuerza del conflicto que este tipo de pensamiento generó en 

China.756

 

 Vemos, ahora, el pensamiento del filósofo más importante de este periodo. La filosofía de 

Wang Yangming aseveró que cada ser humano puede devenir sabio, es decir que la sabiduría está 

en potencia en todos los seres humanos, porque cada uno posee los medios apropiados para 

alcanzarla. Wang afirmó, por lo tanto, que la sabiduría no es un ideal inalcanzable sino un estado 

de la mente, susceptible de ser interiorizado. Lo importante reside en la mirada interior y la 

interiorización de los principios morales. Lo que diferencia al sabio del hombre común, no es, 

entonces, que sea un hombre extraordinario sino que su mente está llena de la pura virtud y que 

ya no esté contaminado por deseos egoístas (欲). Aprender a ser un sabio consiste, por lo tanto, 

en cultivar el tianli (天理) o principio celeste, es decir el poder innato a la bondad lo que equivale 

también a volver al estado de mente-corazón (心) original. La extensión del conocimiento o 

zhiliangzhi (致良知) es lo que conduce a la sabiduría, es la extensión y la realización de nuestro 

conocimiento del bien. La extensión del conocimiento no se hace por medio del estudio de los 

Clásicos como lo pretendía la filosofía de Zhu Xi, sino de la rectificación de la mente (正心). 

Esta última consiste en la investigación de la sinceridad de la intención que preside a la acción 

moral. La sinceridad (誠) es más que una virtud que se debe adquirir es un estado del ser. En 

                                                           
756 Ibid., pp.188-193. 

 215



otros términos, la rectificación de la mente significa suprimir los deseos egoístas que obscurecen 

el uso de la mente para volver al estado de la mente original.  

 

 Ahora bien, ¿en qué consiste la mente de la cual Wang está hablando? y ¿por qué la 

rectificación de la mente permite alcanzar la acción buena o sabiduría? La posición confuciana 

ortodoxa de Zhu Xi afirmaba la centralidad del concepto de gewu (格物) o investigación de las 

cosas en la búsqueda de la sabiduría. La investigación de las cosas es el inicio del conocimiento. 

Para Zhu, la primicia necesaria a la sabiduría es el conocimiento del principio de las cosas o li 

(理). El li de las cosas es la forma perfecta a través de la cual se describe la singularidad de todas 

las cosas en el universo. Por lo tanto, es el principio organizador de estas mismas cosas, parte 

función o razón de ser y, parte esencia o lo que la cosa es en sí.757 Este conocimiento del li se 

alcanza por medio de la extensión del conocimiento, la cual resulta de la lectura adecuada de los 

Clásicos del confucianismo y de la interiorización de los principios morales que estos Clásicos 

ofrecen como ejemplo. En breve, el conocimiento del principio de las cosas se alcanza por medio 

del estudio. Aun si uno tiene buena naturaleza y cierta predisposición a la sabiduría, sin el estudio 

no deja de ser un hombre común.758

 

 Para Wang, por el contrario, la sabiduría no se alcanza en la investigación del li de las 

cosas pensadas como externas a la mente y tampoco en la recitación de los Clásicos.759 Con un 

                                                           
757 Zhu Xi, Zhuzi yulei 朱子語類, cap.1, ZZQS, vol.14, p.191: 《程子 「性即理也」，此說最好。今且以理言

之，畢竟却無形影，只是言一個道理。》 
758 Zhu Xi, Zhuzi yulei, cap.10 y 11, ZZQS, vol.14.  
759 Sobre la crítica de “aprendizaje vulgar”, véase, Kim Youngmin, “Rethinking the Self in Relation to the world in 
the Mid-Ming: The Responses of Chen Xianzhang, Hu Juren, Wang Yangming, and Zhan Ruoshui to Cheng-Zhu 
Learning”, Ming Studies, vol.44, 2001, p.15: “El aprendizaje que un grupo de pensadores de mediados de Ming 
criticaban como ‘aprendizaje vulgar’ incluía actividades tales la memorización y recitación (jisong), la composición 
literaria (cizhang), los estudios textuales (xungu), y el aprendizaje general ( boxue)”. 

 216



sentido común inigualable, Wang argumenta contra la posición de Zhu Xi. Si se debe aprender de 

los Clásicos para volverse sabio ¿cómo se puede manejar una situación moral única es decir 

prístina? Wang Yangming da dos ejemplos del problema. Es así como el rey Wu empezó una 

batalla cuando todavía no cumplía con los deberes filiales relativos a la defunción de su padre. 

¿No será este caso un ejemplo de la ausencia de lealtad y a la vez de piedad filial? De la misma 

manera, Shun se casó sin notificar del evento a sus padres. ¿Esto también no será un caso de 

ausencia de piedad filial? La argumentación de Wang se basa en el hecho de que las 

circunstancias complejas de los acontecimientos demuestran que los dos actores -- Shun y Wu -- 

no tenían antecedentes que les pudieran ayudar en su decisión. No había Clásicos para enseñarles 

como actuar. Por lo tanto, tuvieron que evaluar lo bueno y lo malo en su propia conciencia o 

mente. Además, a pesar de que la ortodoxia confuciana viera a estos casos como símbolos de la 

falta de conformidad a la piedad filial y a la lealtad, los resultados fueron contrarios en la medida 

que Shun aseguró la descendencia de su familia y el rey Wu protegió la vida de numerosas 

personas.760 Lo anterior muestra que para Wang, las cosas externas o los acontecimientos no 

tienen valor moral en sí, sino que es la intención que le da su valor. En todo caso, la respuesta al 

como actuar reside en la mente. 

 

 Wang Yangming da un paso adelante en su idealismo epistemológico. Wang afirma, en 

efecto, que la mente es el principio de las cosas o también que el principio de las cosas es la 

mente misma. ¿Cómo llega Wang a esta proposición? Considerando las virtudes cardinales, la 

piedad filial (xiao 孝 ), la lealtad (zhong 忠 ), la humanidad o benevolencia (ren 仁 ) y la 

confidencia (xin 信), Wang establece que no se hallan en el objeto de la virtud, es decir el padre 

                                                           
760 Wang Yangming, Yangming chuanxi lu 楊明傳習錄, Taipei, Shijie shuju yinxing, 1951, cap.II, p.32.  

 217



o el soberano, sino en la mente. Si estas virtudes fueran objetivas dejarían de existir con la 

desaparición de su objeto. Asimismo, uno dejaría de ser filial a la muerte del padre, o de ser leal a 

la muerte del soberano, lo que es absurdo. Por lo tanto, se puede concluir que estos principios 

éticos son expresiones de la intención y de la voluntad del ser humano y que “están en la mente”. 

Es así como, “la mente es igual al principio o la mente es el principio” (xinjili 心即理). 

 

 Por mente se debe entender la mente original (benxin 本心) es decir la mente que no está 

obstruida por los deseos egoístas. Sólo es cuando los deseos egoístas han sido rebasados que el 

principio de la naturaleza (tianli 天理) puede ser naturalmente expresado. Por esto la mente 

original puede ser descrita en las palabras siguientes: “Tengo solamente una mente y es 

buena”.761 Cuando la mente original actúa, por ejemplo para servir al padre, es idéntica a la 

piedad filial, cuando sirve al soberano es lealtad. Asimismo, las cuatro virtudes cardenales de 

Mencio, la benevolencia (ren 仁), la rectitud (yi 義), la propiedad (li 禮) y la sabiduría (zhi 智) 

están todas arraigadas en la mente.  

  

 Estas afirmaciones también llevan a Wang Yangming a aseverar que no existen cosas 

fuera de la mente. Las cosas, entonces, no son externas a la conciencia sino que son objetos de la 

conciencia misma. Por cosa, Wang entiende tanto los objetos (wu 物) como los asuntos o 

relaciones (shi 事). De acuerdo con este principio según el cual no hay otro principio que la mente 

y que no hay cosas fuera de la mente, shi y wu deben ser pensados como simples consecuencias 

del efecto de la voluntad o de la intención. ¿Qué significa esta proposición? Wang enuncia que 

                                                           
761 Wang Yangming, Yangming chuanxi lu, cap.II, p.29: 《我但一心於為善。》 
 

 218



“cada vez que se usa la intención, no puede no haber una cosa. Cuando hay una intención 

entonces hay una cosa. Cuando no hay intención, entonces tampoco hay cosa”.762 Asimismo, sin 

el efecto de la intención no existirían las cosas o asuntos que le corresponden. Luego, en la 

medida que la intención y la voluntad son el efecto de la mente humana se puede concluir que las 

cosas o asuntos son el resultado o efecto de la mente. El hecho de servir a sus padres o a su 

soberano es, por lo tanto, consecuencia de la mente. Vemos, de esta manera, que la noción de 

intencionalidad representa, en la filosofía de Wang Yangming, la relación entre lo interno y lo 

externo. Para Wang, la realidad es un encuentro entre lo interno (mente) y lo externo (el mundo). 

Podemos concluir entonces que la realidad ontológica de la mente es el principio mismo. En la 

medida que la mente y el principio son una sola cosa, resulta que la mente es naturaleza y la 

naturaleza es principio. Asimismo, la mente es el lugar de manifestación del li de las cosas. Sin 

embargo, sólo le interesa a Wang el uso normativo de li, es decir el li como principio moral. 

Cuando Wang afirma que no existe otro principio que la mente y que no existen cosas fuera de la 

mente, también establece que la mente es el principio ontológico suprema.  

 

 Wang Gen, por su cuenta, dio una expresión filosófica de la preocupación del individuo, 

no solamente de hallar algún sentido en el divorcio entre la realidad y la representación de la 

realidad, sino también la preocupación de descubrir su lugar en la sociedad.763 Se puede describir 

como una revolución total la idea según la cual el individuo no depende del Cielo, de la tierra y 

de todas las cosas sino lo inverso, que todo depende del yo. En esto reside el aspecto voluntario y 

activo del pensamiento de Wang Gen. En el confucianismo tradicional el hombre es parte del 

universo y su actividad tiene como objetivo establecer una armonía, definida de manera objetiva 
                                                           
762 Wang Yangming, Yangming chuanxi lu, cap. II, p.31: 《凡意之所用。無有無物者。有是意。即有是物。無是

意。即無是物矣。》 
763 Wm. Th. de Bary, “Individualism and Humanitarianism in Late Ming Thought”, pp.157-160. 

 219



es decir independiente del sujeto. Para  Wang Gen, por el contrario, el sujeto se presenta como 

centro creador de esta armonía social. Podemos utilizar la expresión de “cambio dentro de la 

tradición” para definir el pensamiento de Wang Gen en su relación con el confucianismo. De 

ninguna manera Wang Gen recusa el valor de la responsabilidad social y de la reciprocidad tal 

como las define el confucianismo aunque acepte la posibilidad de un desarrollo más cumplido del 

individuo.  

 

 Algo notable es que durante ese periodo se reinterpretara la transmisión ortodoxa 

incluyendo a Wang Yangming y a Lu Xiangshan (陸象山, 1139-1193) en ella. Zhou Rudeng 

(1547-1629, 周汝登 ) de la escuela Taizhou 764  (泰州 ) escribió el Daotong wen (道統文 , 

Transmisión ortodoxa de la enseñanza de los sabios) en 1606, obra que es precisamente un 

ejemplo de la genealogía revisada del daotong en la cual se incluyen a esos dos filósofos .765 Otro 

hecho significativo del periodo, es que se desarrollara una nueva idea, la de un origen 

independiente de la filosofía Ming, en particular la de Wang Yangming, idea totalmente contraria 

al respeto confuciano por la tradición y la autoridad.766  La filosofía de Wang, a su manera 

expresa este rechazo de la tradición y de la autoridad cuando declara la prioridad de conocimiento 

innato (liangzhi 良知) de la mente sobre los Clásicos y la prioridad del despertar individual sobre 

la tradición.767  

 

                                                           
764 Escuela fundada por Wang Gen. Véase, Wm. Th. de Bary, “Individualism and Humanitarianism in Late Ming 
Thought”, pp.171-178. 
765 T. A. Wilson, “Genealogy and History in Neo-Confucian Sectarian Uses of the Confucian Past”, p.20. 
766 Wing-tsit Chan, “The Ch’eng-Chu School of Early Ming”, pp.30-31. 
767 Araki Kengo, “Confucianism and Buddhism in Late Ming”, p.52. 

 220



 La segunda corriente que se propaga durante esa era es el budismo.768 El budismo vive 

entonces un verdadero renacimiento después de un largo declive iniciado al final de la dinastía 

Tang. Wm Theodore De Bary menciona que “el renacimiento del budismo al final del siglo XVI 

parece haber sido por parte un fenómeno religioso reflejando las inseguridades del rápido cambio 

social y del derrumbe político, y por parte un renacimiento moral frente a la desintegración sin 

precedente del tejido de la ética personal y de los modales sociales”.769  También la difusión del 

budismo se beneficia de algunas similitudes que posee con la filosofía de Wang Yangming, muy 

popular entonces, en particular la idea según la cual la naturaleza prístina del ser humano está 

más allá del bien y del mal.770 El divorcio que existía hasta entonces entre el confucianismo y el 

budismo por un lado, y la idea que el budismo era erróneo mientras que el confucianismo era 

correcto no era más aceptable.771 Se acentuó el sincretismo entre esos pensamientos. Por ejemplo, 

Yang Fusuo (楊復所, 1547-1599) podía afirmar que “es un error pensar que el Budismo se 

transmitió a  China en el periodo Han. Lo que se transmitió a China fueron las huellas externas 

del Budismo, mientras que su espíritu interno se encontraba aquí desde el inicio”. Jiao Hong (焦

竑, 1541-1620) por su parte afirmaba que “los textos budistas son comentarios del confucianismo. 

El contenido del budismo es las flores del confucianismo”. 772 Otra de las maneras en las cuales 

se expresó este interés intelectual por el budismo es el uso de las doctrinas budistas, en particular 

de la secta Chan (禪), en la interpretación de los Cuatro Libros y en los exámenes.773  

 

                                                           
768 Ibid., p.39. 
769 Wm. Th. De Bary, “Neo-confucian Cultivation and Enlightenment”, p.189. 
770 Araki Kengo, “Confucianism and Buddhism in Late Ming”, p.44. 
771 Ibid., p.46. 
772 Citado por Araki Kengo, “Confucianism and Buddhism in Late Ming”, p.47. 
773 Ibid., p.52; Chow Kai-wing, “Printing, examinations, and Intellectual Change in Late Ming China”, p.140. 

 221



 La tercera corriente relevante del final de la dinastía Ming consistía en un interés 

renovado por los textos Han o pre-Han y la exégesis textual que les era concomitante. La 

tradición exegética más antigua de China es la que se apoyaba en la exégesis filológica y que 

perduró todo el periodo que se extiende de la dinastía Han a la dinastía Tang.774 Este análisis 

filológico, especialmente en la forma del comentario interlineal, consistía en examinar las 

palabras y revela una reverencia muy profunda hacia el texto. Asimismo, Daniel Gardner afirma:  

 

En su sola forma, el comentario interlineal enuncia que cada palabra, cada frase, cada 

párrafo del texto canónico es profundamente significativo, y merece la reflexión más 

genuina y minuciosa. Para el comentador interlineal de la época Han, el texto se asemeja a 

un objeto sagrado, el cual se merece el compromiso y la devoción máxima.775  

 

 Este interés renovado por la exégesis textual de la época Han surgió junto con el 

desarrollo de los “estudios prácticos” (shixue 實學) y, también fue el resultado de una crítica a la 

especulación metafísica propia de la escuela de Wang Yangming776 En reacción a la especulación 

abstracta de mediados de Ming, los pensadores voltearon su interés hacia los estudios prácticos, 

es decir los estudios que podían servir al Estado y al pueblo. Se pensó que las especulaciones 

abstractas eran la causa del desmoronamiento del poder político de la dinastía Ming --a punto de 

                                                           
774 D. Gardner, “Modes of Thinking and Modes of Discourse in The Sung: Some Thought on the Yü-lu”, Journal of 
Asian Studies, vol. 50, nº3, 1991, p. 580. 
775 D. Gardner, “Confucian Commentary and Chinese Intellectual History”, p. 401. 
776 R. K. Guy, “The Evidence of the Evidential Research Movement: Ku Yen-wu and the Ssu-ku ch’uan-shu”, Tsing 
Hua Journal of Chinese Studies, vol.XVI n.s., n°1-2, 1984, p.98 y p.102. Véase también, B. Elman, “The 
Unravelling of Neo-confucianism: From Philosophy to Philology in Late Imperial China”, Tsing Hua journal of 
Chinese Studies, vol.XV n.s., n°1-2, 1983, pp.68-88; Yu Ying-shih, “Some Preliminary Observations on the Rise of 
Ch’ing Confucian Intellectualism”, Tsing Hua Journal of Chinese Studies, ns, vol.XI n.s., n°1-2, 1975, pp.105-146. 

 222



caer bajo los ataques de fuerzas extranjeras-- y del debilitamiento intelectual de la época.777 La 

exégesis filológica que se empezaba a desarrollar entonces, y que tuviera su apogeo durante la 

dinastía subsiguiente, pretendía regresar a los textos originales, no corrompidos por las 

influencias daoístas y budistas y no complacientes con las abstracciones vacías. Paralelamente, 

los estudios prácticos se centraban en asuntos más prosaicos y que podían tener repercusiones en 

la vida cotidiana. Asimismo, Gu Yanwu (顧炎武, 1613-1682) no entendía porqué se hablaba de 

“sutileza del pensamiento” y no de “dificultades y pobreza en el mundo”.778 Vemos como para 

Gu las artes útiles, al igual que para Xu Guangqi, eran, entre otras, la agricultura y las técnicas 

militares. Mencionamos aquí a Xu Guangqi por ser coautor del Lingyan lishao y un funcionario 

de alto nivel del periodo.  

 

II. Examen de los conceptos 

 

El examen de los conceptos permite entender por qué medios lingüísticos se intentó introducir el 

pensamiento aristotélico en China. Ahora bien, el examen de los conceptos nos pone frente al 

problema del desfase que existe entre su uso en la filosofía china misma y el uso de estos para la 

redacción del Lingyan lishao. Si bien se podría examinar los conceptos desde la perspectiva del 

mismo comentario, no obstante, corremos el riesgo de no poder entender su significado ya que en 

numerosas ocurrencias se hallarán descontextualizados. Por lo mismo, parece imperante entender 

el significado que tienen en el pensamiento chino y luego comparar el que tienen en el Lingyan 

lishao. Esta comparación nos permitirá explorar y tratar de entender como se agruparon los 

diversos conceptos que se utilizaron y el por qué de estas agrupaciones. También cabe subrayar 

                                                           
777 Wing-tsit Chan, “The Hsing-li Ching-i and the Ch’eng-Chu School of the Seventeenth Century”, en Wm. Th. de 
Bary, The Unfolding of Neo-Confucianism, p.564. 
778 Citado por Wing-tsit Chan, “The Hsing-li Ching-i and the Ch’eng-Chu…”, p.553. 

 223



que los vocablos que se usaron para la redacción del Lingyan lishao no necesariamente 

pertenecen al pensamiento filosófico como, por ejemplo, el concepto de “alma” (hun),779 que sin 

embargo tiene un peso enorme en la economía del comentario. Otra reflexión que cabe hacer es 

relativa al vocabulario usado por los misioneros para traducir o redactar sus obras. En cuanto al 

vocabulario filosófico es menester subrayar que en 1624, fecha de redacción del Lingyan lishao, 

no está fijo, es decir que los diversos misioneros filósofos que trabajan en China no tenían 

acuerdo sobre el uso de las palabras para traducir siempre de la misma manera un concepto.780 

De lo último se puede advertir la dificultad que representa la traducción ya que se tiene que 

deducir en muchos casos el significado de los conceptos. Siguiendo el Lingyan lishao, 

examinaremos los problemas del alma, de la teoría del conocimiento y de lo trascendental en la 

filosofía china. Claro es que estos temas no son exhaustivos del Lingyan lishao, pues se podrían 

examinar otros temas tales como lo ontológico, etc…, pero son primordiales en cuanto al 

contenido filosófico que nos interesa aquí.  

 

1. La cuestión del alma en el pensamiento chino 

a. La definición del alma  

 

Examinaremos en primer lugar el significado de la noción de alma en el pensamiento chino. La 

noción de alma, en el idioma chino, es compleja ya que se refiere básicamente a dos campos 

semánticos de caracteres. El primer campo semántico de caracteres, todos relativos al carácter gui 

(鬼), son las palabras hun (魂) y po (魄) así como sus compuestos hunqi (魂氣), xingpo (形魄) y  
                                                           
779 Wing Tsit-chan, en “Neo-Confucianism and Chinese Scientific Thought”, Philosophy East and West, V, n°6, 
January 1957, pp.320-321 dice: “La tradición preponderante de la filosofía china no tiene lugar para las almas”.  
780 Al comparar el vocabulario de Sambiasi con el de un diccionario de teología, se ve la diferencia en los conceptos.  
Sería, por otra parte, muy provechoso poder comparar el vocabulario del Lingyan lishao con las otras obras 
filosóficas que los jesuitas redactaron en chino en este mismo periodo. Empero, este estudio rebasa las posibilidades 
del presente trabajo.  

 224



linghun (靈魂). Podemos notar la presencia del radical gui (鬼) tanto en el carácter hun (魂) 

como el carácter po (魄). El secundo campo semántico es relativo al carácter shen (神) y a sus 

compuestos, shenming (神明),  jingshen (精神) y guishen (鬼神). Veremos como se usan estos 

caracteres en un cierto número de citas para poder definir su significado.  

 

 El hombre de Estado y filósofo Zi Chan 子產 (?-522 a.C.) afirmaba desde el siglo VI a.C.: 

“Cuando un hombre nace, lo que primero se crea se llama “po” y, cuando se ha formado el “po”, 

su yang (陽) se vuelve hun”.781 En esta definición encontramos, en primer lugar, una distinción 

entre po y hun, y, en secundo lugar, la mención de la asimilación de hun a yang, el principio 

positivo. Cabe notar que po y hun no se definen como opuestos, sino que el secundo es derivado 

del primero. Marcel Granet explica al respecto que “los chinos no creen que el alma da vida al 

cuerpo; creen más bien, se podría decir, que el alma no aparece sino después de un 

enriquecimiento de la vida corporal”.782   

 

 La cita siguiente de las Elegias de Chu (Chuci 楚辭)783 tiende a corroborar esta idea de 

relación intima del hun y del po: “Cuando el cuerpo mortal perece, el shen, a través del ling, da 

vida al hun y al po que se vuelven gui”. 784 En el Libro de los ritos (Liji),785 encontramos la idea 

siguiente:  

 

                                                           
781 The Ch’un Ts’ew with the Tso Chuen, J. Legge, The Chinese Classics, 5 vols., Taipei, SMC Publishing INC. 2000, 
vol.5, p.613: 《 人生始化曰魄, 既生魄, 陽曰魂。》 
782 M. Granet, La pensée chinoise, Paris, Edition Albin Michel, 1950, p.397.  
783 El Chuci es una colección de poemas de los siglos III y II a.C. del sur de China. 
784 Chuci buzhu, cap.2, Beijing, Zhonghua shuju chuban faxing,  1983, p.83 : 《身既死兮神以靈，子魂魄兮為鬼

雄。》 
785 El Libro de los ritos es una obra del inicio de la dinastía Han, siglo II a.C.  

 225



“Todos los seres deben morir; al morir regresan a la tierra. Esta parte se llama gui (鬼). El 

cuerpo se entierra abajo, el yin (陰) se vuelve tierra salvaje (yetu 野土). El qi (氣) se eleva, 

es luz clara, (zhaoming昭明), un vapor que se disipa, provocando tristeza. Esto es la 

esencia (jing 精) de todos los seres, la manifestación de shen (神)”. 786

 

 Cabe subrayar que, en ese contexto, el término gui se opone al término shen. El primero, 

gui, se asocia con el cuerpo, el yin, la tierra, el lugar bajo, mientras que el secundo, shen, se 

asocia con el qi, la luz clara, la esencia y el lugar elevado. Otra cita de la misma obra ofrece la 

definición siguiente: “El hunqi regresa al cielo mientras que el xingpo regresa a la tierra. Por lo 

tanto, en los sacrificios, se buscan los significados del yin y del yang”. 787  Aquí también 

encontramos los mismos componentes de la oposición a saber el hunqi, asociado con el cielo, el 

lugar elevado y el yang, opuestos al xingpo, asociado con la tierra, al lugar bajo y al yin.  

 

 La primera noción que se utilizó para referirse al alma humana es la de “po” (魄). Yü 

Ying-shih explica que el carácter “po” (魄) junto con su variante “ba” (霸) significaba, en 

primera instancia, “blanco”, “luminoso” o “luz luminosa”. Este significado era derivado de la luz 

creciente de la nueva luna.788 Yü Ying-shih agrega que “ya que los antiguos chinos asimilaban 

las fases cambiantes de la luna al nacimiento y la muerte periódicos de su “po”, es decir su “luz 

blanca” o alma, por analogía llegaron a asociar, desde el inicio del siglo VI a.C. si no antes, la 

                                                           
786 Liji, cap.24 : 《眾生必死，死必歸土，此之謂鬼。骨肉斃于下，陰為野土。其氣發揚于上，為昭明，銷

蒿，凄愴，此百物之精也，神之 著也。》 
787 Liji, cap.11: 《 魂氣歸于天，形魄歸于地。故祭，求諸陰陽之義也。》 
788 Yü Ying-shih, “ ‘O Soul, Come Back!’ A Study in the Changing Conceptions of the Soul and Afterlife in Pre-
Buddhist China”, Harvard Journal of Asiatic Studies, vol.47, nº2, 1987, p. 370. 

 226



vida y la muerte de un hombre con la presencia o la ausencia de su po”.789 Hacia el fin del siglo 

VI a.C se había diseminado ampliamente la nueva noción de hun (魂), también refiriéndose al 

alma humana. Se conoce poco en cuanto al origen de la noción de hun como alma, pero es muy 

probable que esta noción se formara originalmente en el sur de China. Es quizá por la fusión de 

las culturas del norte y del sur de China que se llegó a una formulación dual del alma, parte “po” 

y parte “hun”. Encontramos, por ejemplo, en las Elegias de Chu, dos poemas que describen el 

ritual chamanístico del “Llamado del alma del difunto” (fu 復) donde el alma se refiere al 

carácter hun. El primero relata:  

 

O alma, ¡regresa! En el este no puedes residir. O alma, ¡regresa! En el sur, no te puedes 

quedar. O Alma, ¡regresa! El oeste peligra de calamidades, como los sedimentos que 

corren a lo largo de miles de lis. O alma, regresa, en el norte ¡no te puedes quedar! O alma, 

¡regresa! No subas al cielo. O alma, ¡regresa! No bajes a las partes oscuras. 790

 

 Los caracteres shen, jingshen, hun, hunqi, connotan entonces la idea de alma-soplo o alma 

etérea y de yang, mientras que los caracteres gui, po y xingpo connotan la idea de alma corporal o 

material, de yin. No obstante, no se deben oponer formalmente estas categorías, porque, como lo 

señala Marcel Granet:  

 

Los gui y los shen no son almas desencarnadas. El hun y el po no son dos almas, una 

material y la otra espiritual: se debe ver en ellas las señales de dos suertes de principios de 

                                                           
789 Ibid., p. 370. 
790 Chuci buzhu, cap.19, pp.199-201: 《魂兮歸來! 東方不可呂託些。[…] 魂兮歸來! 南方不可以止些。[…] 

魂兮歸來! 西方之害，流沙千里些。[…] 魂兮歸來! 北方不可以止些。[…] 魂兮歸來! 君無上天些。[…] 

魂兮歸來! 君無下此幽部些。》  

 227



vida que estriban los unos a la sangre y a todos los humores del cuerpo, los otros al soplo 

y a todas las exhalaciones del organismo. Unos son yang, porque el padre provee el soplo 

y el nombre, otros son yin, porque la madre provee la sangre y la comida.791  

 

 Y Marcel Granet de añadir: “La noción de alma, la idea de una esencia enteramente 

espiritual y que se opondría al cuerpo como al conjunto de los cuerpos materiales es totalmente 

ajena al pensamiento chino”. 792  “Los gui o los shen siempre aparecen bajo una forma 

material”.793 Mientras que el po se nutre de comida y bebida para su subsistencia, el hun depende 

de la energía invisible nombrada “qi” (氣). Es así como tanto el cuerpo como el espíritu dependen 

de un alma, respectivamente el alma po y el alma hun.794 Por lo mismo, más que a una oposición 

de la materia y del espíritu, los caracteres shen, jing y qi apuntan a algo sutil, ligero, etéreo en 

oposición con los caracteres gui, po y xing que se refieren a lo burdo.795  “Shen” también designa 

a lo divino, a lo sagrado; “jing” es la esencia más fina y “qi” el soplo. “Gui” se refiere, por otra 

parte, a los fantasmas, a las almas vengativas, y “xing” es la forma, pero material. De ahí 

podemos mencionar otra distinción entre shen y gui que encontramos tanto en la religión popular 

como en la literatura china, distinción que asimila shen al alma de un ancestro particularmente 

meritorio y gui al alma de una persona que sufrió una muerte violenta.796  

  

                                                           
791 M. Granet, La pensée chinoise, p.401. 
792 Ibid., p.389. 
793 Ibid., p.398. 
794 Yü Ying-shih, “ ‘O Soul, Come Back!’ ”, p. 374. 
795 M. Granet, La pensée chinoise, p.403. 
796 Véase, Ibid., p.398; S. Harrell, “The Concept of Soul in Chinese Folk Religion”, Journal of Asian Studies, 
vol.XXXVIII, n°3, 1979, p.519.  

 228



 Por ejemplo, Los cuentos de las almas vengativas (Yuanhun zhi 冤魂志),797 compilados 

por Yan Zhitui (顏之推, 531-591), ilustran precisamente el fenómeno de los gui, entendido en el 

sentido de alma vengadora o fantasma. Estos cuentos no presencian ninguna moraleja, por lo cual 

se puede concluir que no son morales en sí y no pretenden establecer un patrón de conducta. 

Tampoco son humorísticos y de esto se puede concluir que no tienen como meta el divertimiento. 

Probablemente la intención del compilador era convencer al lector de la realidad de los fantasmas. 

Para establecer la objetividad del fenómeno, los cuentos proponen un trasfondo histórico que da 

verosimilitud al cuento. Es así como las referencias a fechas conocidas, a personajes históricos o 

a lugares conocidos son plétoras. El gui regresa para cobrar una muerte injusta. Los motivos de la 

muerte consisten en las pasiones humanas tales como la codicia, la envidia, la perversión y el 

incesto, el odio, la pérdida de control de sí y el alcoholismo, etc… Por otra parte, la venganza se 

realiza a través de la enfermedad que lleva a la muerte del culpable; en otros casos se trata de la 

destrucción de la familia del culpable por la ausencia de heredero o bien la condena por la justicia 

humana.  

 

 Lo anterior invita a examinar el problema de la inmortalidad del alma, aspecto 

fundamental en estas creencias. La idea de un alma vengativa que regresa para cobrar su muerte 

injusta, precisamente indica una inmortalidad cuyas características debemos estudiar. La idea de 

inmortalidad del alma está íntimamente relacionada con el culto de los ancestros que es una 

práctica religiosa798 “omnipresente y central a todo el desarrollo de la civilización china”.799 ¿En 

qué consiste el culto de los ancestros? Se trata de un culto que se empezó a rendir a los ancestros 

                                                           
797 Véase, A. Cohen, Tales of the Vengeful Souls, Paris, Ricci, 1982. 
798 Por religión se entiende la relación que se establece entre el mundo humano y el mundo sobrenatural de los dioses 
o seres espirituales.  
799 B. Schwartz, The World of Thought in Ancient China, Cambridge y Londres, The Belknap Press of Harvard 
University Press, 1985, pp.20-21. 

 229



familiares de los linajes reales y paulatinamente se extendió al pueblo. La particularidad del culto 

de los ancestros en China es que estos ancestros “no son simples espíritus que residen en el reino 

numinoso de los muertos. Son espíritus que siguen manteniendo una relación orgánica con sus 

descendientes vivos. Como miembros de una comunidad familiar, más allá de la barrera de la 

vida y la muerte, continúan de tener un papel en esta comunidad y su estatus en el clan todavía 

posee su importancia”.800 No obstante, la idea de que el alma de un individuo pueda sobrevivir 

indefinidamente no está presente en el pensamiento chino como lo tiende a comprobar el pasaje 

del Zuozhuan (左傳)801 que afirma: “el espíritu de un recién muerto es grande y el de un antiguo 

es pequeño”.802  Lo anterior explica por qué el culto de los muertos se llegó a realizar solamente 

para cinco generaciones, las tabletas que representan a los ancestros más antiguos siendo 

reemplazadas por las de los nuevos muertos. Se podría entonces definir la inmortalidad del alma  

como una “inmortalidad temporal”.  

 

 Son varias las consecuencias que resultaron del culto de los muertos. La primera es el 

hecho de que este culto haya probablemente contribuido a la concepción del orden político en 

China.803 La jerarquía política y social, basada en las cinco relaciones confucianas de rey/súbdito, 

padre/hijo, hermano mayor/hermano menor, hombre/mujer y pares encontró su culminación en la 

piedad filial. Esta virtud consiste en el respeto incondicional que los hijos deben al padre o los 

jóvenes a los ancianos. En esta virtud se puede ver el fundamento del culto de los ancestros. 

También se entiende el ideal moral que subyace en la noción de inmortalidad del alma. La 

presencia de los espíritus de los muertos es una garantía del orden moral. La secunda 

                                                           
800 Ibid.,  p.21. 
801 The Ch’un Ts’ew with the Tso Chuen, p.232:《新鬼大故鬼小》 
802 Yü Ying-shih, “ ‘O Soul, Come Back!’ ”, pp. 379-80. 
803 B. Schwartz, The World of Thought in Ancient China, p.21. 

 230



consecuencia consiste en la frágil delimitación que existe entre el mundo natural y el mundo 

sobrenatural.804 Esta relación ambigua entre los dos reinos es la que encontramos en la religión 

popular, la literatura y hasta la filosofía como lo veremos más adelante.  

 

 Todo lo anterior nos ha permitido ver las diferentes connotaciones que recubren los 

términos relativos a la idea de alma. Si bien todos estos caracteres se pueden traducir por el 

término “alma”, cabe precisar que por “alma” se entiende, por una parte, los diversos principios 

vitales, etéreos y espirituales así como corporales y materiales que conforman el ser viviente, 

cuya efectividad se realiza en la encarnación y, por otra parte, los fenómenos sobrenaturales, 

tanto sagrados y divinos como los fenómenos de fantasmas, de almas vengativas etc… La 

primera idea corresponde al concepto mismo que los chinos se hacen del ser humano mientras 

que la secunda idea sirve de precepto moral. Es posible entonces dar las equivalencias 

lingüísticas siguientes: 

 

Shen = alma espiritual, espíritu, dios 

Gui = alma corporal, alma vengativa, fantasma 

Hun = alma espiritual, alma etérea, alma yang, principio vital de exhalación  

Po = alma material, alma corporal, alma yin, principio vital de humores  

Hunqi = alma soplo, alma etérea 

Xingpo = alma corporal  

 

 

 

                                                           
804 Ibid., p.25. 

 231



b. El debate filosófico sobre la existencia de los shen y gui 

 

Cabe ahora enfocarnos en la secunda idea relativa al alma, la de las almas vengativas, de los 

espíritus y fantasmas. El problema de la objetividad de los gui y de los shen, es decir de los 

fantasmas y espíritus, ha sido un debate de los filósofos chinos con respecto a este fenómeno 

sobrenatural. Varios son los textos que nos interesan para entender el fondo de la discusión. Es 

así como Confucio cuestionado por su discípulo Zhi Lu acerca de la manera de servir a los 

espíritus y dioses, le contestó: 

 

No está ni siquiera capaz de servir a los hombres. ¿Cómo puede servir a los espíritus?  

[Zhi Lu sigue] ¿Pudiera preguntar acerca de la muerte? [Y Confucio de agregar] Ni siquiera 

entiende la vida. ¿Cómo podría entender la muerte? 805

  

 La actitud de Confucio en cuanto a la existencia de los fenómenos sobrenaturales no es ni 

de aprobación ni de refutación. Se podría decir que reserva su juicio. Probablemente, esta 

posición teórica se debe al interés primordial de Confucio por el hombre, lo que se podría llamar 

un humanismo, pero también se ha mencionado lo “revolucionario”806 de tal posición teórica ya 

que Confucio vivió en un mundo donde los seres espirituales se consideraban reales. Lo que nos 

enseña esta cita es precisamente que la existencia de los shen y de los gui era un objeto de 

interrogación y debate. Los filósofos que más acertaron la existencia o no-existencia de los shen 

y gui son Mozi (墨子, 500?-425? a.C.) por un lado y Wang Chong  (王充, 27-100?), por otro 

lado. Mo zi afirmó al respecto: 

                                                           
805 Confucio, Lunyu, 11:10, ZZQS, vol.6, p.159:《 未能事人，焉能事鬼？敢問死？曰: 未知生，焉知死？ 》 
806 Liu Shu-hsien, Understanding Confucian Philosophy, Wesport, Co., Londres, Greenwood Press, 1978, p.23.  

 232



 

Ahora que los reyes sabios de las tres Dinastías de la antigüedad han desaparecido y que 

el mundo se ha olvidado de sus principios, los señores feudales ven en el poder el derecho. 

Por lo tanto, tenemos a gobernantes y superiores que no son generosos así como a 

subordinados y súbditos que no son leales, padres e hijos, hermanos menores y mayores 

que no son  amables o filiales, fraternal o respetuosos, virtuosos o buenos. […] Todas 

estas condiciones tienen la misma causa, y la consecuencia es que el mundo está en 

desorden.  

 Ahora ¿por qué tenemos esta situación? Todo viene de que la gente duda de la 

existencia de los fantasmas y espíritus, y no se da cuenta de que los fantasmas y espíritus 

tienen el poder de recompensar a los valerosos y de castigar a los malévolos. Si sólo 

pudiéramos hacer que todos los pueblos en el mundo creyeran que los fantasmas y los 

espíritus tienen el poder de recompensar a los valerosos y castigar a los malévolos, 

entonces ¿cómo pudiera existir algún desorden en el mundo? 807

 

 ¿Qué nos enseña Mozi, sino la utilidad moral de creer en la existencia de los fantasmas y 

los espíritus? Mozi fue el testigo del derrumbe del orden político y social que había dominado a 

China durante varios siglos. Al igual que Confucio y los otros filósofos de la época de “las cien 

escuelas”,808 Mozi trató de dar una solución filosófica al problema del desorden político y social. 

Vemos aquí una faceta del pensamiento utilitarista de Mozi, faceta que afirma la necesidad moral 

                                                           
807 Mozi 墨子, cap.8, sec.31, Ershierzi, Shanghai guji chubanshe, 1986, p. 248: 《逮至昔三代聖王既沒天下失義

諸矦力正是以存夫為人君臣上下者之不惠忠也父子弟兄之不慈孝第長貞良也 […] 由此始是以天下亂此其故

何以然也則皆以疑感鬼神之有與無之別不明乎鬼神之能賞賢而罰暴也今若使天下之人借若信鬼神之能賞賢而

暴罰也則夫天下豈亂。》 
808 “Las cien escuelas” es el nombre que se le da al periodo que vio florecer la filosofía en China, es decir el siglo VI 
a.C. 

 233



de creer en los shen y gui. Esta creencia tiene como meta de obligar al individuo, por lo menos de 

moderar su comportamiento, aunque sea solamente por miedo al castigo y no por obligación 

moral. Este argumento en cuanto a los espíritus y fantasmas es el más interesante de Mozi ya que, 

por otro lado, no hace más que acertar su existencia basándose sobre la opinión común.  

 

 Por el contrario, Wang Chong se ha dedicado a negar la existencia de los fantasmas y 

espíritus. Se podría decir que sus argumentos son de “sentido común”. Por ejemplo, afirma que 

sería tratar al hombre como una excepción en la naturaleza creer que éste se pudiera convertir en 

fantasma cuando las demás criaturas vivientes no pueden. También se pregunta cómo un hombre 

sin ojeras y sin ojos, es decir sin sentidos, pueda tener conciencia. Vemos otro argumento del 

Discurso de buen sentido (Lunheng 論衡) de Wang Chong: 

 

La gente dice, hoy en día, que cuando mueren los hombres se vuelven seres espirituales, 

con conciencia y que pueden fastidiar a la gente. Intentamos comprobar por medio de las 

especies de los seres vivientes que el muerto no se vuelve un ser espiritual con conciencia 

y no puede dañar a la gente. […]  

 El hombre puede vivir gracias a sus fuerzas vitales. A la muerte, sus fuerzas vitales 

se extinguen. Lo que hace posible las fuerzas vitales es la sangre. Cuando una persona se 

muere, su sangre se acaba. Con esto sus fuerzas vitales se extinguen y su cuerpo decae y 

se vuelve ceniza y polvo. ¿Qué hay aquí que se vuelva un ser espiritual?809

 

                                                           
809 Wang Chong, Baizi quanshu (BZQS), Taiwan, Gujin wenhua shubanshe, vol. 13, p. 7827: 《世謂死人為鬼有

知能害人試以物類驗之死人不為鬼無知不能害人何以驗之驗之以物人物也物亦物也物死不為鬼人死何故獨能

為鬼世能別人物不能為鬼則為鬼不為鬼尚難分明如不能別則亦無以知其能為鬼也人之所以生者精氣也死而精

氣滅能為精氣者血胍也人死血胍竭竭而精氣滅滅而形體朽朽而成灰土何用為鬼》 

 234



 En estas refutaciones, Wang Chong utiliza varios argumentos comunes al pensamiento 

chino. El primero es la idea taoísta de que el ser humano no es una excepción en la naturaleza.810 

No tiene por que ser regido por leyes diferentes de los demás entes vivientes. Es más, nunca se ha 

acertado la idea de un fantasma de animal. La otra idea que encontramos aquí es precisamente la 

idea de los principios vitales que hemos analizado anteriormente. Sin la sangre, es decir lo 

relacionado con el po, no hay vida posible. La vida consiste precisamente en la unión de los dos 

principios vitales, hun y po. Desde la dinastía Han, se compartía ampliamente esta idea de que la 

vida se definía por la unión armoniosa de las dos “almas” mientras que se separaban a la muerte 

del individuo.811 La meta del ritual “fu”, que hemos mencionado arriba, era justamente, según 

Zheng Xuan (鄭玄, 127-200), la reunión de las dos almas después de su separación en la muerte. 

812 Lo que intenta propiamente Wang Chong en este debate, es combatir la superstición que 

dominaba el pensamiento de su época.813

 

 Por ultimo, quisiera analizar en qué consistía la definición de los caracteres gui, shen, hun 

y po, en la filosofía neoconfuciana que fue precisamente la filosofía que conocieron los 

misioneros jesuitas. El Xingli daquanshu (性理大全書) era la fuente principal de los misioneros 

en cuanto al conocimiento del neoconfucianismo. El capítulo 20 de esta compilación está 

dedicado al problema de las almas --hun y po--, de los seres espirituales –gui y shen--, etc. Por 

                                                           
810 El Zhuangzi莊字 narra un encuentro entre Confucio y Laozi ilustrativo de lo anterior: “Maestro, si realmente 
quiere el bien del imperio, empiece por estudiar el flujo invariable del cielo y de la tierra, la luz constante de sol y de 
la luna, el orden perfecto de las estrellas, la estabilidad de las especies animales y vegetales. Se percatará que todo en 
la naturaleza es relación y uniformidad en la medida que el principio penetra todo de su influencia pacífica. También 
usted debe unir su influencia a la del principio, y podrá llegar a algo. Deje de querer introducir por fuerza sus 
virtudes artificiales y contrarias a la naturaleza”. 《夫子若欲使天下無失其牧乎？則天地固有常矣，日月固有明

矣，星辰固有列矣，禽獸固有羣矣，樹木固有立矣。夫子亦放德而行，循道而趨，己至矣。》, Zhuangzi 
jinzhu jinyi, Beijing, Zhonghua shuju, 2001, p.347. 
811 Yü Ying-shih, “ ‘O Soul, Come Back!’ ”, p.375. 
812 《招魂復魄》, citado por Yü Ying-shih, “ ‘O Soul, Come Back!’ ”, p. 365.  
813 Wing-tsit Chan,  A Source Book in Chinese Philosophy, p.293. 

 235



otra parte, Knud Lundbaek, en su artículo sobre “La imagen del neoconfucianismo en el 

Confucius Sinarum Philosophus” menciona que no aparece el nombre de Wang Yangming en los 

textos impresos de los misioneros del siglo XVII. 814 Que se trate de omisión o ignorancia por 

parte de los jesuitas, lo anterior indica que por filosofía neoconfuciana se debe entender el 

pensamiento específico de la “Escuela Cheng-Zhu”, y en particular, la síntesis que hizo de esta 

“corriente” Zhu Xi. En sus Conversaciones clasificadas (Zhuzi yulei 朱子語類), Zhu afirma:    

   

1 Pregunta acerca de los principios de vida, de muerte y de los seres espirituales. 
 Ming Zuolu dice: “Aunque sepamos que los seres espirituales, la vida y la 
 Muerte, dependen de un solo principio, sin embargo, no podemos ver su razón”. 
 Respuesta: “Las cosas son la combinación de la esencia y del qi; 
5 el espíritu que viaja provoca el cambio, esto es el principio de la vida y la 
 Muerte”. Respuesta adicional: “La esencia y el qi se combinan y entonces existe 
 el hombre, al desintegrarse se vuelve espíritu”. Pregunta adicional: “Al 
 momento de la combinación de la esencia y del qi, el principio ¿está 
 gobernado por el qi o no?” Respuesta: “En el Camino del Cielo, las diez mil 
10 cosas se desarrollan y crecen, primero viene el principio y luego el qi. Aunque 
 existen en el mismo momento, el principio es dominante, al alcanzarlo, el 
 hombre posee vida”. Ming Zuolu dice: “El qi es claro o turbio”. Lo que es la 
 parte clara del qi es el qi, lo turbio es la materia. Ming Zuolu dice: lo que es 
 claro está subordinado al yang, lo que es turbio está subordinado al yin. La 
15 conciencia y el movimiento son yang; el cuerpo, -- Ming Zuolu dice: 
 ‘los huesos, la carne, la piel y los pelos’--, son yin. El qi se llama hun, el 
 cuerpo se llama po. Gao You en su Comentario al Huainan zi dijo “hun es 
 el espíritu de yang, po es el espíritu de yin”. Hablar de espíritu es hablar 
 Del dueño del cuerpo y del qi. El hombre nace por la integración de la esencia y 
20 Del qi. El hombre sólo posee una cierta cantidad de qi que necesariamente en su 
 momento se agotará.  Ming Zuolu dice: “Es lo que afirman los médicos cuando 
 dicen que el yin y el yang ya no se elevan o no bajan”. Al momento del 
 agotamiento, el hunqi regresa al cielo, el xingpo regresa a la tierra, y es la 
 muerte. Cuando un hombre está a punto de morir, el qi cálido sale y se eleva, es 
25 lo que se llama el hun elevándose. La parte baja de su cuerpo se enfría, es lo 
 Que se llama la caída del po. Asimismo, en la medida que hay vida debe 
 haber muerte, en la medida que hay comienzo debe haber fin. Lo que se 

                                                           
814 K. Lundbaek, “The Image of Neo-Confucianism in Confucius Sinarum Philosophus”, Journal of the History of 
Ideas, vol.44, n°1, 1983, p.28. Por otra parte, N. Standaert afirma que Ricci se sirvió de las dos interpreatciones de 
“gewu”, la de Wang Yangming y la de Zhu Xi. Véase, “The Investigation of Things and the Fathoming of Principles 
(Gewu qiongli) in the Seventeenth-Century Contact Between Jesuits and Chinese Scholars”, en J. W. O’Malley, S.J. 
(et al), The Jesuits: Cultures, Sciences, and the Arts, 1540-1773, Toronto, Buffalo, Londres, University of Toronto 
Press, 1999, p.402. 

 236



 combina y se desintegra es el qi. En cuanto al principio, solamente se ancla en 
 la parte superior del qi y, desde el inicio, no se constituye como una cosa 
30 subsistente por si sola. No obstante, cualquier sea lo que en la unión de las 
 partes del hombre es el principio, no se puede hablar de él en términos de 
 integración o desintegración. Cuando se muere un hombre, aunque necesariamente 
 se desintegre, no se desintegra de una vez, por lo tanto, en los sacrificios a los 
 dioses cada principio se siente. Si se presencia o no el qi de los ancestros de 
35 Las generaciones más remotas no se puede saber. Sin embargo, en la medida 
 en que son los descendientes que realizan el sacrificio, debe ser el mismo qi, 
 y, por lo tanto, existe el principio de sentir y comunicar. 815

 

En esta larga cita, encontramos todos los elementos que, como hemos visto, definen 

tradicionalmente al alma.816 Podemos indicar, para empezar, la serie de oposiciones: 

  

Jing 精 esencia ≠ qi 氣 (l.4; l.6-7) 

Li 理 principio≠ qi 氣 (l.10) 

Jingqi 清氣 claro ≠ zhuoqi  濁氣 turbio (l.12) 

Qi 氣 ≠ zhi 質 materia (l.13) 

Yang 陽 principio masculino, positivo ≠ yin 陰 principio femenino, negativo (l.14) 

Zhijue 知覺 conciencia ≠ xingti 形體 cuerpo (l.15-16) 

Hun 魂 ≠ po 魄 (l.17-18) 

                                                           
815 Zhu Xi, Zhuzi yulei, cap.3, ZZQS, vol.13, pp.157-58: 《問生死鬼神之理。明作錄云：「問：『鬼神生死，

雖知得是一理，然未見得端的。』曰：『精氣為物，遊魂為變，便是生死底道理。」未達。曰：『精氣凝則

為人，散則為鬼。』又問：『精氣凝時，此理便附在氣上否？』」曰：「天道流行，發育萬物，有理而後有

氣。雖是一時都有，畢竟以理為主，人得之以有生。明作錄云：「然氣則有清濁。」氣之清者為氣，濁者為

質。明作錄云：「清者屬陽，濁者屬陰。」知覺運動，陽之為也；形體，明作錄作「骨肉皮毛」。陰之為

也。氣曰魂，體曰魄。高誘淮南子注曰：『魂者，陽之神；魄者，陰之神。』所謂神者，以其主乎形氣也。

人所以生，精氣聚也。人只有許多氣，須有箇盡時；明作錄云：「醫家所謂陰陽不升降是也。」 盡則魂氣

歸於天，形魄歸于地而死矣。人將死時，熱氣上出，所謂魂升也；下體漸冷，所謂魄降也。此所以有生必有

死，有始必有終也。夫聚散者，氣也。若理，則只泊在氣上，初不是凝結自為一物。但人分上所合當然者便

是理，不可以聚散言也。然人死雖終歸於散，然亦未便散盡，故祭祀有感格之理。先袓世次遠者，氣之有無

不可知。然奉祭祀者既是他子孫，必竟只是一氣，所以有感通之理。》 
816 Para una discussion de la posición de Zhu Xi acerca de los gui shen, véase, Kim Yung Sik, “Kuei-shen in Terms 
of Ch’i: Chu Hsi’s Discussion of Kuei-shen”, Tsing Hua Journal of Chinese Studies, vol.XVII n.s., n°1-2, 1985, 
pp.149-162.  

 237



Sheng 升 Elevar ≠ jiang 降 bajar (l.22) 

Hunqi 魂氣 ≠ xingpo 形魄 (l.23) 

Tian 天 Cielo ≠ di 地 tierra (l.23) 

Re 熱 Cálido ≠ leng 冷 frío (l.24-25) 

 

 A primera vista, la explicación de Zhu Xi es bastante tradicional, oponiendo el yang, el li, 

el hun, el hunqi, lo elevado, el cielo, lo claro, al yin, al po, al xingpo, a lo bajo, la tierra y lo turbio. 

No obstante, por un lado, agrega a la serie el concepto de li y, por otro lado, le da un significado 

mucho más complejo que sus predecesores al concepto de qi. Nos es menester, ahora, definir lo 

que Zhu Xi entiende por qi. Zhu utiliza este concepto en tres sentidos diferentes. En primer lugar, 

el qi es equivalente a la materia en general. En secundo lugar, es la materia en la medida que 

existe en una forma gaseosa en el estado de caos que precede la formación del presente universo. 

En tercer lugar, es la parte más ligera de la materia, la que conforma la parte celestial del 

universo. Por lo tanto, se puede traducir el carácter qi por la idea de principio de individuación y 

sustrato de la realidad, específicamente en el sentido 1, y por el término “éter” en los sentidos 2 y 

3.817 En la cita anterior, Zhu Xi usa el carácter qi en sus acepciones 1 y 3. El qi que se opone a la 

esencia (l.4; l.6-7) es el principio de individuación, lo que le da realidad a una cosa, mientras que 

el qi que se opone a la materia (l.13) o el qi que se llama hun (l.17) es la parte ligera, fina de la 

materia, el éter. Esta definición de qi como principio etéreo y a la vez material tiende a corroborar 

la idea de que el alma siempre se encuentra encarnada. Aun la parte más fina y etérea, el hun o 

hunqi, tiene que ver con la materia. Por su parte, el concepto de li se refiere al principio universal 

que describe la singularidad propia de todas las cosas en el universo. Es el principio organizador 

                                                           
817 Véase, D. Bodde, “The Philosophy of Zhu Xi”, Harvard Journal of Asiatic Studies, vol.7, n°1, 1942, p.6. 

 238



de las cosas, su función o razón de ser, es decir lo que es la cosa en sí. Por lo tanto, cada cosa 

tiene su li propio.818 Aquí también, la realización de li en la materia es imprescindible. El li sin qi 

es una abstracción.   

 

 En cuanto a su explicación sobre la presencia del espíritu de los ancestros en los 

sacrificios que sus descendientes les ofrecen, Zhu Xi, al igual que Confucio, no se pronuncia de 

manera acertada. No se sabe, afirma, si el qi de los ancestros está presente (l.35) pero, por otro 

lado, conforme a la idea china de los lazos familiares, agrega que la comunicación se puede 

establecer entre los ancestros y sus descendientes ya que pertenecen a la misma familia y 

entonces poseen el mismo qi (l.36). Lo que hace Zhu Xi es proponer una explicación metafísica 

buscando los principios subyacentes a la realidad, en vez de tratar de comprobar la existencia o 

no-existencia de los shen y gui. En este sentido, es más afín a la posición confuciana original. 

 

c. La clasificación de la noción de alma en el sistema de conocimiento chino 

 

La definición del alma en el pensamiento chino nos permite ahora ver como este concepto se 

ubica en el conjunto de su sistema gnoseológico. Empezaremos con la descripción de la 

clasificación del conocimiento tal como la desarrollaron los pensadores chinos para luego 

determinar el lugar y papel del alma en este sistema. Una característica notable del sistema de 

clasificación del conocimiento en China es su gran estabilidad. El sistema cuatripartito se inició 

                                                           
818 Zhu Xi dice al respeto: “Existe un principio incluso para el ruibarbo o para la aconita. Estas también son cosas 
secas, y de todos modos el ruibarbo no puede actuar como la aconita, ni la aconita puede actuar como el ruibarbo”. 
Zhuzi yulei, cap.4, ZZQS, vol.14, p.188:《且如大黃，附子，亦是枯槁。然大黃不可為附子，附子不可為大

黃。》 

 239



en el siglo III a.D. y perduró hasta el siglo XX cuando los chinos empezaron a adoptar la 

clasificación en nueve categorías usual en el occidente. 

 

 La primera división cuatripartita clasificaba a los libros en las partes siguientes: jia (甲), 

yi (乙), bing (丙) y ding (丁) según las ramas celestes. No obstante, en 656 a.D., fecha de 

compilación del Tratado sobre bibliografía (Jingji zhi 經籍志) que se encuentra en la Historia de 

la dinastía Sui (Suishu 隋書) se bautizaron de nuevo a las cuatro divisiones mayores para darles 

el nombre que perduró hasta el siglo XX. Estas cuatro divisiones son las siguientes: los libros 

canónicos (jingbu 經部), los libros históricos (shibu 史部), los libros de filosofía (zibu 子部) y 

los libros de literatura (jibu 集部). También desde entonces, la mayor parte de las subdivisiones 

eran definidas.  

 

 Una lectura atenta de las subdivisiones deja ver que la traducción en libros canónicos, 

históricos, filosóficos y literarios no corresponde siempre al contenido de las categorías, según 

una perspectiva occidental. Encontramos por ejemplo en la categoría de los libros canónicos el 

Libro de las odas (Shijing 詩經), obra literaria que, sin embargo, se consideraba como un Clásico 

confuciano y es la razón por la cual se ubica en esta primera categoría. Por otra parte, en esta 

misma categoría de los libros canónicos se colocan bajo la subdivisión “estudios menores” 

(xiaoxue 小學) los libros de lingüística, los libros sobre la historia de los sistemas de escritura, la 

fonología, la semántica y los diccionarios, que de igual manera se pudieran ubicar en la cuarta 

categoría, la categoría de los “libros literarios”. No obstante, esta colocación indica el origen de 

los estudios lingüísticos en el trabajo exegético sobre los Clásicos confucianos.  

  

 240



 Cada subdivisión (lei 類) sigue la misma organización en las clases (shu 屬) de “texto 

principal” (zhengwen 正文), “explicaciones tradicionales” (chuanshuo 傳説), “explicaciones 

diagramáticas” (tushuo 圖説) y, por último, los estudios cronológicos dinásticos relacionados con 

el texto principal. Ahora bien, cabe estudiar en qué categorías se encuentran los textos que hablan 

de la noción de alma. Al igual que en el occidente, la idea de alma es ambigua, refiriéndose tanto 

a los campos religiosos como filosóficos, antropológicos como literarios, etc. Por lo mismo, 

encontraremos textos centrados en ella en todas las categorías de la clasificación. Tomando como 

ejemplo los textos citados arriba, vemos que las afirmaciones de Confucio se ubican en el Jingbu, 

sishu lei, es decir, en la categoría de los libros canónicos, en la subdivisión de los Cuatro Libros. 

El Mozi pertenece a la tercera categoría, Zibu, en la subdivisión de los filósofos de las dinastías 

Zhou y Qin. El Zuozhuan pertenece a la secunda categoría, Shibu, de los textos históricos y el 

Chuci a la última categoría, Jibu, de los textos literarios. No se encuentra ninguna categoría que 

fuera propia del alma. No obstante, el estudio de la colocación en este laberinto de los textos 

relativos al alma nos permite destacar algunas peculiaridades propias al pensamiento chino.  

 

 Un ejemplo notable es la colocación de los “relatos de lo extraño” (zhiguai 志怪), es decir 

los relatos de fenómenos sobrenaturales, en la subdivisión “escritos menores” (xiaoshuo 小説) de 

la categoría “filosofía” (zibu 子部 ). Cabe mencionar que hasta 945 a.D., los zhiguai se 

encontraban en la división de “historia” (shibu 史部 ). Esta primera asimilación no es tan 

sorprendente ya que los relatos zhiguai tenían mucha afinidad con la narrativa histórica 

tradicional. Con esta última, compartían algunos esquemas estructurales, en particular la 

“organización de elementos curiosos bajo líneas geográficas, de acuerdo con una lista de ríos y 

montañas en áreas conocidas o lugares extraños y distantes, o la organización bajo líneas 

 241



biográficas, alrededor de los nombres de los místicos prominentes, los emperadores, los 

conjurados y otros similares”.819 La mayoría de las colecciones de zhiguai se titulaban biografía o 

relatos o bien anales tales como {Relatos de} la búsqueda de los espíritus (Soushenji 搜神記, 

c.340) de Gan Bao (干寳), Los cuentos de las maravillas (Lieyizhuan 列異傳, c.220) atribuido a 

Cao Pei (曹丕) y Las anales de las cosas extrañas (Bowuzhi  博物志, c.290) de Zhang Hua (張

華).820 Esta colocación en la categoría de “libros históricos” también es significativa del mismo 

desarrollo de la literatura china que se consideraba historia y se constituyó muy paulatinamente 

en el género de ficción. 821  Por otra parte, la asimilación de los zhiguai con los escritos 

xiaoshuo822  es anterior a la propia clasificación de los zhiguai en esta categoría. Esta nueva 

clasificación subrayaba el carácter de ficción de estas recopilaciones. La ambigüedad entre el 

carácter de ficción o el carácter histórico de los relatos extraños zhiguai es, a la vez significativa 

del tipo de historia que desarrollaron los historiadores chinos, es decir una historia enfocada sobre 

los personajes importantes, y de sus creencias religiosas en una “inmortalidad temporal” del alma 

considerada como hecho real, objetivo. Esta misma ambigüedad en la clasificación de los cuentos 

zhiguai ilustra la idea que subrayó Benjamín Schwartz, a saber el hecho de que la línea entre el 

mundo natural, aquí histórico, y el mundo sobrenatural es muy frágil.823  

 

                                                           
819 K. J. DeWoskin, “The Six-Dynasty Chih-Kuai and the Birth of Fiction”, en A. Plaks, Chinese Narrative: Critical 
and Theoretical Essays, Princeton U. Press, 1977, p.27. 
820 Ibid., p.23. 
821 Sobre la evolución de la literatura china de histórica a literatura de ficción, véase, A. Yu, “History, Fiction and the 
Reading of Chinese Narrative”, CLEAR, vol.10, 1988;  A. Plaks, “Towards a Critical Theory of Chinese Narrative”, 
en Chinese Narrative: Critical and Theoretical Essays, Princeton U. Press, 1977; Lu Hsiao-peng, From Historicity to 
Fictionality, Stanford, Stanford University Press, 1994.   
822 El primer significado de “xiaoshuo” corresponde a los relatos con poco valor histórico por lo cual el término 
xiaoshuo llegó a denominar los escritos de ficción. 
823 B. Schwartz, The World of Thought in Ancient China, p.25.  

 242



 Otro ejemplo es el del Gujin tushu jicheng (古今圖書集成), una enciclopedia del siglo 

XVIII. El Gujin tushu jicheng fue compilado por Chen Menglei 陳夢雷 (1651-1741) y  Jiang 

Tingxi 蔣廷錫 (1669-1732) y se publicó en el año 1725. Esta enciclopedia consta de 1000 

capítulos. Las explicaciones relativas al hun y al po se colocan en la división de los asuntos 

humanos (renshidian 人事典).  El capítulo 95 de esta división está dedicado al estudio general de 

las almas hun y po (hunpobu zonglun 魂魄部總論) y en particular a las explicaciones que se 

encuentran en el Yijing, el Liji, el Guanyinzi 關尹子, el Huainanzi 淮南子, el Baihutong 白虎通 

y el Xingli huitong 性理會通. El Yijing (Libro de las mutaciones) y el Liji (Libro de los ritos) son 

dos obras canónicas confucianas mientras que el Guanyinzi y el Huainanzi son dos obras de 

obediencia taoísta. El Baihutong y el Xingli huitong son compilaciones, la secunda enfocada a la 

filosofía de la naturaleza. El mismo capítulo luego ofrece explicaciones de corte literario 

(hunpobu yiwen 魂魄部藝文) con tres sub-capítulos, uno sobre el “llamado de las almas” 

(zhaohun 招魂), el secundo sobre el ritual del “llamado de las almas” (guihunfu 歸魂賦) que 

hemos mencionado anteriormente, y el último sobre el ritual particular del poema del alma de la 

señora Li (zhaoli furen hunfu 招李夫人魂賦). Por ende, los capítulos 96 a 99, son recopilaciones 

de historias relativas a las almas hun y po (魂魄部紀事).  

 

 Otra  vez presenciamos la gran variedad de textos que hablan del alma. Lo interesante 

aquí es más bien la colocación de estos fenómenos en la categoría de los asuntos humanos. Las 

almas no pertenecen al mundo sobrenatural sino al mundo objetivo de los hombres. Con ellos 

tienen relaciones y sobre ellos pueden actuar. La primera historia que encontramos en el capítulo 

96 pertenece al Zuozhuan, y relata el regreso del alma (hun) de un espía de Qin que los hombres 

 243



de Jin habían ejecutado.824 La sección sigue con otro relato de la misma obra. Se narra que el 

marqués de Jin manda a Zhao Tong a la corte de Zhou donde tiene que ofrecer presentes para 

reparar la falta de respeto que perpetró hacia los Di (tribus bárbaras del norte de China). El duque 

Kang de Liu asevera en cuanto al asunto: en menos de diez años, Shu Yuan (Zhao Tong) 

encontrará grandes calamidades ya que el Cielo le quitó su alma po.825 Este último cuento ilustra 

la creencia según la cual un hombre que ha perdido su alma po ya sea se enferma ya sea se vuelve 

loco. Aquí el relato parece afirmar que la conducta irrespetuosa de Zhao Tong se debe a la 

perdida de su po, pero de igual manera esta misma perdida será la causa de calamidades.  

 

 Ahora bien, las palabras relativas al alma y a la espiritualidad en general que hallamos en 

el Lingyan lishao son “yanima”, “hun” con sus compuestos de “shenghun, juehun y linghun”, y, 

por otra parte, “shen”, en particular en composición con “tian” para formar la palabra ángeles 

“tianshen”. Claro es que el uso de estas palabras en el Lingyan lishao es mucho más sencillo que 

él que acabamos de describir. Sin embargo, cabe recalcar algunos puntos. En primer lugar no se 

encuentra el vocablo “po” sino exclusivamente “hun” para describir al alma. Lo anterior se 

explica por el hecho de que “po” connota una cierta materialidad del alma que los misioneros 

querían precisamente evitar. El carácter “ateo” y “materialista” que tenían los comentarios 

neoconfucianos de los clásicos confucianos, según los misioneros, era algo problemático para la 

asimilación del cristianismo al confucianismo. Les era entonces primordial borrar cualquier 

noción o idea que pudiera resaltar este materialismo. 

 

                                                           
824 Zuozhuan, duque Xuan 宣, año 8: 《左傳宣公八年晉人獲秦諜殺諸絳市六日而蘇。》 
825 Ibid., duque Xuan 宣, año 15:《十五年晉侯使趙同獻狄俘於周不敬劉康公曰不及十年原叔必有大咎天奪之

魄矣。》 

 244



 Sobre las diferencias entre “shen” (神) y “ling” (靈), vemos que el primero denota a lo 

espiritual en el sentido de “sin materia y forma” mientras que el segundo denota a lo espiritual en 

el sentido de inteligente. Por lo mismo, los ángeles, que son seres inmateriales son “tianshen” 

mientras que el alma racional, es decir dotada de capacidades intelectuales es “linghun”. El 

significado original del término shen que se puede traducir por espíritu o espiritual tiene una 

fuerte connotación religiosa de adoración, 826 lo que empalmaba perfectamente con la teología de 

los jesuitas.  

 

2. La teoría del conocimiento 

 

Ahora, nos interesa examinar el uso que Sambiasi y Xu Guangqi hacen de los conceptos del 

pensamiento chino para explicar las ideas de la teoría del conocimiento aristotélico-tomista. Los 

principales conceptos que los autores usan relativos a las facultades del conocimiento son : si (司), 

neng (能), xin (心),  jihan (記含) y mingwu (明悟). Luego vienen los conceptos relativos al 

objeto del conocimiento: li (理), ti (體), xing (性), mo (模), xiang (像), xing (形, ocurrencias), 

zhi (質) y al método de conocer: gewu (格物), zhizhi (致知). 

 

 Lo primero que podemos notar es que estos términos no tienen un valor semántico igual 

dentro del pensamiento chino. Vemos por ejemplo que el valor de los conceptos de xing (性), li 

(理), xin (心) o ti (體) es de mucho superior al de si (司), neng (能), jihan (記含) o mingwu 

(明悟). Por otra parte, un análisis cuantitativo indica que Sambiasi y Xu Guangqi no usan estos 

                                                           
826 Zhang Dainian, Key Concepts in Chinese Philosophy, trad. E. Ryden, Yale University Press, New Heaven and 
Londres, 2002, p.170. 

 245



conceptos como se usan en la filosofía china. Asimismo, el concepto de li (理), que es 

fundamental para la filosofía de Zhu Xi, solamente ocurre 33 veces y el concepto de qi (氣) 

solamente 2 veces en el Lingyan lishao. Estudiaremos el significado de estos conceptos en el 

pensamiento filosófico chino en general para determinar, en primer lugar, a qué corriente de 

pensamiento Sambiasi y Xu los tomaron prestado, y en segundo lugar las diferencias que se 

pueden notar entre su uso especifico en la filosofía china y en el Lingyan lishao.  

 

a. El concepto de li y la teoría del conocimiento 

 

Empezaremos con el concepto de li (理) y los conceptos que le son relacionados en la teoría del 

conocimiento. Li tiene una importancia mayor en el pensamiento chino y es muy antiguo. Li 

significa, en primera instancia, el grabado en el jade y el patrón de las cosas:827 es el principio 

organizador de las cosas. Este es el significado que adquiere el concepto durante la época de los 

Reinos Combatientes (403-221). Luego cobra más peso en la filosofía neoconfuciana. Podemos 

ilustrar lo último recordando que precisamente fue el concepto que se escogió para nombrar a la 

escuela neoconfuciana de Zhu Xi, la escuela lixue (理學) o escuela de los principios.828 Como 

hemos mencionado al respecto del alma, la fuente primaria del conocimiento de los jesuitas era 

tanto el pensamiento confuciano clásico como el pensamiento neoconfuciano, en particular el de 

Zhu Xi. Por lo mismo, podemos acertar que Sambiasi y a fortiori Xu Guangqi tenían un 

                                                           
827 Wing Tsit-chan, “Neo-Confucianism and Chinese Scientific Thought”, p.323: “El concepto de ‘li’ es uno muy 
complicado. Ruan Yuan (1764-1849) en su Jing ji zuan gu (經籍纂詁Explicación de los términos de textos clásicos) 
cita muchas fuentes clásicas y da una lista de más de diez sentidos: ordonar, distinguir, rectificar, discourso y 
conducta, lo propio, el camino, principio, sistema, fibra y granos, marcas en el jade, apariencia, etc… Es cierto que 
las ideas de modelo, orden y marcas en el jade son las más usuales. Eran básicas tal vez aun desde tiempos remotos. 
Ahora bien, en Cheng Yi, el concepto empieza a significar un principio ‘inalterable’ en todo el universo. ‘Es, dice, el 
principio incambiable’. Esta idea fue elaborada por Zhu Xi”. 
828 Véase, J. W. Haeger, “The Intellectual Context of Neo-Confucian Syncretism”. The Journal of Asian Studies, 
vol.31, n°3, 1972, p.512.  

 246



conocimiento de la teoría del conocimiento de Zhu en la cual el concepto de li llega a su 

definición más sofisticada. Ahora bien, las diferencias entre el uso de li en el Lingyan lishao y en 

el pensamiento de Zhu son considerables.  

 

 En la filosofía de este último, no se puede separar el concepto de li del de qi y también del 

de taiji. Li es el principio de las cosas: es un principio ontológico. Li es también el principio 

universal que describe la singularidad propia de todas las cosas en el universo y por lo mismo es 

metafísico. Es el principio organizador de las cosas, su función o razón de ser y su esencia, es 

decir lo que es la cosa en sí. Por lo tanto, cada cosa tiene su li propio. Dice Zhu al respecto: 

“Existe un principio incluso para el ruibarbo o para la acónita. Estas también son cosas secas, y 

de todos modos el ruibarbo no puede actuar como la acónita, ni la acónita puede actuar como el 

ruibarbo”.829 Ahora bien, una cosa no es solamente su ser en sí sino que tiene una individualidad. 

El principio de la individualidad de las cosas es el qi (氣). Qi es el principio de individuación y 

también el sustrato de la realidad, es decir la materia en un sentido abstracto:  

 

Existe el li (principio) antes de que pueda existir qi. Pero sólo cuando existe qi, es que li 

puede tener un lugar donde estar. Este hecho se aplica al advenimiento de la existencia de 

todo, ya sean tan grandes como el cielo y la tierra, o tan pequeñas como un grillo o una 

hormiga. ... Para ser capaces de definir la palabra li, no se le debe atribuir el significado de 

                                                           
829 Zhu Xi, Zhuzi yulei, cap.4, ZZQS, vol.14, p.188:《且如大黃，附子，亦事枯槁。然大黃不可為附子，附子

不可為大黃。》 

 247



you (ser) ni de wu (no ser). Porque desde antes de existir el cielo y la tierra, ya, era como 

es.830  

 

 Sin qi, afirma Zhu, no se llegan a engendrar las cosas que conforman el universo porque 

estas cosas si fueran meramente principio serían abstracciones: “Por lo tanto, los hombres o las 

cosas, al momento de ser producidos, deben recibir este li para que puedan tener una naturaleza 

propia (xing 性); deben recibir este qi para que puedan tener forma”. 831 Por lo mismo, Zhu Xi 

afirma que “en cuanto a li y qi, originalmente no se puede hablar de anterior y posterior”.832 Lo 

anterior significa que si bien hay una  anterioridad de li sobre qi, solamente puede ser lógica y de 

ninguna manera temporal.  

  

 Esta descripción nos lleva ahora en dos direcciones. La primera asciende hacia el 

principio de los principios mientras que la segunda desciende hacia la naturaleza propia de las 

cosas concretas. El principio de los principios o principio primordial del universo es el taiji 

(太極). Zhu Xi lo describe en los términos siguientes: “Wuji (sin principio) y taiji (lo supremo 

máximo)! Sólo quieren decir {estas palabras} que no hay forma material pero que hay un li 

(principio)...”833 “El taiji solamente es el principio del cielo y de la tierra así como de todas las 

cosas. Hablando del cielo y de la tierra, en ellos está el taiji; hablando de las cosas, en cada una 

de ellas está el taiji. Antes mismo de que hubiera el cielo y la tierra, finalmente al inicio está este 

                                                           
830 Zhu Xi, Zhu wengong wenji, cap.58, ZZQS, vol.23, p.2764:《有此理後方有此氣。旣有此氣，然後此理有安

頓處。大而天地，細而螻蟻，其生皆是如此，[...] 要之理之一字，不可以有無論，未有天地之時，便已如此

了也。》 
831 Ibid., cap.58, ZZQS, vol.23, p.2755:《是以人物之生，必稟此理然後有性，必稟此氣然後有形。》 
832 Zhu Xi, Zhuzi yulei, cap.1, ZZQS, vol.14, p.115:《理與氣本無先後之可言。》  
833 Ibid., cap. 94, ZZQS, vol.17, p.3116:《無極而太極，只是說無形而有理。》 

 248



principio”.834 Asimismo, el taiji es el principio causante último de todas las cosas, pero también 

es el principio causante que no tiene causa por ser lógicamente inicial. En este sentido, el taiji es 

único, absoluto y trasciende el tiempo y el espacio: el taiji es el fundamento ontológico y 

metafísico. 

 

 Es así como el taiji es un súper li, a saber el principio de todos los principios, el principio 

último de todas las cosas. Entonces, es a la vez una realidad abstracta (como principio) pero 

también pertenece a la realidad tangible en la medida que es principio del principio de las cosas. 

Surge una objeción, a saber si el taiji no esta dividido en todas las cosas, es decir si todas las 

cosas tienen su taiji a la cual Zhu contesta: “El taiji no es que se distinga en las cosa […] sólo es 

li”.835  Empero, no se debe confundir el taiji con las cosas a las cuales confiere su principio y por 

ello está descrito como wuji, la infinidad trascendiendo formas y espacios. El wuji, no es la nada 

sino lo que trasciende los seres y la nada. Zhu Xi escribe al respecto:  

 

El hecho de que el Maestro Zhou [Dunyi] se refiere a él como el wuji es precisamente 

porque no ocupa ninguna posición, no tiene forma ni apariencia y porque él afirma que 

existía antes que las cosas físicas, pero además nunca ha dejado de existir después de que 

hubo tales cosas físicas. El afirma que está más allá del yin y del yang, y de todos modos 

nunca opera fuera de ellos. Afirma que está presente en todas las cosas y está contenido en 

                                                           
834 Ibid., cap.1, ZZQS, vol.14, p.113:《太極只是天地萬物之理。在天地言，則天地中有太極; 在萬物言，則萬

物中各有太極。未有天地之先，畢竟是先有此理。》 
835 Ibid., ZZQS, vol.17, p.3122:《太極非是別為一物 […] 只是一個理而己。》Véase también, p.3167. 

 249



todas partes, pero que incluso, al principio, no había sonido, aroma, reflejo, o resonancia 

que le pudieran ser atribuidos. 836

 

 El concepto de taiji también permite explicar cómo de la unidad se produce la 

multiplicidad, es decir la totalidad de las cosas. El taiji, por lo dicho anteriormente, es, a la vez, la 

idea y su materialización. ¿Cómo se produce la materialización de las cosas? Antes del taiji no 

existe nada. Por su movimiento propio, el taiji genera la fuerza productiva del yang (es decir qi) y 

este último la del yin: “El taiji a través del movimiento produce al yang. Este movimiento al 

alcanzar su limite, es seguido por la quietud, y a través de esta quietud produce al yin”.837 Luego: 

 

La transformación del yang y la solidificación del yin producen así agua, fuego, madera, 

metal, y tierra. El yin y el yang, que son qi, producen de esta manera los cinco elementos, 

que son ‘materia corporal’. Entre las cosas creadas del cielo y la tierra, los cinco 

elementos son primero. La Tierra se compone de (el elemento) tierra, con la cual se 

incorpora una buena parte proveniente de (los elementos) metal y madera. Entonces, ¿qué 

existe en el universo que no provenga (de uno o varios) de los cinco elementos? Estos 

siete –los cinco elementos y el yin y el yang- al fundirse y combinarse los unos con los 

otros, forman la materia de la cual son creados los objetos. Siendo los cinco elementos 

distribuidos en una secuencia armoniosa, las cuatro estaciones siguen su orden apropiado. 

Así el metal, la madera, el agua, y el fuego respectivamente se adhieren a la primavera, el 

                                                           
836 Zhu Xi, Zhu wengong wenji, cap.36, ZZQS, vol.21, p.1568:《周子所以謂之「無極」, 正以其無方所, 無形狀, 
以為在無物之前, 而未嘗不立於有物之後; 以為在陰陽之外, 而未嘗不行乎陰陽之中; 以為通貫全體，無乎不

在, 則又初無聲臭影響之可言也。》 
837 Ibid., cap.56, ZZQS, vol.23, p.2686:《太極動而生陽，動極而靜，靜而生陰。》 

 250



verano, el otoño, y el invierno, mientras que (el elemento) tierra opera a través de las 

cuatro estaciones.838  

 

Tenemos aquí una descripción completa del proceso a través del cual se generan las “diez mil 

cosas”. Se hace una distinción entre el yin y el yang, los cuales son qi, y los cinco elementos 

descritos como materia concreta, zhi. Zhu Xi retoma, en su teoría de la generación de las cosas, 

parte de los modelos de explicación tradicionales y antiguos de China, la teoría del yin y del yang, 

es decir la alternancia de los opuestos, y las de los cinco elementos (wuxing 五行).  

 

 Ahora, nos incumbe examinar el concepto de naturaleza o xing (性). Este es otro de los 

conceptos fundamentales que atraviesa el pensamiento chino. En su comienzo el carácter tiene el 

sentido de generación. Este sentido se ve en el carácter mismo que se compone de la clave xin 

(心), el corazón, y de sheng (生), la generación, la vida, el crecimiento.... No es sino hasta el siglo 

IV a. C., cuando bajo la influencia de la escuela individualista de Yang Zhu (c. 350 b.C.) que 

cobra un significado filosófico.839 Se pueden distinguir luego dos corrientes de interpretaciones 

del concepto: lo que es innato en la naturaleza humana y lo que distingue el ser humano de los 

animales.840 Asimismo, entre la época de los Reinos Combatientes y la dinastía Tang (618-907) 

las teorías sobre la naturaleza humana… 

 

                                                           
838 Zhu Xi, Zhuzi yulei, cap.94, ZZQS, vol.17, p.3118:《 陽變陰合而生水火木金土, 陰陽氣也, 生此五行之質。

天地生物, 五行獨先。地卽是土, 土便包含許多金木之類。天地之間, 何事而非五行? 五行陰陽, 七者滾合, 便

是生物的材料。五行順布, 四時行焉。金木水火分屬春夏秋冬，土則寄旺四季。》 
839 A. C. Graham, “The Background of the Mencian Theory of Human Nature”, en Idem, Studies in Chinese 
Philosophy and Philosophical Literature, Singapore, The Institute of east Asian Philosophies, 1986, p.13. 
(Originalmente publicado en Tsing Hua Journal of Chinese Studies, vol.6, n°1-2, 1967.)  
840 Zhang Dainian, Key Concepts in Chinese Philosophy, pp.367-368.     

 251



…se pueden resumir en dos puntos. El primero es la pregunta sobre lo que es innato y el 

segundo es que la naturaleza humana es el rasgo distintivo de los seres humanos. Xunzi, 

Dong Zhongshu, Wang Chong y Han Yu todos expresan el primer punto. Mientras que 

están de acuerdo sobre este punto, tienen, sin embargo, diferentes opiniones sobre la 

naturaleza de lo innato. Gaozi piensa que es amoral. Xunzi cree que es inmoral. Dong 

Zhongshu y Wang Chong ambos piensan en su bondad innata. Han Yu se pone claramente 

del lado de la virtud moral de la naturaleza humana.841  

 

 Aquí falta mencionar la opinión de Mencio (孟子, 371- v. 289) que será fundamental para 

el desarrollo del pensamiento neoconfuciano. Mencio no expresa explícitamente su opinión pero 

ésta se puede deducir de su obra: la diferencia entre el ser humano y los animales reside en la 

conciencia moral a priori de los hombres.842 Es lo que hace que el ser humano es digno de ser 

humano, y por consecuencia lo que lo pone encima de los demás seres o cosas. El concepto de 

naturaleza pertenece entonces al ámbito ontológico y tiene una connotación moral.843 Asimismo, 

la naturaleza humana es buena de manera innata. No niega Mencio que algunos hombres actúan 

mal pero explica lo último por el hecho de que estos hombres no han cultivado sus impulsos 

buenos. Esto nos lleva al núcleo de la teoría menciana de la naturaleza humana: cada ser humano 

posee en sí la capacidad de volverse un ser moral. Esta potencialidad se halla en cuatro 

sentimientos universales, la compasión, la vergüenza, el respeto y el juicio que, al ser nutridos, se 

                                                           
841 Ibid., p.370.  
842 Ibid., p.368. 
843 Cheng Chung-ying, “On a Comprehensive Theory of Xing (Naturality) in Song-Ming Neo-Confucian Philosophy: 
A Critical and Integrative Development”, Philosophy East and West, vol.47, n°1, 1997, p.33.  

 252



vuelven respectivamente cuatro virtudes, la humanidad (ren 仁), la rectitud (yi 義), el decoro (li 

禮) y la sabiduría (zhi 智).844  

 

 Este es la teoría que va a servir de base al pensamiento de Zhu Xi. Zhu dice al respecto 

que “la mente y la naturaleza, originalmente no se pueden diferenciar. La condicion para hablar 

de ambos es ‘lo que es completamente circunscribir la mente, es conocer su naturaleza’; la mente 

sólo es lo que contiene el principio moral. Conocer totalmente es alcanzar el principio moral de 

su naturaleza, esto es la mente”.845 Vemos entonces que, para Zhu, la naturaleza consiste en las 

normas que deben seguir los seres humanos. Ahora, Zhu distingue entre dos tipos de naturaleza. 

Dice: “Hay dos tipos de ‘naturaleza’: está lo que se llama ‘naturaleza de los principios’ y está lo 

que se llama la naturaleza del qi y de la materia”.846 Mientras que lo último se refiere a lo que se 

da con el qi (es decir el aspecto individual de las cosas y de los seres) y en la forma, el primero es 

principio, lo que no está incorporado en el qi y en una forma.847   

 

 Por último encontramos la realidad concreta, es decir la materia (zhi 質). De manera 

general, este término hace referencia a lo que tiene una forma y una substancia fija.848 Zhu Xi 

distingue la materia del principio de individuación, qi, en la medida que “qi se consolida en zhi y 

la naturaleza se hace presente…”849  

 

                                                           
844 Véase, Mengzi, Gongsun Chou 2 A, ZZQS, vol.6, p.289.   
845Zhu Xi, Zhuzi yulei, cap.60, ZZQS, vol.16, pp.1931-32:《心，性本不可分，況其語脈是「盡其心者，知其

性」，心只是包着這道理。盡知得其性之道理，便是盡其心。》 
846 Ibid., cap.95, ZZQS, vol.17, p.3191:《有言天命者，有言氣質者。》 
847 Zhang Dainian, Key Concepts in Chinese Philosophy, p.373. 
848 Ibid., pp.63-64. 
849 Zhu Xi, Zhuzi yulei, cap.1, ZZQS, vol.14, p.114:《氣積為質，而性具焉。》 

 253



 Ahora que hemos examinado la naturaleza del objeto del conocimiento en el pensamiento 

neo-confuciano de Zhu Xi, podemos estudiar el método del conocimiento. Este  es el “gewu” o 

sea la investigación de las cosas. Se encuentra la expresión “gewu” en la Gran Enseñanza (Daxue) 

que formaba parte del Clásico de los ritos (Liji) antes de volverse una obra independiente. En 

efecto se lee en esta obra lo siguiente: “La extensión del conocimiento se encuentra en la 

investigación de las cosas”.850 Hallamos en el pensamiento de Zhu Xi una interpretación de la 

expresión que tuvo mucha repercusión en la teoría del conocimiento posterior. Asimismo, Zhu Xi 

explica que “ge significa ‘alcanzar’; las cosas son iguales a los asuntos. Es alcanzar al máximo el 

principio de las cosas”.851 Al examinar la sinonimilla en varios textos entre los vocablos “ge” por 

un lado, “cha” (察) y “ji” (際) (alcanzar y examinar) por otro lado, D. C. Lao establece que “ge” 

puede significar “alcanzar” y “examinar”, dando por correcta la interpretación de Zhu Xi.852  

 

 Ahora bien, Zhu Xi, especialmente en la compilación del pensamiento de sus 

predecesores neoconfucianos desde Zhou Dunyi hasta Cheng Yi y Cheng Hao, Reflexiones sobre 

cosas cercanas (Jinsi lu, 近思錄), trata de definir el método que permite alcanzar el 

conocimiento de las cosas. Zhu empieza por plantear unas premisas: “Sólo cuando la mente 

entiende el dao (orden moral) se puede distinguir entre el bien y el mal”853 y la única cosa para 

entender el dao es “extender el propio conocimiento”, (zhizhi 致知).854 Vemos aquí que la meta 

de Zhu Xi no es tanto epistemológica sino moral pero que para alcanzar el principio moral se 

requiere fundamentar una epistemología. Para poder actuar moralmente, se debe entender el dao, 

                                                           
850 Liji zhushu, 60.1a:《至知在格物 》 
851 Zhu Xi, Daxue, ZZQS, vol.6, p.17:《格，至也；物猶事也。窮至事物之理。》 
852 Véase el artículo de D. C. Lao, “Note on Ke Wu (ge wu)”, Bulletin of the School of Oriental and African Studies, 
vol.30, n°2, Fiftieth Anniversary Volume, 1967, pp.353-357. 
853 Zhu Xi, Jinsi lu, cap.3, ZZQS, vol.13, p.193:《心通乎道，然後能辨是非。》 
854 Ibid., cap.3, ZZQS, vol.13, p.195:《只是致知。》 

 254



es decir el principio propiamente moral, y para entender el dao se debe “extender el 

conocimiento”. La “extensión del conocimiento” es el movimiento cognoscitivo por medio del 

cual el ser pensante procura conocer el principio de las cosas, es decir su esencia.  Se trata de 

“extensión” en la medida que el ser pensante, por un lado tiene que exteriorizar su conocimiento 

para encontrar la esencia del objeto, y por otro lado, este movimiento es también ampliación del 

conocimiento. La búsqueda, la duda y la extensión del conocimiento son los medios más 

apropiados, según el filósofo, para alcanzar el dao.   

  

 El “extender el conocimiento” se hace por medio de la investigación de las cosas. La 

“investigación de las cosas” es precisamente este proceso cognoscitivo de examen del principio 

intrínseco de las cosas. Por ejemplo, conocer el ser humano es conocer su esencia propia. Luego, 

el principio de la investigación de las cosas reside en la unidad de los principios: tanto las cosas 

como los seres “son gobernados por el mismo principio”.855 Por “unidad” se debe entender una 

identidad en la naturaleza de las cosas por la cual, en virtud de esta unidad, el conocimiento se 

extiende de manera gradual desde las cosas más sencillas hasta las más complejas, ascendiendo 

sobre la base de la similitud de especie. Esto significa que la “extensión del conocimiento” es 

gradual: para entender el funcionamiento del cosmos, es mejor primero entender el 

funcionamiento de la sociedad. Pero, de igual manera, para entender el conocimiento de la 

sociedad es mejor enfocarse primero al  funcionamiento de la familia, y antes del funcionamiento 

de la familia, entender el del ser humano... Esta progresión que resulta de la unidad de los 

principios es la razón por la cual Zhu explica el título de su obra de la manera siguiente: “¿Qué 

significa la reflexión sobre las cosas familiares? [Significa] extenderse tomando como base la 

                                                           
855 Ibid., cap.3, ZZQS, vol.13, p.195:《物我一理。》 

 255



similitud de especie (naturaleza)”. 856 Por lo tanto, el conocimiento “se extiende” en función de la 

familiaridad entre las cosas. Y esto significa una unidad ontológica de todas las cosas y seres en 

el universo.  

  

 Lo primero que se debe hacer en la extensión del conocimiento es leer a los Clásicos 

confucianos. Existe un orden de lectura de los Clásicos y este orden es diferente para los neófitos 

o para los estudiantes. El Daxue (La Gran Enseñanza) se presenta como el patrón y sirve al 

neófito. “Al inicio del estudio y para pasar la puerta de la virtud, nada equivale al Daxue”.857 El 

fundamento o base reside en las Analectas (Lunyu). Esta obra es como la medida porque permite 

el auto-cultivo de la mente y de la naturaleza. El Libro de Mencio (Mengzi) concierne el 

equilibrio y ayuda lograr la realización personal así como alcanzar la naturaleza originalmente 

buena. El Libro de las Odas (Shijing) estimula el estudio tal vez porque su forma poética habla a 

la imaginación. Luego, el Libro de los Documentos (Shujing) presenta los modelos de los reyes 

sabios, habla de la paz en el mundo y de cómo ordenar el estado. Los vehículos para los 

principios morales, sigue Zhu Xi, son el Libro de las Odas y el Libro de los Documentos. El 

Libro de las mutaciones (Yijing) se presenta como la obra central del compendio neoconfuciano 

porque es una composición de conocimiento y de principios para la acción, articulación 

fundamental en la filosofía neoconfuciana que establece la unidad de la teoría y de la acción.  Por 

último, quedan las Anales de Primavera y Otoño (Chunqiu 春秋). Esta obra examina los 

principios útiles para la acción y algunos casos prácticos. Vemos a través de este orden de los 

Clásicos una progresión desde la formulación de los principios hasta su realización en los hechos. 

                                                           
856 Ibid., cap.3, ZZQS, vol.13, p.195:《問如何是近思? 曰: 以類而推。》 
857 Ibid., cap.3, ZZQS, vol.13, p.198:《初學入德之門，無如大學。 》Véase también, cap.14, p.422:《大學是為

學綱目。先通大學，立定綱領，其他經皆雜說在裏許。通得大學了，去看他經，方見得此是格物、致知事；

此是正心、誠意事；此是修身事；此是齊家，治國、平天下事。》 

 256



Hallamos, consecuentemente, en este orden, tanto un método para el conocimiento como para la 

acción. Una vez generado el conocimiento por medio de las lecturas, queda establecer las 

condiciones de posibilidad del conocimiento de las cosas. En efecto, el estudio de los Clásicos no 

es suficiente ya que si uno no cultiva o conserva lo que alcanzó gracias al estudio de los Clásicos, 

lo adquirido se va a degradar. Un ser humano puede tener mucha predisposición y facilidad para 

alcanzar la sabiduría pero si no actúa intencionalmente de manera moral no será sabio. La 

sabiduría se alcanza a través de un método y un camino. 858 Por esto se debe “proteger la mente” 

y “nutrir la naturaleza”. 

 

 Aquí cabe precisar algunos de los significados cardinales que se han dado al 

importantísimo concepto de mente (xin 心) en la filosofía china. Es menester subrayar en primer 

lugar que el concepto de “xin” en el idioma chino significa tanto la mente como el corazón por lo 

cual se traduce generalmente por mente/corazón. Ahora bien, aunque se encuentre el carácter 

tanto en las Analectas de Confucio como en el Daodejing de Laozi, no es sino hasta con Mencio 

que se examina por primera vez el significado de este concepto. Lo que acierta Mencio es que la 

función de la mente es de pensar859 y ésta posee una conciencia moral.860 Con Xunzi (荀子, 350-

230 a.C.), la discusión sobre la naturaleza de la mente se vuelve epistemológica haciendo de la 

mente el órgano que controla a los sentidos externos. Asimismo: “Las orejas, los ojos, la nariz y 

la boca todos son receptores y no pueden intercambiar sus facultades. Estos son lo que se 

entiende por los sentidos otorgados por el cielo. La mente se aloja en la cavidad central para 

                                                           
858 Método en griego significa “camino” lo que implica un proceso no inmediato.  
859 Mengzi, Gaozi 6 A, ZZQS, vol.6, p.407:《心之官則思 。》 
860 Ibid., Gongsun Chou 2 A, ZZQS, vol.6, p.289:《令人乍見孺子將入於井，皆有怵惕惻隱之心 。》 

 257



controlar los cinco sentidos. Esto es lo que se entiende por el príncipe celeste”.861 Al lado de su 

papel en el proceso perceptivo, la mente también tiene la capacidad de tomar decisiones 

libremente. Escribe Xunzi: “¿Cómo una persona puede conocer el camino? Por la mente […] La 

mente es el príncipe de las formas corporales y el amo del intelecto. Cuando expresa una orden 

no hay nada que no le obedezca. Se hace a sí mismo prohibiciones, se hace a sí mismo ordenes, 

toma decisiones, hace elecciones, causa acciones, parra acciones…”862  

 

 Para Zhu Xi, la mente es el órgano que nos permite entender la realidad última del cosmos. 

Está compuesta por la parte más refinada del qi, el qing (清), y por lo tanto, es una forma 

espiritual del qi: 

 

Desde el punto de vista de la unidad del qi, todos los hombres y demás criaturas nacen al 

recibir este qi. Pero desde el punto de vista de su calidad, el qi recibido por el hombre es 

perfecto y libre de obstrucciones, mientras que el recibido por las demás criaturas es 

imperfecto y limitado. En el caso del hombre, lo recibe en toda su perfección, penetrado 

de principio sin estar impedido por ningún lado. En el caso de las demás criaturas, lo 

reciben en su imperfección, y por eso el principio en ellas está limitado y no llega a 

concederles inteligencia. [...] Incluso en aquellas criaturas que poseen inteligencia, sólo 

tiene un efecto parcial”. 863

 

                                                           
861 Xunzi, Tianlun, Ershierzi, p.327:《心居中虛以治五官夫是之謂天君。》  
862 Ibid., Jiebi, Ershierzi, p.340:《人何以知道。曰心。心者，形之君也，而神明之主也。出命而無所受命。自

禁也，自使也，自奪也，自取也，自行也，自止也。》 
863 Zhu Xi, Zhuzi yulei, cap.4 , ZZQS, vol.14, p.194: 《自一氣而言之，則人物皆受是氣而生; 自精粗而言，則人

得其氣之正且通者，物得其氣之偏且塞者。惟人得其正，故是理通而無所塞; 物得其偏，故是理塞而無所

知。[...] 物之間有知者，不過只通得一路。》 

 258



 En la medida que el qi es el agente que permite la actualización de todo lo que está en 

potencia, le da a la mente está función creativa y generativa. En efecto, “es el qi el que tiene la 

capacidad de condensarse y por lo tanto crear, mientras que el principio carece de voluntad o plan, 

y no tiene fuerza creativa”.864 Por lo tanto, la mente es el origen de los movimientos del cuerpo, 

emociones y sentimientos: “La capacidad de todos los hombres de moverse, pensar y actuar es 

enteramente producto del qi”.865

 

 Por otra parte, la mente es como el receptáculo de todos los principios lo que significa que 

todos los principios están en la mente. Esto se explica por la relación que existe entre el 

macrocosmos y el microcosmos. La idea de Zhu Xi es que cada cosa, a parte del principio que 

hace que sea lo que es, está penetrada del taiji, es decir la totalidad de los principios. Esta 

presencia del taiji en los objetos se puede describir de la misma manera que “la luna reflejándose 

a sí misma en diez mil arroyos”.866  En resumen, el principio de la naturaleza es el qi y el 

principio de ser humano es la mente, xin. Qi y mente dan su significado al principio, li, en la 

medida que actúan como su agente. Son la expresión del principio en la naturaleza y en el mundo 

humano. En cuanto a la mente, li es conocido como naturaleza (xing 性). 

  

 Asimismo, para Zhu Xi, el “proteger la mente” se refiere al proceso de discriminación 

entre lo que es moral y lo que no lo es. Después de la “discriminación” sigue el “nutrir la 

naturaleza”. La mente, en efecto, necesita objetos que la motiven y sobre los cuales ejercer sus 

facultades. La mente, en primer lugar, debe protegerse de los deseos egoístas (yu欲). Estos 

                                                           
864 Ibid., cap.1, ZZQS, vol.14, p.116: 《蓋氣，則能凝結造作， 理卻無情意，無計度，無造作。》 
865 Ibid., cap.4,  ZZQS, vol.14, p.194:《凡人之能言語動作，思慮營為，皆氣也。》 
866 Ibid., cap.94, ZZQS, vol.17, p.3167:《如月映萬川相似。》 

 259



deseos precisamente perturban a la mente e impiden su reposo, es decir perturban el principio de 

la naturaleza del hombre. También el estudioso no debe forzar artificialmente el crecimiento del 

conocimiento. Es así como, por ejemplo, no se puede entender la esencia de la sociedad sin un 

conocimiento previo de la esencia de la familia, y la esencia de la familia sin conocer el del ser 

humano... Querer saltarse las etapas del conocimiento corresponde al aferramiento de la mente, 

de lo cual uno se debe preservarse. Otro peligro consiste en la enajenación de la mente. Hay 

enajenación cuando la voluntad no es firme y que la fuerza vital domina a la mente, o que uno se 

vuelve dependiente de las cosas. La enajenación de la mente ocurre, por ejemplo, cuando las 

pasiones dominan o cuando se le atribuye más valor a las cosas externas que al desarrollo propio 

de la sabiduría. Zhu escribe al respecto: “A menudo la gente no encuentra tranquilidad en su 

pensamiento porque no ha tenido la paciencia de dominar su propia mente”.867 Ya que hemos 

visto de que se debe proteger la mente, queda ahora por examinar el cómo se puede proteger la 

mente. El remedio esencial consiste en saber como son las cosas en sí, es decir conocer su 

principio, su esencia (li). El conocimiento del li de las cosas es entonces el objetivo primordial 

en el auto-cultivo porque este conocimiento favorece la relación armoniosa con el resto del 

universo. Por otra parte, es menester entender que la interacción con las cosas es necesaria pero 

uno no debe resultar esclavo de estas últimas. Ahí vemos que el conocimiento del li de las cosas 

tiene una finalidad práctica. 

  

 La concentración de la mente sobre una cosa es parte del método usado por el filósofo 

para proteger la mente. Sencillamente, esto significa evitar la dispersión de la mente, dispersión 

que resulta cuando uno abarca demasiadas cosas a la vez. La concentración de la mente sobre un 

                                                           
867 Zhu Xi, Jinsi lu, cap.4, ZZQS, vol.13, p.211:《人多思慮，不能自寧。只是做他心主不定。》 

 260



objeto de pensamiento la llena y así nada preocupante puede entrar del exterior y disturbarla de 

su actividad. La “preservación de la mente” consiste también en “nutrir la mente”. En un 

movimiento similar al proceso cognoscitivo que empieza desde lo más sencillo para llegar a lo 

más complejo, encontramos aquí la misma extensión desde las cosas cercanas a uno, hasta la 

humanidad, lo más lejanos, pero en el ámbito práctico es decir moral. Asimismo, la actividad, el 

reposo, la limitación y la relajación sirven para nutrir la vida del ser humano. La comida, la 

bebida, la vestimenta sirven para nutrir el cuerpo. La predisposición moral y la conducta 

conforme a la rectitud sirven para nutrir la virtud.868 La transmisión de la virtud hacia los demás 

sirve para nutrir la humanidad. Los principios morales son lo único que nutre la mente. Estos 

principios son la seriedad para corregir la vida externa, el respeto en su vida privada, la lealtad en 

el trato con los demás: “En el hogar uno debe ser respetuoso. Cuando uno maneja asuntos, debe 

ser serio, y cuando uno trata con los demás, debe ser leal”.869 El no proteger su mente y no nutrir 

su naturaleza es equivalente a sólo hablar sin prolongar su voluntad en la acción. Uno debe estar 

tranquilo en sus pensamientos y dueño de su mente.  Para “hacer que se logre dominar su mente, 

sólo se debe parar en los asuntos”.870

 

 El concepto siguiente es el de “qing” (情 ) que tradujimos por “afecciones” y que 

generalmente se traduce por “emociones”. Por emociones se entiende los estados afectivos de 

amor, miedo, deseo, rancor… Asimismo, el Xunzi da una lista de siete emociones que retoman 

filósofos posteriores: “El gusto y el disgusto, la alegría y el enojo, la aflicción y la felicidad de la 

                                                           
868 Se puede comparar la idea con Lingyan lishao, p.114. 
869 Zhu Xi, Jinsi lu, cap.4, ZZQS, vol.13, p.209:《居處恭，執事敬，與人忠。》 
870 Ibid., cap.4, ZZQS, vol.13, p.211:《要作得主定，惟是止於事。》 

 261



naturaleza humana es lo que se entiende por emociones”.871 La pregunta esencial que se hace en 

cuanto a las emociones es la de saber si son malas, buenas o neutras.872 Al lado de la lista de siete 

emociones se halla otra de cuatro que proviene del pensamiento de Mencio y que consiste en los 

cuatro sentimientos de los cuales nacen la naturaleza moral del hombre: la compasión, la 

vergüenza, el respeto y el juicio.873 Es Zhu Xi quien asimila estos sentimientos con las emociones, 

por lo cual se agregan a la lista de siete.   

 

 Ahora que hemos examinado el papel de estos conceptos, especialmente en la filosofía de 

Zhu Xi, podemos comparar su uso con el que se encuentra en el Lingyan lishao. Lo primero que 

podemos decir es que el concepto de li no tiene un valor central en el Lingyan lishao como en el 

pensamiento de Zhu. Li no ocurre más de 33 veces en el comentario del jesuita. El principal 

significado que se le atribuye es el de “principio” al lado de los significados de “razón/racional”, 

“razón como principio explicativo” y “principio de orden” (道理). Podemos concluir entonces 

que el significado que le dan Sambiasi y Xu al concepto de li es bastante tradicional y general. 

Un segundo detalle que es importante recalcar en cuanto al concepto de li es que los autores no lo 

usan con los pares que se le atribuye en el pensamiento de Zhu. Es así como, en el Lingyan lishao, 

li está relacionado de ninguna manera al concepto de qi. Es más, el término qi¸ que se usa en el 

Lingyan lishao en el sentido de “material” y de “aire”, sólo tiene 2 ocurrencias en el comentario. 

En otras palabras, qi no es un concepto importante en la economía del comentario. El otro 

concepto que hemos relacionado a li es el de tai ji, el principio de los principios. Ahora bien, este 

concepto no ocurre en el Lingyan lishao. Lo que precede se puede entender también por dos 

                                                           
871 Xunzi 荀子, Zhengming, Ershierzi, p.342:《性之好惡喜怒哀樂謂之情。》 
872 Zhang Dainian, Key Concepts in Chinese Philosophy, pp.383-387. 
873 Mengzi, Gongsun Chou 2 A, ZZQS, vol.6, p.289:《惻隱之心，仁之端也；羞惡之心，義之端也；辭讓之心，

禮之端也；是非之心，智之端也。》 

 262



razones. En primer lugar, es probable que los jesuitas de la misión china hayan tenido un 

conocimiento elemental de la filosofía del li tal como la desarrollaron los filósofos de la época 

Song. También hemos visto que este concepto había perdido de su interés a los ojos de los 

filósofos de la época Ming. Luego, los misioneros, Ricci el primero, reconocieron el peligro que 

representaba la doctrina de la unidad de la substancia inherente al concepto de li y cuya 

implicación para el cristianismo podía ser la idea de la igualdad de los hombres y de Dios ya que 

implicaría la pertenencia de todos a una sola substancia.874  

 

 El uso del concepto de xing (性) sigue un patrón similar al de li. En efecto, el sentido que 

se le atribuye es simplemente el de “naturaleza” con sus compuestos de “naturaleza original / 

propia” (本性) y “substancia natural” (性體). En el Lingyan lishao, el concepto de naturaleza no 

tiene connotaciones morales.  

 

 Con el concepto de zhi (質), el significado también es simple, siempre refiriéndose a lo 

material en un sentido concreto. Asimismo, todos los compuestos del carácter tienen que ver con 

la materia: la “causa material” (質), la “forma material” (形質), la “substancia material” (質之體), 

la “materia de las cosas” (物之質), la “materia substancial” (體質), la “materia individual” 

(私質), la “materia común” (公質) y la “materia prima” (太質). 

 

 El concepto de xin (心), presenta algunas variaciones que son inherentes a su sentido en 

chino, a saber que significa tanto mente como corazón. Encontramos también el compuesto de 

                                                           
874 J. Gernet, “Philosophie chinoise et christianisme”, Actes du Colloque International de Sinologie de Chantilly, 
París, Les Belles Lettres, 1976, p.18. 

 263



mente racional (心靈) y de ataraxia (心安).  En cuanto a qing (情), el significado que le da 

Sambiasi es más amplio que el de “emoción” ya que la “afección” designa a todas las 

modificaciones de un ser aún las intelectuales.875  

 

 En cuanto a la expresión “investigación de las cosas y examen de los principios” 

(格物窮理)876 se define como un significado alterno a la palabra transliterada de “feilusufeiya” a 

saber la filosofía. Los términos “gewu” y “gewujia” son propios de la filosofía china y designan, 

en efecto, la actividad que en occidente se define como filosofía.877 En cuanto a la expresión 

“zhizhi” (致知), la extensión del conocimiento, se encuentra en el Lingyan lishao con est misma 

idea de extensión del conocimiento. 

 

b. Los concepto “ti” (體), “mo” (模), “xing” (形) y “xiang” (像)  

 

El concepto que nos proponemos analizar ahora es “ti” que tradujimos por el vocablo 

“substancia”.878 Este también es un concepto antiguo y que atraviesa el pensamiento chino. No 

obstante, este concepto nunca se emplea solo en el pensamiento chino. Su usa en la expresión yiti 

(一體) cuyo significado es “la totalidad” o “el cuerpo uno” y en el par de conceptos relacionados 

ti y yong (用), “substancia y función”.  

 

                                                           
875 Este significado de “afección” perduró hasta el siglo XVIII. Véase, A. Lalande, Vocabulaire technique et critique 
de la philosophie, artículo “Affection”. 
876 N. Standaert, “The Investigation of Things and the Fathoming of Principles”, pp.395-420. 
877 Sobre el debate de saber si existe la filosofía en China, son numerosos los artículos. Véase, Fung Yu-lan, A 
History of Chinese Philosophy, cap.I ; J. Thoraval, “De la philosophie en Chine à la “Chine” dans la philosophie”, 
Perspectives Chinoises, Hong Kong. 
878 Para el análisis del concepto “ti”, véase Zhang Dainian, Key Concepts in Chinese Philosophy, pp.266-269 y 240-
257. 

 264



 El uso de ti en la expresión yi ti se remonta a la época de los Reinos Combatientes. Se 

halla tanto en el pensamiento de Zhuangzi  (莊子, c.370-c.300) como en el de su amigo el lógico 

Hui Shi (惠施, c.385-c.305), la idea de yi ti con el significado de unidad o totalidad de las cosas o 

del universo como un cuerpo unitario.879 Esta expresión a veces tiene una connotación política y 

significa metafóricamente “el cuerpo político”. Ocurre este sentido por ejemplo en el Guanzi 

(管子), una obra del siglo VII a.C. que sintetiza los pensamientos legalistas y daoístas. Por último, 

con los pensadores de la dinastía Song del norte, la expresión cobra un significado metafísico, la 

unidad o totalidad siendo del cielo, de la tierra y de las miríadas de cosas.880  

  

 El segundo uso que mencionamos, ti en relación con yong, también se encuentra en la 

literatura desde la época de los Reinos Combatientes pero es sobretodo durante la dinastía Tang 

que adquiere real importancia. Los significados que tiene el concepto antes de esta última época 

son varios. Vemos por ejemplo que se puede asimilar tanto al significado de “raíz” en el sentido 

de “punto importante”881 o de esencia882 como al de “substancia” en el sentido de forma de una 

cosa883 o de materia884. A partir de la dinastía Tang, la idea de substancia es la que se vuelve 

preponderante. Ahora bien, “substancia” se toma entonces en dos acepciones: una materialista y 

no budista, según la cual la substancia es la forma física de una cosa y otra idealista, budista, 

según la cual la substancia es lo que una cosa realmente es. Durante la dinastía Song, el concepto, 

al lado de los sentidos de “naturaleza original” y de “forma física”, se asimila también al de 

                                                           
879 Zhuangzi, cap.33, p.887:《天地一體也》; Zhuangzi, cap.22, p.585:《皆有所一體》.  
880 Por ejemplo en el pensamiento de Cheng Hao. 
881 Confucio, Lunyu 3:4. 
882 Zhuangzi, cap.33, p.880:《一本為精》 
883 Xunzi, Fu guo, Ershierzi, p.307: 《萬物同宇而異體。》 
884 Véase Zhang Dainian, Key Concepts in Chinese Philosophy, p.244. 

 265



“principio”. Vemos así que en la amplia obra de Zhu Xi885 el carácter ti posee esas diversas 

acepciones. Más detalladamente, Zhu refiere ti al principio, éste siendo sea la substancia original, 

sea la substancia original de la forma física. En otro uso del concepto, Zhu insiste sobre la 

relación dinámica que existe entre substancia y función.  

 

 Los significados que Sambiasi y Xu dan al carácter ti son los de substancia (體), cuerpo 

material/ substancia corporal (肉體), substancia autosuficiente (自立之體), materia substancial 

(體質), substancia material (質之體), cuerpo (體), cuatro miembros (四體) y substancia natural 

(性體). Lo que intentan describir mediante este carácter es una entidad ontológica, esencial al ser 

en la medida que es su substrato. Ahora este substrato es material en el sentido de que tiene 

extensión espacial y a veces es material en el sentido de que es una cosa concreta. Por otra parte, 

los autores del Lingyan lishao no usan el carácter ti en la expresión yi ti o en el par ti-yong sino 

en relación con el carácter mo (模). Este último carácter no parece tener un contenido filosófico 

específico. En general “mo” significa, “molde” (模子), “forma” o apariencia (模樣), “modelo” 

(模型) o “copiar” (模仿).  No se encuentra en las Analectas de Confucio, ni en el Mengzi o en el 

Libro de los ritos, tampoco en la obra de Zhou Dunyi y la de Zhang Zai.  Por el contrario, se 

encuentra en el Liezi con el significado de “imitar” (fangxiao 仿效) o “seguir el modelo” (xiaofa 

效法). 886 Luego, lo volvemos a encontrar en Las Conversaciones clasificadas del maestro Zhu 

(Zhuzi yulei) principalmente con los sentidos de dimensión o escala (規模) y de apariencia (模樣). 

                                                           
885 Sobre la evolución de los conceptos relacionados de “ti” y “yong” en el pensamiento de Zhu Xi, véase D. 
Gedalecia, “Excursion into Substance and Function: The Development of the T'i-Yung Paradigm in Chu Hsi”, 
Philosophy East and West, vol.24, n°4, 1974, pp.443-51. 
886 Fong Youlan menciona que el Liezi es una obra de corriente daoísta del siglo III o IV a.d pero incorporando 
material más antiguo. Empero autores europeos opinan que es una obra mucha más temprana, del siglo III a.C. El 
filósofo Lie zi probablemente no existió. Fue Zhuangzi quien introdujo el personaje en su obra. Véase, Liezi 列子, 
《周穆王》.  

 266



En el Lingyan lishao, “mo” significa principalmente la “forma” o el “modelo” así como 

“informar” y se combina con otros caracteres para dar los sentidos de “forma substancial” (體模), 

“causa formal” (模), “forma original” (本模). La forma en este contexto significa lo que 

determina una cosa, su razón de ser, lo que un ente es en sí. Es así como, parece que Sambiasi y 

Xu Guangqi dan a “mo” el significado que Zhu da a “li”. Se opone esta definición de la forma a 

otro concepto del Lingyan lishao, el concepto de “xing” (形).  

 

 Xing (形) es importante en la economía del comentario y aparece en varios conjuntos: la 

figura externa (外形), tener forma material (有形), no tener forma material/ inmaterialidad 

(無形), la imagen material (像形), la felicidad material (形樂), y por ende el verbo “marcar” (形). 

En resumen, observamos que xing se refiere a la forma en cuanto material. Este es precisamente 

el contenido filosófico que tiene en el pensamiento filosófico chino, especialmente durante las 

dinastías Song y Qing. En efecto, el carácter pertenece a las categorías filosóficas del Gran 

comentario sobre el Libro de las mutaciones887 donde se halla en las expresiones “xing er shang” 

(形而上) y “xing er xia” (形而下), respectivamente “lo que está encima” o “más allá de las 

formas” y “lo que está debajo” o “dentro de las formas”. Asimismo, se lee en el Gran comentario: 

“Lo que está encima de las formas se llama el ‘dao’; lo que está de bajo de las formas se llama 

cosa concreta”.888 Este también es el significado que confiere Zhu a las expresiones precedentes. 

Dice Zhu: “El principio (li) es lo que está más allá de las formas, qi es lo que está dentro de las 

                                                           
887 Se considera en general al Gran comentario sobre el Libro de las mutaciones (大傳o 繋辭) como una obra 
confuciana del siglo III a.C., del inicio de la dinastía Han; Véase, Zhang Dainian, Key Concepts in Chinese 
Philosophy, introd. p.xxxi y pp.221-227. 
888 Xici, A, ZZQS, vol.1, p.135:《是故形而上者謂之道，形而下者謂之器。》 

 267



formas”.889 Podemos concluir que xing se refiere a la forma en cuanto concretada en las cosas y 

ese es el sentido que atribuye Sambiasi al concepto.  

 

 Todavía la descripción que el Lingyan lishao da de las cosas pasa por un último concepto, 

el concepto de xiang (象 o 像). Estos dos caracteres homónimos se traducen básicamente de la 

misma manera. El Cihai da, para el primer carácter, las definiciones siguientes: 1) apariencia, 

forma (xingzhuang 形狀), 2) imitar, simular (moni 摹拟) 3) fenómeno (xianxiang 现象), 4) 

símbolo, simbolizar (xiangzheng 象征) y 5) imaginar o visualizar (xiangxiang 想象). En cuanto 

al segundo carácter (像), las definiciones son las siguientes: 1) escultura o grabado de la 

apariencia de personas (renwu xingxiang de moxie huo diaoni 人物形象的摹写或雕塑 ), 2) 

figura producida por rayos luminosos que pasan a traves de un sistema óptico (renwuti fachu de 

guangxian jingguo guangxue xitong 人物体发出的光线经过光学系统), 3) método (fashi 法式), 

4) similar, parecer (xiangsi 相似), 5) parecer, apariencia (haoxiang  好像),  6) similar (rutong 

如同). El Dictionnaire classique de la langue chinoise por su lado, traduce “像”con los sentidos 

de “imagen”, “figura”, “forma”, “representación”, “similitud”, “estatua” a los cuales agrega a 

“象” los significados de “símbolo”, “comparación” y “modelo”.890  

 

                                                           
889 Zhu Xi, Zhuzi yulei, cap.1, ZZQS, vol.14, p.115:《然理形而上者，氣形而下者。》 
890  Véase, S. Couvreur, Dictionnaire classique de la langue chinoise; Cihai bianji weiyuanhui, Shanghai cishu 
chubanshe, 1999.   

 268



 
象 Cihai  Couvreur 
Apariencia/forma X X 
Imitar/simular X X 
Fenómeno X X 
Símbolo/Simbolizar X X 
Imaginar/visualizar X  
Comparación   X 
Modelo/regla  X 
Escultura  X 
   
像   
Escultura o grabado X X 
Similar X X 
Parecer/Apariencia X X 
Método X  
Imagen/figura/forma  X 
Representación   X 
 

De lo anterior se puede concluir que los dos caracteres poseen acepciones similares. Las 

diferencias no son significativas en la medida que se deben más a matices de sentido. Por ejemplo, 

Couvreur, al traducir “象” como “modelo” o “regla” ilustra su traducción por un ejemplo que usa 

el verbo “imitar”, acepción que da el Cihai por este mismo carácter. De igual manera, si el Cihai 

no atribuye la acepción de “imagen/figura/forma” a “像”, le aplica sin embargo el sinónimo de 

“apariencia”.  

 Ahora, xiang (象) al igual que xing, es un concepto del pensamiento filosófico.891 Son tres 

los significados que se atribuyen al carácter xiang: el de “imagen”, luego “símbolo” y por último 

“fenómeno”. Los dos primeros significados son los más antiguos. Encontramos el primero en el 

Gran comentario sobre el Libro de las mutaciones y el segundo en esta misma obra y en el Laozi.  

Por “imagen” se entiende a veces el objeto de la vista, a veces objetos celestes visibles. El uso de 

                                                           
891 Zhang Dainian, Key Concepts in Chinese Philosophy, pp.210-215.  

 269



“象” con la acepción de “símbolo” se refiere a los trígramas del Libro de las mutaciones.892 El 

símbolo expresa lo que no puede ser dicho. También se encuentra en el Laozi en la expresión 

“daxiang” (大象) donde refiere al dao (camino del universo) y también denota la idea de lo 

inexpresable.  El último significado –fenómeno— es posterior ya que aparece en la época Han y 

se desarrolla durante la época Song. El segundo carácter “像” no parece tener un uso filosófico 

específico, sino que se encuentra con diferentes significados en la literatura, en las Elegías de 

Chu  (Chuci), en la novela A la orilla del agua (Shuihuzhuan 水滸傳) y en la obra de Li Yu (李

漁, 1611-1680) según menciona el Cihai. Por otra parte, se halla en el Gran comentario “像” con 

la idea de “parecerse”.893

 

 Nos queda examinar el uso que se hace de los dos caracteres en el Lingyan lishao. La 

primera reflexión que podemos hacer es que Sambiasi y Xu invierten el valor de los caracteres 

dándole a “像” más importancia que a “象”, al contrario de lo que ocurre en la literatura 

filosófica china. En efecto, “像” ocurre 93 veces mientras que el número de ocurrencias de “象” 

es solamente 5. Luego, si bien Sambiasi y Xu respetan el significado tradicional de “象” usándolo 

con las acepciones de “fenómeno”, “forma” y “forma en el sentido de representación”, le 

atribuyen al otro xiang (像) acepciones que pertenecen al primero: en particular la noción de 

“símbolo”, y la de “imagen” con todos sus derivados, “imagen material / apariencia” (形像), 

“imagen gruesa” (粗像), “imagen racional” (靈像), “imagen sensitiva” (司像), “imagen 

reflejada” (影像), “imagen del demonio” (魔像) y por último “imagen de Dios” (天主之像). Este 

                                                           
892 Xici, A, ZZQS, vol.1, p.124:《聖人設卦觀象。》 
893 Ibid., B, ZZQS, vol.1, p.137:《像此者也。》 

 270



último carácter significa entonces la imagen como representación sensible o racional de algo, en 

general un objeto concreto.  

 

c. Los conceptos “si” (司), “neng” (能), “jihan” (記含) y “mingwu” (明悟) 

 

Por último, queremos examinar los conceptos relativos a las facultades de conocer. Son cuatro 

estos conceptos: “si” (司), “neng” (能), “jihan” (記含) y “mingwu” (明悟). La explicación de 

estos conceptos es más difícil ya que no son conceptos fundamentales del pensamiento chino. 

 

 El Cihai da las definiciones siguientes para el término “si” (司). 1) administrar 

(zhangguan 掌管) 2) título de ministerios (jiushi guanshu de mingcheng 旧时官署的名称) y 3) 

inspeccionar (shicha 視察). Asímismo, “san si” se refiere a los tres ministros de la guerra, de 

educación y de obras públicas.894 No se encuentra el carácter en las Analectas mientras que en el 

Mengzi y en las Conversaciones clasificadas del Maestro Zhu se usa en su acepción de ministro. 

Sambiasi atribuye un nuevo significado a “si”, el de “sentido”, en vez del tradicional “guan” (官).  

 

 El carácter “neng” (能) es muy usual en chino en la medida que es el equivalente de un 

verbo auxiliar. En la filosofía de Zhu Xi, neng toma un significado más filosófico equiparándose 

a nengli (能力) es decir “la facultad de”, “el poder de”. En este sentido se asocia con “jue” 

(nengjue 能覺) o “zhi” (nengzhi 能知) para designar a la facultad de sentir o la facultad de 

                                                           
894 Cihai:《东汉称太尉，司徒，司空为三司。》 

 271



conocer.895 Otra vez vemos que Sambiasi confiere un doble significado técnico al carácter “neng”: 

la “potencialidad” y la “facultad”.  

 

 Mingwu (明悟) es una nueva combinación de caracteres que no se encuentra en la 

filosofía china tradicional. En sí “ming” y “wu” son equivalentes y significan la inteligencia. El 

uso de ming es muy común en toda la literatura clásica mientras que wu tiene una cierta 

conotación budista, en particular en la expresión “wudao” (悟道) que designa la comprensión  del 

medio de perfección del principio de Buda.896  Sambiasi utiliza la combinación para expresar un 

término técnico, él de intelecto, es decir una de las tres facultades del alma.  

 

 Queda el término “jihan” (記含) que tradujimos por “memoria”. “Ji” significa el acto de 

recordar o de no olvidar y “han” el de contener. El Lingyan lishao utiliza la combinación de los 

dos caracteres para crear el sustantivo “memoria”.   

 

 Este último grupo de  términos nos permite notar la formación de neologismos. Estos se 

pueden crear mediante la combinación nueva de dos caracteres o mediante la atribución de un 

significado técnico a una palabra. Hemos mencionado que, al momento de la redacción del 

Lingyan lishao, los conceptos filosóficos o teológicos todavía no tenían una traducción en chino 

que fuera fija. Al examinar el glosario de palabras que Robert Wardi realizó mediante el estudio 

del Mingli tan (名理探, 1631 y 1639) de F. Furtado, este examen revela el uso de “neng” y de 

“mingwu” en esta obra mientras que no se mencionan a “si” y “jihan”. Sin embargo, no se puede 

concluir nada de la ausencia de estos dos últimos conceptos ya que, dice Wardi, el glosario no es 

                                                           
895 Chen Lai, Zhuzi zhexue yanjiu 《朱子哲学研究》, Huadong shifan daxue chubanshe，2000, p.213. 
896 Guoyu huoyong cidian《國語活用辭典》, Taiwan, Wunan tushu chuban gongsi :《 悟道指領悟禪機佛理。》 

 272



exhaustivo. Por otro lado, vemos que “neng” y “mingwu” parecen haber adquirido un significado 

fijo. Un estudio más sistemático de las adaptaciones de obras filosóficas occidentales por los 

misioneros nos permitiría conocer estos procesos de traducción, en particular como fueron 

evolucionando.  

  

3.  El problema de lo trascendental en un sentido religioso 

 

Al estudiar lo trascendental empeceremos por examinar este aspecto del pensamiento chino para 

luego entender el uso que se hizo de los conceptos relacionados a este campo en el Lingyan 

lishao. De manera general, lo trascendental señala a lo que está más allá de la esfera de lo natural 

o de lo humano, lo que rebasa los limites de la experiencia sensorial. Puede consistir, por lo tanto, 

en lo que pertenece a lo sagrado, a los valores axiológicos, a la religión o a la tradición. En todo 

caso, lo trascendente encierra en sí la dimensión de lo inalcanzable o difícilmente alcanzable para 

el ser humano. En su sentido propio, se refiere a: 

 

Lo que se eleva más allá de un nivel o de un límite dado. [...] En particular, lo que no 

resulta del juego natural de una cierta clase de seres o acciones, pero lo que supone la 

intervención de un principio exterior o superior a ésta. Es en este sentido que se opone una 

‘justicia inmanente’, que resulta del curso natural de las cosas, a una ‘justicia 

trascendente’ o ‘sanciones trascendentes’, que serían de un orden diferente y más 

elevado.897  

 

                                                           
897 A. Lalande, Vocabulaire technique et critique de la philosophie, artículo “Transcendant”.  

 273



Hasta los estudios recientes que se hicieron sobre las prácticas religiosas en China, y en particular 

sobre el daoísmo “religioso”, se suponía que los chinos, porque su cultura carece de un dios 

trascendente, carecían de igual manera de religión. Lo último, aunado a una representación 

cosmológica inmanente del mundo, hacía que los intérpretes del pensamiento chino concluyeran 

a la ausencia de representaciones trascendentes. Podemos agregar aquí que precisamente fueron 

los jesuitas quienes empezaron a afirmar que en China no se encontraban fenómenos que 

pudieran constituir una religión verdadera.898

  

 Empero, las prácticas místicas o religiosas son muy antiguas en China. Asimismo, Marcel 

Granet menciona que, “a menudo se ha dicho que los chinos no tenían religiones y, a veces se ha 

enseñado que su mitología era casi inexistente. La verdad es que, en China, la religión, así como 

el derecho, no es una actividad diferenciada de la actividad social”.899 No se encuentra en la 

cultura china una esfera separada de lo religioso. Lo religioso y lo sagrado marcan el ritmo de la 

vida cotidiana. Tal vez lo anterior se pueda relacionar con el énfasis que, desde temprano, la 

filosofía ortodoxa confuciana puso en los ritos (li 禮), especialmente Xunzi.  

 

Lejos de ser un enemigo de las artes, Xunzi cree en su virtud. Fiel a la tradición 

confuciana, ve en la música y la danza más que simples divertimientos. Ve en ellos una 

suerte de entrenamiento a la convivencia. Danzas y cantos (si no son enervantes y 

depravados, como las arias del país de Zheng) mantienen la concordia humana. Las fiestas, 

desde que se ritualizan, sosiegan los apetitos de regocijo, la pasión del juego. Pero, para 

                                                           
898 Véase, Carta de M. Ricci a Román, 13 de sept. de 1584, citada por P. Rule, K’ung-tzu or Confucius, The Jesuit 
Interpretation of Confucianism, Sydney, Londres, Boston, Allen & Unwin, 1986, p.28. 
899 M. Granet, La pensée chinoise, p.586. 

 274



los apetitos los más brutales, se necesita una disciplina más constante. El arte supremo 

que la provee es la Etiqueta.900

 

 Es así como, lo religioso y lo sagrado se observan en los festivales tradicionales, los ritos 

relacionados con la muerte y también la veneración a los antepasados. Estas expresiones civiles 

de lo religioso provocaron ambigüedades en la interpretación de M. Ricci que quedaron 

irresueltas.901 Si los ritos eran religiosos en sí, no podían ser más que supersticiones en la opinión 

cristiana. Pero si eran ritos civiles y políticos eran incompatibles con la fe cristiana.902  

 

 El pensamiento chino revela, por otro lado, un esfuerzo por armonizar las relaciones del 

ser humano con el cosmos, del ser humano con la sociedad así como del ser humano consigo 

mismo. Este esfuerzo, que encontramos en todas las escuelas de pensamiento y en las 

manifestaciones religiosas, hizo que se llamará una “religión de la armonía” a esta dimensión 

religiosa.903 En este sentido, el uso de la palabra griega “cosmos” no es fortuito para denotar la 

representación china del universo, porque, subraya John Henderson en su obra sobre el desarrollo 

y el declive de la cosmología china, “la mayoría de los antiguos pueblos cuyos registros han sido 

conservados, incluyendo a los chinos, formularon una visión del mundo que se puede caracterizar 

como un ‘cosmos’, en el sentido estricto de la palabra [es decir] que indica la existencia de una 

cierta armonía y proporción en el mundo, hasta una ‘consonancia entre nosotros y el 

universo’”. 904  Se requiere aquí una precisión: el universo a partir del cual se desarrolla el 

                                                           
900 Ibid., p.565. 
901 P. Rule, K’ung-tzu or Confucius, p.76. 
902 A. Cheng, Histoire de la pensée chinoise, Paris, Seuil, Essais, 1997, p.555.  
903 J. Ching, Chinese Religions, Nueva York, Orbis Books, 1993, pp.3-4. 
904  J. Henderson, The Development and Decline of Chinese Cosmology, Neo-Confucian Studies, New York, 
Columbia University, 1984, p.xiii.  

 275



pensamiento chino es inmanente y correlativo. Inmanente, porque es auto-creado o sui generis. 

Luego, es correlativo, porque se establece una correlación, es decir una interdependencia, entre 

los eventos del mundo humano y los del  mundo natural.905 A la luz de esta precisión se puede 

entender por qué, en China, la religión ha cobrado el carácter de una religión de la armonía. En la 

medida que la propia acción del ser humano tiene repercusiones en la sociedad así como en el 

universo entero, la responsabilidad de los hechos recae sobre el mismo protagonista de la acción.  

 

 El concepto de “tian” 天 (cielo), que aparece durante la dinastía Xia (夏, 2205-1767) es 

fundamental para este estudio. Hallamos en el Libro de las Odas (Shijing) la afirmación siguiente: 

“Tian dio nacimiento a la multitud de seres, con cuerpos y reglas (ze則)”.906 Este verso formula 

explícitamente la idea de creación. De hecho, encontramos en la literatura china temprana la idea 

de shangdi (上帝), o Señor de arriba, que se convierte poco a poco en la de tian. Feng Youlan, al 

examinar los diversos significados de tian, menciona precisamente que en la literatura temprana, 

en particular en el Shijing, en el Shujing, el Zuozhuan y el Guoyu (國語), este carácter se asimila 

con frecuencia a la idea de un Dios con un cierto carácter antropomórfico. 907  El carácter 

antropomórfico del concepto de tian desapareció con el significado moral que le dio Confucio 

durante el periodo de las Primaveras y otoños (Chunqiu 春秋, 722-481). Si bien Confucio 

probablemente creía en los espíritus, se prohibía a sí mismo pronunciarse en cuanto a su 

existencia. Las Analectas (Lunyu) reportan en los términos siguientes la idea de Confucio: 

                                                           
905 Esta afirmación es válida para el daoísmo a partir de la dinastía Han porque tanto la cosmología de Laozi como la 
de Zhuangzi no son correlativas, en el sentido de que no aceptan la idea de benevolencia del cielo.   
906 Shijing, Shisan jing 十三經, Beijing, Guoji wenhua chuban gongsi, 1995, p.210.  /Véase también, The Book of 
Odes, Transcription and Translation by Bernhard Karlgren, Stockholm, The Museum of Far Eastern Antiquities, ed. 
Göteborg, 1950, n°260, p.228:《天生烝民，有物有則。》 
907 Feng Youlan，Zhongguo zhixueshi 《 中国哲学史》，Huadong shifan daxue chubanshe，2000 (1931 1a), shang 
ce，p.34; Véase también, Fung Yu-lan, A history of Chinese Philosophy, trad. D. Bodde, Princeton, Princeton 
University Press, 1983 (7a), vol.1, p.31.  

 276



“Preguntando acerca de la veneración, ¿se debe venerar a los espíritus como si existieran? El 

maestro contestó: ‘yo no sé si existen, así que no los venero”.908 Luego, el concepto de “tian”, en 

la filosofía neoconfuciana, se vuelve metafísico y se equipara a los conceptos de li (理principio) 

y dao ( 道 camino moral). Zhu Xi señala que en los Clásicos del pensamiento chino tian puede 

significar el cielo (蒼蒼), el gobernador (主宰 o 主帝) o el principio (理).909 Si bien este último 

significado es el que prevalece en la filosofía de Zhu, cabe mencionar sin embargo, que tampoco 

descarta el segundo significado como falso. 

 

 Ahora bien, encontramos en el Lingyan lishao varios conceptos que apuntan a la idea de 

trascendencia (超越), la mayoría relativos al cristianismo: los conceptos de Dios (天上 o 天主, 

陡斯 5 ocurrencias), el soberano bien (至美好), la trinidad –Padres, Hijo, y Espíritu santo— (三

位 –罷德肋, 費略, 斯彼利多三多—) y el gobernador (主宰); los efectos de Dios: el favor divino 

(聖寵), el mandato (命), la providencia divina (主祐), la gracia (額辣濟亞) y la gloria (榮); por 

últimos, los seres espirituales o bienaventurados: los ángeles (天神) y los santo (聖人). 

 

a. Dios 

 

El concepto fundamental en el examen de los conceptos que se usaron para describir lo religioso 

y lo trascendental es el de tianzhu (天主) que se traduce por Dios. Hemos visto que el significado 

del carácter tian (天) encerraba la idea de Dios en el pensamiento confuciano antiguo. Es por esta 

                                                           
908 Confucio, Lunyu, 3:12: 《 祭如在，祭神如神在。子曰：「吾不與祭，如不祭。》 
909 Zhu Xi, Zhuzi yulei, cap.1, ZZQS, vol.14, p.118《又僩問經傳中「天」字。曰：「要人自看得分曉，也有說

蒼蒼者，也有說主宰者，也有單訓理時。」》 

 277



razón, que uno de los debates más agudos que se dio durante la controversia sobre los ritos (que 

empezó en 1633), se centró en especial en determinar el verdadero significado de los vocablos 

tian y shangdi (señor de arriba).910 Sin embargo, el documento que analizamos se publicó en 

1624, por lo cual no se puede entender dentro del marco de esta controversia. Ahora bien, es 

menester recordar que, precediendo la controversia que opuso los jesuitas a los dominicos y 

franciscanos, se desarrolló otra controversia sobre los términos dentro de la orden jesuita misma. 

Asimismo, es inmediatamente después de la muerto de Matteo Ricci que el consenso que sobre la 

política misionera de este último se rompió. La disensión provino de dos lados, de los jesuitas de 

la misión japonesa quienes pensaban que el uso del confucianismo arruinaba la particularidad del 

mensaje cristiano y, por otro lado, del sucesor mismo de Ricci, Nicolò Longobardo, quien no 

aceptaba los términos de Ricci para traducir la palabra Dios ni tampoco su interpretación del 

confucianismo.911   

  

 Nos interesa aquí la polémica con Longobardo ya que se desarrolla a partir de 1610 y 

termina después de 1628, fecha de la conferencia de los misioneros en Jiading donde se adoptó en 

esencia la posición de Ricci.912 Por las fechas, Sambiasi no podía ignorar esta controversia sobre 

los términos que vamos a examinar ahora. En 1623-24, Longobardo escribió un tratado titulado 

Una respuesta breve relativa a la controversia sobre shangdi, tianshen, linghun y otros nombres 

y vocablos chinos para determinar cuáles de ellos pueden o no pueden ser usados por la 

comunidad cristiana. “Shangdi” designaba a “Dios”, “tianshen” a “ángeles” y “linghun” a 

“alma”. El postulado de Longobardo era que no se podía distinguir los clásicos de sus 

comentarios y como, en esencia, la filosofía neoconfuciana era atea y materialista estos términos 

                                                           
910 P. Rule, K’ung-tzu or Confucius, p.71. 
911 Ibid., p.74. 
912 Ibid., p.73. 

 278



no podían designar a seres espirituales.913 Si bien, Sambiasi no utiliza el primer vocablo, usa de 

manera constante los dos últimos. Podemos concluir que Sambiasi seguía la posición de M. Ricci. 

Interesante también es el hecho de que Longobardo mencionara en su tratado que los chinos 

cristianos, incluyendo a Xu Guangqi y Yang Tingyun, fueran partidarios de la distinción entre los 

Clásicos y sus comentarios, es decir siguieran la interpretación de Ricci, en particular la idea que 

los confucianos modernos fueran ateos cuando no lo eran los confucianos antiguos.914   

 

 También es menester subrayar que Matteo Ricci no identificaba univocadamente 

“shangdi” con el Dios de los cristianos ni pensaba que “hun” era una traducción perfecta de la 

idea de alma. Pero pensaba que existía una base histórica y textual para su interpretación y para 

identificar el cristianismo con el confucianismo más bien que con las demás “sectas”.915 Luego, 

shangdi era un término que se usaba con fines apologéticos mientras que el término común para 

designar a Dios era tianzhu.916 Este es el carácter que traduce la palabra Dios que más hallamos 

en el Lingyan lishao (167 ocurrencias). Esta denominación se remontaba al inicio de la labor 

misionera de M. Ricci en China, es decir a su periodo budista, y era la traducción del sánscrito  

“devendra”, a saber el soberano de los dioses celestes de la mitología de la India. 917 Encontramos 

el carácter en la traducción de los Diez Mandamientos por M. Ruggieri, Zuchuan tianzhu shijie 

(祖傳天主十誡, publicado al final de 1584 e inicio de 1585).918 D. Lancanshire y P. Hu kuo-

Chen, en su introducción a la obra de Ricci, El verdadero significado de Dios (Tianzhu shiyi 天

主實義), subrayan cuan irónico es “que la religión que Ricci y sus colegas más querían desplazar 

                                                           
913 Ibid., p.79. 
914 Ibid., p.80 y p.82. 
915 Ibid., pp.84-85. 
916 Ibid., p.106.  
917 P. Demiéville, « Les premiers contacts philosophiques entre la Chine et l’Europe », Conférence faite à la Faculté 
des lettres de l'Université de Tôkyô  le 3 février et à celle de l'Université de Kyôto le 22 février 1966, pp.94-95. 
918 P. Rule, K’ung-tzu or Confucius, p.8. 

 279



era la misma religión de la cual tuvieron que tomar prestado la mayoría de su vocabulario 

religioso”.919 En cuanto al término tianzhu, la conferencia de Jiading (1628) preconizaba su uso 

cautelo ya que podía ser malinterpretado por la gente sin educación y reafirmaba el buen uso de 

shangdi y tian.920 Por otra parte, Longobardo en 1633 todavía criticaba a todos estos términos 

que quería reemplazar por la palabra transliterada “dusi” (陡斯), palabra que ocurre 5 veces en el 

Lingyan lishao.921   

 

 Pasamos ahora al concepto de “soberano bien” (至美好). El estudio de este concepto 

constituye la segunda parte del Lingyan lishao. La palabra se conforma del término meihao, es 

decir el bien, y del superlativo zhi, a saber, lo máximo o lo supremo. La primera acepción de 

“mei” (美) es la de “bello” o “belleza”. Empero, en sí  “mei” puede tener la connotación de bien 

(好) por lo cual se formó el carácter binómico “meihao” (美好). Esta expresión encontraba el 

significado propio del bien en el sentido cristiano ya que leemos en la Suma teológica que “en un 

sujeto determinado, la belleza y la bondad son una misma cosa, pues se fundan en una misma 

realidad, que es la forma, y por esto lo bueno se considera como bello”.922 Se puede considerar 

este vocablo como un neologismo. En efecto, los pensadores chinos no lo usaban para designar al 

bien sino que usaban los caracteres “shan” (善) y “de” (德) respectivamente traducidos por 

“bondad” y “virtud”. Estos dos últimos caracteres no ocurren mucho en el Lingyan lishao, (46 y 

23 veces) y tienen el significado de bondad y de virtud. Los conceptos que traducen la Trinidad 

(sanwei, 三位), a saber el Padre (badele, 罷德肋) el Hijo (feilue, 費略) y el Espiritu santo 

                                                           
919 M. Ricci, The True Meaning of the Lord of Heaven, trad. e introd. D. Lancanshire y P. Hu kuo-Chen, Taipei, 
Hong Kong, Paris, Institute of  Jesuit Sources, Colección Variétés Sinologiques, Nouvelle Série, n°72, 1985, p.35.  
920 P. Rule, K’ung-tzu or Confucius, p.87. 
921 Ibid., p.86. 
922 Suma teológica, 1 q.5 a.4, ad 1: “Ad primum ergo dicendum quod pulchrum et bonum in subiecto quidem sunt 
idem, quia super eandem rem fundantur, scilicet super formam: et propter hoc, bonum laudatur ut pulchrum”. 

 280



(sibiliduosanduo, 斯彼利多三多) son palabras transliteradas que no tienen ningún equivalente 

posible en el pensamiento chino. Las hallamos temprano en la obra de Micchele Ruggieri, 

Tianzhu shilu (天主實錄) publicada en 1584.923  

 

 El último concepto que se refiere a un personaje trascendente es el de gobernador (zhuzai, 

主宰). Este es un concepto propio de la filosofía china. Lo encontramos en primer lugar en la 

filosofía daoísta de Laozi y Zhuangzi924 y, luego, en la filosofía de Zhu Xi con el significado del 

gobernador o poder reinante. Asimismo, Zhu aplica el vocablo al alma siendo ésta el gobernador 

del cuerpo. 925  Es así como dice: “La mente-corazón es el albergue de los espíritus y es el 

gobernador del cuerpo”.926 Por otra parte, la palabra “zhuzai” designa al poder gobernador de las 

cosas: “Decir que en el cielo hay una persona que juzga de las culpas y los pecados es impropio; 

pero decir que el dao carece totalmente de un gobernador también es impropio”.927 Hallamos el 

término 5 veces en el Lingyan lishao por lo cual se puede concluir que su uso es sin importancia. 

Su significado es el de “gobernador”, “él que preside” o “él que manda” y se aplica tanto a Dios 

como al ánima.  

 

b. Los efectos de Dios  

 

Los términos para designar a los efectos de Dios son “el favor divino” (聖寵), “la gracia” (額辣

濟亞), “la gloria” (榮), “la providencia divina” (主祐) y “el mandato” (命). Excepto el último, 

                                                           
923 P. Rule, K’ung-tzu or Confucius, p.8. 
924 Chen Lai, Zhuzi zhexue yanjiu, p.152.  
925 Ibid., pp.214-216.  
926 Zhu Xi, Zhuzi yulei, cap.98，ZZQS, vol.17, p.3305:《心是神明之舍，為一身之主宰。》 
927 Ibid., cap.1，ZZQS, vol.14, p.119:《而今說天有箇人在那裡批判罪惡，固不可；說道全無主之者，又不

可。》 

 281



ninguno de estos caracteres pertenece al pensamiento filosófico. Empezando por la palabra 

“elajiya”, vemos que se trata de una transliteración de “gracia”. Este término no se encuentra en 

el diccionario de teología chino-inglés928 por lo que podemos concluir que los misioneros que 

trabajaron a adaptar el pensamiento filosófico y teológico occidental al chino no guardaron esta 

transliteración. La palabra que se fijo en la teología cristiana en chino es la de “enchong” (恩寵). 

Estos dos caracteres se hallan en el Lingyan lishao pero por separado. En (恩) es la misericordia 

o conmiseración y chong (寵) es el favor. Este carácter entra en composición con el de sheng (聖) 

para significar el favor divino (聖寵).  

 

 Con la siguiente palabra “gloria” la táctica de Sambiasi es diferente ya que en vez de usar 

una palabra transliterada adopta el carácter “rong” (榮), cuyo significado es el de glorioso y le 

agrega una nota en la cual menciona que “rongfu en lenguas occidentales corresponde al vocablo 

“woleliya” (gloria). La nota es sorprendente porque parece ser destinada a un lector occidental 

más que a un lector chino ya que es muy poco probable que un chino de esta época leyera 

cualquier idioma romance o latín. Xunzi usa la palabra en el sentido de honor o gloria: “En el 

honor primero viene la propiedad y luego el beneficio, en la dignidad primero viene el beneficio 

y luego la propiedad”.929 Luego, la idea de providencia divina (主祐) es otro de los conceptos 

que encontramos en el comentario de Sambiasi. Se encuentra you (祐) en la sexta línea del XIV 

hexagrama del Yijing donde se lee: “Con la ayuda del cielo todo será propicio y beneficioso”.930 

El significado es idéntico al del Lingyan lishao y se refiere a la “ayuda”.  

 

                                                           
928 Shenxue cidian 《神學辭典》, guangji chubanshe faxing, Taiwán, 1998. 
929 Xunzi, Rongzun, Ershierzi, p.293:《先義而後利者榮，先利而後義者尊。》 
930 Yijing, XIV:《自天祐之，吉無不利。 》 

 282



 Nos detendremos más con el concepto de “ming”931 (命) por su importancia en la filosofía 

china. La acepción más temprana de “ming” es la de “mando de Dios” o “decreto de dios”. La 

idea sirvió de fundamento para justificar el derrocamiento de los reyes cuando ya no cumplían 

con su deber político y moral. Mientras decaía la idea de dios, el término empezó a referirse a lo 

que era fuera del poder de los humanos. Este sentido es el que da Mencio al carácter y que será 

ulteriormente retomado por los filósofos de la dinastía Song. Mencio afirma: “Lo que se hace sin 

que lo hagan los hombres viene del cielo. Lo que ocurre sin que los hombres lo causen viene del 

decreto del cielo”.932 Para el Zhuanzi de los capítulos internos el “decreto” ilustra la idea de 

impotencia del ser. “La muerte y la vida, la supervivencia y la ruina, el éxito y el fracaso, la 

pobreza y la riqueza, la capacidad y la incapacidad, la difamación y la alabanza, el hambre y la 

sed, son la transformación de los asuntos, la operaciones del decreto”.933 No obstante, Zhuangzi 

también se preguntó en otros capítulos sobre la existencia del decreto. “Al no saber por qué las 

cosas terminan así, ¿cómo uno puede decir que no hay destino? Al no saber por qué las cosas 

empiezan así, ¿cómo uno puede decir que hay un destino?”934 Aquí el decreto se vuelve destino. 

En todo caso, tenemos con este carácter uno de los principios fundamentales del daoísmo, el de 

no interferir en el curso de la naturaleza. En la época Song, Cheng Yi define el destino como lo 

que está determinado pero restringe su extensión agregando que el destino no se debe emplear 

parar determinar lo moralmente correcto. Básicamente, el Lingyan lishao usa la palabra “ming” 

(16 ocurrencias) con la acepción de “mandato”, o “destino”.  

 

                                                           
931 Véase, Zhang Dainian, Key Concepts in Chinese Philosophy, pp.125-139. 
932 Mengzi, Wan Zhang 5 A, ZZQS, vol.6, p.376:《莫之為而爲者，天也。莫之致而至者，命也。》. El Beixi ziyi 
define al “decreto del cielo” en los términos siguientes:  “El decreto del cielo es el flujo del camino del cielo y lo que 
se otorga a las cosas”.《天命，卽天道之流行而賦予於物者。》 
933 Zhuangzi, cap.5, p.157:《死生存亡，窮達貧富，賢與不肖毀譽，飢渴寒暑，是事之變，命之行也。》 
934 Ibid., cap.27, p.737:《莫知其所終，若之何其無命也？莫知其所始，若之何其有命也？》 

 283



c. Los seres espirituales y los bienaventurados 

 

Para concluir esta sección, examinaremos tres vocablos del Lingyan lishao que se refieren a 

personajes espirituales: los ángeles (天神), los santos (聖人) y los sabios (賢人). Estos dos 

últimos términos pertenecen a la literatura china, filosófica o no.  

 

 El término “shengren” (聖人) es antiguo y su significado atraviesa las diversas épocas del 

pensamiento filosófico chino. Claro es que la traducción de “shengren” por santo tiene una 

connotación religiosa que se ajusta perfectamente con el significado que le quiere dar el Lingyan 

lishao. El diccionario del chino clásico define a “sheng” como “él que posee la inteligencia, 

sabiduría y virtud mas elevadas”. 935  Empero, cabe subrayar que en general este término se 

traduce por “sabio”. Ahora bien, el origen de la idea se halla en El invariable medio (Zhongyong, 

中庸) donde se lee:  

 

Solo bajo el cielo, el sabio, quien llegó a la suprema autenticidad, es capaz de realizar 

plenamente su naturaleza. Siendo capaz de esto, puede llevar a los demás a realizar 

plenamente su propia naturaleza. Siendo capaz de esto, puede llevar todas las cosas a 

realizar plenamente su propia naturaleza. Siendo capaz de esto, puede participar en la 

transformación y la alimentación del cielo y de la tierra. Siendo capaz de hacer esto, 

puede formar una ternera con el cielo y la tierra.936

 

                                                           
935 Guhanyu changyongzi zidian《古漢語常用字字典》, Shangwu jishuguan, 1999:《具有最高智慧和道德的。》 
936 Zhongyong, §22, ZZQS, vol.6, p.50:《唯天下至誠，為能盡其性。能盡其性，則能盡人之性，則能盡物之

性。能盡物之性，則可以贊天地之化育。可以贊天地之化育，則可以與天地參矣。》 

 284



El santo o sabio entonces es él que realiza su verdadera naturaleza permitiendo a los demás 

realizarse, y al mismo tiempo, es él que está en perfecta unión con el cielo y la tierra es decir con 

el universo. La idea confuciana de la perfectibilidad del hombre implica que cada uno pueda 

volverse un santo. Yan Hui, el discípulo preferido de Confucio es arquetípico de esta 

perfectibilidad. Mencio también comparte esta idea al afirmar que “todos los hombres pueden ser 

un Yao o un Shun” y “el santo y yo somos de la misma especie”.937 Asimismo, se puede traducir 

“shengren” por “santo” si se entiende “un ser ordinario y ‘otro’ en lo que junta la ejemplaridad, 

imitable de todos, y la superación de la humanidad ordinaria”.938 Esta santidad en el sentido 

menciano culmina con el pensamiento neoconfuciano. Es un problema constante de todos los 

pensadores Song, periodo que se caracteriza por un “impulso casi religioso”.939 Este impulso casi 

religioso se debe en gran parte al budismo y su influencia sobre el renuevo confuciano. Empero, 

la idea de “santo” y “santidad” no es exclusiva de los confucianos y neoconfucianos ya que los 

pensadores daoístas también la usan. Ahora bien, el sentido que se le atribuye en el daoísmo es 

algo diferente. Asimismo, no se exhorta el hombre a desarrollar su humanidad sino más bien a 

entrar en fusión con el dao: “El hombre excepcional solamente lo es por los hombres, pero no es 

igual al Cielo. ¿No se dice?: ‘el hombre de poco en comparación con el Cielo es hombre de bien 

en comparación con los hombres; y el hombre de bien en comparación con los hombres es 

hombre de poco en comparación con el cielo”.940

 

                                                           
937 Mengzi, Gaozi 6 B, ZZQS, vol.6, p.412:《人皆可以為堯，舜。》; Ibid., Gaozi 6 A, ZZQS, vol.6, p.400: 《聖

人與我同類者。》  
938 A. Cheng, Histoire de la pensée chinoise, p.79. 
939 Ibid., p.446. 
940 Zhuangzi, cap.6, p.194:《畸人者，畸於人而侔於天。故曰：天之小人，人之君子；人之君子 ，天之小人

也。》 

 285



 El segundo término es el de “sabio” (賢人). También pertenece a la literatura tradicional 

china aunque su uso no sea tan desarrollado. La definición de “xian” es “tener virtud y 

capacidad”.941 Esta definición enseña lo inferior que es “xian” en comparación con “sheng”. 

“Xian” es entonces el hombre de valor (worthy), el hombre capaz de Mozi, él quien por su talento 

se merece los cargos oficiales más altos.942  En cuanto al último término, “tianshen” (天神), 

hemos visto que su uso fue debatido desde la primera controversia que opuso Longobardo a la 

mayoría de los misioneros de su orden. Probablemente es por el diverso y frecuento uso de la 

palabra “shen” cuyos significados hemos analizado en la primera parte de esta sección, que 

Longobardo veía dificultad en su buen uso.  

   

 III.  Métodos y recursos para la traducción 

1. La transliteración  

 

Ahora que hemos analizado el uso de algunos conceptos centrales del Lingyan lishao, veremos el 

uso que se hizo de las palabras transliteradas y también de los ejemplos. Desde las primeras obras 

budistas traducidas al chino hasta las obras cristianas, los traductores sintieron la enorme 

dificultad que representaba el reto de expresar sus ideas en chino. Esta lengua no es adecuada 

para la traducción de lenguas indo-europeas, en particular porque es un idioma sin flexiones. 

Tampoco es adecuado para la representación de ideas abstractas porque tiende a particularizar las 

                                                           
941 Guhanyu changyongzi zidian: 《有道德有才能的。》 
942 A. Cheng, Histoire de la pensée chinoise, p.96. 

 286



ideas. 943  Por ejemplo, el concepto de “verdad” “shi” (實 ) tendrá a traducirse “lo que es 

verdadero” (實之) o “las cosas verdaderas” (實物).  

 

 Uno de los métodos que emplearon los misioneros para la traducción de su pensamiento 

religioso fue la transliteración de conceptos. Este método fue consecuencia del hecho de que el 

idioma chino careciera de conceptos adecuados para la traducción de ideas propiamente 

occidentales. Este método de transliteración no iba sin problemas. El primero es que se 

transliteraban palabras polisilábicas en un idioma mono o bisilábico. La dificultad residía en el 

hecho de que estas palabras transliteradas rompían con las exigencias literarias y estilísticas 

propias del chino: el equilibrio y el ritmo de las frases.944 No era insignificante el asunto para los 

misioneros ya que los letrados chinos no hubieran leído un texto cuyas sonoridades les parecieran 

bárbaras. Solamente con mencionar las palabras “feilusufeiya” (費祿蘇非亞 ) “filosofía” y 

“yanima” (亞尼瑪) “alma” se podrá ver cuan lejos eran estas palabras de los criterios estilísticos 

del chino. Otro problema relacionado con la transliteración es que los chinos no entendían el 

significado de la palabra transliterada en su conjunto sino que se preguntaban acerca del 

significado de cada carácter. Arthur Wright relata al respecto el ejemplo de un sacerdote 

protestante chino quien se abocó a comprobar a sus fieles que Jesús era hijo de Dios mediante el 

análisis de los caracteres que componían sus nombres transliterados. Es así como afirmó que 

Jesús (Yesu 耶穌) y Jehová (Yehehua 耶和華) poseían el mismo apellido lo que comprobaba su 

parentesco.945  

 

                                                           
943  A. Wright, “The Chinese Language and Foreign Ideas”, en Wm. Th. De Bary, The Unfolding of Neo-
Confucianism, p.287. 
944 Ibid., p.296. 
945 Ibid., p.298. 

 287



 Sambiasi, tal vez porque se benefició de la experiencia de sus correligionarios 

predecesores, no recurrió mucho a las palabras transliteradas. Son pocas en el Lingyan lishao y 

aun menos sus ocurrencias. Podemos enumerarlas: los mártires (ma’erdi’er, 瑪而底兒), el Padre 

(badele, 罷德肋), el Hijo (feilue, 費略), el Espíritu Santo (sibiliduosanduo, 斯彼利多三多), la 

gloria (woleliya, 我樂利亞, 2 veces p.93), y dos palabras perteneciente al registro laico: la 

filosofía (feilusufeiya, 費祿蘇非亞) y la idea (ideya, 意得亞). De estas palabras cabe notar que 

solamente a las tres últimas Sambiasi agrega un comentario explicativo. Si bien las ideas de 

mártires y Espíritu santo no tienen su correlato en el pensamiento chino, no es el caso de las 

demás palabras. La transliteración, en estas situaciones, permite a Sambiasi evitar la confusión de 

esas nociones con un vocablo del idioma común lo cual provocaría la perdida de significado. Lo 

anterior se entiende fácilmente si uno se refiere a las palabras de la trinidad, Padre e Hijo. El 

Lingyan lishao también usa dos palabras transliteradas de manera recurrente. Se trata de las 

nociones de “alma” en el sentido cristiano (yanima, 亞尼瑪) y de “gracia” (elajiya, 額辣濟亞). 

La noción de alma, en su significado propiamente chino, no coincidía con el significado que le 

daban los misioneros. Probablemente por esta razón, se tradujo el “alma” por el vocablo 

“yanima” cuando su connotación era teológica y por “hun” (魂) cuando su connotación era más 

epistemológica refiriéndose a las tres categorías de alma tales como se definían en la filosofía de 

Aristóteles. Por otra parte, la gracia, en el sentido de impulso divino, es decir la gracia actual, era 

una noción desconocida del pensamiento chino. Por el peso de estos vocablos en la economía de 

la obra sus ocurrencias son numerosas.  

 

 

 

 288



2. El manejo de los conceptos  

 

El uso que se hizo de los conceptos se aparta de su uso tradicional en el pensamiento chino. Los 

misioneros jesuitas, en particular bajo la inspiración de Matteo Ricci, quisieron volver a un 

significado antiguo de los conceptos, es decir a un significado más apegado al sentido confuciano 

original. Ahora bien, se puede uno preguntar cuánto sentido tal interpretación podía tener para las 

élites educadas de China cuando se considera su sistema educativo y la literatura que le era 

apegada.946 En efecto, no se leían a los Clásicos sin leer a los comentarios que los interpretaban. 

Es más, a menudo se leían a los Clásicos a través de sus interpretaciones. En la época Ming, estas 

interpretaciones eran dominadas por la corriente neoconfuciana, en particular de la escuela 

Cheng-Zhu, aunque las interpretaciones rivales fueran plétoras. Cabe recordar que los mismos 

Clásicos que todos los letrados estudiaban y que los misioneros loaban, los Cuatro libros, son 

precisamente una compilación hecha por Zhu Xi de cuatro Clásicos confucianos independientes, 

el Lunyu, el Mengzi, el Zhongyong y el Daxue. Luego, los mismos sistemas educativos y de 

selección de los funcionarios se basaban en estas interpretaciones. Por lo mismo, se puede pensar 

que se moldeaba la forma de pensar de estas élites y es probable que les era muy difícil entender 

a los conceptos de su formación intelectual bajo otra lectura.  

 

 Otros de los métodos que utilizaron los misioneros, y que tal vez causaron un problema de 

lectura y de comprensión por parte de los lectores chinos, son el uso de neologismos y la 

descontextualización de los conceptos. Arthur Wright menciona que tanto los budistas como los 

demás introductores de ideas foráneas en China se enfrentaron a un dilema de traducción para 

palabras claves, el de escoger un término chino con prestigio, pero se corría el riesgo de no poder 

                                                           
946 P. Rule, K’ung-tzu or Confucius, p.77. 

 289



explicitar el significado del concepto original, o escoger un término que tradujera más 

adecuadamente el concepto pero restándole familiaridad y prestigio. En esta segunda opción 

caben los neologismos, es decir el uso de caracteres en un sentido técnico o la combinación rara 

de caracteres y las palabras descontextualizadas. 947  Hemos visto que Sambiasi recurrió 

ampliamente a estos dos tipos de usos. Empero, A. Wright subraya que tales usos entorpecían el 

estilo de los textos. Sabiendo el gusto literario de los literati nos podemos preguntar otra vez que 

entendimiento pudieron tener de estas obras.  

 

 Podemos sistematizar el manejo que Sambiasi y Xu hicieron de los conceptos sin mayores 

detalles ya que estos procedimientos se describieron en el capítulo anterior. En primer lugar, se 

usaron palabras familiares o de la literatura para expresar un concepto clave (por ejemplo, el 

concepto de alma: hun 魂). Luego, se descontextualizaron ciertos conceptos de dos maneras: 1) el 

concepto no aparece con su par habitual (ti/yong 體用; li/qi 理氣). Lo anterior puede tener como 

razón el hecho de que el significado original del concepto es independiente del par, o que la 

separación es voluntaria; 2) no se atribuye a los conceptos la misma importancia en el comentario 

que en el pensamiento chino en general (por ejemplo la minoración de li 理 y la sobre evaluación 

de hun 魂). Por último, los misioneros recurrieron al uso de neologismos entendido de dos 

maneras: 1) se atribuye un nuevo significado a una palabra (por ejemplo xin (信) cobra el 

significado cristiano de “fe”); 2) se crea una nueva combinación de palabras (mingwu 明悟, 

shenghun 生魂, zhimeihao 至美好…) En el Lingyan lishao los autores hicieron un gran uso de 

esta última categoría de neologismos.  

 

                                                           
947 A. F. Wright, “The Chinese Language and Foreign Ideas”, pp.289 y 291. 

 290



 Queda estudiar cuáles son los conceptos importantes del pensamiento chino que no se 

hallan en el comentario y el por qué de esta ausencia. Sin pretender a ninguna exhaustividad, 

vemos que los conceptos de “taiji” (supremo último, 太極 ), “yin” y “yang” (los polos 

complementarios de toda creación, 陰陽), “wuxing” (los cinco elementos, 五行), “dao” (substrato 

metafísico o principio moral, 道), “qi” (substrato material, 氣) y “de” (virtud, 德) son totalmente 

ausentes o tienen muy pocas ocurrencias en el comentario aunque fueran palabras filosóficas 

recurrentes en casi todas las escuelas de filosofía china. Pueden ser varias las razones de esta 

ausencia. Vemos que los cinco primeros conceptos o grupos de conceptos se refieren todos a la 

explicación metafísica de la creación, a la cosmología. Ahora bien, éste no es el tema principal 

del Lingyan lishao, aunque fuera un tema conexo.    

 

 No obstante, si examinamos este primer grupo de conceptos podemos determinar otra 

razón. Empecemos con los conceptos opuestos y complementarios de yin y yang.948 Su primera 

apariencia conocida es en el Libro de las odas (Shijing) cuya compilación no puede ser posterior 

al siglo V a.C. Los significados que tienen en esta compilación se refieren a los aspectos 

antitéticos y concretos del tiempo y del espacio. En efecto, yin evoca un tiempo brumoso y 

oscuro, un día lluvioso, lo que es interno. Es el lado norte de una montaña donde no pega el sol. 

Yang, por el contrario, evoca al sol y al calor, al lado sur de una montaña y también a los días de 

primavera. 949  Con estos significados originales del yin y del yang entendemos porque es la 

alternancia que prevaleció sobre la oposición. 950  La estaciones tienen un ritmo regular que 

alternan, así del sol y de la luna, del frío y del calor… Es la razón por la cual no se pueden 

concebir al yin y al yang en oposición absoluta. Cabe agregar una dimensión esencial de los 
                                                           
948 Zhang Dainian, Key Concepts in Chinese Philosophy, pp.83-94.  
949 M. Granet, La pensée chinoise, pp.117-118.  
950 Ibid., pp.128-129. 

 291



conceptos: su significado sexual. En efecto, el yin es principio femenino mientras que el yang es 

principio masculino. Este sentido es primordial ya que la oposición de los sexos era la regla 

cardinal de la organización social. Vemos ilustrado lo anterior en el Guanzi (管子)951 donde el 

símbolo de la puerta es a la vez símbolo del yin y del yang y símbolo de las fiestas sexuales.952 El 

uso de estos conceptos es entonces muy antiguo. Posteriormente, no dejan de tener su 

importancia, volviéndose cada vez más abstractos. Son fundamentales al entendimiento del Libro 

de las mutaciones (Yijing). En esta obra el yin y el yang son los principios constitutivos del 

cambio y tienen una particularidad que se remonta a su significado original, a saber ambos son qi 

(氣), es decir principios materiales. Aunque los dos conceptos pierden poco a poco su significado 

concreto, en particular el aspecto sexual, no dejan de tener este sentido material. Asimismo, con 

el Gran comentario al libro de las mutaciones, yin y yang ya no denotan tanto el qi sino la 

naturaleza yin y la naturaleza yang, y con Zhou Dunyi siguen siendo qi  pero a la vez se vuelven 

principio.  

 

 La teoría de los cinco elementos953 (wuxing, 五行) tiene un origen propio, pero desde la 

dinastía Han se relaciona íntimamente con la del yin y del yang. Se halla en el capítulo “El Gran 

plan” del Libro de los documentos (Shujing) la primera descripción clara de lo que son los cinco 

elementos y de sus funciones y efectos:  

 

El primero agua; el segundo fuego; el tercero madera; el cuarto metal; el quinto tierra. El agua es 

lo que humidifica y fluye abajo; el fuego es lo que quema y se eleva; la madera es lo que está 
                                                           
951 Guanzi 管子, cap.3, Ershierzi, p.100. Se trata de una compilación (siglos IV a II a.C.) cuyo título se refiere al 
ministro Guan Zhong quien hizo del duque Huan de Qi (r.685-643) el primero de los hegemones del periodo de 
Primaveras y Otoños. 
952 M. Granet, La pensée chinoise, pp.138-141. 
953 Zhang Dainian, Key Concepts in Chinese Philosophy, pp.95-103. 

 292



encorvado o derecho; el metal es lo que es maleable y cambiable; la tierra es lo que se siembra y 

de lo cual se colecta la cosecha.  Lo que humedece y fluye abajo se vuelve salado; lo que quema 

y se eleva se vuelve amargo; lo que está encorvado o derecho se vuelve agrio; lo que es maleable 

y cambiable se vuelve acre, lo que está sembrado y fuente de la cosecha es dulce.954  

 

 Podrá cambiar el orden de los elementos según los autores, la teoría no deja, sin embargo, 

de establecer una correspondencia entre los elementos, las direcciones, los sabores, las 

cualidades955, etc… y por lo mismo de dar una explicación de los fenómenos tanto naturales 

como humanos. En efecto, la teoría afirma la alternancia de los elementos: la predominancia de 

uno sobre los demás determina el curso de los eventos naturales y humanos.956 Una evolución 

importante de la teoría se da con Zou Yan (騶衍, 1ª mitad del siglo III a.C.) quien asimila la 

teoría con la del yin y del yang, la sistematiza y luego le da una connotación historiográfica. La 

sucesión de las dinastías se empieza a entender en función de la alternancia de los elementos.957 

El paso siguiente se da con Zhou Dunyi quien, en su Diagrama del supremo último (Taijitu, 太極

圖) ya mencionado, incorpora el proceso de los cinco elementos en su descripción de la creación 

de todas las cosas. Aquí también cabe recalcar el carácter eminentemente material de los cinco 

elementos.  

 

 El taiji (太極), que hemos descrito en el capítulo anterior como lo que está más allá de las 

formas, y por lo tanto inmaterial, es originalmente el principio que unifica los principios alternos 

                                                           
954 Shang Shu 尚書, Beijing, Zhongguo wenshi chubanshe, 2003, cap. “Hongfan”: 《一曰水，二曰火，三曰木，

四曰金，五曰土。水曰潤下，火曰炎上，木曰曲直，金曰從革，土愛稼穡。潤下作咸，炎上作苦，曲直作

酸，從革作辛，稼穡作甘。》 
955 M. Granet, La pensée chinoise, pp.168-173. 
956 Fung Yu-lan, A History of Chinese Philosophy, p.162.  
957 A. Cheng, Histoire de la pensée chinoise, pp.255-258.  

 293



de yin y yang. En su significado más antiguo el taiji, en particular en el Libro de las mutaciones, 

es entonces la unidad primordial del cielo y de la tierra y es material.958 Otra vez encontramos 

una evolución importante con el Diagrama del supremo último de Zhou Dunyi. Zhou inicia el 

proceso cosmológico en el taiji quien pone en movimiento al yang, luego al yin, luego a los cinco 

elementos creando, por ende, las miríadas de cosas. No precisa Zhou Dunyi si el taiji es qi 

mientras que lo explicita de los demás elementos descritos. Es Zhu Xi quien retoma el concepto 

de taiji para conferirle un papel mayor en su filosofía: el taiji se vuelve el principio último, 

principio de los principio, encima de las formas y por lo tanto inmaterial. No abundaremos más 

en este concepto que ya hemos examinado en el capítulo anterior y tampoco en el concepto de qi 

(氣), es decir el substrato material.  

 

 Sigue el concepto de dao (道). El dao es probablemente el concepto más primordial de la 

filosofía china en la medida que este concepto define al universo. Cabe mencionar al respecto que 

es compartido por todas las escuelas de pensamiento chinas.  “Dao” significa, en primera 

instancia, el camino.959 A partir de la época de los Reinos Combatientes, se empieza a entender 

por “dao”, especialmente en el ámbito de la filosofía daoísta, el principio “creativo” inmanente. 

Esta función era anteriormente atribuida a tian. La primera mención filosófica del concepto de 

“dao” aparece en las Analectas. Asimismo: “El caballero no busca ni una barriga llena ni un 

hogar cómodo. Se dirige hacia hombres que poseen el dao para ser corregido. Ese hombre puede 

ser descrito como alguien dispuesto a aprender”.960 Si la primera acepción del término “dao” 

corresponde a “camino”, llega a tener con el confucianismo la connotación de “camino del ser 

humano”, la vía que tiene que seguir, la dirección que debe tomar su conducta, como lo 
                                                           
958 Zhang Dainian, Key Concepts in Chinese Philosophy, pp.179-190. 
959 Fung Yu-lan, A History of Chinese Philosophy, p.177. 
960 Confucio, Lunyu, 1:14.  

 294



demuestra la cita precedente del Lunyu. Vemos entonces la cualidad moral del dao. El junzi o 

caballero se acerca a los hombres poseídos por el dao para alcanzar la rectitud moral yi (義). No 

obstante, esta connotación moral no recae exclusivamente sobre la conducta humana ya que los 

seres humanos forman parte del universo o naturaleza. Por lo tanto, esta cualidad moral pertenece 

también a la naturaleza en la medida que el dao es el principio regulador del universo: un orden 

eficaz. Este orden cósmico que el dao representa vale tanto para el macrocosmos  −el universo− 

como para el microcosmos humano, es decir el imperio y el ser. Por último, cabe mencionar que 

esta cualidad moral de la naturaleza consiste, de igual manera, en el principio de perfección de 

todas las cosas. Esta perfección es el resultado de que cada cosa tiene su razón o lugar en la 

naturaleza.  

 

 En el Laozi y el Zhuangzi, la noción de “dao” tiene una connotación nítidamente 

metafísica. La connotación moral propia de la filosofía confuciana tiende a desaparecer en la 

escuela daoísta. En cuanto al carácter moral del dao, éste desaparece en beneficio de un principio  

impersonal, sin connotación moral cuya característica mayor es la espontaneidad: “La medida del 

dao es la espontaneidad”.961 Por espontaneidad se debe entender una conducta que no violenta el 

curso de la naturaleza, sino por el contrario, la acompaña en sus movimientos. Es precisamente lo 

que significa el concepto de wuwei (無為). El dao es principio y vía de salvación para el ser 

humano que se moldea de acuerdo al movimiento natural del universo. Lo moral en sí, es decir 

los principios axiológicos del bien y del mal, no es más, para la escuela daoísta, que un 

conjunto de valores relativos, es decir no necesarios: “Lo correcto es una sucesión de cambios 

infinitos. Lo equivocado también es una sucesión de cambios infinitos. Por lo tanto, se dice que 

                                                           
961 Laozi, cap.25, Ershierzi, p.3: 《道法自然。》 

 295



no hay nada mejor que utilizar la luz (del entendimiento)”. 962  El daoísmo se opone, por lo 

tanto, a la doctrina confuciana que enfatiza la conducta humana voluntaria. Afirma, por el 

contrario, que el ser humano no es un ser privilegiado en la naturaleza: “Sigue la espontaneidad 

de las cosas y no mantengas dentro de ti ningún elemento de ego. Sólo entonces el imperio será 

gobernado”.963  

 

 Por ende, estudiaremos el concepto de “virtud” (de, 德 ). De también pertenece al 

vocabulario del pensamiento chino antiguo. Originalmente, significa la rectitud del corazón. Con 

Confucio cobra el sentido latino de virtus, es decir el poder innato de una persona. No se trata de 

la virtud en cuanto fuera un principio moral.964 El carácter aparece en los huesos oraculares del 

periodo Shang (1751 a.C-1112 a.C.). Está compuesto de tres elementos: un caminar (xing, 行), un 

corazón (xin, 心) y un ojo (mu, 目). El significado del conjunto podría ser el estado cuando el ojo 

mira el corazón de las cosas, descubre y sigue el ritmo de las cosas. Cuando la vista y la mente 

están volteadas hacia a fuera pierden el movimiento interno de las cosas. Se pierde la unidad y la 

relación de las cosas que son vistas como entidades discretas. Esta es una interpretación daoísta 

del carácter.965 El de es entonces la manifestación del dao como naturaleza. Según el capítulo 51 

del Daodejing el de es el dao en la medida que se mueve adelante y se vuelve manifiesto, y el 

dao es el de como oscuro y escondido. El de, como manifestación del dao, es cercano a la idea de 

you (ser, 有) que emerge de wu (no-ser, 無) y da existencia a todas las cosas en el mundo.  

 

                                                           
962 Zhuangzi, cap. 2, p.54:《是亦一無窮，非亦一無窮也。故曰莫若以明。》 
963 Ibid., cap.7, p.215: 《須物自然而無容私焉，而天下治矣。》 
964 A. Cheng, Histoire de la pensée chinoise, p.80.  
965 E. M. Chen, “The Meaning of Te in the Tao Te Ching: An Examination of the Concept of Nature in Chinese 
Taoism”, Philosophy East and West, vol.23, n°4, 1973, pp.462-463. 

 296



 Podemos ahora intentar sacar algunas conclusiones en cuanto a la ausencia en el 

Lingyan lishao de estos caracteres fundamentales del pensamiento chino. No cabe duda que los 

primeros conceptos provocaron muchos problemas a los misioneros ya que apuntan a la 

materialidad de los principios creadores. No es difícil entender cuanto les debía ser difícil 

asimilar el Dios cristiano, trascendente y totalmente inmaterial, a estos principios inmanentes y 

materiales. Por otra parte, los dos últimos concepto, el “dao” y el “de”, aunque fueran 

conceptos compartidos por todas las escuelas de pensamiento, indudablemente están 

relacionados con al escuela daoísta. Tal vez, es la razón por la cual Sambiasi los evitó: 

pertenecía a la estrategia misionera jesuítica el hecho de apartarse de los daoístas y criticarlos. 

Se puede concluir que probablemente Sambiasi y Xu evitaron concienzudamente todo tipo de 

concepto que tenga un contenido material o inmanente o que fuera relacionado con el daoísmo.  

 

3. El uso de metáforas y ejemplos 

 

El Lingyan lishao hace uso de ejemplos y metáforas para ilustrar sus teorías y doctrinas. Ahora 

bien, el uso de ejemplos y metáforas no es exclusivo de la filosofía occidental sino más bien un 

recurso de toda obra filosófica. En efecto, es común ilustrar un pensamiento abstracto mediante 

un ejemplo concreto. En consecuencia, lo que nos interesa aquí es entender qué tipo de ejemplos 

utiliza Sambiasi. Podemos clasificar en tres tipos los ejemplos: los que toman de la filosofía 

occidental, los que toman de la filosofía china y los que se encuentran en ambas. Los primeros se 

analizaron en la primera parte. Nos interesan aquí las dos últimas categorías porque se ve en ellas 

el esfuerzo de adaptación a un lector letrado chino. Vemos como el uso de ejemplos intenta hacer 

que el comentario tenga un carácter familiar, conocido del lector. Aquí tampoco pretendemos 

 297



examinar todos los ejemplos que sirvieron a los autores sino algunos que nos parecen 

representativos de su estrategia de adaptación.  

 

 Un primer ejemplo que podemos examinar ilustra el proceso de memorización. Dice 

Sambiasi: “En los países occidentales hay métodos para la memorización. Se trata de la 

repetición. Vemos con un libro. Se memoriza en silencio una o dos cosas hasta completar la 

recitación desde el inicio hasta el final y desde el final hasta el inicio. Si en medio apunta a un 

carácter, puede recitar lo que sigue antes de recitar su inicio966 o es más, a veces se resalta un 

cierto número de caracteres para recitar carácter por carácter”.967 Sambiasi se refiere a la teoría 

aristotélica de la necesidad del orden en el proceso de reminiscencia. 968  Estos métodos 

mnemotécnicos se asociaban con el aprendizaje y perduraron durante toda la Edad Media y hasta 

probablemente el siglo XX. Ahora bien, son los mismos métodos que los estudiantes chinos 

tenían que aplicar en su aprendizaje y en particular cuando querían presentarse a los exámenes 

oficiales para la selección de los futuros funcionarios: tenían que memorizar y poder recitar 

numerosos clásicos, dentro de los cuales destacan los Cuatro Libros.  

 

 Otro ejemplo que quisiéramos examinar es el de la generación. Sambiasi ilustra la idea de 

inmortalidad del alma con la afirmación siguiente: “Por ejemplo, las hierbas y los árboles decaen, 

las ramas, las hojas, las flores y los frutos se concentran en la raíz y cuando llega la primavera, la 

fuerza de la raíz se renueva. Las ramas, las hojas, las flores y los frutos naturalmente 

reaparecen”.969 Lo que quiere acertar Sambiasi es la idea cristiana que, después de la muerte, el 

                                                           
966 Aristóteles, De memoria et reminiscentia, 452 a 17. 
967 Lingyan lishao, p.41. 
968 Aristóteles, De memoria et reminiscentia, 451 b 30 - 452 a 5. 
969 Lingyan lishao, p.13. 

 298



alma racional y las almas vegetativas y sensitivas vuelven a unirse al cuerpo y a vivir. 

Encontramos en la filosofía occidental una idea parecida aunque no totalmente idéntica, la idea 

de la razón seminal que nace con los estóicos. Esta idea postula que todo ser procede de una 

semilla que contiene en sí los brotes particulares o “razones seminales” de cada una de sus partes. 

En un registro biológico hallamos la descripción de la generación en términos de “circularis 

propietas” de la semilla ya que la semilla se vuelve planta y la planta de nuevo vuelve a ser 

semilla.970 Ahora bien, esta idea del crecimiento de la planta a partir de una unidad para luego 

decaer y volver a la unidad está presente en casi todas las escuelas de pensamiento chino. El 

mismo carácter que significa el crecimiento y la vida (sheng, 生) representa un brote saliendo de 

la tierra. En el pensamiento chino, en vez de la semilla lo que representa el origen es la raíz (gen, 

根).971  

 

 También Sambiasi y Xu ilustran sus ideas con ejemplos propios del pensamiento chino. 

En la página trece del Lingyan lishao vemos como los autores ejemplifican la idea de la 

simultaneidad del ser y de sus funciones, o de la causa y de los efectos. Escriben: “Hay un antes y 

un después temporales, como por ejemplo, primero se crea la herramienta y luego se usa, o como 

el agua que primero está en el manantial y luego fluye. Pensemos en la luz del sol cuyos rayos, de 

igual manera, ya sea en lo alto o en lo bajo, todo lo ilumina. En especial, desde el metal y el agua, 

la luna y el cielo se extiende a la tierra. No se debe decir que proviene de la tierra y se extiende a 

la luna y al agua, al metal y al cielo. Por eso, se afirma que existen un antes y un después 

originales. Sin embargo, no es decir que la luz del sol, en un cierto momento, primero alcanza el 

                                                           
970 W. Pagel, “William Harvey and the Purpose of Circulation”, p.34: Es la descripción de la generación en términos 
de “circularis propietas” que da Peter Severinus en su obra la Idea medicinae philosophicae fundamenta continens 
totius doctrinae Paracelsicae, Hippocraticae et Galenicae (1571). 
971 Zhang Dainian, Key Concepts in Chinese Philosophy, pp.103-125. 

 299



metal y el agua, la luna y el cielo y después alcanza la tierra”.972 Los dos primeros ejemplos 

describen la consecución de la causa y del efecto. El ejemplo siguiente de la luz del sol tiene el 

fin de ilustrar lo contrario, a saber la simultaneidad de la causa y del efecto. Lo interesante aquí 

es que este ejemplo no tiene mucho sentido para un lector occidental. Parece referirse a la 

correspondencia de los elementos tan propia del pensamiento chino. Empezando con la 

descripción de los elementos mencionados, advertimos que el metal es otoño, yin (principio 

femenino), occidente y derecha; el agua es  invierno, yin, norte, abajo; ambos se asocian con la 

luna; la tierra es centro e yin; la luna es yin; el sol y el cielo son yang (principio masculino). Al 

lado del problema de la simultaneidad, ¿qué significación tiene este ejemplo? Parece apuntar a la 

complementariedad del yin y del yang mediante la complementariedad de los elementos. El sol, 

que está arriba ilumina tanto en lo alto (cielo, yang), como en lo bajo (luna, yin) y en el centro 

(tierra, yin). El metal y el agua, que por sus propias características representan la oscuridad (yin, 

otoño e invierno) sin embargo reflejan la luz del sol: es decir que hasta en la máxima oscuridad 

llega la luz. Lo que representa la polaridad yin y yang es “una visión del mundo, no como un 

conjunto de entidades discretas e independientes, cada una siendo su esencia propia, sino como 

una red continua de relaciones entre la totalidad y las partes, sin que uno transcienda a los 

demás”.973 También esta dualidad no es oposición absoluta ya que no pueden operar el uno sin el 

otro, el declive de uno siendo el ascenso del otro y así infinitamente.974 Si este ejemplo se refiere 

efectivamente a las teorías del yin y del yang y de los cinco elementos, que hemos vistos 

fusionaron al inicio de la dinastía Han, esto comprueba dos cosas. En primer lugar, el ejemplo 

comprueba el hecho de que el uso de estas teorías era muy común y, consiguientemente y en 

                                                           
972 Lingyan lishao, p.13. 
973 A. Cheng, Histoire de la pensée chinoise, p.40. 
974 Ibid., p.255.  

 300



segundo lugar, ilustra el hecho de que no era tan fácil para los misioneros evitar todo tipo de 

referencia a conceptos y teorías que no permitían expresar su teología.  

 

 El ejemplo siguiente se tomó de la filosofía aristotélica pero nos parece referir 

expresadamente a un problema filosófico propio del pensamiento de Confucio. En el Lingyan 

lishao se afirma que “las cosas similares tienen nombres similares y las cosas diferentes difieren 

en realidad. A la hora de fijar el nombre, primero se fija la realidad de la cosa,975 y luego, una vez 

logrado se puede describir.976 El pescado por ejemplo.977 Si los moluscos se llamaran pescado, si 

los cuadrúpedes se llamaran pescado, si la estrella se llamara pescado, los filósofos no sabrían 

que es lo que designan y el acto de nombrar sería dudoso”. 978  Este ejemplo se refiere 

explícitamente a ciertos pasajes de la obra de Aristóteles, en particular a los Analíticos 

posteriores y a Las partes de los animales. Empero, nos parece que tal ejemplo tenía que ser 

familiar a un confuciano. Encontramos en el pensamiento de Confucio la teoría de la 

“rectificación de los nombres” (zhengming, 正名). Por “rectificación de los nombres” se entiende 

la idea de que existe una adecuación entre el nombre y la realidad que designa y también “la 

convicción de que existe una fuerza inherente al lenguaje que expresa la dinámica interna de las 

relaciones humanas”.979 Es un principio que define a un hombre según su papel oficial o civil. Un 

gobernante debe actuar como gobernante y un padre debe actuar como padre. Esto significa que 

el hecho de gobernar implica ciertas conductas. De la misma manera, el hecho de ser padre 

implica deberes (educar a los hijos) y interdicciones (irse con la novia de su hijo).980 Al no actuar 

                                                           
975 Aristóteles, Analíticos posteriores, II, 1, 89 b 31-35; Ibid., II, 7, 92 b 28-28. 
976 Suma teológica, 1 q.85 a.2, ad 3. 
977 Aristóteles, Partes de los animales, 643 b 12-13;  643 b 23-24. 
978 Lingyan lishao, p.29.  
979 A. Cheng, Histoire de la pensée chinoise, pp.82-83. 
980 Confucio, Lunyu, 12:11. 

 301



como debe, el gobernante arruina el estado.981 Ilustrativo al respecto es el texto siguiente de la 

Analectas: 

 

Zilu: “Suponiendo que el príncipe de Wei contará con usted para gobernar, ¿qué es lo que 

primero haría?”  

El maestro: “Una rectificación de los nombres, sin duda alguna”. 

Zilu: “No se si oí bien. Maestro, usted dice ¿une rectificación de los nombres?” 

El maestro: “Zilu, ¡que burdo eres! Cuando un hombre de bien no sabe de qué habla, 

prefiere callarse. Si los nombres son incorrectos, no se puede hacer discursos coherentes. 

Si el lenguaje es incoherente, los asuntos no se arreglan”.982

 

Podemos dibujar un paralelo entre la teoría de Aristóteles y la de Confucio en cuanto a la 

necesaria adecuación entre la realidad y el nombre que la denota. La diferencia tal vez reside en 

el hecho de que, para Confucio, el lenguaje tiene una eficacia que va más allá de la simple 

denotación.  

 

 Por ende, examinaremos un ejemplo tomado del registro de la política. La idea que se 

ilustra es que la razón debe dominar los impulsos de las potencias concupiscibles e irascibles. 

“Lo anterior, en las afecciones del hombre, se puede entender a través del examen. Es igual a la 

metáfora del soberano severo y del caballero virtuoso. A veces se indigna, como el fuego cuya 

naturaleza es quemar, pero, el súbdito leal es bueno y amistoso. Ambos recíprocamente miden su 

                                                           
981 Ibid., 13:15. 
982 Ibid., 13:3, ZZQS, vol.6, p.179:《子路曰: 「 衛君待子而為政，子將奚先? 」  子曰: 「 必也正名!」 子路曰: 「 有

是哉，子之迂也! 奚其正? 」  子曰: 「 野哉由也!  君子於其所不知, 蓋闕如也。名不正，則言不須; 言不須，則

事不成。」 》 

 302



fuerza como el fuego y el agua que entonces termina aniquilándole”.983 Aquí encontramos la 

figura del consejero virtuoso que Confucio es el primero en representar. Para él, “gobernar es 

corregir [o rectificar]”984 Corregir o rectificar designa un proceso de transformación activa de un 

estado negativo o insatisfactorio a un estado positivo o satisfactorio. Por lo mismo el gobernante 

debe ser un ejemplo de virtud985 y el gran ministro es él que sirve según el dao.986 En cuanto al 

hecho de que fuera amistoso el buen ministro leemos en las Analectas que un hombre influencia 

de manera activa el gobierno sólo con el hecho de ser un buen hijo y de ser amigable con sus 

hermanos. 987
 Por último, el “soberano severo” al cual refiere Sambiasi tal vez apunta al 

gobernante que impone sus ordenes por medio de la ley o de la fuerza, y por lo mismo no alcanza 

los objetivos intrínsecos al hecho de gobernar, que son el orden de la sociedad y la virtud del 

pueblo, porque el pueblo obedece por miedo pero no por virtud.988 Quizás se pueda interpretar la 

figura del soberano severo de dos maneras: para Confucio este soberano probablemente es él que 

está influenciado por la filosofía legista mientras que en la época Ming puede representar al 

soberano déspota o tiránico.  

 

 La estrategia de Sambiasi y Xu en cuanto a los ejemplos y las metáforas es de encontrar 

unos que sean familiares al lector. Claro es que son más adecuados los ejemplos tomados del 

registro confuciano. Lo interesante es descubrir unos ejemplos que son similares a la filosofía 

occidental y la filosofía china.  

 

 
                                                           
983 Lingyan lishao, p.27. 
984 Confucio, Lunyu, cap.12:17, ZZQS, vol.6, p.173:《政者，正也。》 
985 Ibid., cap.13:13. 
986 Ibid., cap.11:24. 
987 Ibid., cap.2:21. 
988 Ibid., cap.2:3. 

 303



4. El recurso a la autoridad 

 

Para finalizar este capítulo estudiaremos lo que llamamos el recurso a la autoridad, es decir el 

hecho de poner una idea bajo la autoridad de un texto o un autor clásico. Este rasgo lo 

encontramos tanto en el pensamiento chino como en la teología jesuítica. Era una práctica común 

de los jesuitas de nombrar a Santo Tomas, Aristóteles o San Agustín entre otros autores para 

asentar su opinión. Esta práctica se halla en el Lingyan lishao. Los escritores chinos, en particular 

los filósofos, también recurrían a la autoridad para asentar sus ideas. Este proceder se puede 

entender mediante el hecho de que para los chinos lo mejor se encuentra en un pasado remoto 

durante el cual existieron unos reyes sabios. Se describe este periodo remoto como una edad de 

oro. Asimismo, Confucio declara en las Analectas que los reyes sabios de la Antigüedad son el 

modelo de los buenos gobernantes.989
 Luego, el confucianismo que desde temprano se vuelve el 

pensamiento dominante, precisamente adopta esta idea de la Edad de Oro, sobrevalorando el 

pasado. En este sentido afirmó Confucio: “Sigo el camino recto, no innovo. Creo en y amo la 

antigüedad”.990 La misma tradición confuciana, desde la dinastía Han y en especial gracias a la 

obra del filósofo Dong Zhongshu, realizó un trabajo de construcción del pensamiento chino, 

quitándole los rasgos mitológicos para darle un enfoque histórico.991 Es así como, las figuras 

mitológicas o leyendarias se volvieron parte de la historia de China. En los términos de Benjamín 

Schwartz, se trató de una “euhemerización” al revés ya que, en vez de divinizar a los fundadores 

supuestos de la civilización, como ocurrió en Grecia, la tradición china humanizó a los 

protagonistas de su fundación. 992  Siguiendo esta valoración confuciana del pasado se puede 

                                                           
989 Ibid., cap.1:12. 
990 Ibid., cap.7:1, ZZQS, vol.6, p.120: 《述而不作，信而好古。》 
991 N. Girardot, “The Problem of Creation Mythology in the Study of Chinese Religion”, History of Religions, vol.15, 
nº4, 1976, p.295. 
992 B. Schwartz, The World of Thought in Ancient China, p.25. 

 304



observar que la mayoría de los textos filosóficos desde Dong Zhongshu hasta el siglo XVIII son 

comentarios de los Clásicos.993  También en este tradición se coloca la idea de “transmisión 

ortodoxa” que idearon los filósofos de la escuela Daoxue, en particular Zhu Xi, para asentar su 

hegemonía intelectual.  

  

 La práctica del recurso a la autoridad debía entonces ser familiar a un lector confuciano. A 

un “San Bernardo dijo” o “Santo Tomás dijo” corresponde el “el maestro dijo” de las Analectas o 

“el maestro Zhou dijo”, “el señor Cheng dijo”, etc… de las Conversaciones clasificadas del 

maestro Zhu. En cuanto a la forma misma de la obra, el estilo escolástico de las obras 

occidentales, en particular las refutaciones de doctrinas erróneas que vemos en el Lingyan lishao, 

no debieran herir el sentido literario de los letrados ya que éstos también recurrían a una práctica 

estilística similar, en particular en la filosofía. Vemos, en efecto, que las Conversaciones 

clasificadas del maestro Zhu son bastante similares en la medida que usan un esquema de 

preguntas y respuestas. Esta práctica se remonta a las Analectas de Confucio, obra en la cual se 

discuten las preguntas de los discípulos.  

 

 Por último, descubrimos en el Lingyan lishao un procedimiento que Michele Ruggieri ya 

había usado antes de Sambiasi, a saber hacer una referencia a la Gran enseñanza (Daxue), aunque 

fuera implicita, como para dar peso a lo que se va a decir en el comentario.994 En efecto, en la 

mera introducción del comentario, Sambiasi y Xu aseveran:  

 

                                                           
993 J. Henderson, Scripture, Canon, and Commentary, p. 81 
994 P. Rule, K’ung-tzu or Confucius, p.8. 

 305



Antaño, había la Gran Enseñanza (Daxue). Las enseñanzas se colocaban a la entrada de 

los estudios para dárselas a conocer a sí mismo, es decir conocerse a sí mismo. Esos 

contemporáneos estudiaban la variedad del origen ancestral. Era la tarea principal de 

todos los hombres, la de conocerse a sí mismo. ¿En qué consistía? Primero se trataba de 

conocer la dignidad de su propia ánima, la naturaleza de su propia ánima. Si los hombres 

a menudo piensan en las facultades del ánima, en la belleza del ánima, necesariamente 

entienden con claridad los fenómenos mundanales. Como el agua fluye, las flores se 

marchitan, entonces es difícil que se pueda amar por largo tiempo, solamente es adecuado 

cultivar la mente con esfuerzo. Para buscar las cosas que existen eternamente, el hombre 

de bien  investiga las cosas y examina los principios. Lo que manifiesta el soberano bien, 

consiste precisamente en eso, valorar la administración de la casa, el gobierno del estado y 

la paz en el mundo. Todos los hombres que dirigen deben practicar el estudio del ánima, 

tomar este principio por el arte central de la administración y del gobierno. Esto 

precisamente es el estudio del ánima.995

 

Los autores se refieren explícitamente al Daxue y en particular al pasaje más conocido de la obra:  

 

Antaño, cuando se deseaba hacer resplandecer la luz de la virtud en el mundo, primero se 

empezaba por ordenar su país. Para ordenar su país, primero se empezaba por arreglar su 

casa. Para arreglar su casa, primero se empezaba por perfeccionarse a sí mismo. Para 

perfeccionarse a sí mismo, primero se rectificaba su corazón. Para rectificar su corazón, 

primero se hacía sincera su intención. Para hacer sincera su intención, primero se extendía 

el conocimiento. La extensión del conocimiento está en la investigación de las cosas. Con 

                                                           
995 Lingyan lishao, pp.2-3.  

 306



el examen de las cosas se extiende el conocimiento. Una vez extendido el conocimiento se 

hace sincera la intención. Una vez sincera la intención se endereza el corazón. Una vez 

recto el corazón se perfecciona uno a sí mismo. Una vez se perfecciona uno a sí mismo, se 

arregla la casa. Una vez arreglada la casa se ordena al país. Una vez ordenado el país, se 

logra la paz en el mundo.996

 

El paralelismo entre los dos textos es flagrante. Introducir el Lingyan lishao con esta referencia 

era precisamente poner el comentario bajo la autoridad del confucianismo. Si bien empieza el 

comentario con esta referencia al confucianismo también cierra el comentario de igual manera 

definiendo a los misioneros como los “confucianos del occidente” (taixiru泰西儒).997  

                                                           
996 Daxue, ZZQS, vol.6, p.17:《 古之欲明明德於天下者，先治其國。欲治其國者，先齊其家。欲齊其家者，

先脩其身。欲脩其身者，先正其心。欲正其心者，先誠其意。欲誠其意者，先致其知。致知在格物。物格而

后知至，知至而后意誠，意誠而后心正，心正而后身脩，身脩而后家齊，家齊而后國治，國治而后天下

平。》 
997 Lingyan lishao, p.139. 

 307



Conclusión 

Llegando al final de este trabajo, quisiéramos subrayar unos puntos. El examen del Lingyan 

lishao a veces nos enseña, a veces solamente confirma conocimientos y a veces solamente invita 

a otros estudios. Con más claridad, podemos decir que, en cuanto al contenido filosófico y 

teológico de la obra, no hay grandes sorpresas. Sambiasi es un filósofo conservador y sus fuentes 

son las de un conservador. En este sentido, queda muy apegado a la interpretación tomista de la 

“psicología” aristotélica. La noción moderna de mente que se empezaba a desarrollarse en la 

Europa renacentista falta en la obra de Sambiasi.  

 

 Sin embargo, el Lingyan lishao parece indicar que Sambiasi hacía uso de las fuentes 

primarias (las obras de Aristóteles y Santo Tomas) más que de fuentes segundarias (los manuales 

de Coimbra). Este descubrimiento da una perspectiva nueva sobre los tratados de filosofía 

occidental que se escribieron en chino ya que hasta ahora se suponía que eran, en su mayoría, 

adaptaciones de los manuales de Coimbra que fungieron como manuales de estudio dentro de las 

escuelas de la Compañía. Empero, como poco se sabe de los estudios de Sambiasi, solamente se 

puede especular sobre sus lecturas a partir del examen del comentario. Este problema se podría 

entender mejor haciendo una comparación de los tres tratados sobre el alma que se escribieron en 

chino. Lo más probable es que se llegaría a la conclusión –conocida— de que existía cierta 

libertad de enseñanza dentro de la Orden.  No obstante, tal estudio permitiría conocer con más 

precisión los debates internos de la Compañía.  

 

 En cuanto a los métodos y recursos que usaron los autores, Sambiasi y Xu Guangqi, no 

presentan novedades en comparación con otras obras misioneras adaptadas al chino. El manejo 

 308



de los conceptos, en particular el uso de neologismos y la descontextualización de conceptos, no 

son exclusivos de los autores del Lingyan lishao, porque se remontan a las políticas mismas de 

Matteo Ricci, políticas a las cuales parece adherir Sambiasi. En esta misma vena, el intentar 

asimilar su pensamiento al de los confucianos tampoco es un recurso novedoso del comentario. 

Aquí, el Lingyan lishao, más que enseñarnos algo nuevo, nos invita a otros estudios. Este examen 

nos deja con algunas preguntas irresueltas. En efecto, nos hemos preguntado ¿cuál podía ser la 

comprensión que los literati confucianos podían tener del comentario? La pregunta es válida 

porque es difícil entender ¿cómo era posible, para un lector chino, leer los conceptos bajo una 

interpretación no usual? Lo anterior nos lleva a una tercera pregunta: ¿cuál fue la recepción del 

Lingyan lishao en China? Aquí sería necesaria una investigación sobre la difusión del comentario 

en las bibliotecas chinas públicas y privadas para entender cuál pudo haber sido su influencia 

sobre los pensadores chinos. Estos estudios no son vanos ya que se ha postulado desde décadas la 

posible influencia de los misioneros sobre la evolución del pensamiento chino, en particular sobre 

la nueva corriente de “estudios prácticos”, es decir la corriente de estudios filológicos que se 

empieza a desarrollar al final de la dinastía Ming e inicio de la dinastía Qing. Esta era la tesis de 

Henri Bernard-Maître que Paul Demiéville se dedica a refutar.998 En todo caso, solamente hasta 

tener un conocimiento exacto de la difusión de un número amplio de estas obras se podrá 

determinar si tuvieron alguna influencia sobre el pensamiento chino.  

  

 

                                                           
998 P. Demiéville, “Les premiers contacts philosophiques entre la Chine et l'Europe”, pp.92-94.  

 

 309



 Bibliografía  
 
Fuentes originales y textos de referencia 
 
Archivum Historicum Societatis Iesu, Roma, Institutum Historicum S.I.  
Bernard, Henri, S.J., “Les adaptations chinoises d’ouvrages européens: Bibliographie 

chronologique depuis la venue des portugais à Canton jusqu’à la mission française de 
Pékin”, Monumenta Serica, vol.10, 1945, pp.1-57 y 309-388. 

Cordier, Henri, Essai d’une bibliographie des ouvrages publiés en Chine par les Européens, 
ed. rev., corr., y considérablemente aum., New York, B. Franklin 1968.  

Dehergne, Joseph, S.J.,  Répertoire de jésuites de Chine de 1552 à 1800, Roma, Institutum 
Historicum S.I., Paris, Letouzey & Ané, 1973. 

Goodrich, Luther C., Chaoying Fang, Dictionary of Ming Biography: 1368-1644, Nueva 
York, Columbia University Press, 1976.  

Kristeller, Paul Oskar, Cranz, F. Edward; Brown, Virginia, Catalogus Translationum et 
Comentariorum, Mediaeval and Renaissance Latin Translations and Comment, 
Washington, Catholic University Press of America, 1960. 

Lalande, André, Vocabulaire technique et critique de la philosophie, París, PUF, 1972.  
Lohr, Charles H., S.J.,“Renaissance Latin Aristotle Commentaries: Authors A-B”, Studies in  

the Renaissance, vol.21, 1974, pp.228-289.  
----, “Renaissance Latin Aristotle Commentaries: Authors C”, Renaissance Quarterly, 

vol.28, 1975, pp.689-741. 
----, “Renaissance Latin Aristotle Commentaries: Authors D-F”, Renaissance Quarterly, 

vol.29, 1976, pp.714-745. 
----, “Renaissance Latin Aristotle Commentaries: Authors G-K”, Renaissance Quarterly, 

vol.30, 1977, pp.681-741. 
----, “Renaissance Latin Aristotle Commentaries: Authors L-M”, Renaissance Quarterly, 

vol.31, 1978, pp.532-603. 
----, “Renaissance Latin Aristotle Commentaries: Authors N-Ph”, Renaissance Quarterly, 

vol.32, 1979, pp.529-580. 
----, “Renaissance Latin Aristotle Commentaries: Authors Pi-Sm”, Renaissance Quarterly, 

vol.3, 1980, pp.623-734. 
----, “Renaissance Latin Aristotle Commentaries: Authors So-Z”, Renaissance Quarterly, 

vol.35, 1982, pp.164-256. 
O’Neill, Charles, S.J., Joaquín, Ma., Domínguez, S.I. (a cura di), Diccionario histórico de la 

Compañía de Jesús, biográfico-temático, Roma, Institutum 
 Historicum, Madrid, Universidad Pontificia Comillas, 2001. 

Pfister, Louis, Notices biographiques et bibliographiques sur les jésuites de l’ancienne 
mission de Chine 1552-1773, Shanghai, Imprimerie de la Mission Catholique, 2 
volumes, 1932-34. 

Sagrada Biblia, Versión crítica sobre los textos hebreo, arameo y griego, por Francisco 
Cantera Burgos y Manuel Iglesias Gonzalez, Madrid, BAC, 1979.  

San Agustín, Obras, Edición bilingüe preparado por Victorino Capanaga, Madrid, BAC, 
1979- 

San Bernardo, Obras completas de Bernardo de Claraval, Edición preparada por los monjes 
cistercienses de España, Madrid, BAC, 1984. 

 310



Sambiasi, Francesco, S.J., (Bi Fangji 畢方濟), Lingyan lishao《靈言蠡勺》, (Humilde 
discusion sobre cuestiones del alma), Biblioteca Apostolica Vaticana, Raccolta 
Generale Oriente III, 223 (10), Borgia Cinese, 324 (6), Borgia Cinese 364 (12). 

Shenxue cidian 《神學辭典》 (Diccionario de teología, Inglés-Chino), guangji chubanshe 
faxing 光機出版社發行, Taiwán 臺灣, 1998. 

Sommervogel, Carlos, Bibliothèque de la Compagnie de Jésus par les Pères Augustin et 
Aloys de Backer, Louvain, Editions de la Bibliothèque S.J., Collège philosophique et 
théologique, 1960. 

Standaert, Nicolas (ed.), Handbook of Christianity in China: 635-1800, Leiden, Boston, 
Köln, Brill, 2001. 

Streit, Robert, O.M.I., Bibliotheca Missionum, Asiatische Missionsliteratur 1600-1699, 
Freiburg, 1929, Herder & Co. 

Tomás de Aquino,  Suma teológica, Texto latino de la edición crítica Leonina, Traducción y 
anotaciones por una comisión de P. P. Dominicos presidida por Francisco Barbado 
Viejo, Introducción general por Santiago Ramírez, BAC, Madrid, Católica, 1964.  

Verhaeren, Hubert, “La bibliothèque chinoise du Pé-t’ang”, Monumenta Serica, vol.4, 1939- 
1940, pp.622-626. 

 
 
Bibliografía secundaria  
 
Europa: 
 
Adams, Robert M., “Middle Knowledge”, The Journal of Philosophy, vol.70, n°17, 

Seventieth Annual Meeting of the American Philosophical Association Eastern 
Division, 1973, pp.552-554. 

Aristóteles, De l’âme, trad. J. Tricot, Paris, Vrin, 1992. 
----, De l’âme, trad. Pierre Thillet, Paris, Gallimard, coll. Folio Essais, 2005.  
----, Del alma, Madrid, Gredos, 1994 (1ª 1978). 
----, De memoria et reminiscentia, trad. W. D. Ross, The Great Books, Chicago, 

Encyclopaedia Britannica, 1952, vol.8.  
----, On Generation of Animals, trad. W. D. Ross, The Great Books, Chicago, Encyclopaedia 

Britannica, 1952, vol.9. 
----, Parts of Animals, trad. W. D. Ross, The Great Books, Chicago, Encyclopaedia 

Britannica, 1952, vol.9. 
Aubenque, Pierre, Le problème de l’être chez Aristote, Paris, Puf, col. Quadrige, 1962, 1994 

(2°).  
Black, Robert, “Italian Renaissance Education: Changing Perspectives and Continuing 

Controversies”, Journal of the History of Ideas, vol.52, n°2, 1991, pp.315-334. 
Bloch, Ernst, La philosophie de la Renaissance, trad. Pierre Kamnitzer, Paris, Payot, coll. 

Petite Bibliothèque Payot, 1974. 
Breen, Quirinus, “Giovanny Pico della Mirandola on the Conflict of Philosophy and 

Rhetoric”, Journal of the History of Ideas, vol.13, 1952, pp.384-426. 
Bréhier, Emile, Histoire de la philosophie, Paris, PUF, 1991 (1a 1931 y 1938), 3 vols.  
----, La filosofía en la Edad Media, trad. J. Lopez Perez, México, Unión Tipográfica Editorial 

Hispano Americana, 1959.  

 311



Brizzi, Gian Paolo (a cura di), La "ratio studiorum”: modelli culturali e pratiche educative 
dei Gesuiti in Italia tra cinque e seicento, Roma, Bulzoni, c1981. 

Cassirer, Ernst, La Philosophie de la Renaissance, trad. P. Kamnitzer, Paris, Petite 
Bibliothèque Payot, 1974. 

Cassirer, Kristeller, Randall, The Renaissance Philosophy of Man, Chicago, University of 
Chicago Press, 1948. 

Cast, David, “Aurispa, Petrach, and Lucian: An Aspect of Renaissance Translation”, 
Renaissance Quarterly, vol.XXVII, n°2, 1974, pp.157-173. 

Celenza, Christopher S., “Pythagoras in The Renaissance: The Case of Marsilio Ficino”, 
Renaissance Quarterly, vol.LII, n°3, 1999, pp.667-711. 

Cesareo, Francesco C., Review Essay, “The Complex Nature of Catholicism in the 
Renaissance”, Renaissance Quarterly, vol.54, n°4, part.2, 2001, pp.1561-1573. 

Copenhaver, Brian P., “Scholastic Philosophy and Renaissance Magic in the De Vita of 
Marsilio Ficino”, Renaissance Quarterly, vol.37, n°4, 1984, pp.523-554. 

Costello, William T., The Scholastic Curriculum at Early Seventeenth-Century, Cambridge, 
Mass., Harvard University Press, 1958. 

Cranz, F. Edward, “The Renaissance Reading of the De Anima”, en Platon et Aristote à la 
Renaissance, Colloque international d’études humanistes, Tour, France, 1973, 
pp.359-376. 

Descartes, René, Discurso del método, trad. F. Larroyo, México, ed. Porrua, 2001. 
Duby, Georges, “L’histoire des systèmes de valeurs”, History and Theory, vol.11, n°1, 1972, 

p.15-25. 
Elliot Van Liere, Katherine, “Humanism and Scholasticism in Sixteenth-Century Academe: 

Five Students Orations from the University of Salamanca”, Renaissance Quarterly, 
vol.LIII, n°1, 2000, pp.57-107. 

Farinella, Alessandro G., “Giordano Bruno: Neoplatonism and the Wheel of Memory in the 
De Umbris Idearum”, Renaissance Quarterly, vol.LV, n°2, 2002, pp.596-624. 

Françon, Marcel, “Humanisme”, Renaissance Quarterly, vol.XXI, n°3, 1968, pp.300-303. 
Gandillac, Marcel de, “Neoplatonism and Christian Thought in the Fifteenth Century 

(Nicolas of Cusa and Marsilio Ficino)”, en D.J. O’Meara (ed.), Neoplatonism and 
Christian Thought, Norfolk, Va., International Society for Neoplatonic Studies, 
Albany, N.Y.: State University of New York Press [distributor], 1982, pp.143-168. 

García Jaramillo, Miguel Alejandro, La cogitativa en Tomás de Aquino y sus fuentes,  
Pamplona, Ediciones Universidad de Navarra, S.A., 1997. 

Gilson, Etienne, “Autour de Pomponazzi: Problématique de l’immortalité de l’âme en Italie 
au début du XVIe siècle”, Archives d’Histoire Doctrinale et Littéraire du Moyen-Age, 
vol.28, pp.163-279. 

----, “Humanisme médiéval et Renaissance”, Les Idées et les Lettres, Paris, 1932,  
pp.171-196. 

----, Introduction à l’étude de saint Augustin, Paris, Vrin, 1969.  
----, L’esprit de la philosophie médiévale, Paris, Vrin, 1969, 2° ed. revisada. 
----, La filosofía en la Edad Media: Desde los orígenes patrísticos hasta el fin del siglo XIV, 

trad. A. Pacios y S. Caballero, Madrid, Gredos, 1965 (2° ed.), 1° ed. en francés 1947.  
----, Le thomisme, Introduction à la philosophie de saint Thomas d’Aquin, Paris, Vrin, 1948.  
Grafton, Anthony, “Renaissance Readers and Ancient Texts: Comments on some 

Commentators”, Renaissance Quarterly, vol.38, 1985, pp.615-649. 
Grendler, Marcella, “A Greek Collection in Padua: The Library of Gian Vincenzo Pinelli 

 312



(1535-1601)”, Renaissance Quarterly, vol.XXXIII, n°3, 1980, pp.386-416. 
Grendler, Paul F., “Schooling in Western Europe”, Renaissance Quarterly, vol.XLIII, n°4, 

1990, pp.775-787. 
----, “The Universities of the Renaissance and Reformation”, Renaissance Quarterly, 

vol.LVII, n°1, 2004, pp.1-42. 
----, The University of the Italian Renaissance, Baltimore & Londres, The John Hopkins 

University Press, 2001.  
Griffiths, Gordon, “Leonardo Bruni and the Restoration of the University of Rome (1406)”, 

Renaissance Quarterly, vol.XXVI, n°1, 1973, pp.1-10.  
Hadot, Pierre, ¿Qué es la filosofía antigua?, trad. E. Cazenave Tapie Isoard, México, Fondo 

de Cultura Económica, 1998. 
Headley, John M., “Tommaso Campanella and Jean de Launoy: The Controversy over 

Aristotle and his Reception in the West”, Renaissance Quarterly, vol.XLIII, n°3, 
1990, pp.529-550.   

Henry, John y Sarah Hutton, New Perspectives on Renaissance Thought: Essays in the 
History of Science, Education, and Philosophy: In Memory of Charles B. Schmitt, 
Londres, Duckworth, 1990. 

Hill, Boyd H. Jr., “The Grain and the Spirit in Mediaeval Anatomy”, Speculum, vol.40, n°1, 
1965, pp.63-73.  

Hundert, E. J., “Augustine and Sources of the Divided Self”, Political Theory, vol.20, n°1, 
1992, pp. 86-104. 

Husik, Isaac, “Averroes on the Metaphysics of Aristotle”, The Philosophical Review, vol.18, 
n°4, 1909, pp.416-428.  

Ianziti, Gary, “Leonardo Bruni and Biography: The Vita Aristotelis”, Renaissance Quarterly, 
vol.LV, n°3, 2002, pp.805-832. 

Jaeger, Werner, Aristóteles, trad. J. Gaos, México, Fondo de Cultura Económica, 1984, (1ª en 
aleman, 1923). 

Kantorowitz, Ernst, “Plato in the Middle Ages”, en The philosophical Review, vol.51, n°3, 
1942, p.312-323. 

Keller, Abraham C., “Zilsel, The Artisans, and the Idea of Progress in the Renaissance”, 
Journal of the History of Ideas, vol.11, n°2, 1950, pp.235-240. 

Kessler, Eckhard, “The intellective soul”, en Charles B. Schmitt, y Quentin Skinner, The 
Cambridge History of Renaissance Philosophy, Cambridge, 1988, Cambridge 
University Press, pp. 485-534. 

Klibansky, Raymond, The Continuity of the Platonic Tradition during the Middle Ages. 
Plato’s Parmenides in the Middle Ages and the Renaissance, Munich, Kraus 
International Publications, 1981.  

Kraye, Jill, “The Pseudo-Aristotelian Theology in Sixteenth- and Seventeenth-Century 
Europe”, en J. Kraye et al., Pseudo-Aristotle in the Middle Ages, Londres, 1986, pp. 
265-286. 

Kristeller, Paul Oskar, “A New Manuscript Source for Pomponazzi’s Theory of the Soul”, 
Revue Internationale de Philosophie, vol.2, fasc.2, 16 de las series, 1941, pp.144-157. 

----, “Marsilio Ficino as a Man of Letters and the Glosses Attributed to Him in the Caetani 
Codex of Dante”, Renaissance Quarterly, vol.XXXVI, n°1, 1983, pp.1-47. 

----, “Renaissance Aristotelianism”, Greek, Roman and Byzantine Studies, vol.6, 1965, 
pp.157-174.  

----, “Two Unpublished Questions on the Soul by Pietro Pomponazzi”, Medievalia et 

 313



Humanistica, vol.9, 1955, pp.76-101 y vol.10, 1956, p.151. 
----, Eight Philosophers, Stanford, Stanford University Press, 1964. 
----, Medieval Aspects of Renaissance Learning, (Mahoney ed.), Durham, NC, Duke 

University Press, 1974. 
----, Renaissance Thought and Its Sources, M. Mooney (ed.), Nueva York, Columbia 

University Press, 1979.  
----, Renaissance Thought: The Classic, Scholastic and Humanist Strains, Nueva York, 

Harper, 1961.  
Laudauer, Carl, “Erwin Panofsky and the Renascence of the Renaissance”, Renaissance 

Quarterly, vol.XLVII, n°2, 1994, pp.255-281. 
Libera de, Alain, La philosophie médiévale, Paris, PUF, 1998 (3ª). 
Mahoney, Edward P., “St Thomas and the School of Padua at the End of the fifteenth 

Century”, Proceedings of the American Catholic Philosophical Association, vol.48, 
1974, pp.277-285. 

Makdisi, George, “The Scholastic Method in Medieval Education: An Inquiry into Its 
Origins in Law and Theology”, Speculum, vol.49, 1974, pp.640-661. 

Marrou, Henri-Irénée, Saint Augustin et la fin de la culture antique, Paris, Boccard, 1958.  
Marsh, David, “Erasmus and the Antitheses of Body and Soul”, Journal of the History of 

Ideas, vol.37, n°4, 1976, pp.673-688. 
Matsen, Herbert S., “Students’ ‘Arts’ Disputations at Bologna Around 1500”, Renaissance 

Quarterly, vol.XLVII? n°3, 1994, pp.533-555. 
Monfasani, John, “Aristotelians, Platonists, and the Missing Ockhamists: Philosophical 

Liberty in Pre-Reformation Italy”, Renaissance Quarterly, vol.46, n°2, 1993, pp.247-
276. 

Moreau, Joseph, Aristote, Paris, PUF, 1962. 
Mulsow, Martin, “Ambiguities of the Prisca Sapientia in Late Renaissance Humanism”, 

Journal of the History of Ideas, vol.65, n°1, 2004, 1-13. 
O’Meara, Dominic J. (ed.), Neoplatonism and Christian Thought, Norfolk, Va., International 

Society for Neoplatonic Studies, Albany, N.Y.: State University of New York Press 
[distributor], 1982.  

Osborne, Catherine, “Aristote, De Anima 3.2: How Do We Perceive That We See and 
Hear?”, The Classical Quarterly, New Series, vol.33, n°2, 1983, pp.401-411.  

Pagel, Walter, “William Harvey and the Purpose of Circulation”, Isis, vol.42, n°1, 1951, 
pp.22-38. 

Park, Katharine, “The Organic Soul”, en Charles B. Schmitt, y Quentin Skinner, The 
Cambridge History of Renaissance Philosophy, Cambridge, 1988, Cambridge 
University Press, pp.464-484. 

Perreiah, Alan, “Humanistic Critiques of Scholastic Dialectic”, Sixteenth Century Journal, 
vol.13, n°3, 1982, pp.3-22. 

Platon et Aristote à la Renaissance, Colloque international d’études humanistes, Tour, 
France, 1973. 

Platon, Timeo, trad. Ma. Á. Durán y F. Lisi, Madrid, Gredos, 1997 (2ª).   
Plotino, Enneadas, trad. Al inglés A. H. Armstrong, 8 vols., Harvard, Harvard University 

Press, 1989. (en particular el vol.4: sobre el alma).  
Powell, John, “Perfection as a Cosmological Postulate: Aristotle and Bruno”, The 

Philosophical Review, vol.44, n°1, 1935, pp.57-68. 
Randall, John H., Aristotle, Nueva York, Columbia University Press, 1960. 

 314



----, The Career of Philosophy from Middle Ages to the Enlightenment, Nueva York, 
Columbia University Press, 1962. 

----, “The Development of Scientific Methodology in the School of Padua”, Journal of the 
History of Ideas, vol.1, 1940, pp.177-201. 

Reif, Patricia, “The Textbook Tradition in Natural Philosophy, 1600-1650”, Journal of the 
History of Ideas, vol.30, 1969, pp.17-32. 

Ridder-Symoens, Hilde de (ed.), La historia de la universidad en Europa, vol.1, Las 
universidades en la edad media, trad. M. S. de Mora Charles, Bilbao, Servicio 
Editorial del País Vasco, 1994.  

Rodis-Lewis, Geneviève, L’œuvre de Descartes, Paris, Vrin, 1971. 
Saffrey, Henri D., “Florence, 1492: the Reappearance of Plotinus”, Renaissance Quarterly, 

vol.XLIX, n°3, 1996, pp.488-508. 
Schmitt, Charles B., “Aristotle as a Cuttlefish: The Origin and Development of a 
Renaissance Image”, Studies in the Renaissance, vol.12, 1965, pp.60-72. 
----, “Perennial Philosophy: From Agostino Steuco to Leibniz”, Journal of the History of 
Ideas, vol.27, 1966, pp.505-532. 
----, “Who Read Gianfrancesco Pico Della Mirandolla?”, Studies in the Renaissance, vol.11, 
1964, pp.105-132. 
----, Aristotle and the Renaissance, Cambridge, Mass. y Londres, Harvard University Press, 
1983. 
----, Reappraisal in Renaissance Thought, Charles Webster (ed.), Londres, Variorum 

Reprints, 1989. 
----, The Aristotelian Tradition and Renaissance University, Londres, Ashgate Pub co., 1984. 
----, Studies in Renaissance Philosophy and Science, Londres, Variorum Reprints, 1981. 
Schmitt, Charles B., Quentin Skinner (eds.), The Cambridge History of Renaissance 
Philosophy, Cambridge, Cambridge University Press, 1988. 
Siraisi, Nancy G., “Vesalius and the Reading of Galen’s Teleology”, Renaissance Quarterly, 

vol.50, n°1, 1997, pp.1-37.  
Skulsky, Harold, “Paduan Epistemology and the Doctrine of One Mind”, Journal of the 

History of Philosophy, vol.6, 1968, pp.341-361. 
Tracy, Theodore, “The Soul/Boatman Analogy in Aristotle’s De Anima”, Classical 

Philology, vol.77, n°2, 1982, pp.97-112. 
Weinberg, Bernard, “From Aristotle to Pseudo-Aristotle”, Comparative Literature, vol.5, 

n°2, 1953, pp.97-104. 
Weisinger, Herbert, “Ideas of History During the Renaissance”, Journal of the History of 

Ideas, vol.6, 1945, pp.415-435. 
----, “Renaissance Accounts of the Revival of Learning”, Studies in Philology, vol.XLV, n°2, 

1948, pp.105-118. 
White, Haydon, “The Gregorian Ideal and Saint Bernard of Clairvaux”, Journal of the 

History of Ideas, vol.21, n°3, 1960, pp.321-348. 
Williams, Steven J., “Defining the Corpus Aristotelicum: Scholastic Awareness of 

Aristotelian Spuria in the High Middle Ages”, Journal of the Warburg and Courtauld 
Institutes, vol. 58, 1995, pp.29-51. 

Witteridge, Gweneth, “On the Local Movement of Animals: The Wilkins Lecture 1979”, 
Notes and Records of the Royal Society of London, vol.34, n°2, 1980, pp.139-153. 

Wolfson, Harry A., “The Twice-Revealed Averroes”, Speculum, vol.36, 1961, pp.373-392. 
Yates, Frances A., El arte de la memoria, trad. I. Gómez de Liaño, Madrid, ed. Siruela, 

 315



Biblioteca de ensayos, 2005 (1ª ed. en ingles 1966).  
----, La filosofía oculta en la época isabelina, trad. Roberto Gómez Ciriza, México, Fondo de 

Cultura Económica, 2001 (2ª reimp.).  
 
 
Fuentes relativas a los jesuitas y al cristianismo en general: 
 
Bernard-Maître, Henri, S.J., “L’Eglise catholique des XVIIe-XVIIIe siècles et sa place dans 

l’évolution de la civilisation chinoise”, Monumenta Serica, vol.1, 1935, pp.155-167. 
----, “Note sur l’histoire du christianisme en Extrême-Orient”, Monumenta Serica, vol.1, 

1936-1937, pp.1478-486.   
----, Sagesse chinoise et philosophie chrétienne, Tientsin, Hautes Etudes, 1937. 
Camacho Kuri, Ramón, La Compañía de Jesús : Imagenes e Ideas: Scientia conditionata, 

tradición barroca y modernidad en la Nueva España, Puebla, Nenemérita 
Universidad Autónoma de Puebla, Diección General de Fomento Editorial, Plaza y 
Valdés Editores, 2000.  

Chan, Albert, S.J., “Late Ming Society and the Jesuits Missionaries”, en Charles E. Roman y 
B.C. Bonnie Oh (eds.), East Meets West, The Jesuits in China, 1582-1773, Chicago, 
Loyola University Press, 1988. 

Cohen, Paul A., “The Anti-Christian Tradition in China”, Journal of Asian Studies, vol.XX, 
n°2, 1961, pp.169-180.  

Corsi, Elisabetta, “Del Aristóteles latinus al Aristóteles sinicus: Fragmentos de un proyecto 
inconcluso”, en E. Corsi (ed.), Órdenes religiosas entre América y Asia: Ideas para 
una historia misionera de los espacios coloniales, México, El Colegio de México, en 
prensa. 

----, “El debate actual sobre el relativismo y la producción de saberes en las misiones 
católicas durante la primera edad moderna: ¿una lección para el presente?”, en E. 
Corsi (ed.), Órdenes religiosas entre América y Asia: Ideas para una historia 
misionera de los espacios coloniales, México, El Colegio de México, en prensa.   

----, “Nuestra pequeña muerte cotidiana; Fisiología hípnica y fisonomía en un tratado en 
chino de Francesco Sambiasi, S. J.”, Conferencia en El Colegio de México, Congreso 
sobre Ordenes religiosas en Asia y America, 17 de febrero de 2003. 

Criveller, Gianni, Preaching Christ in Late Ming  China, The Jesuits Presentation of Christ 
from Matteo Ricci to Giulio Aleni, Taipei, Brescia, Italy, Taipei Ricci Institute, 
Fondazione Civiltà Bresciana, 1997. 

D’Elia, Pasquale M., “Il metodo di adattamento del P. Matteo Ricci S.I. in Cina”, Rivista 
della Stampa, vol.3, 1956, pp.174-182. 

----, “Prima introduzione della filosofia scolastica in Cina (1584, 1603)”, Bulletin of the 
Institute of History and Philology, Academia Sinica, vol. XXVIII, 1956. 

Dainville de, François, L’éducation des jésuites, XVIe-XVIIIe siècles, Paris, Editions de 
Minuit, coll. Le sens Commun, 1991.  

Dehergne, Joseph, S.J., “Les chrétientés en Chine de la période Ming (1581-1650)”, 
Monumenta Serica, vol.XVI, 1957, pp.1-136.  

Dekker, Eef, “Was Arminius a Molinist?”, Sixteenth Century Journal, vol.27, n°2, 1996, 
pp.337-352. 

Dunne, George, S.J., Generation of Giants, Notre Dame, Indiana, 1962. 
Edmund J. Fortman, The Theology of Man and Grace: Readings in the Theology of Grace, 

 316



Milwaukee, The Bruce Publishing Company. 
Elman, Benjamin A., “Jesuit Scientia and Natural Studies in Late Imperial China,  

1600-1800”, Journal of Early Modern History,  6, n°3, Leiden, 2002, pp.209-232. 
Etiemble, Les jésuites en Chine : La querelle des rites (1552-1773), Paris, Julliard, 1966. 
Fabre, Pierre-Antoine y Antonella Romano (eds.), « Presentation/Introduction, Les jésuites 

dans le monde moderne. Nouvelles approches », Revue de Synthèse, vol.120, n°2-3,  
Paris, Albin Michel, abril-septiembre 1999, pp. 247-260. 

Fang Hao 方豪, Xu Guangqi《徐光啓》, Chungking, Victory Press, 1944。 
----, Zhongguo tianzhu jiaoshi renwuchuan《中国天主教史人物传》，3 vols., Beijing 北
京，Zhonghua shuju 中华书局，1988。 
Feingold, Mordechai (ed.), Jesuit Science and the Republic of Letters, Cambridge MA, 

Londres, The MIT Press, 2002. 
Ferrater Mora, José, “Suarez and Modern Philosophy”, Journal of the History of Ideas, 

vol.14, n°4, 1953, pp.528-547. 
Flick, M. y Z. Alszeghy, Antropología teológica, Salamanca, Ediciones Sigueme, 1999. 
Ganty, Etienne, Michel Hermans y Pierre Sauvage (eds.), Tradition jésuite, enseignement, 

spiritualité, mission, Bruselas, Namur, Edition Lessius, Presse Universitaires de 
Namur, 2000. 

Gaskin, Richard, “Conditionals of Freedom and Middle Knowledge”, The Philosophical 
Quarterly, vol.43, n°173, Special Issue: Philosophers and Philosophies, 1993, pp.412-
430. 

Gernet, Jacques, Chine et christianisme, action et réaction, Paris, Gallimard, 1982. 
----, Primeras reacciones chinas al cristianismo, trad. C. Vallée Lazo, México, Fondo de 

Cultura Económica, 1989. 
Giard, Luce y Louis de Vaucelles, Les Jésuites à l'Age baroque : 1540-1640, Grenoble, 

France, J. Million, 1996. 
Golvers, Noël, The Christian Mission in China in the Verbiest Era: Some Aspects of the 

Missionary Approach, Lovaina, Leuven University Press, 1999. 
Harris, Georges L., “The Mission of Matteo Ricci, S.J.; A Case Study of an Effort at Guided 

Culture Change in the Sixteenth Century”, Monumenta Serica, vol.XXV, 1966, pp.1-
168. 

Kelter, Irving A., “The Refusal to Accommodate: Jesuits Exegetes and the Copernican 
System”, Sixteenth Century Journal, vol.26, n°2, 1995, pp.273-283. 

Lamalle, Edmond, “La propagande du Père Nicolas Trigault en faveur des missions de Chine 
(1616)”, Archivum Historicum Societatis Iesu, 9, 1940. 

Lancashire, Douglas, “Anti-Christian Polemics in Seventeenth-Century China”, Church 
History, vol.38, n°2, 1969, pp.218-241.  

Lettres édifiantes et curieuses des jésuites de la Chine, 1702-1776, Textos escogidos y 
presentados por Isabelle et Jean-Louis Vissière a partir de la edición de 1819, Paris, 
Editions Desjonquères, 2001.  

Li, Tiangang, “Chinese Renaissance: The Role of Early Jesuits in China”, Stephen Uhalley 
Jr. y Xiaoxin Wu, China and Christianity: Burden Past, Hopeful Future, Armonk, 
NY y Londres, East Gate, Ricci Institute for Chinese and Western Cultural History, 
2001, pp.117-126. 

Liu Yunhua (ed.) 刘耘华 著，Mingmo Qingchu chuanjiaoshi Rujia jingdian de jieshi jiqi 
bentu huiying《明末清初传教士对儒家经典的解释及其本土回应》，Beijing 北

 317



京，Beijing daxue chubanshe 北京大学出版社，2005。 
Lohr, Charles H., S.J., “Les jésuites et l’aristotélisme du XVIe siècle”, en Luce Giard,  Les 

jésuites à la Renaissance : système éducatif et production du savoir, Paris, PUF, 
1995, pp.79-91.  

Luk, Bernard Hung-kay, “A Study of Giulio Aleni’s ‘Chih-fang wai chi [zhi] [fang] [wai] 
[zhi]”, Bulletin of the School of Oriental and African Studies, University of London, 
vol.40, n°1, 1977, pp.58-84. 

Mancia, Anita, “La controversia con I protestanti e i programmi degli studi teologici nella 
Compagnia di Gesù, 1547-1599”, AHSI, vol.LIV, 1985, pp.3-43 y 209-266. 

Massimi, Marina, “A psicología dos jesuitas: Uma Contribuição à História das Ideáis 
Psicológigas”, Psicologia: Reflexão e Crítica, vol.14, n°3, 2001, pp.625-633. 
Mungello, David (ed.), The Chinese Rites Controversy: Its History and Meaning, 

Monumenta Serica Monograph Series XXXIII, Institut Monumenta Serica, Sankt 
Augustin y The Ricci Institute for Chinese-Western Cultural History, San Francisco, 
Steyler Verlag-Nettetal, 1994. 

----, “Matteo Ricci’s Accomodation Approach and Contemporary Crhristian China Interest 
and Concern”, en China Notes, n°36, 1978, pp.36-39.  

----, Curious Land: Jesuit Accommodation and the Origins of Sinology, Stuttgart, F. Steiner 
Verlag Wiesbaden, 1985. 

----, The great encounter of China and the West, 1500-1800, Lanham, Md., Rowman & 
Littlefield Publishers, c1999. 

O’Malley, John W., S.J., et al, The Jesuits: Cultures, Sciences, and the Arts, 1540-1773, 
Toronto, Buffalo, Londres, University of Toronto Press, 1999. 

----, The First Jesuits, Cambridge, Londres, Harvard University Press, 2001 (7a).  
Occhipinti, Guiseppe (a cura di), Storia della teologia II: da Pietro Abelardo a Roberto 

Bellarmino, Bologna, Roma, Edizioni Dehoniane, 1996. 
Pannenberg, Wolfhart, Una historia de la filosofía desde la idea de Dios: Teología y 

filosofía, Salamanca, Ediciones Sigueme, 2002. 
Perterson, Willard J., “Learning from Heaven: The Introduction of Christianity and Other 

Western Ideas Into Late Ming China”, Cambridge History of China, vol.8, cap.12, 
Cambridge, Cambridge University Press, 1978, pp.789-839. 

Raguin, Yves, “An Example of Inculturation: Ricci” Lumen Vitae, n°40, 1985, pp.19-35. 
Renaldo, John J., “Bacon’s Empiricism, Boyle’s Science and the Jesuits Response in Italy”, 

Journal of the History of Ideas, vol.37, 1976, pp.689-695. 
Ricci, Matteo, Nicolas Trigault, Histoire de l’expédition chrétienne au Royaume de la Chine, 

1582-1610, Desclée de Brouwer, Colección Christus Textes, n°45, 1978. 
Ricci, Matteo, The True Meaning of the Lord of Heaven, (Tianzhu shiyi 天主實意), 

Traducción, introducción y notas de Douglas Lancashire y Peter Hu Kuo-Chen, 
edición sino-inglesa por E.J. malatesta, Taipei, Hong Kong, Paris, Institute of  Jesuit 
Sources, Colección Variétés Sinologiques, Nouvelle Série, n°72,  1985.  

Roman Charles E. y B.C. Bonnie Oh (eds.), East Meets West, The Jesuits in China,  
1582-1773, Chicago, Loyola University Press, 1988.  

Romano, Antonella, “Observer, vénérer, servir: Une polémique jésuite autour du tribunal des 
mathématiques de Pékin”, Annales, 59, n°4, 2004. 

----, “Pratiques d’enseignement et orthodoxie intellectuelle en milieu jésuite (seconde moitié 
du XVIe s.”, en Susanne Elm, Eric Rebillard, Antonella Romano (eds.), Orthodoxie, 

 318



christianisme et histoire, Rome, Ecole Française de Rome, coll. De l’Ecole Française 
de Rome, n°272, 2000, pp.241-260.  

Ross, Andrew C., “Alessandro Valignano: The Jesuits and Culture in the East”, en O’Malley, 
John W., S.J., et al, The Jesuits: Cultures, Sciences, and the Arts, 1540-1773, 
Toronto, Buffalo, Londres, University of Toronto Press, 1999, pp.336-351.  

Rule, Paul A., “The Confucian Interpretation of the Jesuits”, Paper on Far eastern History, 
n°6, 1972, pp.1-61.  

----, K’ung-tzu or Confucius? The Jesuit Interpretation of Confucianism, Sydney & Boston, 
Alen & Unwin, 1986. 

Sebes, Joseph, “A ‘Bridge’ between East and West, Father Matteo Ricci, S.J., his Time, his 
Life, and his Method of Cultural Accommodation”, en Lo Kuang (ed.) Collected 
Essays of the International Symposium on Chinese-Western Cultural Exchange in 
Commemoration of the 400th Anniversary of the Arrival of Matteo Ricci in China, 
Taipei, 1983. ISMR. 

Standaert, Nicolas, S.J., “Jesuit Corporate Culture as Shaped by the Chinese”, O’Malley, 
John W., S.J., et al, The Jesuits: Cultures, Sciences, and the Arts, 1540-1773, 
Toronto, Buffalo, Londres, University of Toronto Press, 1999, pp.352-363. 

----, “The Investigation of Things and the Fathoming of Principles (Gewu qiongli) in the 
Seventeenth-Century Contact Between Jesuits and Chinese Scholars”, en O’Malley, 
John W., S.J., et al, The Jesuits: Cultures, Sciences, and the Arts, 1540-1773, 
Toronto, Buffalo, Londres, University of Toronto Press, 1999, pp.395-420. 

----, Yang Tingyun, Confucian and Christian in Late Ming China: His Life and Thought,  
Leiden, E.J. Brill, 1988. 

Timmermans, Claire, Entre Chine et Europe: Taoïsme et bouddhisme chinois dans les 
publications jésuites de l’époque moderne (XVI-XVIII siècles), Villeneuve d’Ascq, 
Fr., Presses Universitaire du Septentrion, Collection Thèse à la Carte, 2002.  

Uhalley, Stephen Jr. y Xiaoxin Wu, China and Christianity: Burden Past, Hopeful Future,  
Armonk, NY y Londres, East Gate, Ricci Institute for Chinese and Western Cultural 
History, 2001.  

Winterton, Francis, “Philosophy among the Jesuits”, Mind, vol.12, n°46, 1887, pp.254-274. 
Witek, John W., Ferdinand Verbiest (1623-1688): Jesuit Missionary, Scientist, Engineer and 

Diplomat, Monumenta Serica, monograph series, 30, Nettetal, Steyler Verlag, Jointly 
published by Institut Monumenta Serica, Sankt Augustin, and Ferdinand Verbiest 
Foundation, Leuven 1994. 

Zhang Qiong, “Translation as Cultural Reform: Jesuit Scholastic Psychology in the  
Transformation of the Confucian Discourse on Human Nature”, en John W. 
O’Malley, S.J., et al, The Jesuits: Cultures, Sciences, and the Arts, 1540-1773, 
Toronto, Buffalo, Londres, University of Toronto Press, 1999, pp.364-379. 

Zheng Ande (comp.) 郑安德 编，Mingmo Qingchu Yesuhui wenxian huibian 《明末清初耶 
稣会文献汇编》Beijing 北京，Beijing daxue zongjiao yanjiusuo 北京大学宗教研

究所，2000。 
Zhou Erfang (comp.) 周駬方 编, Mingmo Qingchu tianzhu jiaosi xiancongbian《明末清初 

天主教史献丛编》4 (四)，Beijing 北京，Beijing tushuguan chubanshe 北京图书

馆出版社，2001。 
Zhu Weizheng (ed. y comp.) 朱維铮 主編，Li Madou zhongwen zhu yiji 《利瑪竇中文著 

譯集》，Shanghai 上海，Fudan daxue chubanshe 復旦大學出版社，2002。 

 319



Zürcher, Eric, “Jesuit Accommodation and the Chinese Cultural Imperative”, en D. Mungello 
(ed.), The Chinese Rites Controversy: Its History and Meaning, Monumenta Serica 
Monograph Series XXXIII, Institut Monumenta Serica, Sankt Augustin y The Ricci 
Institute for Chinese-Western Cultural History, San Francisco, Steyler Verlag-
Nettetal, 1994, pp.31-64. 

 
 
China:  
 
Araki Kengo, “Confucianism and Buddhism in Late Ming”, en Wm. Th. De Bary, The  

Unfolding of Neo-Confucianism, Nueva York y Londres, Columbia University Press, 
1975, pp.39-66. 

Baizi quanshu (BZQS) 《百子全書》, Taiwan 臺灣, Gujin wenhua shubanshe 古今文化出 
版社. 

Ban Gu 班固, Han Shu《 漢書》, Beijing 北京, Zhonghua shuju 中華書局. 
Bloom, Irene, “Some Reflections on the Role of the Feelings in the Philosophical Psychology 

of Wang Yang-ming (1472-1529)”, XXXI CISHAAN, Columbia University, 1983, 
pp.1-9. 

Bodde, Derk, “Evidence for ‘Laws of Nature’ in Chinese Thought”, Harvard Journal of  
Asiatic Studies, vol.20, n°3/4, 1957, pp. 709-727. 

----, “On Translating Chinese Philosophical Terms”, The Far Eastern Quarterly, vol.14, n°2,  
1955, pp.231-244. 

----, “Types of Chinese Categorical Thinking”, Journal of the American Oriental Society,  
vol.59, n°2, 1939, pp.200-219. 

Brook, Timothy, “The Building of School Libraries in Ming China”, Late Imperial China,  
vol.17, n°1, 1996, pp.93-119.  

Busch, Heinrich, “The T’ung-lin Academy and its Political and Philosophical Significance”,  
Monumenta Serica, n°14, 1949-1950, pp.1-163.  

Carter, Thomas F., The Invention of Printing in China and its Spread Westward, Nueva  
York, The Ronald Press Company, 1955 [1925]. 

Ch’ien, Edward, “Chiao Hung and the Revolt against Ch’eng-Chu Orthodoxy”, en Theodore  
de Bary (et als.), The Unfolding of Neo-confucianism, Nueva York, Columbia 
University Press, 1975.  

Chaffee, John, The Thorny Gates of Learning in Sung China, A Social History of  
Examinations, Cambridge, Cambridge University Press, 1985.  

Chan, Wing-tsit, “How Buddhistic is Wang Yang-ming?”, Philosophy East and West, vol.  
XII, nº 3, 1962, pp.203-216. 

----, “The Ch’eng-Chu School of Early Ming”, en William Theodore de Bary, Self and  
Society in Ming Thought, Nueva York, Columbia University Press, 1970, pp.29-51. 

----, A Source Book in Chinese Philosophy, Princeton, N. J., Princeton University Press, 
1963. 
----, “The Hsing-li Ching-I and the Ch’eng-Chu School of the Seventeenth Century”, en Wm. 

Th. De Bary, The Unfolding of Neo-Confucianism, Nueva York y Londres, Columbia 
University Press, 1975, pp.543-579. 

----, “Chu Hsi’s Completion of Neo-Confucianism”, en Françoise Aubin (ed.), Etudes Song,  
Sung Studies, In Memoriam Etienne Balazs, París y La Haya, 1973, pp.55-90. 

 320



Chang, Carsun, “Reason and Intuition in Chinese Philosophy”, Philosophy East and West,  
vol.4, n°2, 1954, pp.99-112. 

Chang, Chia-sen, (Carsun Chang), The Development of Neo-Confucian Thought, New York,  
Bookman Associates, 1957. 

Chartier, Roger, “Gutenberg Revisited from the East”, Late Imperial China, vol.17, n°1,  
1996, pp.1-9.  

Chen Lai (ed.) 陈来著, Youwu zhijing: Wang Yangming zhexue de jingshen 《有无之境: 王 
阳明哲学的精神》, Renmin chubanshe 人民出版社, 1997. 

----, Zhuzi zhexue yanjiu 《朱子哲学研究》, Huadong shifan daxue chubanshe 华东师范大 
学出版社，2000. 

----, Song Ming lixue《宋明理学》, Hua dong shi fan da xue chu ban shi 华东师范大学出 
版社, 2003. 

Chen Qun (宋) 陈淳 著，Beixi ziyi《北溪字义》，Beijing 北京，Zhonghua shuju  
chubanshe 中華書局出版社，1983。 

Chen, Ellen Marie, “The Meaning of Te in the Tao Te Ching: An Examination of the 
Concept of Nature in Chinese Taoism”, Philosophy East and West, vol.23, n°4, 1973, 
pp. 457-470. 

Cheng Chung-ying, “On a Comprehensive Theory of Xing (Naturality) in Song-Ming  
Neo-Confucian Philosophy: A Critical and Integrative Development”, Philosophy 
East and West, vol.47, n°1, 1997, pp.33-47. 

----, “Unity and Creativity in Wang Yang-ming’s Philosophy of Mind”, Philosophy East and 
West, vol. XXIII, nº 1, 1973, pp.49-72. 

Cheng, Anne, Histoire de la pensée chinoise, Paris, Seuil, Essais, 1997. 
Chow Kai-wing, “Printing, Examinations, and Intellectual Change in Late Ming China”, Late 

Imperial China, vol.17, n°1, 1996, pp.120-157. 
Chuan Xianfan 傳小凡  著，Song Ming daoxue xinlun《宋明道学新论》，Beijing 北京， 

Shegong kexue wenxian chubanshe 社会科学文献出版社，2005。 
Confucio, The Analects of Confucius, texto en chino y trad. Ames y Rosemont, Nueva York,  

Ballantine Books, 1998. 
De Bary, William Theodore (et als), The Unfolding of Neo-Confucianism, Nueva York,  

Columbia University Press, 1975. 
----, “Individualism and Humanitarianism in Late Ming Thought” en Idem, Self and Society  

in Ming Thought, Nueva York y Londres, Columbia University Press, 1970, pp.145-
247. 

----, Learning for One's Self: Essays on the Individual in Neo-Confucian Thought, New  
York, Columbia University, 1991. 

----, Neo-Confucian Orthodoxy and the Learning of the Mind-and-Heart, New York,  
Columbia University, 1981. 

----, Self and Society in Ming Thought, Studies in Oriental Culture 4, New York, Columbia  
University, 1970. 

----, The Message of the Mind in Neo-Confucianism, New York, Columbia University Press,  
1989. 

Demiéville, Paul, “Premiers contacts philosophiques entre la Chine et l’Europe”, Diogène,  
vol.LVIII, 1967, pp.81-110. 

DeWoskin, Kenneth J., “The Six-Dynasty Chih-Kuai and the Birth of Fiction”, en A. Plaks,  

 321



Chinese Narrative: Critical and Theoretical Essays, Princeton U. Press, 1977 
Elman, B.A., “Philosophy (I-Li) versus Philology (K’ao-Cheng): The Jen-hsin Tao-hsin  

Debate”, T’oung Pao LXIX, 4-5, 1983, pp. 175-222. 
Elman, Benjamin A., “Imperial Politics and Confucian Societies in Late Imperial China: The  

Hanlin and Donglin Academies”, Modern China, vol.15, n°4, 1989, pp.379-418.  
----, “Political, Social, and Cultural Reproduction via Civil Service Examinations in Late  

Imperial China”, Journal of Asian Studies, vol.50, n°1, 1991, pp.7-28.  
----, A Cultural History of Civil Examinations in Late Imperial China, Berkeley, Los  

Angeles, Londres, University of California Press, 2000.    
----, “The Unravelling of Neo-confucianism: From Philosophy to Philology in Late Imperial  

China”, 《清华学报》 Tsing Hua journal of Chinese Studies, vol.XV n.s., n°1-2, 
1983, pp.68-88. 

Ershier zi 《二十二子》, Shanghai 上海, Shanghai guji chubanshe 上海古籍出版社, 1986. 
Fairbank, John K. (ed.), Chinese Thought and Institutions, Chicago, The University of  

Chicago Press, 1959. 
Feng Youlan，Zhongguo zhixueshi 《中国哲学史》，Shanghai 上海，Huadong shifan  

daxue chubanshe 华东师范大学出版社，2000 (1931 1a). 
Fung, Yu-lan, A History of Chinese Philosophy, trad. Derk Bodde, 2 vol., Princeton, N.J.,  

Princeton University, 1953.  
Gardner, Daniel K, “Principle and Pedagogy: Chu Hsi and the Four Books”, Harvard  

Journal of Asiatic Studies, vol. 44, nº1, 1984, pp.57-81. 
----, “Transmitting the Way: Chu Hsi and His Program of Learning”, Harvard Journal of  

Asiatic Studies, vol. 49, nº1, 1989, pp.141-172. 
----, “Confucian Commentary and Chinese Intellectual History”, Journal of Asian Studies,  

vol.57, nº2, 1998, pp. 397-422. 
Gedalecia, David, “Excursion into Substance and Function: The Development of the T'i- 

Yung Paradigm in Chu Hsi”, Philosophy East and West, 1974, vol.24, n°4,  pp.443-
51. 

Gernet, Jacques, “Philosophie chinoise et christianisme”, Actes du Colloque International de  
Sinologie de Chantilly, 20-22 de septiembre de 1974, Paris, Les Belles Lettres, 1976. 

Girardot, Norman, “The Problem of Creation Mythology in the Study of Chinese Religion”,  
History of Religions, vol.15, nº4, 1976, pp. 289-318. 

Guy, R. Kent, “The Evidence of the Evidential Research Movement: Ku Yen-wu and the  
Ssu-ku ch’uan-shu”, 《清华学报》Tsing Hua Journal of Chinese Studies, vol.XVI 
n.s., n°1-2, 1984, pp.97-116. 

----, The Emperor’s Four Treasuries: Scholars and the State in the Late Ch’ien-lung Era,  
Cambridge MA. and Londres, Harvard University Press, Harvard East Asian 
Monographs 129, 1987. 

Haeger, John Winthrop, “The Intellectual Context of  Neo-Confucian Syncretism”, The  
Journal of Asian Studies, vol.31, n°3, 1972, pp.499-513. 

Hansen, Chad, “Freedom and Moral Responsibility in Confucian Ethics”, Philosophy East  
and West, vol. XXII, nº 2, 1972, pp.169-186. 

Henderson, John B., Scripture, Canon, and Commentary: A Comparison of Confucian and  
Western Exegesis, Princeton, NJ, Princeton University Press, 1991.  

Ho Ping-ti, “The Ladder of Success in Imperial China: Aspects of Social Mobility”,  
Journal of Asian Studies, vol.XXVI, n°2, 1967. 

 322



Hou Wailu 侯外庐，Qiu Hansheng 邱汉生，Zhang Qizhi 张岂之 (eds.) 主编，Song Ming  
lixue shi《宋明理学史》, 2 vols., Beijing 北京, Renmin chubanshe 人民出版社, 
1997。 

Huang Tsung-hsi, The Records of the Ming Scholars: A Selected Translation, ed. y trad. Julia 
Ching, Honolulu, University of Hawaii Press, 1987. 

Hucker, Charles O., “The Tung-lin Movement of Late Ming Period”, en John K. Fairbank  
(ed.), Chinese Thought and Institutions, Chicago, The University of Chicago Press, 
1959, pp.132-162.  

----, The Traditional Chinese State in Ming Times (1368-1644), Tucson, AZ, The University 
of Arizona Press, 1961. 
Jami, Catherine y Hubert Delahaye (ed.), L’Europe en Chine, interactions scientifiques,  

religieuses et culturelles aux XVIIe et XVIIIe siècles, Paris, Collège de France, 1993. 
Jami, Catherine, Peter M. Engelfriet, y Gregory Blue (eds.), Statecraft and Intellectual  

Renewal in late Ming China. The Cross-Cultural Synthesis of Xu Guangqi (1662-
1633), Leiden-Boston-Köln, 2001, Brill. 

Kim, Youngmin, “Rethinking the Self in Relation to the world in the Mid-Ming: The  
Responses of Chen Xianzhang, Hu Juren, Wang Yangming, and Zhan Ruoshui to 
Cheng-Zhu Learning”, Ming Studies, vol.44, 2001, pp.13-47. 

Kim Yung Sik, “Kuei-shen in Terms of Ch’i: Chu Hsi’s Discussion of Kuei-shen”, 《清华学 
报》 Tsing Hua journal of Chinese Studies, vol.XVII n.s., n°1-2, 1985, pp.149-162. 

D.C. Lao, “Note on Ke Wu (ge wu)”, Bulletin of the School of Oriental and African Studies,  
vol.30, n°2, Fiftieth Anniversary Volume, 1967, pp.353-357.  

Levenson y Schurmann, China an Interpretative History, Berkeley, University of California  
Press, 1969. 

Liebenthal, Walter, “The Immortality of the Soul in Chinese Thought”, Monumenta  
Niponica, VIII, 1952, pp.327 sq.  

Liu Zongxian (ed.) 刘宗贤 著，Lu Wang xinxue yanjiu《陆王心学研究》，Shandong  
renmin chubanshe 山东人民出版社，1997. 

Liu, James T. C., “How Did a Neo-Confucian School Become the State Orthodoxy?”,  
Philosophy East and West, vol.XXIII, n°4, 1973, pp.483-505. 

Lu Hsiao-peng, From Historicity to Fictionality, Stanford, Stanford University Press, 1994. 
Lundbaek, Knud, “The Image of Neo-Confucianism in Confucius Sinarum philosophus”,  

Journal of the History of Ideas, vol.44, n°1, 1983, pp.19-30. 
Meskill, John, Academies in Ming China: A Historical Essay, Tucson, AZ, The University of 

Arizona Press, 1982.  
Mi, Michael C., “The Spread of Aristotle’s Political Theory in China”, Political Theory,  

vol.25, n°2, 1997, pp.249-257.  
Motte, Frederick W., Intellectual Foundations of China, New York, Alfred A. Knopf, 1971.  
Mou Zongsan (ed.) 牟宗三 著，Song Ming Ruxue de wenti yu fazhan《宋明儒学的问题与 

发展》，Shanghai 上海，Huadong shifan daxue chubanshe 华东师范大学出版

社，2004。 
Mungello, David E., “Sinological Torque: The Influence of Cultural Preoccupations on  

Seventeenth-Century Missionary Interpretations of Confucius”, Philosophy East and 
West, vol.28, n°2, 1978, pp.123-141. 

Needham, Joseph, Science and Civilisation in China, vol.3, Cambridge, Cambridge  

 323



University Press, 1959.  
Nivison, David S. y Arthur F Wright, Confucianism in Action, Stanford, Ca., Stanford  

University Press, 1959.  
----, “Moral Decision in Wang Yang-ming: The Problem of Chinese 
‘Existentialism’”, Philosophy East and West, vol. XXIII, nº 1-2, 1973, pp.121-137. 

Peng Yongjie 彭永捷，Zhu Lu zhibian: Zhu Xi Lu Jiuyuan zhexue bijiao yanjiu《朱陆之 
辩 : 朱熹陆九渊哲学比较研究》，Renmin chubanshe 人民出版社，2002.  

Peterson, Willard J., “Fang I-chih and the Western Learning”, en Th. Wm. De Bary (ed.),  
The Unfolding of Neo-Confucianism, Nueva York, Columbia University Press, 1975 
pp.369-409. 

----, “Review of Orthodoxy in Late Imperial China by K.C. Liu”, Harvard Journal of Asiatic 
Studies, vol.53, n°1, 1993, pp.249-268. 

----, “Western Natural Philosophy Published in Late Ming China”, Proceedings of the  
American Philosophical Society, 4, vol.117, 1973, pp.295-322. 

Plaks, Andrew, “Towards a Critical Theory of Chinese Narrative”, Chinese Narrative:  
Critical and Theoretical Essays, Princeton U. Press, 1977. 

Schirokauer, Conrad, “Neo-Confucians under Attack: The Condemnation of Wei-hsueh”, en 
John Haeger (ed.), Crisis and Prosperity in Sung China, Tucson, University of 
Arizona Press, 1975. 

Shang Shu 《尚書》, Beijing 北京, Zhongguo wenshi chubanshe 中国文史出版社, 2003. 
Shang Zhicong 尚智丛，Mingmo Qingchu 1582-1687 de gewu qiongli zhixue《明末清初 

1582-1687 的格物穷理之学》，Beijing daxue boshi xuewei lunwen 北京大学博士

学位论文，2002。 
Shen, Vincent, “From Aristotle’s De Anima to Xia Dachang’s Xingshuo”, Journal of  

Chinese Philosophy, vol.32, n°4, 2005, pp.575-596. 
Shijing 《詩經》, Shisan jing《 十三經》, Beijing 北京, Guoji wenhua chuban gongsi 国 

际文化出版公司, 1995. 
Standaert, Nicolas, S.J., “The Transmission of Renaissance Culture in Seventeenth-Century  

China”, Renaissance Studies, vol.17, n°3, 2003, pp.367-391. 
Sun Shangyang 孙尚扬，Mingmo de Tianzhujian yu Ruxue de wenliu he chongtu 《明末的 

天主教与儒学的交流和衝突》，Beijing 北京，Wenjin chubanshe 文津出版社，

1991。 
Tang, Chun-I, “The Development of the Concept of Moral Mind from Wang Yang-ming to  

Wang Chi”, Theodore De Bary, Self and Society in Ming Thought, Nueva York, 
Columbia University press, 1970, pp.93-119. 

The Book of Odes, trad. Bernhard Karlgren, Stockholm, The Museum of Far Eastern  
Antiquities, ed. Göteborg, 1950, n°260. 

Thoraval, Joel, “De la philosophie en Chine à la “Chine” dans la philosophie”, Perspectives  
Chinoises, Hong Kong. 

Tillman, Hoyt Cleveland, “Consciousness of T’ien in Chu Hsi’s Thought”, Harvard Journal  
of Asiatic Studies, vol.47, n°1, 1987, pp.31-50. 

Tsien, Tsuen-Hsin, “Western Impact on China Through Translation”, The Far Eastern  
Quarterly, vol.13, n°3, 1954, pp.305-327.  

Tu, Wei-ming, “Li as a Process of Humanization”, Philosophy East and West, vol. XXII,  
nº2, 1972. 

 324



----, “Subjectivity and Ontological Reality; An Interpretation of Wang Yang-ming’s Mode of 
Thinking”, Philosophy East and West, vol. XXIII, nº1, 1973, pp.187-205. 

----, “The Neo-Confucian Concept of Man”, Philosophy East and West, vol. XXI, nº1, 1971,  
pp.79-87. 

----, Neo-Confucian Thought in Action, Berkeley and Los Angeles, University of California  
Press, 1976. 

Twitchett, Denis, Printing and Publishing in Medieval China, Nueva York, Frederic C. Beil,  
1983. 

Van der Brandt, Joseph, “La bibliothèque du Pé-t’ang: Notes historiques”, Monumenta  
Serica, vol.4, 1939-40, pp.616-621. 

Verhaeren, Hubert, “Aristote en Chine”, Bulletin Catholique de Pékin, 22, 1935, pp.414-429. 
Wang Yangming 王陽明, Chuanxi lu 《傳習錄》, Taipei 臺北, Shijie shuju yinxing 世界書 

局印行, 1951. 
Wang, Shou-jên (Wang Yangming), Instructions for Practical Living, and Other Neo- 

Confucian Writings by Wang Yang-ming, trad. y notas de Wing-tsit Chan, Records of 
Civilization, Sources and Studies, 68, New York and London, Columbia University 
Press, 1963. 

Wardy, Robert, Aristotle in China, Cambridge, Needham Research Institute Studies n°2,  
Cambridge University Press, 2000. 

Wilson, Thomas A., “Genealogy and History in Neo-Confucian Sectarian Uses of the  
Confucian Past”, Modern China, vol.20, n°1, 1994, pp.3-33. 

----, Genealogy of the Way: The Construction and Uses of the Confucian Tradition in Late  
Imperial China, Stanford, Stanford University Press, 1995.  

Wong, Simon M., “A Critique of Huang Tsung-hsi’s Interpretations of the ‘Four Maxims’”,  
《清华学报》Tsing Hua Journal of Chinese Studies, ns., vol.28, n°4, 1998, pp.487-
504。 

Wright, Arthur F., “The Chinese Language and Foreign Ideas”, en William Theodore De  
Bary (et als), The Unfolding of Neo-Confucianism, Nueva York, Columbia University 
Press, 1975, pp.286-303. 

----, The Confucian Persuasion, Stanford, Ca., Stanford University Press, 1960. 
Wu Peiyi, “Self Examination and Confession of Sins in Traditional China”, Harvard Journal 

of Asiatic Studies, vol.39, n°1, 1979, pp.5-38. 
Xu Zongze (comp.) 徐宗泽 编，Ming Qing jian yesuhuishi yizhu tiyao《明清间耶稣会士 

译著提要》，北京，中华书局，1989。 
Yu Ying-shih, “Life and Immortality in the Mind of Han China”, Harvard Journal of Asiatic  

Studies, vol.25, 1964-65, pp.80-122.  
----, “Some Preliminary Observations on the Rise of Ch’ing Confucian Intellectualism”, 《清 

华学报》Tsing Hua Journal of Chinese Studies, ns, vol.XI n.s., n°1-2, 1975, pp.105-
146. 

Yu, Anthony, “History, Fiction and the Reading of Chinese Narrative”, CLEAR, vol. 10,  
1988. 

Zhang Dainian, Key Concepts in Chinese Philosophy, trad. Edmund Ryden, Yale University  
Press y Foreign Languages Press, New Heaven, Londres y Beijing, 2002 (1a en chino 
1989). 

Zhu Xi 朱熹, Zhuzi quanshu (ZZQS) 《朱子全書》, Shanghai guji chubanshe y Anhui  

 325



jiaoyu chubanshe 上海古籍出版社，安徽教育出版社, 2002, 27 vols. 
Zhuangzi jinzhu jinyi 《莊子今注今譯》, Beijing 北京, Zhonghua shuju 中華書局, 2001. 
 

 326



Glosarios 
 
 
Español Chino 

Lingyan lishao 
 

Transliteración al pinyin

Abstracción  推記       Tuiji 
Acompañar  偕 Xie 
Acto/acción 行 Xing 
Afección 情 Qing 
Afirmación 然 Ran  
Alma racional  靈魂 Linghun 
Alma sensitiva 覺魂 Juehun 
Alma vegetativa 生魂 Shenghun 
Amar 愛 Ai 
Amor 仁 Ren 
Analogía 比例 Bili 
Ángeles  天神 Tianshen 
Ángeles 諳若 Anre 
Ánima 亚尼瑪 Yanima 
Apetecer 嗜  Shi 
Aprehender 取 Qu 
Aprehensión simple  直通 Zhitong 
Aspectos  容 Rong 
Asuntos / eventos  事 Shi 
Autónomo 自行 Zixing 
Bienaventuranza  幸 Xing  
Bondad/virtud 善 Shan 
Caridad 存想  Cunxiang 
Categoría 屬 Shu 
Causa 所以然 Suoyiran 
Causa eficiente 作者 Zuozhe 
Causa final 為者 Weizhe 
Causa formal 模者 Mozhe 
Causa material  質者 Zhizhe 
Cinco sentidos  五司 Wusi 
Clase 等 Deng 
Cogitativa 思司 Sisi 
Compasión  惜  Xi 

Qin Compasión  勤  
Composición  合通 Hetong 
Comprensión 通達  Tongda 

 327



Conciente 自明 Ziming 
Conmiseración  憫 Min 
Conservar 藏 Zang 
Consolar 慰 Wei  
Contrario 敵 Gang 
Control de sí 自制 Zizhi 
Cosa / ente 物 Wu 
Cosas sensitivas  覺物 Juewu 
Crear/transformar 造成 Zaocheng 
Cuerpo físico  肉身 Roushen 
Cuerpo material en oposición 
con el alma 

軀殼 Quqiao 

Culpa 罪 Zui 
Deducir 漸次 Jianci 
Delectación  欣悅 Xinyue 
Deseo natural 性欲 Xingyu 
Deseo racional 靈欲 Lingyu 
Deseo sensitivo 司欲 Siyu 
Dios 天主 Tianzhu 
Dios  天上 Tianshang 
Dios 陡斯 Dousi 
Discriminar 分別 Fenbie 
Divino 神 Shen 
Duro 剛 Gang 
El Hijo 費略 Feilue 
El Padre  罷德肋 Badele 
Entendimiento/intelecto 明悟 Mingwu 
Error 病 Bing 
Esencia  所然 Suoran 
Especial 專 Zhuan 
Esperanza 望 Wang 
Espíritu Santo 斯彼利多三多 Sibiliduosanduo 
Estimar 慕 Mu 
Eternamente  常 Chang 
Eternidad 無窮盡時  Wuqiong jinshi 
Experiencia 經歷  Jingli 
Facultad / potencia 能 Neng 
Facultad concupiscible  欲能 Yuneng 
Facultad de apetito 嗜能 Shineng 
Facultad de crecimiento 張大之能 Zhangda zhi neng 
Facultad de generación  傳生之能 Zhuansheng zhi neng 
Facultad de nutrición 育養  Yuyang 

 328



Facultad irascible 怒能  Nuneng 
Facultad locomotriz 動能  Dongneng 
Facultad sensitiva  覺能 Jueneng 
Favor divino 聖寵   Shengchong 
Fe  信德 Xinde 
Fe 信 Xin 
Filosofía 費祿蘇非亞 Feilusufeiya 
Fin 終  Zhong 
Fin del mundo 世盡 Shijin 
Forma  模 Mo 
Forma substancial  體之模 Tizhimo 
General  總  Zong 
Gobernador 主宰 Zhuzai 
Idea / Intención 意 Yi 
Imagen  像 Xiang 
Inconmensurable 無數 Wushu 
Infalible (Gracia) 亟 Ji 
Inmaterial 無形 Wuxing 
Inmutabilidad  定 Ding 
Instrumental/experimental 用 Yong 
Instrumento 器 Qi 
Intemporal 無窮之時 Wuqiong zhi shi 
Investigación de las cosas 格物 Gewu 
Invisible 不可見 Bukejian 
Jurisdicción 權 Quan 
Justificación  義 Yi 
Libre albedrío  自專 Zizhuan 
Lo burdo 粗 Cu 
Lo sutil 微 Wei 
Mandato 命 Ming 
Mártir 瑪而底兒 Ma’erdi’er 
Más allá 無窮世 Wuqiongshi 
Materia 質 Zhi 
Materia formal 形質 Xingzhi 
Materia individual  私質 Sizhi 
Material 有形 Youxing 
Memoria 記含 Jihan 
Memoria racional 靈記含 Lingjihan 
Mérito  功 Gong 
Microcosmos 小天下 Xiaotianxia 
Misericordia  恩 En 

 329



Movimiento 動 Dong 
Necesidad 必 Bi 
Negación  不然 Buran 
Objeto/orientación 所向 Suoxiang 
Obligado 受強  Shouqiang 
Ojo espiritual  神目  Shenmu 
Ojo material  形目 Xingmu 
Omnipresencia 無不在 Wubuzai 
Operación 職  Zhi 
Orden  次 Ci 
Original 本 Ben 
Otorgar 賦  Fu 
Otorgar 施 Shi 
Padecer 受 Shou 
Patrón  規模  Guimo 
Perfección 僃足  Beizu 
Perfección/disposición  備 Bei 
Perseverar en su ser 向之力 Xiangzhili 
Plenitud 足  Zu 
Principio 端 Duan 
Principio 根本 Genben 
Providencia divina 主祐  Zhuyou 
Providencia especial 特祐 Teyou 
Providencia general 公祐  Gongyou 
Raciocinio 推通 Tuitong 
Razón  理 Li 
Realidad 實 Shi 
Receptáculo  貯 Zhu 
Rechazar 棄 Qi 
Recibir 收 Shou 
Recompensa 報 Bao 
Reflexión 反照 Fanzhao 
Reminiscencia  憶記 Yiji 
Sabio 賢人  Xianren 
Sagrado, divino 神聖  Shensheng 
Salvar  救  Jiu 
Santo 聖人 Shengren 
Santo 神人 Shenren 
Sentido común 公司 Gongsi 
Sentido de memoria 司記含 Sijihan 
Sentidos Si 司 

 330



Sentidos externos 外覺 Waijue 
Sentidos internos 内覺 Neijue 
Separado / independiente 離 Li 
Sinceridad 任  Ren 
Sobrenatural  非恆 Feiheng 
Suave  柔 Rou 
Subsistente 自立 Zili 
Substancia  體 Ti 
Temporal/pasado 時 Shi 
Trascendente  超越  haoyue 
Trinidad  三位 Sanwei 
Universalidad 公共 Gonggong 
Verdadera delectación  真福 Zhenfu 
Virtual 未得時 Weideshi 
Virtud/bondad 善 Shan 
Visible  可見 Kejian 
Voluntad 志力 Zhili 
Voluntad 愛欲 Ayllu 
 
 
 
Aristóteles 亞利斯多 Yalisiduo 
Biblia 聖經 Shengjing 
Ciro 濟祿 Jilu 
Soliloquios 自為問答 Ziwei wenda 
Mitridato 米的利達 Midelida 
Persia 伯爾西亞 Boershiya 
Plutarco  補大爾歌  Puda’erge 
Ponto 般多  Banduo 
Salomón  撒羅滿  Saluoman 
San Agustín  亞吾斯丁 Yawusiding 
San Bernardo 白爾納  Bai’erna 
Sambiasi Francesco 畢方濟 Bifangji 
Tomás de Aquino 多瑪斯 Duomasi 
 
 

 331



Cronología de las dinastías chinas y de los filósofos 
 
 
 
Dinastía Fechas Filósofos Corriente 

filosófica 
 

Dinastía Shang 
 

s.XVIII - s.XI   

Dinastía Zhou 
 

1027-221   

Confucio (孔子 551-479) 
 

Confucianismo 

Zi Chan (子產, ?-522) 
 

 

Periodo de Primavera 
y Otoño 

722-481 

Mo zi (墨子, 500?-425?) 
 

Moísmo 

Mencio (孟子, 371- c. 289) 
 

Confucianismo 

Zhuangzi  (莊子, c.370-c.300) 
 

Daoísmo 

Hui Shi (惠施, c.385-c.305) 
 

Lógica 

Yang Zhu (楊朱, c. 350) 
 

Individualismo 

Periodo de los 
Reinos Combatientes 

403-221 

Xunzi (荀子, 350-230) 
 

Confucianismo 

Dinastía Qin 
 

221-200   

Dinastía Han 
 

206 – 220   

Han Occidentales 206 – 8 a.C. Dong Zhongshu (董仲舒, 179?-
104?) 
 

Confucianismo 
 

Wang Chong  (王充, 27-100?) 
 

 Han Orientales 25 a.d. -220 

Zheng Xuan (鄭玄, 127-200) 
 

Confucianismo 

Seis Dinastías 
 

220-589   

Dinastía Sui 
 

581-618   

Dinastía Tang 
 

618-907 Han Yu (韓愈, 768-824) Confucianismo 

Periodo de los Diez 907-960   

 332



reinos y las Cinco 
Dinastías 
 

Zhou Dunyi ( 周敦頤 , 1017-
1073) 
 

Daoxue 

Zhang Zai (張載, 1020-1077) 
 

Daoxue 

Cheng Hao (程顥, 1032-1085) 
 

Daoxue 

Cheng Yi (程頤, 1033-1107) 
 

Daoxue 

Dinastía Song del 
Norte 

960-1125 

Shao Yong  (邵雍, 1011-1077) 
 

Daoxue 
Numerología 

Dinastía Song del 
Sur 
 

1126-1279 Zhu Xi (朱熹, 1130-1200) Lixue  

Dinastía Yuan 
 

1280-1368   

Wang Yangming (王陽明, 1472-
1529) 
 

Xinxue  

Wang Gen (王艮, 1483-1541) 
 

Escuela Taizhou 

Wang Zhi (王畿, 1498-1583) 
 

 

Li Zhi (李贄, 1527-1602) 
 

Escuela Taizhou 

Jiao Hong (焦竑, 1541-1620) 
 

 

Yang Fusuo ( 楊復所 , 1547-
1599) 
 

 

Zhou Rudeng (周汝登 , 1547-
1629) 
 

 

Dinastía Ming 1368-1644 

Gu Yanwu (顧炎武, 1613-1682) 
 

Hanxue  

Dinastía Qing 1662-1911 
 

  

 
 
 
 
 
 

 333



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

TRADUCCION DEL LINGYAN LISHAO 
 
 
 

 



 
Nota sobre la traducción 
 
La paginación del texto chino original se encuentra entre [corchetes] precediendo la traducción al 
español.  
El texto chino se compone del texto principal –un carácter por columna-- y de las notas de los 
autores –dos caracteres por columnas--. Esta división se refleja en la traducción al español, las 
notas siendo marcadas entre [corchetes].  
El espacio vacío que se encuentra frente a algunos caracteres es equivalente a la mayuscula de los 
idomas occidentales. 
El chino clásico carece de puntuación. El símbolo “ 。” corresponde a una pausa en la lectura.  
Cuando se debió agregar palabras para darle más claridad al texto, estas palabras se encuentran 
entre {llaves}.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 337



         
         
靈         

言         

蠡         

勺         

         
         
         
         
         
         
         
         
         
         
         
         

 

[1] Humilde discusión sobre cuestiones del alma 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 338



故 久 瑪 尊。 當 謂 學  之 亞 靈 

格 戀。 之 亞 先 認 中。 尼 言 

物 惟 美。 尼 務 己 為 瑪 蠡 

窮 當 必 瑪 也。 者。 最 亦  譯 勺 

理 罄 然 之 其 是 益。 言  言 引 

之 心 明 性 所 世 為 靈  靈  

君 努 達 也。 稱 人 最 性  魂  

子。 力。 世 若 認 百 尊。 之   

所 以 間 人 己。 千 古 學。  

以 求 萬 常 何 萬 有 於  

顯 天 事。 想 也。 種 大 費  

著 上 如 亞 先 學 學。 祿  

其 永 水 尼 識 問 牓 蘇  

美 永 流 瑪 己 根 其 非  

妙 常 花 之 亞 宗。 堂 亞  

者 在 謝。 能。 尼 人 口 物  譯  

為 之 難 亞 瑪 人 認 窮  言  

此。 事。 可 尼 之 所 已。 理  格  

 
[2] El estudio del ánima1

[este vocablo traduce la palabra “linghun” (alma)  así como la palabra “lingxing” 

(naturaleza del alma)], en la filosofía [esta palabra corresponde al estudio de la investigación de las cosas y el 

examen de los principio], 2  es lo más beneficioso y lo más venerado. 3
 Antaño, había la Gran 

Enseñanza.4 Las enseñanzas se colocaban a la entrada de los estudios para dárselas a conocer a sí 
mismo, es decir conocerse a sí mismo. Esos contemporáneos estudiaban la variedad del origen 
ancestral. Era la tarea principal de todos los hombres, la de conocerse a sí mismo. ¿En qué 
consistía? Primero se trataba de conocer la dignidad de su propia ánima, la naturaleza de su 
propia ánima. Si los hombres, a menudo piensan en las facultades del ánima, en la belleza del 
ánima, necesariamente entienden con claridad los fenómenos mundanales. Como el agua fluye, 
las flores se marchitan, entonces es difícil que se pueda amar por largo tiempo: solamente es 
adecuado cultivar la mente con esfuerzo. Para buscar las cosas que existen eternamente, el 
hombre de bien  investiga las cosas y examina los principios. Lo que manifiesta el soberano bien, 
consiste precisamente en eso, 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
1 El vocablo “yanima” se traducirá “ánima” para distinguirlo de las tres almas (hun) ya que en la página 9, el autor 
menciona que “yanima” sólo es “ling hun” es decir el alma racional.   
2 Aquí Sambiasi define la filosofía como gewu qiongli. 
3 Aristóteles, De anima, I, 1, 402a 1-5: “Partiendo del supuesto que el saber es una de las cosas más valiosas y dignas 
de estima y que ciertos saberes son superiores a otros bien por su rigor bien por ocuparse de objetos mejores y más 
admirables, por uno y otro motivo deberíamos con justicia colocar entre las primeras la investigación en torno al 
alma”. 
4 Aquí se hace explícitamente referencia al Daxue, uno de los Cuatro Libros, a saber un texto canónico confuciano. 

 339



醫 禁 能 制 情 瑪 亞 此 推 

者 令。 之 之 之 之 尼 亞 而 

欲 消 象 勢。 動。 欲 瑪 尼 齊 

療 弭 也。 略 能 能 之 瑪 家 

肉 亂 以 相 節 怒 學。 之 治 

體 萌。 威 似 制 能 理 學。 國 

之 節 稜 焉。 之。 篇 說 居 借 平 

病。 度 御 君 治 中 見 其 此 天 

尚 諸 強 子 人 可 至 理 下。 

須 情 梗。 在 之 以 崇 以 凡 

習 之 怒 上。 法。 駕 高 為 為 

亞 象 能 以 一 馭 之 齊 人 

尼 也。 之 恩 切 使 處。 治 師 

瑪 亞 象 德 臨 之 以 均 牧 

之 利 也。 柔 御 從 臨 平 者。 

學。 斯 以 善 駕 理。 御 之 尤 

治 多 法 良。 馭 凡 亞 術。 宜 

人 曰。 制 欲 節 諸 尼 蓋 習 

 
[3] valorar la administración de la casa, el gobierno del estado y la paz en el mundo.5 Todos los 
hombres que dirigen deben practicar el estudio del ánima, tomar este principio por el arte central 
de la administración y del gobierno. Esto precisamente es el estudio del ánima. Los principios 
residen en este lugar más alto y más venerable. Mediante el adiestramiento de las pasiones del 
ánima [esto se explicará en el capítulo], estas pueden ser controladas para hacer que se sigan los 
principios. Lo anterior se debe a que todos los movimientos de las afecciones se pueden regular. 
El método de los gobernantes siempre consiste en adiestrar, dirigir y controlar.  
 ¿Por qué es así? El hombre de bien está encima de los demás por su amabilidad, su virtud, 
su flexibilidad, su bondad y su fineza. La forma de su voluntad se expresa mediante su poder, su 
severidad, su imperio, su fuerza, su rectitud. La forma de sus pasiones se expresa mediante su 
método, su moderación, el control de sí, el orden, con los cuales acaba con el desorden que está a 
punto de brotar. Es la forma de controlar todas las afecciones. Aristóteles dijo que lo que desea el 
doctor es curar la enfermedad del cuerpo material.6 El deber más eminente es practicar el estudio 
del ánima. Lo que quieren los gobernantes  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
5 Véase, Daxue.  
6 Aristóteles, Ética a Nicómaco, 1096 b33 – 1097 a13: lo que contempla el medico no es el bien en general sino la 
salud de tal individuo.  

 340



地 始  者 如 故 依 瑪 亞 欲 者 
上. 天 有  有 曰 也。 其 還 尼 論 療 
六  主 終. 始 亞 故 本 想 瑪。 天 靈 
官  與     有 尼 古 性 本 可 上 心 
恆  萬 天  終. 瑪 昔 所 己 以 之 之 
在  物 主  永 為 典 有 之 通 事。 病。 
地  之 無  時 世 籍。 諸 性。 達 其 其 
下. 間 始  者 時 無 美 亦 天 須 須 
而  若 無  無 與 不 好 略 神 知 習 
地  周 終. 始 永 賛 可 可 無 此。 也。 
平  天 亞  無 時。 歎 遡 通 質 又 殆 
在  十 尼  終. 兩 亞 及 達 者 更 有 
其  二 瑪  天 時 尼 於  之 有 甚 

有  下 間 瑪 諸 天 情 甚 焉。 中  官. 
間. 六 始  萬 之 謂 美 主 狀 焉 等 
為  官 無  物 地 之 好 之 而 者。 而 
上  恆  終  皆 平。 甚 之 性。 亞 蓋 上 
與  在 在  有 時 世 奇。 源。 為 尼 從 之。 

 
[4] es curar la enfermedad de la mente, por eso también deben practicar [el estudio del alma]. Hay un 
peligro, un escalón que se debe subir. Cuando se desea hablar acerca de los asuntos divinos, se 
debe saber esto, tener un conocimiento aun mayor. Es precisamente por el hecho de seguir el 
ánima que se puede entender la forma y sentir de los seres espirituales que no tienen materia. Por 
lo tanto, el ánima regresa a pensar el origen de su propia naturaleza y, debido a que su naturaleza 
original es todo bien, puede plenamente acercarse a la naturaleza de Dios y remontarse hasta la 
fuente de todos los bienes. Por lo tanto, antaño, no había libros que no glorificaran el ánima 
manifestando su misterio: así decir por ejemplo que el ánima es temporal y eternal. Entre estos 
dos tiempos está el plano terrestre [Lo temporal tiene comienzo y fin. Lo eternal no tiene ni comienzo ni fin. 
Todas las cosas terrenales tienen comienzo y fin. Dios no tiene ni comienzo ni fin. El ánima tiene comienzo pero no 
tiene fin efectivo. Entre Dios y las diez mil cosas si se abarcan las doce facultades, seis pertenecen al más allá, seis 
pertenecen al mundo terrestre y la paz terrenal se encuentra entre los dos.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 341



之 者。 人 論 費 似. 性。 界  下 亞 

體。 使 認  祿 下  天 兩 限  分 尼 

二 人 其 陡 蘇 則  主 性 也  別 瑪 

論 享 源。 斯。 非 為  之 之     之 所 

亞 福。 論 亞 亞。 萬  肖 締 如 向 

尼 今 亞 尼 總 物  像. 結。 曰 美 

瑪 略 尼 瑪 歸 之  天 如 亞 好 

之 說 瑪 者。 兩 所  神 曰 尼 之 

能。 亞 者。 令 大 向  之 亞 瑪 情。 

三 尼 使 人 端。     相 尼 為 總 

歸 論 瑪 人 認 其 是 瑪 有 

於 亞 四 可 己。 一 也。 為 形 

令 尼 篇。 受 論 論 故 宇 之 

人 瑪 一 福。  亞 亞 宙 性。 

認 之 論 論 陡 尼 吾 之 與 

己 尊。 亞  斯 瑪。 斯 約 無 

四 尼 陡 者。 其 丁 則  謂 形 而 

論 瑪 斯 令 一 曰 為  上 之 認 

 
[5] Es una delimitación que divide lo divino de lo terrenal]. Por ejemplo, decir que la naturaleza del ánima 
tiene forma o que la naturaleza del ánima no tiene forma, y concluir de las dos naturalezas, es 
como decir que el ánima es el arreglo del universo [Lo que llamamos “arriba” entonces se refiere a lo que 

es símbolo de Dios, a los seres celestiales. Lo que llamamos “abajo” se refiere a las diez mil cosas]. Así es. Por 
eso, Agustín dijo que la filosofía finalmente tiene dos principios, uno es hablar del ánima, otro es 
hablar de Dios. El ánima hace que los hombres se conocen a sí mismos, y en cuanto a lo que es 
hablar de Dios, los hombres conocen su origen. En cuanto al ánima, ésta hace que los hombres 
puedan recibir su gracia; en cuanto a Dios, Él hace que los hombres puedan gozar su gracia. El 
presente tratado habla del ánima en cuatro capítulos. En primer lugar, se trata de la substancia del 
ánima, en segundo lugar, se trata de las facultades del ánima, luego, de la dignidad del ánima y, 
por último, el objeto de las afectos del soberano bien. Finalmente, hace que los hombres se 
conozcan a sí mismos  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 342



      天 聊  

      啓 當 陡 

      甲 嚆 斯。 

      子 矢。 以 

      七 以 享 

      月 待 其 

      泰 異 福 

      西 日 焉。 

      後 詳 方 

      學 之 之 

      畢 耳 本 

      方  論。 

      濟  未 

      謹  免 

      書。  挂 

        一 

        漏 

        萬 

 
[6] y conozcan a Dios, mediante el cual gozan de su gracia. En este trabajo, apenas hemos 
empezado a abordar el tema y hay que esperar a que después se dé con más detalles.  
 En la era Tianqi, el séptimo mes Jiazi, este solemne libro fue escrito por el escolástico 
occidental Bi Fangji. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 343



    惜    靈 

心 而 自 聖 哉    言 

之 未 己。 白 吾 論   蠡 

内。 嘗 覓 爾 世 亞 吳 泰 勺 

有 旋 多 納 人。 尼 淞 西 卷 

至 想 多 曰。 迷 瑪   上 

美 自 物。 有 於 之 徐 畢  

好 心 而 多 肉 體 光 方  

之 之 獨 多 身。  啓 濟  

形 内。 忘 人。 忘     

像 有 自 能 想  筆 口  
也. 至 美 己。 知 亞  錄 授  
何  美 好 求 多 尼     
獨  好 在 美 多 瑪  慎   
人  者 也。 好 事。 之  修   
可  人 於 而 至  堂   
謂  天 人 外 不 妙  重   
之  主 自 物。 知 也。  刻   

 
[7] Humilde discusión sobre cuestiones del alma.  Primera parte.  
Occidente  – Sambiasi –   Transmisión oral 
Wusong  – Xu Guangqi –  Comunicación escrita 
Momento importante de la Iglesia del Restablecimiento de la Prudencia 
 
Tratado de la substancia del ánima 
 
Lo penoso con nosotros los mortales, ¡alas!, es que seamos confundidos por el cuerpo. Olvidamos 
pensar en la suprema excelencia del ánima. San Bernardo dijo que son muchísimos los seres, 
pueden conocer numerosos asuntos y, sin embargo, no se conocen a sí mismos. Buscan muchas 
cosas y sólo se olvidan a sí mismos. Buscan el bien en las cosas externas y nunca regresan a 
pensar que en su propio corazón es donde reside el bien.7 En el corazón de todos los hombres es 
donde se encuentra la imagen material del soberano bien. [El soberano bien es Dios. ¿Cómo es posible 
que solamente de los hombres se pueda decir que son     
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
7 Bernardo de Claraval, Sobre la consideración, L.II, III 6, en Obras de San Bernardo, BAC, vol.2.  

 344



   亞   欲   

頼 成 不 尼 德  主 主 盡 曰  之. 主.  

額 於 能 瑪。     之 經 通 有  能 人  天 

辣 賦 死。 是 今 典 亞 至  得 之  主 

濟 我 是 自 依 所 尼 美  之. 亞  像. 

亞 之 由 立 聖 說。 瑪 好  能 尼  他 

聖  譯 所。  之 經。 二 之 之  享 瑪  物 

寵  言 賦 天 體。 依 者 妙。 像  之. 能  則 

頼 我 主 是 信 依 非     故 識  否 

人 之 造 本 德。 我 二 何 之  乎. 

之 時。 成。 自 略 信 事 必 能  物 

善 是 是 在 言 德 不 外 向  無 

行。 為 從 者。 之 之 可。 求 之  靈. 

可 我 無 是  光 一 物 能  不 

享 體 物 神  也 者 乎 望  能 

真 模。 而 之  信  信 依  之. 識 

福 是 有。 類。      德   能  

上  以 總 是 是  天  者 天  愛  天 

 
[8] imagen de Dios y que las otras cosas no lo son. Las cosas sin alma racional no pueden conocer a Dios. El ánima 
de los hombres puede conocerlo, dirigirse hacia Él, puede mirarlo, puede amarlo, puede lograrlo, gozarlo. Es decir 
que hay una imagen del soberano bien]. ¿Por qué se debería buscar externamente en las cosas? Para 
desear entender de manera exhaustiva la excelencia del ánima sólo se necesitan dos cosas. La 
primera es conformarse a la palabra de las Sagradas Escrituras. La segunda es conformarse a la 
luz de la fe [La fe es creer en la virtud de Dios]. Ahora bien, hablaremos en general de acuerdo con la 
Biblia y con la fe. 
 El ánima es una substancia8 subsistente. Es algo originalmente independiente. Pertenece a 
la clase de lo espiritual. Es inmortal y creada por Dios. Llega a la existencia de manera ex–nihilo. 
Es lo que se transforma para otorgarnos espacio y tiempo. Es nuestra forma substancial. Es, al 
último, dependiente de la Gracia [Este vocablo traduce el favor divino], dependiente del buen 
comportamiento de los hombres para que puedan gozar de la verdadera delectación [En lo anterior  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
8 Aristóteles, De anima, II, 1, 412a 5-10: “Solemos decir que uno de los géneros de los entes es la entidad (ousia = 
substancia) y que ésta puede ser entendida, en primer lugar, como materia –aquello que por sí no es algo 
determinado--, en segundo lugar, como estructura y forma en virtud de la cual puede decirse ya de la materia que es 
algo determinado y, en tercer lugar, como el compuesto de una y otra”. 

 345



       何  
為  他 而 瑪 尼 人  人 推  生. 以 謂 詳  數 

有. 物 人 則 瑪 為  為  論  生 總 自 言  端 

不  所 則 是 之 能  有 理. 者. 專 立 之  下 

依  頼. 是 自 總 論  生 草  人 為 之     文 

頼  依 有 立 稱 理  之 木  與 法。 體。  
於  頼 生 體。 也。 者. 物. 禽  物 闕 凡  
自  者.  之 如 自 此  此 獸  所 一 格  
立  不 物 凡 立 謂  謂 無  同 不 物  
之  能 頼. 格 言 體。 專  總 之. 也 可 者。  
物. 自 自  物 有 不 稱  稱. 靈  專 有  總 欲  
則  立. 立  之 生 止     指 者. 稱 生. 稱 定  
不  依 者. 說. 之 亞 自 人  者. 草  者. 一  
能  自 自  有 物。 尼 立 所  如 木  衆 物  
自  立 為  自 不 瑪。 之 獨  人 禽  共 之  
為  之 體. 立. 止 而 體 也. 有 獸  之. 稱  
一  體 而  有 是 亞 者。 故  靈. 亦  如 謂。  
物  而 為  依 人 尼 亞 指  能 有  人 必  

 
[9] se enumeran los principios, después el texto los explica en detalle]. 

 ¿Por qué se dice que es una substancia subsistente?9 Todos los filósofos, cuando quieren 
fijar como se llama una cosa deben hacerlo mediante la definición de lo general y de lo 
específico.10 Ninguno de los dos aspectos puede faltar. [La definición general es lo que se comparte por 
todo. Por ejemplo el hombre es un ente viviente. Las hierbas, los árboles y los animales también son entes vivientes. 
La vida es lo que hace que los hombres y las cosas son iguales. La definición específica reside, por ejemplo, en el 
hecho de que el hombre tiene un alma racional. Puede deducir los principios. Las hierbas, los árboles y los animales 
no tienen alma racional. Lo anterior hace que el hombre sea único. Por lo tanto, lo que indica que el hombre, como 
las cosas, sea un ser viviente, es su definición general. Lo que indica que el hombre pueda deducir los principios es 
su definición específica].11 La substancia subsistente es la definición general del ánima. La substancia 
subsistente no se limita al ánima pero el ánima es una de las sustancias subsistentes. Asimismo, 
hablar en general de los seres vivientes no se limita al hombre sino que el hombre es uno de los 
seres vivientes. [Hablando en términos filosóficos, por un lado, hay subsistencia y, por otro lado, hay dependencia. 
Los seres subsistentes subsisten por sí solos y son condición de dependencia de otros seres. Los seres dependientes 
no pueden ser subsistentes y derriban su existencia de las sustancias subsistentes. Las cosas que no dependen de seres 
subsistentes, no pueden por sí solos ser una cosa]. 

 

 

 

 

 
                                                           
9 Tomás de Aquino, Suma Teológica, 1, q.75 a.2, sed contra: “Luego, la naturaleza de la mente humana no solamente 
es incorpórea, sino también substancia, es decir, realidad subsistente”. 
10 Aristóteles, Metafísica, Z 12, 1038 a5; Ibid., Δ, 28, 1024 b4-6. 
11 Tomás de Aquino, Suma Teológica, 1 q.75 a.3, ad 1.  

 346



        何 
     者 謂 亞  在. 也 非 所 有  有 無  魂 謂 

神  尼  無 體  本 頼 依 靈  覺 靈. 有 本 

之  瑪. 馬. 馬  自 其 者 生 禽  三. 自 

類。  人  則 亦  在. 體 盡 魂 獸  生 在 

言  在  無 是  與 而 則 覺 之  魂 者。 

神  亦  馬 自  自 有。 生 魂。 魂. 覺 言 

類  在. 之 立  立 雖 覺 從 有  魂 本 

以  人  體 之  之 人 俱 質 生  靈 自12

別  不  模. 體  體 死 盡。 而 有  魂. 在。 

於  在  不 但  異 而 靈 出。 覺  草  以 

他  亦  得 馬  義. 不 魂 皆 無  木 別 

不  在. 言 之  如 滅。 在 頼 靈. 之 於 

屬  故  本 體  人 故 人。 其 人  魂. 生 

神  言  自 模. 是 為 非 體 之  有 魂 

之  本  在. 因  自 本 出 而 魂. 生 覺 

類。  自  人 馬  立 自 於 為 有  無 魂 

如  在  之 而  之 在 質。 有。 生  覺 也。 

 
[10] ¿Por qué se dice que es algo originalmente independiente? La idea de “algo originalmente 
independiente” sirve para discriminar {el ánima} de las almas vegetativa y sensitiva.13

 [Hay tres 
almas. El alma vegetativa, el alma sensitiva y el alma racional. Los vegetales tienen el alma vegetativa pero no las 
almas sensitiva y racional. Los animales tienen las almas vegetativas y sensitivas pero no el alma racional. El hombre 
posee las tres almas]. Las almas vegetativa y sensitiva se originan en la materia y en esta surgen. 
Ambas dependen de la substancia para su existencia. El lugar al cual se conforman tiene un fin: 
por lo tanto, las almas vegetativa y sensitiva ambas tienen un fin. El alma racional reside en los 
hombres. No surge en la materia. No depende de la substancia para su existencia. Aunque muera 
el hombre, no se destruye. Por lo tanto, es el alma original. [La independencia original y la substancia 
subsistente tienen un significado diferente. Por ejemplo, el hombre es una substancia subsistente. El caballo también 
es una substancia subsistente. Sin embargo, en cuanto a la forma substancial del caballo, si existe el caballo también 
existe la forma, si no existe el caballo entonces no existe la forma substancial del caballo. (En este caso) no se debe 
hablar de independencia original. En cuanto al ánima del hombre, si el hombre existe, también existe su ánima pero 
si el hombre no existe, todavía existe su ánima. Esto es hablar de la independencia original]. 
 Anteriormente, hemos hablado de la categoría de lo espiritual. Hablar de la categoría de lo 
espiritual sirve para diferenciar (el ánima) de las demás cosas que no son espirituales como por 
ejemplo, 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                           
12 自在 es un término budista que significa “independiente”, “espíritu libre de delusión”.  
13 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.75 a.3, resp.: “La potencia, en cuanto tal, se ordena al acto. La naturaleza, 
pues, debe estar determinada por el acto al cual se ordena; y, por consiguiente, es necesario que la diversidad de 
naturaleza en las potencias se establezca en razón de la diversidad de los actos, la que a su vez se establece en razón 
de la diversidad de los objetos”. 

 347



      何   

前 用。 魂。 魂 說 立。 謂 也。 生 

未 儻 亦 獨 也。 與 不  覺 

死 令 生 在 又 體 能  魂 

時。 復 亦 之 以 偕 死  等。 
迨  如 生。 覺。 誤 正 滅 以  又 
於  草 靈 人 論 夫 也。 別  以 
春  木 魂 死 也。 人 又 於  正 
時. 淍 與 之 亞 有 以 他  他 
根  落 肉 後。 尼 三 正 物  諸 
力  枝 身 因 瑪 魂 人 之  妄 
重  葉 復 無 是 死 死。 生  說。 
申. 花 合。 軀 一 則 魂 魂  如 
枝  實 仍 殼。 非 生 與 覺  謂 
葉  皆 用 故 三。 覺 偕 魂。  魂 
華  晦 生 生 只 已 滅 不  為 
實. 於 覺。 覺 此 滅。 之 能  氣 
依  根 如 不 靈 靈 妄 自  等 

 
[11] las almas vegetativa y sensitiva. Luego, sirve para corregir los diversos discursos absurdos, 
como el de decir que las almas pertenecen a la clase de lo material.14

 ¿Por qué se dice que el ánima es inmortal?15 Sirve para discriminar {el ánima} de las 
almas vegetativa y sensitiva de los demás entes que no pueden ser subsistentes y cuya substancia 
es conjuntamente aniquilada. Asimismo sirve para corregir la afirmación absurda según la cual 
con la muerte humana todas las almas son destruidas.16 Sirve, de igual manera, para corregir el 
discurso erróneo según el cual, cuando muere un hombre, de sus tres almas, solamente su alma 
vegetativa y su alma sensitiva son destruidas y que sólo subsiste el alma intelectiva.17 El ánima es 
una no las tres: es el alma racional. Además, el alma vegetativa y el alma sensitiva, después de la 
muerte del hombre, ya no tienen uso en razón de que no hay cuerpo. Otra vez, vuelven a vivir y el 
alma racional vuelve a unirse al cuerpo. De nuevo se pueden usar las almas vegetativa y sensitiva 
como antes de la muerte. [Por ejemplo, las hierbas y los árboles decaen, las ramas, las hojas, las flores y los 
frutos se concentran en la raíz y cuando llega la primavera, la fuerza de la raíz se renueva. Las ramas, las hojas, las 
flores y los frutos   
 

                                                           
14 El qi 氣 es en la filosofía de Zhu Xi, tiene tres sentidos diferentes. En primer lugar, el qi es equivalente a la materia 
en general. En secundo lugar, es la materia en la medida que existe en una forma gaseosa en el estado de caos que 
precede la formación del presente universo. En tercer lugar, es la parte más ligera de la materia, la que conforma la 
parte celestial del universo. Por lo tanto, se puede traducir el carácter qi por la idea de principio de individuación y 
sustrato de la realidad: no hay realidad sin qi. 
15 Tomás de Aquino, Suma Teológica, 1, q.75 a.6, resp.: “Lo que por sí mismo tiene el ser no puede ser producido ni 
destruido sino en razón de su propia naturaleza. [… y como] es imposible que una forma se separe de sí misma, 
también lo es que la forma subsistente deje de existir”. 
16 Tomás de Aquino, Suma Teológica, 1 q.77 a.8, resp; Santo Tomás atribuye esta doctrina errónea a Alcherus de 
Claravallensis, (segunda mitad del siglo XII). Su obra, el De spiritus et anima, fue por mucho tiempo atribuida a San 
Agustín. 
17 Esa doctrina es la de Averroes quien afirma que el alma intelectiva es separada del cuerpo. Tomás de Aquino, 
Suma Teológica, 1, q.77 a.8, resp.: “Según ya hemos dicho, el alma es el único principio de todas sus potencias. Pero 
hay potencias, como el entendimiento y la voluntad, cuyo sujeto es el alma sola, y éstas necesariamente han de 
permanecer en el alma después de destruido el cuerpo. Otras, en cambio, tienen como sujeto al compuesto, y son 
todas las potencias de la parte sensitiva y vegetativa”.  

 348



 何  何    何  

初 謂 之 謂 見  然 何 天  謂 
    發 先 成 一 從 獨 地。 天 由 

造 於 分 無 亞 可 主   

幾 賦 也。 物 尼 見 造 天  

許 我 亦 而 瑪 不 成 主  

靈 之 非 有。 由 可 萬 造  

魂。 所。 他 以 他 見。 物。 成。  

原 賦 有 明 造 一 造 以  

居 我 大 非 成 切 成 明  

天 之 靈  不 諸 人 非  

上。 時。 魂。 天 由 物。 類。 天  

與 以 分 主  皆 造 神  

天 明 彼 全 天 非 成 等  

神 非 而 體 主 他 天 所  

同。 造 予 中 乎 所 神。 造  

或 成 此 分  造 造 成  

他 之 也 予  成。 成 也  

 
[12] naturalmente reaparecen18]. 

 ¿Por qué se dice que fue creada por Dios?19 Sirve para aclarar que {el ánima} no ha sido 
creada por los ángeles20. Dios creó las diez mil cosas, el ser humano y los ángeles, creó el cielo y 
la tierra, lo visible y lo invisible. De todas las cosas, ninguna ha sido creada por otra cosa. ¿Por 
qué sólo el ánima debería ser creada por otro ser y no por Dios?  
 ¿Por qué se dice que llega a la existencia de manera ex–nihilo? Ayuda aclarar que no es 
una parte separada de la substancia completa de Dios ni tampoco que hay otra gran alma 
racional21 que a su vez se subdivide y genera el ánima.  
 ¿Por qué se dice que cuando se completa nos otorga el espacio y el tiempo? Esto sirve 
para aclarar que no, es al inicio antes de la creación, que se debe primero crear algunas almas 
racionales cuyo principio reside, de igual manera, en Dios así como en los ángeles. 
 
 
 
 
 
 

                                                           
18 La idea de la razón seminal que nace con los estóicos. Esta idea postula que todo ser procede de una semilla que 
contiene en sí los brotes particulares o “razones seminales” de cada una de sus partes. En un registro biológico 
hallamos la descripción de la generación en términos de “circularis propietas” de la semilla ya que la semilla se 
vuelve planta y la planta de nuevo vuelve a ser semilla. Ahora bien, esta idea del crecimiento de la planta a partir de 
una unidad para luego decaer y volver a la unidad está presente en casi todas las escuelas de pensamiento chino. El 
mismo carácter que significa el crecimiento y la vida (sheng, 生) representa un brote saliendo de la tierra. En el 
pensamiento chino, en vez de la semilla lo que representa el origen es la raíz (gen, 根). 
19 Tomás de Aquino, Suma Teológica, 1, q.75 a.6, ad 2. 
20 Esa es la doctrina de los seleucianos (San Agustín, Las herejias, n.59) y de Avicena (Avicena, Metafísica, tr.9, 
cap.4). 
21 Se trata de la noción de alma del mundo. La noción de alma del mundo está criticada por Aristóteles en el De 
Caelo (II, 1, 284 a 27-35) porque esta noción implica la trascendencia de tal alma, que sería causa extrínseca del 
universo. La idea de “alma mundi”se remonta a las filosofías de Platón (s.V a.C.) (Platón, Timeo, 34b-35b) y de los 
estóicos (s.III a.C.). 

 349



         
之  可 無  又 先  至 有. 而 但 非 日 予 貯。 
稱. 謂 時  若 至  於 特  後 有 故。 造 也。 隨 
同  父. 先  父 金  月 從  委 原 卽 肉 又 時 
時  故 後. 子 水  水 金  也. 先 成 身。 非 取 
俱  父 何  等. 月  金 水  至 後。 時。 肉 肉 用 
有. 子 者. 相 天. 天. 月  如 無 便 身 身 也。 
 當  因 某  此 天  日 有 賦 己 之 又 
 無  而 時  謂 而  光 時 畀。 成。 外。 非 
 子  有 後  原 至  一 先 卽 日 造 欲 
 時  之 至  先 於  照. 後 賦 造 成 賦 
 不  物. 於  後. 地. 若 而  時 畀 靈 靈 予 
 可  亦 地  卻 不  高 後  先 時。 魂。 魂。 時 
 謂  有 故  非 得  若 用. 後. 便 而 并 先 
 父. 原 無  日 言  下. 如  如 成。 賦 合 化 
 有  先 時  光 由  同 水  器 成 之 為 成 
 子  後  先  某 地  時 先  先 與 新 一 後 
 而  而 後  時 而  俱 源  造 賦 新 也。 賦 

 
[13] o en otro receptáculo y que, en seguida, reciben su uso.22 Tampoco es que cuando está a 
punto de instilarse el tiempo, sea toda formada y después se le instila. Tampoco es que sea 
exterior al cuerpo, que se cree el alma racional y simultáneamente se unan para formar una 
unidad, es decir cuando se cree el cuerpo, el cuerpo ya esté completo y cuando se creé el alma 
racional, esté toda nueva. Esto no es así. En el momento en que se forma es precisamente cuando 
se le otorga. Cuando se le otorga es justo cuando se forma. Formar y otorgar sólo poseen un antes 
y un después originales, no poseen un antes y un después temporales.23

 [Hay un antes y un después 
temporales, como por ejemplo, cuando primero se crea la herramienta y luego se usa, o como el agua que primero 
está en el manantial y luego fluye. Pensemos en la luz del sol cuyos rayos, de igual manera, ya sea en lo alto o en lo 
bajo, todo lo ilumina. En especial, desde el metal y el agua, la luna y el cielo se extiende a la tierra. No se debe decir 
que proviene de la tierra y se extiende a la luna y al agua, al metal y al cielo. Por eso, se afirma que existen un antes 
y un después originales. Sin embargo, no es decir que la luz del sol, en un cierto momento, primero alcanza el metal 
y el agua, la luna y el cielo y después alcanza la tierra.24 La razón es que no se trata de un antes y un después 
temporales sino de lo que ocurre con la clase de padre e hijo. Son causa recíproca de la existencia. En este caso, 
existe un antes y un después originales pero no existe un antes y un después temporales. ¿Por qué es así? Cuando no 
hay hijo no se puede hablar de padre pero si existe el hijo se puede hablar de padre. Por lo tanto, cuando se habla de 
padre e hijo existen juntos al mismo tiempo]. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
22 La doctrina que invalida aquí Sambiasi fue expuesta por Orígenes (Orígenes, Peri Archon, L.I, cap.7) y San 
Agustín (San Agustín, De genesi ad litter., cap.24-28). 
23 Sambiasi distingue aquí entre una anterioridad cronológica y otra según la esencia o la naturaleza que es una 
distinción aristotélica. Véase, Aristóteles, Metafísica Δ, 11, 1018b 9 ss.  
24 Este ejemplo parece referirse a la correspondencia de los elementos tan propia del pensamiento chino. 

 350



何        何 
者. 牙 本  質. 謂 埏 熱 者 模。 體 謂 

終 埴 冷 是 不 模。 材  周. 倫. 曰 為 

顂。 也。 乾 也。 成 一 木  輻 別  為. 我 

額  濕 今 是 依 是  輳. 之  模 體 

辣  四 言 物。 模。 質  穀 於  者. 模。 

濟  情。 亞 依 體 者. 抱. 他  模 凡 

亞。  會 尼 模 模 用  賢 類  壯 物 

顂  合 瑪 者 者。 之  空. 也. 之. 皆 

人  所 為 外 内 利  為 俗  如 有 

之  成。 人 形 體 轉  模 言  是 兩 

善  可 之 模。 模。 以  也. 為  者 模 

行。  聚 體 物 物 行  若 樣  為 然  凡 

可  可 模。 之 所 車. 輪 子  是 曰  物 

享  散。 以 形 由 是  人 譬  物 作. 有 

真  如 明 像 成。  為  是 之  置 曰  四 

福。  陶 非 可 非 者. 作 車  之 模. 所 

是  人 由 見 是 一 輪  於 曰  以 

 
[14] ¿Por qué se dice que {el ánima} es nuestra forma sustancial.25 Cada ente tiene dos formas. 
[Cada ente tiene cuatro causas26 llamadas la causa eficiente, la causa formal, la causa material y la causa final. La 
causa formal es lo que lo informa (el ente). Por ejemplo, es lo que hace que esta cosa es verdaderamente, colocándola 
en la categoría original. No debe ser colocada en otra categoría. En palabras comunes, podemos emplear la metáfora 
de la rueda con radios del carro.27 La llanta circular, los radios convergentes, el cubo que los detiene juntos y el vacío 
del hoyo del cubo describen la causa formal. En cuanto a la llanta, el hombre es la causa eficiente. La madera es la 
causa material. La finalidad es girar para mover el carro y esto es la causa final]. La primera es la forma 
sustancial. La secunda depende de la forma {formal}. La forma substancial es la forma 
substancial interna. Aquello del cual el ente se completa, no es la forma. Ésta no completa este 
ente. Lo que depende de la forma es la forma de la figura externa. La imagen de la figura del ente 
es lo que se puede ver. Ahora bien, decir que el ánima es la forma substancial del ser humano, 
sirve para aclarar que no proviene de lo caliente o lo frío, de lo seco o lo húmedo,28 es decir de 
las cuatro cualidades, que no es su reunión que la completa, o que se puedan unir y separar.29 
{Tomando la metáfora del alfarero} no es como moldear al hombre de materia para rellenarlo.30   
 ¿Por qué se dice que, al último, depende de la Gracia, que depende del buen 
comportamiento de los hombres para que puedan gozar de la verdadera delectación? 31 Esto 
 
 

                                                           
25 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.76 a.4, sed contra: “Una cosa no tiene más que un solo ser substancial. 
Luego una cosa no tiene más que una sola forma substancial. Ahora bien, el alma es forma substancial del hombre.” 
26 Véase, Aristóteles, Metafísica, Z, 1032 a ss. 
27 Lo neoconfucianos emplean esta metáfora para describir al Taiji (supremo último).  
28 Aristóteles, De anima, II, 3, 414b 5: “Los animales se alimentan de lo seco y de los húmedo, de lo caliente y de lo 
frío”. 
29 Esa doctrina es la de Empédocles quien componía el alma de todos los elementos; Véase, H. Diels y F. Krantz, Los 
fragmentos de los pre-socráticos, Emp. B 109 (I, 351, 20); Aristóteles, De anima, I, 2, 404b 10. 
30 Hay una metáfora del alfarero en Temistius, De anima, 93 a 19, cap.25. 
31  Tomás de Aquino, Suma Teológica, 1-2 q.3 a.4, resp.: “La esencia de la beatitud consiste en un acto del 
entendimiento. Sin embargo, a la voluntad le pertenece la delectación consiguiente a la bienaventuranza, según dice 
San Agustín que ‘la beatitud es el gozo de la verdad’, en cuanto que ese gozo es la consumación de la 
bienaventuranza”. 

 351



         
生  一  若  為 濟 美 斯 向  言 
長  公 自  善 天 亞 好。 丁 事 亞 亞 
安  祐. 主 頼  之 者。 通 曰。  尼 尼 
存. 一 公 其  功. 以 而  陡 瑪 瑪 
及  特 祐。 志  欲 明 愛 天 斯。 在 之 
其  祐. 所 力. 立 天 之。 主 立 人。 為 
各  公 能 為  為 上 愛 造 功 他 者 
行  祐 得 善  善 真 而 成 業 無 也 
各  者. 之 立  之 福。 得 人 以 終 造  為 

動. 人 祐  為 功  功 非 之。 之 享 向。 矩  者. 

皆  與 矣. 善 以  亦 人 得 亞 天 惟 為  四 

須  物 然  立 得  必 之 而 尼 上 頼 作  所 

    所     功. 福. 頼 志 享 瑪。 真 聖 方. 以 

天  其  主  旣 未  力 之。 為 福 寵。 造  然 

主  得. 祐  頼 能  主 福. 於 曰 通 也。 可 規  之 

公  一 有  也  祐. 須  得 額 達 亞 盡 為  一. 

祐. 切 二  主 與 立  真 辣 至 吾 力 作  如 

[15] es hablar de la causa final del ánima. [La causa final, sólo es una de las cuatro causas. Es como fabricar 

una escuadra para hacer cuadrados o fabricar un compás para hacer círculos]. El ánima se encuentra en el 
hombre. No tiene finalidad última. Solamente descansa sobre el favor divino. Puede agotar su 
fuerza sirviendo a Dios.32 Su esfuerzo es constante para gozar de la verdadera delectación de 
Dios.33 Agustín dijo que Dios creó el ánima del hombre para comunicarle el soberano bien, para 
que se comunique y Lo ame, Lo ame y Lo logré, Lo logré y Lo goce.34 También dijo que la 
Gracia sirve para aclarar la verdadera delectación de Dios. No se alcanza por la voluntad del 
hombre [Cuando se quiere lograr la verdadera delectación, se debe erigir el mérito. Cuando se desea erigir el mérito, 
se debe apoyar en la providencia de Dios.35 Si se apoya en la voluntad propia para erigir el mérito y así lograr la 
delectación, no se puede].36 Es por medio de la providencia general de Dios que se puede lograrla. 
[Para erigir el mérito, se apoya en la providencia de Dios. Sin embargo, hay dos tipos de providencia, la primera es 
general, la secunda es especial.37 Lo que es el la providencia general, tanto los hombres como los demás entes la 
pueden alcanzar y es que todos nacen, crecen y viven en paz, tienen todo tipo de conducta y acciones, todos 
dependen de la providencia general de Dios.  

 

 

 

                                                           
32 San Agustín, Contra Julianum, L.IV, cap.8. 
33 Tomás de Aquino, Suma Teológica, 1-2 q.31 a.2, ad 2: La delectación se define como “cierta quietud del apetito en 
consideración a la presencia del bien que le satisface”.  
34 San Agustín, Soliloquios, L.I, 1.4. 
35 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1-2 q.109 a.6, resp. 
36 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1-2 q.109 a.5, resp. 
37 Santo Tomás distingue entre “providencia” y “predestinación”; Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.22, introd.: 
“Determinado ya lo que en absoluto pertenece a la voluntad divina, es preciso que nos ocupemos ahora de lo que se 
refiere, a la vez, al entendimiento y a la voluntad. Esto, en cuanto a todos los seres en general, es la providencia, y 
respecto al hombre en particular es la predestinación y la reprobación en orden a la vida eterna y sus consecuencias”.  

 352



         

特 初 之 義  是 於  己 濟 以  自 以  所 之  故 

者  名 祐。 提 善     認 亞 為  有 然  以 物.  

初 醒 行 為 主  之. 之 善  者 之  然. 為  天 

提 特 者。  祐. 而 特 立  然 公  而 其  主 

醒 祐。 額 天 而  因 祐。 功. 若 祐.  行  為 

特 二 辣 主 幸  行 然 而  專 無  天 動  萬 

祐 為 濟 所 認  惡 後 得  藉 物  主 之  行 

者。 次 亞 愛。 之. 失 能 真  此. 不  為 次  萬 

非 維 之 而 幸  聖 為 福. 與 得. 熱 所  動 

我 持 特 當 改  寵 義 亦  物 旣  之 以  之 

功 特 祐。 受 過  者. 者 未  不 所  原 然. 原 

力 祐。 又 真 遷  皆 不  凡 能  異. 其  所 如  所 

所 三 有 福 善. 屬 得  未 也  用 得. 以 火  以 

致。 為 三 也。 卽  於 其  認 必 卽  然. 為  然. 

 後 端。 曰 獲  不 聖  有 若  此 熱  而 

天 恆 一 頼 聖  義. 寵. 天 額 物  原 之  行 

主 終 為 人 寵  因 或  主 辣 所  所 次  動 

 
[16] Por lo tanto, Dios es la causa original de todas las conductas y acciones, y los entes que tienen conducta y 
acciones son la causa secundaria de las conductas y movimientos. Por ejemplo, el fuego es la causa secundaria del 
calor y Dios es la causa original del calor.38 Esta providencia general es la causa original. No hay ente que no la 
alcance ya que lo que existe es de su alcance. Luego, o bien un ente por sí la posee de manera natural o bien descansa 
de manera especial en ella. No hay diferencia entre los entes. Utilizarla  para hacer que la virtud erija el mérito y que 
se alcance la verdadera delectación, no se puede]. Se necesita la providencia especial de la Gracia. 
Después uno se puede volver justo. [Todos los que todavía no conocen a Dios39 no pueden alcanzar su favor 
divino. Si ya lo conocen y, sin embargo, son pecadores intencionales, se pierden el favor divino y no son justificados. 
El principio está en la providencia de Dios y el hecho de conocerlo40 bienaventuradamente. La bienaventuranza es lo 
que corrige el error cambiándolo en virtud.41 Por eso, obtener el favor divino se llama la justificación]. Es gracias 
al amor de Dios que se recibe la verdadera delectación. 42  Se dice que lo que depende del 
comportamiento virtuoso humano es la providencia especial de la Gracia.43 Asimismo, hay tres 
principios. El primero es inicial y es el que despierta a la providencia especial. El secundo es el 
de en medio y es el que mantiene actual la providencia especial. El tercero es el último y es el que 
completa permanentemente la providencia especial. El despertar a la providencia especial no es 
lo que nuestro propio esfuerzo provoca, es lo que Dios 

                                                           
38 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1-2 q.109 a.1, resp. 
39 Los infieles. 
40  Tomás de Aquino, Suma Teológica, 1-2 q.3 a.4, resp.: “La esencia de la beatitud consiste en un acto del 
entendimiento. Sin embargo, a la voluntad le pertenece la delectación consiguiente a la bienaventuranza, según dice 
San Agustín que ‘la beatitud es el gozo de la verdad’, en cuanto que ese gozo es la consumación de la 
bienaventuranza”.  
41 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1-2 q.63. 
42 Tomás de Aquino, Suma teológica,  introd. 1 q.23, p.790; 1 q.23 a.4, resp.: “La predestinación presupone una 
elección, y la elección, un amor. La razón de esto es porque la predestinación es una parte de la providencia, y la 
providencia […] es una razón existente en el entendimiento, que manda ordenar algo a un fin. Pero, como no se 
manda ordenar algo a un fin si previamente no se quiere tal fin, síguese que la ordenación de algunos a la salvación 
eterna presupone, según nuestro modo de concebir, que Dios quiera su salvación, y en esto intervienen la elección y 
el amor”. 
43 Para la tesis contraria véase, Tomás de Aquino, Suma teológica,  introducción a la q.23, p.790; y sobre la 
cooperación en la ejecución, p.792. 

 353



         
與. 至 欲  止. 以  也. 此 與 維 向  得 祐. 醒 徒 
非  之 至  燭 應  未 維 我 持 冥  故 乃  之 與 
當  報. 之  光     可 持 偕 特 行. 日 是  特 諸 
與  故 地. 不 主  言 之 行。 祐 將  徒     祐. 人 
而  曰 中 息. 恩. 必 特 日 者。 陷  與 天  我 者 
必  可 道  因 如  與 祐。 遷 人 於  諸     主  旣 也 
與  與  而  其 旣  也. 為 於 己 阱. 我 憫  不 忽  人 

也  而 止. 肯 得  能 可 義。 得 忽  者. 我  義 自  向 

頼 亦  進. 明  偕 與 而 提 得  如 罪  無 覺  無 

此 不  與 燭. 維 而 行 醒。 明  暗 人. 光.  非. 聖 

可  之 從  持 與 義 又 燭  途 自  為 而  寵 維 
知. 燭 此  之 者 加 頼 與  中. 肯  何 欲  之 持 

特 未  光. 進  祐. 也 勤。 此 者  有 提  得 悔  先. 

祐。 應  令 步. 日 可  可 獲 維 之  坑 醒. 此 改. 多 

而 得  可 進  進 言  與 祐 持 恩  阱. 無  提 此  為 

偕 受  至 步  於 當  者. 加 特     我 因  醒 為  不 

行 能  於 不  善. 與  未 重。 祐。 次 而  之 提  義 

[17] infunde en los hombres.44 [Los hombres cuya inclinación no se enfoca en primer lugar hacia el favor 
divino sino que actúan de manera muy injusta, y que, de repente, por sí solos se dan cuenta de que están equivocados, 
y que, por arrepentimiento desean cambiar, se despiertan a la providencia especial. Si no somos actualmente justos 
no alcanzamos la iluminación 45  ¿Por qué alcanzar el despertar a la providencia? Porque entonces Dios tiene 
misericordia de nuestros pecados. Esto es apoyarse sobre el despertar. No hay más razón que alcanzarlo: por lo tanto, 
se dice que se infunde en los hombres. Es como cuando en medio de un camino oscuro hay una fosa, y caminando en 
la oscuridad, estoy a punto de caer en esta fosa. La ausencia de discernimiento, de repente, se aclara por una entorcha 
y ésta es la conmiseración46]. Lo que, en secundo lugar, mantiene actual la providencia especial es 
que el hombre ya alcanzó el despertar. Luego, depende de esta actualidad para mantener la 
providencia especial y actuar de acuerdo a ésta. Cuando uno se corrige para ser justo y que actúa 
justamente, esto aumenta la compasión, se alcanza la providencia y aumenta la nobleza. Esto es 
mantener actual la providencia especial, es lo que pudiendo ser otorgado se otorga. [En cuanto a lo 
que se puede otorgar, no se puede decir que es forzoso el otorgamiento, tampoco que se debe otorgar. Es posible 
unirse a la providencia actual, cuando se progresa hacia la virtud mediante el consentimiento a la conmiseración47 de 
Dios. Es como cuando uno se ilumina a la luz de una entorcha y que sigue aquella para progresar. Para progresar sin 
parar uno no sopla la luz de la entorcha porque en ella se apoya para avanzar. Permite llegar en el lugar donde se 
desea llegar. Se puede parar en medio del camino, tampoco se puede saber. Aunque no haya consentimiento a 
poderla recibir, sin embargo, se puede llegar a la recompensa. Por eso se habla de poder otorgar y otorgar y no de 
hacer que forzosamente se otorgue o que se deba otorgar]. Se depende de esta actualidad para mantener la 
providencia especial y que todas las acciones 

                                                           
44 Tomás de Aquino, Suma Teológica, 1-2 q.109 a.6, ad 1: “La conversión del hombre a Dios se hace ciertamente por 
el libre albedrío; por eso se le manda que se vuelva a El. Pero el libre albedrío no puede volverse a Dios, a no ser que 
Dios la oriente hacia sí mismo”. ; Tomás de Aquino, Suma Teológica, 1-2 q.112 a.2, resp. 
45 La iluminación es cuando la gracia alcanza el intelecto, mientras que se trata de inspiración cuando alcanza la 
voluntad. Sobre inspiración véase, Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.90 a.1, ad 1: “Inspirar no debe entenderse 
en el sentido material, sino que en Dios equivale a producir un espíritu”.; Tomás de Aquino, Suma teológica,  introd. 
1 q.23, p.783. 
46 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1-2 q.114 a.3, obj. 2; Hay una comparación budista de la mente con una 
entorcha.  
47 Tomás de Aquino, Suma teológica,  introd. 1 q.23, p.783. 

 354



         

聖 與 祐。 祐。 因 為 祐。 時 諸 

亞 之 至 又 自 當 亦 刻  善。 

吾 定 死 頼 身 與 可 偕 為 

斯 報 為 此 善 而 與 行。 義 

丁 故 義 維 行。 與 而 至 不 

曰。 曰 者。 持 雖 者 與 死 止。 

凡 頼 然 之 得 也。 者 為 又 

能 人 後 祐 提 受  當 也。 義 得 

自 之 得 進 醒 直. 與 如 者。  

主 善 受 進 之 不  而 是 毫 天 

之 行。 升 不 祐。 得  與. 命 無 主 

人。 而 天 止。 不 不  如 終。 間 與 

欲 可 之 而 能 與  工 而 斷。 我 

去 得 真 得 得     完 得 此 恆 

前 真 福。 恆 維 可 真 恆 終 

不 福 享 終 持 見 福。 終 特 

義。 也。 當 之 之 不 則 特 祐。 

 
[18] sean virtuosas para ser justo hasta el fin. También se alcanza a Dios y la perseverancia48 
termina en la providencia especial, actuando constantemente junto con ella hasta la muerte.49 No 
hay ninguna interrupción. Esta perseverancia que termina en la providencia especial: pudiendo 
ser otorgada es otorgada, como es el mandato final y se alcanza la verdadera delectación. Es algo 
que se debe otorgar y se otorga [El hecho de deber ser otorgada y ser otorgada es como un trabajo que ha sido 

completado y merece una recompensa que no se puede no dar]. Se puede ver que no hay razones en el yo 
para actuar con virtud. Aunque la providencia se deba despertar, no se puede alcanzar la 
actualidad para mantener la providencia. Además depende de esta actualidad para mantener la 
providencia y progresar sin parar, y se debe agotar con perseverancia la providencia hasta la 
muerte. Después se debe recibir la verdadera delectación del Cielo, se goza de la recompensa que 
se debe otorgar de manera segura. Por eso se dice que, dependiendo de la buena conducta de los 
hombres, se puede recibir la verdadera delectación. San Agustín dijo que todos los hombres 
pueden ser su propio amo. Desean corregir la conducta injusta anterior,  

 

 

 

 

 

 

                                                           
48 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1-2 q.109 a.10, resp.; Ibid., 1-2 q.114 a.9.  
49 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1-2 q.114 a.9, resp.: “Se puede conseguir de Dios la perseverancia en el bien 
[…] por parte de la moción divina que inclina al hombre al bien hasta el fin”.  

 355



又      從   

從 全 諸 神 小 者。 此 知。 不 

此 在 分。 類。 大。 非 可 不 自 

推。 天 如 無 因 也。 推。 能 悔。 

人 地  幾 人 又 他 自 不 

之 間 天 何 老 言 言 主 能 

亞 之 主 可 幼 亞 人 者。 遷 

尼 諸 無 論。 者。 尼 之 不 於 

瑪。 分 所 全 亦 瑪 亞 論。 義 

非 也 不 在 非 有 尼 故 者。 

人  在。 全 也。 形 瑪。 也 曰 

也。  全 體。 為 像。 可  能 

但  在 亦 人 附 分  自 

是  天 全 之 我 散  主。 

人  地 在 亞 形 於  為 

之  之 全 尼 像。 諸  孩 

一  間。 體 瑪。 因 有  童 

分。  亦 之 是 人 生  無 

 
[19] la de no querer arrepentirse, la de no poder cambiar, a fin de volverse justos. Por eso dice 
que pueden ser su propio amo.50 En cuanto a los niños, no tienen conocimiento, no pueden ser su 
propio amo, no se discute el por qué. 
 Siguiendo esto, se pudiera deducir en otras palabras, que el ánima del hombre se difunde 
en todo lo que tiene vida. Pero no es así. Además se dice que el ánima tiene apariencia, que se 
transmite a la apariencia del yo, por eso que es causa de lo pequeño o lo grande, de si el hombre 
es anciano o joven. Tampoco es así. En cuanto al ánima del hombre, pertenece a la clase de lo 
espiritual, no hay por qué discutirlo. Está completamente en toda substancia, también está 
completamente en toda la substancia de todas las partes.51 Es semejante a Dios porque no hay 
lugares donde no esté. Dios está presente por todo el cielo y la tierra así como por todas las partes 
del cielo y de la tierra.   
 También siguiendo esto se deduce que el ánima del hombre no es el hombre, solamente es 
una parte del hombre.52

 

 

 
                                                           
50
 San Agustín, Cuidad de Dios, XXII, cap.1: “Crió al hombre también con el mismo libre albedrío, afinque terreno, 

digno del cielo si perseverase en la unión de su Criador, y si le desamparase digno de una miseria, cual conviniese a 
semejante Naturaleza. Y sabiendo que había de pecar desamparando Dios con traspasar su divina ley, tampoco le 
privó del libre albedrío, previendo al mismo tiempo el bien que de su mal había de resultar, puesto que del linaje 
mortal, condenado justamente por su culpa, va, por su gracia recogiendo multitud de gente para con ella suplir la que 
cayó de los ángeles y que, de este modo, su querida soberana Ciudad no quede sin ciudadanos, antes, quizá, venga a 
gozar número más copioso”. 
51 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.76 a.8. 
52 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.75 a.4, ad : “No toda substancia individual es hipóstasis o persona, sino la 
que posee naturaleza especifica completa. Por eso no pueden ser llamadas hipóstasis o persona la mano o el pie, ni 
tampoco el alma, que es una parte de la especie humana”.  

 356



      又   

合 離 去。 為 瑪 在 從 人 為 

卽 合 家 内 不 船。 此 耳 其 

生。 際 猶 體 為 此 推。  無 

相 會。 是 模。 人 喻 或  形 

離 精 家。 若 之 似 言  無 

卽 求 舟 脫 内 之 亞  象。 

死。 至 師 離 體 而 尼  又 

卽 理。 或 者。 模。 非 瑪  不 

上 但 離。 不 不 也。 在  能 

二 於 船 成 知 信 人。  死。 

端。 生 猶 為 人 如 如  必 

差 死。 是 人。 之 此 主  與 

可 論 船 非 為 喻。 人  軀 

設 其 也。 若 人。 將 在  殼 

為 粗 若 主 全 疑 家。  合。 

權 跡。53 不 人 慿 亞 舟  乃 

喻 相 於 或 此 尼 師  成 

 
[20] Esta parte, debido a que no tiene materialidad y no tiene apariencia, es inmortal, se debe unir 
al cuerpo y entonces integra al hombre.54  
 También siguiendo esto se deduce que quizás se diga que el ánima reside en el hombre 
como el amo está en la casa o que el capitán está en el barco.55 Esto es una comparación pero no 
es así. Confiar en esta comparación provoca la duda en cuanto al hecho de que el ánima es la 
forma substancial interna del hombre y no se sabe lo que hace que el hombre es hombre, no se 
sabe que se apoya totalmente sobre la forma substancial interna. Si nos apartamos de esto, no se 
integra el hombre. No es igual al hecho de que cuando el amo se retira, la casa sigue siendo casa, 
o que cuando el capitán se aleja, el barco sigue siendo barco. No es en la separación o en la unión 
que se puede entender la esencia del principio supremo, sino en la vida y la muerte. Esto es 
hablar de su huella más obvia: si están juntos hay vida, si están separados hay muerte. Entre estos 
dos principios, casi se trata de una metáfora extemporánea para  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
53 Aquí, el caracter del Lingyan lishao es con la clave 162. 
54 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.75 a.4, resp.: “Algunos afirmaron que sólo la forma pertenece a la esencia 
específica y que la materia es parte del individuo, pero no de la especie. --Lo cual no puede ser cierto, pues la 
definición indica la naturaleza específica, y en los seres naturales señala no solamente la forma, sino la forma y la 
materia”.  
55 Para esta discusión ver E. Gilson, Le thomisme, Paris, Vrin, 1948, p.270 ss.; Th. Tracy, “The Soul/Boatman 
Analogy in Aristotle’s De Anima”, Classical Philology, vol.77, n°2, 1982.  

 357



       又  

心 諸 全 何 分。 亞 而 從 以 

而 關 在 得 卽 尼 制 此 曉 

出。 生 所 言 全 瑪 百 推。 愚 

若 命 在。 但 在 全 體。 或 俗 

水 之 活 居 全 在 如 言  

自 事。 之 中 分。 全 國 人  

泉 如 模 心。 而 體。 主 心  

源。 身 之。 而 活 而 居 為  

分 中 而 遙 其 活 朝。 亞  

別 之 每 制 分。 其 宰 尼  

枝 火。 於 各 模 體。 制 瑪  

派。 身 中 分。 其 模 四 之  

故 中 心。 然 分。 其 境。 所。  

謂 之 施 亞 無 體 此 但  

心 血。 為 尼 有 若 亦 居  

為 皆 運 瑪 方 在 非 中  

亞 從 用 雖 所。 一 也。 心  

 
[21] iluminar al vulgo. 
 De igual manera, siguiendo esto se deduce que quizás el corazón es el lugar del ánima, 
que ésta sólo reside en el corazón y rige las cien sustancias como el dueño del Estado habita en la 
residencia del príncipe y como gobernador controla a los cuatro confines. Pero tampoco es así.56 
El ánima está completamente en toda substancia y da vida a la sustancia.57 La forma de esta 
sustancia, si está en una parte, entonces está completamente en esta parte y le da vida a esta parte, 
sin tener un lugar específico. ¿Por qué debería decirse que sólo reside en el corazón y 
externamente controla a cada parte? Naturalmente el ánima, aunque es toda la existencia, le da 
vida y le informa y siempre está en el corazón y, a la vez, le da moción para poner en uso todas 
las diversas funciones de los destinos/fines de la vida. Es como el calor o la sangre en el cuerpo, 
ambos siguen el corazón y se ponen en acción, de manera similar al agua que desde su origen en 
el manantial se divide en brazos. Por lo tanto, se dice que el corazón es  
 
 
 
 
 
 

                                                           
56 Se puede comparar esta idea con W. Harvey, De motu cordis, cap.XVII, ed. Roterod., 1648: “The heart, like the 
prince in a kingdom, in whose hands lie the chief and highest authority, rules over all; it is the original and 
foundation from all power is derived, on which all power depends in the animal body”. cit. por W. Pagel, “William 
Harvey and the Purpose of Circulation,” Isis, vol.42, n°1, 1951, p.28. Por la fecha de redacción del Lingyan lishao, 
Sambiasi no podía haber leído la obra de William Harvey. Por lo tanto, se puede deducir que la comparación del 
ánima con un príncipe era un lugar común.  
57 Esta es la doctrina de Santo Tomás. Niega la idea de que el ánima se encuentre en algún lugar específico. La idea 
de que el ánima se encuentre en el corazón pertenece a la filosofía fisiológica y biológica de Aristóteles . Véase, 
Generación de los animales, 738b, 17f: “The first principle of any natural creature’s system is the heart or its 
counterpart”; Partes de los animales, 665a, 10f: “The heart is situated in the middle of the body and in the fore part 
of it; and in the heart, we hold, is the principle of life and of all movement and sensation”. Alberto Magno retomó 
esta idea. (Alberti Magni, Opera omnia XII: Quaestiones super de animalibus, ed. Ephrem Filthaut O.P., Münster i. 
W., 1955, 280, c.9; cit. por B. H. Hill Jr., “The Grain and the Spirit in Mediaeval Anatomy”, p.65.  

 358



又         

從 模 也。 心 諸 云 之 非 尼 

此 心 蓋 猶 關 者。 事。 謂 瑪 

推。 而 亞 運 生 非 由 初 之 

或 模 尼 用。 之 謂 心 居 初 

言 諸 瑪 漸 事。 先 運 中 所。 

亞 分 在 至 旣 在 用。 心。 又 

尼 無 心 終 由 諸 故 次 為 

瑪 有 而 絕。 心 分 運 及 亞 

是 時 在 故 運。 退 用 各 尼 

人 先 諸 運 及 歸 之 分 瑪 

之 後。 分。 用 於 於 初。 也。 之 

血。 止 活 之 末 心。 似 為 終 

或 有 心 末。 際。 而 在 諸 所。 

言 原 而 似 諸 人 心 關 初 

在 先 活 在 分 命 始。 切 所 

人 後 諸 心 謝 終。 終 生 云 

之 耳 分。 終 事。 為 所 命 者。 

 
[22] el lugar primordial del ánima y también que es el fin del ánima. 58  Hablar del lugar 
primordial no es decir que primero reside en el corazón, luego alcanza cada parte. Para los 
diversos movimientos que corresponden a los asuntos vitales, es a partir del corazón que se ponen 
en moción. Por lo tanto, el origen del movimiento, parece que empieza en el corazón. Lo que es 
hablar del fin del ánima, no es decir que primero está en las diversas partes y luego regresa en el 
corazón cuando se acaba la vida del hombre. Debido a que las funciones vitales se ponen en 
acción, están ya en función en el corazón y cuando se llega al final de la unión se retiran de las 
funciones. El corazón sigue funcionando y gradualmente, alcanza la interrupción última. Por lo 
tanto, el fin de las funciones es, de la misma forma, el fin del corazón. En efecto, el ánima está en 
el corazón y en cada parte, le da vida al corazón y le da vida a cada parte, informa el corazón e 
informa cada parte. No hay un antes y un después temporales. Solamente hay un antes y un 
después absolutos.  
 También siguiendo lo anterior, a veces se dice que el ánima es la sangre del hombre, a 
veces se dice que es parte de la sangre del hombre.59  
 

 

 

 

 
 
 
                                                           
58 W. Harvey, De generatione, ed. Ámsterdam, 1651: “En la sangre la vida y el alma primero se muestran a si 
mismas y por último se extinguen.” Cit. por W. Pagel, “William Harvey and the Purpose of Circulation”, p.29. 
59 W. Harvey, On generation, 1651:  “Instar laris familiaris esse animam ipsam in corpore”, p.309; cit. por W. Pagel, 
“William Harvey and the Purpose of Circulation”, p.29. 

 359



  又       

多 諸 從 著 等。 懼 具 分。 血 

事。 學 此 耳 殊 諸 熱 何 分。 

不 問。 推。  覺 情 性。 得 皆 

如 致 亞  迥 皆 而 為 非 

知 為 尼  然。 憑 周 血。 也。 

已。 有 瑪  故 血 行 何 亞 

覓 益。 一  亞 運。 百 得 尼 

多 如 種  尼 皆 脈。 在 瑪 

物。 上 學  瑪 因 一 血。 神 

不 文 問。  之 血 切 但 類。 

如 聖 早  功 顯。 喜 血 全 

覓 白 夜  用。 比 怒 為 在 

已。 爾 以  於 之 哀 生 全 

求 納 思。  此 筋 樂 命 體。 

美 曰。 比  特 骨 愛 之 全 

好 人 於  為 皮 惡 輿。 在 

於 知 他  顯 肉 羞 又 諸 

 
[23] Nada de esto es correcto. El ánima pertenece a la clase de lo espiritual. Está completamente 
en toda la substancia y en todas las partes. ¿Por qué debería ser la sangre, por qué debería residir 
en la sangre? La sangre es solamente el vehículo de la vida. Provee calor y circula en las cien 
arterias. En conjunto, el deleite y el enojo, la tristeza y la felicidad, el amor y el odio, la 
vergüenza y el miedo, todas las afecciones dependen del flujo de la sangre. 60  Todos son 
manifestaciones de la sangre y es igual a la clase de los nervios, de los huesos, de la piel y de la 
carne. Por lo tanto, en esto es particularmente notable la función del ánima. 
 Siguiendo lo anterior se pueden deducir algunas cuestiones. Al pensarlo día y noche y 
compararlo con otras ramas del saber tiene mucho beneficio. Como hemos dicho arriba, San 
Bernardo asevero que los hombres saben muchas cosas pero no se conocen a sí mismos, 
examinan muchas cosas y sin embargo no se examinan a sí mismos. Buscan el bien en 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
60 Véase la doctrina de los espíritus producidos por la sangre y que circulan en todo el cuerpo por las arterias. Véase 
K. Park, “The Organic Soul”, en Ch. Schmitt y B. Skinner Q. (eds.), The Cambridge History of Renaissance 
Philosophy, Cambridge, Cambridge University Press, 1988, p.469.  

 360



    其 其 亞   

草 充 生 資  草 二。  一。 尼  外。 

木 滿。 之 夫  木 凡 為 瑪 論 不 

然。 充 能。 精  耤 生 人 旣 亞 如 
血. 於 是 滿 試 魂 身 生 尼 想 
日  膏 生 之 觀 所 萬 旣 瑪 美 

魂 後。 人 以  潤. 有 行 覺。 之 好 

所 又 生。 滋  人 之 萬 其 生 在 

有 能 旣 養  身 能 動。 能 能 自 

之 傳 能 二 三。   至 如 覺 心 

能。 生 育 者 一 近 何。 能 之 

 類 養。 長 者 至 今  内 

天 已 又 大 育 切 略   

主 之 復 之 養 之 陳   

於 人。 長 能。 之 所 數   

人 一 大。 三 能 以 端   

之 一 旋 者 者. 育 然    

亞 如 至 傳 如  養     

 
[24] lo exterior, {sin ver} que nada equivale a reflexionar el bien que se encuentra en el propio 
corazón.  
 
Discusión sobre las potencias vegetativa y sensitiva del ánima 
¿Cómo son las potencias, vegetativa y sensitiva, del ánima? Ahora vamos brevemente a exponer 
algunos principios.  
 El primer principio es que {estas potencias} constituyen la causa de todas las acciones y 
movimientos más íntimos y más generales del hombre.  
 El secundo principio es que el alma vegetativa tiene tres potencias.61 La primera es la 
potencia de nutrición [Lo que es la nutrición es como las hierbas y los árboles dependen de la humedad, el 

cuerpo del hombre depende de la sangre pura para crecer]. La secunda potencia es la de crecimiento. La 
tercera es la de generación. Al intentar ver la vida del hombre, veamos que puede nutrirse, luego 
crece, y llega a la plena madurez. Después de la madurez, el hombre sabe transmitir la vida a los 
de su mismo género.62 Entre uno y otro es como si fuera igual a las hierbas y los árboles, {el 
hombre} posee las funciones de la potencia vegetativa. Dios les otorga completamente en el 
ánima del hombre. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
61 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.78 a.2, resp.: “Una, [es] la por que adquiere el ser, y a esto se ordena la 
potencia ‘generativa’. Otra, por la que el cuerpo vivo adquiere el debido desarrollo, y a esto se ordena la facultad de 
‘crecimiento’. Otra, finalmente, por la que el cuerpo del viviente se conserva en el ser y debida magnitud, y a esto se 
ordena la facultad ‘nutritiva’”. 
62 Aristóteles, De anima, II, 4, 415a 20-25. 

 361



      其   

分 一 體 内 覺 等 三。 魂 尼 

別 公 是 覺。 魂 生 凡 也 瑪。 

之。 司。 也。 行 之 而 覺  皆 

二 主 行 外 動 能 魂  全 

思 受 内 覺 能 動。 所  畀 

司。 五 覺 以 也。 草 有  之。 

思 司 以 外 覺 木 之  卽 

司 所 内 能。 能 無 能  人 

有 收 能。 外 又 之。 二。  之 

三 聲 内 能 有 人 一  亞 

職。 色 能 有 二。  亦 動  尼 

其 臭 有 五 一 生 能  瑪 

一。 味 二 司。 者 而 一  亦 

主 等。 司。 耳 外 能 覺  可 

藏 受 有 目 覺。 動。 能  稱 

五 而 四 口 二 是 鳥  為 

司 能 職 鼻 者 有 獸  生 

 
[25] Asimismo, el ánima del hombre también se puede llamar alma vegetativa.  
 El tercer principio es que el alma sensitiva tiene dos potencias. Una es la facultad 
locomotriz y la otra es la facultad sensitiva.63 Los animales nacen y pueden moverse mientras que 
las plantas no lo pueden. El hombre también nace y puede moverse. Es que posee la facultad de 
moción que corresponde al alma sensitiva. 64  La facultad sensitiva todavía se divide en dos 
potencias más. La primera corresponde a los sentidos externos y la secunda a los sentidos 
internos. Se actualizan los sentidos externos mediante una potencia externa. Esta potencia externa 
consiste en los cinco órganos,65 las orejas, los ojos, la boca, la nariz y la piel. Se actualizan los 
sentidos internos mediante una facultad interna. La facultad interna tiene dos sentidos,66 y cuatro 
operaciones. El sentido común 67  principalmente siente con los cinco sentidos y los puede 
discriminar.68 El secundo sentido es la cogitativa. La cogitativa tiene tres operaciones. La primera 
consiste principalmente en conservar lo que recibe de los cinco sentidos. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
63 Tomás de Aquino, Suma Teológica, 1 q.78 a.1. 
64 El apetito es el principio del movimiento en el espacio, el principio de locomoción. Véase, Aristóteles, De anima II, 
3, 414 a 29 b 8. 
65 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.78 a.3. 
66 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.78 a.4. 
67 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.78 a.4, ad 1. 
68 Aristóteles, De anima, III, 2, 426b 15-25. 

 362



         

則 欲 於 二 之。 司。 收 自 所 

敢 能 己 者 此 凡 諸 然 收。 

去 所 相 怒 為 外 物 曉 皆 

之。 嗜 宜。 能 嗜 五 之 達 受 
怒  怒 此 所 則 司 司。 意 之 而 

為 棄。 欲 生  非 嗜 内 也。 意 藏 

怒 於 求 之  喜 司 二 内 讐. 如 之 

能。 己 之。 怒. 之 之 司。 二 卽  羊 如 

或 相 不 言  對. 能。 所 司 知  知 倉 

嗜 宜。 相 其  如 又 收 之 懼  狼 庫 

或 則 宜。 敢  草 有 之 外。 也  是 然。 

棄。 敢 則 也  木 二 物。 別     其 其 

各 求 欲 凡 分。 可 有 其 二。 

兼 之。 去 所 一 嗜 一 三。 主 

二 不 之。 嗜 者 之 能。 主 收 

者 相 此 所 欲 可 曰 藏 覺 

然 宜。 為 棄。 能。 棄 嗜 所 物 

 
[26] lo siente y lo conserva como en un granero. La secunda consiste principalmente en recibir 
las estimaciones69 que instintivamente manifiestan la intención [de tal manera que la oveja sabe que el 

lobo es su enemigo y, por tanto, tiene temor]. 70  La tercera operación consiste principalmente en 
conservar las intenciones de todas las cosas que recibe. A parte de los dos sentidos internos tiene 
otra facultad que se llama el apetito. En conjunto, los cinco sentidos externos y los dos sentidos 
internos, lo que reciben de las cosas lo pueden apetecer o lo pueden rechazar. Es que el sentido de 
apetito es la potencia de apetecer.71 Todavía hay dos divisiones más. La primera es la potencia 
concupiscible. La secunda es la potencia irascible.72

 [La potencia irascible no es opuesta al placer. Por 

ejemplo, la potencia irascible de las plantas es el crecimiento en la irascibilidad. Esto se llama esfuerzo]. De todo 
lo que se apetece o se rechaza en uno: lo que le agrade, entonces desea buscarlo, lo que no le 
agrade, entonces desea alejarlo. Esto es la potencia concupiscible. Lo que se apetece o se rechaza 
en uno: lo que le agrade, entonces se esfuerza en buscarlo, lo que no le agrade, entonces se 
esfuerza en alejarlo. Esto es la potencia irascible. Ya sea apetece ya sea rechaza. Ambas 
{potencias} están al mismo tiempo. La naturaleza de cada una de las dos es que 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
69 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.78 a.4.  
70 Aristóteles, De anima, III, 3, 427b, 20-25; Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.78, a.4, resp. 
71 Sobre la ambigüedad entre los términos “facultad” y “sentido”, véase Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.79 
a.1, ad 1: “A veces se da el nombre de sentido a una potencia”.  
72 Véase Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.81 a.2, resp. Por esfuerzo violento se entiende un esfuerzo que 
engendra un estado contrario al estado anterior en el sujeto modificado. Por ejemplo el ignorante se vuelve sabio 
mediante la enseñanza. Su ignorancia es destruida y reemplazada por su contrario, la sabiduría. 

 363



         

覺 欲 自 可 於 瑪。 天 諸 欲 

察。 騁 任。 捐。 理 亦 主 司。 能 

譬 因 當 此 而 可 於 人 柔。 

若 其 聼 為 聼 稱 人 與 怒 

威 控 從 可 其 為 之 鳥 能 

主 止。 時。 禦。 命。 覺 亞 獸 剛。 

烈 特 每 理 如 魂 尼 等 怒 

士。 為 存 所 此 也。 瑪。 無 能。 

或 躑 抑 是 為 但 亦 異。 欲 

時 躅 惜。 者。 可 人 全 是 能 

憤 也。 如 不 愛。 之 畀 覺 之 

發。 是 馬 得 此 欲 之。 魂 敵 

如 在 於 不 為 能 卽 所 也。 

火 人 御 從。 可 怒 人 有 己 

熾 情 者。 乃 慕。 能 之 之 上 

然。 自 意 時 此 本 亞 能。 内 

而 可 自 欲 為 屬 尼  外 

 
[27] la potencia concupiscible es débil, la potencia irascible es fuerte, y estas dos potencias son 
opuestas. En cuanto a los sentidos internos y externos mencionados arriba, para los hombres y los 
animales no hay diferencia, son las potencias del alma sensitiva.  
 Dios también les otorga totalmente en el ánima del hombre. Asimismo, el ánima del 
hombre puede definirse como el alma sensitiva. Sin embargo, las potencias concupiscible e 
irascible del hombre son originariamente subordinadas a la razón73 y obedecen a sus mandatos.74 
De esta manera, se puede amar, estimar y se puede rechazar y resistir. La razón es así: no se 
puede no seguir. No obstante, a veces la concupiscencia domina y hace que se le tenga que 
obedecer, {eso} cada vez que se modera el remordimiento. Es como el caballo y el jinete.75 La 
intención se origina en el deseo de cabalgar, es el motivo por lo cual se detiene para pararlo. Esto 
es dirigirlo para detenerlo. Lo anterior, en las afecciones del hombre, se puede entender a través 
del examen. Es igual a la metáfora del soberano severo y del caballero virtuoso. A veces se 
indigna, como el fuego cuya naturaleza es quemar,  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
73 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.79 a.8, resp. Santo Tomás distingue entre entendimiento y razón “que no 
pueden ser en el hombre potencias distintas” en el hecho de que “entender consiste en la simple aprehensión de la 
verdad inteligible; raciocinar, en cambio, es discurrir de un concepto a otro concepto para conocerla”.  
74 Tomas de Aquino, Suma teológica, 1 q.81 a.3. 
75 San Agustín, Hypognost., L.III, cap.2; Tomas de Aquino, Suma teológica, 1-2 q.110 a.4, ad 1. 

 364



 記     天   

物 含  含 卓 草 主  忠 

之 者。 論 者。 然 木 於 論 臣 

像 名 記 二 首 禽 人 亞 良 

以 之 含 曰 出 獸 之 尼 友。 

時 為 者 明 者。 等。 亞 瑪 力 

而 三。  悟 靈 無 尼 之 相 

用。 總  者。 魂 以 瑪。 靈 規 

能 之  三 也。 大 若 能 戒 

記 歸  曰 靈 異。 但  如 

有 一。  愛 魂 其 予  火 

形 為  欲 有 予 之  得 

無 亞  者 内 之 生  水。 

形 尼   三 令 魂  旋 

之 瑪   司。 超 覺  為 

物。 之   一 軼 魂。  消 

其 能。   曰 萬 卽  滅 

所。 滅   記 類。 與  矣 

 
[28] pero, el súbdito leal es bueno y amistoso. Ambos recíprocamente miden su fuerza como el 
fuego y el agua que entonces termina aniquilándole.  
 
Tratado de la facultad intelectiva del ánima  
Si Dios solamente otorgara las almas vegetativas y sensitivas al ánima del hombre, {este} 
pertenecería a las clases de las plantas y de los animales. No habría gran diferencia. Que se le esté 
dando {una diferencia} hace que rebasa las diez mil especies. Lo que lo coloca en este lugar 
elevado es el alma intelectiva. El alma intelectiva tiene tres sentidos internos. El primero se llama 
la memoria. El secundo se llama el entendimiento, y el tercero se llama la voluntad.76

 
Tratado de la memoria  
La memoria se refiere a tres cosas, pero, en términos generales se resumen a una. Son las 
facultades del ánima que conservan la imagen de las cosas que, según las circunstancias, se 
utilizan.77 Puede memorizar cosas materiales o inmateriales. Su lugar es 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
76 Esta división del intelecto o alma racional en memoria, intelecto y voluntad no es presente en el De anima de 
Aristóteles ya que éste divide el alma racional entre imaginación e intelecto. 
77 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.79 a.6, resp.: “Puesto que es de esencia de la memoria el conservar las 
representaciones de las cosas que no se perciben actualmente…”  

 365



       何  

今 功。 言 謂 魚。 然 如 謂 為 

所 記 記 之 天 後 物 名 亞 

指 之 含 疑 星 可 有 之 尼 

論 也。 名 謂。 名 得 同 為 瑪。 

者。 其 之 若 魚。 而 名 三。 為 

記 一 為 定 但 論 異 總 腦 

習 三。 指 言 也。 實 之 囊。 能 

也。 像。 其 其 魚 一 者。 歸 其 

亞 己 一 一 者。 魚 舉 一。 功 

尼 記 記 而 格 也。 其 凡 有 

瑪 也。 能。 論 物 水 名。 論 二。  

之 總 能 之。 家 蟲 先 物 其 

能 之 記 謂 未 名 定 理。 為 

也 歸 也。 之 知 魚。 其 先 益 

 於 其 指 所 走 物 考 難 

 記 一 謂。 的 獸 之 名 盡 

 含 記 今 指。 名 實。 實。 言 

 
[29] el ánima y el cerebro y sus operaciones son dos. Sus beneficios serían difíciles de agotar en 
palabra.  
 ¿Por qué se dice que refiere a tres cosas si se regresan a una? En todas las discusiones 
sobre el principio de las cosas, primero se examina la relación entre el nombre y la realidad. Por 
ejemplo, las cosas similares tienen nombres similares y las cosas diferentes difieren en realidad.78 
A la hora de fijar el nombre, primero se fija la realidad de la cosa,79 y luego, una vez logrado se 
puede describir. 80  El pescado por ejemplo. 81  Si los moluscos se llamaran pescado, si los 
cuadrúpedes se llamaran pescado, si la estrella se llamara pescado, los filósofos no supieran que 
es lo que designa y el acto de nombrar sería dudoso. Si fijamos lo designado como una cosa y lo 
examinamos, {entonces} hablamos de lo designado. 82  Ahora bien, la palabra “memoria” se 
refiere a tres cosas. Una es la facultad de recordar,83 es el poder de recordar. Otra es la operación 
de memorizar, es memorizar. La última es repetir las imágenes y es memorizar. En términos 
generales se resumen a la memoria. Ahora bien, lo que designa lo vamos a examinar, es la 
facultad de memoria, es la facultad del ánima. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
78 Aristóteles, Metafísica, Z, 5, 1030 b 24-27: la definición verdadera supone la unidad de lo definido.   
79 Aristóteles, Analíticos posteriores, II, 1, 89 b 31-35; Ibid., II, 7, 92 b 28-28. 
80 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.85 a.2, ad 3: “La razón significada por el nombre es la definición: la 
proposición designa la composición o la división establecida por el entendimiento. Por consiguiente, las palabras no 
significan las especies inteligibles, sino lo que el entendimiento forma para juzgar de las realidades exteriores”. 
81 Aristóteles, Partes de los animales, 643 b 12-13 y 643 b 23-24. 
82 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.84 a.8, resp. 
83 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.79 a.6, ad 1: “La memoria [es] la facultad de recordar el acto de un órgano”.  

 366



      何  何 

徑 内 至 甚 質。 以 謂 司。 謂 

從 二 欲 粗。 不 別 藏 不 亞 

思 司 用。 旣 能 於 物 止 尼 

司。 所 隨 從 入 他 之 記 瑪 

藏 收。 時 思 於 司 像。 含。 之 

於 亦 取 司。 内 也。 以 而 能。 

記 入 之。 分 司 凡 時 記 是 

含 公 若 別 則 外 而 含 總 

之 司。 無 取 取 五 用。 則 稱 

司。 本 形 細。 其 司 是 得 也。 

以 無 之 入 像。 所 則 稱 亞 

時 粗 物。 於 入 收 記 亞 尼 

取 像。 不 記 於 之 含 尼 瑪 

之。 不 屬 含 公 物。 之 瑪 之 

取 必 外 之 司。 皆 分 之 能 

之 取 司。 司。 此 有 職 能 有 

者 細。 為 待 像 形 所  三 

 
[30] ¿Por qué las potencias del ánima son definidas conjuntamente? Las potencias del ánima 
poseen tres sentidos. No se limitan a la memoria y la memoria debe definirse como una potencia 
del ánima.  
 ¿Por qué se dice que conserva la imagen y según las circunstancias las utiliza?84  Es 
entonces que las diferentes funciones de la memoria se diferencian en diversos sentidos.85 Los 
cinco sentidos externos, lo que reciben de las cosas tiene una forma material.86 {Esta} no puede 
entrar en los sentidos internos por lo que se aprehende su imagen la cual entra en el sentido 
común. Esta imagen es algo burdo. Luego, sigue el sentido de cogitativa. La discrimina para 
aprehender lo fino y colocarla en el sentido de memoria.87 Después llega la voluntad de utilizarla. 
Se aprehende según las circunstancias. Si la cosa es inmaterial, no está subordinada a los sentidos 
externos. Son los dos sentidos internos que la reciben. También entra en el sentido común. Como 
originalmente no tiene imagen burda no es necesario aprehender su imagen sutil. Esta 
directamente atañe a la cogitativa y se conserva en el sentido de memoria de acuerdo a las 
circunstancias. Lo que se aprehende  
 
 
 
 
 

                                                           
84 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.84 a.7, ad 1.  
85 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.77 a.3, resp.: “La potencia, en cuanto tal, se ordena al acto. La naturaleza, 
pues, debe estar determinada por el acto al cual se ordena; y, por consiguiente, es necesario que la diversidad de 
naturaleza en las potencias se establezca en razón de la diversidad de los actos, la que a su vez se establece en razón 
de la diversidad de los objetos”.  
86 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.85 a.3: “Los objetos sensibles, que son en efecto fuera del alma, son la 
causa de las especies sensibles que están en los sentidos y gracias a los cuales sentimos.”; Tomás de Aquino, Suma 
teológica, 1 q.85 a.2, sed contra: “La especie sensible no es lo que se siente, sino más bien aquello mediante lo cual 
el sentido siente. Luego la especie inteligible no es lo que se entiende en acto, sino aquello mediante lo cual el 
entendimiento entiende”.  
87 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.85 a.1, ad 5: “Nuestro entendimiento abstrae las especies inteligibles de las 
imágenes de la fantasía en cuanto considerada de modo universal la naturaleza de las cosas”. 

 367



 何        

曰 謂 聼 其 而 吾 命 含 所 

司 能 用 藏。 宻 斯 出 之 藏 

記 記  非 哉。 丁 之 司。 之 

含。 有  收 曲 曰。 也。 悉 物。 

一 形  物 而 記 是 呈 種 

曰 無  之 深 含 知 諸 種 

靈 形  體 哉 之 記 物。 不 

記 之  也。 無 容。 含 任 一。 

含。 物。  收 物 大 之 所 若 

司 記  物 不 哉 藏 欲 隨 

記 含  之 登 玄 物。 得。 時 

含 者。  像 其 哉。 甚 如 欲 

之 分  也。 門。 記 多 庫 取 

職。 之  久 無 含 無 司 一 

止 有  收 物 之 數。 主 物。 

能 二。  之 不 竅 故 藏。 則 

記 一  以 入 微 亞 待 記 

 
[31] es lo que se conserva de la cosa. Las clases de cosas no son únicas. Si según las 
circunstancias se desea aprehender una cosa, entonces el sentido de memoria manifiesta 
claramente todas las cosas, y su tarea es lo que se desea lograr. Es como el sentido de almacenar 
que principalmente conserva {las imagenes} esperando que manden a sacarlas. Es conocer las 
cosas conservadas en la memoria. Son muchísimas cosas e innumerables. Por lo tanto Agustín 
dijo que el contenido de la memoria es grande, es misterioso.88 La apertura de la memoria es sutil 
y secreta, tortuosa y profunda. No hay cosas que no ascienda a su puerta. No hay cosas que no 
entre en su receptáculo. No es que reciba la substancia de las cosas sino que recibe la imagen de 
las cosas. Las que fueron recibidas anteriormente las utilizamos de acuerdo a como se oyen.  
 ¿Por qué se dice que puede memorizar cosas materiales e inmateriales? Lo que es la 
memoria tiene dos partes. Una se llama el sentido de memoria. Otra se llama la memoria racional. 
Las actividades del sentido de memoria se limitan a poder memorizar  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
88 San Agustín, Naturaleza y origen del alma, L. IV, cap.7. 

 368



         

趨 聲。 效 畜 乎。 之 止。 必 有 

利 群 矣。 狸 旣 彚。 去 全 形 

避 然 惟 犬 能 亦 而 有。 之 

害。 啑89 魚 者。 作 能 復 何 物。 

旋 聚。 亦 各 夢。 作 還。 以 故 

往 其 然。 加 必 夢。 能 明 禽 

復 在 扣 各 有 犬 識 之。 獸 

來 水 擊 稱。 經 方 其 試 等 

皆 中。 作 聞 歷 酣 子。 觀 皆 

由 亦 聲。 呼 之 睡。 又 巢 有 

能 有 旋 以 事。 忽 犬 居。 之。 

記 本 予 至。 藏 然 馬 穴 卽 

也。 所。 之 此 於 而 牛 居 禽 

其 恆 食。 司 内 吠。 羊 者。 獸 

無 依 後 記 司。 非 等 恆 等 

記 向 聞 含 又 由 四 識 亦 

者。 之 是 之 如 夢 足 所 不 

 
[32] las cosas materiales. Por lo tanto, los animales las poseen.90 Sin embargo, los animales no 
pueden tenerlas en totalidad. ¿Cómo se puede aclarar esto? Están los que viven en un nido o una 
madriguera. Siempre saben que allí paran. Se alejan y regresan. Saben reconocer a sus crías. 
Luego, los perros, los caballos, los bueyes y los borregos, el conjunto de los cuadrúpedes también 
puede soñar. Cuando los perros están dormidos, de repente se ponen a ladrar. ¿No será debido al 
hecho de que pueden tener sueños? Debe de haber una experiencia pasada conservada dentro del 
sentido interno. Además en el caso del zorro y del perro, a cada uno se le atribuye un nombre 
para que cuando lo oye se acerque. Esto es el beneficio de la memoria. Hasta los peces son así. Si 
se golpea haciendo ruido, dan vuelta para que se les otorgue su comida. Después de escuchar este 
ruido, claramente todos se acercan. Están en medio del agua como en su lugar propio. Toman el 
beneficio y evitan calamidades. Dan vuelta regresando sobre sus pasos y llegando a lo que 
pueden recordar. Aquellos que no tienen memoria,   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
89 El Lingyan lishao tiene una grafía alterna. 
90 Aristóteles, De memoria et reminiscencia, 450 a 15: “Memory, […] directly and essentially belongs to the primary 
faculty of sense-perception. Hence not only human beings and the beings which possess opinion or intelligence, but 
also certain other animals, possess memory”. 

 369



         

靈 白. 白. 為  同 總 人 無 記 之 但 

魂 總  記 大  生 者。 有 記 含。 事。 具 

必 白  馬 總. 之 無 之。 含 又 如 嘗 

能 者. 之 同  甲 形 何 矣。 如 蠔 司 

記 無  白. 生  丙 之 者。 靈 蟲 之 觸 

生 形  又 與  總 物 人 記 蛆 屬。 司。 

前 之  能 人. 為 也 能 含 之 生 止 

之 物  記 無  人. 又  如 記 之 屬。 而 識 

事。 也  一 形  兄 記  乙 物 職。 雖 不 見 

此     總 之  弟 甲  能 之 能 有 動。 在 

亦 又 物  為 丙  記 專。 記 動 不 之 

無 能 也. 專 總  甲 又 無 作。 能 事。 

形 令 又  同 為  為 能 形 茫 記 不 

之 人 如  生 同  兄. 記 像 無 含。 能 

死 記  為 生. 丙 物 之 歸 亦 憶 物。 

後。 人  總. 又  為 之 物。 向。 無 旣 且 

其 之  人 記  弟. 總。 惟 亦 用 去 外 

 
[33] solamente poseen el sentido de probar y el sentido de contacto. Se limitan al conocimiento 
visual actual del asunto. No pueden acordarse después de que se hayan ido. Por ejemplo, la 
categoría de las ostras91 que nacen y no se pueden mover. No pueden recordar. Es así como no 
tienen la memoria por experiencia. Luego, está la categoría de los huevos de gusanos. Aunque 
puedan moverse, en el agua no tienen dirección hacia atrás. De igual manera, no poseen la 
memoria. El conocimiento a través de la memoria racional consiste en poder recordar las cosas 
que no tienen una imagen material. Sólo los hombres la poseen. ¿Por qué es así? El hombre 
puede memorizar las cosas. Además puede memorizar la generalidad de las cosas. Lo que es lo 
general, corresponde a las cosas inmateriales. [Por ejemplo, B puede recordar a A como a su hermano 
mayor. C es el hermano menor. Luego, al recordar a A y C se generaliza que ambos nacieron. Además, recordar la 
generación de A y C sirve para generalizar hasta el hombre. El hermano menor es un aspecto específico de lo general 
en cuanto a la generación. El hombre es el gran género. La generación y el hombre son cosas inmateriales. De igual 
manera, al recordar que el hombre es blanco y que el caballo es blanco, se puede recordar la blancura.92 La blancura 
es una cosa inmaterial]. Esto puede hacer que el alma racional de los hombres, después de morir y 
mediante las cosas inmateriales, debe poder acordarse de los asuntos de antes de nacer.93 Es más,  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
91 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.78 a.1, resp.; Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.18 a.3, resp. 
92 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.90 a.2, resp.  
93 Estos objetos inmateriales que la memoria racional recuerda aún después de la muerte son los universales. 

 370



       何  

則  囊。 如  一 如  格 之 謂 司 形 

能 天 居 熱  不 色  物 體。 其 己 之 

味。 明 主 顱 於  能 如  之 與 所 謝。 

旣 無 賜 顖94 火. 離 味. 論. 明 為 必 

有 形 我 之 冷  於 色  有 悟 亞 不 

有 之 能 後。 於  承 改  二 愛 尼 緣 

形 物 視 何 水. 受 黑. 種  欲 瑪。 司 

之 者。 有 言 是  之 則  依 同。 為 記 

舌。 必 形 兩 也  體. 失  頼. 皆 腦 含。 

則 有 之 記 司 白. 一 謂 囊。 當 

能 無 物。 含。 記 味  能 之 靈 緣 

嘗 形 旣 當 含 變  離 不 記 靈 

無 之 有 有 之 酸. 於 能 含 記 

形 目。 有 兩 所 則  承 離 依 含 

之 能 形 所。 在 失  受 之 亞 也 

味 嘗 之 試 者 甘  之 頼 尼  

者。 有 目。 思 腦 也. 體 者 瑪  

 
[34] los sentidos externos en sí se destruyen. Por lo tanto, no se debe seguir al sentido de 
memoria sino hacer que se siga a la memoria racional.  
 ¿Por qué se dice que su lugar es el ánima o es el cerebro, y que la memoria racional es 
conforme a la substancia del ánima y es similar al entendimiento y a la voluntad? En otras 
palabras {por qué se dice} que no se puede separar de esta atribución. [En la discusión sobre la 
investigación de las cosas se distinguen dos tipos de atribución. Una es la posibilidad {para una cosa} de separarse 
de la substancia que la sostiene, como con el color o el sabor. El color se cambia en negro y por lo tanto se pierde el 
blanco, el sabor se transforma en ácido y por lo tanto se pierde el dulce.95 La otra es que no se puede separar de la 
substancia que la sostiene. Es como el calor en el fuego, el frió en el hielo]. El lugar del sentido de memoria 
está en el cerebro. Reside en la parte posterior del cráneo.96 ¿Por qué el hecho de hablar de dos 
memorias hace que hay dos lugares? Podemos pensar que Dios97 nos da la posibilidad de ver las 
cosas materiales, es decir que existe el ojo material. Entonces para poder aclarar lo que son las 
cosas inmateriales, debe de haber un ojo inmaterial. El poder saborear las cosas con sabor, 
implica que existe una lengua material. Entonces para poder saborear los sabores inmateriales 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
94 El Lingyan lishao tiene el mismo caracter pero sin la clave de corazón (心).  
95 Véase, Aristóteles, Metafísica, I, 9, 1058 a 37 – b 12; Idem, Tópicos, I 9, 103 b 27 – 39; Ibid, IV 1, 120 b 21-29; 
Idem, Metafísica, Δ, 7, 1017 a 7 – 30.  
96 Desde alrededor del año 1200, se asumía que los sentidos internos se localizaban en los tres ventrículos del cerebro. 
Véase N. Steneck, “Albert the Great on the Classification and Localization of the Internal Senses”, Isis, vol.65, n°2, 
1974, p.193, nota.1.  
97 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.89 a.1: Dios hace que las almas desencarnadas de los humanos pueden 
entender gracias a la luz divina sin fantasmata.  

 371



    何     

見。 忘。 未 我 謂 無 其 記 必 

此 不 知。 所 其 形 所 含。 有 

謂 可 直 知。 功 之 記 必 無 

如 謂 無 今 有 所。 含。 有 形 

前 記。 所 如 二。 則 必 有 之 

所 惟 知。 先 一 亞 有 形 舌。 

知。 先 不 所 者 尼 無 之 有 

復 所 可 知。 憶 瑪 形 所。 形 

向 知 謂 復 記。  之 無 之 

而 者。 記。 向 二  所。 形 司。 

知 今 先 而 者  有 之 收 

之。 一 有 知 推  形 司。 有 

亞 念 所 之。 記。  之 收 形 

利 及。 知。 何 憶  所。 無 之 

斯 宛 後 者。 記  則 形 物。 

多 然 己 先 者。  腦 之 其 

曰。 如 悉 所 先  囊。 物。 所 

 
[35] debe de haber una lengua inmaterial. El sentido material, recibe las cosas materiales. Su 
lugar es la memoria y debe tener un lugar material. El sentido inmaterial recibe las cosas 
inmateriales, su lugar es la memoria y debe tener un lugar inmaterial. Hay un lugar material, es el 
cerebro; el lugar inmaterial es entonces el ánima.  
 ¿Por qué se dice que sus operaciones son dos? Una es la reminiscencia, la otra es la 
inferencia.98 En cuanto a la reminiscencia, el ser que anteriormente conoció, en este momento, 
supone99 lo que anteriormente conoció. Cuando vuelve {a recordar} el objeto lo conoce. 100 ¿Por 
qué es así? Si anteriormente todavía no hay conocimiento, entonces no existe lo conocido y no se 
puede hablar de recordar. Si el conocimiento anterior después se olvida completamente, 101  
tampoco se puede hablar de recordar. Solamente cuando el ser que anteriormente conoció, en este 
momento, interpreta como si estuviera viendo,102 esto es hablar de suponer la presencia de lo 
conocido, y que en el volver {a recordar} el objeto, lo conoce. Aristóteles dijo que 
 
 
 
 
 

                                                           
98  Aristóteles, De memoria et reminiscencia, 453 a 5-10: “But the act of recollecting differs from that of 
remembering, not only chronologically, but also in this, that many also of the other animals [as well as man] have 
memory, but, of all that we are acquainted with, none, we venture to say, except man, shares in the faculty of 
recollection. The cause of this is that recollection is, as it were, a mode of inference”. 
99 En esto subyace la deliberación que es constitutiva de la reminiscencia según Aristóteles.  
100 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.81 a.1, resp.: “La perfección de la operación cognoscitiva se consuma con 
la presencia de lo conocido en el cognoscente”.  
101 Este pasaje se puede interpretar como una refutación de Avicena quien, según Santo Tomás (Suma teológica, 1 
q.79 a.6, resp.), afirmaba que “tan pronto como alguien cesa de entender en acto una cosa, la representación de ella 
deja de estar en el entendimiento; y es preciso, si de nuevo quiere entenderla, el que recurra al entendimiento agente, 
que supone ser una substancia separada, para que la especie inteligible fluya de él al entendimiento posible”. Avicena, 
por lo tanto, postulaba la imposibilidad de que se conserven en el entendimiento las especies inteligibles. 
102 Aristóteles, De anima, 427 b 18-22: “Es posible, en efecto, crear ficciones y contemplarlas como hacen los que 
ordenan las ideas mnemotécnicamente creando imágenes”. 

 372



         
潤  之 之 者。 此 貫 覓 物。 將 凡 

事。 不 為 之 未     濕 之  如 來 經 

物 須 推 物。 得 蓋 黃. 從 之 過 

像 眾 記 乘 時。 記 又  記 事 之 

猶 物。 也。 其 設 含 如  鶯 屬 事 

在。 直 推 機 遇 無 記  而 於 屬 

故 記 記 緣。 與 他。 今  推 望。 於 

可 此 須 展 此 止 春  記 推 記 

憶 物。 因 轉 相 於 之  其 記 含。 

可 此 眾 相 似 先 濕  黃 者 見 

推。 兩 物 關。 之 所 潤  又 從 前 

其 所 而 因 物。 藏 因  因 此 之 

實 記。 得 而 或 者。 而  而  一 事 

一 總 一 得 與 今 推  推 物。 屬 

也。 皆 物。 所 此 得 記  記 而 於 

若 經 憶 欲 相 覓 夫  黃 記 外 

本 歷 記 得。 連 之。 春  金 他 司。 

 
[36] todas las cosas pasadas dependen de la memoria, los asuntos frente a la vista dependen del 
sentido externo y los asuntos por llegar dependen de la expectativa.103 La inferencia empieza con 
una cosa y recuerda otra cosa. [Es como empezar a recordar a una oropéndola e inferir su color amarillo. 
También es la razón por la cual se infiere el color dorado del oro. Asimismo, recordar la humedad de la primavera es 
la razón por la cual se infiere la humedad de la primavera pasada].104 En efecto, la memoria no es otra cosa: 
se limita a lo que primero se almacenó y vuelve a buscarlo. Se busca lo virtual, haciendo la 
suposición de encontrar en esta cosa similar o en esta cosa contigua relacionada, la posibilidad de 
entender el principio de su relación indirecta.105 Es la razón por la cual se alcanza lo que se desea 
alcanzar. Es de esta manera que se infiere. En la inferencia es necesario reunir varias cosas para 
alcanzar una cosa. En cuanto a la reminiscencia, no se necesitan varias cosas, sino que solamente 
recuerda a la cosa. En cuanto a estas dos formas de recordar, en general todos {sus objetos} son 
asunto de experiencia, en los cuales la imagen de la cosa todavía está presente.106 Por lo tanto, es 
posible recordarla e inferirla: es una con su realidad.  Si originalmente  

                                                           
103 Aristóteles, De memoria et reminiscencia, 449 b 10: “Now to remember the future is not possible, but this is an 
object of opinion or expectation (and indeed there might be actually a science cof expectation, like that of divination, 
in which some believe”. Aristóteles, De memoria et reminiscencia, 449 b 25: “As already observed, there is no such 
thing as memory of the present while present, for the present is object only of perception, and the future, of 
expectation, but the object of memory is the past”. 
104 Se encuentra en Aristóteles, De memoria et reminiscencia, 452 a 14-15, un ejemplo similar: “This explains why it 
is that persons are supposed to recollect sometimes by starting from mnemonic loci. The cause is that they pass 
swiftly in thought from one point to another, e.g. from milk to white, from white to mist, and thence to moist, from 
which one remember Autumn [the ‘season of mists], if this be the season he is trying to recollect”. Probablemente 
Sambiasi adaptó el ejemplo a la realidad china ya que la temporada húmeda en China no es el otoño sino la 
primavera.  Por otra parte, el blanco es un color nefasto, el color del duelo mientras que el amarillo es altamente 
positivo ya que es el color imperial. 
105 Aristóteles, De memoria et reminiscencia, 451 b 18-20: “This explains why we hunt up the series, having started 
in thought either from a present intuition or some other, and from something either similar, or contrary, to what we 
seek, or else from that which is contiguous whit it”.  
106 Aquí cabe subrayar que la memoria, tanto para Aristóteles como para Tomás de Aquino, pertenece en primer 
lugar a la facultad sensitiva, es decir la imaginativa, ya que el hombre no puede entender sin imágenes, y que sólo de 
manera accidental pertenece a la facultad intelectiva. Por ejemplo, Aristóteles afirma en De memoria et 

 373



 若     從   

之 禽 受 瑪 忘 記。 此 可 無 

節 獸 損。 旣 者。 而 可 推 知 

次 之 同 離 為 無 知。 矣 者。 

有 屬。 於 肉 記 推 人  知 

三。 亦 天 身。 含 記。 之  而 

一 有 神 其 之 何 亞  悉 

者 憶 之 所 器。 者。 尼  忘 

須 記 類。 記 或 推 瑪。  者。 

記 而 故 含。 受 記 旣  無 

他 無 也 不 他 而 離  此 

物。 推  藉 損 記。 肉  物 

二 記。  肉 以 緣 身  像。 

者 何  身 亂 我 之  莫 

由 者。  之 其 嘗 後  可 

他 凡  器。 像。 忘。 尚  憶 

物 推  無 亞 所 有  矣。 

而 記  可 尼 緣 憶  莫 

 
[37] no está en el ser que conoce, la conoce pero la olvida completamente.107 No hay imagen de 
esta cosa. Por lo tanto, no es posible acordársela, y tampoco inferirla. 
 Siguiendo esto se puede saber que el ánima del hombre, después de separarse 
completamente del cuerpo, todavía tiene reminiscencia pero no tiene inferencia. ¿Por qué es así? 
Se infiere y luego se recuerda. De esto sigue que lo que causa el olvido se debe al uso de la 
memoria, cuando recibe dudosamente otra {cosa} que saca de la confusión de su imagen. Cuando 
el ánima está completamente separada del cuerpo, la memoria no se basa en el uso del cuerpo del 
cual no puede recibir o sacar {imagen alguna}, por lo tanto, es similar a los ángeles. Así es.  
 Parece que los animales, también pueden recordar pero no pueden inferir. ¿Por qué será? 
El proceso total de la inferencia tiene tres pasos. El primero consiste en deber recordar otras cosas. 
El secundo empieza con aquella cosa y 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                                                                                                                                                            
reminiscencia, 450 a 13-15: “Accordingly, memory [not merely of sensible, but] even of intellectual objects involves 
a presentation: hence we may conclude that it belongs to the faculty of intelligence only incidentally, while directly 
and essentially it belongs to the primary faculty of sense-perception”. Luego, encontramos en Santo Tomás, In 
Aristotelis libros De sensu et sensato, De memoria et reminiscentia commentarium, lo siguiente: “Se hace manifiesto 
por lo precedente a qué parte del alma pertenece la memoria, es decir, a la misma [parte] que la fantasía. Y esas cosas 
son per se memorables de lo que es la fantasía, es decir de las cosas sensibles. Pero las inteligibles son memorables 
per accidens, pues no pueden ser aprehendidas sin un fantasma. Y es por eso por lo que recordamos con menos 
facilidad aquellas cosas que implican sutileza y espiritualidad mayores; y recordamos más fácilmente aquellas cosas 
que son groseras y sensibles. Y si queremos recordar nociones inteligibles con más facilidad, hemos de vincularlas a 
alguna suerte de fantasmas, como Tulio enseña en su Retórica”. (ed. R. M. Spiazzi, Torino-Roma, 1949, p.26, citado 
por F. Yates, El arte de la memoria, pp.91-92.)  
107 Otra alusión a Avicena.  

 374



         

所 嗅。 其 危 先 言 則 推 推 

知。 徑 一 因 聼 禽 是 論 尋 

非 往 次 危 流 獸 睿 理。 此 

靈 逐 嗅 知 澌。 能 哲 以 物。 

魂 之 其 溺 以 推 之 致 三 

之 此 二。 也。 為 記 徴。 其 者 

正 亦 悉 走 行 者 非 然。 因 

推。 能。 無 狗 止。 如 物 此 而 

乃 推 兔 逐 一 補 類 中 得 

推 之 氣。 兔 似 大 無 包 遇 

之 驗。 次 遇 因 爾 靈。 含 此 

像 不 及 三 聲 歌 所 明 物。 

耳。 知 於 岐 知 曰。 能 悟。 皆 

走 是 三。 之 動。 狐 與 能 緣 

狗 等 不 路。 因 狸 也。 推 人 

逐 禽 復 先 動 遇 成 記 靈 

兔。 獸 再 嗅 知 冰。 有 者。 能 

 
[38] busca inferir esta cosa. El tercero es la razón por la cual se logra el encuentro con esta cosa. 
Todos {estos pasos} son las causas por las cuales el alma intelectiva del hombre puede inferir y 
debatir los principios hasta alcanzar su naturaleza. Lo anterior está contenido en el intelecto y en 
la facultad de inferir. Entonces, es la manifestación de una inteligencia superior. ¿No será que las 
cosas, al no tener alma racional, no puedan hacerlo? Por otra parte, hay discursos que afirman que 
los animales pueden inferir. Así dijo Plutarco: “Cuando el zorro encuentra hielo, escucha correr 
el río para saber donde tiene que parar, de manera que al seguir el sonido conoce el movimiento, 
seguir el movimiento es conocer el peligro. Seguir el peligro es conocer la vulnerabilidad. 
Cuando un perro que persigue a un conejo se encuentra en un crucero de tres caminos, huelo al 
primer camino, luego huele al secundo. Si no hay de ninguna manera olor a conejo, en seguida, 
alcanza el tercer camino y no vuelve a oler. Es el camino posible para perseguirlo. Es un examen 
por inferencia. {Pero, Plutarco} no sabe en que consiste la clase de conocimiento de los animales. 
No es una inferencia del alma racional, sino una inferencia por imagen. Así es como el perro 
persigue al conejo. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 375



    何     

藏。 以  諸 謂 記。 敢 狐 緣 

諸 療 天 凡 其 皆 逕 涉 趨 

業 我 主 所 益 非 渡。 聽 利 

之 心 予 得。 難 因 今 冰。 甚 

母。 靈 我 頼 以 此 聞 緣 急。 

智 也。 記 此 盡 得 水 其 迫 

者 補 含 而 言。 彼。 聲。 避 使 

之 大 之 得。 凡 若 亦 患 速 

子。 爾 司。 久 人 人 復 甚 去 

令 歌 如 存。 誦 靈 知 巧。 此 

人 曰。 藥 頼 讀 之 避。 平 知 

無 記 肆 此 談 推 此 時 覺 

記 含 然。 而 講。 論 知 遇 中 

含。 者。 任 得 思 矣 覺 水。 自 

必 百 所 應 惟  中 聞 然 

不 學 取 用。 學  之 聲 之 

得 之 之。 故 習。  復 不 能 

 
[39] Estar inclinado hacia el beneficio es algo imperativo, obliga a andar velozmente. Este 
conocimiento por medio del discernimiento es una facultad natural. El zorro pasa por la 
experiencia de escuchar el hielo. Huir el sufrimiento es algo inteligente. En el momento en que 
encuentra el agua, escucha y no se atreve a cruzar, porque al momento en que escucha el sonido 
del agua vuelve a conocer su sufrimiento. Esto es conocer regresando a la memoria sensitiva. No 
es que a través de esto obtiene aquello de manera similar a la inferencia del alma racional del 
hombre.  
 ¿Por qué se dice que es beneficiosa pero difícil de agotar en palabras? Todos los hombres 
memorizan por la recitación y la conversación. El pensamiento sólo es estudio. Todo aquello que 
se ha logrado descansa en esto {el estudio} para lograr quedarse por mucho tiempo y descansa en 
esto para lograr utilizarse. Por lo tanto, Dios nos otorga el sentido de memoria. Es como el 
botiquín de medicinas. Hace que se puedan tomar para curar nuestra mente racional. Plutarco dijo 
que la memoria es la madre de las capacidades almacenadas a partir de las cien ciencias e hija de 
la sabiduría. Hace que el hombre que no tiene memoria, no debe  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 376



         

之 歷 擇 無 物。 含 知 前 稱 

不 數 而 取 入 者 其 記 智 

倦。 時。 予。 不 於 不 為 不 者。 

又 袞 試 應。 諸 知 竒。 忘。 謂 

且 袞 觀 分 藏。 何 而 將 智 

纖 不 書 求 雜 緣。 不 何 者。 

悉 竭。 生 分 然 能 能 藉 必 

靡 聼 背 予。 并 以 知 以 以 

遺。 者 誦 合 容。 不 其 推 昔 

次 欲 經 求 井 同 竒 測。 視 

序 厭。 籍。 合 然 類。 之 得 今。 

不 而 所 予。 不 不 所 稱 以 

越。 記 取 簡 混。 同 以 智 往 

後 含 給 擇 無 品。 然 邪。 知 

出 之 字 而 來 無 者。 凡 來。 

者。 司。 像。 求。 不 量 若 物 若  

先 出 經 簡 收。 數 記 有 非 

 
[40] llamarse sabio. Aquello que llamamos sabiduría es, mediante lo antiguo apreciar a lo 
moderno, y orientarse hacia un conocimiento futuro. A menos de que sea antiguo el recordar no 
se olvida. ¿Por qué el futuro se basa en la inferencia para alcanzar lo que se llama sabiduría? Los 
seres ordinarios saben que su ser es extraordinario pero no pueden conocer la causa de su ser 
extraordinario. {No obstante}, aunque la memoria no conozca el por qué de las causas, puede, 
mediante categorías y grados diferentes, almacenar innumerables cosas. De manera mixta son 
contenidas simultáneamente sin que se confundan. Si no llegan no se reciben {en la memoria} y 
si no las toma no las usa. Si se buscan por partes, se otorgan por partes. Si se buscan 
conjuntamente, se otorgan conjuntamente. Si se busca uno que se elige aisladamente, asimismo 
se otorga. Por ejemplo, vemos al escolar.108 Recita de memoria los libros clásicos tomando la 
imagen de los caracteres. Los practica varias veces porque su adorno no lo es todo. Los escucha 
hasta saciedad y surgen del sentido de memoria sin esfuerzo. Aun más, los conoce todos en 
detalle y no omite ninguno. Si el orden de sucesión no se infringe, surgen en seguida y el 
{carácter} que precede  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
108 Este ejemplo ha de haber sido muy claro para los escolares chinos ya que gran parte de su educación consistía en 
memorizar los libros clásicos.  

 377



      西   

習。 能 兵 誦 任 二 國 可 不 

然 說 士 一 命 過。 有 知 能 

足 二 四 字。 一 卽 記 之 逆 

徵 十 十 無 字。 成 含 一 阻。 

記 二 萬。 所 順 誦。 之 也 求 

含 國 皆 不 誦 從 法。 夫 此 

在 方 識 可。 其 首 習  者。 

人。 言。 其 又 後。 至 成  彼 

竒 此 名。 如 逆 尾。 者。  弗 

妙 皆 般 伯 誦 又 試  敢 

無 原 多 爾 其 從 與  混 

方 本 國 西 前。 尾 一  投。 

矣。 資 王 亞 或 至 篇  此 

難 性。 米 國 更 首。 書。  亦 

然。 亦 的 王 隔 又 默  竒 

 因 利 濟 數 中 識  而 

天 學 達。 祿。 字 間 一  不 

 
[41] no puede oponerse {al que sigue}. En la búsqueda de un {carácter}, no se debe en absoluto 
atrever a confundirlo y unirlo con otro porque sería desordenado y no se pudieran conocer como 
una unidad.  
 En los países occidentales hay métodos para la memorización. Se trata de la repetición.109 
Vemos con un libro. Se memoriza en silencio una o dos cosas hasta completar la recitación desde 
el inicio hasta el final y desde el final hasta el inicio. Si en medio apunta a un carácter, puede 
recitar lo que sigue antes de recitar su inicio110 o es más, a veces se resalta un cierto número de 
caracteres para recitar carácter por carácter. Todo se puede. Es como el rey Ciro de Persia. Tenía 
cuatro cientos mil soldados y conocía todos sus nombres. El rey de Ponto, Mitridato, podía hablar 
la lengua de veintidós Estados. Todo esto pertenece a la naturaleza original y se soporta en el 
estudio. Lo anterior es suficiente para manifestar que la memoria se encuentra en el hombre. No 
hay nada de sobrenatural en esto, aunque Dios  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
109 Aquí se subraya la necesidad de orden en el proceso de reminiscencia. Véase Aristóteles, De memoria et 
reminiscentia, 451 b 30 - 452 a 5: “Accordingly, therefore, when one wishes to recollect, this is what he will do: he 
will try to obtain a beginning of movement whose sequel shall be the movement which he desires to reawaken. This 
explains why attempts at recollection succeed soonest and best when they start from a beginning [of some objectives 
series]. For, in order of succession, the mnemonic movements are to one another as the objective facts [from which 
they are derived]. Accordingly, things arranged in a fixed order, like the successive demonstrations in geometry, are 
easy to remember [or recollect], while badly arranged subjects are remember with difficulty”. 
110 Aristóteles, De memoria et reminiscentia, 452 a 17: “It seems true in general that the middle point also among all 
things is a good mnemonic starting-point from which to reach any of them”. 

 378



  明       

明。 明 悟  他 不 人 也。 主 

亦 諸 者。  事。 記。 能 欲 以 

非 有 分 論 卽 如 記 令 此 

恆 形 之 明 一 無 百 人 記 

為 無 有 悟 無 一 凡 記 含 

所 形 二。  者 所 記。 事 憶 之 

明。 之 總  記。 能 理。  司。 

為 物。 之  其 記 而 天 賦 

其 不 歸  為 憶 不 主 之 

能 獨 一。  記  記 之 亞 

明 明 為  多 天  恩。 尼 

恆 彼。 亞  矣。 主。 天 而 瑪。 

須 而 尼   而 主 感 以 

物 亦 瑪   不 恩。 之 予 

之 自 之   能 卽 謝 人 

像。 為 能。   記 無 之 者。 

難 所 以   憶 所 也。 何 

 
[42] otorgue la facultad de memoria en el ánima del hombre. ¿Por qué es así? Quiere hacer que el 
hombre se acuerde de su misericordia y lo quiera agradecer. Si el hombre pudiera recordar todos 
los principios de las cosas y no recordar la misericordia de Dios, sería como no recordar nada. Si 
pudiera recordar a Dios pero no recordar otras cosas entonces no hubiera ni una sola cosa que 
recordara. Esto es memorizar mucho.  
 
Tratado del entendimiento 
El entendimiento,111 al analizarlo, tiene dos partes pero en general se resumen a una,  porque es 
una de las facultades del ánima mediante la cual entiende todas las cosas materiales e 
inmateriales. Empero, no sólo aclara aquellas sino que se entiende a sí mismo.112 Luego, no es 
que sólo entienda sino que unicamente puede entender la imagen de las cosas, aunque  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
111 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.79 a.1, ad 1: “El entendimiento es la más importantes de las potencias del 
alma”. 
112 Aristóteles, De anima, II, 5, 429 b 9.  

 379



      何   

之 一 必 其 悟 悟。 謂 向。 自 

者 為 言 理。 之 其 分 亦 無 

為 受 二 作 功。 一 之 不 質。 

作 緣。 者。 者 受 受 有 能 其 

者。 先 凡 能 明 明 二。 死。 所 

用 有 物 為 悟 悟。 總 顧 不 

之 作 之 可 者。 作 之 亦 在 

者 者。 所 得。 遂 明 歸 與 有 

為 後 然。 受 加 悟 一。 司 質 

受 有 皆 者 之 者。 分 相 之 

者。 受 有 所 光 作 為 似。 體。 

又 者。 二 以 明。 萬 二 其 而 

如 試 緣。 得 悟 像 者。 功 不 

耳 如 一 之 萬 以 其 有 受 

所 器 為 也。 物 助 一 三。 壞 

聽 用。 作 何 而 受 作  於 

之 造 緣。 以 得 明 明  所 

 
[43] en sí no tenga materia, que su lugar no esté en la substancia material, que su objeto no se 
deteriore y que también no pueda morir. En efecto se parece a los sentidos y tiene tres 
operaciones.  
 ¿Por qué se dice que al analizarlo tiene dos partes pero que en general se resumen a una? 
Se analiza en dos partes. Una es el entendimiento activo,113 otra el entendimiento pasivo.114 El 
entendimiento activo pone en acto 115  todas las imágenes mediante la ayuda del trabajo del 
entendimiento pasivo. El entendimiento pasivo, en seguida, les agrega claridad,116 comprende 
todas cosas y alcanza su principio.117 El agente puede hacer que sean alcanzables. El paciente es 
quien las alcanza. ¿Por qué se debe hablar de dos partes? La esencia de todas las cosas tiene dos 
principios. Uno es el principio de la acción, otro es el principio de la recepción. En primer lugar, 
viene el agente, luego viene el paciente.118 Veamos por ejemplo el uso de instrumentos. Él que 
crea cosas es el agente, él quien las usa es el paciente. También los sonidos escuchados por la 
oreja 

                                                           
113 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.79 a.3, resp.: “[Como] nada pasa de la potencia al acto si no es mediante 
algún ser en acto, al modo como el sentido es puesto en acto por lo sensible en acto, es preciso, por tanto, admitir en 
el entendimiento una facultad que haga a las cosas inteligibles en acto, abstrayendo las especies inteligibles de sus 
condiciones materiales. De aquí la necesidad de admitir el entendimiento agente”. 
114 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.79 a.2, ad 2: “El entendimiento que está en potencia con respecto a los 
objetos inteligibles, y al que por eso llama Aristóteles ‘entendimiento posible’, no es pasivo más que en el tercer 
sentido (véase def. de “padecer”, Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.79 a.2, resp.), puesto que no es acto de 
ningún órgano corporal. Y, por consiguiente, es incorruptible”. 
115 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.79 a.7, resp.: “No obstante, el entendimiento agente y el posible se 
distinguen como potencias, puesto que, respecto a un mismo objeto, distinto principio ha de ser la potencia activa, 
que hace al objeto estar en acto, de la potencia  pasiva, que es movida por el objeto ya existente en acto”. 
116 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.85 a.2, ad 3: “El entendimiento posible sufre una modificación al ser 
informado por la especie inteligible, y luego, una vez informado, establece una definición, división o composición, 
que expresa por medio de la palabra”.  
117 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.79 a.2, resp.: “La operación del entendimiento recae sobre el ser en 
general”.; Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.85 a.3, resp.: “Los sentidos perciben lo singular y el entendimiento 
lo universal…” 
118 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.79 a.4, ad 4. 

 380



         

隱。 彼 者 之 易 為 於 有 聲 

其 先 為 質。 見 可 此。 受。 為 

像 出 專 必 者 明。 己 盡 作 

全 其 屬。 將 解 次 得 所 者。 

係 像。 微 棄 之。 有 明 然 以 

物 入 通 其 凡 受 悟。 如 耳 

之 於 者 體 明 者 是 是。 聽 

體 我 為 質。 悟 明 所 何 之 

質。 之 公 精 者。 之 然 獨 為 

是 目 共。 識 非 則 也。 明 受 

為 司。 如 其 明 遂 其 悟 者。 

至 此 遇 微 悟 明 緣 否 若 

粗。 時 一 通 其 矣。 則 乎。 未 

非 物 有 者 物 試 先 今 有 

可 去 形 焉。 之 以 有 有 作。 

明 則 之 體 體 有 作 一 安 

之 像 物。 質 物 形 者 理 得 

 
[44] son el agente, mientras que la oreja que los escucha es el paciente. Si todavía no hay acto, 
¿cómo puede haber recepción? Toda naturaleza es así. ¿Por qué sólo el entendimiento no lo fuera? 
Ahora bien hay una razón en esto, reside en la naturaleza del {acto de} entender que se logra 
completamente. Su principio entonces es que, primero está el agente que hace lo entendible, 
luego está el paciente que lo entiende y entonces sigue el entender.119 Vemos que lo que tiene 
forma material es más fácil de entender para quien ve. En general, no es que el entendimiento 
comprenda la materia substancial de las cosas.120 Debe dejar a un lado la materia substancial y 
conocer esencialmente la comprensión sutil. La materia substancial es particular y subordinada 
mientras que la comprensión sutil es general. Vamos a tomar una cosa material. De aquello, 
primero surge su imagen. Entra en nuestro sentido de la visión. En este momento la cosa se 
separa y entonces su imagen se retira. Esta imagen depende completamente de la materia 
substancial de la cosa, es la más burda. No es la cosa que se puede entender, 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
119 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.81 a.1, resp.: “La perfección de la operación cognoscitiva se consuma con 
la presencia de lo conocido en el cognoscente”.  
120 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.84 a.2, resp.: “Los objetos materiales conocidos están en el que los conoce 
no materialmente, sino más bien inmaterialmente.”; Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.85 a.1, resp.: “El 
entendimiento humano […] es una facultad del alma, que, como ya probamos, es forma de un cuerpo. Y por eso le es 
propio el conocimiento de forma que existe individual en la materia corporal, aunque no del modo como está en la 
materia. Mas conocer lo que está en una materia individual y no del modo como está en tal materia, es abstraer la 
forma de la materia individual representada en las imágenes. Es preciso, por tanto, afirmar que nuestro entendimiento 
conoce las realidades materiales abstrayendo de las imágenes, y que por medio de las realidades materiales, así 
entendidas, alcanzamos algún conocimiento de las inmateriales”.  

 381



         

物 脫 為 此。 分 亦 無 司 物。 

之 於 可 卽 別 未 所 之 能 

精 物 明 像 之。 為 不 共 被 

微。 之 之 與 則 可 收。 所 明 

眾 體 物 物。 此 明 像 也。 悟 

物 質。 也。 微 物 之 與 此 者 

所 并 旣 有 咸 物 物 像 也。 

公 悉 而 係 別 也。 各 旣 旣 

共 捐 歸 屬 於 旣 有 離 而 

者。 棄 於 不 他 從 係 於 入 

則 其 作 能 物。 公 屬。 此 於 

可 為 明 化 旣 司 是 物。 公 

得 彼 悟 於 不 入 在 然 司。 

而 為 者。 大 能 於 精 物 公 

明 此。 不 通。 無 思 粗 之 司 

悟 但 惟 亦 分 司。 之 專 者 

之 留 盡 未 彼 而 間。 像。 五 

 
[45] por el entendimiento. Poco después entra en el sentido común. El sentido común es lo que es 
común a los cinco sentidos. Esta imagen luego se separa de esta cosa. De esta manera, no hay 
imagen particular de las cosas que no se reciba. La imagen y la cosa, ambas tienen una relación 
subordinada. Está se encuentra entre lo sutil y lo burdo. Todavía no es una cosa entendible.121 
Luego, después del sentido común entra en la facultad de cogitativa que la discrimina. Entonces 
esta cosa se diferencia de otras cosas, y, por lo tanto, no se puede que no haya división entre 
aquellas y ésta. Aún si la imagen y la cosa sutilmente tienen una relación subordinada, esta 
relación no puede convertirse en una comprensión general. Todavía no hace que la cosa sea 
entendible. Después regresa en el entendimiento activo. No sólo se abstrae122 completamente la 
materia substancial de la cosa sino que simultáneamente se abandona por completo su ser aquello 
y su ser esto.123 Solamente queda lo más sutil de la cosa, lo que es común a todas las cosas. 
Entonces se puede alcanzar y entender.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
121  Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.84 a.1, ad 1: “El entendimiento, conoce, en efecto, los cuerpos 
entendiéndolos, pero no mediante ellos mismos ni mediante imágenes materiales y corpóreas, sino por medio de 
especies inmateriales e inteligibles que pueden existir en el alma por su propia esencia”.  
122 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.79 a.4, ad 4. 
123 Es decir toda su singularidad. Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.78 a.3, ad 2. 

 382



         

之 妙 作 他 物 脫 有 與 矣。 

物。 玄 明 物 總 去 形 分。 譬 

足 通。 悟 而 受 木 之 所 一 

以 至 所 分 總 體。 度。 當 尺 

被 公 為。 別 藏。 止 載 明 度 

明 大 則 之。 未 有 尺 悟 於 

悟 總 全 脫 能 體 與 者。 此。 

者 者。 脫 去 分 之 寸。 其 木 

也。 為 於 形 別 形 未 全 為 

旣 全 度。 像。 也。 像。 離 大 體 

為 與 并 獨 思 載 體 於 質。 

可 分。 其 留 司 尺 質 分 尺 

明。 是 尺 其 所 與 也。 也。 為 

則 則 寸。 分 收。 寸。 公 目 其 

受 為 但 與 則 卽 司 司 全。 

明 可 留 寸 已 與 所 所 寸 

悟 明 微 矣。 從 他 收。 收。 為 

 
[46] Comparemos lo anterior con una unidad de medición. El árbol es la materia substancial, el 
metro es la totalidad y el pulgar124 es la parte. Lo que hace el entendimiento es comparar la altura 
completa con las partes. Lo que recibe el sentido de visión es la dimensión de la forma material, 
consignada en metro y pulgar. Todavía no está separada de la materia sustancial. Lo que recibe el 
sentido común se abstrae de la substancia del árbol. Se limita a la imagen material de la 
substancia y se consigna en metro y pulgar. En seguida, junto con otras cosas {el sentido común} 
las recibe y las almacena.125  No obstante, todavía no puede discriminarlas. Lo que recibe la 
cogitativa, es entonces estas cosas y, partiendo de ellas, las discrimina.126 Abstrae la imagen 
material y solamente queda sus partes en pulgar. Lo que hace el entendimiento activo consiste 
entonces en abstraer127 completamente comparando las dimensiones, simultáneamente en metro y 
en pulgar. Sólo queda la comprensión sutil, maravillosa y abstrusa. Alcanzar lo común, lo grande 
y lo general es {conocer} la totalidad y las partes. Esto es, entonces, hacer que las cosas sean 
entendibles, 128  es suficiente para que sean entendidas. De esta manera, {las cosas} son 
inteligibles. Entonces, el entendimiento pasivo   
 
 
 
 
 
 

                                                           
124 10寸 = 1尺 
125 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.85 a.3, ad 2: “Como parte, en cuanto que lo menos común contiene en su 
concepto no sólo lo más común, sino también otras cosas; al modo como en ‘hombre’ se contiene no sólo el ser 
animal, sino también racional”. 
126 S. Ramirez, Introducción a la Suma teológica, p.77: “Mirado el proceso como preámbulo de la intelección y 
dirigido de algún modo por el intelecto agente, este proceso no es otro que la percepción del singular de una 
naturaleza determinada por la cogitativa en el fantasma de la imaginación y con la aportación de la experiencia 
pasada acumulada en la memoria”. 
127 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.85 a.1, ad 4: “El entendimiento agente no sólo ilumina las imágenes, sino 
también por su propia virtud abstrae de ellas las especies inteligibles”. 
128 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.85 a.3; Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.85 a.4, ad 3.  

 383



         

器。 一 者。 悟。 施 之。 見 物 者。 

合 斗。 為 兩 之 作 之 有 加 

此 一 亞 者 光 明 白 白 之 

兩 者 尼 缺 而 悟 不 者。 光 

者。 主 瑪 一。 見 所 為 則 而 

方 施。 之 卽 白 為 己 是 遂 

成 一 能。 不 也。 者。 見 可 明 

一 者 譬 能 總 如 之 見 之 

漏 主 如 完 之 白 白。 之 明 

刻 受。 定 明 歸 可 日 白。 其 

之 兩 時 悟 一 受 光 日 全 

能。 者 水 之 者。 見 旣 光 大 

總 缺 漏。 功。 作 也。 至 未 於 

名 一。 上 故 明 受 遂 至 分 

一 卽 下 總 悟。 明 從 但 矣。 

定 不 各 此 受 悟。 而 為 又 

時 成 為 兩 明 如 見 可 如 

 
[47] les agrega luz y, en seguida, las entiende aclarando su altura total comparándola con las 
partes. También es como las cosas que tienen blancura,129 se trata entonces del blanco que se 
puede ver. Cuando la luz del sol todavía no ha llegado, la blancura que sólo es posible ver no es 
la blancura que actualmente se ve. Cuando ya llegó la luz del sol, inmediatamente sigue que es 
visible.130 Lo que hace el entendimiento activo es como el blanco que se puede percibir y ver. Lo 
que hace el entendimiento pasivo es como la luz otorgada y es ver al blanco. En general se 
resumen a uno. El entendimiento activo y el entendimiento pasivo, si ambos carecen del otro, 
entonces no pueden completar el trabajo del entendimiento.131 Por lo tanto, en general, estos dos 
forman la facultad del ánima. Comparando con una clepsidra, arriba y abajo cada uno mide un 
dou. Uno principalmente actúa, otro principalmente padece. 132  Si ambos carecen del otro, 
entonces no hay un instrumento acabado. Estas dos partes unidas, cuando cumplen con la 
facultad de medir un fragmento de tiempo, se llaman entonces un instrumento que fija el tiempo.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
129 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.85 a.5 ad 3; Ibíd., 1 q.90 a.2, resp.  
130 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.79 a.3, ad 2. 
131 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.79 a.3, ad 3: “Lo inteligible en acto no es algo que exista en el orden de 
las realidades naturales sensibles, que no subsisten sin la materia. Por consiguiente, la inmaterialidad del 
entendimiento posible no bastaría para entender si no interviniese el entendimiento agente para hacerlas inteligibles 
en acto mediante la abstracción”. 
132 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.79 a.2, resp.  

 384



     何  何  

者 而 形。 通 以 謂 明 謂 之 

明 獨 截 達 別 以 悟。 亞 器 

悟 脫 然 其 於 明 而 尼 矣 

之。 其 不 公 他 諸 明 瑪  

而 私 類。 共 内 有 悟 之  

不 質。 其 之 司 形 卽 能。  

論 如 明 理。 也。 無 得 亦  

其 人 諸 公 明 形 稱 總  

某 本 有 共 悟 之 亞 稱  

肉 有 形 之 之 物。 尼 也。  

體 肉 者。 性。 司 此 瑪 亞  

為 體。 不 但 所 言 之 尼  

某 則 能 物 職 明 能 瑪  

人 從 脫 之 者。 悟  之  

也。 其 其 有 凡 之  能。  

若 肉 公 形 物 分  不  

無 體 質。 無 皆 職  止  

 
[48] ¿Por qué la facultad del ánima es una denominación general? La facultad del ánima no se 
limita al entendimiento y el entendimiento consecuentemente debe designar a una de las 
facultades del ánima.133

 ¿Por qué se dice que el hecho de entender todas las cosas materiales e inmateriales, esto es 
hablar de una parte de las operaciones del entendimiento? Sirve para diferenciarlo del otro 
sentido interno. La operación del entendimiento es entender claramente el principio general y la 
naturaleza general de las cosas.134 No obstante, las cosas materiales e inmateriales son totalmente 
diferentes. Este entendimiento de lo material no se puede abstraer de la materia común y sólo se 
abstrae de la materia individual.135 Por ejemplo, el hombre originalmente posee una substancia 
corporal, entonces partiendo de esta substancia corporal se entiende y no se discute que tal 
substancia corporal es tal hombre.136 Si se trata de   
 
 
 
 
 
 

                                                           
133 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.79 a.1, resp.: “El entendimiento es una potencia del alma y no es su misma 
esencia. […] Únicamente en Dios el entender es su esencia: en las demás criaturas intelectuales, en cambio, el 
entendimiento es una potencia del ser que entiende”. E. Gilson, Le thomisme, p.290: “L’intellect est la puissance qui 
constitue l’âme humaine dans son degré de perfection ; et cependant l’âme humaine n’est pas, à proprement parler, 
un intellect. L’ange, dont toute la vertu se ramène à la puissance intellectuelle et à la volonté qui en découle, est un 
pur intellect ; c’est pourquoi on lui donne encore le nom d’Intelligence. L’âme humaine, au contraire, exerçant en 
outre des opérations végétatives et sensitives, ne saurait être convenablement désigné par un tel nom. Nous dirons 
donc simplement que l’intellect est une des puissances de l’âme humaine”.  
134 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.79 a.2, resp.: “La operación del entendimiento recae sobre el ser en 
general”.; Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.85 a.3, resp.: “Los sentidos perciben lo singular y el entendimiento 
lo universal…” 
135 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.85 a.1, ad 2. 
136 Sambiasi parece querer indicar que en este momento del proceso cognitivo se abandonó la individualidad de la 
cosa.  

 385



         

形 五 尼 脫。 者。 得 必 無 形 

者 司。 瑪 自 與 入。 令 形 之 

盡 亞 者。 能 作 卽 其 之 物。 

歸 尼 是 成 合 不 物 類 不 

明 瑪 萬 靈 而 可 合 是 係 

悟。 得 物。 像 明 得 於 也 於 

取 用 謂 而 悟 合。 明 身  此 質。 

其 明 一 作 之。 故 悟 之  謂 則 

靈 悟 切 合 若 必 之 後  靈 可 

像 者。 諸 也。 無 脫 司。 也  魂 得 

而 取 物。 故 形 去 有     離 而 

有 其 凡 亞 無 私 形 蓋 通 

之。 像 有 利 質 質。 有 欲 之。 

而 而 形 斯 者。 取 質 明 如 

通 通 者。 多 不 其 者。 悟 天 

之。 之。 盡 曰。 須 公 不 此 神 

則 無 歸 亞 解 共 可 物。 等 

 
[49] una cosa inmaterial no está relacionada con la materia, por lo tanto se puede alcanzar y 
entender.137 Por ejemplo, los ángeles pertenecen a la categoría de las cosas inmateriales. [Es decir 

después de que el alma intelectiva esté separada del cuerpo]. En efecto, si se desea entender esta cosa, se 
debe hacer que esta cosa se una a la facultad intelectiva. Lo que tiene forma y materia no puede 
lograr penetrar y consecuentemente no se puede unir. Por lo tanto, se debe abstraer la materia 
individual. Se aprehenda lo que es común y se combina para entenderlo. Si se trata de algo que 
no tiene forma ni materia no es necesario abstraerlo, por sí sólo puede transformarse en imagen 
racional y combinarse. Por lo tanto, Aristóteles dijo que el ánima es las diez mil cosas, es decir 
corresponde a todas las cosas.138 Todas las que son materiales regresan a los cinco sentidos. El 
ánima debe utilizar el entendimiento para aprehender su imagen y entenderla. Lo que es 
inmaterial regresa al entendimiento que aprehende su imagen racional, la posee y la entiende.139 
Entonces  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
137 Aquí, Sambiasi aborda el problema del conocimiento de realidades no materiales como lo son las especies 
matemáticas. Son materias inteligibles es decir la substancia en cuanto sujeto de la cantidad. 
138 Aristóteles, De anima, III, 8, 431 b 20-25. 
139 Aristóteles, De anima, III, 8, 430 a 5-10: “En efecto, tratándose de seres inmateriales lo que intelige y lo 
inteligido se identifican toda vez que el conocimiento teórico y su objeto son idénticos […]; pero, tratándose de seres 
que tienen materia, cada uno de los objetos inteligibles está presente en ellos sólo potencialmente. De donde resulta 
que en estos últimos no hay intelecto –ya que el intelecto que los tiene por objeto es una potencia inmaterial—
mientras que el intelecto sí que posee inteligibilidad”.  

 386



   何      

脫。 其 凡 謂 之。 内 於 物 亞 

是 公 明 不 亦 司 轂。 也。 尼 

以 共 悟 獨 萬 所 為 如 瑪 

不 者 所 明 物 收 萬 外 不 

獨 明 明 彼。 之 之 物 五 化 

明 之。 有 而 總 物。 之 司 為 

彼 若 形 亦 府。 皆 總 所 萬 

而 本 之 自 可 歸 府 收 物。 

亦 司 物。 為 稱 於 卽 之 而 

自 亦 必 所 為 明 公 物。 萬 

明。 自 須 明。 萬 悟。 司 皆 物 

故 無 解 亦 物 而 亦 歸 皆 

明 形 脫 非 矣 承 可 公 備。 

悟 質。 私 恆  受 稱 司。 是 

比 無 質。 為  之。 為 若 得 

為 容 獨 所  通 萬 輻 有 

亞 解 取 明。  達 物。 輳 萬 

 
[50] el ánima no se transforma en todas las cosas140 y todas las cosas son completas. Esto es 
lograr la existencia de todas las cosas.141 Por ejemplo, las cosas que los cinco sentidos internos 
reciben, todas regresan al sentido común como los radios que convergen en el cubo. El sentido 
común es el almacenamiento general de las cosas y, por lo tanto, también se puede decir que es 
todas las cosas. Las cosas que los sentidos internos reciben regresan todas en el entendimiento 
que las sostiene y las entiende. También es el almacenamiento general de las cosas y se puede 
decir que es todas las cosas.  
 ¿Por qué se dice que no sólo entiende al otro, sino que también se entiende a sí mismo y 
que además entiende lo extraordinario? De todas las cosas materiales entendidas por el 
entendimiento se debe abstraer su materia individual. Para ser entendidas sólo se aprehende su 
generalidad. Si es el sentido de sí, per se no tiene forma material ni aspectos que se puedan 
abstraer, y esto es lo que sirve no sólo para entender al otro sino también para entenderse a sí 
mismo. Por lo tanto, el entendimiento es comparable 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
140 Véase, Aristóteles, De anima, III, 5, 431 b 25-30: “Y, por supuesto, lo que está en el alma, no son las cosas 
mismas, toda vez que lo que está en el alma no es la piedra, sino la forma de ésta”. 
141 El primer objeto del intelecto es la esencia de las cosas mismas, no el fantasmata ni la especie y tampoco la 
esencia del intelecto. Véase, Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.87 a.3; Ibid., 1 q.84 a.7; M. A. García Jaramillo, 
La cogitativa en Tomás de Aquino y sus fuentes, Pamplona, Ediciones Universidad de Navarra, S.A., 1997, p.356. 

 387



何         

謂 也 返 體。 照 了 明 明 尼 

為  照 恆 而 無 者 悟 瑪 

其  於 接 得 隔 有 者。 之 

能  己 於 之。 礙。 二。 能 神 

明  之 有 故 應 一 見 目 

恆  無 形 非 得 者 萬 也。 

須  形 有 恆 恆 須 物。 形 

物  無 質 明 明。 復 又 目 

之  質 之 也。 但 念。 能 者。 

像。  也。 物。 二 緣 自 轉 能 

格  故 中 者。 自 明 見 見 

物  不 多 亞 明。 其 自 萬 

家  獲 混 尼 必 明。 己 物。 

言。  恆 雜。 瑪 須 不 矣。 不 

明  自 不 在 廻 須 其 能 

悟  能 及 人 光 解 非 自 

者  明 時 肉 反 脫。 恆 見。 

 
[51] al ojo espiritual del ánima.142 El ojo material puede ver las cosas pero no puede verse a sí 
mismo. El entendimiento puede ver las cosas y además puede girar para verse a sí mismo. Este 
entender extraordinario tiene dos características. En primer lugar, es preciso regresar sobre su 
pensamiento. Para entender su propio entendimiento {el intelecto} no necesita abstraer porque no 
hay obstrucción a la comprensión debido a que constantemente entiende.143 Empero, el principio 
de entenderse a sí mismo precisa que la luz {del entendimiento} dé vuelta {en un acto} de 
reflexión para que se logre. Por lo tanto, es un entender extraordinario. En segundo lugar, el 
ánima se encuentra en la substancia corporal del hombre. Está constantemente unida a las cosas 
que tienen forma material y materia. En medio de la confusión, no alcanza el momento de la 
reflexión en lo informal e inmaterial del ser. Por lo tanto, no logra constantemente la facultad de 
entenderse a sí misma.  
 ¿Por qué se dice que para poder entender necesita constantemente la imagen de las cosas? 
Los filósofos dicen que el entendimiento 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
142 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.67 a.1, resp.  
143 El intelecto agente está perpetuamente en  acto.  

 388



         

悟 焉 於 物 能。 所 司。 之。 之 

旣 得 彼 之 於 明 明 五 受 

屬 不 物。 種 彼 一 悟 司 明 

能 須 欲 以 於 也。 者 於 悟。 

明 彼 明 明 此。 又 於 其 必 

則 物 彼 之。 原 明 其 所 有 

思 之 物。 焉 無 悟 所 司。 靈 

司 靈 必 得 定 者 明。 若 像 

所 像。 有 不 向。 之 若 無 以 

收 以 明 須 欲 能 無 司 為 

之 別 彼 此 明 明 靈 像。 明 

像。 於 物 物 此 物。 像。 必 悟 

無 此 之 之 物。 無 亦 不 之 

所 物。 種 靈 必 物 不 能 種。 

不 或 以 像。 有 不 能 司 何 

呈。 言 明 以 明 屬 明 其 以 

明 明 之。 別 此 其 其 所 徵 

 
[52] pasivo necesita la existencia de una imagen racional que sirve en esta clase de entender. 
¿Cómo se manifiesta? Los cinco sentidos residen en lo sensible. Si no hay imagen sensitiva, 
definitivamente no pueden percibir lo que es sensible. El entendimiento reside en lo intelectivo. 
Si no hay imagen racional tampoco puede entender ni una sola cosa inteligible. Por otra parte, la 
facultad de entender es entender las cosas. No hay cosas que no estén subordinadas a su facultad, 
que sea aquellas o estas. En principio, no hay orientación determinada. Si se desea entender esta 
cosa se necesita entender que suerte de cosa es. ¿Cómo fuera posible que no se necesite la imagen 
intelectiva de esta cosa para diferenciarla de aquella cosa? Si se desea entender aquella cosa, se 
debe entender que suerte de cosa aquella es. ¿Cómo fuera posible que no se necesite la imagen 
intelectiva de aquella cosa para diferenciarla de esta cosa? En otras palabras, para poder entender, 
el entendimiento está completamente subordinado a las imágenes recibidas por la cogitativa y no 
hay que no se manifiesten.144  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
144 Esto es el problema del conocimiento de los individuales. El entendimiento no tiene conocimiento directo e 
inmediato de los individuales y por lo tanto precisa de la cogitativa como medio para llegar a entender las cosas 
materiales.  Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.85 a.1, ad 5. 

 389



         

者 熱  後 能 本 物 司 質。 靈 悟 

必 之  出 作 已 之 所 若 像。 者 

須 原. 之 所  如 之 所 呈。 彼 不 隨 

有 在  以 以  火 中。 以 自 若 知 呈 

物 火  熱 然. 之 乃 然 外 此。 思 隨 
之  物. 其  熱 之 能 者。 而 未 司 取。 
外. 是 能  物. 靈 作 必 至。 能 所 自 

像。 則  為 熱  熱 其 須 未 全 收 足 

在 火  作 之  為 所 所 為 為 之 為 

於 何  其  原. 火 然。 然 明 公 像。 明 

本 由  所 必  之 若 之 悟 共 猶 悟 

已 作  然.  在  所 從 原。 者 微 微 之 

之 熱  若 火  然. 外 在 本 通 係 種。 

中。     能 體  火 至 於 司 之 於 何 

而 故 之  為 者。 所 所 物。 物 事 

後 明 内. 熱 必 以 有。 且 之 又 

能 悟 而  之 不 然 凡 思 形 須 

 
[53] El entendimiento, al momento en que {las imágenes} se manifiestan, las aprehende. De esta 
manera son suficiente para la suerte de entendimiento. ¿De qué sirve además la necesidad de una 
imagen racional? No es conocible la imagen que recibe la cogitativa.145 Parece que tiene una 
relación sutil con la materia formal de las cosas. Si aquella o si esta todavía no pueden totalmente 
ser unas cosas que se entiendan en su generalidad y sutileza, es que se manifiestan mediante el 
sentido de cogitativa y desde a fuera se alcanzan. Todavía no son lo que el entendimiento como 
facultad propia posee. Las causas de todas las cosas necesitan que el principio de la esencia se 
encuentre en la causa misma. Entonces se puede activar su esencia. Si se parte de lo que se 
alcanza externamente no se puede activar. [Por ejemplo, el fuego en las cosas calientes. El calor es la 
esencia del fuego y el fuego es la causa del calor. Su potencia es principio del calor. Debe estar intrínseco a la 
substancia del fuego y después sale para calentar las cosas. Esto es activar su esencia. Si el principio del poder 
calentar las cosas estuviera a fuera del fuego entonces de dónde el fuego sacaría su capacidad de calentar]. Por lo 
tanto, el entendimiento necesita que la imagen intelectiva de las cosas se encuentre en su ser 
propio146 y que después el entendimiento agente {la} posibilite. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
145 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.84 a.6, ad 1. 
146 En potencia. 

 390



         

靈 作 後 其 者。 之 格 像 作 

像 明 亦 收 屬 物 物 而 明 

尚 時。 漸 藏 内 像。 之 作 悟。 

在。 向 次 之 二 恆 家。 明 非 

為 於 隳 所。 司 係 分 悟 藉 

其 所 壞。 尚 之 於 物 故 外 

存 向。 其 屬 物 所 像 旣 之 

留 旣 又 有 像。 向。 為 明 司 

之 明 上 質。 脫 在 四 之 像 

所 之 者。 因 於 則 等。 物。 所 

為 後。 為 其 所 存。 其 恆 能 

亞 已 明 有 向。 舍 下 留 作 

尼 脫 悟 質。 亦 則 者。 而 也。 

瑪。 於 之 初 自 亡。 為 不 又 

不 所 靈 則 能 其 屬 滅。 因 

係 向。 像。 存 留。 次 五 緣 此 

於 而 當 收。 顧 上 司 是 靈 

 
[54] No es que se basa en la imagen de los sentidos externos para poder actuar: es debido a esta 
imagen racional que se activa el entendimiento. Por lo tanto, la cosa entendida constantemente se 
conserva y no se destruye. Es la razón de la investigación de los filósofos que analizan las 
imágenes de las cosas en cuatro clases. La primera clase corresponde a las imágenes de las cosas 
subordinadas a los cinco sentidos. Permanentemente dependen de su objeto. Si la cosa está 
presente, entonces vive, si se para entonces muere. La secunda clase corresponde a las imágenes 
de las cosas que son subordinadas a los dos sentidos internos. Se abstraen de su objeto. 
Agreguemos que por sí solas se pueden conservar. Por otra parte el lugar donde se reciben y se 
almacenan, todavía está subordinado a la materia. Por la razón de que tienen materia, entonces 
primero existen y padecen, luego gradualmente se deterioran. Luego, la clase superior 
corresponde a las imágenes intelectivas del entendimiento. Cuando se da la intelección se orienta 
hacia el objeto. Después de haberse dada la intelección, y haberse abstraído del objeto, la imagen 
intelectiva permanece. El lugar donde existen y se quedan es el ánima. Es un lugar sin relación 
con  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 391



   何      

能 物。 於 謂 物 神。 有 最 形 

為 卽 所 本 之 於 明 上 質 

萬 不 向。 自 靈 萬 悟 者。 之 

物 宜 亦 無 像。 物 之 為 所。 
物  如 自 不 質。 同 之 靈 天 是 
之  太 具 能 其 時 靈 像。 神 以 
模. 質 一 死。 所 俱 像。 雖 所 所 
若  本 物 依 不 得 自 屬 有 向 
自  無 之 前 在 不  精 萬 旣 
有  一 質。 論 有 由 天 微。 物 去。 
本  物 若 明 質 漸 主 不 之 猶 
模. 之 自 悟 之 次 造 免 靈 抱 
卽  模. 具 者 體。 也 成 漸 像 而 
不  故 一 旣 而  天 次 也。 不 
能  能 物。 能 不  神。 而 人 脫 
為  為 卽 為 受  卽 得。 類 也。 
萬  萬 不 萬 壞  萬 天 所 其 

 
[55] la forma material. Es porque el objeto está completamente separado que se contiene y no se 
abstrae. La clase más elevada corresponde a las imágenes intelectivas que los ángeles tienen de 
las cosas. Las imágenes intelectivas del entendimiento de los hombres, aunque pertenece a lo más 
sutil no se logran, sino gradualmente. En cuanto a las imágenes intelectivas de las cosas que están 
en los ángeles, por lo mismo que Dios ha creado a los ángeles, entonces se logran al mismo 
tiempo, juntas y no gradualmente. 
 ¿Por qué se dice que originalmente no es material, que su lugar no está en la substancia 
material, que no padece daños de su objeto y que también no puede morir? Conforme a lo que 
hemos dicho anteriormente, si el entendimiento puede ser todas las cosas, entonces no puede ser 
que en sí tenga la materia de una cosa determinada.147 Si en sí fuera una cosa determinada, 
entonces no pudiera ser las diez mil cosas [Por ejemplo, en la materia prima, originalmente no hay forma ni 
de una sola cosa, por lo tanto puede servir de forma para todas las cosas. Si en sí hubiera un forma original entonces 
no pudiera servir de  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
147 Véase infra, p.10. 

 392



         

力 卽 於 之 尼 全 所。 司。 若  模. 

或 所 所 所 瑪 不 惟 固 舌  如 

受 向 向 亦 卽 係 明 在 先  舌 

衰 在 者。 滅。 與 於 悟 有 自  本 

滅 此。 他 而 亞 肉 獨 質 有  無 

卽  如 不 司 此 尼 體。 在 之 一  味.  

目  目 味. 然 能 係 為 瑪。 旣 亞 所。 
力  視 卽  後 及 於 不 同 不 尼 卽 
但  日 彼。 肉 滅。 是 在 瑪。 内 不  能 

能  是 所 體。 故 恆 有 不 司 辦  別 

向  所 向 其 不 在。 質 在 亦 他  萬 

日. 向 旣 所 能 雖 之 有 不 味  味. 

不  也.  大。 向。 死。 肉 所。 質 能 他 
能  日 卽 若 其 體 而 之 無 司。 
向  光 能 最 不 滅。 獨 所。 有 如 
於  旣 向 大 受 有 在 其 質 外 
他  大 之 者。 壞 質 亞 在。 之 五 

 
[56] forma. Es como la lengua que originalmente no tiene sabor. Por lo mismo, puede discernir todos los sabores. Si 

la lengua en sí poseyera un sabor entonces no podría discernir otro sabor].148 Los otros sentidos, como los 
cinco sentidos externos están firmemente en un lugar material. Los sentidos internos también no 
pueden no tener un lugar material. Sólo el entendimiento se encuentra en el ánima y no se 
encuentra en un lugar material. Esta existencia, de ninguna manera se relaciona con la substancia 
corporal: por lo tanto no está en un lugar material y sólo está en el ánima y con el ánima. Juntos 
existen permanentemente. Aunque la substancia corporal se destruya así como los lugares 
materiales se destruyen, sin embargo este ser no se destruye. Por lo tanto, no puede morir y no 
padece daños de su objeto. En cuanto a los otros sentidos relacionados con la substancia corporal, 
cuando su objeto es lo más intenso, si el objeto está en esto no puede alcanzar aquello. El objeto 
si es intenso, entonces {el sentido} puede perseverar en su ser o padecer149  una destrucción 
gradual. [Tomamos el ejemplo del ojo que mira al sol. Este es su objeto. En la medida que la luz del sol es intensa, 
entonces la capacidad del ojo sólo puede dirigirse hacia el sol. No puede dirigirse hacia otra 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
148 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.75 a.2: “Mas para que se puedan conocer cosas diversas es preciso que no 
se tenga ninguna de ellas en la propia naturaleza, porque las que naturalmente estuvieran en ella impedirían el 
conocimiento de las demás; como observamos en los enfermos cuya lengua está impregnada de bilis u otro humor 
amargo, que no pueden gustar el sabor de lo dulce y todo lo encuentran amargo”.  
149 Para una definición del término “padecer”, véase Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.79 a.2, resp.   

 393



 何   何     

直 謂 者。 向。 謂 其 最 向 敵. 物. 

通 其 亦 則 亦 能 難。 在 卽  目 

者。 功 作 無 與 向 愈 此 目  受 

百 有 靈 從 司 之 增 亦 力  日 

凡 三。 像。 可 相 力 其 能 受  光. 

諸 其 受 作 似。 也 力。 及 其  力 

物。 一 之 不 凡  愈 彼。 衰  旣  

一 直 而 滅  不 作 司  加 無 

一 通。 明。 是 皆  其 多 惟 

取 其 故 功。 有  明。 不 明 

之 一 為 則 受  不 應。 悟 

純 合 相 受 乃  因 任 者 

而 通。 似 功 有  所 所 無 

不 其 也 不 作。  向 向 所 

雜 一  竟。 不  之 者。 不 
知  如 推  明 受  大。 最 明。 
是  甲 通。  悟 所  壞 大 所 

 
[57] cosa. Si el ojo padece la luz del sol y que su capacidad no puede resistir, entonces la capacidad del ojo se 

destruye gradualmente]. Solamente el entendimiento no tiene algo que no pueda entender. Su objeto 
reside en esto y además puede alcanzar aquello. No hay mucho a lo cual no pueda responder. La 
tarea del objeto cuanto más grande y más difícil mejor incrementa su fuerza y aumenta su 
entender. No es porque el objeto es intenso que destruye su potencialidad a perseverar en su 
ser.150  
 ¿Por qué se dice que además se parece a los sentidos? Todos los sentidos son en potencia 
y luego en acto. Si no reciben un objeto entonces no tienen de donde poder actuar o no sus 
operaciones. Por lo tanto sus operaciones pasivas no se completan. El entendimiento también 
activa las imágenes racionales, las recibe para entenderlas. Por lo tanto son similares.  
 ¿Por qué se dice que tiene tres operaciones? Una es la simple aprehensión, otra es la 
composición y la última es el raciocinio.151 La simple aprehensión consiste en afirmar de cada 
cosas lo simple y lo no mezclado. [Como de A se sabe que es  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
150 Aristóteles, De anima, III, 4, 429a 30-429b 3; Tomás de Aquino, Suma Teológica, 1, q.75 a.3, ad 2. 
151 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.85 a.5, resp. y ad. 1; Coimbra, Libro III, cap.VI.   

 394



         
卽  卽  又 者。 自 飲  也. 合 不  合 二 知  甲. 

中. 是 以 有 為 冷  冷 於 飲  其 物。 是  病 

或  中. 推 真 一 水  水 彼 冷  然 并 乙. 知 

其  或 他。 有 物。 推  能 物。 水. 也. 而 一  是 

飲  其 岐 謬。 故 知  作 又 是  乙 收 一  病. 

之  不 路 以 也 不  病. 推 合  亦 之。 直  冷 

則  飲 愈 此 是  甲 病  乙 及 其  一 分 知. 水 

是  則 多。 合 病. 卽 也  不 於 不  物. 未  知 別 
不  是 何  是 然  今 相  是 愈 彼。 直 他 然 
中  不 謬  甲. 也  言 多 有 通 物 否 和  冷 

也  中. 不 中 之  病 者。 飲  如       乙 今  如 合  水. 

又  乙 中 有 有  卽 皆 冷  冷 推 言  甲 也  乙 

如  不 故 否。 合 真 水. 水 通 甲  與 合 
水  飲 也 以 通 無 推  能 者。 飲  冷 通 
飲  水. 冷  如 此 者。 謬。 知  作 以 冷  水 者。 
作  不 水. 甲 合 推 一 其  病. 此 水. 二 和 
病  飲 飲  飲 彼。 通 物 病  甲 物 是  物. 合 

 
[58] A. De la enfermedad se sabe que es enfermedad, del agua fría se sabe que es agua fría, que B es B. Cada uno de 

ellos es un conocimiento sencillo. Todavía no se componen mutuamente]. La composición es la reunión de 
dos cosas. Simultáneamente se reciben, y se discrimina si son afirmativas o no. [Por ejemplo, A y el 
agua fría son dos cosas. Ahora, decir ‘A es beber agua fría’ es componer afirmativamente. B también es una cosa. 
Ahora, decir ‘B no es beber agua fría’ es componer negativamente].152 El raciocinio consiste en el hecho de, 
mediante la unión de una cosa con otra cosa, razonar y lograr una tercera cosa.153

 [Por ejemplo, el 
agua fría puede provocar la enfermedad. A bebe agua fría. Se conoce por razonamiento que está enfermo porque el 
agua fría puede provocar la enfermedad. B no bebe agua fría y por lo tanto se conoce por razonamiento que no está 
enfermo]. En la simple aprehensión, todo lo verdadero no es falso.154 Una cosa es en sí una cosa y 
por lo tanto es. [A entonces es A. La enfermedad entonces es la enfermedad. ¿Qué hay de falso en esto?] En 
cuanto a la composición y el raciocinio, hay verdad y hay falsedad.155 Mediante la composición 
de esto con aquello, hay corrección y hay falsedad. La composición de esto con aquello, también 
sirve para deducir otra cosa. A medida que se incrementan los opciones alternas se incrementan 
las incorrecciones. [Por ejemplo, A bebe agua fría. {Se postula que} beber es correcto o no beber entonces es 
incorrecto. B no bebe agua. No beber agua entonces es correcto o beberla entonces no es correcto. Agregamos que el 
agua bebida provoca la enfermedad. 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
152 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.85 a.5, sed contra: “En las palabras hay composición y división como está 
claro en las proposiciones afirmativas y negativas”. 
153 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.79 a.4, ad 3. 
154 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.85 a.6, resp. 
155 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.85 a.6, resp.: El entendimiento, “en cambio, si puede equivocarse sobre 
aquello que rodea a la esencia, al establecer relaciones entre ello, o al juzgarlo o establecer su división, o al razonar 
sobre ello”. 

 395



明         

悟 為 無 推 後。 天 獨 其  推 或  甲 

者 推 窮 知。 皆 下。 人 飲  知 飲  飲 

在 靈 之 如 屬 物 類 之. 不 而  水. 

人。 者 時。 積 直 物 為 或  病. 不  推 

明  無 時 通。 皆 然。 不  果 病. 知 

哉  始 累 人 能 禽 飲  其 皆  其 

尊  無 日。 則 通 獸 而  不 是  病. 

哉。  終。 先 以 極 不 病. 飲 不  果 

曷  故 後 此 至 能 皆  不 中. 飲 

言  天 序 推 盡。 是  病. 飲  果 推 

乎  神 至。 彼。 不 通。 不  卽  水  病. 

其  稱 天 漸 待 天 中  中. 作  則 

尊  為 神 次 時 神 也  或 病. 中. 

也。  靈 之 迨 刻。 至 凡 乙  或 

論  者。 直 及 無 靈。 推 不  其 

在  人 知。 人。 有 天 通 飲  不 

我  稱 如 之 先 上 者。 水. 飲. 

 
[59] A bebe agua, entonces se conoce por razonamiento que está enfermo. {Si se postula que} ‘el hecho de beber 
provoca la enfermedad’  es correcto, {la proposición} “que no beba agua o beba agua no se enferma” entonces no es 
correcta. Beber agua provoca la enfermedad. B no bebe agua. Se conoce por razonamiento que no está enfermo. El 
resultado de no beber agua es el no enfermarse. Lo anterior es correcto y {la proposición} “que la beba o no la beba 
se enferma” entonces no es correcta]. En cuanto al raciocinio, solamente al hombre le es natural.156 Los 
animales no pueden raciocinar y los ángeles son la racionalidad máxima. En los mundos 
ultraterrenal y terrenal cada cosa puede alcanzar la compleción máxima. No son temporales, no 
tienen antes y después. Todas se subordinan a la simple aprehensión. El hombre entonces 
mediante una {cosa} deduce otra, progresivamente hasta alcanzarlas. El conocimiento deductivo 
de los hombres es como el tiempo continúo, el día continúo, el antes y el después son el orden de 
llagada. El conocimiento simple de los ángeles es intemporal, no tiene inicio y no tiene fin. Por lo 
tanto, se designa a los ángeles como seres racionales, y se designa a los hombres como seres 
racionales deductivos.157  
 El entendimiento se encuentra en el hombre. ¡El entender es su dignidad! ¿Por qué se dice 
que es su dignidad? El tratado sobre  
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
156 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.79 a.4, resp.: El alma “llega al conocimiento de la verdad mediante el 
discurrir y el movimiento, arguyendo”. 
157 E. Bréhier, Histoire de la philosophie, pp.584 ss.: Esta doctrina proviene de Alberto Magno. Negaba la doctrina 
agustiniana común en el siglo XIII e influenciada por Avicebron, la cual argüía que los seres espirituales se 
componían de materia. Para Alberto Magno, los seres espirituales no se componen de materia. Por lo mismo, el 
intelecto agente de los ángeles es intuitivo, directo y exento de errores, mientras que el alma de los seres humanos, en 
la medida que está relacionada con el cuerpo, alcanza lo racional mediante una operación de abstracción sobre las 
imágenes sensibles.  

 396



         

不 於 司  者. 内 瑪 而 義。 欲 所 

在 所 是  内 外 之 服 則 所 得 

所 愛。 也  三 之 内 習 明 得 之 

居 故 則 行 目。 者。 悟 屬 服 

之 曰 愛 者. 凡 而 獨 者 諸 習 

身 人 欲 外  亞 得 於 為 義。 有 

是 有 之 五  尼 見 明 尊。 明 兩 

也。 所 行。 司  瑪  悟 其 悟 端。 

明 愛。 雖 之  之 天 者。 一 所 其 

悟 其 在 接  行 主。 錫  得 一 

之 心 於 物  有 則 之 天 屬 自 
是  二 行。 每 内。 明 靈 主 於 立 

恆 在 未 也. 端. 悟 光。 所 知 所 

在 所 免 其  其 者 以 賜 也。 得 

於 愛 出 一  一 又 慰 予。 知 者。 

内。 之 而 在  出 尊。 亞 我 方 則 

每 物。 交 内  外 論 尼 得 於 愛 

 
[60] lo que nosotros debemos acostumbrar tiene dos capítulos. En el primero se trata de lo que 
debe alcanzar el subsistir per se. Entonces la voluntad debe subordinarse a la rectitud y el 
entendimiento debe subordinarse al conocimiento. Cuando el conocimiento está orientado hacia 
la rectitud entonces el entendimiento es digno. En el segundo capítulo se afirma que lo que Dios 
otorga lo debemos alcanzar y acostumbrar. Solamente en el entendimiento se otorga la luz 
racional y mediante el ojo interno del ánima se consuela158  y logra ver a Dios. Por esto, el 
entendimiento también es digno. Hablemos de las acciones internas y externas. [Todas las acciones 
del ánima se dividen en dos principios. El primero concierne lo que sale afuera, es decir las cosas contiguas a los 
cinco sentidos externos. El segundo principio concierne lo que es interno, es decir los tres sentidos internos]. En ese 
sentido, la acción de la voluntad, aunque esté interna, todavía no puede evitar exteriorizarse y 
encontrarse con lo deseado. Por eso se dice que el hombre tiene deseos. Su corazón siempre se 
enfoca en las cosas deseables a saber en lo que no reside en su ser. La acción del entendimiento, 
solamente es interna. Cada 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
158 Sobre la importancia del consuelo para los jesuitas véase, J. W. O’Malley, The First Jesuits, Cambridge, Londres, 
Harvard University Press, 2001 (7a), p.19. 

 397



         
天  若 為  動 之 行 為 得 愛 則 攝 
下  小 原  物. 原 之 其 行 欲 有 入 

如 動  故 動 所 目。 其 不 藉 其 

是 者  稱 者 以 照 愛 能 於 所 

者 明 運  十 然。 之 也。 自 外。 悟 

則 悟 用  重 故 引 記 行。 一 之 

又 為 四  天. 天 之。 含 必 則 物。 

尊 小 行  各 神 若 亦 先 全 兩 

故 天 化  有 為 駕 然。 明 藉 所 

明 下 生  天  馭 故 悟 於 由 

悟 之 萬  神 天 之。 愛 者 内。 全 
物. 主 之 原 主 主 欲 照 如 完 

動 是  持 所 持 瞽 之 是 其 能。 

者 神. 運 使。 之。 也。 識 則 功 似 
行  人 動  動. 大 為 而 之。 又 用 於 

天 萬  身 天. 因 天 其 明 然 尊 者 

神。 動. 萬 天  之 下 萬 悟 後 又 一 

 
[61] cosa comprendida penetra en su lugar. Los dos lugares completan totalmente sus 
operaciones: el uso de una se basa en lo externo, el otro entonces se basa completamente en lo 
interno. Como es así, hay dignidad pero también la voluntad no puede ser autónoma. Se necesita 
primero que el entendimiento la ilumine y la conozca y después logre regular sus deseos. La 
memoria también es así, por lo tanto la voluntad es ciega y el entendimiento es su ojo. La ilumina 
y la guía. Si la controla y la preside es porque es la causa de todas sus acciones. Es así como los 
ángeles sirven a Dios y son el origen del movimiento del macrocosmos terrenal. [Los diez cielos 
tienen cada uno sus ángeles que presiden sus movimientos. Debido a esto, el mover utiliza cuatro acciones para 
transformar las diez mil cosas. Lo espiritual mueve el cielo, el cielo mueve las cosas. Por eso se dice que son el 
origen del movimiento]. El entendimiento es el origen del movimiento en el microcosmos terrenal. 
[Todas las acciones y todos los movimientos del ser humano son como el microcosmos terrenal]. Como es así 
entonces hay dignidad. Por lo tanto la capacidad del entendimiento lo asemeja a los ángeles.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 398



         

否。 照。 心 官 物 為 為 至 明 

決 以 官 司。 之 分 亞 玄 悟。 

嫌 察 之 為 靈 別 尼 至 能 

疑。 視 夜 照 藥。 萬 瑪 深 使 

定 深 光 察 為 真 警 之 人 

猶 淺 珠。 黑 亞 萬 省 所。 別 

豫 險 為 暗 尼 僞 守 可 於 

之 易 亞 私 瑪 者 視 達 禽 

指 之 尼 欲 中。 試 之 於 獸。 

南 明 瑪 之 居 金 神 至 明 

鍼。 燈。 渡 燎 堂 之 嫯。 高 悟 

為 為 海 燭。 皇 石。 為 至 可 

亞 亞 舶 為 審 為 諸 明 通 

尼 尼 檣 炳 判 分 讐 天 達 

瑪 瑪 最 燿 功 別 之 上 於 

中。 班 高 潤 罪 諸 間 之 至 

遍 可 遠 飾 之 毒 諜。 上。 微 

 
[62] El entendimiento puede servir para diferenciar el hombre de los animales. El entendimiento 
puede entender lo más secreto, lo más misterioso y lo más profundo. Puede responder a lo más 
elevado, lo más claro en lo alto del cielo. Es el guardián espiritual que vigila, examina, cuida y 
mira al ánima. Es el espía que todo lo examina. Es el método de comparación que discrimina 
entre todo lo verdadero y todo lo falso. Es la medicina racional que discrimina todas las cosas 
venenosas. Es el ministro en el ánima como en el palacio del emperador donde se enjuician las 
acciones culpables. Es la luz que ilumina y examina los deseos personales159 oscuros. Es la perla 
nocturna luminosa que ilumina y embellece el corazón. Es, para el ánima, el asta más alta de un 
barco de mar profundo que ilumina a lo lejos mediante un examen a la luz de lo profundo y lo 
superficial, de lo difícil o de lo fácil. Es, para el ánima, distinguir lo posible o no, discernir lo 
sospechoso, es la aguja que apunta hacia al sur para asegurar el viaje. Es, en el corazón del ánima, 
lo que  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
159 La crítica confuciana de los deseos personales es permanente.  

 399



 愛        

令 欲  盲。 悟 物。 天 藉 照 

愛 者。 論 與 萬 致 下 明 遠 

惡 分 愛 黑 事。 極 之 悟 近 

諸 之 欲 獄 而 其 有 以 巨 

物。 有 者 無 不 知。 日 克 細。 

得 三。  別。 識 以 也。 明 明 

自 總  豈 根 至 吾 明 無 

專。 之  不 本。 於 人 德。 不 

不 歸  惜 如 萬 旣 其 見 

必 一。  哉 在 物 有 在 之 

自 為   大 之 此 亞 視 

明。 亞   光 根 光。 尼 遠 

不 尼   中。 本。 可 瑪 鏡。 

能 瑪   而 若 得 之 故 

受 之   目 有 窮 國。 亞 

強。 能。   眩 人 理 如 尼 

其 任   如 明 格 大 瑪 

 
[63] ilumina todo, desde lo más lejos hasta lo más cercano, desde lo más grande hasta lo más 
pequeño. El entendimiento no tiene lentes para mirar a lo lejos. Por lo tanto, el ánima se 
fundamenta en el entendimiento para poder entender la luminosa virtud.160 Esta se encuentra en 
el reino del ánima. Si en el macrocosmos terrenal hay sol, nosotros los hombres entonces 
recibimos esta luz y podemos lograr indagar los principios e investigar las cosas. Se alcanza el 
conocimiento mediante alcanzar el principio de las cosas. Si existen hombres que entienden miles 
de fenómenos pero no conocen los principios, lo anterior es como estar en medio de una luz 
intensa: el ojo se confunde como si fuera ciego; en una prisión oscura no hay discernimiento. 
¿Acaso no sería una lástima? 
 
Tratado de la voluntad 
La voluntad se analiza en tres partes, pero en general se resumen a una porque es una potencia del 
ánima. Su vocación hace que desea u odia todas las cosas. Para logra el libre albedrío,161 no 
necesita estar consciente de sí y no puede ser obligada.162 Su  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
160 Hay una referencia aquí al Daxue. 
161 Para una definición del libre albedrío, véase Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.83 a.2, resp.  
162 San Agustín, Obras de San Agustín, t.3, p.197. 

 400



      何   

爾。 不 專  魚 知 之 司 謂 專。 所 

故 安。 欲  專 之 類 欲。 分 而 向。 

萬 必 就  就 樹  如 皆 其 之 為 為 

福 得 於  於 木  石 有 三 有 至 先 

不 乃 常  海. 欲  欲 之。 靈 三。 自 所 

足 已。 生  又 就  下 是 欲。 總 專。 知 

滿。 亞 真  如 於  就 各 性 之 巍 之 

未 吾 福  人 風  於 情 欲 歸 巍 美 

得 斯 舍 日  地 所 者。 一。 尊 好。 

爾。 丁 此 再  心. 偏 萬 三 高。 惟 

必 曰。 所 露  火 宜。 物 者。 王 於 
之  欲 不 主 宜。 專 所 其 於 至 
所  上 得 造 雖 欲 公 一 内 美 

安 人 百 及. 就 就 共。 性 外 好。 

也。 心 方 又  於 之 生 欲。  不 

司 以 強 如  本 不 覺 其  獲 

欲 向 之 海  所. 待 靈 二  自 

 
[64] objeto es ante todo el bien que se da a conocer.163 Cuando logra el bien no sólo obtiene el 
libre albedrío sino que es el libre albedrío que de manera majestuosa, digna y elevada, gobierna 
tanto lo interno como lo externo.  

¿Por qué se dice que se analiza en tres partes y que se resumen a una? De las tres, la 
primera es el deseo 164  natural, la segunda es el deseo sensitivo 165  y la tercera es el deseo 
racional.166 El deseo natural es común a todas las cosas. Que sean cosas vegetativas, sensitivas o 
racionales todas lo poseen. Consiste en que cada afección tiene una inclinación hacia lo que le es 
adecuado. El deseo particular la busca y no se queda en conocerla. [Es como la piedra que desea bajar, 
es que busca en la tierra su corazón; o el fuego que desea elevarse, es que busca su lugar propio.167 El deseo de los 
árboles es buscar el viento y el sol de los cuales sacan su linfa. También es como el pescado de mar cuya 
particularidad es buscar el mar o también el hombre cuyo deseo particular es vivir eternamente en la verdadera 
gracia]. Poner casa aquí es lo que conviene. Aunque de muchas partes se violenta y no esta en paz, 
debe lograr estar consigo mismo. Agustín dijo que Dios creó a la mente del hombre para que Lo 
mire.168 Por lo tanto, los miles de placeres no lo llenan. Hasta que Lo logra no puede alcanzar la 
paz.169 El deseo sensitivo,   

                                                           
163 Sobre la elección y el objeto del libre albedrío: Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.83 a.3, resp.; Sobre el 
objeto de la voluntad: Tomás de Aquino, Suma teológica, 1-2 q.8 a.1, resp.: “La voluntad es un apetito racional, y 
todo apetito desea el bien. La razón es que el apetito se identifica con la inclinación de todo ser hacia algo que se 
asemeja y le conviene.”; Aristóteles, Ética  a Nicómaco, I, 1, 1094 a3: “El bien es lo que todos los seres apetecen”. 
164 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1-2 q.13 a.1, sed contra: “El deseo es acto de la voluntad”.  
165 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.81 a.1, resp.  
166 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1-2 q.17 a.8, resp.: “Entre nuestros actos, unos proceden del apetito natural y 
otros del apetito animal o intelectual, pues todo agente de algún modo apetece el fin. Mas el apetito natural no va 
precedido de un conocimiento previo, como el apetito animal o intelectual”.  
167 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.80 a.1, resp.  
168 San Agustín, Soliloquios, L.I, 1.4.  
169 San Agustín, La cuidad de Dios, XIX, cap. 10 y 11; Tomás de Aquino, Suma teológica, 1-2 q.3 a.4, ad 1: “La paz 
se integra en el último fin del hombre, no como algo esencial a la beatitud, sino como elemento antecedente y 
consiguiente de ella; antecedentemente, porque se han de alejar todos los obstáculos perturbadores e impeditivos del 
último fin; consiguientemente, en cuanto que el hombre, logrado ya el último fin, se aquieta y apacigua con sus 
deseos satisfechos”.  

 401



         

司 異 貴  為 在 與 己 人 偏 者。 

所 者 者. 諸 人 人 私 屈 於 生 

引。 數 故  愛 也。 則 也。 下。 形 物 

隨 端。 可  欲 居 有 靈 近 樂 所 

思 一 獨  中 於 之。 欲 於 之 無。 

者。 者 名  之 亞 是 者。 禽 美 覺 

不 靈 愛  至 尼 其 生 獸 好。 類 

論 欲 欲  尊 瑪 情 覺 之 其 人 

義 隨     至 之 之 物 情。 在 類 

否。 理 司 體。 所 所 令 人 則 

惟 義 欲 為 向。 無。 人 為 有 

所 所 與 上 向 惟 失 下 之。 

樂 引。 靈 欲。 於 靈 於 欲。 是 

從 司 欲。 為 義 才 大 下 各 

也。 欲 其 愛 美 之 公。 欲 情 

二 隨 所 欲 好 天 專 者。 所 

者 思 以 欲  靈 故 神 暱 令 偏. 

 
[65] los seres vegetativos no lo poseen mientras que los seres sensitivos y el hombre lo poseen. 
Consiste en que cada afección se inclina hacia el bien de la felicidad material. En el hombre son 
sus deseos bajos. Los deseos bajos hacen que el hombre está en una posición inferior, cerca a las 
afecciones de los animales. Hace que el hombre pierde su deber digno particularizándose en la 
intimidad de lo personal. El deseo racional, las criaturas vegetativas y sensitivas no lo poseen, 
solamente los ángeles con capacidades racionales y los hombres lo poseen. Consiste en que el 
objeto de sus afecciones, se inclina hacia la rectitud del bien. Por lo tanto, se encuentra en el 
hombre y reside en la substancia del ánima. Consiste en los deseos altos y es la voluntad. [El deseo 

racional es, en la voluntad, lo más digno y lo más noble. Por lo tanto sólo se puede llamar voluntad]. El deseo 
sensitivo y el deseo racional, aquello mediante lo cual se diferencian se basa en varios principios. 
El primero es que el deseo racional se guía por la rectitud de los principios mientras que el deseo 
sensitivo se guía por la cogitativa. En cuanto a seguir la cogitativa no se trata de rectitud o no 
sino de seguir el placer. El  segundo  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 402



         

屬 耳。 於 否 在 行。 一 外 靈 

靈 又 靈 之 於 不 見 物 欲 

欲。 人 欲 間。 人。 可 可 所 所 

而 最 以 虛 一 謂 欲。 使。 行。 

靈 初 使 懸 見 行。 無 隨 皆 

未 一 其 未 可 可 能 性 得 

用 欲。 然。 定。 欲。 謂 不 不 自 

事。 不 非 如 或 彼 從。 隨 制。 

若 待 由 是 直 行。 故 義。 司 

者 思 本 者。 從 不 聖 其 欲 

不 辦。 質。 稍 之。 能 多 在 所 

得 觸 蓋 似 或 自 瑪 禽 行。 

為 之 乃 自 擇 制 斯 獸。 不 

罪。 卽 自 制。 去 之 曰。 絕 由 

嬰 發 制 實 之。 謂 禽 不 自 

兒 者。 之 則 或 也。 獸 自 制。 

有 雖 影 稟 從 其 所 制 惟 

 
[66] es que la acción del deseo racional logra el control de sí mientras que la acción del deseo 
sensitivo no se controla a sí misma, sólo sirve las cosas externas. Esta última sigue la naturaleza 
pero no sigue la rectitud y se encuentra en los animales. Estos carecen totalmente de control de sí, 
con una sola mirada pueden desear y no tienen la capacidad de refrenarse.170 Por lo tanto, Santo 
Tomás dijo que de la acción de los animales no se puede decir que es una acción, sólo se puede 
decir que es una coacción. No se puede hablar de control de sí.171 También los hombres pueden 
desear con una sola mirada.172 A veces directamente siguen el deseo, a veces deciden descartarlo 
y a veces están entre seguirlo o no. Como están sin motivo, todavía no se deciden. Por eso, es una 
semblanza de control de sí. La realidad es que informan  al deseo racional para servir su 
naturaleza. No es que provenga de su naturaleza material. Por lo tanto, sólo se trata de una 
sombra de control de sí. Luego, el deseo primerísimo del hombre no necesita alguna especulación: 
lo conmueve y luego se desarrolla. Si se subordina al deseo racional y que la racionalidad todavía 
no tiene poder, suponiendo lo anterior, {el hombre} no puede ser culpable. En cuanto a los niños 
tienen 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
170 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1-2 q.13 a.2, ad 3: “El animal irracional aprehende una cosa con preferencia a 
otra porque su apetito está determinado a aquélla por la naturaleza. Por eso, cuando el sentido o la imaginación le 
presentan una cosa a la que inclina naturalmente su apetito, a ella se lanza con conocimiento súbito y sin elección”.  
171 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1-2 q.17 a.2, ad 3: “Dicho ímpetu a la acción se verifica de diverso modo en 
los animales y en el hombre. En los hombres, el impulso a la acción se produce bajo el orden de la razón, y por eso 
tiene valor de imperio. En los animales es un ímpetu instintivo natural; pues en seguida que tienen la percepción de 
lo conveniente o nocivo, se mueve en ellos naturalmente el apetito al deseo o repulsa. Son, pues, ordenados por otro 
a la acción, no por sí mismos. Por eso, en ellos existe el ímpetu, mas no el imperio”. 
172 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1-2 q.6 a.7, resp.; Tomás de Aquino, Suma teológica, 1-2 q.9 a.2, resp. 

 403



   或      

言 不 明 曰。 義 美 者。 不 欲。 

作 分 悟 愛 美 好。 依 能 靈 

者 作 有 欲 好。 司 其 自 亦 

受 愛 二。 與 然 欲 本 制 未 

者。 欲。 其 明 歸 本 情。 之 用。 

為 受 一 悟。 於 向 雖 類 病 

是 愛 作 同 一 者。 有 也。 失 

諸 欲。 者。 為 總 是 三 其 心 

司 何 其 亞 美 樂 向。 曰 者。 

所 也。 一 尼 好。 美 如 總 靈 

向。 曰。 受 瑪 故 好。 性 三 為 

皆 外 者。 之 曰 靈 欲 歸 病 

自 五 今 内 總 欲 本 一 阻。 

能 司。 言 司。 之 本 向 者。 三 

發 皆 愛 向 歸 向 者。 為 者 

其 不 欲。 者 一 者 是 是 亦 

本 必 卻 言 也 是 利 三 皆 

 
[67] deseos pero su racionalidad todavía no se usa. Es el error moral que echa a perder la mente y 
es la racionalidad lo que previene del error. El tercer principio consiste en la categoría de todo lo 
que no puede tener control de sí. Decir que son tres y se resumen a uno significa que estos tres 
son conformes a sus afecciones originales. Aunque haya tres inclinaciones, como la inclinación 
original del deseo natural es el bien conveniente, la inclinación original del deseo sensitivo es el 
bien placentero y la inclinación original del deseo racional es el bien justo, todas naturalmente se 
resumen a una, el bien general. Por lo tanto se dice que lo general es uno o también se dice que la 
voluntad y el intelecto son de igual manera los sentidos internos del ánima. En cuanto a la 
inclinación, hablando del intelecto hay dos. Una es el agente, otra es el paciente. Cuando se habla 
de la voluntad, en absoluto no se divide entre deseo activo y deseo pasivo. ¿Por qué es así? De los 
cinco sentidos externos, en absoluto no se debe hablar de acción y de pasión. Es que todos los 
objetos de los sentidos pueden por sí emitir su imagen original 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 404



         

欲 物 後 物。 然 司 皆 物。 像。 

愛 可 為 必 所 作 相 未 動 

欲 愛 可 有 收 彼 似。 能 其 

者 可 明 作 之 之 則 至 本 

遂 惡。 之 者。 像。 像。 所 於 司。 

受 皆 物。 化 皆 與 向 無 且 

而 從 遂 有 從 司 之 質 諸 

愛 明 從 質 有 相 物。 之 司 

之 悟 而 以 質 似。 卽 等。 所 

惡 所 明 為 而 而 是 物 向。 

之。 明 之 無 來。 後 可 與 皆 

故 之 耳。 質。 不 收 司 司 係 

作 靈 且 是 得 之 之 皆 粗 

愛 像。 愛 名 為 也。 物。 係 像。 

欲 呈 欲 靈 可 明 不 於 有 

之 於 者。 像。 明 悟 必 質。 質 

功。 愛 凡 然 之 不 作 則 之 

 
[68] para poner en movimiento su sentido propio.173 Aunque todos los objetos de los sentidos 
dependen de la imagen gruesa de las cosas materiales, todavía no pueden alcanzar la clase de lo 
inmaterial. Las cosas y los sentidos, ambas clases dependen de la materia y para todos los 
sentidos es así. El objeto de los sentidos es una cosa que se puede sentir. No es necesario un 
sentido activo que produzca la imagen de aquella, que sea parecida al sentido para después 
recibirla.  El intelecto no recibe de esta manera las imágenes. Todas provienen de la materia y no 
es necesario que sean cosas entendibles. Es necesario que haya un agente. Transforma lo material 
en inmaterial, es decir en una imagen racional. Posteriormente, en cuanto a las cosas entendibles, 
simplemente las sigue y las entiende. En lo que atañe a la voluntad, todas las cosas se pueden 
amar u odiar, todas provienen de las imágenes racionales entendidas por el intelecto que se 
presentan a la voluntad y la voluntad según lo que recibe las ama o las odia.174  Es lo que 
constituye el mérito de la voluntad.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
173 Es entonces el objeto que crea la imagen y activa al sentido. Esto es la doctrina medieval de las especies.  
174 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1-2 q.13 a.1, resp.: “El nombre de elección entraña un elemento perteneciente 
a la voluntad y otro a la razón, pues dice el Filósofo que la ‘elección es el entendimiento apetitivo o el apetito 
intelectivo’”. 

 405



 何   何  何   

人。 謂 於 他 謂 愛 謂 愛 似 

自 得 亞 内 任 欲 亞 欲 明 

能 自 尼 司 令 而 尼 一 悟 

主 專。 瑪 也。 愛 愛 瑪 司。 者 

宰。 得 之 所 惡 欲 之 不 先 

凡 自 體 云 諸 則 能。 必 己 

明 專 為 任 物。 得 亦 分 作 

悟 者。 其 令 此 稱 總 作 之。 

所 亦 不 愛 言 亞 稱 與 不 

呈。 獨 可 惡 愛 尼 也。 受 待 

一 指 離 者 欲 瑪 亞 也 愛 

切 靈 之 獨 之 之 尼  欲 

所 欲 頼 指 分 能 瑪  者 

向。 也。 物 靈 職。  之  自 

雖 靈  欲 以  能。  作 

有 欲  也。 別  不  之。 

可 在  依 於  止  故 

 
[69] De esta manera, el intelecto, primero las activa por sí mismo y no espera que la voluntad las 
active por sí sola. Por lo tanto, la voluntad es un sentido único, y no se necesita dividirla entre 
activa y  pasiva.  

¿Por qué se dice que la facultad del ánima es una denominación general? La facultad del 
ánima no se limita a la voluntad y la voluntad entonces debe referirse a la facultad del ánima.  

¿Por qué se dice que su vocación es amar u odiar a todas las cosas? Esto es hablar de las 
diferentes tareas de la voluntad y sirve para discriminarla de los otros sentidos internos. Hablar de 
amar u odiar sólo apunta a los deseos racionales. {El objeto de la voluntad} es conforme a la 
substancia del ánima y es la cosa de la cual depende y de la cual no se puede separar.  

¿Por qué se dice que logra el libre albedrío? Lograr el libre albedrío también solamente 
apunta a los deseos racionales. Los deseos racionales se encuentran en el hombre. Pueden por sí 
mismos ser los que mandan. Todos son objetos que el intelecto manifiesta. Aunque existen   

 
 
 

 
 
 
 

 406



         

故 也。 不 瑪 不 欲 司 愛 愛。 

自 惟 能 斯 趨 所 欲。 之。 有 

為 靈 知 曰。 於 使。 覺 或 可 

主 欲 其 凡 其 一 類 可 惡。 

之 在 可 禽 所 見 所 愛 然 

行。 人。 否。 獸 害。 所 其 可 可 

不 先 惟 所 不 向。 具 惡。 愛 

能 知 他 行。 得 卽 者。 虛 者 

自 其 所 非 不 偏 自 懸 或 

主 合 使。 作 避。 向 無 以 能 

者。 理 是 者 勢 之 主 待 惡 

其 與 名 乃 不 於 持。 其 之。 

行 否 不 彼 由 己 惟 去 可 

隨 而 自 作 己。 所 意 取。 惡 

性。 後 主 者 故 利。 所 若 者 

故 行 之 蓋 聖 不 便。 性 亦 

無 之 行 先 多 得 惟 欲 能 

 
[70] lo amable y lo odiable, a veces naturalmente se puede odiar lo amable y de igual manera se 
puede amar lo odiable. Lo amable o lo odiable son sin motivo hasta que se rechacen o se tomen. 
Como el deseo natural y el deseo sensitivo son instrumento de lo sensitivo, en sí no tienen sobre 
que presidir, sólo consideran lo que es conveniente, sólo desean lo que sirve. Con una sola mirada 
se orientan, es decir que se inclinan hacia su beneficio propio. No logran no seguir lo que les hace 
daño, no lo pueden evitar. La tendencia no se origina en el ser. Por eso Santo Tomás dijo que la 
acción de los animales no es una acción sino que es una coacción. En efecto, primero no pueden 
conocer su posibilidad o no. Solamente sirven al otro. Esto se llama la acción no autónoma. El 
deseo racional sólo se encuentra en el hombre. {Éste} primero conoce si {su deseo} es racional o 
no y después lo actualiza. Por lo tanto, en sí es autónomo. La acción del que no puede gobernarse 
a sí mismo sigue la naturaleza. Por lo tanto, no tiene 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 407



    何     

至 為 己 明。 謂 順 別 長 功 

其 又 先 為 不 理 去 大。 亦 

主 有 為 其 必 為 就。 飲 無 

宰 功 明 隨 自 功。 何 食 罪 

全 罪。 之。 明 明。 逆 功 便 不 

在 曰。 故 悟 愛 理 罪 溺 可 

愛 明 也。 者 欲 為 之 等 得 

欲 悟 或 之 者。 罪。 有。 皆 賞 

譬 雖 言 明。 雖 功 能 不 亦 

如 借 愛 一 不 可 自 得 不 

輔 之 欲 切 能 賞。 主 不 可 

弼 光 者 所 自 罪 者。 然。 得 

之 照。 旣 呈 明 可 其 非 罰。 

臣。 明 不 可 亦 罰 行 我 譬 

陳 其 自 愛 不 也 隨 所 如 

言 可 明。 可 必  理。 能 生 

是 否。 曷 惡。 自  故 分 身 

 
[71] méritos y tampoco tiene culpa y no puede lograr la recompensa ni puede lograr el castigo.175 
Tomamos la metáfora del cuerpo vivo que crece. Comer, beber y realizar las funciones naturales 
no puede no ser natural. No es que nosotros podamos decidir si se rechazan o si se buscan. ¿Qué 
merito o culpa hay aquí? Él que puede gobernarse a sí mismo, su acción sigue los principios. Por 
lo tanto, seguir los principios es meritorio y oponerse a los principios es culpable.176 El merito se 
puede recompensar y la culpa se puede castigar.  

¿Por qué se dice que no es necesario que sea conciente? La voluntad puede no ser 
conciente, {pero} además {se dice que} no es necesario que sea conciente porque sigue lo que 
entiende el intelecto. Todo lo que se manifiesta se puede amar u odiar, pero, primero, se trata de 
entenderlo. Así es. En otras palabras, la voluntad, de ninguna manera, fuera consciente. {Ahora 
bien}, ¿cómo será meritoria o culpable? Explico: solamente el entendimiento usa la reflexión. 
Entiende lo que es posible o no hasta ser él que preside completamente sobre la voluntad. Es 
como la metáfora del primer ministro. Da a conocer su palabra, 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
175 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.83 a.1, resp.: “El hombre posee libre albedrío; de lo contrario, serían 
inútiles los consejos, las exhortaciones, los preceptos, las prohibiciones, los premios y los castigos”.  
176 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.83 a.1, ad 1. 

 408



      何   

真 像。 罪 是 行 非 謂 明 非 

僞。 呈 乎。 我。 否。 願 不 悟 得 

呈 於 故 是 曰。 作。 能 則 失。 

於 記 記 亦 是 因 愛 輔。 豈 

明 含。 含 自 亦 有 強。 愛 能 

悟。 彼 明 主 人 所 凡 欲 強 

彼 記 悟。 之 之 畏 自 則 之 

明 含 皆 行。 行 而 主 主。 國 

悟 者。 可 安 也。 強 之 故 主。 

者。 不 愛 得 何 作 行。 功 其 

或 得 強。 不 故。 之。 是 與 獨 

因 不 如 名 因 是 名 罪。 斷 

而 為 邪 人 畏 亦 人 歸 獨 

謬 容 魔 行 而 明 之 之 行 

誤 收。 顯 而 作。 為 行。 愛 者。 

分 溷 設 無 作 人 若 欲 君 

別。 殽 多 功 者 之 本 矣 也。 

 
[72] lo correcto o lo incorrecto, lo benéfico o lo perjudicial. Sin embargo, ¿acaso puede forzar al 
gobernante? El que decide por sí sólo y actúa por sí sólo es el soberano. El intelecto entonces 
ayuda y la voluntad gobierna. Por lo tanto hay mérito y culpa. Esto resume a la voluntad.  

¿Por qué se dice que no se puede obligar? Las acciones autónomas describen las acciones 
de los hombres. Si originalmente no quieren actuar, la razón es que tienen miedo y que se les 
obliga a actuar. Lo anterior también describe si son o no acciones del hombre. Se dice que 
también son acciones del hombre. ¿Por qué es así? La causa es que temen pero actúan. Los 
actores somos nosotros, {por lo cual, se concluye que} también son acciones autónomas. ¿Por 
qué no deberían describir las acciones del hombre y no haber mérito y culpa? Por lo tanto, son la 
memoria y el intelecto, ambos, que pueden ser obligados. Asimismo, el demonio provee muchas 
imágenes que se manifiestan en la memoria. Aquella memoria no puede hacer que no sean 
contenidas y recibidas. De manera confusa y realmente falsa se presentan en el entendimiento. Es 
también la razón por la cual aquel entendimiento discrimina erróneamente.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 409



         

得 拜 強。 知 苦。 皆 使 必 惟 

為 禮 而 一 其 不 必 愛。 愛 

不 魔 功 切 德 能 從。 顯 欲 

受 像。 罪 所 意 強 凡 諸 者。 

強 抑 歸 行。 屹 我 所 可 操 

者。 按 之 皆 然 所 向 惡。 棟 

曰。 肢 也。 屬 不 行。 者。 莫 獨 

凡 體。 或 愛 動。 如 及 能 持。 

若 稽 言 欲。 更 瑪 諸 令 雖 

此 首 假 自 加 而 邪 我 顯 

者。 屈 有 主 精 底 魔。 必 諸 

是 膝。 暴 自 勇。 兒。 及 惡。 可 

名 無 君。 作。 足 雖 諸 但 愛。 

體 能 強 故 可 歷 萬 能 莫 

行。 不 令 不 微 無 苦 誘 能 

不 從。 是 能 驗。 量 萬 惑。 令 

名 安 人 受 是 艱 刑。 莫 我 

 
[73] Solamente la voluntad, al igual que la viga portadora, se soporta por sí sola. Aunque se {nos} 
presente todo lo que se puede amar, no se puede hacer que lo debamos amar y aunque se {nos} 
presente todo lo que se puede odiar, no se puede hacer que lo debamos odiar. Solamente puede 
tentarnos, no {puede} hacer que debamos seguir. Ningún objeto, ni siquiera los objetos 
demoníacos, o las penas y los castigos, nos pueden obligar a actuar. Es así como los mártires, 
aunque pasan por innumerables privaciones, su virtud y su intención, de manera firme, no 
cambian. Le agregan bravura. Es suficiente para poder comprobar y saber que todas las acciones 
son subordinadas a la voluntad. Por lo tanto, gobernarse a sí mismo y actuar de sí, no pueden ser 
actos obligados177 y el mérito y la culpa son lo que los resumen. En otras palabras, lo falso es 
privación:178 obliga estos hombres a obedecer a las imágenes del demonio. Como éste controla al 
cuerpo y obliga la cabeza a arrodillarse, no hay posibilidad de no seguirlo. ¿Cómo podría ser 
posible que no sean obligados? {Sin embargo}, se dice que todo lo que es similar a esto describe 
las acciones del cuerpo,  no describe 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
177 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.83 a.1, ad 4: “Cuando se dice que ‘no está en la mano del hombre el 
trazarse su camino’, se entiende de la ejecución de sus decisiones, que le pueden ser impedidas, quiéralo o no. No 
obstante, la elección misma nos pertenece”.   
178 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.5 a.1; Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.17 a.4 ad 2.  

 410



         

欲。 卽 愛 能 不 我 無 罰。 意 

作 於 欲。 滅 受 體。 罪。 必 行。 

一  而 我 強 我 向 由 彼 

善 天 強 與 之 不 言 意 能 

功。 主。 之 愛 情。 受 不 所 按 

如 亦 可 欲 可 強 能 愛 抑 

悔 不 令 為 形 之 受 欲。 我 

罪 受 愛 一 於 情。 強 是 體。 

等。 強。 欲 體 四 可 者。 體 不 

則 蓋 者 之 肢 出 意 行 能 

視  乎。 亞 百 之 行 者 按 

其 天 豈 尼 骸。 舌。 也。 不 抑 

時 主 惟 瑪。 縱 縱 暴 由 我 

候。 欲 他 安 斷 斷 君 本 意。 

乘 人 不 有 我 我 能 意。 凡 

其 之 受 我 命。 舌。 強 卽 罪 

機 愛 強。 不 不 我 抑 得 所 

 
[74] las acciones de la intención. Aquellas pueden obligar nuestro cuerpo, pero no pueden obligar  
nuestra intención. Todas las culpas que se castigan deben provenir de las voliciones de la 
intención. Es que la acción del cuerpo no se origina en la intención propia. Entonces no puede 
haber culpa. Por lo dicho anteriormente, lo que no puede ser obligado es la acción de la intención. 
El tirano puede obligar nuestro cuerpo, pero no obliga nuestros sentimientos. La lengua se puede 
sacar y aunque se corte, no obliga nuestros sentimientos. Puede marcar los cuatro miembros179 y 
los cien huesos y aunque interrumpa nuestro destino, no nos puede destruir y tampoco la voluntad, 
que es parte de la substancia del ánima. ¿Cómo podría existir un yo sin volición y una voluntad 
que se pueda obligar? {Pero}, ¿acaso sólo ella no está obligada? Dios tampoco está obligado. En 
efecto, Dios desea que la voluntad de los hombres realice actos justos y meritorios,180 y que se 
arrepienten de la culpa. Entonces, contemplando el momento, coge la oportunidad y otorga la 
Gracia.181

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
179 Cihai 辞海, Zhi肢:《人体两臂两腿的总称 》 (‘Zhi’ es el nombre genérico para los dos brazos y las dos 
piernas del cuerpo humano.)  
180 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1-2 q.110, introd., p.722: “Por medio de la gracia actual participada puede el 
hombre producir actos sobrenaturales y divinos, puede prepararse para recibir la gracia santificante, y puede aplicar 
esta gracia a producir actos meritorios de vida eterna”.  
181 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.83 a.2, sed contra. 

 411



         

作。 不  是 作  行 機  機 用. 額 額 善 適。 適。 

非 用  足 之. 者. 適. 適. 是  辣 辣 功。 其 與 
之  可 若  卽 則  而 雖  濟 強 濟 皆 人 之 

我 必  行 失  為 是  令 可  亞. 亞。 由 雖 額 

作 行  者. 此  令     必 行  其 額  額 自 能 辣 
也  我 機  切 天  行. 而  品 辣  辣 主。 不 濟 之 

委 會. 行 主  則 不  數 濟  濟  作。 亞。 也。 

曲 後  者. 所  為 必  皆 亞. 亞 天 異 旣 譬 

引 此  不 用  令 行. 同. 其  有 主 竟 得 如 

小 掖。 雖  可 以  切 則  但 一  二. 特 作 額 

兒 作 有  不 救  行. 為  不 為  其 以 之。 辣 

在 此 額  亟 我  故 足  乘 令  一 令 則 濟 

彼。 機 辣  乘 者. 人 可  機 切  為 切 此 亞。 

我 緣。 濟  聖 此  纔 行. 適. 行  足 行 人 兼 

以 令 亞. 佑. 時  覺 若  人 之  可 之  之 乘 

果 我 亦  乘   足  有 乘  莫 特  行 特 作 此 

餌 肯 但  機 可  此 有  之 賜  之 賜 此 機 

 
[75] Se logra la Gracia al mismo tiempo que se coge esa oportunidad. El hombre, aunque pueda 
no actuar, finalmente actúa. Por eso la acción de este hombre es meritoria y proviene 
completamente de la autonomía. Dios, en particular mediante el hecho de conferir la Gracia 
especial causa la acción próxima específica. [Hay dos suertes de Gracia.182 La primera consiste en  la Gracia 

suficiente para poder actuar. La segunda consiste en conferir la Gracia especial para causar las acciones próximas 
particulares.183 Su valor es totalmente igual.184 Sólo es cuando no toma la oportunidad que el hombre no la usa. Lo 
anterior {significa que} si bien puede actuar, {sin embargo} la acción no es necesaria. Por eso, es {Gracia} suficiente 
para que se pueda actuar. Si toma la oportunidad y causa una acción necesaria, entonces causa la acción próxima. Por 
lo tanto, el hombre en este momento evalúa que existe esa oportunidad. Es lo que Dios usa para salvarnos. En este 
momento, es suficiente para poder actuar. Sigue que causa la acción próxima. Es imposible que no se reciba 
infaliblemente la providencia divina. Se toma la oportunidad para actuar. Si se pierde esa oportunidad, después de 
esto, aunque haya Gracia, solamente es suficiente para poder actuar, nosotros no la utilizamos para actuar con 
necesidad]. De manera tortuosa hace que nos guía y sostenga, realizando esta oportunidad y 
haciendo que nosotros queramos realizarla. No es que nos obligue a hacerlo. Así de la metáfora 
del niño que se encuentra en aquello. Nosotros mediante los frutos  
 
 

                                                           
182 La distinción entre gracia suficiente y gracia eficaz no se encuentra en San Agustín sino que es una distinción 
escolástica del siglo XVI.  E. J. Fortman, S.J., The Theology of Man and Grace, p.274 y 286; y La introducción por 
Fr. F. Perez Muñiz a Tomás de Aquino, Suma teológica, t.VI, Tratado de la gracia, p.756-781 y en especial p.757: 
“Es lo cierto que ni en San Agustín ni en Santo Tomás se encuentra esta denominación para expresar lo que 
actualmente significa en teología. Sin embargo, lo mismo San Agustín que Santo Tomás conocieron el concepto que 
hoy se expresa por estos nombres. El Obispo de Hipona lo expresaba por aquellos nombres, adiutorium sine quo non 
(=gracia suficiente) y adiutorium quo (=gracia eficaz). Y Santo Tomás bien claramente lo indica cuando distingue la 
moción o instinto divino, que es parado o extinguido por el hombre, de la moción divina, que infaliblemente obtiene 
lo que intenta”. 
183 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1-2, “Tratado de la Gracia”, Introducción a la cuestión 111, p.756: “Se dice 
suficiente la gracia actual que da la potencia, la capacidad o el posse para obrar. Gracia eficaz, la que da, juntamente 
con el posse, el acto de la operación”. 
184 Esto es la posición de Molina quien afirma que la gracia suficiente y eficaz son una misma entidad o un mismo 
auxilio; se diferencia tan sólo en la razón de beneficio, en cuanto la gracia eficaz es un mayor beneficio divino que la 
sola gracia suficiente. Véase, Tomás de Aquino, Suma teológica, 1-2 q.111, introd., p.779. 

 412



    何     

亦 是 是 知 謂 曰 見 取。 乘 

向 所 其 之。 其 不 天 是 其 

之。 向。 所 則 所 能 壞 我 飢 

曰。 或 向。 不 向 受 間。 特 候。 

凡 問 卽 為 為 強 萬 引 出 

愛 有 本 愛 先  樂 之 而 

欲 人 非 欲 所  萬 使 元 

所 自 美 所 知  苦。 來。 之。 

向。 斷 好 向。 之  皆 非 彼 

無 其 而 若 美  不 強 雖 

有 命 蒙 先 好。  能 之 可 

不 者。 以 知 凡  移 使 以 

以 此 美 之。 美  人 來 不 

為 何 好 則 好。  之 也。 取。 

美 美 之 真 若  愛 從 異 

好 好 貌。 美 先  欲。 此 竟 

者。 而 亦 好 不  故 可 來 

 
[76] le calmamos su hambre. Los sacamos y se los mostramos. Aquel, aunque pueda no los toma. 
Finalmente los toma. Esto es porque nosotros insistimos en hacer que eso llegue. No es por 
obligación que esto llega. Siguiendo lo anterior se puede ver que, entre cielo e infierno, la 
felicidad y la tristeza no pueden afectar la voluntad del hombre. Por lo tanto, se dice que {la 
voluntad} no puede ser obligada.  

¿Por qué se dice que su objeto consiste primero en conocer el bien? Todo bien, si primero 
no se conoce entonces no es objeto de la voluntad. Si primero se conoce entonces el bien 
auténtico es su objeto. Luego, si propiamente no es el bien, pero reviste la apariencia del bien, 
también es su objeto. A veces se pregunta uno por qué hay hombres que deciden de su destino. 
Lo anterior ¿qué bien es y además por qué se inclinan hacia eso? Se dice de todos los objetos de 
la voluntad que no hay que no consideran el bien.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 413



         

能  無 則 萬 樂 苦。 知 若 

足 天 不 為 物 美 則 此 欲 

我 主 充 完 之 好。 亦 死 死 

不 為 滿。 全 美 其 以 為 者。 

能 愛 故 之 好。 一 此 更 為 

安。 欲 世 美 皆 利 死 甚 是 

而 之 物 好。 至 美 為 大 生 

 全 之 樂 美 好。 美 苦。 時。 

天 向 美 者 好 其 好 而 必 

主 世 好。 利 之 一 也。 謂 有 

真 物 為 者 一 義 凡 死 甚 

福。 雖 愛 義 微 美 美 者 苦。 

我 盡 欲 者。 分。 好。 好 得 當 

得 得 之 無 而 世 有 免 受 

之。 之。 分 不  間 三。 目 苦 

則 我 向。 備 天 所 其 前 時。 

至 不 而 足。 主 有 一 之 不 

 
[77] Asimismo, si se desea la muerte cuando es el momento de vivir es que debe de haber algo de 
tristeza que hace que el momento sea triste. No se entiende que esta muerte es algo aún más triste 
por lo que se dice que la muerte es para evitar la tristeza presente. Entonces esta muerte se 
considera como un bien. Hay tres tipos de bienes. El primero es el bien placentero, el segundo es 
el bien conveniente y el tercero es el bien justo. Todos los bienes terrenales son una parte sutil del 
soberano bien y Dios entonces es el bien absoluto. Lo que son el placer, el beneficio y la justicia, 
no hay que no estén perfectos, no hay que no estén suficientes. Por eso los bienes terrenales son 
parte de la inclinación de la voluntad y Dios es la inclinación absoluta de la voluntad. Las cosas 
terrenales, aunque las logremos completamente, no nos llenan y no nos tranquilizan. Sólo Dios es 
la verdadera delectación y es cuando lo logremos  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 414



         

必 皆 兩 亦 故 樂 為 而 足 

須 趨 美 能 向 美 至 人 至 

智 慕 好。 動 之 好 足 情 安。 

慮 之。 皆 人。 最 最 至 惟 或 

籌 若 著 稍 易 能 安。 樂 問 

度。 義 於 須 更 動 乃 與 旣 

乃 美 物。 計 甚 人 不 利。 爾 

能 好 其 慮。 於 一 必 慕 世 

知 在 美 乃 利。 見 慕 之 物 

其 物 好 可 勿 便 之 求 為 

美 之 易 得 論 生 求 之。 分 

好 外。 見 之。 義 欣 之。  向。 

而 非 故 故 也。 悅。 此 天 為 

願 庸 庸 次 若 不 又 主 不 

得 常 人 於 利 煩 何 為 足 

之。 所 小 樂。 美 計 也。 全 不 

故 見。 人。 此 好 慮 曰。 向 安。 

 
[78] que logramos la plenitud y la tranquilidad. A veces se pregunta uno ¿por qué todas y 
solamente las cosas terrenales que son parte de su inclinación, no llenan y no tranquilizan. Es que 
las afecciones del hombre solamente {buscan} el placer y la conveniencia. Los añora y los busca. 
{Por el contrario}, Dios es la inclinación absoluta, es plenitud máxima y tranquilidad máxima. 
Entonces no es necesario añorarlas y buscarlas. ¿Esto además por qué es así? Se dice que los 
bienes placenteros son lo que más pueden mover al hombre: una sola mirada está apropiada para 
provocar la delectación.185 No se preocupa de planear. Asimismo, inclinarse hacia ello es lo más 
fácil y es aun algo más beneficioso. No se habla de justicia. Luego, el bien conveniente, de igual 
manera, puede mover al hombre: gradualmente debe planear para poder alcanzarlo. Por lo tanto 
sigue el placer. Estos dos bienes, ambos empiezan en las cosas. Estos bienes {dependen de una} 
mirada fácil y por lo tanto el hombre mediocre, el hombre vulgar tiende a añorarlos. Si el bien 
justo se encuentra fuera de las cosas, no depende de una mirada mediocre y común. Debe haber 
sabiduría y reflexión para estimarlo. Entonces se puede conocer este bien y desear alcanzarlo. Por 
lo tanto, 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                           
185 Es la delectatio de San Agustín. La delectación, que tiene su fuente en el objeto, se completa por medio de una 
atracción interior que contiene el movimiento subjetivo en sí. Véase A.A. Cayré, en E. J. Fortman, S.J., The 
Theology of Man and Grace: Commentaries, Readings in the Theology of Grace, p.286.  

 415



         

凡 寧 然 其 非 便。 為 等 向 

人 去 出 美 庸 故 肉 級 之 

有 世 於 好。 眾 也。 體 分 為 

甘 間 樂 令 所 至 所 異 難。 

歷 萬 利 有 見。 若 便。 者。 獨 

苦 利 之 人 必  義 緣 君 

幸。 而 上。 得 遠 天 美 人 子 

冒 就 寧 向 慮 主。 好 靈 能 

危 萬 違 此 卓 其 則 魂 然。 

害。 害。 世 美 識 為 靈 係 此 

而 必 間 好。 思 美 魂 於 三 

求 欲 萬 此 路 好。 所 肉 美 

之 得 樂 其 超 無 便。 體。 好。 

者 此 而 所 越 形 肉 樂 趨 

為 而 受 為。 乃 無 體 與 向 

樂 後 萬 必 能 像。 所 利。 難 

與 己。 苦。 邈 知 更 不 最 易 

 
[79] inclinarse hacia él es difícil. Sólo el caballero puede hacerlo. Estos tres bienes se inclinan 
hacia lo difícil y lo fácil, en grados diferentes. La razón {de esas diferencias} es que el alma 
racional del hombre se relaciona con la substancia corporal. El placer y el beneficio son más 
apropiados a la substancia corporal y el bien justo es más apropiado al alma racional pero no a la 
substancia corporal. Por eso es así. En cuanto a Dios, su bien no es material y no se representa. 
Asimismo, aún más no es mediocre y común lo que {lo} contempla. Se necesita una reflexión 
profunda y un conocimiento elevado, un camino de pensamiento trascendente, para poder 
conocer su bien. Hace que hay hombres que logran inclinarse hacia este bien. Este es lo que es. 
Debe surgir más allá de la felicidad y de la conveniencia. Es preferible apartarse de la felicidad 
terrenal y doler penas, es preferible alejarse de los beneficios terrenales y sufrir calamidades. Se 
necesita desear lograrlo para que después se realice. Todos los hombres tienen experiencias 
suaves y amargas. Se exponen a peligros y calamidades pero buscan la felicidad y  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 416



  何       

明 能 謂 天 惟 利。 尋 欣 利 

見 明 惟 主。 肉 及 常 然 在 

之 見 於 陷 體 不 識 欲 其 

後。 至 至 於 是 若 慮。 之。 中 

凡 美 美 萬 狗。 世 不 安 也。 

諸 好 好 罪 惟 間 能 得 求 

至 卽 不 故 樂 暫 及 不 得 

樂 不 獲 罪 利 樂 此。 有  

大 得 自 人 是 微 故 至 天 

利。 不 專。 謂 求。 利。 雖 樂 主。 

可 愛。 而 之 不 足 全 大 至 

願 勢 為 愚 知 動 備 利 於 

可 不 至 人 其 人 滿 在 受 

求。 在 自  違 意 足。 其 萬 

為 己。 專。  義 耳。 至 中 苦 

愛 何 謂  犯 庸 樂 乎。 萬 

欲 者。 若   人 大 特 害。 

 
[80] el beneficio en ellos. Buscar y lograr a Dios es lograrlo hasta sufrir todo tipo de tristezas y 
calamidades, {pero} deseándolo felizmente. ¿Cómo pudiera ser que no haya felicidad máxima y 
beneficio inmenso en El? Sin embargo, si se busca por medio de un conocimiento y una reflexión 
comunes no se puede alcanzar. Por lo tanto, aunque sea perfección y plenitud absolutas, felicidad 
máxima y beneficio inmenso, por el contrario, no llega a la felicidad temporal y el pequeño 
beneficio terrenal y solamente es suficiente para mover la intención del hombre. El hombre 
mediocre sólo es esclavo de la substancia corporal. Sólo busca la felicidad y la conveniencia. No 
sabe que transgredir la virtud ofende a Dios. Se hunde en miles de culpas y, por lo tanto, el 
hombre culpable se llama un hombre estúpido. 

¿Por qué se dice que solamente en el soberano bien se realiza el libre albedrío absoluto? 
Es decir que si se puede ver claramente el sumo bien no se puede no amarlo. La fuerza186 no 
reside en esto. ¿Por qué? Después de ver claramente los placeres máximos y los grandes 
beneficios, es posible desearlos y buscarlos. Son los objetos de la voluntad. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                           
186 勢 = 力量的趨向 

 417



         

專 益。 利 為 專 至 得 之。 所 

乎。 不 益。 至 者。 義。 至 為 向 

凡 然 不 自 正 是 足。 此 者。 

在 則 得 專。 是 不 為 是 完 

天 害。 不 譬 本 得 得 亞 備 

之 是 向。 如 情 不 至 尼 滿 

神 其 似 向 所 愛。 安。 瑪 足。 

聖 本 乎 日 最 故 為 愛 自 

明 情 不 之 向。 為 得 欲 能 

見 所 得 蓮。 所 不 至 者 全 

 甚 自 其 至 獲 樂。 之 攝 

天 願 專。 向 愛 自 為 全 愛 

主 者。 而 日 至 專。 得 向。 欲 

者。 得 以 也。 欲 而 至 故 者 

皆 非 向 為 者。 此 利。 得 而 

如 至 之 受 故 不 為 之 愛 

是 自 為 彼 又 獲 得 為 欲 

 
[81] La perfección y la plenitud absolutas, pueden por sí mismas representar completamente la voluntad y 
desearlos. Son la inclinación absoluta de la voluntad del ánima. Por lo tanto, lograrlos es lograr la plenitud 
máxima. ¿Cómo se logra esta plenitud? Al lograr la felicidad máxima, logrando el beneficio máximo y 
logrando la justicia máxima, no se puede no amarlos. Por lo tanto, si no es posible el libre albedrío, 
tampoco lo es la elección. Esto es meramente la inclinación más apropiada, el amar y el desear máximos 
de las afecciones propias. Por lo tanto, también es el libre albedrío absoluto. Es como la flor de loto que se 
inclina hacia el sol. Su inclinación es el sol. Es recibir aquello que es su beneficio: no puede no inclinarse. 
Parece que no logra el libre albedrío pero inclinarse hacia él es benéfico. De no ser así entonces es dañino. 
Son sus afecciones propias para desear algo. {Pero} lo que se logra no es el libre albedrío absoluto. Los 
ángeles miran claramente a Dios, todos son así. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 418



       何  

之 皆 者。 者。 同 督 如 謂 也 

尊。 在 亞 則 類。 格 孿 魔  

若 亞 吾 物 凡 物 生 魔  

各 尼 斯 類 物 之 娣 尊  

論 瑪 丁 之 之 論。 妹。 高。  

其 之 雖 中。 類。 獨 等 王  

本 體。 云 定 如 明 級 於  

類 以 三 有 數 其 不 内  

之 亞 内 等 目 不 異。 外。  

尊。 尼 司 差。 然。 然。 無 或  

不 瑪 同 無 無 為 有 言  

得 之 等。 有 有 愛 尊 愛  

不 尊。 特 二 二 欲 卑 欲  

有 而 言 類 數 明 也。 與  

差 為 三 能 可 悟。 亞 明  

等。 同 内 相 相 本 利 悟  

則 等 司 等 等 不 斯 者。  

 
[82] ¿Por qué se dice que es majestuosa, venerable y elevada, y que gobierna el interior y el 
exterior? En otras palabras, la voluntad y el intelecto son como hermanas gemelas, no tienen un 
rango diferente. No son superior e inferior. Sólo Aristóteles,187 hablando de la investigación de 
las cosas,188 entendió que esto no es así. Es que la voluntad y el intelecto no son originalmente de 
una clase similar. En todas las cosas, como por ejemplo, {en las cosas} contables en las cuales no 
hay dos números que sean similares, necesariamente hay diferencias de rangos. No hay dos clases 
que se puedan asemejar, aunque Agustín dijo que los tres sentidos son similares. En particular 
dice que los tres sentidos internos se encuentran en la substancia del ánima, por lo que, 
considerando la venerabilidad del ánima, son igual de venerables. Si de cada uno se investiga su 
venerabilidad no es posible que no haya diferencias. Entonces  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
187 Aquí se encuentra un error en el último carácter del nombre: 亞利斯督 en vez de亞利斯多. 
188 Véase Aristóteles, Ética a Nicómaco, X, 1177 a 20.  

 419



         

動 之 尊。 明 欲 行 行 孰 最 

者。 行。 論 悟 尊 所 之 卑。 尊 

則 為 所 所 於 向。 行。 凡 者 

自 他 行。 習 明 尊 一 有 愛 

動 所 愛 者 悟 於 視 三 欲 

令 動 欲 智 矣。 明 其 端。 也。 

他 也。 之 也。 今 悟 所 一 何 

動 自 行 以 論 者 向 視 者。 

為 動 自 仁 所 之 之 其 欲 

尊。 又 動。 方 習。 所 向。 所 明 

則 令 又 智。 愛 習 愛 習 亞 

愛 他 令 則 欲 所 欲 之 尼 

欲 動 他 仁 所 行 者 德。 瑪 

尊。 者。 動 尊。 習 所 之 一 之 

又 方 也。 則 者 向。 所 視 能。 

如 於 明 愛 仁 故 習 其 孰 

指 被 悟 欲 也。 愛 所 所 尊 

 
[83] la voluntad es lo más venerable.189 ¿Por qué es así? Si se desear entender las potencias del 
ánima, cuáles son superiores y cuáles son inferiores, hay tres maneras. La primera consiste en 
examinar la virtud practicada. Otra consiste en examinar la acción, la última consiste en examinar 
la inclinación. La práctica, la acción y la inclinación de la voluntad son venerables al igual que la 
práctica, la acción y la inclinación del intelecto. Por lo tanto, la voluntad es tan venerable como el 
intelecto. Ahora hablamos de la práctica. La práctica de la voluntad es el amor y la práctica del 
intelecto es la sabiduría. Se puede comparar el amor con la sabiduría, entonces el amor es 
venerable. Hablamos de lo que es la acción. La acción de la voluntad es moverse a sí misma. 
Además provoca los otros movimientos.190 El intelecto se mueve por otra cosa. Lo que se mueve 
por sí mismo también hace que se muevan otras cosas y se compara con lo movido. Entonces lo 
que se mueve por sí mismo es venerable. Entonces la voluntad es {más} venerable. También, 
{podemos} referirnos   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
189 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.82 a.3, resp.: “Cuando la realidad en la que se encuentra el bien es más 
noble que el alma misma, en la que se encuentra el concepto de tal realidad, tenemos, por comparación a esta 
realidad, que la voluntad es más noble que el entendimiento. […] Por esto es preferible amar a Dios que conocerle”. 
190 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.82 a.4, resp.: “Hay dos maneras de causar el movimiento. […] la segunda, 
a modo de causa eficiente: según mueve lo que altera a lo que es alterado, y lo que impulsa a lo que es impelido. De 
esta manera mueve la voluntad al entendimiento y a todas las potencias del alma”. 

 420



         

多 真。 好。 者 之 反 有 較。 我 

端。 真 明 甚 不 論 真 則 以 

愛 雖 悟 重。 知 之。 福。 得 為 

欲 美 所 則 德 明 愛 成 善 

者 好。 向 愛 行。 悟 欲 者 之 

無 特 為 欲 方 之 者。 為 路。 

不 美 分 尊。 於 反 令 尊。 與 

愛 好 美 論 人 為 我 明 令 

之 中 好。 所 之 不 得 悟 我 

是 之 蓋 向。 惡 知。 有 者。 卽 

為 一 明 愛 德 愛 真 開 得 

全 端。 悟 欲 行。 欲 福。 我 成 

也。 美 所 所 其 之 則 迪 為 

以 好 務。 向 惡 反 愛 我。 善 

全 中 惟 為 孰 為 欲 使 者。 

較 尚 在 全 重 惡。 尊。 我 兩 

分 有 求 美 惡 人 又 知 相 

 
[84] a lo que consideramos el camino de la bondad y a lo que hace que logremos completamente 
ser bondadosos. Al comparar respectivamente las dos {facultades}, la que logrará completarla 
será venerable. El intelecto nos lleva a conocernos, hace que nosotros conozcamos la verdadera 
delectación mientras que la voluntad hace que logramos que exista la verdadera delectación. 
Entonces la voluntad es {más} venerable. También {se puede ver} el discurso al revés. El 
opuesto del intelecto es la ignorancia. El opuesto de la voluntad es la maldad. Comparar el 
hombre que no conoce las acciones virtuosas con el hombre que actúa virtuosa o malévolamente, 
¿cuál es el peor? Entonces la voluntad es {más} venerable. Hablando de la inclinación, la 
inclinación de la voluntad es hacia el bien absoluto. La inclinación del intelecto consiste en 
analizar el bien. En efecto, la vocación del intelecto solamente consiste en buscar la verdad, sólo 
la verdad del bien.191 Es un principio particular del bien, el bien todavía tiene muchos principios. 
En cuanto a la voluntad, no hay nada que no ame, es lo que hace que es absoluta. Mediante la 
comparación y el análisis completos,  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
191 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.82 a.4, resp.: “Si se considera la voluntad en razón de la universalidad de 
su objeto, que es el bien, y el entendimiento en cuanto realidad o potencia concreta, entonces bajo la formalidad de 
bien se contienen, como bienes particulares, tanto la inteligencia misma como su acto y su objeto, que es la verdad, 
cada uno de los cuales es como un bien particular. Y, en este sentido, la voluntad es superior al entendimiento y le 
puede mover”. 

 421



靈         

言 豈 至 為 高 亦 凡 為 則 

蠡 不 輕 至 王 次 内 大 愛 

勺 至 至 美 於 亞 司 天 欲 

卷 為 微。 好。 内 尼 外 下 又 

上 屈 以 而 外 瑪 司。 之 尊。 
   終 辱。 王 有 也。 而 百 初 夫 

 至 尊 人 夫 為 骸 動。 天 

 可 而 焉 以 諸 四 人 神 

 愧 見 用 愛 動 體。 之 幹 

 悔 役 此 欲 之 各 愛 運 

 者 於 愛 之 初 德 欲。 各 

 乎 卑 欲。 尊 動。 所 在 天。 

  瑣 俯 如 故 命 人 次 

  下 徇 是。 曰 而 之  

  賤 世 其 巍 効 小 天 

  之 間 所 巍 其 天 主 

  類。 之 向 尊 職。 下。 而 

 
[85] {se concluye} que la voluntad es {más} venerable. El cuerpo de los ángeles se mueve en 
cada cielo, sigue a Dios y hace que se inicie el movimiento en el macrocosmos terrenal. La 
voluntad del hombre se encuentra en el microcosmos terrenal del hombre. En general, los 
sentidos internos y externos, los cien huesos y los cuatro miembros escuchan el mandato {de la 
voluntad } y ejecutan sus operaciones. También siguen al ánima y son el inicio de todos los 
movimientos. Por lo tanto, se dice que es majestuosa, venerable y elevada y que gobierna el 
interior así como el exterior. La venerable voluntad es así y su objeto es el soberano bien. Sin 
embargo, hay hombres que utilizan esta voluntad para bajarse a seguir lo más frívolo y lo más 
pequeño de este mundo mediante dominar lo venerable y servir las cosas malas y frívolas de la 
categoría más despreciable. ¿Acaso no llega a ser una desgracia, llegar a poder sentirse 
mortificado y arrepentido?  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 422



    天    靈 

與 天 彿 無 下    言 

影。 主 無 窮 萬 論   蠡 

不 相 量 之 物。 亞 吳 泰 勺 

為 似。 億 善。 其 尼 淞 西 卷 

相 特 數 無 美 瑪   下 

等 是 中 窮 好 之 徐 畢  

之 假 之 之 精 尊 光 方  

物。 借 一 妙。 粹。 與 啓 濟  

亦 比 二 無 皆     

無 喻。 者。 相 有 天 筆 口  

大 為 今 等 限 主 錄 授  

小 是 言 者。 數。 相    

多 其 亞 亦 其 似 慎   

寡。 影 尼 無 與  修   

可 像 瑪 一   堂   

為 耳。 與 能 天  重   

比 形  彷 主  刻   

 
[86] LINGYAN LISHAO SEGUNDA PARTE 
Occidente  – Sambiasi –   Transmisión oral 
Wusong  – Xu Guangqi – Comunicación escrita 
Momento importante de la Iglesia del Restablecimiento de la Prudencia 
 
Tratado de la dignidad del ánima y de su semejanza a Dios  
En cuanto a las cosas terrenales, la esencia del bien tiene límites. Éstas no tienen la bondad 
infinita de Dios, no tienen su excelencia infinita, no le son iguales en rango. Es así como, no hay 
ni una {cosa} que le pueda parecer, ni una sola dentro de millones. Ahora bien, decir que el 
ánima y Dios son semejantes, es en particular usar una metáfora.192 Sólo es ésta una imagen193 
reflejada; forma material y reflejo, no son cosas iguales. Además, no hay medidas --grande o 
pequeño, mucho o poco-- que puedan servir para  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
192 Sobre la noción de semejanza, véase Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.93 a.1, resp.: “La semejanza es algo 
esencial a la imagen, y ésta añade algo al concepto de semejanza, a saber, el ser sacada de otro, ya que se llama 
‘imagen’ por hacerse imitando a otro. De ahí que un huevo, por más que sea semejante e igual a otro huevo, no es 
imagen del mismo, puesto que no procede de él”. 
193 Sobre la noción de imagen, véase Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.93 a.2, resp. 

 423



  性       

與 亞 一 性。 恩 善 哉。 擬 例 

 吾  一 云 之 後 之。 也。 

天 斯 天 曰 耳。 性。 諸 豈 儻 

主 丁 主 模。 其 又 比 不 不 

甚 曰 性 一 云 讚 意。 屈 達 

相 亞 分。 曰 相 美 惟 抑 此 

似 尼 本 行。 似。 其 為  意 

也。 瑪 自 如 凡 普 顯 天 而 

雖 乃 滿 左 有 施 揚 主。 泥 

本 無 足。  數 於  而 其 

無 形 不  端。 人 天 長 詞。 

形 無 屑  總 亞 主 世 謂 

像。 壞 他  歸 尼 全 人 我 

有 自 物  三 瑪 能 莫 真 

 立 充  者。 無 大 大 實 

天 之 之。  一 窮 智 之 可 

主 體。 聖  曰 之 至 傲 比 

 
[87] compararlos. Su vastedad no se comunica en ideas ni se expresa en palabras. Decir que 
nuestra verdadera delectación puede compararse a Él e imitarlo, ¿acaso no será arrodillar a Dios y 
enaltecer el pequeño orgullo de los hombres? Después de todo la comparación sólo sirve para 
hacer manifiesto y exaltar la naturaleza de Dios, su omnipotencia, su gran sabiduría y su máxima 
bondad. También elogia la belleza de sus actos universales en el ánima del hombre que sólo 
hablan de su misericordia inmensa. En general se dice que son semejantes según algunos 
principios los cuales se resumen a tres. El primer {principio} es {por razón de} la naturaleza, el 
segundo {por razón de} la forma y el tercero {por razón de} los actos. Así como sigue.  

La primera {semejanza según} la naturaleza es que la naturaleza de Dios está 
originalmente en sí completa. Es irrelevante que otra cosa la llene. San Agustín dijo que el ánima 
es una substancia autosuficiente, no tiene materia y no padece daños por lo que es algo semejante 
a Dios.194 Aunque originalmente no posee una imagen material tiene la imagen  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
194 San Agustín, Cuidad de Dios, XII, cap.24.  

 424



性    性     
瑪. 者 尼 之 二 萬 天 之 之 三 
同  人 瑪 雜。  物 主 務。 像  
是  各 之 亞 天 之 之 而 在 天 
靈  有 純。 尼 主 美 像。 萬 焉。 主 
有. 亞 有 瑪 之 好。 則 物 伯 純 
是  尼 總 之 性。 必 可 不 爾 神。 
名  瑪. 能 專 性。 極 不 容 能 納 
為  是 灼 之 亦 純。 能 無 充 曰。 
總  名 見 合。 純。 無 滿 窮 其 人 

萬     為 與 無 質 之。 美 欲。 之 

事 天  專.  質 模。 故 好。 蓋 亞 

萬 主  凡 天 無 無 相 其 亞 尼 

物。 無  人 主 形 總 似 在 尼 瑪。 

而 是  之 異 無 專。   瑪 能 

不 也  亞 耳 分。 無  天 旣 幹 

屬     尼 之  總 但 一  主 為 萬 

於  合  專 亞 毫  下  物 

 
[88] de Dios en ella. Bernardo dijo que el ánima del hombre puede realizar los deberes de todas 
las cosas pero las cosas no pueden llenar sus deseos. En efecto, el ánima está a la imagen de Dios 
por lo tanto puede contener el bien infinito. El bien que está en las cosas inferiores a Dios, es 
imposible que la llene. Por lo tanto le es semejante.  

La segunda {semejanza según} la naturaleza consiste en el hecho de que la naturaleza de 
Dios es simplicidad absoluta, no tiene ni materia ni forma,195  ni general ni particular, no se 
mezcla ni con un hilo. La naturaleza del ánima también es simple, no tiene materia, no tiene 
forma material y no tiene partes.196 Sin embargo, en la simplicidad del ánima hay una unión de lo 
general con lo particular y {en eso} difiere de Dios.197 [La unión de lo general y lo particular consiste en 
que todos los hombres tienen un ánima y esto se refiere a lo particular mientras que todas las ánimas de los hombres 
similarmente son espiritual y esto se refiere a lo general. Dios no es así].  

La tercera {semejanza según} la naturaleza consiste en el hecho de que Dios es pura 
espiritualidad. 198  Puede ver claramente todos los asuntos y todas las cosas {pero} no está 
subordinado  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
195 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.3 a.2. 
196 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.3 a.7, resp. 
197 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.3 a.5. 
198 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.75 a.5. 

 425



  性   性    

各 有 五 禽 凖 四 情。 目。 人 

不 不  獸。 則。  皆 而 目。 

同 同。 天 無 人 天 能 明 亞 

 人 上 靈 之 主 泂 達 尼 

 身 天 無 亞 至 識 萬 瑪。 

 惟 下 理 尼 靈  物 神 

 有 惟 無 瑪。 至  萬 類 

 一 一 義 有 理  事 也。 

 亞  之 靈 至  之 無 

 尼 天 亞 有 義。  理。 形 

 瑪。 主。 尼 理 而  至 無 

 其 其 瑪。 有 為  幽 質。 

 功 功 特 義。 萬  至 亦 

 行 行 為 方 理  賾 不 

 甚 甚 超 諸 萬  至 屬 

 多。 多。 越 草 義  眇 於 

 亦 而  木 之  之 人 

 
[89] al ojo humano.199 El ánima pertenece a la clase de lo espiritual {ya que tampoco} tiene 
forma material o materia. Tampoco está subordinada al ojo humano sino que entiende los 
principios de los diez mil asuntos y de las diez mil cosas.200 Sus afecciones son las más profundas, 
las más abstrusas y la más maravillosas. Su conocimiento es claro y profundo.  

La cuarta {semejanza según} la naturaleza es que Dios es espiritualidad máxima, 
racionalidad máxima 201  y justicia máxima 202  y es la regla de todas las razones y todas las 
justicias. Por lo mismo, el ánima del hombre tiene espiritualidad, racionalidad y justicia. Todos 
estos aspectos no se encuentran en los animales sin sentido que tienen un ánima sin espiritualidad, 
sin racionalidad y sin justicia. {El ánima} es especialmente trascendente.  

La quinta {semejanza según} la naturaleza consiste en el hecho de que en el mundo 
supralunar y el mundo sublunar sólo hay un Dios.203 Sus méritos y actividades son numerosos y 
todos son diferentes. El cuerpo del hombre sólo tiene un ánima y sus méritos y actividades son 
numerosas. Además cada uno es diferente.  
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
199 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.14 a.5, resp.; Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.14 a.7, resp.; Se 
puede comparar esta idea con un pasaje del Zhuangzi donde se opone el hecho de percibir por el espíritu al hecho de 
percibir por los ojos: “Your servant makes contact by the spirit and does not look with the eye. With the senses I 
know how to stop but the spirit wants to go on”. (臣以神遇而不以目視，官知止而神欲行。), Zhuangzi cap.3, 
What Matters in the Nurture of Life. 
200 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.84 a.1, resp. 
201 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.93 a.2, sed contra: “En el hombre sobresale el que Dios lo hace a su 
imagen, al darle una mente intelectual, por la que es superior a los animales”. 
202 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.21 a.1.  
203 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.11 a.3, resp. 

 426



 性    性   性 

由 八 在 天 亞 七 主 不 六 

於   上 尼  無 死  

己。 天  天 瑪。 天 所 而 天 

人 主  下。 能 主 始。 無 主 

之 之  徧 充 體 而 終。 本 

亞 體。  於 周 在 亞 故 不 

尼 無  地 於 能 尼 與 能 

瑪 所  上 全 在 瑪  死 

惟 由  地 體。 見 有 天 而 

由 成。  中。 其 在 始。 主 無 

   凡 明 而 始 相 終。 

天 天  厥 愛 無 於 似。 人 

主 主  所 無 所  其 之 

親 之  欲。 際 不 天 異 亞 

所 功  無 能 在。 主 者。 尼 

造 行。  不 撤 人   瑪。 

成。 惟  可 於 之  天 亦 

 
[90]  La sexta {semejanza según} la naturaleza es que Dios originalmente no puede morir y no 
tiene fin.204 El ánima del hombre también no puede morir y no tiene fin. Por lo tanto {el ánima} 
es semejante a Dios. La diferencia es que Dios no tiene inicio y que el ánima tiene inicio. Se 
inicia en Dios.  

La séptima {semejanza según} la naturaleza es que Dios está en la substancia, está en la 
potencia y está en lo visible: no hay lugar donde no esté.205 El ánima del hombre puede llenar 
completamente toda la substancia; su entendimiento y su amor no tienen la posibilidad de poder 
penetrar los mundos supralunar y sublunar sino que están en todo el mundo terrenal y en medio 
del mundo terrenal. De todos sus deseos no hay que no puedan existir.  

La octava {semejanza según} la naturaleza es que todo proviene de la substancia de Dios. 
Los méritos y actividades de Dios solamente provienen de Él. {En la medida que} el ánima del 
hombre está creada por Dios a su imagen,  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
204 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.10 a.1-6. 
205 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.8 a.3, resp.: “Dios está en todos los seres por potencia, porque todo está 
sometido a su poder. Está por presencia, porque todo está patente y como desnudo a sus ojos. Está por esencia, 
porque actúa en todos como causa de su ser”. 

 427



   模      

亞 能 之 一 由 欲。 行。 不 亞 

以 明 亞  他 亦 不 由 尼 

明  尼 天 物。 能 由 他 瑪 

之 天 瑪。 主 與 記 於 物。 旣 

愛 主。 若 本  含。 本 其 備 

之。 能 效 性。 天 如 軀。 居 物 

雖 愛  常 主 在 離 本 之 

未 樂 天 明 相 本 本 軀 靈 

能  主 達 似 軀 軀 時。 像 

全 天 之 自  時。 後 明 以 

明 主。 性。 己。  故 亦 悟 行 

全 而 則 常  其 能 愛 其 

愛。 頼 能 愛  體 明 欲 功。 

亦 其 向 樂  其 悟。 記 卽 

與 額  自  行。 亦 含 其 

 辣 天 己。  皆 能 之 功 

天 濟 主 人  不 愛 功 行 

 
[91] el ánima, por lo tanto, es la imagen espiritual de la cosa perfecta en cuanto activa sus méritos. 
Por lo mismo, sus méritos y actividades no provienen de una cosa externa.206 {El ánima} reside 
en el cuerpo y tiempo originales. Los méritos y actividades del intelecto, de la voluntad y de la 
memoria no provienen del cuerpo original. {En efecto}, después de separarse del cuerpo original 
todavía pueden entender, apetecer y recordar, como {cuando estaban} en el cuerpo y tiempo 
originales. Por lo tanto, su substancia y sus actividades no provienen de una cosa externa y {el 
ánima} es semejante a Dios.  

La primera {semejanza según} la forma consiste en que la naturaleza original de Dios es 
entendimiento eterno de sí mismo y eternos amar y regocijo de sí. El ánima del hombre, como 
imita la naturaleza de Dios, entonces puede dirigirse hacia Dios y puede entender Dios, puede 
amar y regocijarse de Dios y se apoya en su Gracia para entenderlo y amarlo aunque todavía no 
lo pueda entender y amar completamente. Es así como se parece   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
206 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.4 a.2, resp.: “Hay que decir que en Dios se hallan las perfecciones de 
todos los seres, y se llama universalmente perfecto porque no le faltan ni una sola de cuantas se encuentran en 
cualquier género”. 

 428



         

亞 由 瑪 彼 三 三 性。 之 主 

吾 記 之 利 司。 位。 實 三 相 

斯 含 明 多  人 有 位。 似。 

丁 與 悟 三 天 雖  亦 故 

自 明 者。 多 主 一 罷 為 肖 

為 悟 由 則 費 亞 德 肖  

問  於 由 略。 尼 肋  天 

答  記  生 瑪。  天 主 

曰。  含 罷 於 而 費 主 性 

亞  亞 德  實 略 之 之 

尼  尼 肋 罷 有  像。 像 

瑪  瑪 與 德 記 斯 蓋 焉。 

何  之  肋。 含 彼  若 

以  愛 費  明 利 天 效 

為  欲 略 天 悟 多 主  

  者。 亞 主 愛 三 雖 天 

天  則 尼 斯 欲 多 一 主 

 
[92] a Dios. Por lo tanto es semejante a la imagen de la naturaleza de Dios. En el hecho de que 
imita la trinidad de Dios es imitación de la imagen de Dios.207 En efecto, aunque Dios sea una 
naturaleza, en realidad está el Padre, el Hijo y el Espíritu Santo, es decir la trinidad. El ánima del 
hombre aunque sea una, en realidad tiene tres sentidos, la memoria, el entendimiento y la 
voluntad.208 El Hijo de Dios nace del Padre. El Espíritu Santo de Dios entonces proviene del 
Padre y del Hijo. El intelecto del ánima proviene de la memoria. La voluntad del ánima, entonces 
proviene de la memoria y del intelecto.  
Agustín en sus Soliloquios preguntó ¿ por qué se considera al ánima 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
207 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.93 a.5. 
208 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.93 a.5, resp.: “El ser a imagen de Dios por la imitación de la naturaleza 
divina no excluye el serlo según la representación de las tres personas, antes bien lo uno se sigue de lo otro.—Así, 
pues, debe decirse que en el hombre se da la imagen de Dios en cuanto a la naturaleza divina y en cuanto a la trinidad 
de personas, ya que en el mismo Dios existe una naturaleza en tres personas”. 

 429



         

主 耳 額 則 明 其  愛 主 

之 此 辣 皆 能 榮 天  之 

像。 行 濟 有 愛 福 主 天 像。 

依 明 亞。   我  榮 之 主。 曰。 

其 愛 卽 天 天 樂  福 像 故 為 

我 之 能 主 主。 利  西 有 為 其 

樂 功。 行 之 此 亞  言 三。  能 

利 惟 明 像。 能 依 依 天 記 

亞 義 行 依 明 其 其 主  

者。 者 愛 其 能 性 性。 之 天 

凡 有 於 額 愛 者。 依 像。 主。 

獲 之。  辣 之 亞 其 又 能 

真 亦 天 濟 性。 尼 額 曰。 明 

福 皆 主。 亞 人 瑪 辣 亞  

之 有 特 者。 人 本 濟 尼 天 

神  未 人 所 性。 亞。 瑪 主。 

聖 天 全 有 有。 能 依 為 能 

 
[93] la imagen de Dios? Contestó que es porque puede recordar a Dios, puede entender a Dios y 
puede amar a Dios.209 Por lo tanto es la imagen de Dios. También agregó que el ánima es la 
imagen de Dios por tres razones; conforme a su naturaleza, conforme a su Gracia y conforme a su 
gloria. 210

 [La gloria en lenguas occidentales corresponde al vocablo “woleliya”]. La conformidad a su 
naturaleza consiste en que la naturaleza original del ánima puede entender y puede amar a Dios. 
Esto es la naturaleza de poder entender y de poder amar. Todos los hombres lo tienen. Entonces 
todos poseen la imagen de Dios. La conformidad a su Gracia es que los hombres poseen la Gracia. 
Luego pueden entender actualmente y amar actualmente a Dios. Solamente que estas operaciones 
del entendimiento y del amor actual todavía no están completas. Sólo la virtud lo es. Asimismo 
todos poseen la imagen de Dios. La conformidad a la gloria es que todos obtienen la santidad de 
la verdadera delectación,  
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
209 San Agustín, Soliloquios, L.I, 1.4, BAC, vol.I.  
210 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.93 a.4, resp.: “Puesto que el hombre se dice ser a imagen de Dios por su 
naturaleza intelectual, lo es principalmente en cuanto que la naturaleza intelectual puede imitarle del modo más 
perfecto posible. Y le imita de un modo perfecto, en cuanto que Dios se conoce y se ama a sí mismo. De ahí que la 
imagen de Dios en el hombre puede considerarse de tres modos. Primero, en cuanto que el hombre posee una aptitud 
natural para conocer y amar a Dios, aptitud que consiste en la naturaleza de la mente, y es común a todos los 
hombres. En segundo lugar, en cuanto que el hombre conoce y ama actual o habitualmente a Dios, pero de un modo 
imperfecto, y ésta es la imagen procedente de la conformidad por la gracia. Finalmente, en cuanto que el hombre 
conoce actualmente a Dios de un modo perfecto, y es la imagen que resulta de la semejanza de la gloria. […] La 
primera se da en todos los hombres; la segunda, sólo en los justos, y la tercera, exclusivamente en los 
bienaventurados”.; Tomás de Aquino, Suma teológica, 1-2 q.114 a.1, ad 2. 

 430



   模      

尼 升 以 二 上 主。 者  之 榮  之 頼 

瑪 天 增  之 如 得  光. 福  光. 我 

與 之 美 額 福 此 眼  比 之  以 樂 

諸 慿。 乎 辣 聖 無 鏡  之 光. 堅 利 

諳 論 亞 濟 有 間 也  目 必  固 亞 

若211 額 尼 亞 之。 隔     衰 不  慰 之 

而 辣 瑪。 者。 亦 得 無 能  藉 光 

似 濟 而 譯 皆 見 所 見  之. 升  榮 

 亞 寵 言 有  間     乃 天  福 

天  可 天 之 愛 寵  天 隔 後  之 

主 性。 之。 恩。 天 主。 其 主. 見     光 

之 其 實 乃 主 而 明 亞   天  者. 

性。 尊。 為  之 向 愛。 尼  天 主  人 

故 超 萬 天 像 真 得 瑪  主 賜  之 

亞 越 善 主  福。 見 得  也. 之  亞 

尼 於 之 賜  惟  榮  如 榮  尼 

瑪 亞 根 人  天 天 福  無 福  瑪 

 
[94] y se apoyan en la luz de la gloria. [La luz de la gloria consiste en que el ánima de los hombres asciende 
al cielo y después Dios le otorga la luz de su gloria mediante un consuelo firme. Entonces pueden ver a Dios.212 Si 
no hay la luz de la gloria entonces no pueden ver a Dios. Que el ánima necesite la luz de la gloria se compara al 
deterioro del ojo que necesita lentes]. Si no hay obstáculos en medio de su entendimiento y amor, logra 
ver a Dios. Si no hay obstáculos en medio logra ver a Dios y se orienta hacia la verdadera Gracia. 
Solamente los santos del cielo la poseen. Asimismo, todos poseen la imagen de Dios.  

La segunda {semejanza según} la forma consiste {en lo siguiente}. La Gracia traduce la 
palabra misericordia otorgada.213 En efecto, Dios {la} otorga al hombre mediante aumentar la 
belleza en el ánima y el amor otorgado, en realidad, es la base de las diez mil bondades y el 
sostén de la ascensión al cielo. Hablando de la naturaleza de la Gracia, su dignidad trasciende la 
del ánima y la de todos los ángeles y se asemeja a la naturaleza de Dios. Por lo tanto, al momento 
que el ánima 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                           
211 Aquí, se debe leer 若 = rĕ. Está pronunciación proviene de una transliteración del sánscrito. Es la única ocurrencia 
de esta transliteración en el Lingyan lishao.  
212 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.12 a.6, resp.  
213 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.12 a.13. 

 431



  模   模    

存 物。 四 為 然。 三 悟 主 得 

於 盡  人。 亞  愛 之 額 

己。 有 天 亦 尼 天 欲 命。 辣 

人 其 主 任 瑪 主 之 若 濟 

之 物 所 意 以 與 行。 額 亞 

亞 之 己 行 其 萬 而 辣 時。 

尼 意 造 之。 神 物 相 濟 其 

瑪。 德 之 如 能 為 肖 亞 欲 

因 亞 物。 用 全 物。 於 有 愛 
像  意 外 與 械 模 任  以 與 

五 制  得 所 器 肉 意 天 變 否 

司 作  亞 未 然 軀。 行 主 亞 之 

所 規  者. 造  并 之 然 尼 意。 

司 模  譯 而  模 如  瑪 轉 

之 也  言 能  各 用  與 合 

物。     物 造  分。 械  其  

以 具 之  而 器  明 天 

 
[95] logra la Gracia, es por deseo de amar y no por intención que se voltea para unirse al mandato  
de Dios. Asimismo, la Gracia provoca un cambio en el ánima y en las actividades del intelecto y 
de la voluntad. Por eso parece que imita a Dios.  

La tercera {semejanza según} la forma es que Dios y las diez mil cosas son una cosa. De 
manera intencional las activa como si utilizara machinas. 214  El ánima, por medio de su 
espiritualidad, puede completamente informar al cuerpo y simultáneamente informa cada parte: 
eso es el hombre. Luego, de manera intencional las activa como si utilizara machinas.  

La cuarta {semejanza según} la forma es que Dios es en sí las cosas creadas, las cosas que 
todavía no se crean y las que se pueden crear. Posee la Idea de todas las cosas.215 [La Idea traduce la 

forma que representa la imagen de las cosas]. Viven totalmente en Él. El ánima del hombre, en razón de 
que, al momento que siente las cosas por los cinco sentidos externos,  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
214 La idea de la machina como modelo del cuerpo fue muy debatida en el siglo XVII y en particular por Descartes. 
Véase Descartes, Traité de l’homme, XI y Discours de la méthode, V parte. 
215 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.15 a.3, sed contra: “Las ideas son las razones existentes en la mente divina. 
Pues en Dios están las razones propias de todos los seres que conoce. Luego tiene ideas de todos ellos”. 

 432



     模    

物 相 其 切 天 五 具 然 明 

偕 居 人 體 主  存 歸 悟 

焉。 更 偕 於 亦 經 於 一。 者 

故 為 焉。  與 曰。 心。 故 明 

與 親 諺 天 之 居 而 亞 之。 

 切。 曰。 主 偕 於 亞 尼 而 

天 蓋 亞 焉。 焉。 聖 尼 瑪 明 

主 亞 尼 蓋 又 愛 瑪 所 悟 

相 尼 瑪  曰 者。 與 明 者 

似 瑪 所 天 親 則  之 明 

 所 愛 主 附 與 天 物。 其 

 愛 者。 所 於  主 則 所 

 之 比 愛  天 相 有 明 

 物。 其 之 天 主 似 其 之 

 則 所 人。 主 偕。  物 物 

 與 模 則 者。 而  之 時。 

 其 者。 與 則   像。 翕 

 
[96] las entiende por medio del intelecto y que el intelecto entiende las cosas por el intelecto, 
juntas se resumen a una. Por lo tanto, las cosas que entiende el ánima son las imágenes de las 
cosas. Residen completamente en la mente y el ánima y Dios son semejantes.  

La quinta {semejanza según} la forma {consiste en lo siguiente}. La Biblia dice: ‘viva en 
el amor sagrado es decir junto a Dios y Dios contigo estará’. Además dice que ‘estar cerca de 
Dios entonces es estar cerca de la substancia en Dios’. En efecto, Dios se junta con el hombre que 
ama.216 El proverbio dice que lo que ama el ánima es comparable a su modelo: al residir juntos 
están aún más cercanos. En efecto, el ánima se junta con las cosas que ama. Por lo tanto es 
semejante a Dios.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
216 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.20 a.1. 

 433



行     模   模 

一 軀 軀 毀 卽 七 全 下。 六 

 或 之 壞。 各  軀 不  

天 有 各 人 分 天 而 能 天 

主 壞。 分。 之 内 主 全 界 主 

是 而 雖 亞 有 全 軀 容 性 

萬 亞 軀 尼 一 在 不 於 體。 

物 尼 有 瑪。 分 全 能  充 

之 瑪 或 全 毀 宇 界 天 徧 

始 無 分。 在 壞。 宙。 囿 主。 於 
主  萬 一 而 人 而 亦 於 人 天 
造  物 毫 亞 之  全 亞 之 上 
成  皆 得 尼 全 天 在 尼 亞 天 
故  由 壞 瑪 軀。 主 宇 瑪 尼 下。 
也   不 亦 全 宙 之 瑪。 而 
    天  可 全 無 之 諸 充 天 

又  得 在 一 各 行 徧 上 

萬  分 全 分 分。  於 天 

 
[97]  La sexta {semejanza según} la forma consiste en que la substancia natural de Dios llena 
todo el mundo supralunar y sublunar pero éstos no pueden contener a  Dios. El ánima del hombre 
está presente en toda el cuerpo pero el cuerpo entero no puede encerrar a todos los actos del 
ánima. 

La séptima {semejanza según} la forma consiste en que Dios está en todo el universo y 
además está presente en cada una de las partes del universo.217 Si a dentro de cada parte hay una 
parte corrompida, no obstante, en todo Dios no hay ni una parte corrompida.218 El ánima del 
hombre se encuentra completamente en el cuerpo de los hombres y además está presente en cada 
parte del cuerpo. Sólo el cuerpo tiene algunas partes, y el ánima no puede lograr partes del cuerpo 
que probablemente son corrompidas: el ánima no tiene ni un hilo que sea corrompido.  

La primera {semejanza según} el acto es que Dios es el comienzo de todas las cosas. 
[Todas las cosas son creadas por Dios. Así es]. También es el inicio del acto de las 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
217 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.90 a.1. 
218 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1-2 q.18 a.1, resp. 

 434



 行        

然。 二      也 兩  善 惡. 魚 始。 由  等. 瑪。 物 

是   端  或 無  躍. 又 亞  外 是 行 

萬 天  之  惡. 功  人 其 尼  有 本 之 

物 主  意  或 罪  之 介 瑪  視 軀 始 

之 是  也  功 者  視 然 而  聼 内 天  凡  

萬  若  或 也. 聼 行 成  啖 外 主  物 成。 

物  此  罪. 介  啖 之 其  嗅 諸 扶  將 是 

之  兩  可 然  嗅 始 所  覺 司 佑  有 萬 
 行. 揚 之  等. 行  自 司  觸 之. 所 物 終。 之 
 皆  可 行  皆 之. 然 也  等. 乃  行. 所 是 始 

向 萬  由  抑. 者. 行 如  之     皆 有  人 可  必 

之 物  亞  可 係  乎 火  行 及 明  有 行  得 

福。 為  尼  嘗 於  自 燥  者. 其 悟  内 也  

人 者  瑪  可 人  然 水  順 自 愛  司 人 

之 之  為  罰.  意. 無 潤. 其 然 欲  外 之 

亞 所  之  介 故  善 鳥  本 行 記  司. 亞 

尼 以  始  有 或  無 飛  性 之 含  内 尼 

 
[98] cosas.219

 [Todas las cosas llegan a tener acto. Deben lograr que Dios las apoye con su providencia. Es cuando 

pueden estar en acto]. El ánima del hombre es el comienzo de todos los sentidos internos y externos 
del cuerpo original. [El hombre tiene sentidos internos y sentidos externos. Los sentidos internos son el intelecto, 
la voluntad y la memoria. Los sentidos externos son la visión, el oído, el sabor, el olfato y el tacto. Todos los sentidos 
se completan mediante el ánima]. Por otra parte, el impulso del acto puede ser natural o también puede 
ser en razón de un beneficio. [El acto natural consiste en seguir la naturaleza original para actuar. Por ejemplo, 
el fuego es seco mientras que el agua es húmeda, el pájaro vuela y el pescado nada. La visión, el oído, el sabor y el 
olfato del hombre todos son actos. Naturalmente no son ni buenos ni malos ni meritorios ni culpables. El acto en 
razón de beneficio se relaciona con la intención220 del hombre. Por lo tanto, la bondad o la maldad, el mérito o la 
culpa, lo valeroso o lo reprimible, lo recompensable o lo castigable {muestran que} la intención de beneficio tiene 
dos aspectos. Al igual que estos dos actos, su comienzo se encuentra en el ánima].  

La segunda {semejanza según} el acto es que Dios es el fin de todas las cosas. Es la causa 
de las cosas y es la compleción de todas las cosas. Es El quien orienta las cosas hacia la felicidad. 
El ánima del hombre  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
219 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.3 a.1, resp.: “El primer ser (Dios), por necesidad, ha de estar en acto y de 
ningún modo en potencia”. 
220 Véase, Tomás de Aquino, Suma teológica, 1-2 q.12 a.1-4.; Ibid., 1-2 q.18-21. 

 435



  行       
之  有 越 三 終  之 天  亞 禽  造 而  主 本  故 瑪。 
淵  未 於   主  尼 獸  成 世  造 軀  亞 是 
微. 盡. 神 天  之  瑪. 等  天 後  人 萬  尼 本 
窮  惟 人 主  福. 得 物. 地. 得  貴 行  瑪 軀 
盡  所 通  故  以 如  如 享  於 之  為 之 
其  天 通 達  人  泰 栽  房     萬 所  本 終 
義  主 達 明  之  然 穀  舍 天  物. 以  軀 械  本 

理  之 者 悟  亞  慕 然. 然. 主  為 然  之 非  軀 

之  通 無 萬 尼  嚮 待  令 之  其     終. 能  為  
幽  達. 瑪. 其 人  居 福. 在 自  亞 量 物。  亦 
眇. 能 倍 而  為  所 隨  處 旣  世. 天 為  尼 

至  洞 數 其  本  自. 取  其 畀  能 下 用. 瑪 

其  徹 雖  神 通  軀  而 隨  中. 人  敬 萬 必  所 

所  各 精  人 達  天  終 足. 造 此  事 物 用  用 

以  物 雖  之 之  下  得 令  成 靈  之 於  器 

然  本 細. 通 勢。  萬  享 人  草 才. 天 終 匠  械. 

之  性 尚  達. 超  物   之  木 乃  主 天 作. 器 

 
[99] es el fin del cuerpo original [El cuerpo original es lo que el ánima utiliza como maquina. La maquina no 
es que pueda utilizarse de sí misma sino que necesita la acción del artesano. Por lo tanto, el ánima es el fin del cuerpo 
original, la causa de las acciones del cuerpo original]. y además es el fin de las cosas del mundo terrenal. 
[Entre las cosas creadas por Dios, el hombre es la más valorada, es quien en el mundo puede estimar y servir a Dios 
y después de su vida logra gozar de la felicidad de Dios. Por lo tanto, le otorga al hombre esta capacidad espiritual 
mediante la cual transforma el cielo y la tierra. Por ejemplo, cosas como las casas sirven para que se viva en ellas. 
{También} transforma las hierbas, los árboles y los animales. {Por ejemplo, el hecho de} plantar granos. Se espera 
que después el hombre los tome para que lo satisfagan.  {La capacidad espiritual} hace que el ánima del hombre sea 
capaz de inclinarse tranquilamente hacia lo que es su ser para finalmente lograr gozar de la felicidad de Dios. Por lo 
tanto, el ánima del hombre es el fin del cuerpo y de las cosas terrenales].  

La tercera {semejanza según} el acto consiste en que Dios comprende el intelecto y las 
cosas y el poder de su comprensión trasciende la comprensión {propia} de los santos porque es 
sin límite.221

 [La comprensión de los santos aunque sea esencial y precisa, todavía no está completa. Sólo la 
comprensión de Dios puede penetrar la sutileza y profundidad de la naturaleza original de cada cosa. Conoce por 
completo el misterio y la excelencia de las virtudes y de los principios; alcanza las causas  
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
221  Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.14 a.1, resp.: “Hay ciencia en Dios del modo más perfecto. Para 
demostrarlo, adviértase que los seres dotados de conocimiento se diferencian de los que no lo tienen en que estos 
últimos no poseen más que su propia forma, mientras que los primeros alcanzan a tener, además, la forma de otra 
cosa, ya que la especie o forma de lo conocido está en el que lo conoce. Por donde se echa de ver que la naturaleza 
del ser que no conoce es más limitada y angosta, y, en cambio, la del que conoce es más amplia y vasta. Pues bien, lo 
que limita la forma es la materia, y por eso hemos dicho que cuanto más inmaterial sean las formas, tanto más se 
aproximan a una especie de infinidad. Por tanto, es indudable que la inmaterialidad de un ser es la razón de que tenga 
conocimiento, y a la manera como sea inmaterial, es inteligente. […] Por consiguiente, puesto que Dios, según 
hemos dicho, está en la cúspide de la inmaterialidad, tiene también el grado supremo de conocimiento”. 

 436



         

四 物  亞 魂  物 其 等  像. 成  造 皆  屬 能 於  所 

 通  尼 故  當 屬 皆  與 能 稟  造 明 神  以 

亞 達  瑪. 先  人 質 不  無 通 生  成 達 人  然 

尼 之  而 脫  亞 之 屬  形 達 於  之 屬 所  而 

瑪 際. 皆 其  尼 物。 質  無 屬     物 造 通  毫 

通 變  通 質. 瑪 通 之  像 質 天  者. 成 達. 髮 

達 為  達 而  之 達 物. 者 不 主  分 之 無  無 

物 神  之. 留  中. 之 而  也. 屬 惟  別 物。 量  遺 

之 物  故 其  因 際。 亞  如 質        不 倍  故 

際。 焉  質 靈  屬 尼  天 天  天 數  超 變 之 屬 
像. 質 卽 故 為 瑪  神 物 主  主 造     越 

生 相 與  者 神 悉  靈 物  屬 無  與 成 人 

其 似 其  不 物 能  魂 分  質 始  萬 之 之 

物  理. 能 達  亞 通  道 別  不 無  物 物 亞 

之  以  人 諸  尼 達  理 有  屬 原. 也. 之  屬 尼 

内  至  於 物  瑪 之  德 形  質 豈  萬 物. 造 瑪。 

言。  於  靈 其  通     業 有  之 屬  物 不  成 亦 

 
[100] de las causas y no hay ni un hilo que sea olvidado. Por lo tanto, trasciende la compresión propia de los santos 

de manera incalculable]. El ánima del hombre también puede entender las cosas creadas así como no 
creadas. [Las cosas creadas y las cosas no creadas diferencian a Dios de las cosas. Las cosas reciben su vida de 

Dios: solamente Dios no tiene ni comienzo, ni principio. ¿Acaso Él fuera una cosa creada?] {El ánima} puede 
entender las cosas subordinadas a la materia y las cosas no subordinadas a la materia. [Las cosas 
subordinadas a la materia y las que no lo son diferencian lo que tiene materia y forma y lo que no tiene materia ni 
forma, como los ángeles, el alma racional, el principio de orden y las obras virtuosas. Todas son cosas inmateriales y 
el ánima puede comprenderlas minuciosamente]. Las cosas subordinadas a la materia, al momento que se 
entienden, se transforman en cosas espiritual. [El ánima entiende todas las cosas. Estas cosas penetran en el 
ánima. En la medida que están subordinadas a la materia no pueden penetrar en el alma racional. Por lo tanto, 
primero se abstrae la materia y se queda la imagen racional y el principio. Sirve para lograr el ánima y que ésta las 
pueda entender todas. Por lo tanto, al momento que ocurre la comprensión de las cosas materiales se transforman en 
cosas espirituales]. En esto consiste la similitud.  

La cuarta {semejanza según} el acto es que al momento en que el ánima entiende las 
cosas entonces nace la palabra interna de las cosas. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 437



 行    行    

膏 六 軀 受 自 五 位  徹 理  性 耳  内 

澤   活 活。      己     與 倘  言 

者 天  於 而 萬 費  之  亞  者. 

焉 主  亞 不 物 略. 性. 天 尼  是 

各  萬 公  尼 受 不 是  則 主 瑪  物 

得  物 潤  瑪 活 自 為  生 通 不  之 

其  至 天  而 於 活。     自 達 先  義. 

分. 洪 下。  亞 萬 皆 罷  己 自 生  若 

至  至 所  尼 物。 受 德  内 己 内  外 

觀  纖. 肋  像. 言. 言 潤  瑪 人 活 之 
天  受 之  為 亦  方 之  自 之 於 性。 
之   中。  活。 肉  内  第 亦 無  出 

重  天 又  不 軀 天 言  二 生 以  於 

象. 主 有  受 不 主。  内 遽  目. 

晶  之 得  活 自   言 通  卽 

瑩  公 澗  於 活。 天  主   物  通 

森  潤 之  肉 皆 主  通  天 之  於 

 
[101]  [La palabra interna es la virtud de las cosas. Si las palabras externas salen en dirección del ojo para luego 
comunicarse al oído, suponiendo que el ánima no ha creado de manera previa las palabras internas,  tampoco habrá 
comprensión repentina de los principios y de la naturaleza de las cosas]. Dios comprende su propia naturaleza, 
además crea la palabra interna.222

 [Dios entiende y penetra su propia naturaleza, entonces crea su propia 
imagen interna. El Hijo es la segunda de las tres personas. Es la palabra interna del Padre]. 

La quinta {semejanza según} el acto es que las cosas no se dan vida a sí mismas. Todas 
reciben su vida de Dios.223 Dios se da vida a sí mismo y no recibe su vida de las cosas. El cuerpo 
encarnado del hombre no se da vida a sí mismo. Recibe su vida del ánima pero el ánima se da 
vida a sí misma, no recibe su vida del cuerpo encarnado.  

La sexta {semejanza según} el acto es que Dios, dentro de lo que gratifica, gratifica de 
manera justa al mundo.224 También aquí se logra el gran favor de la gratificación. [Lo más inmenso 
y lo más minuto de las diez mil cosas reciben la gratificación justa de Dios, en cada parte, viéndose al máximo en los 
fenómenos más importantes del cielo. Lo radiante, lo sereno, lo majestuoso,  
 
 
 
 
 
 

                                                           
222 Se puede asemejar la palabra interna al Verbo o a la idea. Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.15 a.3, sed 
contra: “Las ideas son las razones existentes en la mente divina. Pues en Dios están las razones propias de todos los 
seres que conoce. Luego tiene ideas de todos ellos”. 
223  Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.8 a.1, resp.: “Dios es el ser por esencia [y] el ser de lo creado 
necesariamente ha de ser su efecto propio. […] Dios causa el efecto del ser en las cosas, no sólo cuando por primera 
vez empiezan a existir, sino durante todo el tiempo que lo conserven”. 
224 Se trata de la justicia distributiva. Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.21 a.1, resp.: “Por la justicia distributiva 
el gobernante o administrador da a cada cual lo que corresponde a su dignidad. Pues bien, así como el conveniente 
orden de una familia, o de cualquier otra multitud gobernada, demuestra que el gobernante posee justicia, así también 
el orden del universo, que resplandece lo mismo en los seres naturales que en los dependientes de la voluntad, 
demuestra la justicia de Dios, y por esto dice Dionisio224 “que la justicia de Dios es la verdadera, se comprueba 
viendo que da a todos los seres lo que les corresponde según la dignidad de cada cual, y que conserva la naturaleza 
de cada cosa en su propio sitio y con su propio poder”. 

 438



 行    行    
物  靈 八 瑪 全 主 七 尤  之 潤 中  羅. 

    之  為 體 為  為  公 之 之  尤 

照 天 肉 與 萬 萬 受  潤. 中。 極  為 

之 主 體 各 物 物 亞  各 又 精  受 

教 治 萬 分。 之 自 尼  尤 有 極  

之。 天 動 自 原。 不 瑪  其 得 粹225天  

於 下 之 不 而 能 公  量. 潤 者  主 

可 萬 原 能 常 動。 潤  至 之 焉  公 

小 物。 而 動。 自 而 中  觀 膏     潤 

受 於 常 受 安 受 之  首 澤 亞 

者 可 自 動 然 至  之 動 者 尼 
等  如 大 安 於 不 於 美  統 焉 瑪 
無  草 受 然 亞 動。  至  貫. 體. 肉 公 
靈  木 者 不 尼 人 天 好  聰 受  軀 潤 
之  禽 與  若 動 瑪。 之 主 首  明. 亞  四 肉 
物  獸 人  天  亞 肉  焉  從 尼  肢 軀 

護 有  神  尼 軀 天     審 瑪  百 所 

 
[102] lo fino, son, en especial, lo más esencial y lo más puro dentro de lo que recibe la gratificación justa de Dios]. 

El ánima, dentro de lo que gratifica, gratifica al cuerpo encarnado. También aquí se logra el gran 
favor de la gratificación. [El cuerpo encarnado, los cuatro miembros y los cien huesos reciben la gratificación 
justa del ánima, llenando cada cantidad, viéndose al máximo en lo contiguo a la cabeza. Lo inteligente y lo precavido 
son, en especial, lo más bello y lo más perfecto dentro de lo que recibe la gratificación del ánima]. 

La séptima {semejanza según} el acto es que las cosas no se pueden mover por sí mismas 
y reciben su movimiento de Dios.226 Dios es el principio de las diez mil cosas y cuando están en 
reposo no se mueven por sí mismas. El cuerpo encarnado del hombre en toda su substancia y en 
cada una de sus partes no se puede mover por sí mismo, y recibe su movimiento del ánima. El 
ánima es el principio de todos los movimientos del cuerpo encarnado y cuando está en reposo no 
se mueve por sí mismo. 

La octava {semejanza según} el acto consiste en que Dios gobierna a todas las cosas del 
mundo terrenal.227 A las {cosas} que son grandes receptores [como los ángeles y los hombres que 

poseen racionalidad] las puede iluminar y enseñar, y a las que son pequeños receptores, [como las 

hierbas y los árboles, los animales que no poseen racionalidad] las protege,  
 
 
 
 
 
 

                                                           
225 Aquí, el Lingyan lishao tiene este carácter con la clave 60. 
226 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.2 a.3, resp.: “Es, pues, imposible que una cosa sea por lo mismo y de la 
misma manera motor y móvil, como también lo es que se mueva a sí misma. Por consiguiente, todo lo que se mueve 
es movido por otro. Pero si lo que mueve a otro es, a su vez, movido, es necesario que lo mueva un tercero, y a éste 
otro. Mas no se puede seguir indefinidamente, porque así no habría un primer motor y, por consiguiente, no habría 
motor alguno, pues los motores intermedios no mueven más que en virtud del movimiento que reciben del primero, 
lo mismo que un bastón nada mueve si no lo impulsa la mano. Por consiguiente, es necesario llegar a un primer 
motor que no sea movido por nadie, y éste es el que todos entienden por Dios”. 
227 Se llama comúnmente “gobierno de Dios” a la ejecución o realización de la providencia divina. (Véase del 
Gobierno del mundo, 1 q.103) 

 439



行         

九 能。 又 脫 牖 潔 咸 體 之 

 故 頼 其 正 清 得 之 引 

天 與  猛 富 其 其 全 之 

主  天 性 潔 心。 正 軀。 全 

是 天 主 而 其 不 牖 乃 之。 

宇 主 賦 柔 人 惟 其 及 令 

宙 相 之 伏 群 牖 明 各 各 

大 似 聖 焉。 以 正 悟。 分。 得 

天  祐。 夫 治 富 正 令 其 

下  庶 亞 天 潔 其 諸 分。 

萬  乎 尼 下。 其 愛 司 人 

物  彷 瑪 亦 一 欲。 皆 之 

之  彿 以 可 己。 富 得 亞 

主   本 馴 且 其 其 尼 

宰。  天 性 狎 可 記 職。 瑪。 

其  主 之 禽 推 含。 諸 治 

權  之 力。 獸 而 而 情 肉 

 
[103] las guía y las guarda haciendo que cada una logré su parte.228  El ánima del hombre 
gobierna todo el cuerpo de la substancia corpórea. Por eso alcanza cada parte haciendo que todos 
los sentidos puedan lograr su vocación, que todas las afecciones logren educar correctamente el 
entendimiento, enderecen la voluntad, llenen la memoria y purifiquen el corazón. No sólo {el 
ánima} guía, endereza, llena y purifica su ser sino que puede raciocinar y guiar, enderezar, llenar 
y purificar las multitudes mediante gobernar el mundo terrenal. Además puede domar y 
domesticar los animales restándoles su naturaleza violenta y doblegándolos. Esto por la fuerza de 
la naturaleza original del ánima y también porque se apoya en la providencia divina del poder de 
Dios. Es casi similar a la potencia de Dios. Por lo tanto es semejante a Dios. 

La novena {semejanza según} el acto es que Dios es el gobernador de todas las cosas del 
universo.229 Su jurisdicción 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
228 Cada ser tiene su puesto asignado por Dios, su función y finalidad. Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.21 
intro. 
229 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.22 a.2: la providencia de Dios es universal. Tomás de Aquino, Suma 
teológica, 1 q.103 a.5, resp.: “Por lo mismo que Dios es creador de las cosas, también es gobernador de ellas. Porque 
a uno mismo pertenece dar origen a las cosas y llevarlas a su perfección, que es función propia del gobernante. Pero 
Dios es causa, no particular de un solo género de cosas, sino universal de todo ser. Por lo tanto, así como nada puede 
existir sin haber sido creado por Dios, de igual modo nada puede haber que no esté sometido al gobierno divino. Esto 
mismo aparece también claramente si se tiene en cuenta la condición del fin. Pues a tanto se extiende la acción del 
que gobierna a cuanto puede extenderse el fin de su gobierno. Pero el fin del gobierno divino es la misma bondad 
divina. Por lo tanto, no pudiendo haber nada que no esté ordenado a la bondad divina como al fin, es imposible que 
alguno de los seres quede fuera del gobierno divino”. 

 440



 行        

憑 十 能 之 而 又 能 者。 無 

其  萬 靈 天 頼 自 人 以 

本 人 力。 意。 下  專。 之 尚 

能 之 莫 夫 禽 天 而 亞 之。 

之 才 有 亞 獸 主 肉 尼 天 

力。 雖 得 尼 萬 之 體 瑪。 下 

均 妙 強 瑪 物。 祐。 之 是 萬 

不 好。 其 之 無 能 全 肉 物。 

得 天 意 靈 一 主 軀 體 悉 

全 神 者。 意。 能 制 與 小 歸 

識 之 故 強 外 其 各 天 嚮 

亞 才 與 果 乎 七 分。 下 之。 

尼 雖  無 吾 情 悉 之 無 

瑪 峻 天 比。 人 及 皆 主 不 

之 捷。 主 天 亞 願 歸 宰。 聼 

尊。 若 相 下 尼 欲 嚮 其 其 

何 自 似 萬 瑪 等。 之 權 命 

 
 
[104] nada la sostiene. Las cosas del mundo terrenal se inclinan todas hacia Él, todas escuchan su 
mandato. El ánima del hombre es el gobernador del microcosmos, {es decir} de la substancia 
corpórea. Su jurisdicción tiene libre albedrío. Todo el cuerpo de la substancia carnal así como 
cada parte, se inclinan hacia ella y se apoyan en la providencia de Dios. Puede controlar las siete 
afecciones para lograr el amor. En cuanto a los animales y las cosas terrenales no hay ni uno que 
esté fuera de la intención racional del ánima del hombre. Esta, la intención racional del ánima del 
hombre, no tiene equivalente en cuanto a la fuerza de sus resultados. Ninguna de la fuerza de las 
cosas del mundo terrenal logra la fuerza de su intención. Por lo tanto, es semejante a Dios.  

La décima {semejanza según} el acto es que el talento de los hombres, aunque sea 
excelente y el talento de los ángeles, aunque sea elevado, si dependen de su propia capacidad y 
fuerza original tampoco logran conocer completamente la dignidad del ánima. ¿Por qué 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 441



         
者. 耳 欲 自 亞  主 於  願. 有 人  之   透  其 也。 
指  目 識 識 尼  爯.     極 一 與  像. 徹  肖 亞 
天  口 爾 其 瑪  由 天  天 道。 天  若     像 尼 
下  鼻 尊。 尊 之  是 主  地 可 神. 欲 天  之 瑪 
萬  等. 爾 而 尊  可 之  萬 推 不  全 主  物. 有 
物  蹤 出 言 也  知 下  物 測 足  識 無  人  
也  跡 隨 曰。 故 者  之 而 識  亞 量  與 天 

特 爾 萬 撒 皆  至 識。     尼 之  天 主 

爾 羊 物 羅 不  尊 因 天  瑪. 妙. 神. 之 

之 群 最 滿 足  至 其 主. 先 亞  才 像 
人  古 以  貴 又  當 尼  旣 羔 之 美 願。 焉 
也  賢 充  至 足  明 瑪  有 物  如 羊 蹤 者 推 

情. 羔 瑪  此 跡 欲 其  珍 其 識  識 旣  限. 與  欲 

人  羊 人  羊 之  稱 令 願  至 尊 其  是  皆 否. 識 

之  者. 之  群 詞  亞 亞 獨  竒. 也 像  天     不 必  像 

欲  人 五  者. 也  尼 尼     凡 瑪  亞 乎  主. 天  足 先  之 

也  之 司. 指 爾 瑪 天  屬 之  尼 然 主  以 識  肖 

 
 
[105] es así? El ánima posee la imagen de Dios. [Si se desea conocer la imagen que imita a las cosas, 
primero se necesita conocer a la cosa que la imagen imita. El talento de los hombres y de los ángeles tiene límites. 
No es suficiente para penetrar la excelencia inconmensurable de Dios. Asimismo, por el hecho de que el ánima es la 
imagen de Dios, si se desea conocer completamente el ánima, primero se debe conocer a Dios. Los hombres y los 
ángeles no son suficientes para conocer a Dios pero si para conocer su imagen]. Naturalmente hay un orden 
que se puede inferir y conocer. Es por razón de su deseo que se infiere su dignidad. [El deseo del 
ánima es rebasar la dignidad, la nobleza, el valor y la firmeza máximas de todas las cosas del cielo y de la tierra. 
Todas pertenecen a lo que está debajo de Dios. No son suficientes para llenar el deseo {del ánima}. Solo Dios lo 
puede. Esto permite conocer la dignidad del ánima]. Por lo tanto, Salomón [Era un justo antiguo] deseaba 
hacer que el ánima conociera su propia dignidad y dijo que la máxima belleza de las cosas [Esto 

denomina la palabra “ánima”] es que tu desees conocer tu dignidad, que tu dejes de seguir tus huellas 
en la manada de corderos.230

 [La manada de corderos es el camino de los cinco sentidos de los hombres, el 

oído, la vista, el sabor, el olfato... Las huellas designan las diez mil cosas del mundo]. Pastorear la manada de 
corderos [La manada de corderos corresponde a las afecciones de los hombres, el deseo de los hombres] 
 
 

                                                           
230 Proverbios, libro 2, 1, 8: “Si no te conoces, tú, buena (o bella) entre las mujeres, sigue las huellas de los rebaños, 
y apacienta tus cabritos entre las tiendas de los pastores”. 

 442



 或        

瑪 言 相 不 心  後 皆  將 之  謂 歡  名 近 

旣 凡 似 能 安  一 不  見 景  亞 之  榮 牧 

與 物  識 願  意 能  世 況. 尼 所  貴 者 

 兩  亞 足. 復 充  間 以  瑪. 也  等. 之 

天 相  尼 識  原. 其  之 隨  爾     暫 牢。 

主 似  瑪 己  歸 願. 萬 爾  出 乃 是  牧 

相 者。  之 之  於 而  美 情. 隨 得 世  者. 

似。 必  尊。 尊   且  萬 以  爾 識 人  世 

卽 兩  可 焉  天 隨  好. 從  之 爾 嬉  間 

亞 相  知     主. 以  萬 爾  五 尊 遊  狥 

尼 向。  亞 旣 多  寳 欲. 司 而 戲  欲 

瑪 必  尼 不 多  萬 迨  情 可 樂  之 

之 兩  瑪 知 勞  珍. 歷  欲. 安 逐  徒. 

所 相  與  若  榮 徧  歷 也 利  牧 

向 愛。   天 殆  祿 諸  諸 之  撒 溺  者 

所 亞  天 主。 辱. 富 境  事 云  羅 色  之 

愛。 尼  主 卽 然  壽. 時. 物 若  滿 功  窄 

 
[106] es acercarte a la prisión del pastor. [El pastor, en el mundo, sigue los discípulos del deseo. La vanidad 
del pastor es la del hombre mundano que fornica y se deleita en el placer persiguiendo los bienes materiales y 
entregándose a la lujuria, a toda gloria y nobleza, el lugar del placer efímero.] Por eso, lograr conocer tu 
dignidad es poder estar en paz.231

 [Es como lo que dijo Salomón hablando del ánima. Si te alejas de las 
afecciones y de los deseos relacionados con los cinco sentidos, experimentas todas clases de cosas y eventos. Si 
sigues tus afecciones y deseos, hasta experimentas por todos lados los límites del tiempo. Podrás ver todas las 
bellezas y las perfecciones del mundo, todo lo precioso y lo valorado, la gloria, la prosperidad, la riqueza y la 
longevidad. Cuando no pueden llenar tu deseo, siguen muchísimo trabajo, tristeza, peligro y desgracia. Después, con 
una intención regresas al estado original, regresas al estado de ataraxia y de deseos llenos que es Dios, y conoces tu 
dignidad propia.] Si no conoces a Dios no puedes conocer la dignidad del ánima y no puedes saber 
que el ánima y Dios son semejantes. 

En otras palabras todas las cosas son doblemente semejantes. Debe de haber dos 
orientaciones mutuas, debe de haber dos amores recíprocos. El ánima ya es semejante a Dios, 
luego el objeto y el amar del ánima  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
231 Sobre la paz, véase, Suma teológica, 2-2 q.29. 

 443



         

好 世 利 向 不 尼 所 之 應 

之 樂 真 想 為 瑪 向 利 是 

情 都 樂。 至 所 能 而 與  

下 可 想 美 牽。 違 向 樂 天 

文 漠 至 好 不 肉 之。 為 主。 

略 然 美 無 隨 體 所 是 今 

言 無 好 窮 所 之 愛 亞 觀 

之 營 中 之 引。 所 而 尼 人 

 淡 包 妙。 而 便。 愛 瑪 之 

 然 含 想 專 能 之。 寄 所 

 無 無 至 務 超 甚 在 向 

 好 數 美 想 出 順 肉 所 

 矣。 美 好 亞 於 甚 體。 愛。 

 欲 好。 無 尼 世 易 故 多 

 知 卽 窮 瑪 利 也。 隨 在 

 至 世 之 之 世 若 肉 世 

 美 利 真 本 樂 亞 體 間 

 
[107] responden a Dios. Hace ver hacia que se orientan y lo que aman los hombres. Estar mucho 
en los beneficios y placeres mundanos hace que el ánima se encuentre firmemente en la 
substancia corpórea. Por lo tanto, si lo que persiguen {los hombres} es la substancia corpórea, 
eso es su orientación y eso es lo que aman. Es algo agradable y algo fácil. Si el ánima pudiera 
separarse de lo que es conveniente a la substancia corpórea, si pudiera rebasar los beneficios y 
placeres mundanos, éstos no la controlarían y ella no seguiría lo que le atrae y su deber particular 
sería de pensar la orientación original del ánima, pensar la excelencia infinita del soberano bien, 
pensar los verdaderos e infinitos beneficios y placeres del bien supremo. En el pensamiento del 
bien está contenido el bien inconmensurable. Luego, los beneficios y placeres mundanos pueden 
indiferentemente no ser administrados y sin deseos no tener perfección. El próximo tratado 
brevemente nos da a conocer las afecciones del soberano bien.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 444



  此     至  

為 他 美 體。 功 由 好 美  

最 美 好 其 勛 他 也。 好 論 

美 好 為 體 也。 化。 并 者。 至 

好。 由 大 與 但 非 無 原 美 

他 此 美 其 至 由 所 美 好 

美 而 好。 善。 純 他 以 好 之 

好 美 能 是 至 成。 然。 也。 情 

不 好。 包 一 一 不 無 無  

能 此 人 非 之 因 所 他  

如 不 萬 二 性。 傳 以 美  

其 因 億  自 授。 然 好  

美 他 美  然 不 者。 在  

好 美 好。  而 因 非 其  

其 好 為  然。 積 由 先。  

勝 而 總  其 習。 他 其  

於 美 美  善 不 造。 為  

他 好。 好。  與 因 非 美  

 
[108] Tratado de las afecciones del soberano bien 
El soberano bien es la fuente del bien. No hay otro bien que esté anterior. Es el bien. No tiene 
causa simultánea. Que no tenga causa significa que no se crea por medio de otra cosa, no se 
transforma por medio de otra cosa y no se completa por medio de otra cosa, no está causado por 
una enseñanza, no está causado por un hábito antiguo y no está causado por un logro meritorio 
sino que su naturaleza pura y única naturalmente llega a ser. Su bondad y su substancia, su 
substancia y su bondad son una sola cosa, no dos.  

Este bien es un bien inmenso. Puede envolver los innumerables bienes del hombre. Es el 
bien general. Los otros bienes provienen de otras cosas y se vuelven bienes. Este no está causado 
por otro bien y luego es bien por razón de ser el bien supremo. Los otros bienes no pueden llegar 
a su bien. Este gana a los otros  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 445



至      論   

美 無 之 論 至 至 至 為 美 

好 窮 久 至 美 美 美 美 好。 

之 際 遠。 美 好 好 好 好。 無 

美 之 論 好 之 之 之 無 倍 

好。 幽 至 之 包 品 性 物 數 

其 深 美 存 涵。 位。 情。 不 可 

體  好 駐。 其 其 其 為 論。 

不  之 其 富 峻 尊 美 為 

因  精 無 有 絕 貴 好 恆 

他  微。 始 也。 也。 也。 無 美 

美  其 無 為 為 為 處 好。 

好  難 終 無 無 無 不 定 

而  測 也。 窮 窮 窮 為 美 

有。  難 為 際 際 際 美 好。 

其  量 無 之 之 之 好 無 

功  也。 窮 廣 高。 大。  時 

用  為 際 博。 論 論  不 

 
[109] bienes. No tiene múltiples de los cuales se pueda hablar. Es el bien eterno, el bien 
inmutable, el bien que está de todo tiempo. No hay cosa que no sea el bien y no hay lugar que no 
sea el bien.  
 Hablando de las afecciones232 naturales del soberano bien, es digno y noble, su grandeza 
no tiene límites. Hablando del valor del soberano bien es incomparable, su altura es sin límites. 
Hablando del perdón del soberano bien es abundancia, su alcance es sin límites. Hablando de su 
existencia, no tiene inicio y no tiene fin, es una permanencia que no tiene límites.233 Hablando de 
la esencia del soberano bien es difícil de evaluar y difícil de medir, es una profundidad infinita.  

En cuanto al bien del soberano bien, su substancia no está causada por otro bien para que 
exista y su efecto  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                           
232 Véase, Tomás de Aquino, Suma teológica, 1-2 q.22 a.2, sed contra: se trata de los movimientos del alma.  
233 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.10 a.2, resp.: “Dios es lo más inmutable, a Él compete ser eterno en grado 
máximo. Y no solamente es eterno, sino que es su misma eternidad”. 

 446



此      他   

美 此 用。 而 而 作 美 他 不 

好 不 此 存 有。 用。 好 美 因 

為 藉 不 駐。 此 其 之 好 他 

公 他 藉 此 美 次 物。 之 美 

至 而 他 不 好 知 必 功 好 

足。 知 而 藉 不 作 具 用。 而 

公 作 作 他 藉 用。 四 則 成。 

至 用 用。 而 他 萬 端。 因 他 

足  萬 存 美 美 其 此 美 

者。  美 駐。 好 好 一 而 好 

無  好 萬 而 之 有 成 之 

所  藉 美 有。 有。 其  體。 

不  此 好 萬 藉 次  則 

取  而 因 美 此 存  因 

資。  知 此 好 至 駐。  此 

無  作 而 藉 美 其  而 

所  用。 作 此 好 次  有 

 
[110] no está causado por otro bien para que se complete. En cuanto a la substancia de los otros 
bienes, está causada por éste y existe. En cuanto a la función de los otros bienes está causada por 
éste y se completa.  

Los otros bienes deben implementar cuatro principios. El primero es que existen, el 
segundo es que permanecen, el tercero es que sirven y el cuarto es que saben que sirven. La 
existencia de todos los bienes depende del soberano bien mientras que el soberano bien no 
depende de los otros bienes para su existencia. Todos los bienes descansan en éste y permanecen 
mientras que éste no descansa sobre los otros para permanecer. Todos los bienes están causados 
por éste y les da su función mientras que éste no se basa en los otros para tener su función. Los 
bienes descansan en éste y luego entienden sus funciones mientras que éste no descansa en los 
otros para entender sus funciones.  

Este bien universalmente logra la plenitud. Lo anterior significa que no hay donde no se 
aprehende su disposición natural, no hay lugar  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 447



 上    他    

信 至 隨 諸 利 諸 至 窮 不 

之。 美 足 上 益 吉 無 世 足。 

惟 好 無 下 於 者 數 之 至 

當 其 有 大 善 善 可 萬 足 

望 在 匱 小 者 者 論。 物。 於 

之。 今 乏 貴 吉 囟234 亦 乃 己。 

惟 也。  賤 者。 者 無 至 亦 

當 目  所 悉 惡 不 萬 至 

存 不  營 能 者 足。 物 足 

想。 可  職 治 萬 是 萬 於 

之。 見。  業。 療 端。 謂 世。 萬 

我 耳  悉 於 此 公 更 物。 

此 不  皆 囟 至 至 倍 亦 

信 可  取 者 美 足 之 至 

此 聞。  資 惡 好。  倍 足 

望。 惟  左 者。 悉  之。 於 

此 當  右 於 能  以 無 

 
[111] que no llene, logra la plenitud en sí. También alcanza la plenitud en todas las cosas y en el 
más allá. Por lo tanto, logra todas las cosas y todos los mundos. Cada vez más se multiplica. Esto 
sirve para que se logre hablar de lo inconmensurable. También no hay algo que no llené. Esto es 
lograr universalmente la plenitud. 
 En cuanto a todos los otros principios, a lo auspicioso y lo bondadoso, a lo nefasto y lo 
odioso, la vocación reguladora de este soberano bien 235  puede favorecer completamente la 
bondad y lo auspicioso, y puede completamente curar lo nefasto y lo odioso tanto en lo alto como 
en lo bajo, en lo grande como en lo pequeño y en lo noble como en lo despreciable. Sin 
excepción se aprehenden las disposiciones naturales; inmediatamente y a la mano, se satisface y 
nada es deficiente.  
 El soberano bien sobrenatural236 está presente. {Sin embargo}, el ojo no lo puede ver y el 
oído no lo puede oír.237 Solamente la fe es apropiada a eso. Solamente la esperanza es apropiada 
a eso. Solamente la caridad es apropiada a eso.238 Nuestra fe, nuestra esperanza,  

                                                           
234 Se debe leer 凶, xiong, nefasto, funeste. 
235 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.19 a.2, resp.: “En el concepto de voluntad va incluido que, en la medida de 
lo posible, comunique a otros el bien que alguien posee, y de manera especial pertenece esto a la voluntad divina, de 
la que se deriva por semejanza toda perfección. […] Por consiguiente, Dios se quiere a sí mismo como fin, y lo 
demás como ordenado a este fin, por cuanto es digna de la bondad divina que sea participada por los otros seres”. 
236 Aquí, Sambiasi agrega el adjetivo “sobrenatural” porque se trata del soberano bien que no está al alcance de la 
razón y voluntad humana sino de la razón y de la voluntad en cuanto dotadas de capacidades sobrenaturales: las 
virtudes teologales.  
237 1 Cor 2,9: “Ni el ojo vio, ni el oído oyó, ni vino a la mente del hombre lo que Dios ha preparado para los que le 
aman”. 
238 Se trata de las tres virtudes teologales cuyo objeto es Dios. Véase Tomás de Aquino, Suma teológica, 1-2 q.62 a 
q.67; Tomás de Aquino, Suma teológica, 2-2 q.1 a q.46. Tomás de Aquino, Suma teológica, 1-2 q.62 a.1: “La virtud 
perfecciona al hombre para aquellos actos por los que se ordena a la bienaventuranza, según consta por lo dicho 
anteriormente (q.5 a.7). Pero hay una doble bienaventuranza o felicidad del hombre, según se ha dicho anteriormente 
(q.5 a.5). Una es proporcionada a la naturaleza humana, es decir, que el hombre puede llegar a ella por los principios 
de su naturaleza. Otra es la bienaventuranza que excede la naturaleza del hombre, a la cual no puede llegar el hombre 
si no es con la ayuda divina mediante una cierta participación de la divinidad, conforme a aquello que se dice en 2 Pe 
1,4, que por Cristo hemos sido hechos partícipes de la naturaleza divina. Y como esta bienaventuranza excede la 

 448



    此     

依 皆 疑 得 至 怡 我 祐 想。 

額 似 於 之。 美 然 心。 助。 卽 

辣  聖 得 好。 得 若 至 是 

祭 天 人。 之 非 所 失 後 所 

亞 主。 使 者。 我 而 我 來 惠 

而 所 我 便 可 大 身。 明 教 

然 差 疑 為 得。 寧 若 見 訓。 

 別 於 成 惟 福 眩 之 所 

 者。  善。 依 我 我 日。 施 

  天 使 額 求 睛 自 慰 

 天 主。 我 辣 我。 若 當 勉。 

 主 使 疑 祭239 乃 饜 茫 所 

 自 我 於 亞 亦  然 予 

 然 眾 天 聖 譯 常 足 愯 欣 

 而 行 神。 寵 言 生 我 然。 悅。 

 然。 百 使 而  中 若 所 

 我 為。 我 可  情。 攝 乗 

 
[112] y nuestra caridad favorecen enseñanzas, confieren consuelo y ánimo, otorgan felicidad, 
proveen la ayuda divina. Después se logra ver claramente al sol.240 Por sí mismas, hacen que de 
manera incierta y temerosa, si se regula nuestro corazón, si se abandona nuestro cuerpo, si se 
confunden nuestros ojos, si se llenan nuestros afectos, de manera deleitable, lo que se logra es 
una gran serenidad que nos hace feliz, nos busca: se trata de la vida eterna.  
 Este soberano bien, no lo podemos lograr sino por medio de la gracia [Esta palabra traduce la 

santidad otorgada]. Lograrlo es apropiado para completar la bondad. Nos sirve cuando dudamos de 
los ángeles, nos sirve cuando dudamos de los santos y nos sirve cuando dudamos de Dios. Nos 
sirve para todas las acciones y los estados. Todos se asemejan a Dios. Lo que examinamos es que 
Dios es por sí mismo, mientras que nosotros somos por conformarnos a la gracia. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                                                                                                                                                            
proporción de la naturaleza humana, los principios naturales del hombre que le sirven para obrar bien 
proporcionalmente a su naturaleza, no son suficientes para ordenar al hombre a dicha bienaventuranza. De ahí que 
sea necesario que se le sobreañadan al hombre algunos principios divinos por los cuales se ordene a la 
bienaventuranza sobrenatural, al modo como por los principios naturales se ordena al fin connatural, aunque sea con 
la indispensable ayuda divina. Y estos principios se llaman virtudes teológicas, en primer lugar, porque tienen a Dios 
por objeto, en cuanto que por ellas nos ordenamos rectamente a Dios; segundo, porque sólo Dios nos las infunde; y 
tercero, porque solamente son conocidas mediante la divina revelación, contenida en la Sagrada Escritura”.  
239 Aquí los autores pusieron 祭 en vez de 濟。  
240 Sobre la imagen del sol, véase las palabras de Dionisio en Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.19 a 4, obj.1. 

 449



 此   此    此 

與 至 如 諸 至 令 者 天 至 

人 美 此 我 美 我 讚 神 美 

偕。 好。 故 也。 好。 有 之 聖 好 

與 常  無 我 功。 述 人 而 

人 與  不 若 令 之。 愛 與 

偕 人  與 得 我 令 之。 我 

者。 偕。  之。 者。 於 我 眾 亞 

為 有  無 莫 萬 勇。 人 尼 

造 四  不 能 善 令 仰 瑪 

成 端  願 妬 眾 我 之 偕 

萬 焉。  與 之。 德。 貴。 儀 焉。 

類。 其  之。 莫 種 令 之。 則 

獨 一。  其 能 種 我 邪  

人 以  情 沮 備 樂。 魔 天 

為 造  性 之。 足 令 懼 主 

其 成  自 其  我 之。 收 

肖 人  然 與  富。 賢 之。 

 
[113]  Cuando este soberano bien se une a nuestra ánima, entonces Dios la recibe. Los ángeles y 
los santos lo aman. Todos los hombres lo veneran y lo ritualizan. El demonio le tiene miedo. Los 
virtuosos lo elogian y lo siguen haciéndonos valientes, haciéndonos nobles, haciéndonos felices, 
haciéndonos activos, haciéndonos meritorios, haciendo que en todas las bondades y las múltiples 
virtudes, seamos predispuestos a su perfección. 

Este soberano bien si lo logramos no podemos envidiarlo, no podemos destruirlo, está con 
todos nosotros. No hay quien no esté con él, no hay quien no deseé estar con él. La naturaleza 
afectiva en sí es similar a esto.  

Este soberano bien que eternamente se une a los hombres tiene cuatro principios. El 
primero es que, al estar con los hombres, crea a los hombres. Unirse a los hombres significa que, 
si bien crea todas las categorías, sólo los hombres están a  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 450



     其    

糧 徧 令 器 念 二。 成 識 像 

者。 育 我 用 也。 以 人 之。 也。 

如 傢 備 等。 有 備 與 能 人 

額 眾。 具 萬 二 所 人 愛 為 

辣 皆 他 事 端。 須 偕 之。 肖 

濟 父 人 萬 肉 與 也 能 像 

亞。 母 所 物。 身 人  與 者。 

以 所 須。 種 所 偕。  受 非 

及 養 若 種 須 備  其 形 

道 也。 家 具 日 所  福。 體 

德 又 督 足。 用 須  故 之 

仁 靈 上 如 糧。 者。  人 謂。 

義 魂 承 父 如 人  為 為 

等。 所 父 母 衣 人  肖 獨 

萬 須 母 育 服 屬  像。 人 

善 日 資 子。 飲 其  以 類 

具 用 糧。 又 食 顧  造 能 

 
[114] su imagen. Decir que los hombres están a su imagen no es hablar de la imagen física, sino 
que sólo los hombres pueden conocerlo, pueden amarlo, pueden recibir su gracia. Por lo tanto, los 
hombres están a su imagen por el hecho de que, al crear a los hombres, se une a los hombres. 
 El secundo principio es que se une a los hombres predisponiéndoles al deber. La 
predisposición al deber significa que todos los hombres se subordinan a su cuidado. Hay dos 
principios. {Uno es} que el cuerpo a diario debe utilizar provisiones como la vestimenta, bebidas 
y comida, instrumentos, etc. Todos los acontecimientos y todas las cosas tienen una plenitud 
como el hecho de que los padres crían a los hijos. También hace que nosotros predisponemos los 
otros hombres al deber. Si la familia controla lo que se hereda de los padres, la educación se 
reparte en toda la familia. Los padres educan a todos. 241  También el alma racional debe 
diariamente utilizar alimentos como la gracia. Es mediante alcanzar el dao (principio moral), la 
virtud, la humanidad y la rectitud242 que las bondades llegan a  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
241 Aquí tenemos una idea similar a la del Daxue que era muy conocida de los confucianos.  
242 Comparar con los cuatro sentimientos de Mencio: humanidad (ren, 仁), rectitud (yi, 義), decoro (li, 禮) y 
sabiduría (zhi, 智). Para Mencio la educación tiene por objeto enseñar li (禮), pero lo que hace posible la educación 
es la presencia innata de las nociones de ren (仁) e yi (義). 

 451



     其    

亦 保 與 者。 使 三 與 家 足。 

與 存 四 保 免 以 人 訓。 如 

同。 之 行 存 散 保 偕 徧 父 

有 以 等 之 壞 存 也 教 母 

同 有。 同。 以 也。 人  家 教 

生 又 有 有。 而 與  眾。 子。 

長 以 如 卽 有 人  皆 又 

養。 生 草 偕 數 偕。  父 令 

如 以 木 焉 種。 保  母 我 

禽 養 等 以 如 存  教 訓 

獸 以 無 有。 四 者。  也。 誨 

等 長。 覺 其 行 護  故 他 

無 其 靈 保 等 衛  曰 人。 

保 而 存 無 之。  以 若 靈 

而 存 有 人 生 留  備 承 

有 人 生 也。 覺 駐  所 父 

生 也。 者。 亦 靈 之  須 母 

 
[115] su plenitud. Si los padres enseñan a los hijos, {eso} también hace que nosotros enseñemos 
a los otros hombres. Si se hereda la educación de los padres, la enseñanza se reparte en toda la 
familia, {es decir} que los padres son enseñadores. Por lo tanto, se dice que mediante la 
predisposición al deber, se une a los hombres.   

El tercer principio es que al unirse con los hombres los conserva. 243  Conservarlos 
significa preservarlos y mantenerlos y sirve para evitar que se depraven y se destruían. Hay 
algunas categorías como los cuatro actos que no son ni vegetativo, ni sensitivo, ni racional: se 
conservan para que existan, y luego se une a ellos para que existan. El conservar a los hombres es 
semejante a los cuatro actos. En cuanto a las hierbas y los árboles: no poseen las facultades 
sensitiva y racional pero poseen la facultad vegetativa. Se conservan para que existan, nazcan, se 
nutren y crezcan. Conservar a los hombres también es similar a lo anterior. También nacen, 
crecen y se nutren. Luego, los animales que no tienen racionalidad pero tienen facultad vegetativa, 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
243 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.18 a.4, ad 1: Están las criaturas en Dios “en cuanto el poder divino las 
contiene y conserva, al modo como se dice que en nosotros está lo que podemos hacer, y de este modo están las 
criaturas en Dios”. 

 452



  其       

而 無 四 獨 主 其 亦 彼 有 

人 不 以 也。 宰。 於 與 知 覺 

不 在。 無 故 是 人 同。 覺。 者。 

能 能 不 曰 則 也。 有 以 保 

覺。 無 在 以 四 又 同 内 存 

比 不 與 保 行 保 生 外 之 

於 在。 人 存 草 存 長 諸 以 

靈 其 偕 人 木 以 養 動。 有 

魂 無 無 與 禽 記 同 令 以 

在 不 不 人 獸 含。 知 彼 生。 

人。 在。 在 偕 等 以 覺 運 又 

使 於 者。 也 所 明 運 用。 以 

我 人 體  無 悟。 用 其 内 

生。 至 無  也。 以 諸 保 外 

使 親 不  而 愛 種 存 諸 

我 至 在。  於 欲。 至 人 司。 

行。 切。 見  人 以 外。 也。 令 

 
[116] y sensitiva. Se conservan para que existan y vivan. Sus sentidos internos y externos 
permiten el conocimiento sensitivo y los movimientos internos y externos permiten la acción. 
Conservar a los hombres, de igual manera, es similar a lo anterior: nacen, crecen y se nutren, 
tienen el conocimiento sensitivo y emplean de todas las categorías externas las cuales están en el 
hombre. Ahora, {el hombre} se conserva también mediante la memoria, el intelecto, la voluntad, 
y la {facultad de} gobernar. Estos son los cuatro actos que los vegetales y los animales no tienen 
y que sólo se encuentran en los hombres. Por lo tanto se dice que uniéndose a los hombres los 
conserva.  

El cuarto principio es que mediante su omnipresencia se une a los hombres. La 
omnipresencia {se entiende de tres maneras}; es omnipresente por su substancia, omnipresente 
por su mirada y omnipresente por su poder.244 La omnipresencia es en los hombres la máxima 
familiaridad, es la máxima intimidad. Sin embargo, los hombres no {la} pueden sentir. En 
comparación, el alma racional se encuentra en los hombres. {Es la que} manda nuestra existencia, 
manda nuestras acciones,  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
244 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.8 a.3, resp.: “Dios está en todos los seres por potencia, porque todo está 
sometido a su poder. Está por presencia, porque todo está patente y como desnudo a sus ojos. Está por esencia, 
porque actúa en todos como causa de su ser”. 

 453



   此      

之。 不 可 至 人 其 可 不 使 

無 可 得 美 偕 為 見 覺。 我 

處 想 之。 好。 也 親 者。 是 通 

不 慕 無 任  切。 皆 靈 達 

可 之。 處 我  皆 承 魂 外 

聞 無 不 所  倍 大 所 來 

之。 處 可 在。  萬 光。 使 事 

無 不 饗 無  不 而 比 物。 

處 可 之。 處  啻 我 於 又 

不 講 無 不  也。 不 日 通 

可 説 處 可  故 覺 在 達 

嘗 之。 不 依  曰 為 天。 内 

之 無 可 向  以 所 生 心 

 處 留 之。  無 生 養 情 

 不 之。 無  不 養 萬 性 

 可 無 處  在 照 物。 而 

 見 處 不  與 臨。 所 我 

 
[117] manda nuestra comprensión de las cosas y eventos que llegan de a fuera. También 
comprende la naturaleza de las afecciones internas de la mente que no sentimos. Es el alma 
racional que manda y es comparable al sol en el cielo. Las cosas que nacen y se nutren son lo que 
se puede ver, todas reciben una luz intensa pero no sentimos lo que es nacer, nutrirse y ser 
iluminado. Esto es la familiaridad y la intimidad y lo rebasa todo por mucho. Por lo tanto, se dice 
que por su omnipresencia se une a los hombres.  

Este soberano bien nos sostiene donde estemos. 245  No hay lugar donde no se pueda 
apoyar sobre Él, no hay lugar donde no se pueda lograr, no hay lugar donde no se le pueda 
festejar, no hay lugar donde no se pueda quedar en Él, no hay lugar donde no se le pueda añorar, 
no hay lugar donde no se pueda hablar con Él, no hay lugar donde no se pueda ver, no hay lugar 
donde no se pueda oír, no hay lugar donde no se pueda saborear.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
245 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.8 a.2, resp.: “Dios llena todos los lugares, porque está dando el ser a todas 
las cosas localizadas, que en conjunto llenan todo lugar”. 

 454



此        人 

至 無 自 海 日。 好 惟 及 有 

美 窮 能 滴 依 者。  者 二 

好。 真 全 水。 藉 在 天 是。 光。 

在 福 通。 見 真 我 主 其 其 

此  自 日 光。 今 賜 一 一 

世  能 隙 果 日。 與。 超 自 

間。  全 明。 得 依 非 於 然 

依  愛。 悉 見 我 人 自 之 

我  此 難 之。 本 知 然 本 

本  全 罄  而 光。 見 者 光。 

光  通 盡。 此 梢 所 之 推 

所  者。 惟 識 亦 及 真 理 

能  全 獨 者 識 者 光。 至 

識  愛 自 見 之。 是。 在 知。 

者。  者。 能 者 其 此 理 人 

極  是 窮 如 在 至 之 力 

為  名 究。 飲 他 美 上 可 

 
[118] Los hombres tienen dos tipos de luz. Una, es la luz natural original. {De ella} se deduce 
los principios para extender el conocimiento.246 Por su fuerza, el hombre la puede alcanzar. La 
otra es la verdadera luz que trasciende la naturaleza. Está encima de los principios y solamente 
Dios la otorga. No es mediante el conocimiento o la vista human que se alcanza. Este soberano 
bien, en nuestra vida se asemeja a nuestra luz original y al final también se conoce. Lo que está 
en la otra vida se apoya en la verdadera luz. El fin es lograr verla. Este conocimiento y esta vista 
son como tomar gotas de agua del mar o como ver el sol en un pasillo de claridad. Es sumamente 
difícil de finalizar. Sólo en sí se puede agotar su investigación, en sí se puede comprender 
completamente, en sí se puede amar completamente. Lo que es comprender completamente y 
amar completamente se refiere a la verdadera e infinita delectación.  
 El soberano bien, estando en este mundo, {sólo} lo podemos conocer conforme a nuestra 
luz original. Es sumamente  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
246 La “extensión del conocimiento” es una noción neoconfuciana y se encuentra en particular en las filosofías de 
Zhu Xi y Wang Yangming.  

 455



  此   此    

合 常 至 也 便 至 為 萬 微 

一 生。 美  可 美 貴。 為 細。 

處。 卽 好。  必 好。 倍 確。 雖 

終 是 我  得。 我 萬 倍 則 

莫 真 能  惟 此 為 萬 微 

及 福。 明  是 世 樂 為 細。 

之。 得 悟。  衷 間  益。 以 

相 此 我  情 而  倍 視 

去 福 能  慕 欲  萬 世 

倍 者。 愛  愛。 識  為 間 

數。 雖 慕。  心 之。  宜。 學 

非 以 而  地 非  倍 問。 

復 世 有  蠲 因  萬 倍 

計 間 恆  潔。 講  為 萬 

量 美 者。  方 究  足。 為 

所 好。 卽  可 思  倍 真。 

及 并 是  得 推。  萬 倍 

 
[119] sutil y fino. Aunque sea sutil y fino, se {intenta }mirar en este mundo mediante el estudio. 
{Empero}, la verdad es infinitamente superior, la seguridad es infinitamente superior, el 
beneficio es infinitamente superior, lo propio es infinitamente superior, la plenitud es 
infinitamente superior, la nobleza es infinitamente superior y la felicidad es infinitamente 
superior.  
 Este soberano bien, es lo queremos conocer estando en este mundo. {No obstante}, no es 
investigando con el pensamiento deductivo, {sino que son más} apropiados los sentimientos 
propios de añoranza y de amor y una conciencia pura para alcanzarlo.247

 Este soberano bien podemos idearlo, podemos amarlo y añorarlo, y es eterno. Por lo tanto 
es eterna vida y es verdadera delectación. Para lograr esta delectación solamente mediante los 
bienes terrenales, {aunque estén} todos simultáneamente juntos en un mismo lugar, al final no se 
logra. Difieren infinitamente. No es por calculo que se alcanza.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
247 En el pensamiento de Confucio, el hombre de conocimiento debe tener un alto estándar moral para que se llame 
“sabio”.  

 456



天      此  此 

之 也。 與 方 者。 與 至 足 至 

高。 影 之 者。 若 之 美 美 美 

地 之 比。 縱 云 等 好。 好。 好。 

之 與 其 令 或 者。 無 非 為 

厚。 形。 為 并 在 非 有 如 純 

萬 不 比 合 其 獨 他 他 美 

為 例。 世 下。 此 美 美 好。 物 

之 比 若 間 便 耳。 好 好 非 

例。 有 一 屬 并 在 尚 如 賾。 

置 終 之 切 比 亦 其 有 他 

屬 與 美 方。 無 上 闕 美 此 

美 無 無。 好。 此 他 者。 者 好 

好 耳 不 至 至 美 無  尚 

之  然 大 美 好 有  有 

前。  亦 至 好。 在 他  雜 

猶  其 多。 無 其 美  者。 

露  影 求 比 下 好  為 

 
[120] Este soberano bien es un bien puro. No es como los demás bienes que todavía son 
mezclados. Es un bien suficiente, no es como los demás bienes que todavía son deficientes.  
 Este soberano bien no hay ninguno de los otros bienes que esté superior a él y ninguno de 
los otros bienes que esté igual.248 No es que esté solo. Al mismo tiempo no hay otros bienes que 
estén inferior a él. Si se dice que tal vez están inferiores, es una comparación por especie. Este 
soberano bien no se puede comparar. Aunque se junten simultáneamente todos los bienes 
mundanales, es sumamente más grande y sumamente preferible. Buscar compararlos con él, es 
por analogía. Si la hay es como si no la hubiera. No es tampoco que fuera su copia. Copiarlo sería 
de forma material y esto no es análogo. Finalmente, no hay {similitud} en especie.  
 Lo elevado del cielo, lo sólido de la tierra, lo abstruso de las cosas, antes de procurarse 
este bien, sólo son como una prueba de un néctar.   
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
248 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.6 a.4, resp.: “De este primero, que es ser y bueno por esencia, pueden 
tomar las cosas la denominación de seres y de buenas, en cuanto participan de él por modo de cierta semejanza, 
aunque remota y deficiente; y por esto se dice que las cosas son buenas con la bondad divina, en cuanto ella es el 
primer ejemplar, eficiente y final de toda bondad”. 

 457



     此    

金 金 美 無 能 至 輕 地。 華 

凖 至 好。 美 節 美 重。 倍 一 

之。 貴。 其 好 度 好。 亦 此 點 

是 下 分 為 於 為 復 萬 耳。 

名 至 別 與 他 他 如 物。 不 

凖 銀 差 至 諸 諸 是 倍 足 

則 銅 等。 者 美 萬  之 論 

 錫。 皆 相 好。 億  又 於 

 近 以 近。 彼 美  倍。 多 

 者 至 稱 諸 好  至 寡 

 愈 者 為 美 之  於 輕 

 貴。 為 美 好。 準  無 重。 

 分 其 好。 論 則。  筭。 更 

 別 法 愈 其 此  其 復 

 差 式。 切 本 至  為 倍 

 等。 如 近。 體。 美  多 此 

 以 精 愈 自 好。  寡 天 

 
[121] No es suficiente hablar en términos de mucho o poco, de ligero o pesado, aun menos hablar 
de lo múltiple del cielo y de la tierra y de lo múltiple de las cosas. Multiplicarlo todavía es 
{hablar de} múltiple.249 Lo supremo no es contable en mucho o poco, ligero o pesado. Luego, 
volvemos a lo que es.  
 Este soberano bien es el criterio para todos los bienes, es este bien que puede proveer los 
otros bienes. Aquellos otros bienes, en cuanto a su substancia propia, ninguno es cercano a lo 
supremo. Se llaman bienes, {porque} más están cercano, más se aparentan al bien. Las 
diferencias que los separan tienen como modelo a lo supremo. Por ejemplo, el oro más puro es lo 
más noble. Abajo viene la plata, luego el cobre y por ende el estaño. Lo más cercano {al oro} es 
lo más noble. Son diferentes y el oro es la medida, es el criterio.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                           
249 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.11 a.2, resp.: “Uno se opone a muchos, pero de diversas maneras. La 
unidad, que es principio del número, se opone a la multitud como la medida a lo medido; pues la unidad tiene razón 
de primera medida, y el número es la multitud medida por la unidad, como dice Aristóteles. En cambio, lo uno que se 
identifica con el ser se opone a la multitud como lo indiviso a lo divido, o sea como una privación”.  

 458



    欲    能 

慕。 嗜 其 才 知 司。 因 一。 識 

恆 之 受 至 此 六。 嘗 因 此 

祈 苦 苦 智 美 因 其 於 至 

求 渴。 難 而 好 於 味。 超 美 

恆 古 也。 為 為 默 四。 自 好 

行 今 他 此 至 想 因 然 之 

百 無 人 致 美 透 於 之 繇 

計 數 視 命。 好。 達 恆 真 有 

建 主 之 受 當 經 相 光。 七 

立 教 若 無 觀 典 密 二。 端。 

功 賢 苦。 窮 古 深 交。 因 因 

勞。 人。 而 之 今 意。 五。 於 於 

行 恆 彼 苦。 無 七 因 心 自 

人 歎 甘 聖 數  於 之 然 

所 息。 之 女 聖  謚 潔 之 

難 恆 若 亦 人。  靜 清。 本 

行。 仰 飴。 然。 大  五 三。 光。 

 
[122] Son siete las vías que permiten conocer este soberano bien. La primera es por medio de la 
luz original natural. La segunda es rebasando la verdadera luz natural. La tercera es por la pureza 
del corazón. La cuarta es probando su sabor. La quinta es volverse íntimamente amigos. La sexta 
es conferir armonía a los cinco sentidos. La séptima es meditar el significado profundo que pasa a 
través de los cánones religiosos.  
 {Cuando} se quiere saber que un bien es el soberano bien, se debe observar el gran talento 
y la sabiduría suprema de los innumerables santos de ayer y hoy que realizaron su destino de 
aguantar penas inmensas, y también de las santas que sufrieron penas y dificultades. Los otros 
hombres las miran como penas pero hay que disfrutarlas como si fueran delicias, hay que 
apetecerlas como si fueran néctares. Los innumerables apóstoles y sabios de ayer y hoy 
constantemente se han lamentado, han adorado, han rezado y han actuado para establecer todo 
tipo de méritos. Son actos difíciles de hombres de acción. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 459



欲     識    

讚 也。 說 皆 無 觀 所 世 講 

歎 此 者。 言 數 古 為 所 解 

此 又 至 喜 經 今 乎。 有 傳 

為 何 多 等 典 聖 此 克 說 

至 也 至 所 書 賢。 不 己 言 

美  多。 說 籍。 所 足 習 語 

蹤250好。  無 甚 不 為 為 勞。 

不  有 少。 啻 講 至 忍 跡 

能  數 所 汗 解 美 辱 徧 

形  量 當 牛 稱 好 耐 天 

容。  其 說。 充 說。 之 苦。 下。 

不  比 所 棟。 覃 微 終 又 

能  例。 為 而 精 乎 身 屏 

窮  若 說。 此 竭  如 棄 

盡。  有 所 輩 才。  是。 一 

卽  與 不 聖 造  是 切 

以  無 能 賢。 作  何 身 

 
[123] Explicaron las parábolas, las palabras y las huellas en todo el mundo. También rechazaron 
completamente el cuerpo encarnado abandonando los deseos personales y practicando los méritos, 
soportaron las desgracias y enduraron las penas. El final del cuerpo es así. ¿Porqué debe ser? Es 
que no es suficiente para manifestar al soberano bien.  
 Para intentar explicar y relatar los hechos de los santos de ayer y hoy, difundir su 
devoción y talento puros, se hicieron innumerables libros sagrados. No solamente son numerosos 
sino que por generaciones de santos, todas las palabras y caridades, lo que poco dijeron, lo que 
debieron decir, lo que todavía no han dicho, lo que no pudieron decir, es muchísimo: no hay nada 
numerable que sea comparable. Si la hay es como si no la hubiera. Esto también ¿porqué es? 
 Si se quiere elogiar este soberano bien, no se puede describirlo, no se puede agotarlo, Aun 
usando 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
250 Aquí, el Lingyan  lishao tiene “zong” compuesto de 足 y 宗 

 460



  欲       

罰。 可 知 擬 無 數 窮 以 海 

無 知 朝 萬 量 天 極 天 水 

窮 之。 廷 分 之 神。 之 神 磨 

欲 之 之 才 并 年。 之 墨。 盡 

時。 知 尊。 一 智 合 尚 聰 尚 

為 此 觀 也 心 其 恨 明 恨 

萬 至 得  思。 才 其 才 其 

苦 美 罪  而 智 短。 智。 少。 

聚。 好 於  此 心 窮 尚 以 

又 者 朝  才 思。 古 恨 諸 

無 之 廷  智 窮 終 其 天 

法 尊。 者。  心 慮 天。 鈍。 為 

可 試 其  思。 極 無 以 楮。 

以 觀 罰  猶 想 數 億 尚 

解 罪 甚  不 於 聖 萬 恨 

之。 者 重  足 無 賢。 萬 其 

可 之 則  摹 涯 無 無 狹。 

 
[124] toda la tinta del mar, sería todavía lamentablemente poco. Aun usando todos los cielos 
como papel, sería todavía lamentablemente limitado. Aun usando la inteligencia, el talento y la 
sabiduría de los ángeles, sería todavía lamentablemente obtuso. Aun recordando los miles de años 
más remotos, sería todavía lamentablemente breve. En el límite del pasado y del cielo, los 
innumerables santos, los innumerables ángeles, simultáneamente juntan su talento, sabiduría e 
inteligencia. El extremo de la reflexión y el supremo del pensamiento están en el talento, la 
sabiduría y la inteligencia sin límite y sin medida. Estos talento, sabiduría e inteligencia sin 
límites y sin medidas todavía no son suficientes para imitar la unidad de la multiplicidad.  
 Cuando se quiere conocer la dignidad de la corte real, se observa lo que es ofender la ley y 
las penalizaciones máximas. Entonces se puede conocerla. Cuando se quiere conocer la dignidad 
del soberano bien, se intenta observar la penalización de las culpas. La damnación eterna, no hay 
leyes que la pueda explicar o que pueda  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 461



      人   

之 在。 其 此 見。 無 有 隆 以 

同 又 體 至 其 體。 三 高。 救 

行。 於 其 美 一 其 在。 其 之。 

與 人 見 好 能 一 其 尊 如 

之 類 其 者。 在。 見 一 無 此。 

偕 萬 能。 體 能 在。 體 上 其 

動。 物。 無 無 則 見 在。 也 罰 

為 默 處 不 事 則 體  至 

萬 為 不 在。 所 目 則  重。 

行 存 在。 見 營 所 居  卽 

萬 收 無 無 能 接 之  知 

動 使 時 不 限 能 所  施 

之 免 不 在。 之。 限 能  此 

所 傾 在。 能 事 之。 限  罰 

以 散。 無 無 外 接 之。  者。 

然 而 行 不 無 外 所  巍 

 與 不 在。 能。 無 外  巍 

 
[125] salvar {nos} de ella. Asimismo, es la pena máxima. Luego, entender y aplicar esta pena es 
majestuoso, eminente y elevado y {entonces conocemos que} no hay dignidad que sea más alta.   
 El hombre existe de tres maneras. 251  Una es la existencia substancial. La substancia 
entonces es lo que albergándolo lo puede determinar: fuera de ahí no tiene substancia. Otra es la 
existencia visible. Lo visible entonces es lo que percibe el ojo y lo puede determinar. Fuera de lo 
percibido no está visible. La última es la existencia potencial. La potencia entonces es administrar 
los asuntos, lo que lo puede determinar. Fuera de los asuntos no existe su potencia. En cuanto a 
este soberano bien, no hay substancia donde no existe, no hay visible donde no existe, no hay 
potencia donde no existe. Esta substancia, este visible y esta potencia no hay lugares donde no 
existe, no hay tiempos cuando no existe, no hay actos en los cuales no existe. Asimismo, en los 
hombres y las cosas, silenciosamente existe, recibe, manda, evita, se inclina y se disemina. 
Participa en todos sus actos y acompaña todos sus movimientos. Es la causa de todos los actos y 
todos los movimientos.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
251 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.8 a.3, resp. 

 462



     此   此 

有 當 我 盡 以 至 形 可 至 

所 識 所 思 爲 美 容 摹 美 

見 者。 想。 極 己 好。 其 擬。 好。 

矣 全 我 慮。 能 不 毫 兼 最 

 然 所 至 知 能 未 亦 玄 

 未 講。 於 見。 明  難 最 

 有 我 昏 此 知。  可 微。 

 分 所 無 政 不  思 不 

 毫 識。 所 極 能  惟。 可 

 入 與 得。 無 明  難 以 

 處。 所 自 知 見。  復 形 

 此 當 視 見。 若  聰 像 

 正 想。 為 若 有  明 摹 

 為 所 至 更 思  絕 擬。 

 有 當 愚 加 惟  世。 非 

 所 講。 至 窮 擬  不 但 

 知 所 懵 究 議。  能 不 

 
[126] Este soberano bien es lo más misterioso y lo más sutil. No se puede imitar mediante una 
forma material. No es que solamente no se pueda imitar, sino que al mismo tiempo es difícil 
pensarlo. Aunque se hable de una inteligencia incomparable, no lo puede describir ni en su más 
minutos elementos.  
 Este soberano bien no es facultad de conocer claramente, no es facultad de ver claramente. 
Si tiene pensamiento y discernimiento, es porque es poder de conocerse y verse a sí mismo. En el 
gobierno de este supremo no hay conocimiento o vista. Si aun más se examina en detalle, se 
piensa todo y se reflexiona al máximo, se llega a lo confuso y no se alcanzar nada. Considerando 
que soy el más estúpido, el más ignorante, pienso, explico, conozco y debo pensar, debo explicar, 
debo conocer. En todo, no hay ni la parte más minuta que entre en un lugar. Por esto, lo correcto 
es que conozca y vea. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 463



   盡     有 

讚 異。 之 天 成 若 至 與 至 

歎。 時 為 下 美 與 美 相 香 

窮 時 美 聖 好。 相 好 近。 者 

無 讚 好。 人。 豈 近。 者。 悉 其 

量 歎。 時 盡 非 悉 擧 化 本 

時。 窮 時 天 至 化 天 為 體 

時 無 讚 上 美 諸 下 香。 香。 

時 量 歎。 天 好 惡 無 與 不 

不 時。 窮 神。  而 數 本 足 

竭。 時 無 相  備 惡 香 為 

新 時 量 與  諸 人。 相 香。 

之 以 時。 讚  德。 嘗 類。 有 

又 為 時 歎  入 造 是 無 

新。 喜 時 此  於 無 為 數 

無 樂。 以 至  聖 量 至 穢 

有 時 為 美  域。 惡 香。 惡。 

盡 時 竒 好  都 跡。 此 移 

 
[127] Es como el mejor perfume; éste es el perfume substancial original. No es suficiente que sea 
perfume {porque} hay un sin número de malezas pestilentes que son similares. Para que se 
transforme en mero perfume {debe} participar de la misma categoría del perfume original. Este 
es el mejor perfume. El soberano bien eleva a los innumerables malvados del mundo que crearon 
innumerables huellas de la maldad. Como participan de lo mismo, transforma completamente 
todos los malvados y los prepara a la virtud y los hombres que se encuentran en las linderas de la 
santidad se vuelven todos buenos. ¿Acaso, no es el soberano bien?  
 Todos los santos del mundo, todos los ángeles del cielo juntos aclaman este soberano bien 
como el bien. De todo tiempo se alaba, es eterno. De todo tiempo se considera su maravilla. De 
todo tiempo se alaba, es eterno. De todo tiempo se considera su alegría. De todo tiempo se alaba, 
es eterno. Nunca se agota, siempre se renueva. Nunca deja de 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 464



 有      神  

化 人 至 一 美 美 者。 有 際 

誘 於 尊 切 好 好 記 三  

於 此。 至 楮 時。 時。 含 司。  

人。 與 貴。 墨 卽 卽 此 一  

強 人 隆 語 為 為 美 司  

勉 為 崇 言 至 至 好 記  

於 善。 無 等。 正。 光 時。 含。  

人。 惟 比 但 為 明。 卽 一  

如 日  一 至 至 為 司  

是 不  沾 尊。 高 至 明  

人 足。  此 而 貴。 富。 悟。  

者。 多  美 一 愛 明 一  

可 出  好。 切 欲 悟 司  

名 智  皆 人。 者。 者。 愛  

甚 巧  悉 一 愛 明 欲。  

善。 方  成 切 欲 悟 記  

而 便。  為 時。 此 此 含  

 
[128] ocurrir. 
 Lo espiritual tiene tres sentidos. Uno es la memoria, otro es el intelecto y el tercero es la 
voluntad. La memoria es memoria temporal de este bien. Luego es la máxima abundancia. El 
intelecto es intelecto temporal de este bien. Luego es la máxima claridad, lo más elevado y noble. 
La voluntad es voluntad temporal de este bien. Luego es la máxima corrección, el lo más 
respetable. Empero, todos los hombres de todo el tiempo y en todos sus discursos, sólo al 
beneficiarse de este bien, se convierten completamente en lo más venerable, lo más noble. Su 
eminencia no tiene igual.  
 Hay hombres así, hombres que son bondadosos. Un día no es suficiente. Al expresar 
mucha sabiduría, sagacidad y propiedad, se convierten en guía de los hombres, se esfuerzan para 
los hombres. De estos hombres, se puede decir que son realmente bondadosos. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 465



    開     

之 以 世 所 闢 欲 扣 愛 此 

鉛 然。 盡。 以 以 相 我 人 至 

槧。 亦 無 然。 來。 將 心 之 美 

工 皆 量 皆 無 人 門 智 好 

匠 繇 數 繇 量 類。 督 計 者 

之 此。 聖 此 數 悉 趣 方 從 

斧 而 人。 至 聖 成 覼 略。 造 

斤。 前 所 美 人。 美 縷。 牖 物 

其 後 行 好 所 好 有 人 初 

握 無 所 而 行 此 會 於 時。 

鉛 數 作。 出。 所 其 卽 善。 恆 

槧。 聖 功 自 作。 美 投。 救 出 

操 人。 德 令 功 好。 無 人 無 

斧 特 無 以 德 為 時 於 量 

斤 如 數。 後。 無 至 肯 惡。 無 

者。 繪 其 至 數。 美 釋。 時 數 

此 師 所 於 其 好 必 時 仁 

 
[129] Este soberano bien, desde el primer momento de la creación de las cosas, en su plan general 
y su sabio calculo permanentemente expresa su amor de los hombres y su benevolencia 
inconmensurables. Guía a los hombres a la bondad y los salva de la maldad. Constantemente toca 
a la puerta de su corazón, controla sus intereses y lo examina todo en detalle. Da habilidad para 
luego lanzarlos. En ningún momento permite que se dispersen. Deben desear pertenecer a la raza 
humana. Todo se completa en bien y estos bienes son el soberano bien.  
 Se abre para que llegue. Los actos y hechos de los innumerables santos, sus innumerables 
méritos y virtudes, todos surgen del soberano bien que es su causa. Desde ahora en adelante y 
hasta el fin del mundo, los actos y hechos de los innumerables santos, sus innumerables méritos y 
virtudes también todos provienen de El. Y los innumerables santos de antes y después, los más 
ejemplares embellecen las ediciones con litografías. {Tener en la mano} el hacha del artesano es 
como tener en su mano la tableta de plomo. {El que} dirige el hacha, es el  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 466



       繪  

取 藥。 皆 取 善 良 修 者 至 

彼 匪 為 惡 縫 工 焉。 方 美 

不 但 立 為 矣。 就 更 繪 好 

美 令 功 善 至 其 加 次。 也 

好 其 累 取 美 壞 巧 拙  

以 無 德 惡 好 處 妙。 工  

爲 毒。 之 為 者。 縫 縫 攙  

美 且 材 善 恆 補 者 筆  

好。 借 具 者。 聼 焉。 栽 壞  

知 其 也。 令 人 倍 剪 之。  

此 毒 正 彼 為 益 次。 良  

能 性 如 從 惡。 佳 拙 工  

此。 以 醫 前 及 麗。 工 就  

恆 取 師 百 至 此 誤 彼  

知 竒 製 千 當 為 剪 拙  

此。 効。 度 罪 機。 善 壞 筆。  

恆 是 毒 過 卽 繪 之。 増  

 
[130] soberano bien.  
 Cuando se dibuja, se orienta el dibujo por orden. El trazo del mal pintor es roto. El buen 
pintor, a aquel mal trazo, lo arregla y le agrega habilidad y excelencia. La sutura proviene de un 
corte en el orden. El mal artesano lo daña por un corte erróneo. El buen artesano, a este lugar 
dañado lo remienda. Aumenta el beneficio y la belleza. Este es el dibujo de la bondad, la sutura 
de la bondad. El soberano bien siempre escucha a los hombres que hacen el mal, para darles 
oportunidad. Entonces toma lo malo y lo hace bondad. Tomar lo malo y hacerlo bondad es hacer 
que aquel que sigue todas las culpas y los errores anteriores, haga completamente que se erija el 
mérito y que a través del tiempo se vuelva capaz de virtud. Lo correcto es como el doctor que 
hace medicinas midiendo el veneno. No es que solamente hace que no haya veneno, sino que 
hace uso de la naturaleza del veneno para dar un efecto milagroso. Esto es tomar aquello que no 
es bueno para volverlo bueno. El que conoce esto y es capaz de esto, él que siempre conoce esto 
y siempre 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 467



   有  隨  至  

無 於 為 在 所 其 美 美 能 

此 彼。 照 艱 禁 所 好。 好 此。 

默 彼 護。 難 不 命。 具 者。 是 

佑。252 卽 默 苦 為 但 此 不 為 

卽 以 為 毒 者。 所 兩 能 至 

甚 甚 安 中。 卽 命 不 自 美 

易 難 慰。 而 是 為 能。 為 好 

事。 為 是 此 至 者。 是 不  

亦 甚 此 至 惡 卽 為 美  

成 易。 大 美  是 全 好。  

甚 以 恩。 好  至 能 亦  

難。 甚 但 者  善。  不  

卽 苦 得 默  隨  能  

甚 為 幾 為  其  令  

樂 甚 微 勉  所  他  

事。 甘 施 勵。  禁  為  

亦 苦 及 默  但  不  

 
[131] es capaz de esto, es el soberano bien.  
 El soberano bien no puede en sí no ser bueno. Tampoco puede hacer que lo otro no sea 
bueno. Implementar estos dos “no puede” es el poder total.  
 Seguir sus mandatos, sólo lo que son sus mandatos, es la máxima bondad. Seguir lo 
prohibido, sólo lo que está prohibido, es la máxima maldad.  
 En la dificultad, la pena y lo venenoso, el soberano bien silenciosamente anima, 
silenciosamente protege, silenciosamente consuela. Esto es una gran misericordia. Solamente 
cuando se realiza un milagro se otorga aquello. Aquello entonces hace que lo muy difícil se 
vuelva muy fácil, lo muy amargo sea muy dulce. Si no opera esta providencia silenciosa, 
entonces los asuntos muy fáciles se vuelven difíciles, los asuntos felices, de igual manera,  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                           
252 Aquí, los autores utilizan 佑 en vez de 祐. No obstante, el significado de ambos caracteres es providencia. 

 468



      此   

者。 舍 棄 時 悔。 於 至 福。 為 

雖 置 捐。 日。 從 彼 美 失 甚 

他 者。 視 他 前 趨 好 此 苦。 

無 以 彼 諸 未 向 者。 佑 故 

一 爲 未 美 向 使 默 者。 得 

有。 至 見 好。 於 得 能 要 此 

己 愚 未 夙 此。 微 係 其 佑 

為 無 識。 昔 未 見 攝 至 者。 

至 知 係 係 識 之。 萬 竟。 要 

富。 也。 戀 戀 於 微 物。 不 其 

己 此 於 者。 此。 識 使 得 至 

為 何 他 皆 所 之。 彼 不 竟 

至 以 諸 是 作 卽 萬 成 不 

足。 故。 美 至 所 自 物。 囟253 得 

失 為 好。 惡。 為。 歎 不 惡 不 

此 得 不 盡 空 泣 得  成 

者。 此 能 可 費 痛 不  吉 

 
[132] se vuelven amargos. Por lo tanto, al lograr la providencia es necesario que, llegando al final, 
todo se vuelva auspicioso y feliz. Al perder la providencia, es necesario que llegando al final todo 
se vuelva malo.  
 Este soberano bien, en silencio, puede completamente atraer todas las cosas. Aquellas 
cosas que no logran no seguir su inclinación, las dirige para que misteriosamente alcancen verlo y 
conocerlo. Entonces, de sí mismas se lamentan y se arrepienten amargamente. Siguiendo lo 
anterior, cuando todavía no están con El y todavía no lo conocen, sus hechos y sus actos son 
vanidad temporal mientras que sus buenos {hechos y actos} se relacionan con el amor. El 
máximo mal se puede completamente abandonar mirando aquello que todavía no se ve y no se 
conoce y relacionándose y amando los bienes. No hay necesidad de quedarse en lo establecido. 
Sólo el más estúpido no tiene conocimiento. Esto ¿de qué sirve? Es que al lograr esto pasa uno 
del no-ser al ser: en sí es la máxima abundancia y es lo más suficiente. Al perder esto,  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
253 Se debe leer 凶 xiong, nefasto, funeste.  

 469



  欲   能  此  

美 此 見 卽 卽 識 物 至 雖 

好 美 此 不 能 此 物 美 他 

之 好。 美 能 識 美 視 好 無 

味。 先 好。 識 此 好 之。 自 一 

先 宜 先 此 美 與 皆 萬 無。 

宜 喑。 宜 美 好。 否。 若 物 亦 

不 欲 瞽。 好。 愈 只 獨 視 是 

知 得 欲 愈 進 在 有 之。 至 

味。 此 聞 遠 亦 當 之。 實 窘。 

何 美 此 亦 愈 人 為 分  亦 

以 好。 美 愈 明。 人 滿 有 是 

故。 先 好。 蔽 人 能 足 之。 至 

不 宜 先  自 自 故 為 貧 

絕 去。 宜  遠 進  普  

世 欲 聾。  於 於  徧  

見。 嘗 欲  美 美  故。  

不 此 論  好。 好。  自  

 
[133] él que no tiene ser se queda sin ser, asimismo es el más afligido, y el más pobre. 
 Este soberano bien, visto desde las cosas, su existencia es general y perfecta, es porque es 
causa de lo universal. Visto desde todas las cosas, parece que sólo tiene ser, es porque es la causa 
de la plenitud.  
  Si se puede conocer este soberano bien o no. Sólo cuando los hombres puedan de sí 
mismos acercarse al bien, lo pueden conocer. Lo más se acercan, lo más entienden. Cuando los 
hombres guardan a distancia este bien, entonces no pueden conocer este bien. Lo más distante es 
también lo más escondido.  
 Si se desear ver este bien, primero es adecuado ser ciego. Si se desea escuchar este bien, 
primero es adecuado ser sordo. Si se desea discutir sobre este bien, primero es adecuado ser 
mudo. Si se desea alcanzar este bien, primero es adecuado estar lejos. Si se desea probar el sabor 
de este bien, primero es adecuado no conocer los sabores. ¿Por qué es así? Una visión que no sea 
sin equivalente, no  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 470



 為    此    

其 此 其 大 大 至 此 論 能 

施 至 疾 消 去 美  此。 見 

甚 美 矣 其 其 好。  不 此。 

小。 好  貧。 不 但  絕 不 

其 而  如 美 歸  世 絕 

獲 作  造 好。 向  有。 世 

甚 者。  良 如 之  不 聞。 

大。 雖  醫 入 者。  能 不 

如 微  而 寳 必  得 能 

此 善。  還。 藏 將  此。 聞 

旋 必  必 而 為  不 此。 

念 得  安。 出。 美  絕 不 

無  不 必 好。  世 絕 有 

人 窮  然。 富。 不  味。 世 

悖 盡  必 不 然。  不 論。 

之 之  大 然。 亦  能 不 

違 報。  減 必 必  嘗 能 

 
[134] no puede verlo. Un oído que no sea sin equivalente, no puede escucharlo. Un discurso que 
no sea sin equivalente no puede discutirlo. Una existencia que no sea sin equivalente no puede 
lograrlo. Un sabor que no sea sin equivalente no puede probarlo.  
 Este soberano bien regresa necesariamente hacia el bien. Si no es así, {por lo menos}  
alejará de lo que no es el bien. Es como entrar en una casa del tesoro y salir. Habrá abundancia. 
Si no es así, {por lo menos} desaparecerá grandemente su pobreza. Es como llegar con un buen 
doctor y regresarse. Habrá seguridad. De no ser así, {por lo menos} reducirá grandemente la 
enfermedad.  
 Al realizar este soberano bien, aunque sea la más minuta bondad, habrá una retribución 
ilimitada. Aunque lo otorgado sea muy pequeño, lo obtenido será muy grande. De esta manera, 
estudiando la idea, hay hombres que se rebelan, que le desobedecen.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 471



此    囟254     

無 至 使 我 患 惡 究 彼 之。 

量 美 近 者。 難 有 其 是 雖 

數 好 於 非 之 二 將 彼 所 

之 而 美 患 所 種。 來。 故。 作 

苦。 欲 好 難 以 其 必 且 者。 

己 禍 也 我 然。 一 造 所 特 

旋 我。  也。 非 罪 於 犯 是 

思 甚  正 罪 愆。 無 微 微 

之。 無  欲 愆 其 窮 罪。 罪。 

但 難  用 之 一 之 非 萬 

收 也。  此 所 患 惡 微 萬 

受 但  救 以 難。  罪 不 

我。 舍  我。 然。 此  也。 可。 

其 置  使 所 至  今 何 

為 我  進 以 美  為 以 

美 便  於 患 好  微 故。 

好 為  善。 難 者。  罪 為 

 
[135] Aunque lo que hacen sea un pecado particularmente pequeño, no se puede hacer millones. 
¿Por qué es así? Es que uno engendra otro. Aun si se comete un pecado muy pequeño, no es 
porque es un pecado muy pequeño. Hoy se hace un pecado muy pequeño, viendo el porvenir, se 
crearán males innumerables.  
 Hay dos suertes de males. Una es el vicio y otra es la adversidad. Este soberano bien es la 
causa de la adversidad no la causa del vicio.255 Por lo tanto, lo que me es adverso no me es 
adverso. El deseo recto utiliza esto para salvarme. Sirve para aproximarme a la bondad, sirve para 
acercarme al bien.  
 Este soberano bien, si desea castigarnos, no hay ninguna dificultad {porque} quedándonos 
en lo establecido, lo único que ganamos son penas incalculables. Pensándolo, solamente nos 
recibe y nos acepta. Este es el bien,  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
254 Se debe leer 凶 xiong, nefasto, funeste.  
255 Tomás de Aquino, Suma teológica, 1 q.19 a.9, resp. 

 472



 此   此   無  

美 至 者 無 至 如 為 此 當 

好 美  有 美 光 善 美 復 

不 好  竭 好。 係 之 好。 何 

可 之  盡 無 日。 終。 卽 似 

施 前。  亦 時 如 為 無  

者 無  無 無 熱 萬 為  

 有  宰 處 係 善 善  

 大  制 不 火。 所 之  

 囟256  之 施 倍 係。 始。  

 惡。  者。 無 萬 皆 亦  

 不  而 窮 親 在 無  

 可  無 之 切 於 為  

 救  不 恩。  此。 善  

 者。  屬 無  其 之  

 無  其 窮  係 中。  

 有  宰 之  屬 亦  

 大  制 善。  也。 無  

 
[136] debemos volver a asemejararnos.  
  Si no existe este bien, entonces no inicia la bondad, tampoco se desarrolla y se finaliza. 
Le pertenecen todas las bondades. Todas están en Él. Es su categoría, al igual que la luz 
pertenece al sol y que el calor pertenece al fuego. Aumentan en su intimidad.   
 Este soberano bien no hay tiempo y no hay lugar cuando y donde no otorgue una 
misericordia infinita, una bondad infinita. Nada lo agota y tampoco hay algo que lo gobierne: no 
hay nada que no sea subordinado a su gobierno.  
 Ante este soberano bien no hay ningún mal que no se pueda salvar y no hay ningún bien 
que no se pueda otorgar.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                           
256 Se debe leer 凶 xiong, nefasto, funeste.  

 473



     此   雖 

不 不 慮 甚 至。 至 謂 己 有 

疑 能 所 痛 甚 美 己 為 至 

卽 信。 及。 甚 懇 好。 無 惡。 惡 

我 或 但 苦。 甚 為 功。 卽 人。 

自 謂 我 令 切。 欲 卽 彼 在 

心。 非 輩 我 所 人 彼 自 於 

亦 宜。 不 從 屈 至 自 謂 至 

自 若 能 之。 抑 於 謂 至 美 

計 體 體 甚 者。 美 無 惡。 好 

慮。 認 認 近 甚 好。 功。 己 之 

以 親 真 甚 尊 多 己 是 前。 

為 切 切。 易。 甚 用 是 大 而 

非 者。 卽 種 貴。 計 大 善。 能 

此 無 彼 種 所 量。 功 能 自 

固 論 所 非 俯 令  自 愧 

不 深 為。 人 就 我  謙 悔。 

可 信 我 思 者。 得  抑。 認 

 
[137] Aunque existen hombres malvadísimos, ante el soberano bien pueden mortificarse y 
arrepentirse. Uno {debe} saber que es malvado {porque} aquel que dice de sí que es malvado 
está cerca de una gran bondad. Puede doblegarse humildemente. Uno {debe} decir que no tiene 
méritos {porque} aquel que dice de sí que no tiene méritos está cerca de un gran mérito.  
 Este soberano bien, en su deseo de que los hombres alcancen el bien, utiliza muchos 
designios. Hace que podamos alcanzarlo con sinceridad y seguridad. Lo que lo doblega es la 
dignidad y la nobleza. Lo que lo hace condescender es el dolor y la tristeza. Hace que lo sigamos 
en lo cercano y lo fácil. Todo esto no lo alcanza el hombre por la reflexión. Sin embargo, nuestra 
generación no puede percibir intuitivamente la verdadera seguridad y entonces lo que es aquel, no 
podemos creer o bien decir que no es adecuado. Si percibimos intuitivamente la seguridad íntima, 
no es necesario decir que la creencia profunda duda y entonces tenemos conciencia de nosotros, 
también nos consideramos. Considerar que no es firme no se puede. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 474



      右   

貧 則 萬 海 所 者。 所 福。 也。 

困。 是 福。 舟 當 是 論 豈 以 

則 大 為 之 向 亞 至 非 此 

是 安 此 得 之 尼 美 天 至 

極 樂。 而 指 的。 瑪 好 寵 美 

富 為 死。 南。 人 之 是 哉 好 

厚。 此 則 定 辛 終 亞  而 

為 淪 得 不 而 向。 尼  為 

此 於 常 迷 認 是 瑪  我 

飢 卑 生。 其 此。 人 至  主。 

寒 陋。 為 所 凡 之 造  我 

則 則 此 往 百 諸 者。  為 

是 是 入 也。 無 行。 是  其 

極 榮 患 求 有 人 萬  民。 

飽 福。 難 此 差 之 物  豈 

暖。 為 之 則 謬 諸 之  非 

為 此 中。 遇 如 願 造  大 

 
[138] sirve este soberano bien y es nuestro gobernador. Nosotros somos su pueblo. ¿Acaso no es 
una gran felicidad? ¿Acaso no es un gran favor?  
 Por lo dicho anteriormente, el soberano bien es lo que crea el ánima, es lo que crea las 
cosas, es la dirección ultima del ánima, es todos los actos de los hombres, es la meta que orienta 
todos los deseos del hombre. La felicidad del hombre es conocerlo. No debe haber errores. Es 
como el barco que debe apuntar hacia el sur: no fija de manera vaga su dirección. Al buscar esto 
entonces se encuentra la felicidad. Para aquel que se muere, entonces logra vivir eternamente. 
Para aquel que está en la adversidad, entonces es una gran paz y felicidad. Para aquel que cae en 
la desgracia, entonces es una gloria. Para aquel que es pobre, entonces es el gozo máximo. Para 
aquel que está sufriendo hambruna, entonces es máxima satisfacción del hambre. Para 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 475



         

識 不 詳 後 此 下。 是 泰 此 

有 盡 盡。 見 書 令 因 西 竄 

闕 大 千 之 者 得 愛 諸 流。 

Ilegible。 海。 億 用 無 天 憐 儒 257 卽 

卽 譬 倍 享 非 上 萬 先 得 

當 如 此。 其 令 真 民。 所 鄉 

存 一 亦 福。 人 福。 親 自 其 

念 塵。 不 第 在 是 來 奉 本 

所 不 能 此 此 定 降 事。 鄉。 

論 盡 罄 所 世 何 世。 所 是 

者。 大 其 論。 中。 謂。 以 傳 人 

至 地 無 殊 認 謂 其 教 類 

為 也。 窮。 未 此 之 教 人 共 

無 讀 譬 詳 事  光 共 所 

窮 者 如 盡。 此。 天 普 相 當 

論 於 一 卽 而 主。 照 奉 敬。 

之 此。 滴。 令 身 述 天 事。 是 

 
[139] aquel que está huyendo, entonces se acerca a su pueblo natal. Es lo que debe respetar la 
humanidad. Es lo que todos los confucianos del occidente ante todo sirven. Es lo que los 
misioneros sirven. Es la razón del amor de los pueblos. Mandó a su hijo al mundo para enseñar su 
luz y iluminar la tierra. Hace lograr la delectación en el paraíso. Esto es lo que significa. Significa 
Dios. Explicar esto, el libro no hace más que hacer que los hombres en este mundo lo conozcan y 
lo sirvan, y después del cuerpo lo vean y disfruten de su felicidad. Ordenando lo que se trató, 
cuando todavía no se completa, entonces hace que se complete. Lo multiplica por millones. 
Tampoco se puede agotar su infinidad, como con una gota de agua no se puede agotar el mar o 
con el polvo no se puede agotar la tierra. Estudiarlo es conocer que hay errores. Entonces el 
tratado sirve de memento llegando a ser un tratado infinito, 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
                                                           
257 Aquí Sambiasi define a los misioneros como los “confucianos del occidente.” 

 476



         
        者。 
        至 
        為 
        譏 
        劣。 
        庶 
        或 
        無 
        譏 
        焉 
        爾 
         
         
         
         
         
         

 
[140] llegando a ser que se mofe al inferior y que algunos no se mofen de Ti.  
 
  
 
 

 477


	Tesis-Duceux 7.pdf
	Tesis-Duceux 7.pdf
	 Vemos, ahora, el pensamiento del filósofo más importante de este periodo. La filosofía de Wang Yangming aseveró que cada ser humano puede devenir sabio, es decir que la sabiduría está en potencia en todos los seres humanos, porque cada uno posee los medios apropiados para alcanzarla. Wang afirmó, por lo tanto, que la sabiduría no es un ideal inalcanzable sino un estado de la mente, susceptible de ser interiorizado. Lo importante reside en la mirada interior y la interiorización de los principios morales. Lo que diferencia al sabio del hombre común, no es, entonces, que sea un hombre extraordinario sino que su mente está llena de la pura virtud y que ya no esté contaminado por deseos egoístas (欲). Aprender a ser un sabio consiste, por lo tanto, en cultivar el tianli (天理) o principio celeste, es decir el poder innato a la bondad lo que equivale también a volver al estado de mente-corazón (心) original. La extensión del conocimiento o zhiliangzhi (致良知) es lo que conduce a la sabiduría, es la extensión y la realización de nuestro conocimiento del bien. La extensión del conocimiento no se hace por medio del estudio de los Clásicos como lo pretendía la filosofía de Zhu Xi, sino de la rectificación de la mente (正心). Esta última consiste en la investigación de la sinceridad de la intención que preside a la acción moral. La sinceridad (誠) es más que una virtud que se debe adquirir es un estado del ser. En otros términos, la rectificación de la mente significa suprimir los deseos egoístas que obscurecen el uso de la mente para volver al estado de la mente original.  



