
LOS PREDICADORES 
DIVIDIDOS ,

Los dominicos en Nueva España, siglo XVI

DANIEL ULLOA

EL COLEGIO DE MEXICO







LOS PREDICADORES DIVIDIDOS
(LOS DOMINICOS EN NUEVA ESPAÑA, SIGLO XVI)



CENTRO DE ESTUDIOS HISTÓRICOS
Nueva Serie 24



DANIEL ULLOA H.

LOS PREDICADORES 
DIVIDIDOS

(LOS DOMINICOS EN NUEVA ESPAÑA, 
SIGLO XVI)

El Colegio de México



VO

ALEJANDRO MINA

Primera edición (2 000 ejemplares) 1977 

Derechos reservados conforme a la ley
© 1977, Ei. Colegio de México
Camino al Ajusco 20, México 20, D. F.

Impreso y hecho en México
Printed and made in Mexico



INDICE

Prólogo 1

Introducción 7

Primera parte. Los dominicos en el Nuevo Mundo (1509-1526) 25

I. Castilla y el Nuevo Mundo, La reforma dominicana en España has­
ta el descubrimiento de América 27

II. Los dominicos en las Antillas, La provincia de Santa Cruz de las
Indias 43
1. Los hábitos blancos dominicos en las islas 43

A. El Nuevo Mundo y la política misional de los reyes cató­
licos 43

B. La “herejía” de fray Antonio de Montesinos 52
III. Los dominicos en Tierra Firme 61

1. Primeros intentos 62
2. Un dominico en hábito clerical 64
3. Chiribichi o los “cristianos pestilentes” 67
4. La Costa de las Perlas 75
5. Al César lo que es del César y a Dios lo que es de Dios 77



Segunda parte. Los dominicos én la Nueva España (1526-1540) 83

I. En tierras de México. F ormación de la provincia de Santiago de 
México (1526-1528) 85
1. La iniciativa misionera de fray Tomás Ortiz 89
2. En víspera del glorioso precursor de Cristo 93
3. A la sombra de fray Domingo de Betanzos (1526-1528) 97
4. La legendaria figura de fray Domingo de Betanzos 98

II. Periodo de controversia. La lucha por la preponderancia en la for­
mación de la provincia (1528-1532) 105
1. Dos vicarios en conflicto 105
2. Betanzos y la autonomía de la provincia 111

III. El triunfo de la observancia. La erección de la provincia de San­
tiago de México (1532-1535) 119
1. Betanzos en el Viejo Mundo 119

A. En la cueva de María Magdalena 119
B. La reacción de Santa Cruz 123

2. Santiago de la Nueva España 126
A. Actividad de la Vicaría de la Nueva España durante el pro­

ceso de su independencia (1531-1534) 126
B. Una mentalidad heredada 131
C. Un giro de 180 grados 135

Tercera parte. Los dominicos en la Nueva España y sus actas ca­
pitulares del siglo XVI 141

I. Las observancias 147
1. Los votos de la vida religiosa 147
2. La disciplina regular y las observancias monásticas 193

II. El estudio de la orden como medio específico 215
1. Liturgia y contemplación 216

A. La formación religiosa y sus implicaciones académicas 226
B. El ministerio intelectual 250

Epilogo 275

Documentos inéditos de importancia 281

Elenco de personas y cosas relativas a la Orden y a la provincia domi­
nicana de Santiago 291

Vócabulario de tecnicismos 297

Bibliografía 305

índice analítico 317



Con cariño: 
a mis padres, 

hermanos 
y a los queridos amigos 

del CEH de El Colegio de México





PROLOGO





Nuestro trabajo supone una actividad original, pro­
ducto de una iniciativa: la historia es la respuesta 
a una pregunta que le hacen al misterioso preté­
rito, la curiosidad, la inquietud, algunos dirán la 
angustia existencia], y, de todos modos, la inteligen­
cia y la mente del historiador.

Henri I. Marrou

Hace ya algunos años, al ingresar a la Orden de Predicadores, una de las 
cosas que más incitaron mi curiosidad fue el hecho de que en pleno si­
glo xx la comunidad pudiera vivir con hábitos y tradiciones medievales, y 
por qué, después de casi ochocientos años de existencia, la Orden aún ejer­
ciera una fresca fascinación. . . Con el tiempo aquella curiosidad inicial fue 
convirtiéndose en urgencia por contestar las preguntas que diariamente iban 
surgiendo: ¿por qué y para qué había dominicos en México?, ¿qué sentido 
tenía una orden religiosa medieval con características europeas en el mundo 
latinoamericano actual?, ¿por qué de los dominicos en México sólo habían 
quedado ruinas de iglesias y conventos?, ¿qué herencia recibimos los domi­
nicos mexicanos de la vida y de la obra de los primeros que de Europa vi­
nieron a nuestras tierras?

Mi deseo siempre renovado de conocer los lazos que me unían al pasado 
me fue orillando a perfilar una historia de la Orden de Predicadores en

3



4 PRÓLOGO

México. Sin embargo, los cursos filosóficos que hube de llevar me obligaron 
a posponer mis sueños de historiador, y Clío tuvo que agazaparse en un 
rincón, y esperar. Años más tarde, cuando en Roma continuaba los estudios 
de teología, la nostalgia y el “destierro” despertaron, con una sacudida vio­
lenta, mi conciencia histórica frente a la crisis de identidad que planteaba 
el vivir en una ciudad enorme y sobresaltada. El rastreo debía comenzar 
desde el siglo xvi, punto de partida para un serio planteamiento del pro­
blema. Esto era, por supuesto, añadir sólo una gota al mar.

Al leer La conquista espiritual de México,, de Robert Ricard sobre los 
trabajos de evangeüzación que en la Nueva España realizaron las diferentes 
órdenes religiosas, me intrigó el diferente y a veces opuesto comportamiento 
de esas órdenes religiosas frente a la realidad americana, y me intrigaba 
saber a qué obedecían las diversas concepciones que ellos tenían del hombre 
indígena y de su capacidad para la fe cristiana; a qué la influencia, cada 
uno a su manera, en el terreno de lo cultural y lo religioso; a qué, en fin, su 
localización geográfica, etc., etc. Todos estos temas exigían una respuesta 
desde la historia misma para profundizar en un pasado común, con lo que 
se abrieran “pistas” a las investigaciones antropológicas y sociológicas prin­
cipalmente.

Mi intención, pues, fue la de estudiar desde dentro esas instituciones reli­
giosas que influyeron en la evangelización de México en el siglo xvi, pero 
muy pronto me vi obligado a rechazar la idea, no sólo por lo ingente del 
trabajo que superaba con mucho mis limitaciones de tiempo y material, sino 
también, y principalmente, porque al aplicar las concepciones personales a 
las de otras instituciones religiosas, podrían interpretarse unívocamente, y 
en cierto modo hasta falsear su contenido propio. Fue esto lo que me indujo 
a delimitar más realistamente el campo de investigación a sólo la Orden de 
Predicadores en el México del siglo xvr.

Cuando empecé a recolectar el material, constaté que la documentación era 
sumamente escasa, sobre todo por su orientación, ya que la mayoría era 
“oficial”: actas capitulares provinciales, que presentaban una visión unila­
teral de los hechos; crónicas de la provincia escritas principalmente con fi­
nes hagiográficos y hasta apologéticos, y otros documentos, como las cartas 
de religiosos o sobre ellos y los referentes a las actividades dominicanas, que 
además de ser muy raros, tampoco mostraban una trama, y sí dejaban enor­
mes lagunas difíciles de restitución histórica. Otra dificultad seria fue el 
verdadero mosaico de mentalidades que presentaban los actores de esta aven­
tura cristiana, sobre todo en los inicios, ya que eran diferentes su origen y 
formación, como la concepción personal que cada uno tenía de la vocación 
de la Orden como misión.

Así pues, a medida que profundizaba en el desarrollo de la obra dominica 
en México, constaté que entre los misioneros se daba una doble corriente de 
mentalidad, la cual convivía, y se influía mutuamente, pero al mismo tiempo 
se diversificaba hasta aparecer como una dialéctica de oposición. Uno de 
los términos estaba representado por una tendencia de origen monacal y el



PRÓLOGO 5

otro se inspiraba en la concepción apostólica de la Orden, y aunque en sí 
no son extremos opuestos la observancia y la misión, así las hicieron apa­
recer por el desenfoque de que fueron objeto en la metodología dominicana.

Pero había que encontrar el camino para tratar el estudio de una orden 
medieval en América sin exponemos a hacer una transculturación, si no se 
señalaban aunque sólo fuera brevemente los lincamientos generales de su 
finalidad y metodología, no digo ya en su contexto temporal, sino sobre 
todo en el eclesial y teológico.

La vocación de la Orden es la misión, razón de ser en la Iglesia y sobre 
todo su expresión trascendente, o sea, de cómo su mensaje puede difundirse 
por el tiempo y espacio humanos.

La primera parte, Los dominicos en el Nuevo Mundo, trata del cuestiona- 
miento que esa nueva realidad planteó a la Orden y a su vocación evangé­
lica; y como los hechos históricos hicieron depender a América de la corona 
española, fue también a los dominicos de esa nación a quienes tocó responder 
a esa nueva circunstancia.

Por otra parte, como desde las Antillas se realizó la conquista y evange- 
lización del continente, por lo que hace a los dominicos, al constituirse una 
sola provincia religiosa de todos los territorios descubiertos y por descubrirse, 
era de suma importancia referirnos a esa provincia para comprender la acti­
vidad de la Orden en México. Y como los dominicos que llegaron a la 
Nueva España quisieron independizarse de los que estaban en las Antillas, 
traté el origen y desarrollo de la actividad dominicana en México hasta cons­
tituirse en provincia religiosa independiente de la de las Antillas en sección 
aparte, la segunda, que lleva el título de Los dominicos en la Nueva España^ 
y que comprende el tiempo de la llegada de los religiosos hasta la funda­
ción de la provincia de Santiago de México ya independiente, y la celebra­
ción de sus dos primeros capítulos provinciales (1526-1540), en los cuales 
se definen los lincamientos directivos de la nueva provincia, a la vez que 
dictan la pauta para la interpretación de la documentación de las actas de 
los capítulos provinciales que forman la tercera parte de la tesis y que re­
presentan su parte vertebral, comprendiendo desde 1540 hasta 1589.





INTRODUCCION





La Orden de los Hermanos Predicadores, mejor conocidos con el sobrenom­
bre de “dominicos”,1 tuvo su origen en Tolosa (Francia) el año de 1216 
en plena baja edad media. Su fundador, Domingo de Guzmán, era un clé­
rigo español que, consciente de la terrible ignorancia evangélica de su épo­
ca, fundó una orden religiosa para ayudar a resolver, al menos en parte, la 
ingente crisis espiritual y eclesiástica del siglo xm.

La Orden subsiste hasta nuestros días, y dentro de la Iglesia ha desarro­
llado una notable actividad tanto en el campo intelectual como en el misio­
nero y apostólico. A pesar de todo, en el transcurso de los siglos su dinámica 
no ha sido siempre la misma ni el ritmo de sus tensiones se ha mantenido 
constante.

¿Cuáles fueron los fundamentos históricos y doctrinales que animaron du­
rante siglos a esta institución religiosa, y cuáles los lincamientos explicativos 
de las actitudes que los miembros de dicha corporación adoptaron? Sin con­
testarnos satisfactoriamente esas preguntas, no será posible comprender, y 
menos interpretar rectamente su actuación en el México del siglo xvi.

1 La orden de predicadores se conoce con las siglas o.P., que es una abreviación de 
palabras latinas: ordo praedicatorum.

9



10 INTRODUCCIÓN

Una orden medieval disidente

Pocos momentos históricos han sido germen de tan hondas transformaciones 
socioculturales, espirituales y religiosas como lo fue la baja edad media. 
Los movimientos “comunales”, por ejemplo, que desquiciaran a la estable 
sociedad feudal dando paso a las nuevas ciudades burguesas en lo económico, 
a las universidades en lo cultural, y en lo religioso (en este caso en lo cris­
tiano), al movimiento evangelista, creador entre otras cosas de las órdenes 
mendicantes.

La estructura decadente de la clase dirigente feudal èra incapaz de hacer 
frente a las urgentes necesidades de la naciente burguesía, sobre todo porque 
aquélla propugnaba el dominio y la potestad de los señores sobre los bienes 
materiales —tierra y siervos—, mientras la Iglesia alegaba para sí los espi­
rituales. Señores y obispos coincidían al reconocer en los nuevos movimientos 
burgueses una gravísima disolución del establecido orden político, social y 
religioso.

La burguesía, por su parte, aunque no demasiado revolucionaria, lucha 
por la adquisición de algo tan necesario para su vida como la libertad. Sin 
embargo, no hay entre ellos una conciencia de la libertad como derecho 
natural inalienable, sino que la reclaman, al menos en un primer estadio, 
por las ventajas que les confiere para trasladarse con sus mercancías, dis­
poner de sus bienes y para que sus contratos no se vieran afectados en los 
diversos territorios feudales.'2 En un segundo estadio de conciencia política, 
esa libertad se traducirá en un derecho legal de la burguesía, que obligó a 
los señores a ceder cada vez más a sus reclamaciones y que llegó, con el 
transcurso de los años, a conseguir autonomía judicial y administrativa en 
las “villas”, como se les llamaba entonces a las jóvenes ciudades burguesas.

Las ciudades amuralladas se convirtieron en verdaderos asilos de inmu­
nidad para quienes se refugiaban en ellas. El burgués, como el clérigo y el 
noble, se sustrae aquí al derecho estamental. Esta situación fue grandemente 
favorecida por la monarquía, siempre celosa de cuanto obstaculizara el cen­
tralismo, que vio en esas ciudades un medio eficiente para liberarse de la 
dependencia de los señores feudales, convirtiéndose primero en protectora y 
después en su representante.3

La Iglesia, que siglos atrás había tomado bajo su responsabilidad la or­
ganización de la sociedad, aquella sociedad que se debatía en el caos pro­
vocado por las invasiones bárbaras, ahora no sabía ver la trascendencia del 
movimiento comunal, y unas veces se mostró indiferente y otras, al igual 
que los señores, francamente hostil, pues la solidaridad temporal que com­
partían los jefes políticos y religiosos la cegaba hasta impedirle ver las trans­
formaciones necesarias “para acabar con una arbitrariedad señorial fruto 
del egoísmo más pagano” (A. Fliche). Incluso los que como minoría se atre-

2 Pirenne; 1970, p. 44.
3 Romero; p. 58.



INTRODUCCIÓN 11

vían a denunciar los abusos, pero sin repudiar el sistema, aparecen como 
portavoces ineficaces de un reformismo moral.4

Esto obedecía en gran parte a que la Iglesia había comunicado, durante 
siglos, su espíritu paternal y también patrimonial a la organización feudal, 
hasta el punto de llegar a ver en los castillos señoriales una réplica de los 
monasterios, y al sacralizar los juramentos que sellaban los lazos de esa so­
ciedad, se identificaban y exaltaban igualmente la fidelidad al señor y las 
virtudes evangélicas de justicia y caridad.

Este éxito de la Iglesia, avalado por varios siglos, hacía concebir los logros 
como un patrimonio inmutable; de ahí qué las instituciones eclesiásticas 
tampoco miraran con buenos ojos aquellos movimientos que podrían disol­
ver la alianza que unía, aunque sólo fuera en cuanto a la teoría, a señores 
y prelados en tradiciones e intereses económicos y morales comunes.

Para los prelados era suficiente lo que se había hecho en cuanto a la or­
ganización de la caridad. Por otra parte, la importancia que daban al jura­
mento de fidelidad les impedía favorecer aquellas exigencias emanadas de 
las nuevas comunidades que respiraran violencia o pusieran en peligro la 
estabilidad del poder político y religioso. Por esa razón tampoco veían en 
la servidumbre una condición deshonrosa o transitoria, ni en las demandas 
colectivas una aplicación oportuna de su estima por los valores espirituales 
de su evangelio.6 En resumen, la Iglesia se había convertido en sostén, so­
porte y garantía de una sociedad que la beneficiaba.

Pese a la visión estratificadora del sistema, el proceso evolutivo de feudo 
a comuna iba conquistando autonomía no sólo política, sino también espiri­
tual y científica. El descubrimiento de la naturaleza y sus realidades, así 
como la toma de conciencia de los valores humanos y temporales tales como 
la razón humana y las realidades económicas, vinieron a aumentar el clima 
de efervescencia de un mundo que aún se esforzaba por resolver cristiana­
mente los problemas insospechados que esa naturaleza explosiva presentaba 
a su fe.

A todo esto contribuyó, de manera muy particular, la creación de las nue­
vas escuelas urbanas o universidades, que eran antítesis de las viejas escue­
las abaciales. Es un nuevo auditorio el que hace y presencia ahora cosas 
igualmente nuevas; la ciudad y las calles son el foro de su turbulencia inte­
lectual. Maestros y estudiantes forman una verdadera “internacional” inte­
lectual, y constituyen una entidad jurídica colectiva capaz de actuar a título 
de profesión, con el rango de “oficio” dentro de la nueva ciudad.

Como ocurre en todo crecimiento, la crisis de transformación conglomera­
ba factores muy diferentes según fuera la sensibilidad, y sobre todo la men-

4 Entre los conservadores más obstinados está un tal Gilberto de Nogent, hacia 1115, 
quien se expresaba diciendo que “las detestables comunas” habían sido “establecidas 
por los siervos contra sus señores con objeto de sustraerse a su autoridad y arrebatarles 
sus derechos legítimos”. Citado por Pirenne; 1970, p. 44, nota 13.

5 Chenu; 1963, p. 9.



12 INTRODUCCIÓN

talidad, aunque todas ellas se apoyaran sobre un denominador común: la 
conciencia de una nueva cristiandad.

Los esfuerzos que los diversos sectores aportaban como respuesta se su­
maban rápidamente, unas veces se contradecían y otras lograban amalga­
marse. En la Iglesia también, al menos en algunos sectores minoritarios, la 
conciencia evangélica impulsaba a la renovación y a comunicar a hombres 
nuevos el mensaje de Cristo, siempre “renovado” según ellos. Para estos 
“disidentes” el problema se planteaba en términos evolutivos y revolucionarios: 
¿El evangelio está presente en una historia contemporánea con todo el peso 
y la ambigüedad de una autonomía socio-religiosa y de una filosofía fuer­
temente naturalista?

Ya desde el siglo xi la institución de la Iglesia había emprendido una seria 
reforma para acabar con la mundanalidad del clero feudal, y para afirmar la 
presencia evangélica en el mundo, aunque entonces todavía con escasos re­
sultados. Es perfectamente lógico, pues, que las nuevas formaciones sociales, 
surgidas de la base, tradujeron sus deseos de renovación y libertad con una 
conciencia religiosa igualmente nueva, en contra del triste espectáculo que 
ofrecía a sus ojos una iglesia mundana y corrupta.

A finales de ese siglo xi ya se percibe en el ambiente una vivísima acti­
vidad religiosa popular, promovida en gran parte por los predicadores iti­
nerantes; y surgen también agrupaciones evangélicas de canónigos que viven 
ese ideal comunitariamente.

Esta actividad condenaba al clero corrupto y hará que se busque en el 
evangelio la norma única de vida, y en la vida apostólica su expresión más 
luminosa. Este retorno al evangelio tomará formas desconcertantes de sim­
plicidad, que llevará a interpretaciones demasiado literales y de graves con­
secuencias para la unidad cristiana, pues de ellas surgirán las famosas here­
jías medievales, con matices gnósticos y maniqueos, pero sobre todo caracte­
rizados por un franco rechazo a la Iglesia oficial de Roma.6

Los primeros años del siglo xm iniciaron una era de severas transforma­
ciones; para hacerles frente y sobre todo para dirigirlas progresivamente 
urgía restablecer la unidad en el seno de la sociedad civil y religiosa. Pero 
la vieja ideología feudal sólo buscaba consolidarse y reorganizarse apoyán­
dose en el clero monástico reformado del que había heredado su modelo, un 
clero monástico ocupado en restaurar el primitivo esplendor de la regla y el 
rigor de la vida monacal canonizando como única vía auténtica de perfec­
ción cristiana (la sequela christi), el abandono del “mundo y sus vanida­
des”, por eso fundaba sus monasterios lejos de las nuevas ciudades, cuya 
agitación destruía la sencilla transparencia del evangelio, y en donde la bu­
lliciosa vida comercial constituía un serio peligro para la paz del alma.

Por su parte los prelados, el otro sector influyente de la Iglesia, se opo­
nían principalmente a los movimientos municipales de las villas con tan 
feroz resistencia que en ocasiones llegó hasta la lucha armada. Esto se debía

6 Capitani; 1971.



INTRODUCCIÓN 13

sobre todo a la obligación que tenían los obispos de residir en sus ciudades, 
por ser éstas los centros administrativos diocesanos, y ello les compelía a 
conservar en ellas su poder y oponerse consiguientemente a las tendencias 
de la burguesía, la que además adolecía del pecado original de ser dirigida 
por mercaderes, para quienes la Iglesia nunca pudo concebir un posible 
“bautismo” reparador.

En medio de este rechazo hacia la nueva sociedad por parte de la Iglesia, 
hace su aparición en las plazas y en las calles un grupo de religiosos que 
practicaban y predicaban una nueva forma de vida; son los “predicadores” 
y los “menores”, quienes dejando a un lado el inoperante esquema de una 
Iglesia establecida en la tranquilidad de los monasterios, se comprometen con 
su mundo y su tiempo en un intento de resolución evangélica lineal. Estas 
nuevas órdenes religiosas llamadas mendicantes, por no tener rentas ni pose­
siones para vivir, y por lo tanto depender de la mendicidad, comienzan a 
ejercer una poderosa influencia entre la juventud, hasta el punto que muy 
pronto hubo muchas adhesiones a ese modo de vida.

Esta “insólita novedad” de que nos hablan los Anuales Normannae, era 
un rechazo de la sociedad feudal y eclesiástica fundada sobre privilegios po­
líticos y económicos y en una espiritualidad aristocrática. Los predicadores 
mendicantes practicaban la pobreza evangélica y predicaban el evangelio de 
Cristo con la fuerza y sencillez que caracterizaba a los grupos heréticos disi­
dentes. El escenario de su acción no era la fortaleza feudal, sino el nuevo 
pueblo consciente ya de su pasada servidumbre y de sus recursos futuros. 
El papa Inocencio III (1198-1210), aunque provenía de un estrato social 
feudal, supo comprender y animar el nuevo movimiento mendicante gracias 
a una visión apostólica poco común en su medio. Así predicadores y me­
nores se lanzan a compartir con los demás hombres de su tiempo el empeño 
de reedificar el mundo cristiano.

Predicar el evangelio es para ellos la primera necesidad, y por eso quieren 
ser pobres, no sólo como individuos sino comunitariamente que ésta es tam­
bién una manera de predicar, levantándose contra un mundo que amenazaba 
ser ahogado por la riqueza. Nada de grandes monasterios o ricos inmuebles, 
como los usados por otras órdenes, sino habitaciones sencillas en la ciudad, 
ubicadas de preferencia en los populosos barrios estudiantiles. Domingo de 
Guzmán solía decir, al referirse a los grandes conventos, que el trigo amon­
tonado se pudría, y por ello él animaba a sus hermanos a formarse en el 
nuevo estilo de vida enviándoles a las calles y plazas a predicar el evangelio.

Este acercamiento y convivencia con el mundo se reflejaría también en 
la concepción de una autoridad ejercida democráticamente por medio de 
elecciones permanentes y renovadoras de la base. Con esta medida se daba 
un buen golpe a la influencia de príncipes y señores entrometidos, al im­
pedirles que influyeran directamente en la nómina de superiores que velaran 
por sus intereses.

Es importante notar que el interés de los dominicos por emplazarse cerca 
del ambiente universitario respondía principalmente a un deseo de introdu-



14 INTRODUCCIÓN

cirse en el núcleo forjador de la nueva sociedad, y desde ahí ejercer una 
influencia capaz de cristianizar, o al menos de orientar, cristianamente, a 
las nuevas generaciones. Pero además implicaba una actitud autodidáctica 
para la misma institución, ya que la presencia universitaria tendía al apren­
dizaje metodológico propio de la época, y así poder expresar su espíritu en 
términos adecuados.

Esta opción de los menores y de los predicadores representaba dentro del 
evangelismo ortodoxo una divergencia que con el tiempo tomó caracterís­
ticas de verdadero dramatismo, originándose dos corrientes principales; una 
de tipo monástico-místico denominada la Schola Christi (escuela de Cristo), 
y otra de corte dialéctico-teológico, llamada de los Magistri (Maestros). La 
primera encabezaba la reforma monacal y consideraba a la razón humana 
y sus procedimientos como intrusos; se esforzaba por salvaguardar la trans­
parencia del evangelio a través del método tradicional, haciendo de la fe 
sólo cuestión de adhesión efectiva.

Así, por ejemplo, cuando San Bernardo de Claravalle condenaba severa­
mente a los estudiantes de París, no era sólo el efecto de un rigorismo mo­
ral, sino más bien una reacción enraizada en la concepción monástica de la 
perfección cristiana, que se escandalizaba por ese peligroso compromiso con 
el mundo y sus recursos, en donde consentir a sus evoluciones era una autén­
tica profanación de la ciencia del espíritu.7

La Escuela de Cristo presentaba un método de perfección cristiana, que 
seguía los siguientes pasos:

a) Collatio = lectura de las Sagradas Escrituras.
b) Meditatio = meditación; interpretación subjetiva del texto.
c) Conterriplatio = contemplación o delectación en la obra de Dios rea­

lizada en los justos.

La Escuela de Cristo tiene un fundamento bíblico, característico de la épo­
ca, pero su interés por las Sagradas Escrituras proviene de algo subjetivo, 
cuya finalidad es la realización interior del ideal monástico. La lectio sólo es 
buena según conduzca a la meditación y a la contemplación. Todo lo demás, 
como sería la exégesis literal, la reflexión acomodada a categorías contem-

7 Son muchas las invectivas que la Escuela de Cristo (místico-monástica) lanza en 
tono de burla a la teoría conceptual de los maestros, porque ve en ella una verdadera 
corrupción al querer investigar sobre la inescrutable voluntad de Dios, en lugar de so­
meterse a su omnipotente designio. En el famoso devocionario de Tomás de Kempis, La 
imitación de Cristo, encontramos un claro ejemplo de esta mentalidad. Así, en el libro 
III, capítulo 54 leemos las siguientes palabras que el autor pone eni boca de Jesucristo: 
“Hijo, mira con diligencia los movimientos de la naturaleza y de la gracia, porque 
son muy contrarios y sutiles, de modo que con dificultad son conocidos sino por varones 
espirituales e interiormente alumbrados. Todos desean el bien, y en sus dichos y hechos 
buscan alguna bondad; por eso muchos se engañan con color de bien. La naturaleza 
es astuta y atrae a sí a muchos, los enreda y engaña, y siempre se pone a sí misma por 
fin. Más la gracia anda sin doblez, se desvía de toda apariencia de mal; no pretende 
engañar, y hace todas las cosas puramente por Dios.. .”



INTRODUCCIÓN 15

poráneas, etcétera, no hace más que empañar, con vana curiosidad, la supre­
ma simplicidad de la palabra de Dios.

Esta vía monástica de perfección humana y cristiana, con todo el valor 
que pudiera encerrar en sí, aparecía menos eficaz para el hombre común, 
quedando como camino válido sólo para unos cuantos perfectos o privilegia­
dos. Esto obedecía en gran parte al contacto que Europa había tenido con 
la filosofía griega, exaltadora de la razón, que exigía al mismo tiempo una 
“desacralización” de la naturaleza mágica gobernada por el arbitrio divino, 
concediendo fuerza y vigor a la mente humana para descubrir las leyes de 
las cosas. Los Magistri rechazan, pues, todo simplismo que pretendiera expli­
car por un indiscriminado recurso al poder divino la actividad natural, consi­
derando que más que exaltarle le oprimían y desprestigiaban frente a las 
nuevas corrientes respetuosas de la naturaleza; las que, por otra parte, pare­
cían contar sus derechos con tanta mayor violencia cuanto que habían sido 
desplazadas durante siglos por un pesimismo sobrenaturalista temeroso del 
cosmos, del hombre autónomo, de la razón y de la materia.

Ya a principios del siglo xii Guillermo de Conches (1080-1145) había 
protestado diciendo que: “aquellos que, por exaltar el poder y la sabiduría 
de un dios arbitrario ordenador del universo, escamotean el sencillo juego de 
las leyes naturales, suficientes para dar cuenta del orden cósmico, ignoran las 
fuerzas de la naturaleza y nos rehúsan el derecho a la investigación y nos 
condenan a seguir siendo como rústicos de una fe sin inteligencia”.8

Por eso al irrumpir en las escuelas urbanas en el siglo xm la filosofía de 
Aristóteles como la filosofía de la naturaleza y la metafísica realista, todos 
esos derechos para el mundo, para el hombre, la razón y la materia, aflora­
ron con la violencia de fuerzas reprimidas.

Esa fue la razón por la que la escuela de los magistri también quiso hacer 
frente de manera cristiana a las nuevas exigencias del mundo y del hombre, 
aunque sin abandonar el terreno de la problemática, sino en él. Para estos 
jefes o maestros tanto universitarios como apostólicos, la fe es una adhesión 
del hombre integral, y por ello su teología se presenta como una visión tota­
lizadora de la situación humana a la luz del evangelio, pero creadora de con­
vicciones.® Su rumbo sigue el camino marcado por el antiguo doctor de la 
Iglesia, San Agustín: “Fides quaerens intellectum” (La fe en busca de su in­
teligibilidad) .

La escuela magisterial, al igual que la místico-monástica, elabora un méto­
do fundado en tres operaciones, que aunque distintas entre sí, son sin embar­
go conexas. Son distintas, hasta el punto en que el progreso pedagógico 
provocará su separación en los programas académicos decadentes y estratifi-

s Guillermo de Conches: Philosophia mundi. I, 23, Migne; p.l., vol. 172, p. 56.
9 El papa Honorio III, y ya antes Inocencio III, al dirigir sus cartas a Santo Do­

mingo de Guzmán, le llamaban: “El Maestro Domingo y hermanos predicadores”. Cfr. 
Ripoll: b.o.p., vol. I. Este nombre de maestro fue ratificado en los siglos siguientes, de 
tal modo que desde entonces al superior general de la Orden de Predicadores se le 
llamó maestro general.



16 INTRODUCCIÓN

cados, pero también están íntimamente conexas en el sentido que esta sepa­
ración deberá respetar su estrecha interdependencia al especializarse en sus 
tareas. Estas tres operaciones del método magisterial son.

a) Lectio — lectura de las Sagradas Escrituras.
b) Quaestio = cuestionamiento o puesta en cuestión.
c) Disputado == discusión.10

Caracterizando la lectio del maestro frente a la collado del monje, podemos 
decir que aquélla es una exégesis, una interpretación en orden a determinar 
el contenido objetivo del texto sagrado, sean cuales fueren las necesidades y 
provecho subjetivos.11

La lectio presenta el objeto de la fe, el mensaje revelado en las Sagradas 
Escrituras, pero como ese mensaje es recibido en un ser consciente y reflexi­
vo que da valor a su razón y a su capacidad noética, siente el apetito y la 
inquietud de entender en su contexto el sentido de ese mensaje, originándose 
así la segunda operación metodológica, o sea la quaestio,12

Un maestro no era un exegeta únicamente, sino que también determinaba 
las cuestiones, no a base de autoridades, porque éstas incluso después de ser 
obedecidas y producir certeza, dejan la inteligencia vacía. El maestro deter­
mina los problemas, pero con razones que descubran al espíritu humano la 
raíz de las cosas.18

Esta teología magisterial pretendía ser la respuesta a las nuevas exigencias, 
pero a través de una nueva óptica, muy distinta de la empleada en el proce­
dimiento monacal. Y aunque todos los maestros estaban unidos en esa preo­
cupación común, existían sin embargo entre ellos diversas noéticas y menta­
lidades. Por ejemplo la platónica, o la de corte aristotélico, como las más 
representativas, y se gestaba así una nueva tensión, esta vez en el interior de 
los mismos maestros, originándose la tercera operación metodológica: la dis­
putado o discusión, que era de enfrentamiento y diálogo entre las diversas 
posturas. No es extraño, pues, que los jefes de los grupos de renovación apos­
tólica, comprometidos en la predicación popular, hayan asumido el mismo 
procedimiento teológico magisterial: enseñanza bíblica, cuestionamiento y 
discusión, como buscadores del sentido del misterio cristiano. Así lo hacía

10 Estas tres etapas metodológicas degeneraron con el tiempo hasta convertirse en 
verdaderos artificios estériles de escuela, que la crítica filosófica posterior fustigó con 
toda razón.

Chenu; 1959.
12 La palabra latina quaestio, que se traduce literalmente por cuestión, indagación, 

examen, no transmite toda la riqueza de su original; por ello hemos preferido el cir­
cunloquio “poner en cuestión”, que se aproxima más al contenido original. Hacemos no­
tar que este cuestionamiento es muy distinto de la interrogación socrática, de la reduc­
ción platónica, de la duda cartesiana y de la dialéctica hegeliana. Incluso en la Edad 
Media la palabra quaestio dejaba subsistir caminos tanto inductivos como deductivos.

13 Las palabras subrayadas corresponden a las que usa Santo Tomás de Aquino en su 
Quodlibeto IV, a. 183.



INTRODUCCIÓN 17

Domingo de Guzmán en sus prédicas y en los encuentros públicos que soste­
nía con los herejes albigenses y citaros.

Es a través de la lectura bíblica como se establece el diálogo con el mundo, 
al enfocar todos los empeños hacia una búsqueda de entendimiento. Así se 
nos presenta en Domingo de Guzmán, el maestro de los predicadores, y en 
éstos, de manera especial en Tomás de Aquino, el Maestro de la Universidad.

La obra de Domingo es la de una orden religiosa ai servicio de la palabra 
de Dios, presente en su tiempo y en unión íntima con el hombre, con su 
realidad y con su escatología. Busca el diálogo con las nuevas realidades por­
que está consciente de que todas ellas son realidades “asumidas” por Cristo, 
y por ello conducen al hombre hacia Dios.14

El tomismo: Expresión metódica de la vocación teológica de la Orden de * 
Predicadores.

La novedad del método apostólico de Domingo de Guzmán encontró su 
más perfecta expresión en la sistematización teológica que hizo Tomás de 
Aquino, pues el evangelismo no sólo engendra una institución, sino que, 
paralela a ésta, hay una doctrina o más bien, como dice Daniel Rops, “una 
nueva manera de pensar, de razonar, de fundamentar la teología y de expli­
car la religión”. No puede pensarse en la existencia de los hermanos predica­
dores sin Tomás de Aquino, de tal suerte que para comprender mejor la 
vocación eclesial dominicana debemos explicar, al menos en sus lincamientos 
fundamentales, ese método teológico y apostólico. Para ello nos serviremos 
de la célebre Suma Teológica por ser su obra más representativa.15

Lo que Santo Tomás intenta realizar en la Summa Theologiae, es reducir 
todo el ordo dispensationis temporalis a un ordo disciplinae o sea, poner 
la historia de la salvación cristiana, revelada por Dios en Jesucristo, en un 
estado de sabiduría. Esto exigía de parte del aquinatense una absoluta fide­
lidad a la revelación divina y a su sentido evolutivo, so pena de desvirtuar 
el contenido dogmático, así como también precisar un núcleo sapiencial 
revelado, organizador de la diversidad de misterios de fe propios del cris­
tianismo no por mera yuxtaposición o arreglo externo —lo que sería muy 
artificial y nada sapiencial—, sino más bien por cohesión íntima, vital y 
orgánica.

Santo Tomás nos habla así de la significación de su método:
Puesto que el principal intento de esta sagrada doctrina es dar a conocer a Dios 
no sólo en cuanto es en sí mismo sino también en cuanto es principio y fin de

14 Los contemporáneos de Santo Domingo le llamaban: “Vir apostolicus” (hombre 
apostólico), porque a semejanza de los primeros apóstoles, predicaba a los hombres el 
mensaje de la salvación, haciéndose “todo a todos para salvarlos a todos”. (Cfr. San 
Pablo: I a los Corintios^ cap. IX, v. 22.)

15 Para una exposición más abundante sobre la metodología teológica de Santo To­
más de Aquino puede consultarse la excelente obra del Dr. José Sadano: “El método 
teológico de Santo Tomás de Aquino.”



18 INTRODUCCIÓN

todas las cosas, y especialmente de la creatura racional, en la empresa de expo­
ner esta doctrina trataremos: primero de Dios [primera parte de la Suma]; se­
gundo del movimiento de la creatura racional hacia Dios [segunda parte]; 
tercero de Cristo que, en cuanto hombre, es nuestro camino para ir a Dios 
[tercera parte] (Cf. S, Th. Pról. I, q. 2).

En esta primera cuestión ya podemos descubrir el primero de tres crite­
rios tomistas fundamentales: Dios sería el alfa y omega de todas las reali­
dades, especialmente del hombre llamado a la comunión divina. Un criterio, 
pues, teovisualizante, como dice el mismo Santo Tomás:

Todo se trata en esta sagrada doctrina desde el punto de vista de Dios, bien 
porque es el mismo Dios o porque todo está ordenado a Dios como principio 
y como fin (Cf. S. Th, I, q. 1 a. 7 c.).

Según esta teología como Dios es el principio y fin del hombre, el fin ha 
de ser conocido de antemano por los mismos hombres, para que puedan orien­
tarse a él; pero como Dios (ser supremo), en cuantó fin del hombre, tras­
ciende la comprensión humana, la teología no hace sino seguir el designio 
salvador del Dios revelador, y enseñar lo que sólo Dios conoce de sí mismo 
y nos es comunicado por revelación (Cf. S. Th, I, q. 1 a. 6 c.). Todo se ini­
cia en esta teología con un Dios viviente que se revela en la historia humana 
para ordenar al hombre hacia la unión divina.

Desde este punto de vista la primera parte de la Suma sería el intento de 
representarnos lo que es la vida íntima de Dios, y la decisión de llamar al 
hombre a participar de ella, creando al hombre con todas las capacidades 
fundamentales para conocerlo, y participar amándolo, en el desarrollo del 
plan divino, en el mundo. '

Después de esto, Santo Tomás hace entrar en juego la segunda parte de 
la Suma, como la respuesta que el hombre da a ese designio divino por me­
dio de una actividad libre y consciente, Y nos dice además que desde el mo­
mento en que Cristo se encarnó (se hizo hombre) para asumir la realidad 
humana y elevarla al plano sobrenatural, el hombre se inserta en una nueva 
economía “crística”, es decir, que su respuesta libre será la aceptación o re­
chazo de Cristo, palabra de Dios venida a este mundo.

De ahí que lógicamente en la Tercera parte de la Suma, Santo Tomás nos 
hable de Cristo, que en cuanto hombre que revela a los hombres el plan divi­
no de salvación recapitulado en Él, será el camino para ir a Dios. Dice Santo 
Tomás que:

Nuestro Salvador y Señor Jesucristo, liberando a su pueblo del pecado ... se 
nos mostró a sí mismo como la vía para llegar, por la resurrección, a la 
bienaventuranza inmortal. Para consumar la exposición teológica es, pues, nece­
sario que después de la consideración del fin último de la vida humana y de las 
virtudes y los vicios (tratados en la segunda parte), nos ocupemos del mismo 
Salvador y de los beneficios por Él prestados al género humano (Cf. prólogo 
de la tercera parte de la Suma).



INTRODUCCIÓN 19

Y añade, para completar el dinamismo de su exposición:

.. . precisamente por ser la humanidad de Cristo la vía para tender hacia Dios 
no debemos quedarnos ahí como en un término definitivo, sino seguir nuestra 
marcha hacia Dios por Él. Por eso, después de contemplar a la persona misma 
del Salvador, es menester considerar toda su obra, los sacramentos por los que 
conseguimos la salvación y la escatología consumada (Cf. prólogo de la tercera 
parte de la Suma}.

De esta manera la perspectiva de que todo uni-trinidad: creación, hombre, 
Cristo, está referido al designio salvador de Dios, es introducirnos en el se­
gundo criterio tomista, que es dinámico-universalizante porque todo el movi­
miento de la perfección humana que “se mueve como una imagen” hacia 
Dios (su ejemplar), nos lo presenta el aquinatense como un pujante dina­
mismo cósmico en el que la idea de imagen es energía vital; y así al hablar 
de la obra de la creación del hombre como imagen de Dios dice Santo Tomás:

Puesto que el hombre se dice ser a imagen de Dios por su naturaleza intelectual, 
lo es principalmente en cuanto que la naturaleza intelectual puede imitarle del 
modo más perfecto posible. Y le imita de un modo perfecto en cuanto Dios se 
conoce y se ama a sí mismo. De ahí que la imagen de Dios en el hombre puede 
considerarse de tres maneras: primero, en cuanto el hombre posee una aptitud 
natural para conocer y amar a Dios, y ésta es común a todos los hombres; segun­
do, en cuanto el hombre conoce y ama actual o habitualmente a Dios, pero de un 
modo imperfecto. Y esta es la imagen procedente de la conformidad por la gra­
cia; finalmente en cuanto el hombre conoce actualmente a Dios de un modo per­
fecto, y es la imagen que resulta de la semejanza de la gloria. Por ende, ... la 
glosa distingue una triple imagen, de creación, de recreación y de semejanza. La 
primera se da en todos los hombres, la segunda sólo en los justos y la tercera 
exclusivamente en los bienaventurados” (Cf. S. Th. I, q. 98 a. 4 c.).

Para Santo Tomás todo este designio salvador no podría ser conocido por 
el hombre sin el formidable hecho de la encarnación, y por ello constituye el 
tercer criterio tomista, que el mismo Santo Tomás describe como un círculo 
siempre abierto a la progresiva manifestación de Dios por medio de su pala­
bra creadora, electora, redentora y recapituladora. Palabra que salida de 
Dios por un libérrimo designio, asumiría nuestras realidades humanas y las 
volvería al principio beatificante.16

Estos tres criterios constituyen en la obra de Santo Tomás el núcleo sapien­
cial de ese ordo disciplinae o verdadera ciencia teológica, pues mientras la 
teo-visualización ilumina la trayectoria marcada por la dinámica-universali- 
zante, el movimiento encamacional de la palabra es el propulsor e inspirador 
en todas las etapas, y los tres, de consuno, imprimen adhesión y continuidad 
internas al sistema teológico.

De este modo se nos presenta un sistema teológico vital, animado por una

16 Aquí Palabra expresa persona, la persona de Cristo en el sentido que da San Juan 
Evangelista al logos griego.



20 INTRODUCCIÓN

fe igualmente viva, que se esfuerza por comunicar a los hombres de su tiem­
po el misterio cristiano, el plan divino de la salvación en un lenguaje adecua­
do a tiempos y circunstancias propias, ya que el dinamismo de la fe, aunque 
arraigado en la razón, y por lo mismo en continuo apetito de inteligencia, 
supera el enunciado, que está limitado por conceptos, para alcanzar la reali­
dad misma.17

El principio operante de la vocación dominicana hincaría sus raíces aquí, 
en la comprensión del designio amoroso de Dios de salvar al hombre en y 
por Cristo, realizando la perfección del hombre en Dios, puesto que los hom­
bres y Cristo habrían sido llamados con la misma vocación. De aquí se des­
prende una acción apostólica y una actitud evangelizadora, pues todos los 
hombres son solidarios de esa vocación o llamado. Y así, la misión de un 
apóstol es llevar la palabra salvadora a todos sus hermanos, por medio de 
un testimonio evangélico de vida que sea sensible a la miseria y a la esperan­
za humana.

Según estas consideraciones, la vocación dominicana se definiría como 
eminentemente contemplativa, aunque no al estilo de la contemplación filo­
sófica, porque ésta separa la contemplación de la acción, distinguiendo las 
artes liberales de las artes mecánicas, la filosofía misma de las ciencias natu­
rales y hasta la teología especulativa de la moral, sino que más bien sería 
una contemplación en el sentido que San Juan da en su evangelio al conoci­
miento, el cual engendra una acción concorde con ese conocimiento. De ahí 
que Santo Tomás, para distinguirla también de la contemplación monástica, 
defina la vida dominicana como una vida “mixta”, porque comporta una 
dimensión trascendente pero encarnada apostólicamente en su mundo. Y así, 
aunque la acción de contemplar y la de predicar el evangelio tengan momen­
tos propios y sean distintos en sí, son sin embargo partes necesarias e inte­
grantes de una misma realidad: la vida apostólica: como también distintos 
serían los dos momentos de la aspiración y la expiración, aunque ambos sean 
vitales y armónicos e integrantes de una sola operación respiratoria.18

Es muy importante notar que la contemplación dominicana no tiene como 
único objeto a Dios en cuanto que es lugar de las ideas y principio de los 
seres, sino principalmente bajo la modalidad de padre, quien por su iniciativa 
amorosa inició al hombre en su misterio; de tal manera que la contempla­
ción, sin perder su cualidad intelectual inquisitiva, viene a ser el efecto de 
la comunión vital en donde el amor (caridad) es el principio del conocimien­
to, y la delectación que se experimenta no sólo es el fruto del descubrimiento

17 Para Santo Tomás la experiencia del ministerio es más perfecta que su conceptua- 
lización, porque mientras el concepto humano está transido de distancia infinita por ser 
temporal, la fe, que es operante por la gracia y la caridad, es adhesión viva, personal 
e inmediata (Cfr. S. Th. q. 23, a 6, ad 1 um.).

18 Observemos también lo que aparece en toda la teología de Santo Tomás: la distin­
ción de la naturaleza y de la gracia, que beneficia una coherencia tal, que la fe evan­
gélica toma parte en el análisis racional para entrar en la plena inteligibilidad y pose­
sión de sí misma, como advierte Chenu ; 1973, p. 58.



INTRODUCCIÓN 21

de la verdad, sino principalmente la complacencia en la verdad amable y 
amante. Por eso es que el evangelio no se predica para buscar un orden mo­
ralista de costumbres públicas y privadas en los hombres, sino para dar a 
conocer el amor de Dios por el hombre. La contemplación teológica domini­
cana no tiene por objeto final conducir a los hombres a “resoluciones” de 
buena conducta o al “cumplimiento de los deberes”, sino a comprender (co­
nocer) el amor de Dios en cada uno. No queremos decir que este método 
sea exclusivo de la Orden de Predicadores, pero sí que le es propio.

De ahí que Santo Tomás expresara el lema de la Orden de Predicadores 
con una sencilla frase: “Contemplare et contemplata alliis tradere” (contem­
plar y comunicar a los demás lo contemplado).

Esto quiere decir que la mayor o menor fidelidad de los dominicos a estos 
principios evangélico-teológicos, cada uno en su momento histórico, estará en 
dependencia con la expresión de una vocación operante o inadecuada.19 La 
teología y la evangelización, como partes integrantes de un binomio vital, 
contemplación-predicación eran la garantía de la indisolubilidad del método 
y la efectividad de una vocación apostólica dominicana. Así por ejemplo, en 
el libro de las constituciones primitivas de la Orden leemos:

... nuestra Orden, sabemos que fue instituida especialmente para la predicación 
y la salvación de las almas, y que nuestro empeño se debe dirigir en primer tér­
mino principalmente y con todo ardor, a que podamos ser útiles a las almas de 
los próximos (Cf. Líber Consuetudinum, Prólogo en: Santo Domingo de Guzmán. 
B.A.C. pág. 865).

Estas palabras confirman que su razón de ser como orden dentro de la 
Iglesia y de la historia estará condicionada a la fidelidad que guarde a esa 
vocación como medio apto, y hasta podríamos decir único, para transmitir 
su mensaje. De ahí que el principio enunciado por Marshal Me Luhan: “El 
medio es el mensaje" dentro de nuestro contexto adquiera un significado 
de profundas consecuencias, las que se expresarían del siguiente modo: la 
fidelidad del medio (la Orden y su método teológico-tomista) estará en rela­
ción directa con la fidelidad del mensaje (predicación evangélica).

Estructura jurídica y administrativa de la Orden de Predicadores

Se recordará que la Orden, al ser aprobada por el papa Honorio III en 
1216, nació como corporación religiosa diferente de las órdenes monásticas 
existentes. Estas diferencias eran tanto exteriores como constitutivas. En pri­
mer lugar sus miembros están ordenados al sacerdocio a diferencia de los 
monjes, para quienes el ideal es la perfección religiosa y no la sacerdotal; 
sin embargo, en la misma Orden de Predicadores se admiten a algunos miem-

19 La fidelidad de los dominicos a su vocación evangelico-teològica, será lo que nos 
ocupará al analizar su actitud en el México del siglo xvi, ante los cuestionamientos de 
la época.

20 Me Luhan; 1971.



22 INTRODUCCIÓN

bros, que sin ser sacerdotes colaboran con éstos en el ministerio, ejerciendo 
casi siempre un trabajo manual, son los llamados hermanos cooperadores o 
legos, que aunque participan de las gracias de la Orden, carecen sin embargo 
de voz activa y pasiva.

Los religiosos no tienen derecho de estabilidad (stabilitas loci) como los 
monjes, por lo que pueden ser transferidos de un lugar a otro. La profesión 
religiosa (cumplimiento de los votos y reglas) se hace al superior general y 
no al abad, como en el caso de los monjes. También la antigua observancia 
monástica del trabajo manual se substituye por la del estudio permanente. 
Además, para que el peso de las observancias o la rigidez de las mismas no 
impidiera la realización del fin primordial de la Orden, Santo Domingo ins­
tituyó la dispensa, elemento nuevo en la vida religiosa, por la que un superior 
podía eximir a un religioso del cumplimiento de ciertas prácticas comunes, 
v.gr.: recitación comunitaria del oficio divino, ayunos, etcétera, para no es­
torbar el ministerio, porque el precepto de la caridad está sobre cualquier 
otro. Y para que los religiosos fueran pobres no sólo como individuos sino 
como comunidad y hasta como institución, Santo Domingo instauró la men­
dicidad como forma propia de vida de los predicadores, prohibiendo la pose­
sión de rentas o bienes.121

Otra transformación importante en la vida de los predicadores es la con­
cepción de la autoridad y su ejercicio, ya que en la Orden de Predicadores, 
la autoridad se ejerce de manera democrática y un superior la tiene desde el 
momento en que ha sido elegido por ellos. Una explicación esquemática de 
la organización administrativa de la Orden y forma de gobierno sería ésta: 
a la cabeza de toda la organización se encuentra el maestro general que 
tiene autoridad sobre todos y cada uno de los religiosos, y a quien se hace 
un voto de obediencia, único que se pronuncia en la fórmula de la profesión 
religiosa en la Orden.22 En un principio el cargo de maestro general era vi­
talicio, pero en el año 1804 se estableció que sólo durase un periodo deter­
minado.

La Orden está dividida en provincias, que generalmente corresponden a 
diferentes zonas geográficas y lingüísticas; al frente de cada una de ellas hay 
un superior llamado, por lo mismo, provincial, elegido por los religiosos que 
están asignados a esa región o provincia, y que dura cuatro años en dicho 
cargo. Las provincias a su vez se componen de varias entidades (mínimo

21 Esta situación perduró hasta el año 1425, cuando el papa Martín V, obligado por 
la necesidad provocada por las transformaciones sociales y económicas, autorizó que 
sólo un convento en cada provincia religiosa de la Orden pudiera poseer rentas para 
sustentarse. Poco después, en 1475, el papa Sixto IV lo autorizó para toda la Orden, lo 
cual quedó sancionado en el Concilio de Trento, Sección 25.

22 Aunque en la fórmula de profesión de un religioso dominico sólo se pronuncia el 
de obediencia, los otros dos esenciales, castidad y pobreza, están implícitamente inclui­
dos en la regla y constituciones a las que les promete obediencia. La fórmula de la 
profesión es así: “Yo fray... prometo obediencia a Dios, a la Santísima Virgen María, 
a nuestro Padre Domingo y a ti fray.. . General de la Orden y a tus sucesores, según la 
Regla y las Constituciones de los hermanos predicadores,.



INTRODUCCIÓN 23

tres) casi autónomas denominas conventos o prioratos; en cada uno de 
ellos hay un superior llamado prior, que es elegido por los miembros que 
viven en dicho convento; el cargo de prior dura tres años. Por último, en 
una provincia existen otras entidades llamadas casas, las cuales son una espe­
cie de conventos que no tienen un número mínimo de religiosos, y por eso, 
no alcanzan la categoría de prioratos, o sea de representatividad, y que no 
pueden elegir al superior, sino que les es impuesto por el provincial con el 
título de vicario; su cargo dura tres años.

Para que un religioso tenga derechos en esta organización, es decir, voz 
activa y pasiva, se requieren varias condiciones que varían de acuerdo con la 
calidad de la elección (v. gr.: para elegir o ser elegido provincial o prior 
conventual), todo lo cual está señalado en el derecho de la Orden.

El sufragio es directo cuando se trata de la elección de un prior conven­
tual, y representativo cuando se trata de las demás elecciones mayores. El 
proceso electivo es el siguiente: los miembros de un convento eligen un su­
perior o prior conventual, quien para ejercer su oficio debe ser confirmado 
por el superior provincial, ya que los conventos son partes de la provincia 
y como tales deben ser ordenados al bien común. Cuando hay elecciones de 
provincial, el voto de los religiosos ya no es directo, sino que se ejerce por 
representación, y los encargados de representarles son los priores de cada 
convento, añadiéndoles a cada uno de ellos un “socio” elegido directamente 
y para esta ocasión únicamente; las casas no priorales pueden formar una 
especie de federación y de entre ellas elegir un delegado que las represente 
en la elección de provincial. Reunidos los electores en un lugar determinado 
con anterioridad, se da a la reunión, que dura algunos días, el nombre de 
capitulo provincial. En esta reunión se distinguen dos etapas: la primera 
es la elección del prior provincial, y la otra, de los definidores o legisladores, 
quienes se encargarán, junto con el provincial, de dictar las leyes más con­
venientes para toda la provincia. Los actos legislativos del provincial y los 
definidores constituyen la segunda etapa del capítulo provincial. Una vez 
elegido el prior provincial, al igual que el prior conventual, necesita la con­
firmación del maestro general. Los documentos emanados del capítulo pro­
vincial se llaman actas del capítulo provincial.

En la elección del maestro general se sigue un proceso muy semejante al 
de la elección del prior provincial que acabamos de describir, con la dife­
rencia de que los representantes de los religiosos no serán ya los priores 
conventuales, sino los priores provinciales, a los que se les une también un 
socio elegido para este efecto por el capítulo provincial.

Los capítulos generales se efectúan cada tres años,®8 y en ellos se legisla 
para toda la Orden; los documentos que en él se redactan son llamados 
actas de los capítulos generales. Cada capítulo general, tomando como base 
la constitución fundamental de la Orden, se encarga de interpretar, añadir o

23 Hasta el año 1370 se efectuaban cada dos años, después se determinó que fuera 
cada tres.



24 INTRODUCCIÓN

quitar aquello que, según las circunstancias, parezca más oportuno para el 
buen gobierno de toda la Orden. Y a fin de que la legislación no sufra de 
inestabilidad, se exigió que toda innovación, ya fuera ésta la aceptación 
o el rechazo de una ley, debía ser sancionada por tres capítulos generales 
ininterrumpidamente. Con este procedimiento el cuerpo legislativo tenía a 
la vez flexibilidad y prudente estabilidad.

Aunque la Orden de Santo Domingo se difundió rápidamente desde un 
principio, como lo atestigua el hecho de que en 1277 ya contaba con doce 
provincias y más de 400 conventos, y en 1303, 18 provincias y 590 con­
ventos;124 este esplendor se vio muy pronto amenazado por el relajamiento 
interno de la pobreza y del celo apostólico principalmente, sumándose a esto 
las terribles pestes que diezmaron a las poblaciones y a los conventos, mas 
a pesar de este cuadro desolador que a finales del siglo XIV alcanzó propor­
ciones alarmantes, una mujer dominica llamada Catalina de Siena inició 
un movimiento de auténtica reforma apostólica dentro de la Orden, orien­
tado a restaurar en ella el espíritu primitivo. Este movimiento habría de 
continuarse a lo largo de todo el siglo xv, tomando diversas modalidades 
según fuera el carácter, espíritu e intuición del reformador. El movimiento 
reformista alcanzó a toda la Orden a finales del siglo xv y principios del 
xvi, y es precisamente dentro de este contexto reformador donde se movía 
la provincia de España cuando surgió la gran idea misional de América. 
Y considerando la enorme influencia que la reforma religiosa ejerció entre 
los dominicos de América y en especial de México, es necesario hurgar este 
movimiento en España.®5

24 El mismo Santo Domingo comenzó a enviar a sus religiosos ya establecidos en Ita­
lia, Francia y España, hacia tierras nórdicas (Friesach y Hungría en 1217; Inglaterra. 
Colonia y Escandinavia, en 1221; Krakovia, en 1222). Sus sucesores en el Generalato, el 
Beato Jordán de Sajonia (1222-1237) visitó todas las provincias de la Orden, desde In­
glaterra hasta Jerusalén; aumentó las fundaciones especialmente en lugares de hahla 
alemana obteniendo numerosas vocaciones entre los jóvenes universitarios de París, Bo- 
logna, Oxford y Vercelli.

26 Para una abundante bibliografía sobre la historia de la Orden de Predicadores, 
Cfr. “Lexicón fur theologie und Kirche”, Dominikaiverorden, vol. 3, pp. 483-491.



Primera parte

Los dominicos en el Nuevo Mundo 
(1509-1526)





I. Castilla y el Nuevo Mundo

La reforma dominicana en España 
hasta el descubrimiento de América

Al aniciarse el movimiento de “reforma” dentro de la Orden de Predicado­
res, fincado en el deseo de retornar a la exigencia primitiva del método 
teológico-evangélico propio de la vocación dominicana, nos encontramos ante 
una compleja situación interna. Hemos de referirnos a este movimiento den­
tro de la provincia de España para aclarar lo que ocurrió después en el 
Nuevo Mundo.

Fue fray Raimundo de Capua, maestro general de la Orden en 1380, 
quien animado por Catalina de Siena (hoy Santa y por su doctrina nom­
brada doctora de la Iglesia católica), comprendió que para realizar un cam­
bio tan ambicioso, como era la reforma de la Orden, tenía que realizarse un 
cambio de estructuras, para librar al cuerpo de la Orden de la esclerosis 
que padecía. Fray Raimundo propuso como medida fundamental que* los 
conventos en donde aún se conservaba el rigor de la vida regular estuvie­
ran siempre gobernados por superiores igualmente observantes y reforma­
dos, de ahí que a estos conventos se les llamara de “observancia” o “refor­
mados”. La idea era asegurar en cada provincia uno o varios conventos de 
observancia, para que éstos a su vez ganaran adeptos entre los religiosos 
de otros conventos. Este principio fue juzgado por los sucesores de fray 
Raimundo de Capua como demasiado respetuoso y por lo mismo poco efi­
caz; en su opinión, para que la reforma se llevara a cabo con éxito, era 
necesario aplicar ese mismo principio, pero con todo su rigor y sin tantos

27



28 PRIMERA PARTE: LOS DOMINICOS EN EL NUEVO MUNDO

miramientos, afectando la misma estructura de la Orden, y así se hizo cuan­
do se quitó a los provinciales la jurisdicción sobre los conventos reforma­
dos, poniéndolos bajo la inmediata del maestro general por medio de un 
vicario general. Pese a estas medidas, en el año de 1401, al ser elegido 
maestro general el P. fray Tomás Paccaroni (1404-14) que no pertenecía 
a la reforma, los reformados pensaron que el nuevo maestro general limi­
taría los privilegios acordados a la reforma desde fray Raimundo de Capua, 
y sin esperar a otra cosa procedieron a pedir una bula al papa Bonifacio IX 
(1389-1404), el 28 de marzo del año 1401, en la que se mandaba al Capí­
tulo General que respetase lo mandado por Raimundo de Capua.1 Esta me­
dida, naturalmente, irritó a los no reformados, quienes en prueba de su 
desacuerdo consiguieron a su vez otra bula del mismo Bonifacio IX un mes 
después, en donde se revocaba la anterior, con lo que los religiosos refor­
mados quedaban nuevamente bajo la jurisdicción de los superiores ordina­
rios (Zegge, provinciales) y no de los vicarios generales?

El sucesor en el generalato fue fray Leonardo Dati (1414-25), que tam­
poco era reformado; este vaivén hizo crecer la tensión entre reformados y 
no reformados, al punto de verse amenazada la unidad de la Orden. Había, 
pues, que buscar una solución intermedia con la que se lograra una cierta 
estabilidad, que consistió en liberar a los reformados de la autoridad de los 
provinciales pero sin restablecer los vicarios generales. Esta medida perduró 
hasta el año 1453, lo cual dio tiempo al movimiento reformista para con­
solidarse y ganar terreno sobre los conventos no reformados, hasta el punto 
que en Italia, por ejemplo, muchos conventos reformados pretendieron des­
ligarse totalmente de sus provincias y formar una corporación independien­
te bajo la única jurisdicción del maestro general.

El P. fray Martial Auribelli (1453-62), que entonces era el maestro gene­
ral, comprendió que una medida semejante, además de alterar profunda­
mente la estructura de la institución, presentaba un serio peligro de ruptura 
dentro de la misma, como sucedía entonces en otras órdenes religiosas, y 
se opuso a esa pretensión de los italianos, aunque favoreció enormemente 
el movimiento reformista. Los italianos no lo consideraron así, y ante la 
negativa del maestro general, el padre fray Tomás Leuco, principal ani­
mador del movimiento italiano, se presentó ante el papa Pío II (1458-64), y 
con su celo exagerado lo convenció de la utilidad de la medida; el Papa ac­
cedió a la petición y el maestro general se opuso por razones de unidad de 
la Orden. Eso le valió la destitución en 1462.3

Además de esto, el Papa le concedió una serie de privilegios encamina­
dos a asegurar su desenvolvimiento, sin que ningún superior pudiera im­
pedirlo.

1 b.o.p.; II, p. 415.
2 b.o.p.; II, p. 445.
3 De esta manera se constituyó la primera congregación de observancia que agrupó a 

los conventos reformados llamada de Lombardía, y que dirigía un Vicario elegido por 
la misma Congregación.



I. CASTILLA Y EL NUEVO MUNDO 29

Tres años después el capítulo general de 1465, reconociendo la injusti­
cia cometida con el padre Auribelli, volvió a elegirlo maestro general de 
la Orden (1465-73). En este segundo periodo, como ya lo había hecho en 
el primero, procuró extender la reforma, pero sin menoscabar la unidad 
de la Orden. Sin embargo, la Congregación de Lombardía mantuvo su au­
tonomía en forma decidida y clara.

Por lo que respecta a la reforma en España, fue el cardenal Torquemada 
quien más se interesó por que se realizara entre los dominicos. Había con­
seguido de Pío II que los privilegios de la Congregación de Lombardía se 
extendieran a la de Castilla, y aunque esas gracias nunca alcanzaron pleno 
efecto, el frecuente intercambio de personal e influencia fue algo muy 
sensible.

El primer ensayo de reforma al estilo del inaugurado por fray Raimundo 
de Capua se debió al beato Alvaro de Córdoba. Este religioso, que ocupaba 
el cargo de confesor en la corte de la reina María de Aragón se retiró en 
1423 con otros religiosos al convento de Santo Domingo de Escala-celi, cerca 
de Córdoba, a vivir según el rigor primitivo de las leyes de la Orden; el 
convento “era una mansión de recogimiento donde los religiosos se dedica­
ban con intensidad a la oración y al estudio”.4 Y consta que a los pocos 
años de haberse fundado ya tenía estudio de filosofía y teología.®

Este convento servía además como casa-albergue para los religiosos dedi­
cados al ministerio, y así, el religioso que predicaba en la ciudad se retiraba 
después de un tiempo al desierto de Escala-celi, para que otro lo sustituyera 
en la predicación.

Con el fin de asegurar el movimiento de fray Alvaro, el 4 de enero de 
1427, el papa Martín V (1417-31), a petición de la reina de Castilla, doña 
María de Aragón, autorizó que fray Alvaro de Córdoba fuese instituido 
prior mayor o vicario general de aquella casa y de cuantas en los reinos 
de Castilla y León abrazaran la reforma, y que, faltando él, los religiosos 
pudiesen elegir otro sin necesidad de confirmación por parte del maestro 
general.6 Pese a la enorme facultad que confería esta gracia, parece que 
nunca llegó a efectuarse, pues la obra de fray Alvaro terminó con él; sus 
esfuerzos, sin embargo, no fueron estériles, pues despertó la conciencia re­
formista en la provincia de España. Así, las actas del capítulo provincial 
de 1434 reflejan una marcada tendencia reformadora cuando prohíben la 
residencia extra claustra (fuera del convento) por razón de estudios, como 
era entonces la costumbre, y establecen, además, el rigor en lo referente a 
la clausura, la comida, la pobreza, etcétera.7

Aunque para esas fechas el movimiento reformista había ganado terreno 
sobre los religiosos y los conventos, carecía de cordinación y sobre todo de 
una cabeza que animara y dirigiera las múltiples fuerzas dispersas de reno-

4 Beltrán de Heredia; 1939, p. 3.
5 Cfr. Analecta Ordinis, vol. 4, p. 485.
6 b.o.p.; II, p. 674.
7 Beltrán de Heredia; 1939, p. 4.



30 PRIMERA PARTE: LOS DOMINICOS EN EL NUEVO MUNDO

vación. Este animador lo encontró la reforma en la persona del famoso 
cardenal fray Juan de Torquemada (1388-1468), dominico, hijo del con­
vento de Valladolid y cardenal de la Iglesia romana desde 1439, más tarde 
obispo de Cádiz y arzobispo de Toledo. Este religioso gozaba, además de 
un enorme prestigio intelectual, de una fuerte influencia en las Cortes y en 
la misma sede apostólica. Entusiasta reformador, se preocupó grandemente 
en la reforma religiosa de la orden benedictina en España, y, lógicamente, 
también de los dominicos, término con el que por entonces se les comen­
zaba a llamar a los hermanos predicadores. La sustitución en el nombre de 
la orden es lamentable, pues destaca el de su fundador, Santo Domingo, so­
bre la vocación que inspiró su obra: la predicación.

Ya hemos dicho cómo el cardenal, testigo del entusiasmo desbordante con 
que las provincias italianas se aplicaban a la reforma de sus conventos, quiso 
incorporar su convento de Valladolid a los privilegios de la Congregación 
de Lombardía. Él mismo había invertido fuertes sumas de dinero en la 
restauración material del edificio, y se consideraba con derecho a intervenir 
en la dirección espiritual de sus hermanos, encauzándolos a una mayor vi­
vencia de las observancias monásticas, como consta en una carta que dirigió 
a su fiel amigo el padre Juan de Gumiel, general de la Orden de San Be­
nito en 1452.'8 Es importante hacer notar que el deseo de Torquemada de 
reformar el convento de San Pablo de Valladolid le llevó a tomar algunas 
medidas que serán claves al interpretar el sentido de la reforma conventual.

Una de las primeras providencias que Torquemada tomó fue pedir al 
maestro general Auribelli que nombrara al padre fray Antonio de Santa 
María de Nieva, por entonces encargado de la reforma conventual en la 
vecina provincia de Portugal, promotor de la reforma en el convento de San 
Pablo de Valladolid.9 Y como en opinión del mismo Torquemada, la calidad 
de extranjero del padre De Nieva podía menoscabar el éxito de su misión, 
procuró que se le diese un auxiliar, ¡que fue nada menos que el prior de 
San Benito!10 Las cosas no pararon allí, sino que por bula del papa Pío II, 
de 15 de noviembre de 1460, encargado fray Antonio de Santa María de 
Nieva del vicariato general sobre todos los conventos reformados, nombró 
superior del convento de Valladolid al abad benedictino, y le dio plenas 
facultades para proseguir allí la reforma. Naturalmente, esta bula fue pro­
piciada por el cardenal Torquemada, como consta en una carta suya al pa­
dre Gumiel, con fecha de 5 de marzo de 1461.11 Por su parte, el buen abad

8 Beltrán de Heredia; 1939, p. 6.
9 Carta del M. General Auribelli al P. Antonio María de Nieva a 16 de diciembre de 

1459, en: a.f.p.; 7 (1937), pp. 210-245. He aquí parte del texto: “...a instancias del 
Revdsmo. D. Cardenal de San Sixto (Torquemada), por medio de la presente instituyo 
al P. Gumiel, como mi vicario con plena autoridad así en lo espiritual como en lo tem­
poral, sobre la cabeza y miembros del convento de Valladolid de la provincia de Espa­
ña, para que se interese en lo tocante a la reformación”.

10 Texto en: a.f.p.; 7, (1937), p. 227.
11 Idem., p. 230.



I. CASTILLA Y EL NUEVO MUNDO 31

benedictino se esmeró en cumplir fielmente los encargos pontificios y car­
denalicios, apoyado por una verdadera catarata de bulas, cédulas y privile­
gios, y llegó el Sumo Pontífice a extender al convento de Valladolid todos 
los privilegios y gracias de que gozaba la Congregación de Lombardía.12

Además, Torquemada consiguió que el general Auribelli, pocos meses an­
tes de ser depuesto por Pío II, confirmara con su visita a Valladolid la 
obra realizada en pro de la reforma; y entre otras cosas se le renovó al 
abad Gumiel la autoridad que tenía sobre los religiosos dominicos, inclu­
yendo a los que pretendieran impedir la reforma.

No es, pues, difícil observar que a la muerte del cardenal Torquemada, 
el convento de Valladolid, provisto de todo el aparato jurídico y técnico a 
que hemos hecho referencia, se encontrara en situación propicia para ser 
cuna de la reforma en España.

Es muy poco lo que conocemos sobre el desarrollo de la reforma en la 
provincia de España debido a la falta de documentación, pero a juzgar por 
lo que se ventiló en el Capítulo General de Roma en el año 1474, podemos 
suponer que ya para entonces eran muchos los conventos que habían esca­
pado a la jurisdicción del provincial al abrazar la reforma y ponerse bajo 
el vicario general.

El provincial de entonces, fray Andrés de Toro, expuso al maestro gene­
ral, fray Leandro de Mansuetis (1474-80), los serios inconvenientes que esa 
situación provocaba en la provincia, y pidió que tanto los reformados como 
los no reformados estuvieran todos bajo una sola cabeza. El maestro gene­
ral, después de deliberar sobre el asunto, accedió a la propuesta del pro­
vincial español y absolvió al vicario general, que era entonces fray Juan 
de San Martín. Pese a que la medida parecía haber sido tomada con toda 
seriedad, al día siguiente el maestro general inexplicablemente cambió de 
parecer, quizá movido por algún simpatizante de la reforma que intercedió 
por la realización de la misma. La nueva medida adoptada por el padre 
De Mansuetis tenía el sello curial, pues dejaba a los reformados libertad 
para aceptar o rechazar lo acordado primeramente con el padre Andrés de 
Toro. Y dando por supuesto que aquéllos rehusarían someterse al provin­
cial, al cabo de un mes les recordó que el cargo de vicario general duraría 
sólo tres años y el de priores dos™ En lo único que se salvaguardaba la 
autoridad del provincial era que la confirmación del vicario general era 
asunto de su jurisdicción. Sin embargo, en este caso el maestro general, sin 
dar oportunidad a que pudiera intervenir el provincial De Toro, confirmó al 
padre fray Juan de San Martín en el cargo de vicario. Además, el padre 
fray Leandro de Mansuetis confirmó la bula de Sixto IV, llamada Mare

12 Idem., p. 231.
13 Esta modificación que se hace en la duración de los cargos la tendremos igualmen­

te en los primeros años de la provincia de Santiago de México, inspirada en el movi­
miento reformista.



32 PRIMERA PARTE: LOS DOMINICOS EN EL NUEVO MUNDO

Magnum de 31 de agosto de 1474,114 por la que se permitía a los conven­
tos reformados poseer bienes inmuebles para su manutención.15

El advenimiento de los reyes católicos al trono de España en 1474 co­
municó nueva fuerza a la reforma conventual, pues aunque ya para enton­
ces varios conventos de importancia se habían sumado a la observancia, la 
amistad personal del vicario general fray Alfonso de San Cebrián con los 
monarcas garantizaban apoyo y simpatía. Esta circunstancia, lejos de me­
jorar las relaciones entre el vicario general y el provincial de España, con­
tribuyó a empeorarlas, sobre todo por la indebida intromisión de los sobera­
nos en asuntos de reforma, pues a veces actuaron violentamente al tratar 
de imponer la reforma a los conventos dependientes del provincial.

Por su parte el vicario general, viéndose apoyado y robustecido en su po­
sición frente al maestro general y ante la misma provincia de España, creyó 
llegado el momento de conseguir la independencia absoluta para la Congre­
gación reformada de España, y exponiéndolo al padre De Manuetis, logró 
sus objetivos plenamente en el capítulo general de Peruggia el año de 1478. 
El vicario de San Cebrián se dirigió entonces al papa para obtener de él 
la ratificación, que se concedió por bula de 30 de mayo de 1478,16 man­
dándose a los obispos de Segovia, Córdoba y Coria que amparasen al vica­
rio en la ejecución de lo mandado.

Al terminar su mandato el padre San Cebrián fue reelegido en el cargo 
de vicario general. Sin embargo, pese al enorme prestigio de que gozaba 
tanto en la corte como en la curia generalicia, el padre San Cebrián distaba 
de ser la persona indicada para suavizar las tensas relaciones existentes entre 
la vicaría o congregación reformada y la provincia de España, pues por 
una parte los reyes católicos y el mismo San Cebrián y por otra el maestro 
general y el provincial diferían radicalmente sobre el método a seguir en el 
proceso reformador.

Los reyes querían acelerar el proceso, en cambio el maestro general bus­
caba evitar toda fricción imponiendo para ello un ritmo más lento. En una 
ocasión el vicario general, apoyado por los soberanos, trató de imponer por 
viva fuerza la reforma al convento de San Esteban de Salamanca, cosa que 
no se consiguió. Está claro que estos actos hicieron más reticentes a los no 
reformados y ahondaron la profunda división existente entre unos y otros. 
El provincial no podía menos de condenar esta actitud del vicario general, 
y en 1480 logró que el padre San Cebrián fuera a Roma para ser absuelto 
de algunas censuras en las que había incurrido, y de las que le acusaba el 
provincial Andrés de Toro. Sin embargo, en esta ocasión, a ruegos de los 
reyes católicos, el papa no sólo concedió la absolución de las censuras, sino 
que le autorizó para que en adelante pudiera introducir la reforma en donde 
en conciencia lo creyera necesario, sin peligro de incurrir en censuras.17

i* b.o.p.; III, p. 516.
15 Beltrán de Heredia; 1939, pp. 15-16.

b.o.p.; III, p. 565.
17 En esta concesión debemos ver, como dice Beltrán de Heredia, un intento concreto



I. CASTILLA Y EL NUEVO MUNDO 33

Por su parte el provincial fray Andrés de Toro, también hijo del con­
vento de San Esteban de Salamanca, además de alentar a los religiosos a 
resistir al vicario general, recurrió al maestro general quej’ándose de las fre­
cuentes intromisiones del padre San Cebrián, y logró del De Mansuetis que el 
vicario no implantara la reforma en ningún convento sin licencia del mismo 
provincial y de la mayor parte de los religiosos de ese convento, prohibién­
dole además que infringiera los límites que el provincial le señalara, y que 
dejara en paz al convento de San Esteban de Salamanca. Pero cuando el 
padre San Cebrián obtuvo del papa Sixto IV la bula a que hemos hecho 
alusión, los de Salamanca recurrieron a Roma, y presentando un memorial 
de su vida, consiguieron a su vez un diploma por el que se le exceptuaba 
del privilegio otorgado al vicario.

La fuerte oposición que el convento de San Esteban manifestaba para in­
corporarse a la reforma provenía no tanto del desdoro que significaba re­
conocerse inobservante, o a la violencia con la que se les quería imponer, 
sino más bien, como explica el padre Beltrán de Heredia,18 era el fruto de 
una terrible “competencia” que desde principios del siglo xv y en múltiples 
campos se venía acentuando entre este convento y el de San Pablo de 
Valladolid, de tal manera que al ser Valladolid la cuna de la reforma, Sa­
lamanca consideraba el sometimiento como una muestra de inferioridad.

La actitud “competitiva” entre los conventos de San Esteban de Salaman­
ca (el que mayor participación tuvo en la evangelización de América) y 
de San Pablo de Valladolid es, ciertamente, una de las claves interpretativas. 
Hemos de situar su origen en el año 1418, cuando el provincial de España, 
fray Luis de Valladolid, aprovechando la división que existía entre la pro­
vincia de España y la de Portugal, pidió al papa Martín V, sin consultar 
con la provincia, una bula que autorizaba la división de provincia de Es­
paña y la creación de otra con el nombre de Santiago; la cual quedaba in­
tegrada por los territorios de Galicia, Asturias, Oviedo y el Reino de León, 
que entonces comprendía León, Zamora y Salamanca?9

El convento de San Esteban pasaba, pues, a formar parte de la nueva pro­
vincia de Santiago, en cambio el de San Pablo de Valladolid seguía perte­
neciendo a la de España, y así se quedaba como único centro cultural y 
religioso de importancia dentro de la provincia; pero como el convento de 

de ganar el convento de San Esteban para la causa de la reforma, porque según refiere 
la Historia del convento de Salamanca, el padre San Cebrián había sido prior ahí hasta 
el año 1473, en que se hizo cargo de la vicaría general. El intento violento de tomai 
San Esteban nos lo refiere el padre Barrio en su Historia del Convento de Salamanca, 
del siguiente modo: “El padre San Cebrián, provisto de una carta de la Reina y en 
compañía de gente de armas, una mañana de diciembre de 1475 se presentó de impro­
viso en el convento, queriendo obligar a los religiosos a que reconocieran su autoridad, 
y se asociaran al grupo de conventos reformados. La comunidad dándose por ofendida 
por la forma violenta de aquel proceder, se resistió a la imposición, y viniendo en su 
ayuda muchos hombres del pueblo salmantino obligaron a los reformadores a retirarse 
sin lograr su intento.” Cuervo; II, 1914, pp. 488-491.

18 Beltrán de Heredia; 1939, p. 22.
19 b.o.p.; II, p. 533. Bula Sacrae religionis, de 5 de febrero de 1418.



34 PRIMERA PARTE: LOS DOMINICOS EN EL NUEVO MUNDO

San Esteban era el más importante centro de estudios que entonces tenía la 
provincia, la mayoría de los conventos se opusieron a esta medida, y des­
pués de muchas dificultades el problema se arregló satisfactoriamente para 
los de Salamanca, al quedar sin efecto la creación de la provincia de 
Santiago.

Es significativo que la futura provincia dominicana de México adoptaría 
el título de Santiago al erigirse autónoma, y en esto, como veremos más 
adelante, podemos ver más una posición que una coincidencia.

Gracias a todo el apoyo que la reforma recibía de parte de las autorida­
des civiles y religiosas, muy pronto se vio dueña de la situación en la pro­
vincia de España; por otra parte la juventud prefería incorporarse a los 
conventos reformados, mientras que los viejos conventos languidecían por 
falta de personal. Curiosamente el mismo fenómeno de falta de personal 
reformado disponible se dio en la Congregación, aunque por distinto mo­
tivo, pues los conventos reformados debían enviar religiosos a los que se 
adherían al movimiento con el fin de restaurar la observancia. Y a tanto 
llegó el problema que se decidió llamar a todos los religiosos españoles que 
se encontraban en la provincia de Lombardía para que se integraran a su 
provincia. Así lo ordenó la bula del papa Sixto IV en 14815°

Pese a la solidez que el movimiento reformista había adquirido para en­
tonces, las tensiones entre observantes y claustrales, como se les llamaba a 
los no reformados, se intensificaron, aunque siempre con ventaja para la 
reforma.

Cuando el padre fray Pascual de Ampudia asumió el cargo de vicario 
general en la Congregación de España hacia el año 1489, ésta adquirió un 
marcado predominio sobre la Provincia. Este religioso, fray Pascual de Am­
pudia, que había residido en la congregación de Lombardía durante muchos 
años, consiguió del papa Inocencio VIII (1484-92) una notabilísima bula 
por la que el Sumo Pontífice confirmaba y ampliaba los privilegios y las 
gracias acordadas a los observantes.121

Son también del tiempo del padre Ampudia las actas de los capítulos 
provinciales más antiguos que han llegado hasta nosotros celebrados por la 
Congregación y es interesante notar que ya por entonces comenzaba a apa­
recer en el seno mismo de la reforma una línea de tendencia rigorista que 
pugnaba por una mayor austeridad, sobre todo en lo referente a la pobreza, 
pues según decían, las constituciones primitivas prohibían la posesión de bie-

20 Cfr. b.o.p.; III, p. 597.
21 Entre otras cosas esta bula ordenaba lo siguiente: 1. Que los vicarios de la Con­

gregación no pudieran ser reelegidos hasta pasado un trienio después de su mandato.
2. Que el número de doce religiosos, exigido por la Constitución para que cada con­
vento tuviera derecho a voto en el Capítulo Provincial, se redujera a sól/o ocho. 3. Que 
nadie pretendiera solicitar por sí mismo algún grado o título, sino que correspondía 
esto a la Congregación. 4. Que los privilegios y gracias concedidas a los mendicantes por 
la Bula Mare magnum, se aplicaran también a la Congregación, b.o.p.; IV, pp. 44 y ss. 
Bula Sacrae Religionis de 12 de marzo de 1489.



I. CASTILLA Y EL NUEVO MUNDO 35

nes inmuebles, salvo los edificios de los mismos conventos, so pena de incu­
rrir en la “maldición de Santo Domingo”.

El capítulo, con la intención de aquietar las conciencias en este punto, 
notificó haber recibido una carta del cardenal de Fox, en la que comuni­
caba que el papa Inocencio VIII vivae vocis oráculo dispensaba de aque­
lla constitución, según lo contenido en la bula More magnunz de Sixto IV, 
quitando así la temida maldición.252

En este capítulo se aprobaron las ordenaciones hechas en los anteriores 
de Sevilla y Palencia, todas ellas encaminadas a poner coto a algunos resa­
bios claustrales. Se ordenaba, entre otras cosas:

1) Que haya uniformidad en el rezo del oficio divino y celebración de la 
misa, sin introducir singularidades.

2) Que se mantenga la costumbre existente en la provincia de celebrar 
semanalmente la procesión por los difuntos.

3) Que los superiores no introduzcan fiestas que no figuren en el calen­
dario.

4) Que se proceda con rigor contra los fugitivos.
5) Que los fondos de la comunidad se tengan en depósito común.
6) Que no se dispense la vigilia, ni se permita usar lino sino por razón 

de enfermedad.
7) Se prohíbe equitar y usar pañuelos largos en los viajes “al modo de 

los seglares”; pero donde lo requiere la necesidad se usen muías sen­
cillas, pañuelos cortos para el sudor.

8) Se condenan algunos abusos contra la pobreza.
9) En cuanto a la clausura y trato con mujeres se pone gran rigor.

10) Se prohíbe admitir jóvenes de menos de 14 años o que no tengan dis­
posición para la vida religiosa.

11) Se prohíbe recibir grados (académicos) sin licencia del vicario y de- 
finitorio de la Congregación.

12) Se reserva a los prelados el dar licencia para confesar.
13) Se reglamenta la elección de priores y socios para el capítulo.

Y como innovaciones se añaden las siguientes:

1) La instalación de una« puerta doble exterior y su oportuna clausura, 
tanto en la portería como en la iglesia.

2) Se prohíbe, bajo precepto, entrar en la celda de otro.
3) Se reglamentan las dimensiones de hábito, no debiendo exceder el cer­

co inferior de la túnica de 20 palmos ni tampoco la capa.
4) Se manda estudiar la gramática por el “arte de Nebrija”, para evitar 

la confusión que surgía de la diversidad de opinionesJ23

22 b.o.p.; IV, pp. 43 y ss.
23 Beltrán de Heredia; 1939, pp. 31-32.



36 PRIMERA PARTE: LOS DOMINICOS EN EL NUEVO MUNDO

Dentro de esta perspectiva, unida directamente con la línea monacal, la 
reforma se consolidó a tal punto que la provincia de España ya casi sin 
influencia aceptó la fusión con la congregación reformada, en el capítulo 
provincial de Burgos de 1506. Sin embargo, cuando podía darse por con­
cluida la triste historia de tensiones entre reformados y no reformados, 
nuevas dificultades vinieron a disgregar la recién creada unidad provincial. 
El maestro general Vicente Bandello (1501-1506), que con sabias disposi­
ciones había impulsado la reforma en España, murió el 27 de agosto de 
ese año, y su sucesor en el generalato, fray Juan Clerée (1507), no logró 
sobrevivir más de dos meses en el cargo, pues también murió. En esta com­
plicada situación, el papa Julio II (1503-13) nombró entonces al padre 
fray Tomás de Vio Cayetano vicario general de la Orden. Todo esto hizo 
que las resoluciones del capítulo provincial de Burgos se prorrogaran, y 
cuando en 1508 la congregación de España debía celebrar capítulo electivo, 
el padre Cayetano mandó “por causas razonables que movían al Rey [Fer­
nando el Católico], al cardenal Cisneros y a él”, que el dicho capítulo de 
la Congregación se celebrara después del capítulo general de la Orden, que 
había sido convocado para el mes de junio de aquel año.

Las presiones del rey y del cardenal Cisneros obligaron a Cayetano a 
nombrar un vicario general para la provincia en la persona del padre fray 
Francisco de Porres, encargándole convocar el capítulo provincial y de asu­
mir el gobierno provisional de la provincia cuando el padre Diego Mag- 
daleno, entonces provincial, terminara su mandato; esta medida manifestaba 
claramente que ni el rey ni Cisneros querían que el mencionado padre Mag- 
daleno continuara en el gobierno de la provincia?24

Por su parte, el padre fray Francisco de Porres, al verse investido del car­
go de vicario general, convocó a capítulo electivo, desobedeciendo así las 
disposiciones de Cayetano. En dicho capítulo salió elegido el padre fray 
Agustín de Funes, pese a que el padre Magdaleno seguía actuando como 
provincial. No es difícil comprender que estas medidas arbitrarias sumieron 
nuevamente a la provincia en un lamentable cisma.

Al enterarse el padre Cayetano de lo ocurrido, tomó una medida enérgi­
ca contra los que habían infringido sus disposiciones, y el 28 de junio de 
1508 absolvió de su oficio al vicario general fray Francisco de Porres, nom­
brando en su lugar al padre fray Tomás de Matienzo, quien permaneció en 
el oficio hasta mediados de 1509, en que pudo celebrarse normalmente el 
capítulo provincial electivo. De esta forma se terminaba con un largo drama 
que dividía a la provincia de España.

La reforma, como lo indica su etimología (reformado) 9 es un volver a 
la forma original, en este caso al espíritu y vocación primitiva de la Orden 
de predicadores. Es, además, la reacción provocada por el secularismo que

24 Esto se hacía contra todo derecho, ya que era el padre Magdaleno a quien corres­
pondía presidir la elección del provincial, pues al terminar su cuadrienio como provin­
cial continuaba él en el cargo hasta que se celebrara el capítulo general y se pudiera 
elegir nuevo provincial.



I. CASTILLA Y EL NUEVO MUNDO 37

a finales del siglo xiv había penetrado en la vida religiosa, y había aho­
gado el celo apostólico de los individuos al desquiciar las instituciones, 
pues muchos abandonaban la vida común para refugiarse en las cortes de­
cadentes. La consecuencia lógica fue que la predicación de la palabra de 
Dios, como oficio propio de los dominicos, había pasado a un plano secun­
dario y revestía formas de convencionalismo servil, basado principalmente 
en una moral de costumbres para promover intereses creados, que nada tenía 
que ver con aquella contemplación teológica ideada por Santo Domingo de 
Guzmán.

El movimiento reformista aparece, pues, como algo uniforme en donde 
la única diferencia era un mayor o menor rigorismo; mas si profundizamos 
descubriremos diferencias más serias de orientación y de comprensión de 
los medios para llevarla a cabo. No quiere esto decir que la reforma no 
presentara coherencia interna, pues sus raíces se nutrían de la espirituali­
dad savonaroliana, inspirada por el famoso predicador dominico Jerónimo 
Savonarola, fundador de la Congregación reformada de San Marcos de 
Florencia.

A finales del siglo xv, como se dijo, el intercambio entre religiosos ita­
lianos y españoles pertenecientes a las congregaciones reformadas era muy 
considerable; y no obstante el reclamo que hizo España de sus religiosos, 
la situación no cambió. Al efectuarse la unión de la provincia de España 
con la Congregación reformada en 1506, algunos religiosos de tendencias 
rigoristas, temerosos de que los residuos “claustrales” minaran el nivel de 
observancia religiosa, prefirieron buscar un clima más favorable a sus in­
clinaciones y dirigieron su mirada hacia las congregaciones italianas y en 
especial a la de San Marcos, en la que el espíritu y recuerdo del maestro 
Jerónimo estaba aún vivo.

Entre los escasos testimonios que de ello existen, conservamos uno de par­
ticular interés sobre un fray Domingo de Mendoza (hermano del padre 
García de Loaisa, futuro maestro general de la Orden), primer animador 
de las misiones en América. Este religioso había profesado en el conven­
to de San Esteban de Salamanca y allí aparece como estudiante de lógica 
en el año 1493; más tarde fue a continuar sus estudios a París o Bologna, 
no es posible precisar/25 pero es muy posible que optara por Bologna, de 
donde se transfirió a la Congregación de San Marcos donde le encontramos 
en el año 1508, cuando el ya maestro general Cayetano le concede licencia 
para ir a España y de allí ser enviado a América?* Esta anotación es de 
suma importancia, pues es la primera noticia que tenemos de las misiones 
dominicanas en América. Mendoza no fue ciertamente el único religioso es­
pañol que pasó a la Congregación de San Marcos, aunque otros optaban

25 En 1503 el maestro general Bandelli le autorizó regresar a España “para arreglar 
asuntos de él y volver a París o a Bologna para el trienio de Teología”. Cfr. agop. Se­
ries IV, f. 15.

26 Cfr. Registmm litterarum Fr. Thomae de Vio Caietanno. p. Magistri Ordinis Prae- 
dicatorum. 1508-1513, p. 7.



38 PRIMERA PARTE: LOS DOMINICOS EN EL NUEVO MUNDO

por la de Lombardía.®7 Casi siempre estos intercambios obedecían a razo­
nes de estudio, pero otras veces era sólo un pretexto para dejar la pro­
vincia de España.

Todos estos puntos de contacto con la mentalidad reformada italiana 
acentuarían el espíritu savonaroliano en España, hasta imponerse casi total­
mente. Mas pese a los reales beneficios que este trasplante de mentalidad 
proporcionó a la Congregación hispana, también le ocasionó muy serios 
trastornos, como fueron los provocados por una famosa beata de Piedrahíta, 
sor María de Santo Domingo, quien desde 1507, con sus predicaciones, su 
vida austera, y sus aparentes éxtasis y revelaciones, había logrado reunir 
en torno suyo a un nutrido grupo de religiosos partidarios de un mayor 
rigor en la observancia; su prestigio le había ganado la voluntad del om­
nipotente cardenal Cisneros y del Duque de Alba, y naturalmente, por me­
dio de ellos, la del rey católico.

El movimiento encabezado por los partidarios de la beata alcanzó tan 
grandes proporciones, que el capítulo provincial celebrado en Zamora en 
1508 tuvo que ocuparse de él, a tal punto que de las nueve ordenaciones 
que tenían las actas, seis se referían a las irregularidades provocadas por 
esa facción. El capítulo recuerda la constitución relativa a la uniformidad 
en el hábito, contra los que pretendían traerlo demasiado estrecho y corto; 
autoriza el empleo de jergones o colchones por no ser cosa contra las cons­
tituciones, y manda a los superiores que los hubieran retirado que los de­
vuelvan y no obliguen a sus religiosos a dormir sobre tablas; condena ade­
más las novedades que algunos, so capa de austeridad, habían introducido; 
y prohíbe recurrir a personas extrañas a la Orden contra los propios supe­
riores; y finalmente prohíbe que ningún religioso trate o escriba a la dicha 
sor María de Santo Domingo sin expresa licencia por escrito del pro­
vincial.®8

Este exceso en la observancia tendrá importancia más tarde en la pro­
vincia de Santiago de México. En todas estas muestras de rigorismo apre­
ciamos la influencia del gran reformador Savonarola, y si bien casi para nada 
se nombra al frate ferrarense en los seguidores, se debe sobre todo a la nota 
desfavorable que envolvía su memoria.®9

Distinguimos, pues, una primera nota característica en el movimiento re­
formista español que es el separatismo, y que más que a Savonarola o a 
sus discípulos italianos, se debe a los españoles.

Una de las personalidades que más influyera en el movimiento reforma­
dor de tendencia rigorista fue el padre Antonio de la Peña, vicario de la 
Congregación de 1501 a 1504, celoso defensor de la beata de Piedrahíta.

27 Cfr. Idem.; p. 19.
28 Para mayores datos sobre las Actas del Capítulo de Zamora Zaragoza, Cfr. Beltrán 

de Heredia; 1941, pp. 10-11.
29 Fr. Jerónimo Savonarola murió condenado por la Inquisición por voluntad del papa 

Alejandro VI, contra quien se había declarado el frate por sus costumbres escandalosa­
mente deshonestas.



I. CASTILLA Y EL NUEVO MUNDO 39

Su sucesor, el padre fray Juan Hurtado, lo fue también en el rigorismo al 
crear la corriente “ultrarreformista” (que superó con mucho en lo tocante 
a la austeridad de vida al mismo Savonarola), y de quien encontraremos 
un fiel imitador en nuestro fray -Domingo de Betanzos, fundador de la pro« 
vincia de Santiago de México. Fue tanto el prestigio que alcanzó el padre 
Hurtado de Mendoza que el mismo emperador le ofreció el arzobispado de 
Granada y la sede primada de Toledo y además el privilegio de ser su con­
fesor, pero el austero religioso declinó todos los honores. Para llevar ade­
lante su obra contó con el apoyo incondicional del entonces maestro general 
de la Orden fray García de Loaisa (1518-1524), y en su provincia con la 
del padre Diego de Pineda, su discípulo.

Este padre Hurtado tenía, además de excelentes dotes para la observan­
cia y la vida religiosa, una fuerte personalidad y fama de predicador al 
estilo de Savonarola, con lo que logró atraer a la Orden a muchos jóvenes 
universitarios, tales como Domingo de Soto, Melchor Cano, Mancio, Val- 
verde, Ledesma, y otros, que aleccionados por el mágico genio de Vitoria 
emprenderían años después la reforma de la teología.

Desgraciadamente los discípulos del padre hurtado no siguieron sus pa­
sos en la integridad de su personalidad apostólica; los ganó el gusto de la 
observancia e hicieron a un lado el ministerio de la predicación. Solía decir 
el padre Hurtado que el fruto de la predicación era proporcional a la aus­
teridad de vida del predicador; y para lograr esa austeridad estableció al­
gunas casas en las que se restaurase el rigor primitivo de las constituciones, 
renunciando incluso a la posesión de rentas.

Es interesante notar que en lo que toca a la contienda de los comuneros, 
el padre Hurtado fue un defensor incondicional del emperador, y exhortó 
a sus discípulos a la sumisión. Y es de importancia anotar esto, ya que 
será una segunda característica del movimiento rigorista. Vida austera sí, 
pero amparada y a la vez amparadora incondicional de la autoridad cons­
tituida. Esto nos recuerda la experiencia de la reforma monástica de San 
Bernardo de Clara val.

Uno de los colaboradores más eficaces del padre Hurtado, el que más 
contribuyó a difundir su inflamada espiritualidad en toda la provincia fue 
un oscuro religioso apenas nombrado por los historiadores, el padre fray 
Domingo de San Pedro. Su importancia, al menos para nuestros propósitos, 
radica en que durante más de 26 años (1524-1550) ejerció el cargo de 
maestro de novicios en el convento de Salamanca,’30 donde el mismo padre 
Hurtado era prior. Esto quiere decir que por sus manos pasaron muchos 
de los religiosos que más tarde vinieron a América.

En España, la espiritualidad savonaroliana inspiró también un reformis- 
mo que, aunque menos conocido, se situaba más en la línea de Raimundo 
de Capua y Catalina de Siena; este movimiento fue el inspirado por el 
padre fray Pablo de León, rigurosamente contemporáneo del padre Hur­
tado. Profesó en el convento de Salamanca en 1492; al principio se dedicó

30 Cuervo; I, pp. 90-91 y III, pp. 658-660.



40 PRIMERA PARTE: LOS DOMINICOS EN EL NUEVO MUNDO

a la enseñanza y más tarde a la predicación, denunciando desde el pùlpito, 
en la cátedra y aún por escrito, en términos de extremada dureza, y en un 
estilo que nos recuerda a Erasmo, aunque nunca tuvo influencia directa de 
éste, los males que entonces sufría la Iglesia. A diferencia del padre Hurtado 
y sus seguidores, en el conflicto de los comuneros tomó parte a favor de 
éstos, y cuando el conflicto terminó, el padre De León tuvo que retirarse 
durante algunos años a las montañas de Jaca, donde también desplegó una 
considerable labor apostólica.®1

Para juzgar de la obra y espíritu del padre fray Pablo de León tenemos 
el testimonio de su libro llamado guía del cielo^ que es de gran interés 
en materia de reforma, en donde asienta:

En esto —hablando de las condiciones del verdadero humilde— hay mucha so­
berbia, que muchos religiosos e religiosas no se contentan con lo que está escrip- 
to y declarado por otros mayores, sino también dan ellos su puntada hallando 
nuevas ceremonias que nunca fueron usadas, tachando las que los viejos hicieron 
y tuvieron, mostrándose más religiosos que los antiguos. Unos no son contentos 
con sólo lo que se hace en la sacristía, otros en la misa, otros en el refictorio. 
otros en ir fuera. En cada Capítulo hacen nuevas cerimonias y en los otros Ca­
pítulos las deshacen así como cosa de desvarío [...] todo esto es de poca hu­
mildad, porque en estas cerimonias que los hombres hacen y establecen no hay 
perfección, sino son guarda y ayuda para la perfección, que consiste en caridad 
de Dios y del prójimo; y en aquella deberían ser los hombres muy grandes y 
en las otras cosas indiferentes, que no valen sino porque están instituidas, tener 
prudencia; y como quiera que se entienda, con que la intención sea una y buena, 
todo es bueno.

Pero hay algunos que, por parecer letrados como digo o religiosos, nunca andan 
sino escarbando en las cerimonias y reglas y ordenaciones, que nunca acaban, 
desdeñándose de lo que los viejos aprobaron, haciendo conventicúlos y disensio­
nes, trayendo bullas del papa y turbando sus ordenes, y todo es si beberían con 
dos manos o con una, o si irían a caballo en buey o en asno. Y no miran que 
por conservar aquella cosa indiferente quebrantan la caridad de Dios y del pró­
jimo y se hacen tantos escándalos, que es menester entender en ello reyes y 
grandes.

Todo esto es soberbia y muy poca humildad [...] cierto no está alli verdadera 
humildad, aunque trayan corporalmente el habito mas pobre que los otros. Otros, 
si tienen dispensación, no quieren usar della porque los otros la gozan, aunque 
sea del papa. En esto suelen acontecer en todos tantos desvarios, que yo no los 
sabría contar. Luego gran señal es de humildad tener lo que la regla comun-

31 Para mayores datos sobre la vida y la obra del padre fray Pablo de León en Bel- 
trán de Heredia; 1941, pp. 31-49.

32 “Libro llamado Guía del Cielo, compuesto por el muy reverendo padre Pablo de 
León... en el cual trata de los vicios y virtudes, sacado de la Secunda Secundae de 
Sto. Tomás, agora nuevamente impreso en la muy noble villa de Alcalá de Henares, en 
casa de Juan de Brocar, que sancta gloria haya...” Acabóse a 8 de junio del año de 
1553. La ¡obra se situaría entre 1510 y 1520. Para mayores datos Cfr. Beltrán de He- 
redia; 1941, p. 32, nota 31.



I. CASTILLA. Y EL NUEVO MUNDO 41

mente tiene y asi entendida como los viejos sanctos la entendieron, y por una 
cerimonia pequeña no hacer tan grandes alborotos. Verdad es que si toda la Or­
den en lo esencial señaladamente se perdiera, y aun en lo accidental si todo se 
perdiera, convenia poner remedio con gran moderación y sin escándalo.33

No podemos dejar de ver en estas invectivas una clara alusión a los 
ultrarreformistas, que más atención ponían a la austeridad en sí que a la 
renovación de la vida fundada en la caridad; y con un sencillo ejemplo nos 
expone el padre De León lo que piensa al respecto:

Contendían tres religiosos cuál de ellos servía más a Dios; uno que ayunaba mu­
cho, y otro que trabajaba mucho y otro que servía a los enfermos. Y no se 
pudiendo concordar ni vencer, fueron a un gran viejo sancto y preguntáronle cual 
de ellos tres merecía, y dijo el viejo: si el que ayuna y el que trabaja se col­
garen de las narices nunca podrían llegar al mérito del que sirve a los enfermos. 
Cierto grande es este mérito.34

De otras virtudes refiere también cuál debe ser el verdadero camino de la 
reforma, tanto en eclesiásticos, civiles y religiosos, presentando siempre un 
profundo sentido de renovación cristiana en una doble perspectiva: con­
templativa y social = contemplación y acción.

La reforma, pues, presenta ya en sí misma una dialéctica que lleva a 
concepciones diferentes de la aplicación de sus medios; para unos, se con­
vierte en una sobreelevación de los medios de observancia hasta ser perci­
bidos como finalidades, desencajándoles así de su contexto dominicano, por­
que en esta visión el apostolado adquiere un valor secundario, es decir de 
tolerancia, en la medida en que no afecte la vida de observancia en el 
claustro. En cambio para los otros, la reforma es un replanteamiento de la 
quaestio tomista que invita a una reorientación de la concepción de la Or­
den dentro de un contexto eclesial, lo cual implica fidelidad al medio inte­
gral comprendido como contemplación teológica y predicación apostólica, 
que sin disminuir el valor de la observancia, no llega ésta a convertirse 
en centro de finalidad, de tal modo que queda dentro del contexto de la 
contemplación y del apostolado, y adquiere allí su valor y sentido, al mismo 
tiempo que se convierte en su salvaguarda.

Esta dialéctica entre observancia y apostolado, o en términos absolutos 
observancia y misión, es la realidad que encontraremos a lo largo de la 
presencia dominicana en América. Concepciones que renacen de un tronco 
común reformador, pero que se enfocan hacia distintas direcciones, aunque 
también a veces se entrecruzan, se influyen y hasta se amalgaman, y otras 
ocasiones chocan con violencia, obteniendo en la acción respuestas distin­
tas, a veces sólo perceptibles en detalle, pero respuestas que tratarán de 
resolver con una teología propia una quaestio planteada con mayor o 
menor realismo, según la sensibilidad de sus captores.

33 Fray Pablo de León, Gula del Cielo, ff. 154v-155. Citado por Beltrán de Heredia; 
1941, pp. 32 ss.

34 Idem., fol. 38v-39.





II. Los dominicos en las Antillas

La provincia de Santa Cruz de las Indias

Es sorprendente ver que en las escasas monografías que tratan del origen 
y desarrollo de la Orden dominicana en México1 apenas se haga mención de 
su antecedente antillano; quizá porque entre una y otra fundación parecía 
existir una línea de acción consecuente. Sin embargo, teniendo en cuenta 
que la Provincia de México surgió de una facción “disidente” por diferen­
cias metodológicas en la obra de evangelización de la establecida en las 
islas, es conveniente revisar los principales lincamientos de la Orden de 
Predicadores en las Antillas, que después constituyó la Provincia de Santa 
Cruz de las Indias, para comprender mejor los desarrollados posteriormente 
en México en la Provincia de Santiago de Nueva España.

La obra evangelizadora desde las Antillas no se redujo al trabajo des­
plegado en las islas propiamente dichas, sino que también es importantísima 
la labor apostólica de los dominicos en tierra firme.

1. Los HÁBITOS BLANCOS DOMINICOS EN LAS ISLAS

A. El Nueva Mundo y la política misional de los reyes católicos

El 24 de diciembre de 1492 Cristóbal Colón anclaba en una de las islas 
del mar de las Antillas, a la que llamó Hispaniola o Española (hoy Haití*

1 Cuevas: Historia de la Iglesia en México; Ricard: La conquista espiritual de Méxi- 

43



44 PRIMERA PARTE: LOS DOMINICOS EN EL NUEVO MUNDO

República Dominicana), y dejando allí a algunos españoles regresó a infor­
mar a los reyes católicos Fernando de Aragón e Isabel de Castilla el anhela­
do descubrimiento de la vía más corta para llegar a las Indias.3

El acontecimiento provocó los celos en el vecino rey de Portugal, ya que 
él y antes sus antepasados habían buscado, por más de un siglo, aunque 
infructuosamente, el camino a las Indias, pero en dirección opuesta.8

Este descubrimiento, así como la victoria final sobre los moros en Es­
paña (1487-92), ponía bruscamente a los españoles a la cabeza de la esfera 
internacional, constituyendo una peligrosa amenaza para sus vecinos. Por 
su parte el astuto rey don Fernando comprendió que en aquellas circuns­
tancias lo más conveniente era, para evitarse enojosas complicaciones con 
los príncipes cristianos, obtener del romano pontífice un documento por el 
que se le reconociera a España el derecho sobre tan remotas tierras. Las cir­
cunstancias no podían ser más favorables para don Fernando, ya que enton­
ces ocupaba la cátedra de San Pedro un español: el papa Alejandro VI 
(1492-1503), óptimo amigo de los reyes católicos y a cuyas intrigas debía 
en gran parte el trono pontificio.*

El Papa, como era de esperarse, respondió favorablemente por medio de 
una serie de bulas emanadas entre mayo y septiembre de 1493, de las cua­
les la más importante fue la llamada Inter Caetera II de 28 de junio, co­
nocida comúnmente como la bula de la demarcación. En esta bula el Papa 
hacía donación a los reyes españoles de las islas y tierra firme descubiertas 
y por descubrir, y para evitar conflictos con los portugueses, distinguía 

co\ Egaña et alter: Historia de la Iglesia en América Española, y Dussel: Historia de 
la Iglesia en América Latina,

2 Desde mucho tiempo atrás las repúblicas italianas y sobre todo Venecia, tenían el 
monopolio de las especias, del oro y de todos los artículos que la refinada Europa de 
entonces requería; de ahí la concurrencia que los otros países, de modo especial Portu­
gal, tenían en buscar la vía marítima más corta hacia las Indias. Portugal lo había in­
tentado bordeando la costa de Africa, ya que la vía terrestre estaba cerrada por los 
turcos y el Islam, con excepción de Venecia que había logrado tener con los turcos un 
singular modus vivendi.

3 A decir verdad, el conflicto lusitano-castellano por la dominación del atlántico era 
muy antiguo pues se remontaba al año 1345, cuando el rey de Portugal protestó contra 
la concesión que de las islas Canarias hizo el papa Clemente VI en 1344 al príncipe 
castellano Luis de la Cerda. En 1455 el papa Nicolás V fue invitado a intervenir en un 
nuevo conflicto que discurría esta vez sobre las costas del Sahara. El Papa concedió a 
los reyes de Portugal, grosso modo, toda la costa Atlántica de Marruecos y desde el 
Cabo Boj ador hasta la Guinea en el África Occidental, autorizándolos a organizar en las 
dichas regiones el culto cristiano.. Nuevos pleitos y nuevas decisiones se fueron suce­
diendo hasta el tratado de Alcazovas de 4 de septiembre de 1479, ratificado por el papa 
Sixto IV, en la Bula Aeterni Regis de 21 de junio de 1481. Por este tratado se re­
conocía a Castilla el señorío sobre las islas Canarias, quedando Portugal con el domi­
nio sobre las Azores y Cabo Verde, así como el derecho sobre la Guinea y las islas 
descubiertas y por descubrir más allá de las Canarias. FlichetMartín; XV, p. 124.

4 El Sacro Imperio Romano Germánico comenzaba a declinar y las tensiones entre los 
príncipes cristianos eran cada vez mayores, de ahí que la simonía en las elecciones 
pontificias estuviera a la orden del día. Fliche-Martín ; XV, p. 124.



n. LOS DOMINICOS EN LAS ANTILLAS 45

los dominios de unos y otros por medio de una línea imaginaria que pasa­
ría a cien leguas al este y al sur de las Azores y del Cabo Verde.® Además 
les imponía la obligación de evangelizar a los habitantes de esas tierras, 
con lo que quedaba justificada la intervención papal en asunto tan terreno.

Por lo que respecta a la política religiosa del rey Fernando, es seguro que 
trataba de alejar a la cristiandad española de la jurisdicción de Roma, o 
mejor dicho, del papado, pues él mejor que nadie sabía que por entonces 
se encontraba éste sometido al cambiante juego de la política europea. De 
ahí que las concesiones hechas por el Papa a los reyes católicos favorecieran 
esta política independentista que con gran habilidad e interés perseguía el 
monarca español, pues al imponer el papado una obligación espiritual, como 
era la de convertir a los paganos, se obligaba también a facilitar los medios 
para llevarla a cabo; así, en 1501, el Papa concede los diezmos a los reyes 
para facilitar esa misión. Y aunque es verdad que los reyes católicos no 
fueron indiferentes a la religión de sus súbditos ni a la conversión de los 
indios, como aparece en varias cédulas que se dieron para ese efecto, tam­
bién es cierto que la manera como don Fernando se esforzó por aislar sus 
dominios de cualquier influencia extranjera, incluyendo a Roma, fundan 
la seria sospecha de que sus intenciones no eran únicamente las de índole 
misional.®

Roma, por su parte, consciente de estas maniobras, trataba de resistir al

5 Esta decisión fue modificada en 1494 por el tratado hispanolusitano de Tordesillas 
de 7 de junio, que reportó en favor de Portugal 370 leguas de la línea señalada en la 
Bula, y con esta decisión Brasil pasó a ser territorio de Portugal. Las bulas pontificias 
a que hemos hecho alusión son las siguientes: La primera Inter caetera (hubo dos con 
el mismo título) es del 3 de mayo de 1493. La segunda Inter caetera es del 28 de ju­
nio, antedatada a 4 de mayo. La tercera bula fue expedida por la cancillería pontifìcia 
el 26 de septiembre del mismo año de 1493, llamada Dudum siquidem^ en la que el 
Papa prohíbe bajo pena de excomunión latae sententiae que nadie se acerque a las di­
chas localidades, o sea a todas las tierras descubiertas o por descubrir (islas y tierra 
firme), o enviar a otros para navegar, pescar o inquirir sin previa licencia de los reyes 
de España. Los textos de estas bulas pueden consultarse en Francisco Hernáez, S.J.; 
1895, voi. I, pp. 12-17. El recurso al Papa como arbitrio era cosa común en la época, 
pues la cristiandad reconocía en el vicario de Cristo una cierta jurisdicción temporal y 
por ello capacidad para distribuir las tierras no poseídas aún por los cristianos. Sobre 
este punto la literatura es abundantísima. Pueden consultarse las siguientes obras prin­
cipales: H. X. Arquilliere; Saint Gregoire VII, essai sur la conception du pouvoir pon­
tificai. Venancio Diego Carro; La teología y los teólogos juristas españoles ante la con­
quista de América. Y de más reciente aparición J. A. Watt; The Theory of Papal 
Monarchy in thè Thirteenth Century: Traditio.

« Es significativo el texto que a continuación transcribimos, tomado de una carta que 
el rey don Fernando enviara a su embajador en Roma el año de 1505: “Yo mandé ver 
las bulas que se expidieron para la creación y provisión de arzobispados y obispados 
de la Española; en las cuales no se nos concede el patronazgo de los dichos arzobispa­
dos y obispados, ni de las dignidades y canongías, razones y beneficios con cura que en 
la dicha isla Española se han de eregir. Es menester que su Santidad conceda el dicho 
patronazgo de todo ello perpetuamente a mi y a los reyes que en estos reinos de Castilla 
y León sucedieren, aunque en las dichas bulas no haya sido hecha mención de ello, 
como lo hizo en las del reino de Granada.” Cfr. fita; p. 272. Citado por hiae; I. 
p. 127.



46 PRIMERA PARTE: LOS DOMINICOS EN EL NUEVO MUNDO

aragonés, pero el cambio político obligó finalmente al papado, bajo Julio II 
(1503-13), a ceder y conceder en la bula Universis Ecclesiae Regiminis 
de 1508, el enorme privilegio del patronato regio sobre la naciente Iglesia 
americana (y más tarde también sobre la de Filipinas), con lo que quedaba 
directamente sometida al rey de España y por lo mismo a merced de sus 
intereses, ya fueran éstos de tipo político o meramente religioso.

El Rey, por su parte, dotado ya de tan enormes privilegios, se obligaba 
entre otras cosas a sustentar al clero, facilitar los viajes a los religiosos mi­
sioneros, construir iglesias, conventos, hospitales, etcétera.7 Ya desde el año 
1493 el Papa, en virtud de la bula Inter caetera II, mandaba a los reyes 
en virtud de santa obediencia (es decir con carácter de obligatorio), que 
enviaran a las tierras descubiertas “varones probos y temerosos de Dios, 
doctos, peritos y experimentados, para instruir a los naturales a la fe cató­
lica e inspirarles las buenas costumbres, y esto poniendo toda diligencia”. 
Los reyes católicos enviaron una primera misión a las nuevas tierras en el 
segundo viaje de Cristóbal Colón, ya que en el primero no había ningún 
religioso o clérigo en la tripulación. La misión fue encomendada al padre 
Bernardo Boyl, religioso mínimo que había sido benedictino hasta 1492, 
y varios religiosos de diversas órdenes, un jerónimo, el padre Román Porre; 
un mercedario, el padre fray Juan Infante, y tres franciscanos: fray Rodrigo 
Pérez, sacerdote, y dos hermanos legos de nacionalidad francesa llamados 
Juan de Ledeule y Juan Tisim o Casim. Desafortunadamente la misión fra­
casó rotundamente debido a las dificultades que surgieron entre Boyl y 
Colón.

En el año 1500 partió una segunda misión de franciscanos rumbo a Amé­
rica, y en 1502 otra más, compuesta de 17 religiosos también franciscanos, 
13 de los cuales eran sacerdotes y cuatro hermanos cooperadores o legos, 
todos a las órdenes del padre guardián fray Alfonso de Espinal.®

Con todo este contingente, muy pronto los franciscanos adquirieron el 
monopolio casi absoluto de las misiones de América, y aunque no eran ellos 
el único clero que había llegado de España, la mayoría se encontraba por 
iniciativa privada y sin una labor misional organizada, ya que por regla 
general eran sólo capellanes de españoles.®

El clero diocesano apenas estuvo presente, sobre todo en los primeros 
años, pues al no haber diócesis establecidas (la primera fue erigida en la

7 Sobre este interesante tema del patronato regio o vicariato regio, pueden consul­
tarse entre otras la obra del padre Pedro Leturia, S. J., “El Regio Vicariato de Indias 
y los comienzos de la Congregación de Propaganda Fidei”, Relación entre la Santa Sede 
e Hispanoamérica’, I, pp. 101-152. Así como la obra del padre Antonio Egaña, S. J. “La 
teoría del Regio Vicariato español en Indias”, Analecta Gregoriana, vol. 95 (Facultad 
de la Historia Eclesiástica. Serie B, 17).

8 Este fray Antonio de Espinal será más tarde el portaestandarte de las opiniones 
contrarias a los dominicos en las violentas discusiones que éstos sostuvieron con los co­
lonos y las autoridades de la isla Española y la misma Corona. Pero más tarde cambió 
de opinión tomando partido por la causa indiana.

9 Bayle, S. J.; 1944, p. 517.



II. LOS DOMINICOS EN LAS ANTILLAS 47

Española en 1511), ni obispos, no se procuraba la incardinación; además 
los reyes no consideraban oportuno enviar a clérigos porque no estaban su­
jetos a superior, como lo estaban los religiosos, siendo así más difícil el 
control.

Los dominicos, muy afanados en asuntos de reforma y con serias difi­
cultades internas, no prestaron la debida atención ni al descubrimiento de 
América ni mucho menos a la idea de transferirse a aquellas lejanas tierras 
y fundar conventos en los que el trabajo misional impediría el cumplimiento 
de la observancia. Al unificarse la provincia con la Congregación refor­
mada, comienza a apreciarse en su justo valor la trascendencia de un Nuevo 
Mundo, y es justamente por esas fechas cuando tenemos la primera noticia 
de una misión dominicana a América; esa primera noticia se encuentra 
en los registros literarios del maestro general Tomás de Vio Cayetano con 
fecha 19 de octubre de 1508, donde leemos:

Fray Domingo de Mendoza puede ir al Vicario de España para que le envíe a 
Indias; y en caso de oponerse el dicho Vicario, Fray Domingo puede volver a la 
Congregación de San Marcos.10

Cuando fray Bartolomé de las Casas nos habla en su Historia de las In­
dias sobre el origen de la misión dominicana en América, nos consigna uno 
de los textos más bellos en que aparece este esfuerzo apostólico como fru­
to de una verdadera comunión de sentimientos e ideales.

Estas son las palabras de fray Bartolomé:

El movedor primero, y a quien Dios inspiró divinamente la pasada de la Orden 
acá [las Indias], fue el gran religioso de la Orden, llamado fray Domingo de 
Mendoza para su santo propósito halló a la mano un religioso llamado el pa­
dre fray Pedro de Córdoba, hombre lleno de virtudes y a quien Dios N. Señor 
dotó y arreó de muchos dones y gracias corporales y espirituales__Y movió a

10 Moph; vol. XVII, p. 16, texto de Meyer. Fray Domingo de Mendoza era natural de 
Talavera de la Reina (España). Sus padres fueron don Pedro de Loaysa y doña Ca­
talina de Mendoza, él tomó el apellido de su madre, cambio frecuente en aquellos 
tiempos. Era hermano de fray García de Loaysa, que más tarde fue maestro general 
de la Orden (1518-1524), y después cardenal, confesor del emperador Carlos V, arzo­
bispo de Sevilla y presidente del Consejo de Indias. Fray Domingo era hijo del conven­
to de San Esteban de Salamanca, en él tomó el hábito el 23 de marzo de 1492. En 1495 
las Actas de los Capítulos Provinciales de España lo asignan al Convento de Santo To­
más de Ávila como estudiante de Lógica. Trabajó algunos años en la isla Española y 
de allí pasó a las islas Canarias, donde fundó un convento hacia 1518. Murió auxiliando 
enfermos durante una peste que asoló la isla. Se le atribuyen algunos tratados teológi­
cos. s.o.p.; II. Las Casas nos dice que “este padre fue muy letrado; cuasi sabía de 
coro las partes del Sancto Tomás, las cuales puso en verso, para tenerlas y traerlas más 
manuales, y, por sus letras, y más por su religiosa y aprobada y ejemplar vida, tenia 
en España grande autoridad”. LC; H.I., lib. II, c. LIV. Otro religioso llamado Fray 
Martín de los Santos (de Sanctis), animado de los mismos sentimientos, pidió también 
pasar a las Indias por el mismo tiempo que fray Domingo de Mendoza; el maestro 
general Cayetano le dio la misma recomendación, pero de él no tenemos noticias de su 
paso a las misiones. Cfr. Moph; vol. XVII, p. 7, n. 31.



48 PRIMERA PARTE: LOS DOMINICOS EN EL NUEVO MUNDO

otro, llamado el padre fray Antón Montesinos amador también del rigor de la 
religión, muy religioso y buen predicador.

Persuadieron a otro santo varón, que se decía el padre fray Bernardo de Sancto 
Domingo, poco o nada experto en las cosas del mundo, pero entendido en las 
espirituales, muy letrado y gran religioso.

Estos movidos y dispuestos a le ayudar, fue a Roma para negociar con el Gaeta- 
no [Cayetano], que era entonces maestro general de la Orden, y trujo recaudos 
para pasar la Orden a estas partes.11

La referencia que hace Las Casas del general Cayetano, no parece ser 
casual, ya que el maestro general era un prestigiado tomista y gran anima­
dor de la reforma religiosa española en un sentido auténticamente domini­
cano, y así los recaudos que “trujo” fray Domingo de Mendoza del Caye­
tano eran nada menos que la orden expresa al vicario general de España 
fray Tomás de Matienzo, para que de acuerdo con el rey don Fernando, 
enviara 15 religiosos a la Isla Española donde fundaran conventos y pre­
dicaran la palabra de Dios. Lo más significativo es que todo esto lo man­
daba el maestro general bajo pena de gravioris cidpae, que era una de las 
más severas que preveía la constitución para un religioso, y esto por mo­
tivos realmente graves.’12 Esto nos permite suponer que por parte del pro­
vincial existía cierta reticencia a que los dominicos pasaran a Indias, ya 
que en principio a nadie se le imponía un precepto de esa naturaleza de 
primera intención, a no ser que el interesado hubiese manifestado resis­
tencia.113

Que la iniciativa de este proyecto partiera de los reformados de San Mar­
cos parece bastante claro, pero no lo es tanto que se debiera en su totalidad 
a los españoles residentes en aquellas congregaciones italianas, ya que en 
las listas de asignaciones hechas por la Congregación de España de su per­
sonal en Italia al reclamarles, no aparecen ni fray Pedro de Córdoba ni

11 LC; h.i., lib. II, c. LTV.
12 Sobre la “Pena gravioris culpaé”. Cfr. vocabulario técnico al final de esta obra.
13 El texto de la ordenación del Cayetano al padre Matienzo dice así: “A fray Tomás 

de Matienzo, Vicario de España, se le manda bajo pena de gravioris culpae, que en 
cuanto tiene autoridad de la Orden con el beneplácito del Rey de España, envié 15 re­
ligiosos a la isla Española localizada en el mar índico, para que ahí se establezcan, 
funden conventos y prediquen la Palabra de Dios; y que de entre ellos se nombre un 
vicario al cual el Rev. Maestro General le da la autoridad de los provinciales con facul­
tad para subdelegar, y que nombre además 4 o cinco que le deben suceder en el cargo, 
en caso de muerte o incapacidad, proveyendo por cartas como deba hacerse esa suce­
sión, el cual tendrá la misma autoridad en el cargo que el primero. Y la duración del 
cargo será hasta que el Maestro General o el Provincial de España le revoquen, y se le 
somete a la dicha nación (España) hasta que otra cosa fuere determinada; y de tal 
manera sin embargo que la primera provisión deberá efectuarse sin ningún impedimento 
a no ser con licencia del Maestro General. Y que los dichos religiosos puedan llevar 
consigo sus libros., y que nadie ose impedir lo indicado bajo pena de privación de todos 
los privilegios y gracias de la Orden. Roma, 3 de Oct. 1508.” Cfr. Moph. XVII, p. 7, 
n. 29.



n. LOS DOMINICOS EN LAS ANTILLAS 49

Montesinos o algún otro de los que pasaron a América en la primera hora; 
más aún, tenemos algún dato que nos hace suponer que fray Antonio de 
Montesinos residía en España.51*

Una vez que el vicario fray Tomás de Matienzo tuvo conocimiento de la 
orden del Cayetano se entrevistó con el rey don Fernando, quien por sen­
tir cierta inclinación a favor de los dominicos no tuvo inconveniente en 
acceder ordenando por real cédula de 11 de febrero de 1509 que se prove­
yese de todo lo necesario a 15 religiosos dominicos que pasarían a América. 
Además les pagaba los gastos de mantenimiento a ellos y a tres criados 
que llevarían para su servicio.’1®

Ante perspectivas tan halagüeñas, fray Domingo de Mendoza y sus tres 
compañeros comenzaron a preparar la misión. Al poco tiempo, debido a 
que la obra de reclutamiento parecía retardar la salida de los misioneros, 
decidieron que el propio fray Domingo de Mendoza quedase en España para 
este efecto como vicario general que era,16 mientras que fray Pedro de 
Córdoba, fray Antonio de Montesinos y fray Bernardo de Santo Domingo 
se embarcarían rumbo a la Española, quedando fray Pedro de Córdoba 
como vicevicario. Y así, el día 10 de noviembre de 1509 los religiosos reci­
bieron de la Casa de la Contratación, la cantidad de 7 425 maravedíes para 
proveer lo necesario para su viaje conforme a lo acordado por el rey.17

14 Cfr. Carta del Rey don Fernando a Diego Colón, a 20 de abril de 1512: Gracias a 
las Actas de los Capítulos Provinciales de la Provincia de España sabemos que fray 
Pedro de Córdoba, el año de 1495 era gramático en el convento de Avila y al parecer 
en 1502 era ya sacerdote en el mismo convento, hasta el año de 1509 en que volvemos 
a encontrar a un Pedro de Córdoba sin poder afirmar que se trata del mismo aunque 
es muy posible. Sobre Fray Antonio de Montesinos las mismas Actas nos informan que 
en 1502 era acólito en el Convento de San Esteban de Salamanca. Y en 1509 lo encon­
tramos en Avila como sacerdote, agop; Series XIII-163 h.

15 “El Rey. Nuestros oficiales en la Casa de la Contratación de las Indias que resi­
dís en la ciudad de Sevilla. La Orden de Santo Domingo envía a las dichas Indias 
quince religiosos de ella para las cosas del servicio de nuestro Señor. Por ende yo vos 
mando que a los dichos quince religiosos y a tres personas legas que llevan para su 
servicio les hagais pagar pasaje hasta llegar a la isla Española y los proveáis dé lo que 
hubieren menester para su mantenimiento hasta la dicha Isla; que con esta mi carta 
y con testimonio de lo que mostrare en lo susodicho mando que sean recibidos y pasa­
dos en cuenta a vos el Tesorero... etc.” Fecha en Arcos, 11/11/1509. Beltrán de He- 
redia; 1954, p. 38.

16 En conformidad con lo mandado por el maestro general Cayetano, el provincial 
de España Matienzo, había nombrado Vicario General a fray Domingo de Mendoza, 
como aparece en varios textos. Cfr. LC; H.I., lib. II c. LTV. Fray Domingo de Mendoza 
obtuvo del maestro general para el vicario y misioneros que pasaran a América, todos 
los privilegios que antiguamente se concedían a los frailes peregrinantes que iban a 
tierras de infieles, permitiéndoles además que reunieran 20 religiosos más para la mi­
sión. Moph; vol. XVII, p. 17 n. 100, el texto está fechado a 20 de junio de 1510. 
Para algunos datos sobre la congregación de los frailes itinerantes puede consultarse 
la obra de Loenertz, La société des Freres Pérégrinantes. I, en D.H.; vol. VII.

17 Beltrán de Heredia; 1954; p. 39. Fray Pedro de Córdoba nació, según Las Ca­
sas, hacia 1482. Fue hijo del convento de San Esteban de Salamanca y afiliado luego 
al de Ávila. Religioso de grandes méritos, brillantes estudios y sólidas virtudes. Las 
Casas habla de él con gran cariño y le considera un santo. Su labor apostólica en



50 PRIMERA PARTE: LOS DOMINICOS EN EL NUEVO MUNDO

La labor de reclutamiento de misioneros para las Indias, de suyo difícil, 
se entorpeció más cuando los religiosos que se habían comprometido a partir 
retardaban indefinidamente su viaje. Este retardo obedecía principalmente 
a que los superiores no querían dejar partir a sus súbditos, recelosos de ver 
disminuir el personal reformado de sus conventos. Ya señalábamos que al 
unirse la provincia con la Congregación reformada, la mayoría de los con­
ventos pedía reformados para contrarrestar los resabios de la “claustra”. In­
fluía también la exigencia de fray Domingo de Mendoza en la selección de 
sus candidatos, y por lo general sus preferencias recaían en personas en las 
que se aunaba la calidad religiosa y el prestigio; ahora bien, esas personas 
casi siempre ocupaban cargos dentro de la provincia, de ahí que difícilmente 
les dejasen salir de buena gana. Es quizá por esta causa por la que el maestro 
general Cayetano escribió una ordenación en la que decía que: “los religiosos 
que se comprometieren a ir a Indias, para dilatar la fe, por medio del mérito 
de la obediencia, se les manda que apenas cese el legítimo impedimento, se 
dirijan a fray Domingo de Mendoza. Fechado en Roma a 10 de abril de 
1510”?8

Esta ordenación del maestro general no parece haber surtido todo el efecto 
deseado por fray Domingo, ya que cuando se disponía a embarcar con cinco 
religiosos rumbo a las Indias hacia el mes de junio o julio, “nuevas dificul­
tades”, no sabemos cuáles, le obligaron a quedarse en la Península y enviar 
a los cinco religiosos. Fue sólo hasta mediados del mes de marzo de 1511 
cuando finalmente pudo embarcar el dicho fray Domingo de Mendoza hacia 
la Española con seis religiosos.11*

Indias, como lo veremos en seguida, se caracterizó por la organización de la defensa 
valiente y constante de los indígenas.

is Moph; vol. XVII, p. 16, n. 87.
19 A todos estos frailes la Casa de Contratación proveyó de todo lo necesario para 

el viaje, de acuerdo a la cédula del Rey de 11 de febrero de 1509. Así por ejemplo: 
La Casa de Contratación “pagó en primero de junio de este presente año de diez 
(1510) a fray Domingo de Mendoza por el pasaje, digo (sic) por el mantenimiento 
suyo y de fray Tomás de Fuentes. . ., que son seis religiosos de la Orden de Santo 
Domingo y un seglar que llevan para su servicio de aquí hasta las Indias, que pasan 
a las Indias en el número de los quince religiosos y tres seglares a los cuales su 
Alteza les manda dar pasaje y mantenimiento, trece mil y nuevecientos doce maravedís 
y medio para que ellos comprasen los mantenimientos que más ellos quisieren, que 
de ellos fueron contentos. Y parece por conocimiento firmado por el dicho fray Do­
mingo que está en poder del tesorero de cómo recibieron los dichos maravedís, y se 
dieron por contentos. Y así bien quedamos a pagar por el pasaje de los dichos seis 
frailes y un seglar, que son siete personas con sus ropas y mantenimientos al maestro 
Juan Farfán, en cuya nao pasan por cada uno tres ducados, los cuales se les han de 
pagar trayendo certificación de como llegaron a salvamiento”. En el minor a folio 
29. agí. Est. 30, caj. 2, leg. i/8 Fol. 30 (Contratación 4674) ; citado por Beltrán de 
Heredia; 1954, p. 39. Los nombres de esos primeros religiosos a los que no pudo 
acompañar fray Domingo de Mendoza eran: Fray Tomás de Fuentes, fray Francisco 
de Molina, fray Pedro de Medina, fray Pablo de Trujillo, fray Tomás de Berlanga 
(futuro primer provincial de la provincia de Santa Cruz de las Indias) y un criado 
laico. La otra partida correspondiente a los seis religiosos que acompañó fray Do­
mingo dice así: “En once de febrero de mil y quinientos y once años, se libraron en



II. LOS DOMINICOS EN LAS ANTILLAS 51

De estos primeros quince religiosos dominicos que pasaron a Indias a ex­
pensas de la corona, sólo de uno de ellos tenemos noticia cierta de haber 
pertenecido a la ultrarreforma del padre Hurtado de Mendoza, el padre Lope 
de Gaibol que en un principio fue entusiasta partidario de la beata de Pie- 
drahíta. Sin embargo, no fue mucho el tiempo que permaneció en América, 
aunque no podamos precisar cuánto. Sabemos que ya en 1520 estaba en Ta­
layera (España) fundando un convento de estricta observancia. El hecho no 
deja de tener importancia ya que para esas fechas la metodología misional 
de fray Pedro de Córdoba, cabeza de las misiones en las Antillas, era fuer­
temente propugnada por la corriente “rigorista”, como veremos más ade­
lante.

El escenario geográfico en el que los dominicos realizaron su apostolado 
por primera vez en América fue el de las Antillas y la costa nordatlántica de 
la América del sur. En el periodo “antillano” distinguimos dos faces o etapas 
de evolución y expansión misional localizadas en las islas y en Tierra Firme.

Los dominicos en las islas: las Antillas son el numeroso grupo de tierras 
insulares que se hallan dispersas en ese mar formando un arco de aproxima­
damente 3 000 km. de largo, desde Yucatán (México) hasta la desemboca­
dura del río Orinoco (Venezuela). Las Antillas se dividen en dos grupos 
principales: las grandes Antillas, que son Cuba, Jamaica, Puerto Rico y la 
isla de Haití-República Dominicana; y las pequeñas Antillas con las islas 
de Barlovento que van desde las Islas Vírgenes hasta la de Trinidad; y 
las de Sotavento, desde la Isla de Trinidad hasta la de Oruva con las despa­
rramadas sobre la costa de Venezuela.

La isla de Haití-República Dominicana, antes llamada la Española, fue 
descubierta en el primer viaje de Colón y la primera en ser poblada por es­
pañoles, con lo que muy pronto se convirtió en el centro político y económico 
de ultramar; era además el centro militar del que partían los conquistadores 
a nuevas tierras. Hacia 1496 la casi totalidad de los indios de esta isla esta­
ban “pacificados”, es decir, sometidos a los españoles. Se habían fundado 

el dicho doctor a fray Domingo de Mendoza, vicario de los frailes que pasan a las 
Indias de la Orden de Predicadores, diez y ocho mil y quinientos y cuarenta y seis 
maravedís que hubo de haber por doce mantas de frisa y seis jergones de paja y por 
mantenimiento de seis frailes que pasan con el dicho fray Domingo, que son: fray 
Lope de Gaibol, fray Hernando de Villena, fray Domingo de Velázquez, fray Fran­
cisco de Santa María, fray Juan de Corpus Christi y fray Pablo de Carvajal. Y por 
el mantenimiento de los dichos seis frailes de aquí a las Indias a dos mil maravedís 
cada uno, que son doce mil maravedís... y son a cumplimiento de la cédula de su 
Alteza. Y más habernos de pagar el pasaje de los dichos frailes y del dicho fray Do­
mingo que por su indisposición no pasó con los otros frailes que pasaron en la nao 
de Farfán, que es el maestre en cuya nao pasaron”. En el libro minor a folio 31. agí. 
(Contratación 4674). Citado en Beltrán de Heredia ; 1954, p. 40. También Castro 
Seoane; 1952, pp. 377-78, n. 45. Más tarde a 20 de mayo de 1511 la Casa de Contrata­
ción pagó a fray Domingo 3125 maravedís, por el seglar que debía y por el pasaje de 
los religiosos; la nota concluye así: “...se acaba de cumplir todo lo contenido en 
la cédula de su Alteza”. En agí (Contratación 4674). Segundo libro manual, fol. 51r, 
citado en Beltrán de Heredia; 1954, p. 40.



52 PRIMERA PARTE: LOS DOMINICOS EN EL NUEVO MUNDO

también varias ciudades, o Villas, de las cuales las más importantes fueron 
Santo Domingo y Concepción de la Vega, ambas emplazadas en la actual 
República Dominicana.

B. La “herejía” de fray Antonio de Mentesinos.

La llegada de los cuatro primeros dominicos a la isla la Española no debió 
ser una novedad para los colonos habituados a convivir con religiosos en 
España, pero muy posiblemente fue motivo de alegría, ya que entonces los 
viajes entre las idas y la metrópoli eran muy escasos y cualquier navio que 
llegaba con gentes venidas de allá significaba un contacto vivo con la tierra 
española.

Bartolomé de las Casas recuerda en su Historia de las Indias que al llegar 
los primeros dominicos con fray Pedro de Córdoba, se dirigieron a la ciudad 
de Concepción de la Vega para notificar su llegada al almirante don Diego 
Colón, hermano del descubridor, y que en esta ocasión fray Pedro predicó 
un sermón acerca del paraíso que tiene Dios para sus elegidos, con gran 
fervor y celo, “sermón alto y divino, e yo se lo oí —dice Las Casas— y por 
oírselo me tuve por felice”.20

Fray Pedro amonestó entonces a todos los vecinos que, en acabando de 
comer, enviasen a la iglesia a los indios que tenían en casa, y de que se ser­
vían. “Enviáronlos todos —continúa Las Casas— hombres, mujeres, grandes 
y chicos; él [fray Pedro], asentado en un banco y en la mano un crucifi­
jo y con algunos lenguas e intérpretes, les comenzó a predicar desde la crea­
ción del mundo discurriendo hasta que Cristo, Hijo de Dios, se puso en una 
cruz.. . Fue sermón dignísimo de oir y de notar, de gran provecho no sólo 
para los indios, los cuales nunca oyeron hasta entonces otro tal ni aún otro, 
porque aquel fue el primero que aquellos y a los de toda la isla se les predicó 
a cabo de tantos años, antes todos murieron sin haber oído Palabra de 
Dios”.21

Aceptando que este testimonio de Las Casas sea en gran parte una reestruc­
turación hecha por él al redactar su Historia de las Indias, nos permite ver 
una nueva actitud misional en los recién llegados.

Son dos los problemas que se presentan al predicador en esta primera ten­
tativa; el primero la necesidad de recurrir a las clases dominantes para que 
permita la evangelización, y el segundo la imposibilidad de predicar, por lo 
pronto, el mensaje evangélico en lengua nativa sin necesidad de intérpretes.

Por lo que respecta al primer problema, la situación socio-racial que rei­
naba en la Española, era la impuesta por los conquistadores; las relaciones 
entre españoles e indígenas eran las de señores a siervos,22 y en cuanto á lo

20 LC; h.i., lib. II, c. LIV.
21 LC; h.i., lib. II, c. LIV.
22 Desde el segundo viaje de Cristóbal Colón las relaciones entre españoles e indios 

se fueron haciendo cada vez más tensas, hasta estallar con franca violencia. Algunos 
caciques o jefes indios se incomodaron por la presencia de los blancos en sus territo-



II. LOS DOMINICOS EN LAS ANTILLAS 53

segundo, el aprender las lenguas aborígenes era algo que requería tiempo. Ante 
estas perspectivas los dominicos se reúnen para buscar una respuesta, com­
prendiendo que la principal dificultad para la evangelización residía no tanto 
en los indios y sus limitaciones culturales, sino más bien en los españoles que 
habían establecido un régimen de desigualdad e injusticia con relación a 
los nativos. Así, pues, los predicadores se proponen despertar la conciencia 
cristiana de los colonos, arguyendo la autoridad divina sobre la que está 
fundamentada una sociedad cristiana como pretendía ser la española de en­
tonces, ya que todo se orienta" hacia un fin trascendente último del hombre 
que es Dios, y por ende el social se ordena escatológicamente. Al par de esta 
visión teológica los dominicos van a emplear la vía del conocimiento racional 
para ayudar la comprensión de la injusticia, concebida ésta no sólo contra 
los otros o sea los indios, sino también contra ellos mismos, los conquistado­
res, ya que obrando así se privaban de su último fin.

Los dominicos, que entonces eran ya más numerosos, decidieron comenzar 
su labor evangélica por los mismos españoles, como que eran causa de que 
la labor apostólica no pudiera llegar a los indios. Así, pues, invitaron a las 
autoridades de la isla con el fin de que escuchasen “la verdad” y se decidie­
sen a colaborar como cristianos con los religiosos en la obligación que tenían 
de velar por la conversión de los aborígenes. El día señalado para este evento 
fue la cuarta dominica de adviento en el que se leían aquellas palabras del 
profeta Isaías: Ego vox clamantis in deserto (voz que clama en el desierto, 
rectificad el camino del Señor) (Isaías 40,3).

El sermón iba a ser predicado por fray Antonio de Montesinos, porque 
era “buen predicador” en opinión de Las Casas. Subió al púlpito y pronun­
ció con palabra firme:

Decid ¿con qué derecho y con qué justicia tenéis en tan cruel y horrible servi­
dumbre aquestos indios? ¿Con qué autoridad habéis hecho tan detestables gue­
rras a estas gentes que estaban en sus tierras mansas y pacíficas donde infinitas 
de ellas con muertes y estragos nunca oídos, habéis consumido? ¿Cómo los te­
néis tan opresos y fatigados sin darles de comer ni curallos en sus enfermedades, 
que de los excesivos trabajos que les dais incurren y se mueren, y por mejor 
decir, los matáis, por sacar y adquirir oro cada día? ¿Y qué cuidado tenéis de 

rios, porque comenzaban a ocupar las escasas parcelas cultivadas para alimentar a los 
españoles emigrantes que afluían continuamente a las nuevas tierras descubiertas; por 
eso decidieron resistirles y hasta acabar con ellos dando origen a terribles represalias 
sangrientas por parte de los españoles, que no tenían la más mínima intención de 
abandonar sus posesiones. Fue así como comenzaron a llegar a España los primeros 
navios cargados de esclavos con el título de “prisioneros de guerra”.

La situación se fue degradando y los reyes católicos se vieron obligados, para tran­
quilidad de sus conciencias, a dar severas disposiciones sobre el tratamiento que había 
de dárseles a los indios, y entre otras cosas declararon que: “todos los indios morado­
res de esta Isla (la Española) fuesen libres y no sujetos a servidumbre ni molestados 
ni agraviados de alguno, sino que vivieran como vasallos de los reinos de Castilla, 
mandando que fuesen instruidos en nuestra Santa Fe”. En cdiao; vol. XXX, pp. 520-22. 
Sobra decir que las dichas disposiciones no fueron siempre respetadas.



54 PRIMERA PARTE: LOS DOMINICOS EN EL NUEVO MUNDO

quien los doctrine, y conozcan a su creador y Dios, sean baptizados, oigan misa, 
guarden las fiestas y domingos? ¿Estos no son hombres?, ¿no tienen ánimas 
racionales?, ¿no sois obligados a amallos como a vosotros mismos?, ¿esto no 
entendéis?, ¿esto no sentís?, ¿cómo estáis en tanta profundidad de sueño tan le­
tárgico dormidos? Tened por cierto que en el estado en que estáis no os podéis 
salvar más que los moros o turcos que carecen y no quieren la fe de Jesucristo.23

Este sermón consignado también por Las Casas en su Historia de las In­
dias, pese a las inevitables interpolaciones de éste, refleja fidedignamente el 
alcance de la acción emprendida por los dominicos que apuntaba a la raíz 
del mal.

Las autoridades allí reunidas escucharon atónitas al extravagante predica­
dor, pero terminada la admiración, la reacción no se hizo esperar. El almi­
rante y gobernador de la isla don Diego Colón, y el tesorero del rey Pesa- 
monte, como representantes de los intereses del rey y de los colonos, se 
dirigieron al superior del revoltoso para pedirle explicación por aquellas pa­
labras, pensando que todo había sido fruto de la intolerante actitud del 
predicador, pero su sorpresa fue mayúscula cuando fray Pedro de Córdoba 
les contestó que las cosas que aquel padre había predicado “había sido del 
parecer, voluntad y consentimiento suyo y de todos, después de muy bien 
miradas y conferidas entre ellos, y con mucho consejo y deliberación se ha­
bía determinado que se predicase como verdad evangélica y cosa necesaria 
a la salvación de todos los españoles y los indios de la isla”24

Las expresiones del sermón de Montesinos, como hace notar el padre Ve­
nancio Diego Carro, “son de marca tomista y dominicana; Montesinos refle­
jó con exactitud la doctrina verdadera que hunde sus raíces en los principios 
de Santo Tomás”.25 Y en realidad no sólo hundía sus raíces en el tomismo en 
lo que se refería a la doctrina teológica y jurídica, como veremos, sino tam­
bién por lo que se refiere a su marca “dominicana”, que entraña una viven­
cia del mensaje y su trasmisión de manera comunitaria, elemento esencial 
en la vida dominicana.

Eran pues, predicadores de la verdad y a ella sólo debían obedecer, no en 
contra de los hombres sino por el bien de los mismos, por esa verdad que 
contemplaban y que les mantenía unidos en el lema de la Orden: “La verdad 
os hará libres”.

No es difícil suponer la reacción de las autoridades insulares y de los co­
lonos en general al verse afectados en el bien de sus conciencias,2® y sobre

23 LC; H.I., lib. III, c. IV. Fray Antonio de Montesinos era hijo del convento de 
San Esteban de Salamanca. “Este padre, dice Las Casas, tenía gracia de predicar, era 
aspérrimo en reprender vicios, y sobre todo en sus sermones y palabras como muy 
colérico, eficacísimo, y así hacía, o se creía que hacía en sus sermones mucho fruto.” 
LC; h.i., lib. III, c. ni.

24 LC; H.I., lib. III, c. IV.
25 Carro; 1951.
26 Los dominicos en su deseo de erradicar la injusticia de las islas había llegado a 

negar la absolución en la confesión a quienes no renunciaran a sus repartimientos o 
encomiendas.



II. LOS DOMINICOS EN LAS ANTILLAS 55

todo en sus bienes materiales, porque lejos de ser una población de extracción 
universitaria estaba compuesta de gente ruda y por lo general poco recomen­
dable. Lewis Hanke dice que “en los primeros tiempos los españoles que 
pasaban al Nuevo Mundo eran generalmente antiguos soldados errantes, e 
hijosdalgo venidos a menos, aventureros e incluso reos de derecho común”, 
y Las Casas dice que: “se podían ver en Indias a la gente que en Castilla se 
les había azotado y cortado las orejas [por sus diferentes crímenes] impo­
nerse a los jefes indios”.“7 Además, muchos españoles habían tomado mujeres 
indias como concubinas, lo cual, independientemente del aspecto moral, ayu­
daba a envenenar las relaciones entre españoles e indios.

Para complicar la situación, los alimentos comenzaron a escasear, multipli­
cándose los puntos de fricción al verse los indios obligados cada vez con más 
fuerza a buscar oro y cultivar la tierra en provecho de los españoles. La 
Corona y los colonos rápidamente comprendieron que sus relaciones con los 
primitivos habitantes de las islas deberían ser las de señores a siervos, crean­
do para ello un sistema legal, que solapaba sus verdaderas intenciones, y que 
al mismo tiempo que regularizaba la situación amparaba el deseo del ponti­
ficado de evangelización; ese sistema fue el de la Encomienda.

Al principio esta institución era simple. La Corona de España daba o “en­
comendaba” algunos indios a los españoles, que por eso se convertían en 
encomenderos, dándoles este título el derecho a exigir de los indios un traba­
jo o tributo; por su parte los encomenderos debían velar por la instrucción 
religiosa de dichos indios, y protegerlos.28

Sin perder tiempo las autoridades coloniales informaron al rey don Fer­
nando lo ocurrido, exponiéndole cómo los dominicos con sus predicaciones 
sembraban el escándalo y el desasosiego en el pueblo, sobre todo porque al 
parecer negaban los derechos del rey sobre las Indias y para confirmar sus 
palabras enviaron una copia del sermón de Montesinos.

La respuesta del rey tampoco se hizo esperar. En ella se decía ofendido 
por los religiosos que osaron poner en entredicho sus derechos. En la carta 
que escribió al gobernador Diego Colón, fechada el 20 de abril de 1512, 
dice:

... vi ansí mesmo el sermón que decís... y aunque él [Montesinos] siempre hubo 
de predicar escandalosamente, me ha mucho maravillado en gran manera de des- 
cir lo que dijo; porque para descirlo, nengun buen fundamento de theología, ni 
cánones, ni leyes thenía, sigun discen todos los letrados, e yo ansi lo creo.29

De manera que si los revoltosos persistían en su error, debían ser repa­
triados “en cualquier navio”. Además de esto, el rey se maravillaba grande­
mente de que los dominicos negaran la absolución a los que se negaran a

2‘ LC; h.i., lib. I, c. XCII-XCIV.
28 Hanke; 1951, pp. 7-8. Para una información completa de la encomienda, Cfr. 

Silvio Zavala: La encomienda Indiana.
29 cdiao; vol. XXXII, pp. 375 y ss., citado por HiAEj vqI- !• p- 257, n. 41,



56 PRIMERA PARTE: LOS DOMINICOS EN EL NUEVO MUNDO

“poner los indios en su libertad”, pues en caso de haber algún cargo de con­
ciencia ese corría por su cuenta.

Por su parte el provincial de los dominicos fray Alonso de Loaisa, plegán­
dose a la voluntad regia, envió en dos cartas sucesivas por el mes de marzo 
de 1512, una reprimenda a los religiosos de la Española, en las que se admi­
raba también que “por no mirar bien a la santa doctrina. . . diésedes en vues­
tra predicación motivo para que todo se pierda y se estorbe, y que toda la 
India, por vuestra predicación esté por rebelarse, y ni vosotros ni cristiano 
alguno pueda allí estar”.30 Aclaraba además, “pues que estas islas las adqui­
rió su Alteza ‘jure belli’, y su santidad ha hecho al rey nuestro señor do­
nación de ello, por lo cual hay razón alguna de servidumbre; pero dado caso 
que así no fuese, aún así no hubierais de predicar ni publicar tal doctrina 
sin consultarla primero acá con los del Consejo de su Alteza y Consejo del 
gobierno suyo. . . Vos mando que ninguno sea osado predicar más en esta 
materia, y pues tantos prelados de letras y conciencia y también nuestro muy 
Santo Padre lo permiten, paréceme que debéis submittere intellectum ves- 
trum (sujetar vuestro pensamiento), con el mayor y más principal. Si alguno 
tiene escrúpulo de no poder hacer otra cosa, véngase, que en su lugar yo 
provereé de otro porque no os traigan a todos; so la misma pena no hablen 
en la materia a los que confesáredes”.31

Es claro que las palabras de Montesinos, provocadoras de tan importante 
conflicto contra la actitud injusta de los colonos, fueron interpretadas en un 
sentido distinto del que los religiosos propugnaban; en primer lugar, como 
dice Juan Pérez de Tudela,32 es muy posible que tan gran alarma de las au­
toridades coloniales no fuera gratuita, y que las palabras del fraile tuvieran 
repercusiones más graves que los simples escrúpulos de conciencia de los 
encomenderos, porque los repartimientos que había efectuado don Diego Co­
lón en notorio provecho de sus allegados y en perjuicio de los veteranos del 
antiguo gobernador Nicolás de Ovando (Diego Colón asumió el gobierno 
de la Española en 1509), no habían hecho más que avivar el clima de des­
contento e inquietud de la isla, de suerte que el sermón de Montesinos, lejos 
de ser clamantis in deserto planteaba la controversia en su verdadera dimen­
sión.83

Por otra parte, en España muchos juristas y teólogos se declaraban parti­
darios de la doctrina temporal pontificalista, adjudicando al Papa el dominio 
universal y supremo sobre todo el orbe de fieles e infieles; doctrina que el

30 Cfr. Chacón y Calvo 1930?, I, p 443-47, citado por Pérez de Tudela; 1957, p. 
XXXIV. Cfr. también LC; hx, lib. III, c. VI.

31 Serrano Sanz; 1918, p. 348.
32 Pérez de Tudela; 1957, p. XXIX.
33 Lewis Hanke, por su parte, comentando el sermón de Montesinos dice que no 

convenció a sus oyentes en lo absoluto, como tampoco convencería en nuestros días un 
estudiante de teología que arengara a la muchedumbre de Wall Street sobre el texto 
evangélico “vended lo que poseéis, dadlo a los pobres y tendréis un tesoro en el cielo”. 
Hanke; 1951, pp. 4-5,



II. LOS DOMINICOS EN LAS ANTILLAS 57

provincial Loaisa parecía aprobar del todo, en contra de los principios de 
Santo Tomás; así por ejemplo el maestro general Cayetano opinaba que la 
potestad pontificia no es directa respecto de las cosas temporales, y se extien­
de a éstas en cuanto se ordenan a lo espiritual. Y explica bien la libertad de 
la fe y los problemas que se siguen de ahí en cuanto al bautismo. Es verdad 
que admite algunas causas de guerra justa contra los infieles, pero no para 
ocuparles sus tierras y bienes; para él la predicación debe ser pacífica.34

La reacción del rey y del provincial era la consecuencia de un eco gene­
ralizado que provocó una complicada serie de intereses, puesto que las pala­
bras de Montesinos no se podían interpretar como una lesión de los derechos 
del rey, sino más bien a un mal uso de los mismos, porque esos derechos 
procedían de un compromiso en orden a lo espiritual. Y así el sentido que 
los dominicos de las Antillas daban a las palabras derecho y justicia forma­
ban parte de un contexto teológico y no meramente jurídico.3,5 Una justicia, 
pues, y un derecho trascendentes que ponen al hombre en relación con su fin 
último, y que en la doctrina tomista se integra con la virtud de la religión,®6 
como el mismo Isaías de “la voz que clama en el desierto”, decía: “velad 
por la equidad y practicad la justicia, que mi salvación está para llegar y 
mi justicia para manifestarse; Palabra del Señor” {Isaías, 56,1).

Esto también es un índice de que los dominicos antillanos tenían una clara 
percepción del hombre americano como imagen de Dios, es decir, inteligente 
y libre, y por lo mismo capaz de recibir el mensaje de la salvación y de in­
sertarse plenamente en la obra redentora de Cristo, superando con mucho 
cualquier visión meramente humanista de la época, al reasumir plenamente 
los valores del indio dentro de la dimensión escatològica, única válida para 
ellos.

Hasta podríamos decir que por una extraña paradoja, la terrible contro­
versia que por entonces se suscitó sobre la racionalidad del indio americano, 
sus derechos a la libertad y a la posesión, fue en gran parte propiciada por 
un humanismo independiente de la teología.

Pero volviendo a la Española y a los religiosos, podría pensarse que las 
severas amonestaciones del rey y del provincial por un lado, como la franca 
hostilidad de los colonos por otra, estuvieron a punto de hacer naufragar la 
misión, pero no fue así, antes por el contrario, los dominicos reafirmaron su 
posición insistiendo en sus principios de caridad y justicia, prefiriendo ser 
repatriados y castigados por su superior en España, que falsear con el silen­
cio o la retractación el verdadero mensaje de su vocación teológica.

34 Carro; 1951, pp. 66-69.
35 Años más tarde cuando Francisco de Vitoria enseñaba decía que tratando de las 

leyes de Indias “no pertenece a los jurisconsultos fallar este asunto, o, al menos, a 
ellos solos. Porque como aquellos bárbaros (término con el que se designaba a los 
pueblos no cristianos) no están sujetos por derecho humano, sus cosas no pueden 
ser examinadas por leyes humanas, sino por las divinas, en las cuales los juristas no 
están lo suficientemente peritos para poder definir por sí semejantes cuestiones”. Cfr. 
Vitoria; Relatio prima de Indiis, n. 3.

36 Cfr. Summa Theologiae, II-II. q. 80 a. I c; q 81, a.6.



58 PRIMERA PARTE: LOS DOMINICOS EN EL NUEVO MUNDO

La protesta siguió y esta vez no ya en la isla sino en España; los domini­
cos enviaron al mismo fray Antonio de Montesinos para que defendiera sus 
puntos de vista en la Corte. Los colonos también encontraron su representante 
en la persona del franciscano fray Alonso de Espinal, ya mencionado antes.

Montesinos presentó un memorial fundado principalmente en una cita del 
profeta Ezequiel que había leído en Santo Tomás: “Vae pastoribus Israel 
qui pascunt semetipsos” (Ezequiel, 34.) 37

Era así como comenzaba a perfilarse una concepción misional dominica­
na, fundada en principios teológicos de contemplación y apostolado. Sin em­
bargo, este nuevo planteamiento que había surgido de un real “cuestiona- 
miento” al estilo tomista, iba a ser también causa de divergencias y actitudes 
opuestas en el seno mismo de la comunidad antillana y en los superiores de 
la metrópoli.

La razón de estas diferencias era que no todos los religiosos se sintieron 
con ánimo de defender esa actitud que tenía la apariencia de franca rebel­
día, y escudando la objeción de conciencia que ofrecía el provincial en su 
carta, prefirieron volver a España, como sucedió (muy posiblemente) con el 
padre ultrarreformista, Lope de Gaibol.

Esta primera fricción con la posición de los dominicos antillanos hizo a 
las autoridades provinciales tomar conciencia de que el dejar aquella misión 
únicamente en manos de frailes escandalosos podía dar al traste con la Orden 
en el Nuevo Mundo, de ahí la conveniencia de procurar un “equilibrio doc­
trinal” entre los religiosos; para que no se vieran lesionados ni los intereses 
de la Corona, ni la labor de los predicadores. Lógicamente, el primer paso 
que se dio fue imponer un severo control sobre el reclutamiento de vocacio­
nes para las misiones americanas, y muy pronto se vio que el mejor “contra­
peso” sería el enviar partidarios de la ultrarreforma, porque además de no 
entrometerse en asuntos tan “mundanos” como lo eran en su opinión los 
“jurídicos”, se caracterizaban por profesar una absoluta sumisión a la Co­
rona, sometiendo su pensamiento al más principal.. .

Por su parte fray Pedro de Córdoba y los más identificados con esa línea 
misional, no dejaron de ver el peligro para la unidad de acción que dicha 
medida representaría para la misión, y así pidieron al maestro general un 
convento en la provincia de España, en el cual pudieran preparar religiosos 
voluntarios que pasaran a Indias.®8

El maestro general aceptó la proposición de los misioneros y les concedió 
el convento de Porta Coeli de Sevilla, pero para evitar una ruptura en la

37 ¡Ay de los pastores de Israel que se apacientan a sí mismos!
38 Este sistema ya era conocido en la Orden entre los frailes peregrinantes, los 

cuales poseían algunos conventos de frontera, como se les llamaba entonces por su 
situación, en los que formaban a los misioneros, aprendiendo entre otras cosas la 
lengua del lugar donde iban a evangelizar. Mortier; vol. V, p. 159.

También los franciscanos durante la evangelización de las islas Canarias habían 
fundado el convento de Ondarroa, límite con la Guipúzcoa, para preparar allí a los 
misioneros. Omaechevarría ; 1957, pp. 539-60.



II. LOS DOMINICOS EN LAS ANTILLAS 59

recién restaurada provincia de España, tanto el convento como la misión con­
tinuarían bajo la dependencia del provincial de España.39

No es posible extendernos más sobre las actividades de los dominicos en 
la Corte en pro de la libertad del indio americano y sus derechos en un am­
biente hostil, que fue la base para la formación de una primera legislación 
en cierto sentido protectora del indígena, y que fue la llamada Legislación 
o Leyes de Burgos de 27 de diciembre de 1512,40 y cuyo aspecto principal 
fue el de un reconocimiento oficial de la injusticia, para poder establecer 
una lucha verdaderamente institucional.

Mientras esto pasaba en la Corte, en la Española los dominicos continua­
ban sus prédicas, que les proporcionaban muchos dolores de cabeza, por lo 
que el propio fray Pedro de Córdoba decidió embarcarse rumbo a España 
para desvanecer los malentendidos que pesaban sobre su comunidad. Es una 
verdadera lástima que de los registros literarios del maestro general Cayetano 
sólo se conserve un volumen, el cual concluye en el año 1513, porque sin 
duda revelarían datos muy interesantes, por la costumbre que había de re­
currir al maestro general principalmente en estas cuestiones.41

Las cosas no debieron ir muy bien para fray Pedro en España con el an­
ciano rey don Fernando, porque de su entrevista con él conservó un amargo 
recuerdo como nos lo refiere Las Casas, diciendo que cuando él se convirtió 
a la causa indiana y se disponía en 1515 a ir a la Corte y luchar por los 
indios, fray Pedro le dijo: “Padre, vos, no perderéis vuestros trabajos, por­
que Dios tendrá cuenta dellos; pero sed cierto que mientras el rey viviere, 
no habéis de hacer, acerca de lo que deseáis y deseamos, nada”.42

Así pues, aunque la causa indiana quedaba virtualmente derrotada frente 
a un mundo conservador de viejas tradiciones utilitaristas, los dominicos no 
se dieron por vencidos; más aún, la dialéctica interna del problema les hacía 
concretizar sus objetivos llevándoles a dar la batalla en el terreno capital: la 
capacidad del indio para la libertad y dignidad cristianas.

30 “Se recomienda al Rev. P. Provincial (de España) para que con la autoridad 
del maestro general, pueda destinar, con el consejo de los padres, el convento de 
Santo Domingo de Porte Coeli, para el uso de los religiosos que van a las Indias, y 
que en él puedan hacer todo lo que a los religiosos les pareciere prudente; pero no 
queremos que en modo alguno se entienda que por dicha ordenación hecha por el 
Provincial y General el dicho convento quede desmembrado de la obediencia de la 
Orden, o que los religiosos que allí residan se eximan de la íntegra obediencia del 
Provincial”. Dado en Roma a 15 de julio de 1512. En: agop; series IV, 18 fol. 12v. 
En: moph; vol. XVII, p. 26, n. 163, cambia el folio y fecha dando la de 16 de julio.

40 El texto de las Leyes de Burgos fue publicado por Rafael Altamira en Revista 
de Historia de América 4 (1938). También lo publicó R. D. Hussey, en Hispanic 
American Review. XII (1932) 306-321. Y un buen resumen en Silvio Zavala; 1973.

41 Puede ilustrarnos sobre el particular lo que fray Bartolomé de Las Casas nos 
refiere en su Historia de las Indias, sobre la entrevista que tuvieron fray Pedro de 
Córdoba y el maestro general Cayetano, al informarle fray Pedro de lo que ocurría 
en la Isla, el Cayetano respondió: “Et tu dubitas regem tuum esse in inferno?” lib. 
ni, c. xxxvni.

4z LC; h.i., lib. III, c. XXXVni.





III. Los dominicos en Tierra Firme

Frente a la tenaz oposición del mundo español en las Antillas, los dominicos 
pensaron que para poder realizar su labor apostólica de manera efectiva 
entre los indígenas era necesario lanzarse a un terreno virgen aún, en donde 
la influencia española no hubiese impuesto sus rígidas estructuras coloniales. 
Es así como la entonces poco explorada costa de la Tierra Firme se convierte 
para ellos en una verdadera tierra de promisión.

Lo que entonces se llamaba Tierra Firme, comprendía las costas del conti­
nente abiertas al Caribe y limitadas por las Antillas, es decir, las costas orien­
tales del actual Panamá, Colombia y Venezuela. Cristóbal Colón había seña­
lado en su tercer viaje importantes zonas perlíferas a lo largo de las costas 
venezolanas, por lo que se le denominaba “costa de las perlas”. Y Américo 
Vespucci había encontrado, en 1505, oro en la región del río Atrato (Co­
lombia) . Pero cofno Colon no había explorado estas tierras, a no ser la de 
“la costa de las perlas”, no entraban en su gobernación, y ello significaba 
que su colonización no se realizaba desde la Española, sino directamente de 
España.

El año de 1508 en la ciudad de Burgos el rey don Fernando concertaba 
la capitulación de estos territorios con dos audaces aventureros llamados Alon­
so de Ojeda y Diego de Nicuesa, cediendo a Ojeda la costa septentrional sud­
americana, desde el cabo Vela al golfo de Urabá (Darién), o sea toda la 
costa atlántica de la actual Colombia, con el nombre de Nueva Andalucía;

61



62 PRIMERA PARTE: LOS DOMINICOS EN EL NUEVO MUNDO

mientras que a Nicuesa otorgó el actual istmo de Panamá con sus litorales, 
desde el golfo de Urabá hasta más allá del cabo de Gracias a Dios en Hon­
duras, con el apelativo de Castilla de Oro.

La costa de las perlas, dependiente de los Colón, recibió la primera po­
blación castellana en 1510, cuando se fundó la Nueva Cádiz sobre la isla 
de Cubagua.

1. Primeros intentos
Fray Pedro de Córdoba pensó que el mejor lugar para comenzar su tra­

bajo de evangelización sobre la Tierra Firme era precisamente el de la costa 
de las perlas, sobre todo por depender ésta de la jurisdicción de la Española, 
y ser más fácil la comunicación con el resto de los conventos. Para ello tra­
bajó ante el rey consiguiendo provisiones para que desde la Isla Española 
se le proporcionara lo necesario y poder establecer una fundación en la costa. 
El rey accedió, pero señaló en una cláusula que los frailes serían dejados 
en la costa y que al cabo de un año se enviaría a una persona a saber de los 
religiosos, con la cual regresaría uno de ellos para ir a informar a la Penín­
sula sobre el estado de la misión?

La misión se planteaba en términos radicales y, hasta cierto punto al mar­
gen del amparo oficial. Era la prueba de la confianza que tenían los religio­
sos en la naturaleza humana del hombre americano, y de su capacidad para 
recibir la Fe cristiana.

Antes de volver a la Española, fray Pedro de Córdoba logró reunir un buen 
número de religiosos con los que esperaba emprender una acción apostólica 
más extensa, pues hasta entonces poco o nada se había podido realizar di­
rectamente con los indios en orden a la evangelización. Sabemos que para 
entonces pasaron unos 20 religiosos, aunque el catálago de pasajeros a Indias 
sólo conservó los nombres de ocho de ellos.2 Este grupo tiene particular im­
portancia, ya que en él aparecen por vez primera los nombres de los religio­
sos que iniciaron la fundación de la provincia de Santiago de México: fray 
Tomás Ortiz y fray Domingo de Betanzos.

De acuerdo con el mencionado catálogo, la misión partió el 8 de octubre 
de 1513,3 y aunque no nos ha sido posible confirmar si todos los religiosos 
que acompañaron a fray Pedro de Córdoba en este viaje eran partidarios de 
la ultrarreforma o de la línea metodológica de fray Pedro de Córdoba, sabe-

1 Una serie de cédulas de 12 y 13 de junio de 1513 apoyaba este intento misionero. 
agí. Indiferente General 419. lib. IV, fols. 165, 184v, 192v; 193. (Citado por Juan 
Pérez de Tudela; 1957, p. lxxxvi, n. 206). Cfr. también LC; h.i., lib. III, c. XIX.

2 Datos sacados de los libros de la Casa de Contratación de Sevilla. Cfr. Castro 
Seoane; 1941, p. 366. Ahí se dice: que se dio el vestuario a la dicha expedición el 
27 de septiembre de 1513; y además (p. 378) que se dio cama consistente en veinte 
jergones.

3 Los nombres de los otros religiosos que se consignan son: fray Diego de la Al- 
berca, fray Andrés de Barrientes, fray Gutierre de Ampudia, fray Antonio de Santa 
María, fray Juan de San Pedro Mártir, fray Rafael de Santa María y los dos ya men­
cionados. Cfr. Lejarza; 1944, pp. 571-82.



III. LOS DOMINICOS EN TIERRA FIRME 63

mos que por lo menos fray Domingo de Betanzos y fray Tomás Ortiz se 
identificaron con la línea del padre Hurtado.

Una vez llegados a la Española, fray Pedro presentó a las autoridades las 
provisiones reales y comenzó a organizar la expedición a la Tierra Firme. 
Al principio sólo irían tres religiosos: fray Antonio de Montesinos, fray Fran­
cisco de Córdoba y un hermano lego, fray Juan Garcés.*

Las autoridades coloniales no dejaban de pensar que aquello era una ver­
dadera locura, pero como ya comenzaban a habituarse a las extravagancias 
de los dominicos, se dispusieron a cumplir las órdenes del rey. “Pidió, pues, 
fray Pedro, que mandasen ir un navio a fechar a aquellos religiosos en la 
Tierra Firme la más cercana a la Española y los dejasen allá.. . y después 
de un año tornase un navio a los visitar y saber lo que había sido dellos.”5

La misión zarpó de la Española rumbo a la isla de San Juan de Puerto 
Rico, y allí nos refieren las crónicas, fray Antonio de Montesinos enfermó 
y tuvo que quedarse, mientras que los otros dos religiosos prosiguieron hasta 
la Tierra Firme, donde fueron recibidos por los indios “con alegría”.6

En estas palabras de Las Casas hay algo de romanticismo y hasta de es­
píritu apologético; pero luego nos refiere con más objetividad que los reli­
giosos comenzaron a trabajar para ganarse la confianza de los indios. No 
sabemos nada sobre el trabajo que pudieron hacer allí los dos religiosos, pero 
creemos que no pudo ser mucho, ya que al poco tiempo de llegados todas 
las perspectivas se vinieron por tierra al aparecer sobre las costas un barco 
cuya tripulación, esclavista, logró apoderarse del cacique y de varios miem­
bros de su familia llevándoles más tarde a la Española donde fueron vendidos 
como esclavos. La historia de esta primera misión concluyó con la muerte 
de los dos dominicos a manos de los indios, que vengaron en ellos la traición 
de los españoles.7

No es difícil suponer la impresión que causó esta noticia entre los domini­
cos; sin embargo, fray Pedro de Córdoba no se desanimó con tan dura prue-

4 Fray Francisco de Córdoba era hermano, según unos, y tío según otros del célebre 
fray Domingo de Córdoba, inquisidor de Aragón. Cfr. Figueras; 1944, p. 310, n. 17. 
Fray Juan Garcés fue uno de los primeros religiosos que tomaron el hábito en la 
Española. Las Casas refiere su historia en LC; h.i., lib. III, c. III.

s LC; h.i., lib. III, c. XXXIII.
6 La repentina enfermedad de fray Antonio de Montesinos y su permanencia en la 

isla de San Juan de Puerto Rico, es algo que aun no ha sido suficientemente inves­
tigado. Nos preguntamos si no se trataba de dos misiones distintas, incluso en fechas, 
sobre todo porque más tarde fray Antonio fundó un convento en dicha isla.

7 LC; h.i., lib. III, c. XXXIIÍ-XXXIV, hace una relación detallada de los hechos, 
también Figueras; 1944. p. 311 y nota 15, donde dice: “Esto sucedió en 1514 como 
lo demuestra una real provisión de la Audiencia de Santo Domingo (Española) de 
20 de enero de 1521. agí. Est. 2, caj. 2, leg. 1/14«, pza. 7, en: Academia Nacional 
de la Historia (Caracas), vol. I MS.: “Primeros establecimientos de la costa de 
Cumaná’* en la que dice:

“Puede haber seis años poco más o menos que mataron al reverendo padre presen­
tado en santa teología de la Orden del Señor Santo Domingo (fray Francisco de 
Córdoba) que por amor de nuestro Señor andaban entre ellos (los indios)



64 PRIMERA PARTE: LOS DOMINICOS EN EL NUEVO MUNDO

ba, pues para él la sangre de sus hermanos demostraba que tenían razón. Con 
un argumento tan convincente se animó a presentar al rey un elaborado plan 
llamado del hortus conclusus (huerto cerrado), por el que pedía 200 leguas 
de la costa de la Tierra Firme, que estuvieran totalmente cerradas a los es­
pañoles y en donde únicamente los frailes y quienes ellos escogieren como ayu­
dantes pudieran tener acceso. Para obtener esta concesión despachó a fray 
Antonio de Montesinos, a quien ya se conocía en la Corte.

2. Un dominico en hábito clerical

Por esas fechas un clérigo llamado Bartolomé de las Casas o Casaus, de­
cidió luchar por la causa indiana convencido por la actitud de los dominicos 
y en especial por fray Pedro de Córdoba. En la Española hizo saber a los 
dominicos sus intenciones de ir a la Corte y trabajar con todas sus fuerzas 
para lograr tan noble objetivo.8

8 ‘’La tarea investigadora de Giménez Fernández ha añadido algunos preciosos da­
tos a los escasos que fray Bartolomé quiso dar de su ascendencia y vicisitudes de 
juventud. En su ensayo sobre Las Casas y el Perú {Documento, Lima, 1951, año 2) y 
en Bartolomé de las Casas Delegado de Cisneros para la reformación de las Indias, 
ofrece Giménez Fernández algunas síntesis biográficas que rectifican errores tradicio­
nales en los historiadores del Procurador de los Indios, desde Remesel hasta González 
Calzada, pasando por Llórente, Mac-Nautt, Fabié y Brion. Copiamos el resumen de la 
segunda obra, donde pueden verse las referencias documentales: “había nacido —Las 
Casas— en Sevilla, probablemente en la colación de San Lorenzo, limítrofe con el río 
Guadalquivir, puerta de la Indias hacia el 1474, tal vez en el mes de agosto, siendo 
hijo del modesto mercader Pedro de Las Casas, natural de Tarifa, y sobrino del 
contino real Juan de Peñalosa y, probablemente de Gabriel de Peñalosa. Ignórase el 
nombre de su madre, que tal vez como la única hermana de Las Casas llamábase 
Isabel de Sosa; y es muy fácil fuera pariente del clérigo Juan de Sosa, compañero 
después de Pizarro en el Perú y protector de indios en Veragua. Pedro, su padre, 
con sus hermanos Francisco y Gabriel, embarcó en el segundo viaje de Colón, y Bar­
tolomé, que a los 18 años había admirado el espectacular regreso del almirante, quedó 
en Sevilla con su madre y hermana, y, recibiendo poco después como regalo de su 
padre un esclavo mozuelo indio, el cual hubo de devolver en 1500 para que fuese repa­
triado.*’ No era pues Bartolomé de Las Casas familiar cercano de los orgullosos Casas o 
Casaus, señores de Canarias y descendientes de acompañantes de San Fernando, de oriun- 
déz francesa, y así se explican sus malas relaciones más tarde con el General de su 
Orden fray Alberto de Casaus; ni tampoco estudió en Salamanca, aunque sí latinidad 
y humanidades en Sevilla, donde es fácil se ordenara de menores para poder así 
aspirar a una plaza de doctrinero en la Española, hacia donde partió en la expedición 
colonizadora de Nicolás de Ovando. Llegado a Santo Domingo el 15 de mayo de 1502, 
en circunstancias para él inolvidables, guerreó contra los tainos, tomó parte en la 
expedición de Higuey, por su sola cuenta obtuvo un buen repartimiento cerca de Con­
cepción de la Vega, en cuya iglesia de paja actuó como doctrinero, siendo más tarde 
el primer ordenado presbítero en aquel nuevo mundo, a raíz de la llegada del obispo 
de Puerto Rico don Alonso de Manso, por éste casi seguramente, en noviembre de 
1512. Acompañó como capellán castrense a su amigo Panfilo de Narváez cuando éste 
fue en 1513 a reforzar la conquista de Diego Velázquez”, pp. 48-50. Otras especifica­
ciones familiares en p. 99. Debe añadirse que Las Casas había escuchado y retenido 
bien en la memoria los sermones de Montesinos; pero había encontrado “frívolos ar­
gumentos y vanas soluciones” para perseverar en la condición de encomendero; se dis­
tinguía sin embargo, por el trato compasivo que daba a los indios. Cfr. Pérez de Tudela;



III. LOS DOMINICOS EN TIERRA FIRME 65

Las Casas, pese a todas sus exageraciones (muchas de ellas justamente cri­
ticables) es sin duda una de las figuras más importantes en la lucha por la 
justicia en el Nuevo Mundo, y valiosísima adquisicón para la obra misional 
dominicana en la línea de fray Pedro de Córdoba.

Las Casas y los dominicos redactaron conjuntamente un programa para la 
gobernación de Indias tan radical como completo, y que serviría a Las Casas 
para iniciar su campaña en la Corte y más tarde para redactar las instruc­
ciones de los frailes jerónimos que vinieron a gobernar las Indias*

La proposición es sencilla pero a la vez revolucionaria, y constituye un do­
cumento de primer orden para el estudio de la misionología dominicana en 
las Antillas, pues expone de manera bastante sistemática el pensamiento de 
los dominicos y. el de Las Casas, para remediar la situación indígena.

A continuación transcribimos parte del interesante documento según el re­
resumen que hace del mismo Manuel Giménez Fernández:

El primero de los 14 remedios de que consta este documento, y que se enu­
meran como necesarios, dispone: que se suspendan, al menos temporalmente to­
dos los arreglos que obliguen a los indios a trabajar en servicio de los españoles. 
El segundo remedio recomienda que no se den indios a ningún español indivi­
dualmente, sino que el rey establezca una concentración en cada ciudad y pue­
blo de españoles, donde se mantendrían a todos los indios en común. Estos 
trabajarían también en común bajo la vigilancia de inspectores a sueldo, de 
acuerdo con reglamentos pertinentes. Según el tercer remedio se enviarían a cada 
pueblo 40 labradores con sus mujeres e hijos, para residir en él permanente­
mente. Alegaba Las Casas que había mucha gente menesterosa en España, inte­
resada en venir al Nuevo Mundo a establecer permanentemente sus hogares, en 
condiciones favorables. A cada labrador se le asignarían cinco indios con sus 
familias, y vivirían bajo su tutela. Españoles e indios trabajarían juntos y se 
distribuirían las ganancias fraternalmente, después de separar el quinto del 
rey. Así los indios, en vez de perecer, prosperarían y aprenderían a trabajar, al 
ver a los españoles hacer otro tanto, y sus hijos e hijas se casarían entre sí...

El documento contiene otros remedios. Habría en cada isla un eclesiástico encar­
gado de proteger a los indios y de castigar a los españoles que los maltrata-

1957, p. xl, n. 63. Las Casas, dice el mismo Tudela, p. xxxix, era “hombre en cuanto a la 
acción privilegiado, como dotado para ello de energía, tenacidad, coraje, intrepidez, pre­
visión extremada y gran confianza en sí mismo. Hombre a la vez de grandes capacidades 
mentales: lucidez intuitiva, imaginación rápida y fértil, tantas veces probada en cen­
telleantes respuestas al adversario; solidez y orden en el razonar, memoria felicísima, 
afán de seguridad dialéctica llevado hasta la reiteración plúmbea y de manera cul­
minante, una avidez de saber, una curiosidad científica universal que harían de él un 
enciclopédico pozo de la cultura de su tiempo”. Las recientes investigaciones de la Dra. 
Helen Parish (Berkeley) prometen nuevos y revolucionarios datos sobre la vida del 
ilustre dominico.

* Manuel Giménez Fernández dice que estos papeles de Las Casas son autógrafos 
y le sirvieron para redactar las instrucciones dadas a los jerónimos enviados por Cis- 
neros para gobernar las Indias en noviembre de 1516. El estilo es típico de Las Casas, 
y los argumentos y proposiciones están articulados en 14 remedios y que contienen 
varios detalles.



66 PRIMERA PARTE: LOS DOMINICOS EN EL NUÈVO MUNDO

sen; ningún español que hubiese estado en las Indias tendría nada que ver con 
la aplicación de estos planes; los indios no serían castigados del mismo modo 
que los españoles por sus ofensas. Se pondrían en las minas treinta negros u 
otros esclavos en lugar de los indios de cada comunidad,10 no se admitiría en 
estos pueblos a ningún sacerdote que no poseyese la instrucción adecuada para 
predicar correctamente en lengua aborigen sobre materias religiosas o de otro 
género; no se transladaría a los indios de una isla a otra; y se recomienda al 
rey que mande imprimir y publicar y llevar a las Indias los libros del Doctor Pala­
cios Rubios y del Maestro fray Matías de Paz.

Después de prescribir otros remedios subsidiarios, inclusive el de establecimien­
to de la Santa Inquisición... el memorial expone, con los más prolijos deta­
lles, la clase de vida que se debe llevar en estas comunidades indígenas. ... 
Cada comunidad de indios tendría un hospital en forma de cruz, con capacidad 
para cincuenta camas cada una de las cuatro secciones, y en el centro se levan­
taría un altar, de manera que todos pudieran oír misa desde sus camas. Si los 
indios necesitasen de animales, tierras u otra cosa cualquiera, los españoles les 
prestarían la mitad de lo que tuviesen, y así se repararían los daños infligidos 
anteriormente a los naturales. Los mejores campos de pastoreo se darían a los 
indios, aún cuando estuviesen actualmente en manos de españoles, y ningún espa-

10 Desconocemos la fecha precisa de la llegada a la Española de los primeros ne­
gros. Cuando llegó Nicolás de Ovando como gobernador, traía instrucciones para in­
troducir esclavos “nacidos en poder de los cristianos*’, esto es, nacidos en la Penín­
sula Ibérica. Algunos historiadores ven en este texto la prueba de que la importación 
de africanos existía en una escala modesta y sabemos —por la queja formulada poco 
tiempo después de parte de la autoridad— que los negros contribuían a que los indí­
genas se rebelasen. En 1505 el rey promete al gobernador Ovando enviarle negros 
particularmente para los trabajos de las minas. En 1511 se dictó una providencia me­
diante la cual se permitió que se llevasen directamente de África, especialmente de las 
costas de Guinea. Dos años más tarde, en 1513, la trata negrera se normalizó constituyen­
do una fuente de ingresos muy interesante para la Corona. Durante un breve tiempo el 
tráfico se suspendió por orden del cardenal Cisneros; luego Carlos V acordó una licen­
cia para que seiscientos negros fuesen transportados a América. En 1518 el monarca con­
cedió el derecho para el transporte de cuatro mil negros a las islas de la Española, 
Puerto Rico, Cuba y Jamaica, de los cuales mil quinientos iban destinados a Santo Do­
mingo. Durante algún tiempo los portugueses ejercieron un verdadero monopolio sobre 
la trata negrera, siendo ellos los que proporcionaban los contingentes humanos saca­
dos de África. Luego los franceses, los holandeses y los ingleses, simultáneamente con 
su penetración en el Caribe, participaran activamente en el tráfico, constituyendo esta 
rivalidad otro de los diversos motivos que producían el estado de tensión y crisis en 
la zona del Caribe. Pattee; 1967, pp. 45 y ss. Los africanos se adaptaron bien, como 
atestigua Las Casas, pues las condiciones naturales parecían aunarse no solamente para 
que sobreviviesen sino para aumentarse en número. Y aunque Las Casas pidió efectiva­
mente la importación de negros a Indias, también es verdad que se arrepintió de haber 
pedido esto en injusticia de los negros, como lo confiesa él mismo cuando dice: “Como 
los portugueses de muchos años atrás han tenido cargo de robar a Guinea, y hacer escla­
vos negros, harto injustamente, viendo que nosotros mostrábamos tener necesidad de ello 
y que se los comprábamos bien, diéronse y se dan cada día prieza a robar y captibar 
delíos, por cuantas vías malas e inicuas captivallos pueden; item, como los mismos (ne­
gros) ven que con tanta ansia los buscan y quieren, irnos a otros se hacen injustas 
guerras, y por otras vías ilícitas se hurtan y venden a los portugueses, por manera que 
nosotros somos causa de todos los pecados que los unos y los otros cometen, sin los 
nuestros que en comprallos cometemos”.



III. LOS DOMINICOS EN TIERRA FIRME 67

ñol vinculado con estas comunidades podría poseer otra cosa que el oro reco­
gido o las cosechas producidas por él mismo.

Se provería a los Indios de las comodidades necesarias para vivir satisfactoria­
mente, pues de otro modo morirían. Los indios no cavarían en busca de oro 
hasta después de haber atendido la labranza de los campos.

... por último, y dado que el objetivo principal de todo esto es la salvación 
de los indios, se hacen diversas observaciones y reglamentaciones concernientes 
a su educación y conversión ...

Si bien este utópico plan nunca recibió la aprobación del rey ni de la 
Corte, constituye una significativa revelación de la existencia de una pode­
rosa corriente de pensamiento humanitario y paternalista, que corría para­
lela. en el carácter español, a la dominante actitud imperialista.

Es muy interesante observar el sentido casi escrupuloso con el que se quie­
re señalar la obligación de reparación y restitución del mal causado con una 
conciencia plenamente histórica y trascendente, lo mismo la gran delicadeza 
de apuntar la conversión a la fe cristiana como culminación de un equilibrio 
en el plano natural económico y social, pese a un marcado sentido paterna­
lista que por otra parte tiene aquí una perspectiva más que proteccionista, 
servicial, es decir, la de poner al servicio de una cultura inferior en el renglón 
técnico, los adelantos de la europea. Y en el orden religioso el cuidado de pro­
porcionar ministros idóneos versados en la ideología propia del indígena a tra­
vés del espíritu de la lengua para poder transmitir el Dogma en categorías pro­
pias, y dar paso así a una expresión propia de una religiosidad autóctona.

Llegando a España Montesinos y Las Casas, éste expone al rey los proyec­
tos, pero la muerte del anciano monarca parece echar por tierra sus ilusio­
nes. Sin embargo, pronto encuentra eco en el cardenal fray Francisco Ximé- 
nez de Cisneros O.F.M., y en el embajador de Carlos V, el cardenal Adriano 
de Utrech (futuro papa con el nombre de Adriano VI), y poniendo manos 
a la obra explica el plan reformador de las Indias. Hay proposiciones, en­
miendas, discusiones y largas deliberaciones, tras las cuales se decide enco­
mendar a tres religiosos Jerónimos (que entonces era esa Orden una de las 
más prestigiadas de España) actuar como árbitros imparciales entre do­
minicos y franciscanos, ya que estos últimos sostenían con los encomende­
ros la tesis contraria a la de los dominicos. Cuando ya todo estaba prepa­
rado para emprender el viaje rumbo a la Española, Las Casas concibe serias 
sospechas sobre la integridad de los jerónimos y sobre su capacidad para 
fungir como gobernadores, sospechas que más tarde se confirmaron con la 
triste actuación de los monjes.11

3. Chiribichi o “los cristianos pestilentes"

Mientras Las Casas y Montesinos se ocupaban en España de los negocios

LC; h.i., lib. III, c. CXXIX.



68 PRIMERA PARTE: LOS DOMINICOS EN EL NUEVO MUNDO

que hemos dicho, en la Española fray Pedro de Córdoba, sin esperar a la 
respuesta del rey o imaginándola negativa, después de un fracasado intento 
por alcanzar la Tierra Firme debido a una tormenta en el verano de 1515, 
volvió a embarcar con cuatro o cinco religiosos y algunos religiosos fla­
mencos de la Orden de San Francisco, y desembarcando sobre la punta 
Araya, se estableció sobre la costa de Cumaná, donde fundaron el convento 
de Santa Fe.

Nos refiere Las Casas que los religiosos procuraron desde su llegada no 
resultar onerosos a los indios, levantando sus casas con su propias manos, 
con el fin de restablecer la confianza entre los habitantes de la costa; gracias 
a unos aparejos de pesca que llevaban podían intercambiar varias cosas por 
pescado.*12

Este era para los dominicos el único modo de llamar a los gentiles a la 
conversión, doctrina que más tarde Las Casas sistematizaría en su bellí­
simo tratado del Unico vocationis Modo. Esta actitud, ya lo hemos dicho, 
no procedía de una mera conveniencia en utilizar medios de buen trato 
para conquistar, sino que estaba fundamentada en una teología y visión 
teológica de la misma justicia. Para ellos los privilegios concedidos al rey 
por el papa, estaban encaminados a la propagación de la fe, y no para 
buscar intereses ajenos al evangelio, como lo eran las riquezas y el poder. 
En su opinión “el mundo” y la verdad eran realidades antagónicas. El evan­
gelio tenía derechos sobre “el mundo” y sobre los hombres, pero un derecho 
entendido cómo capacidad de hacer derecho (“recto”) al hombre que lo es­
cucha y acepta, capaz de llevarle por el camino de la libertad total. Natu­
ralmente esta visión chocaba con la de la Corona y los encomenderos, que 
concebían el^ derecho como el poder para sojuzgar a los pobres y privarles 
de sus bienes y de su misma libertad. De ahí la indignación de Pedro de 
Córdoba o de Las Casas al constatar que la autoridad hacía del evangelio 
un instrumento mundano para lograr fines igualmente mundanos.

Por esa razón el debate sobre los indios continuó en España durante los 
años 1516 a 1518, denunciando los dominicos los constantes abusos que se 
cometían, redactando cartas, memoriales y hasta presentándose en la misma 
Corte.13

También hay que decir que la situación había hecho reaccionar a los fran­
ciscanos, quienes en un sentido semejante al de los dominicos individual o 
colectivamente, o bien conjuntamente con los dominicos, redactaban docu­
mentos en este sentido.

Los colonos y los procuradores hacían oír su voz en España diciendo que 
“si alguno dijese que hagan libres los indios, que es conciencia poseerlos, 
como los dominicos ya lo intentaron, no se les dé oídos, porque poseyén­
dolos conforme a las ordenanzas que en Burgos se hicieron, viven como 
cristianos, e habrá más de cada día; e si se les da libertad a que vivan

12 LC; h.i., lib. III, c. LXXXIII.
13 cdiao; VII, p. 397, y Archivo General de Indias. Sevilla, Patronato 170, Ramo 22, 

en Zavala; 1973, p. 26, notas 36 y 37.



III. LOS DOMINICOS EN TIERRA FIRME 69

sobre sí, luego dejarán lo que tienen de nuestra fe e se volverán a idolatrar 
como antes lo hacían”.14

Las Casas nos refiere que fray Bernardo de Santo Domingo, o.p., exa­
minó si la encomienda era forma justa de gobierno, y si con las leyes de 
Burgos se consiguió la justicia, o si manteniendo los repartimientos con 
nuevas leyes podrían subsistir en conciencia. Y resolvió que según Aristó­
teles y sobre todo Santo Tomás, el gobernante tenía como finalidad hacer 
a sus súbditos hombres buenos, y más un gobernante cristiano. Además 
debe procurar que conozcan a Dios y sean instruidos en su culto, que ten­
gan paz y que guarden la justicia unos con otros procurando la multipli­
cación de los hombres. Llegaba así a la conclusión de que el gobernar a 
los indios por repartimientos les destruía y era mal gobierno, poniendo en 
pecado a los colonos y a los gobernantes que lo autorizaban; además ni 
las leyes de Burgos, ni otras ningunas podían salvar los inconvenientes del 
dicho sistema” y Las Casas concluye diciendo que este fue el parecer que 
adoptaron los dominicos de la Española?5

Cuando los gobernadores jerónimos llamaron a los dominicos a dar su 
parecer sobre si los indios podían vivir libremente y en pueblos, éstos se 
mostraron favorables a la idea de poner a los indios en absoluta libertad, 
o en pueblos administrados a nombre del rey, pero no en encomiendas, 
que les destruían los cuerpos y las almas, porque con el excesivo trabajo los 
encomenderos no dejaban tiempo a los indios para instruirse en la religión.16 

Volviendo una vez más a la misión dé Tierra Firme en Santa Fe de 
Chiribichi, sabemos que fray Pedro de Córdoba se embarcó rumbo a Es­
paña a finales de 1516, para volver rápidamente en mayo del año siguien­
te?7 Este viaje no se explica sin una razón de peso, tanto por la brevedad 
como por estar aún Montesinos en España en asuntos de la Orden, y esto 
sin hablar de la necesidad de su presencia en la recién fundada misión. Y 
esa importante razón no parece ser otra que preparar el futuro Capítulo 
General de Roma que se había de celebrar en 1518, oportunidad que fray 
Pedro vio para lograr la autonomía provincial para la vicaría de las An­
tillas.

Hasta entonces los religiosos que pasaban a América conservaban su afi­
liación o encardinación directa con la respectiva Provincia de origen, lo 
cual no favorecía a la necesaria estabilidad de personal y mentalidad de 
la misión, ya que muchos religiosos, después de un corto periodo en las 
Antillas, volvían a sus provincias o bien eran llamados por sus superiores, 
con lo que se agudizaba la crisis de continuidad apostólica en la labor que 
desempeñaban al ser necesariamente sustituidos por otros. Además, la di-

14 “Parecer Anónimo”, cdiao; I, p. 247.
i* LC; H.I., lib. III, c. XCIV.
16 cdiao; XI, p. 211, en Zavala; 1973, p. 28, n. 47.
17 LG; h.i., lib. III, c. XCV. Este dato es confirmado por Giménez Fernández; 1953, 

pp. 332-333. Según él fray Pedro de Córdoba fue a Castilla, cuando ya habían partido 
Las Casas y los Jerónimos, y se apresuró a regresar a la Española donde llegó a me­
diados de mayo de 1517.



70 PRIMERA PARTE: LOS DOMINICOS EN EL NUEVO MUNDO

versidad de mentalidad, que ya comenzaba a hacerse notoria, obstaculizaba 
la compenetración en el espíritu, y consecuentemente, en la acción.

A esto se añadía que la estrecha dependencia entre la vicaría y la pro­
vincia de España era en ocasiones un auténtico freno en la acción misio­
nal, como ocurrió en el caso del sermón de Montesinos. Y claro está que 
influía también la falta de una rápida comunicación entre la Metrópoli y 
las nuevas tierras.

Era ese el momento de plantear la perspectiva de una provincia ameri­
cana. pues aunque el número era aún reducido, 35 a 40 religiosos, poseía 
ya algunos conventos en la Española, Cuba y San Juan de Puerto Rico, 
además de otras pequeñas casas como la recién fundada de Santa Fe. Des­
graciadamente no poseemos datos suficientes sobre la vida interna de los 
dominicos en este periodo, sin embargo el hecho que el entonces subprior 
de San Esteban de Salamanca fuera fray Domingo de Mendoza, antiguo 
colaborador de Córdoba y organizador de las misiones en América, puede 
confirmar nuestro acertó?8

Según esto, fray Pedro de Córdoba se entrevistaría con él en Salamanca, 
y le pediría que hablara con su hermano fray García de Loaisa que era 
entonces el provincial de España, para convencerle de la conveniencia de 
dar autonomía a la Vicaría de la Española, ya que fray Pedro v el propio 
provincial no tenían muy buenas relaciones debido a la diferencia de men­
talidades, puesto que García de Loaisa pertenecía a la ultrarreforma.

Uno de los problemas que más inquietaban a fray Pedro de Córdoba 
era el de lograr la unidad interna de la misión, porque los ultrarreforma- 
dos comenzaban ya a postular divergencias en la metodología misional. Es­
tos insistían en la necesidad de recogimiento en claro perjuicio de la evan­
gelizaron ; no se olvide la poderosa influencia que tenía ya en España la 
ultrarreforma de Hurtado y sus postulados de observancia.

El Capítulo General se celebró en Roma en el convento de Santa María 
Sopra Minerva el día 23 de mayo de 1518, y en él fue elegido maestro 
general el padre fray García de Loaisa por unanimidad. Esta elección sig­
nificaba una arma de doble filo para la misión antillana, y de hecho la 
balanza se inclinó desfavorablemente para fray Pedro de Córdoba, aunque 
los capitulares estaban divididos ya a favor o en contra. Ello obedecía prin­
cipalmente a que los dominicos españoles comenzaban a aumentar su in­
fluencia ya que desde 1515 contaban con tres provincias en la Península 
que eran la de España, la de Aragón y la de Bética o Andalucía, y esto, 
en opinión de las otras provincias, podía comprometer el equilibrio dentro 
de la Orden. Y aunque no se autorizó entonces la creación de la nueva pro­
vincia americana, se dieron sin embargo los primeros pasos hacia la auto-

18 El padre Fernández: “Historiadores del Convento de San Esteban de Salamanca”, 
dice equivocadamente que el padre Mendoza era prior (por subprior) del dicho conven­
to en 1510, pero el padre Mora, anotando la historia del padre Fernández corrigió el 
error diciendo que Mendoza no tuvo el priorato hasta 1517. ni estuvo en Salamanca an­
tes del año 1516. Cuervo; 1916, I, p. 25.



III. LOS DOMINICOS EN TIERRA FIRME 71

nomía. La vicaría de la Española no dependería ya de la Provincia de 
España sino de la de Bélica, aceptándose además solemnemente el convento 
de Santo Domingo de la Isla Española y los otros establecidos en las Islas 
o por establecer.19

Esta desmembración de la provincia de España para integrar la misión a 
la de Bélica, la que a su vez se había creado por desmembración de la de 
España en 1515, nos hace pensar hasta qué punto se pretendía una separa­
ción, si no una ruptura, con la rigidez de la ultrarreforma.

Dentro de este contexto la experiencia de la misión en Tierra Firme era 
capital para los dominicos, puesto que de ella dependía la consolidación de 
un método misional que asegurara la evangelización del continente, y dar 
con ello una nueva fisonomía a la conquista.

Sobre este punto, si bien los monjes Jerónimos no resolvieron nada sobre 
la libertad de los indios o las encomiendas por ponerse manifiestamente del 
lado de los encomenderos,®0 tocante a la misión de Tierra Firme traían 
órdenes del cardenal Cisneros para que ningún español pasara a las Costas 
de Cumaná donde se hallaban los religiosos. Mandaba además el cardenal

19 “Aceptamos el convento de Santo Domingo edificado en la Isla Española, del mar 
Indico, y queremos que tanto éste así como los demás conventos establecidos en las is­
las de aquel mar o por establecer, pertenezcan a la Provincia de Bélica, y se sometan 
al Provincial de la dicha Provincia.’* ACGOP; IV, p. 172.

20 La ruptura entre Las Casas y los jerónimos no se hizo esperar, acusándose mutua­
mente ante el rey de sus respectivas actitudes. (LC; H.I., lib. III, c. XCV.) El rey que­
riendo salvar “el principio de autoridad” manda llamar disgustado a Las Casas, quien 
va a comunicarse con sus amigos dominicos, y con ellos redacta un documento en el 
que informan a Cisneros de la pésima actuación de los monjes gobernadores. Los domi­
nicos con los franciscanos picardos que estaban en la costa de Cumanám escriben al 
cardenal Cisneros la siguiente carta en la que recomiendan a Las Casas y denuncian 
la inacción de los jerónimos: “Cierto clérigo llamado Bartolomé de Las Casas, marchó 
a España para el remedio y justicia de estos indígenas y después regresó con los jeró­
nimos, nombrado Procurador de los indios, vuelve a España a tratar con sus Señorías 
Reverendísimas del mismo negocio. Él suplirá de palabra lo que nosotros omitimos poi 
escrito. Es hombre bueno, religioso, y según creemos escogido por Dios para este mi­
nisterio. Parece claro que le mueve un encendido celo de caridad y justicia; ya que ha 
despreciado las terrenas comodidades y se impone voluntariamente grandes trabajos 
para conseguir salud espiritual y temporal de estas gentes. Finalmente ha sufrido per­
secuciones y contrariedades tales, que puede ser de aquellos de quienes se dijo ‘si a 
mí me persiguieron, también a vosotros os perseguirán’. Es digno de fe, Vuestas Se­
ñorías pueden y deben darle crédito”. Y el prior de Santo Domingo cierra el documento 
con estas palabras: “Significo a Vuestras Señorías Reverendísimas que si a estos males 
no se les pone remedio pronto regresemos todos a las tierras de los fieles, pues con 
máxima dificultad podemos dirigir la Isla y predicar para que no nos hagamos cristia­
nos pestilentes”. En: Carta latina al cardenal gobernador (Cisneros) de los dominicos 
y franciscanos picardos de la Española, denunciando la inacción de los comisarios jeró­
nimos y recomendando a Bartolomé de Las Casas. Santo Domingo, 27 de mayo de 1517. 
En: Chacón y Calvo; 1938, pp. 18-23, y Hanke-Giménez Fernández; 1954, p. 9, n. 17. 
Los dominicos escribieron también otra carta al rey Carlos I, con el mismo objeto: 
“Carta de Fray Pedro de Córdoba y los dominicos de la Española al rey Carlos I, 
denunciando la inacción de los comisarios jerónimos y recomendando a Bartolomé de 
Las Casas”, en: cdiao; IX, pp. 216-224.



72 PRIMERA PARTE: LOS DOMINICOS EN EL NUEVO MUNDO

que se les proporcionara a los misioneros todo lo necesario en bastimentos 
y defensa “para que los caribes no los pudieran matar”.2:1

Esta última cláusula puede causar extrañeza, si se piensa que efectiva­
mente los religiosos establecidos en la costa habían pedido a los jerónimos 
“ciertas piezas de artillería, pólvora y otras armas” y esto cuando estaba 
prohibida la entrada de navios españoles a esas regiones.22 Los religiosos 
tenían motivos poderosos para hacer tal petición, en primer lugar señalaban 
la necesidad de acabar con un abominable comercio humano provocado y 
animado por los españoles, quienes estimulaban la guerra entre las tribus 
indígenas, a pesar de las prohibiciones, algunos españoles iban a la costa 
de Cumaná a hacer “rescates” o intercambios comerciales con los indios, 
quienes demandaban principalmente vino y armas, y así las misiones que­
daban a merced de las tribus naturalmente enemigas. A esta situación de 
hecho se sumaba otra de derecho que consistía en la concesión hecha por el 
regente a los colonos para “rescatar” aquellos indios que en sus tierras fueren 
esclavos o “caribes”, como se les llamaba a los antropófagos, ya que en las 
islas había una verdadera crisis de mano de obra.

Una carta de don Andrés de Haro sobre las medidas de buen gobierno en 
Puerto Rico, de 21 de enero de 1518, es muy significativa al respecto:

— pues aquellos indios se traían de rescate con los indios que están de paz, que 
los han de los otros sus comarcanos con quien tienen guerra; a lo que aca 
paresce, muy justificadamente se podrían rescatar seyendo Vuestra Alteza ser­
vido, porque aquello no impide cosa alguna a los religiosos que están en la costa 
de Perlas para la conversión de los indios, pues no se traen de los que están con 
ellos de paz, sino de sus enemigos, antes parescen ayudarles, y según la mucha 
población de aquella parte no se sienten los que vienen, y aca son cristianos y 
se industrian en las cosas de nuestra fe.23

Por su parte los dominicos tenían una manera muy distinta de enfocar el 
problema, como aparece en un informe del licenciado Figueroa de 9 de di­
ciembre de 1518 exponiendo una queja de fray Pedro de San Martín:

Así mismo, sabed que fray Pedro de San Martín, procurador de los frailes domi­
nicos de la dicha isla y de los demás que residen en la costa de las Perlas, me 
fiso relación que estando los dichos religiosos en la dicha costa convirtiendo y 
predicando a los caciques indios dellas, diz que muchas personas han sido e 
van con navios e carabelas a rescatar perlas e que so esta color rescatan indios 
e hacen otras cosas dañosas y de mal enexemplo, a cuya cabsa la predicación y

21 Estos documentos fueron publicados por Serrano y Sanz; 1918, “El gobierno de 
las Indias por frailes jerónimos”, pp. 372-374 ; 376-380; 545, citado por Juan Pérez de 
Tudela; 1957, p. Ixxxvii* n. 209. Giménez Fernández; 1954, pp. 518 y 519, da una 
exhaustiva reseña de la serie de disposiciones dictadas por Cisneros en favor de los mi­
sioneros.

22 Carta de los jerónimos a Cisneros, de 20 de enero de 1517, en: Serrano y Sanz; 
1918, pp. 553-554. Citado por Pérez de Tudela; 1957, p. lxxxvii, n. 210.

23 Pérez de Tudela; 1957, p. lxxxviii, n. 212.



III. LOS DOMINICOS EN TIERRA FIRME 73

doctrina de los dichos padres no hacen el fruto que sería razón y haria si no 
estorbasen con los dichos rescates, y que asi mismo los que van a rescatar llevan 
por rescate armas e otras cosas ofensivas, y vino, y que como los dichos indios 
beben vino que han rescatado e tienen armas e instrumentos para hacer mal, los 
dichos frailes están en peligro, y también las otras personas que en la dicha costa 
residen .. .24

Cisneros nunca aprobó el envío de armas a los religiosos, y en su respues­
ta se percibe gran dosis de ironía, pues les dice que “con su doctrina y ene- 
xemplo han de atraer ellos a los indios al conocimiento de la fee, y no porque 
los indios no sean atraídos por la fuerza de las armas”.25 La verdad es que 
Cisneros, como oficial de la Corona, nunca aprobó totalmente la idea del 
famoso hortus conclusus, y aunque entendía la necesidad de edificar una 
fortaleza que diese amparo a la población evangelizada, tampoco ignoraba 
que aquello significaría el fin del singular estatuto de los rescates, como ya 
lo habían hecho notar los Jerónimos diciendo que se tenía miedo de que 
“muchos guatiaos de aquella costa, que al presente están de paz y son nues­
tros amigos se escandalizaran pensando que sus Altezas les quieren sujetar 
contra su voluntad”.

La Corona se esforzaba por mantener ese complicado equilibrio impulsan­
do hasta donde fuese posible la envangelización, es decir, hasta donde no 
lesionara sus intereses comerciales, y ejerciendo una conquista sin cargos de 
“conciencia” que pudieran opacar ante el mundo la fe cristiana de España. 
Era, pues, un juego peligroso que estaba llamado a fracasar, al menos para 
el mismo evangelio, según la sentencia de Cristo: “nadie puede servir a dos 
señores, porque aborrecerá a uno y al otro amará, o bien se entregará a uno 
y despreciará al otro. No podéis servir a Dios y al dinero” (Mateo 6,24).

Podemos decir que ni los religiosos ni la misma evangelización con sus 
ideales utópicos y apostólicos, pudo escapar de caer en el engranaje de la 
política económica y religiosa de España, y sin darse cuenta generalmente, 
servía a los intereses de una economía de colonización pacífica.

Los dominicos no insistieron más en el envío de armas, sino más bien en 
evitar el comercio humano, con todas las repercusiones que tenía en la vida 
de aquellas zonas.

Desconocemos concretamente cómo trabajaban entre los indios aquellos 
religiosos, pero nos parece que se trataba de un antecedente de la singular 
república que fundaran los jesuítas en el Paraguay.

El principal problema interno lo constituyó la multitud de tribus rivales 
entre sí, por lo que tuvieron que trabajar primero con un grupo de indígenas 
con quienes los religiosos se mostraban paternales y pródigos en cuidados 
materiales y espirituales, provocando por otro lado la envidia de las tribus 
vecinas; esto, pese a la buena intención de los misioneros, retardaba el

24 Serrano y Sanz; 1918, p. 519, citado por Pérez de Tüdela; 1957, p. lxxxiii.
25 “Respuesta de Cisneros a los jerónimos”, en: Giménez Fernández; 1954, p. 643, 

citado por Pérez de Tudela; 1957, p. lxxxvii, n. 210.



74 PRIMERA PARTE: LOS DOMINICOS EN EL NUEVO MUNDO

avance pacífico de la evangelización que ellos querían lograr por medio del 
ejemplo y del convencimiento. A esto se debe añadir que las continuas ve­
jaciones que los españoles perpetraban sobre los indios de la costa los hacían 
más desconfiados, y cada vez era más difícil el contacto con los hombres 
de Castilla.

Por esta razón fray Pedro de Córdoba escribió al clérigo Las Casas, apro­
vechando el favor que el entonces gran canciller de Carlos I le brindaba, 
para que negociara el proyecto del hortus conclusus consiguiendo 100 
leguas de aquella Tierra Firme, con el pueblo de Cumaná, “prohibiendo por 
el rey con graves penas, que ningún español osare en ellas entrar ni con­
versar sino que las dejasen para solo los predicadores franciscanos y domi­
nicos, porque las obras de los españoles y sus escándalos no les estorbasen. 
Y que si las 100 leguas no pudiese alcanzar, alcanzara 10 solas, y si no las 
pudiese alcanzar, que entonces negociase unas isletas que están 15 o 20 le­
guas dentro de la mar, apartadas de la Tierra Firme llamadas las isletas de 
Alonso, para que pasaran los religiosos a ellas y allí entendían recoger los 
indios que huyesen de las persecuciones y vejaciones de los españoles, y al 
menos de ellos instruirían y salvarían las animas; y en caso de que ninguna 
de estas cosas pudiese alcanzar, él determinaba revocar todos los frailes su­
yos a la Isla Española y desamparar del todo la Tierra Firme, pues no tenía 
remedio impedir los escándalos y turbaciones que los españoles cada día 
causaban en los indios, para los cuales ningún fruto podían hacer ni sacar 
de sus trabajos, pues todo lo que predicaban a los indios, veían los indios 
hacer a los que se llamaban cristianos todo el contrario”.2’6

Bien poco fue lo que entonces pudo hacer Las Casas en la Corte sobre el par­
ticular, ya que el gran canciller había muerto hacía poco, y ocupaba el 
puesto más importante en el Consejo de Indias el obispo Fonseca, que tantos 
quebraderos de cabeza proporcionó al Padre Las Casas. Cuando éste pre­
sentó el programa de fray Pedro de Córdoba al obispo Fonseca se limitó a 
responder:

bien librado estaría el rey dar cien leguas que sin provecho alguno suyo las tu­
vieran ocupadas los frailes.27

Las Casas no se desaminó y gracias a su espíritu combativo y fogoso logró 
provocar un cambio en la actitud del Consejo de Indias, al acudir a los pre­
dicadores del rey, ante quienes expuso los males indianos, y ellos, convenci­
dos de la necesidad de remediarlos urgentemente, decidieron y juraron no

26 La radicalización en la actitud de fray Pedro de Córdoba se debió en gran parte 
al escándalo que ocurrió por entonces en la Isla y que consistió en que los tripulantes 
de un barco habían hecho una redada de indios en la isla de la Trinidad y llevándoles 
a la Española habían sido vendidos públicamente en presencia de los frailes Jerónimos 
que no chistaron palabra. Fray Pedro, sabedor del hecho y de la maldad y desvergüenza 
de los Jerónimos, fue a hablarles y condenarles la obra “tan culpable y execrable” de 
omisión. LC; h.i., L. III, c. CIV.

27 LC; h.i., L. III, c. CIV.



III. LOS DOMINICOS EN TIERRA FIRME 75

abandonar al clérigo. Es entonces cuando Las Casas deja uno de los testi­
monios más importantes de la conciencia teológica de la época, y así nos dice 
que los predicadores del rey decidieron exhortar sucesivamente y en forma 
de “corrección fraterna al Consejo, al gran Canciller, a Mr. de Xevres y por 
último al rey si fuere preciso”; y si con esto no se lograse nada predica­
rían abiertamente contra todos ellos, dando su parte de culpa al rey.28

En este documento los predicadores presentaron un memorándum donde 
condenaban la encomienda como el mayor mal, causa de la total destruc­
ción de esas tierras y contrario al bien de la república indiana, contra toda 
razón y prudencia humana, contra el bien y servicio del rey, contra todo 
derecho civil y canónico, contra todas las reglas de filosofía, moral y teolo­
gía, contra Dios y su intención y contra toda su Iglesia. Señalaban además 
tres problemas principales que se derivaban de la encomienda y que eran la 
causa de todos los males y muerte de los indios: el trabajo excesivo; la pe­
nuria de provisión y mantenimiento, y el descontento en los trabajos y de­
sesperación de nunca salir de ellos. Los teólogos del rey tocaron el verdadero 
problema al contraponer libertad a servidumbre: los indios bajo la enco­
mienda no eran libres, sino esclavos.2^

4. La Costa de las Perlas

Mientras Las Casas se esforzaba en la Corte por conseguir la aprobación 
del plan del hortus conclusas, en la costa los dominicos y franciscanos, 
después de casi cinco años de trabajos y esfuerzos por consolidar la obra 
apostólica, comenzaban a ver los primeros frutos, como lo atestigua el hecho 
de que en 1519, había en la misión de Cumaná 40 muchachos indios que 
se educaban en un internado.30 Sin embargo, como los españoles podían 
hacer rescates con los indios, su presencia en la costa era una seria amenaza 
para las tribus indígenas y para los mendicantes, ya que muchos “hijosdal- 
gos” veían la posibilidad de hacer redadas de esclavos valiéndose de los 
medios más infames, como el de provocar la guerra entre las mismas tribus 
indígenas o bien obligarlos a pelear con los españoles y tener así una razón 
“justificante” para hacerlos esclavos. Otras veces ni siquiera salvaban las 
apariencias, sino que apresaban indios y los vendían en las islas cercanas, 
necesitadas de mano de obra. La Corona, si bien no aprobaba esta situa­
ción, al menos la toleraba por la percepción del quinto real, haciéndose 
verdaderas las palabras del obispo Fonseca, sobre la utilización de la tierra 
por los religiosos, sin provecho del rey.31

28 LC; H.I., L. III, c. CXXXIII. Ahí consigna los nombres de seis de los ocho pre­
dicadores del rey: los hermanos Luis y Antonio Coronel, fray Miguel de Salamanca, o.p. 
más tarde acusado de herejía; el doctor Constantino de la Fuente, fray Alonso de León, 
franciscano, y el agustino fray Dionisio. A éstos se les unió otro dominico llamado fray 
Alonso de Medina.

29 LC; h.i., lib. III, c. CXXXV y CXXXVI.
30 Giménez Fernández; 1949, p. 85, n. 121.
31 Inclusive cuando Las Casas obtuvo la concesión de las costas de la Tierra Firme



76 PRIMERA PARTE: LOS DOMINICOS EN EL NUEVO MUNDO

Fue justamente una de esas excursiones esclavistas lo que provocó la rup­
tura final entre españoles e indios hacia 1520. Un tal Alonso de Ojeda (no 
el conquistador) que moraba en la isla de Cubagua, en donde se pescaban 
las perlas, y donde también los dominicos tenían una pequeña residencia, 
incursionó en la costa de la Tierra Firme alborotando a los indios, y poniendo 
a toda la población en estado de guerra.

Según Fernández de Oviedo, en un mismo día se levantaron los indios de 
Cumaná, Cariaco, Chiribichi, Maracapana, Tacarías, Neneri y Unari, “por­
que se sentían importunados por los cristianos en los rescates que de los 
esclavos que dellos procuraban haber para hacerles pescar las perlas”. En 
Maracapana mataron los indios a más de 80 españoles que, confiados, 
desembarcaron allí; los últimos en alzarse fueron los de Cumaná “porque 
había muchos dellos que eran amigos de los frailes por las buenas obras 
que dellos habían recibido”.®2

Entre los españoles que murieron a manos de estos indios, se encontraban 
dos dominicos, pues los otros estaban con su vicario fray Tomás Ortiz en 
la vecina isla de Cubagua, predicando a los españoles allí residentes.33

Son dos los documentos que nos refieren los hechos relativos a esta triste 
experiencia de la Costa de las Perlas. Una provisión real de la audiencia 
de Santo Domingo de 20 de enero de 1521, ya citada, y que dice así:

Puede haber cuatro meses, poco más o menos, fueron [los indios] a casa e 
monasterio del Señor Santo Domingo que los dichos padres religiosos de su 
Orden tenían en la dicha provincia de Santa Fe, que de antes se llamaba Chipa- 
chucha [Chiribichi?], en domingo mañana, e estando uno de los dichos padres 
revestido a punto de decir misa, entraron en él el cacique Maraguay, que es el 
principal de aquella provincia, con los dichos indios y otros de su valía, e alevo­
samente e a traición so color que iban a misa, como lo solían hacer otros domin­
gos, mataron al dicho religioso que así estaba revestido para decir misa con otro 
fraile de la misma Orden que estaba en su compañía e a los indios e a otras 
personas que estaban en el dicho monasterio; e todos los animales que tenían 
a su servicio . . . pusieron fuego a la dicha casa e monasterio e la quemaron e a 
todas las imágenes e reliquias e ornamentos que estaban en la dicha iglesia.34

y la prohibición a todo español de poblar sin autorización suya, no pudo evitar que 
siguiera en pie el derecho de los isleños españoles a tratar con los indios de la costa.

32 Fernández de Oviedo; tomo I, L. XIX, c. III. Las Casas expone las causas de 
esta rebelión indígena. LC; H.I., L. III, c. CLVI, y en su Apologética Historia-, c. 
CCXLVI.

33 Se recordará que años atrás otros dos dominicos fray Francisco de Córdoba y fray 
Juan Garcés, fueron muertos a manos de los indios por causas semejantes. Por este pa­
recido algunos autores confundieron una y otra, pues aunque fueron tres las expedicio­
nes organizadas a la Tierra Firme, los dominicos sólo participaron en dos de ellas; a la 
tercera llevada a cabo por Las Casas no participaron. Herrera, cronista de San Esteban 
de Salamanca, engloba los datos y nombres de las tres expediciones en una sola (Cfr. 
Cuervo; 1914, I, pp. 649-652).

34 Provisión Real de la Audiencia de Sto. Domingo de 20-1-1521, en: agí, Est. 2, 
caj. 2, leg. 1/14. Pza. 7, Academia Nacional de la Historia, de Caracas, vol. ms. Prime­
ros establecimientos en la Costa de Cumaná, en: Figueras; 1944, p. 310.



III. LOS DOMINICOS EN TIERRA FIRME 77

El otro documento, una carta a Su Majestad del almirante, virrey, jueces 
y oficiales reales de la isla la Española fechada a 14 de noviembre de 1520, 
en donde se lee:

Mataron [los indios] dos frailes que allí se hallaban, porque los otros dos esta­
ban en la Isla de Cubagua a la sazón que aquello pasó, diciendo mesa [misa] 
al alcalde mayor e a los otros españoles...

Los franciscanos residentes en la costa también lograron huir gracias a 
las noticias que tuvieron por los indios, ya que los apreciaban. Y así leemos 
en la carta citada:

.. . dichos flaires [franciscanos], temerosos no hicieron con ellos lo mesmo que 
con los otros [los dominicos], se recogieron con todos los más que pudieron y se 
fueron a la dicha isla de Cubagua, donde juntamente con los otros dos flaires 
dominicos que habían escapado, se vinieron a esta Isla Espñola.35

Por su parte Bartalomé de las Casas, al referirse a estos hechos dice que;

Sabida la noticia por el Vicario [de la misión fray Tomás Ortiz] por los que 
escaparon en las carabelas, encargó a todo el pueblo de los españoles, que allí 
estaban y fueran a Cliiribichi, a ver que había sido de los religiosos; pero la 
gente de toda la tierra puesta en armas defendiéronles la entrada, y finalmente 
visto que todo estaba quemado y asolado, no dudaron de la muerte de los bien­
aventurados y así se tornaron”.36

De esta manera concluyó una etapa en la evangelización del continente 
y también en la metodología dominicana misional. Y aunque los sangrientos 
hechos de la Tierra Firme confirmaban cuánta razón tenían los dominicos y 
Las Casas al oponerse a aquel comercio que discurría sobre materias tan 
equívocas y explosivas, para fray Pedro de Córdoba y sus compañeros no se 
trató únicamente de un fracaso más, sino de algo mucho más grave y dolo­
roso, porque esa fue la gota que derramó el vaso de las divisiones internas 
entre las opuestas metodologías dominicanas.

5. Al César lo que es del César y a Dios lo que es de Dios

Para algunos dominicos los métodos usados por fray Pedro de Córdoba 
no sólo habían demostrado ser infructuosos, sino inadecuados, pues se fun­
daban en un evangelismo puro y utópico, en donde la libertad del indio era 
sagrada y por lo mismo igualmente sagrado era su acto decisivo en la acep­
tación de la fe evangélica. Para fray Pedro, la fuerza del evangelio radicaba 
en el mismo mensaje, y no en las armas como método de “conquistar” las 
voluntades.

35 Carta a SM del Almirante, Virrey, Jueces, etc. de la Española de 14 de noviembre 
de 1520. agí. Est. 1, caj. 1, leg. 1/26, en: Figueras; 1944, p. 310.

36 LC; a.h.. c. CCXLVI.



78 PRIMERA PARTE: LOS DOMINICOS EN EL NUEVO MUNDO

Para los opositores de fray Pedro de Córdoba los hechos hablaban por sí 
mismos. ¿No era absurdo continuar enseñando el evangelio a un grupo de 
salvajes que poco o nada aprendían de lo que se les enseñaba con “buenas 
maneras”, y que a la más insignificante chispa se encendían en rebeliones 
y violencias sin nombre contra los españoles, y sin distinguir entre “buenos y 
malos”? ¿No era mejor continuar con el método “tradicional” de conquistar 
primero y evangelizar después? ¿No se le tenía al indio demasiado respeto 
humano en detrimento de su salvación eterna? y más aún, dado que los que 
así pensaban eran hombres religiosos, amadores de la observancia conven­
tual, ¿no se estaba mundanizando el claustro en perjuicio de la observancia, 
al mostrar fray Pedro tan exagerado cuidado en promover leyes y rebatir 
otras, osando incluso contradecir a las autoridades coloniales, con el consi­
guiente desasosiego del alma que impide la meditación y la contemplación? 
En su opinión, un dominico debería limitarse a enseñar el catecismo al am­
paro de una fuerte estructura colonial que amparara el “respeto” a la reli­
gión y asegurara la enseñanza de la fe, y por lo demás dedicarse a la ora­
ción y contemplación “dando al César lo que es del César y a Dios lo que 
es de Dios”.37

Es fácil observar cómo estas posiciones encontradas entre sí procedían de 
dos noéticas igualmente opuestas, la ultrarreformista de corte monástico y 
la tomista de cuestionamiento.

Estando así dividida la misión, al llegar Las Casas con las cédulas y pro­
visiones reales que amparaban el experimento de la Tierra Firme fue, para 
fray Pedro de Córdoba y sus seguidores, una gran oportunidad de recomen­
zar, bajo nuevas bases, la evangelización del continente. La repentina muerte 
de fray Pedro asestó un duro golpe al proyecto y a la misma línea misional 
por él encabezada, un golpe del que ya nunca se pudo recuperar plenamen­
te.38

Después de la muerte de fray Pedro de Córdoba se acentuaron las diver­
gencias entre los religiosos, creando una verdadera dispersión de fuerzas y 
la consiguiente desorganización en el apostolado. Eso les impidió participar 
en la experiencia colonizadora de Bartolomé de las Casas en Tierra Firme, la 
que también fracasó por causas análogas a las anteriores.

37 Bartolomé de Las Casas, ya religioso dominico, tuvo gran dificultad en aceptar 
esta visión demasiado miope de la vocación dominicana, y aunque él en su vida religio­
sa fue ejemplar, nunca abandonó su ideal de designación celestial para remediar la si­
tuación del indio, sino que por el contrario se depuró, como nos dice Pérez de Tudela: 
“la lectura de sus obras nos deja la impresión de que Las Casas se sintió más acreedor 
de la Orden que un deudor para con ella, pues hasta hay un dejo de díscolo pesar en 
el recuerdo de la ocasión en que por estar él ya en el periodo de noviciado, le fueron 
ocultadas por sus hermanos superiores las cartas que sus incondicionales amigos, Adria­
no y los cortesanos flamencos le enviaban y en las que le prometían recrecido favor”. 
Pérez de Tudela; 1957, p. CVI.

38 Sobre la fecha de la muerte de fray Pedro de Córdoba, no hay acuerdo entre los 
cronistas. Generalmente la sitúan con Remesal, en 1525, pero Las Casas dice, y con ra­
zón, que fue en 1521. (LC; h.i.„ L. III, c. CLVIII.) El padre Benno Biermann con­
firma esta fecha en: Biermann ; 1968, p. 12, n. 26.



III. LOS DOMINICOS EN TIERRA FIRME 79

Es nuevamente la escasez de documentos lo que nos impide seguir de cer­
ca los acontecimientos en la misión. Fue fray Domingo de Betanzos quien 
sucedió a fray Pedro de Córdoba en el cargo de vicario. De tendencias ri­
goristas, Betanzos trata de restablecer el “orden” en la vicaría antillana, y 
concentra el personal en las islas dejando definitivamente la Tierra Firme. 
Durante su mandato Bartolomé de las Casas se hace dominico.

Es muy significativo el hecho de que fray Domingo de Betanzos sucediera 
a fray Pedro de Córdoba en el cargo de Vicario, porque nos indica la fuerza 
que había tomado para entonces la tendencia ultrarreformista del padre Hur­
tado en el espíritu misionero de los dominicos, situación que obedecía al 
sistema que desde años atrás se venía imponiendo en las islas, donde la 
misión en sentido estricto había desaparecido, sobre todo por no haber ya 
población indígena.3* En esta situación el apostolado de los dominicos, dentro 
del ámbito de una población criolla y española, poco se diferenciaba del que 
podían hacer en la Península, es decir, mantener la fe y las costumbres por 
medio de sermones moralizantes y administración de los sacramentos en el 
sentido más literal de la palabra; y en el aspecto interno, cultivar la recolec­
ción dentro de los conventos, practicar la austeridad de vida y la observancia, 
autorizar escasas salidas misionales y dar la mayor preponderancia a la vida 
claustral.

Pero al lado de esta visión de vida en clausura, una minoría comprome­
tida con la labor propiamente misional se veía impulsada a dejar las islas 
y buscar su campo de acción en la tierra firme. Este movimiento también 
ejercería fuerte influencia en el periodo de formación de la provincia de 
Santiago de México.

Nos enfrentamos o de nuevo, pues, a la alternativa dialéctica de dos con­
cepciones de la vocación dominicana: de su medio y de su mensaje. El sen­
tido de la quaestio tomista como método contemplativo y apostólico se pier­
de en el Nuevo Mundo al desintegrarse las operaciones misionales y abso- 
lutizar la contemplación, en claro detrimento de la acción caritativa, es 
decir, del apostolado.

La visión unitaria del tomismo como interpretación de la vida en Santo 
Domingo de Guzmán, la integridad y ejercicio de la contemplación eran, 
en el apostolado, un obstáculo insalvable para la mentalidad ultrarreformista, 
que veía la contemplación como descarnada de la acción apostólica. Para 
los ultrarreformistas el apostolado era cosa secundaria y hasta nociva. Se 
revivía así el sistema monacal que preconizaba la contemplación como fin 
de la meditación particular.

De ahí que la lentitud del indio para comprender el mensaje evangélico 
cansara a los buenos religiosos, que no tenían tiempo para dedicarse a la 
contemplación y a la observancia monástica; así fue engendrándose un des­
precio más o menos consciente por sus catecúmenos y haciéndose cada día

39 Sobre la disminución de la población indígena en las Islas, Cfr. “Carta de los Je­
rónimos al rey”; Zavala; 1973, p. 30, n. 59.



80 PRIMERA PARTE: LOS DOMINICOS EN EL NUEVO MUNDO

más sensibles a las “abominables costumbres” en las que se veía la mano 
directa de Satán. De suerte que en ocasiones los misioneros preferían volver 
al cristianismo peninsular, que les aseguraba por lo menos autoridad doc­
trinal y moral, y les ahorraba el problema del convencimiento del indígena.40

Parece claro que las distintas actitudes que adoptaban los dominicos ante 
los indios, no sólo eran el fruto de una concepción de la vida religiosa y 
de la santificación personal o de falta de celo apostólico por parte de algu­
nos, sino que esas diferentes actitudes se debían a una percepción distinta 
de la dignidad humana.

Para los opositores de los indios, bastaba que éstos dieran una respuesta 
afirmativa a la cultura cristiana para considerarlos seres racionales, otor­
gándoles un certificado de “humanidad”. Y como ese s£ a lo cristiano era 
un sí al rey de Castilla, un sí al tributo y en general a todo lo español, el 
dilema se resolvía con frecuencia con el abastecimiento de mártires para la 
iglesia y esclavos indios para España.

Todo esto contribuía a degradar la situación, ya que esos religiosos que 
tan ásperos se mostraron con los indígenas casi no llegaron a conocerlos pues 
desconocían sus lenguas y costumbres. Tal fue el caso de fray Tomás Ortiz, 
vicario de los dominicos en la misión de Cliiribichi durante el levantamiento 
general de la costa en 1520, en el que murieron dos religiosos dominicos. 
“Este padre —nos dice Las Casas—, indignadísimo con todas aquellas gen­
tes, mirando solamente la muerte de los frailes y la destrucción de la casa, 
sin pasar más adelante, con celo falto de la debida ciencia de que habla 
San Pablo, fue demasiado inconsiderado en hablar en el Consejo de las 
Indias contra todos los indios, sin hacer diferencia; dijo abominaciones de 
los indios en general, sin sacar alguno, afirmando tener grandes pecados, y 
dijo dellos muchas infamias”.41

Estas “abominaciones e infamias” que ante el Consejo dijo de los indios 
fray Tomás Ortiz, se conservaron en un memorial por él suscrito en 1524, 
donde se lee lo siguiente:

Estas son las propiedades de los indios por donde no merecen libertades; los 
hombres de tierra firme de Indias comen carne humana y son sodomíticos más 
que generación alguna. Ninguna justicia hay entre ellos, andan desnudos, no tie­
nen amor ni vergüenza, son como asnos, abobados, alocados, insensatos; no tienen 
en nada matarse ni matar; no guardan verdad si no es en su provecho. Los 
que los hemos tratado, esto habernos conocido dellos por experiencia.42

Testimonios como éste, muy exagerados y parciales, en boca de un re­
ligioso que se suponía conocedor de la ciencia teológica, favorecían la teo-

40 Los registros de los Maestros Generales de la Orden nos indican que varios reli­
giosos obtuvieron entonces el permiso de volver a sus Provincias. Cfr. agop; IV, vol. 
21, fol. 13.

44 LC; a.h., c. CCXLVI.
42 “Declaración suscrita ante el Consejo de las Indias en 1524 por un religioso domi­

nicano en Tierra Firme, fray Tomás Ortiz.” Impreso por López de Gomara: Hispania 
Victorix, en: Pérez de Tudela; 1957, p. CXXII, n. 311.



III. LOS DOMINICOS EN TIERRA FIRME 81

ría que por entonces comenzaba a difundirse en las islas, y que de haberse 
terminado a gusto de sus propagadores habría destruido de cuajo la obra de 
evangelización en toda América. Esta “diabólica doctrina”, como la llama 
Remesal, nació en la española y pretendía afirmar nada menos que la irra­
cionalidad del indio y por lo mismo su radical incapacidad para recibir el 
evangelio y hacerse cristianos.43 Según esta doctrina el indio se encontraría 
en el llamado “estado natural”, o sea en el estado que se encuentra un hom­
bre que ha perdido la razón. El indio, decían, encuentra su dicha en la 
fiereza y en el gusto por matar, en hacer sacrificios humanos y comer carne 
humana; por consiguiente no son racionales, es decir, criaturas dotadas de 
razón y bondad; no son “gentes de razón”.

Puestas las premisas, las conclusiones se seguían con un doble alcance: 
para unos significaba “aquietar sus conciencias” pudiendo servirse de los 
indios como un puro instrumento de producción; para otros, en cambio, las 
consecuencias eran más trágicas, ya que significaba que los indios no eran 
sujetos de fe ni de sacramentos, ni tenían libertad para aceptar el evangelio 
sin previo colonialismo y esclavitud “reparadores”.

Puede ilustrarnos mucho la división que Gonzalo Fernández de Oviedo, 
contemporáneo de estas teorías, hace de la humanidad, y donde hablando 
de la naturaleza de los indios precisa una triple clase de racionalidad hu­
mana:

1. La primera, un eslabón superior “la de los hombres que han elevado 
su razón a la plenitud de la racionalidad que consiste en el conocimiento de 
la verdadera religión”.

2. La segunda, un grado intermedio “ocupando los griegos y los romanos, 
gente de tanta razón, que no teniendo noticia de la verdadera religión, no 
han llegado a la plenitud, su culpa está atenuada por la ignorancia”,

3. La tercera, el más bajo eslabón “lo forman los hombres, como estos in­
dios americanos, que habiendo tenido conocimiento de la verdadera religión, 
no han sabido conservarla olvidándose se han dedicado a la advocación del 
demonio”.44

43 Remesal; L. III, c. XVI, n. 3.
44 Fernández de Oviedo; citado por Vélez Moro; 1966, pp. 9-10. Hay que notar en 

primer lugar que Oviedo hace esta afirmación de que los indios han oído la predica­
ción del evangelio, apoyándose en lo que dice San Gregorio: “La Iglesia ha predicado 
en todas partes del mundo el misterio del Evangelio”. Como dice Vélez Moro, la irra­
cionalidad con la que Oviedo califica a los indios no alcanza a su esencia, sino a la 
evolución histórica, dice: “y como la costumbre hace naturaleza, la vida bárbara e irra­
cional, han creado la fealdad del cuerpo. El indio sólo posee razón correspondiente a 
la naturaleza, la cual sólo se halla en potencia”, luego, pues, Oviedo acusa a los indios 
de irracionalidad como proceso evolutivo. La conquista es como un castigo por su culpa 
al haber olvidado la verdadera religión; aquélla les sirve de redención, y dice así: “Ni 
quiero pensar que sin culpa (por nuestro medio) Dios habría de castigar y asolar”. La 
causa de haber llegado a este estado de degeneración es la idolatría. Oviedo dice: 
“Donde hay idolatría se deja de conocer y adorar al verdadero Dios; ningún bien pue­
de haber, cuando más mezclándose con este principal error de sacrificar hombres y 
comer carne humana”. Luego describe la estructura moral formada sobre la religión



82 PRIMERA PARTE: LOS DOMINICOS EN EL NUEVO MUNDO

Sin embargo, hay que decir que incluso los religiosos más hostiles a los 
indios nunca afirmaron semejante barbaridad, y aunque algunas expresio­
nes pronunciadas por un fray Tomás Ortiz o un fray Domingo de Betanzos, 
pudieran hacernos pensar lo contrario, dentro de su verdadero contexto tie­
nen una significación mucho más matizada como veremos en su lugar.*5

Dicho sea también que esta cuestión, por importante que pudiera ser pa­
ra la vida religiosa de América, no se resolvió definitivamente sino hasta 
1537 gracias a la bula SubUmis Deus de Paulo III.

Para los defensores de los indios la opinión de Las Casas resumía bien su 
pensamiento, y así, en un memorial enviado al emperador, decía:

Infamáronlos de bestias, por hallarlos tan mansos y humildes, osando decir que 
eran incapaces de la ley y fe de Jesucristo, la cual opinión es formal herejía y 
Vuestra Majestad puede mandar quemar a cualquiera que con pertinacia osare 
afirmarla.46

Habían transcurrido ya diez años de experiencia misional, con logros y 
fracasos; diez años en los que cada una de las tendencias dominicanas se 
habían ido consolidando, tratando cada una (la monacal y la apostólica) 
de ser fiel al ideal de la orden, es decir al medio, por lo que las alternativas 
y opciones de una y otra no se pueden interpretar correctamnte como mero 
oportunismo, sino que se debe plantear en términos teológicos y religiosos 
de profunda conciencia personal, pero de las que sólo una de ellas se puede 
aceptar como verdadera opción dominicana, representante de la quaestio.

Dentro de esta perspectiva, el descubrimiento y conquista del imperio me­
xicano fue la clave que abrió nuevos horizontes a la actividad religiosa y 
misionera, donde misioneros y observantes acudieron para encontrar el “éxi­
to” que las Antillas les habían negado.

demoníaca: . . de su natural ociosidad y vicios, de poco trabajo, el indio es me­
lancólico, cobarde, vil y mal inclinado, incestuoso y de poca memoria, y de ninguna con­
sistencia”. Y aunque hace algunas excepciones con los indios de Tunja (Colombia) y 
a los del Perú, se afianza en su opinión diciendo: “...aun los más civilizados, al ser­
vicio de Satán, resultan gentes rudas de natura... de crueldad diré poca cosa, porque 
son sinnúmero, y debajo de comer carne humana, todo* lo demás puede creerse y tener­
se por averiguado”.

45 La doctrina de la irracionalidad del indio americano fue atribuida inexactamente 
a fray Domingo de Betanzos. Y aunque es verdad que él no fue mi amigo ni defensor 
de Los indios, no se puede afirmar tal cosa de él sin exageración. Tenía una pomposa 
manía de profetizar y ello le llevó a hacer algunas declaraciones en las que se compro­
metía la racionalidad del indio, y en consecuencia, su apostolado no se vio exento de esta 
seria deficiencia.

46 Remesal; L. III, c. XVT, n. 3.



Segunda parte

Los dominicos en la Nueva España 
(1526-1540)





I. En tierras de México

Formación de la provincia de Santiago 
de México (1526-1528)

Si la actitud de los dominicos en las Antillas les mereció justamente el tí­
tulo de defensores de la causa de los indígenas en la lucha por su libertad 
y dignidad cristianas, también es cierto que en México no supieron con­
tinuar la noble trayectoria emprendida en las islas.

Ya hemos mencionado cómo las divergencias metodológicas y de concep­
ción en el enfoque de la vida y del apostolado crearon una ruptura en el 
seno de la vicaría antillana, y cómo también el descubrimiento de la Nue­
va España por Hernán Cortés abrió nuevos horizontes a una y otra tenden­
cia. Podemos imaginar el efecto que haría entre colonos y religiosos la des­
cripción que hacía Cortés de la gran Tenochtitlán y de sus habitantes en 
su segunda carta de relación de 30 de octubre de 1520:

Es tan grande la ciudad como Sevilla o Córdoba ...

Tiene esta ciudad muchas plazas, donde hay continuo mercado y trato de com­
prar y vender, tiene otra plaza tan grande como dos veces la ciudad de Sala­
manca, toda cercada de portales alrededor, donde hay cotidianamente arriba de 
sesenta mil almas comprando y vendiendo; donde hay todos los géneros de mer­
cadurías que en todas las tierras se hallan, así de mantenimientos como de vitua­
llas, joyas de oro y de plata, de plomo, de latón, de cobre, de estaño, de pie­
dras, de huesos, de conchas, de caracoles y de plumas. Véndese cal, piedra labra­
da y por labrar, adobes, ladrillos, madera labrada y por labrar de diversas mane-

85



86 SEGUNDA PARTE: LOS DOMINICOS EN LA NUEVA ESPAÑA

ras. Hay calle de caza donde venden todos los linajes de aves que hay en la 
tierra, así como gallinas, perdices, codornices, lavancos, dorales, zarcetas (...) 
Hay calle de herbolarios, donde hay todas las raíces y hierbas medicinales que 
en la tierra se hallan. Hay casas como de boticarios donde se venden las medi­
cinas hechas, así potables como ungüentos y emplastos. Hay casas como de bar­
beros, donde lavan y rapan las cabezas. Hay casas donde dan de comer y beber 
por precio. Hay hombres como los que llaman en Castilla ganapanes, para traer 
cargas.

. . . Hay en esta gran plaza una gran casa como de audiencia, donde están siempre 
sentadas diez o doce personas, que son jueces y libran todos los casos y cosas 
que en el dicho mercado acaecen, y mandan castigar los delincuentes. Hay en 
la dicha plaza otras personas que andan continuo entre la gente, mirando lo que 
se vende y las medidas con que miden lo que venden; y se ha visto quebrar 
alguna que estaba falsa.

. . . Hay en esta gran ciudad muchas mezquitas o casas de sus ídolos de muy 
hermosos edificios, por las colocaciones y barrios de ella.

. .. Hay en esta gran ciudad muchas casas muy buenas y muy grandes . .

Las perspectivas y las posibilidades de éxito no podían ser más halagüe­
ñas. A esto se añadía la insistencia del mismo Cortés para que de España 
enviasen misioneros que fuesen a doctrinar y cristianizar a los indios.2

Este extraordinario imperio que tanto elogiaba el conquistador en sus 
cartas y que era la admiración del momento, ocupaba el tiempo de la con­
quista un territorio inferior al de la actual República Mexicana, y en tér­
minos generales se podía limitar a la zona comprendida al sur por el Istmo 
de Tehuantepec, al norte por el río Coahuayana o Pánuco, al oriente por 
el Golfo de México y al occidente por el Océano Pacífico, excluyendo al in­
terior de esta zona, los reinos de Tlaxcala, Michoacán, la Huasteca y una 
parte de la región mixtecozapoteca.

El país aparecía imponente y hermoso a los ojos de los españoles por la 
variedad de sus volcanes, montañas, abismos y peñascos; por la plétora vital 
del trópico, por la placidez de sus lagos y por el austero y monótono silencio 
de sus desiertos. Y a la variedad de la geografía seguía la de las naciones 
y pueblos y a ésta la de sus numerosas lenguas.3

1 Hernán Cortés, Cartas de relación. Segunda carta, 30 de octubre de 1520.
2 En la cuarta Carta de Relación, Cortés decía al emperador: “Todas las veces que 

ha vuestra sacra majestad he escrito, he dicho a vuestra alteza el aparejo que hay en 
algunos de los naturales de estas partes para se convertir a nuestra santa fe católica y 
ser cristianos; y he enviado a suplicar a vuestra cesárea majestad, para ellos, mande 
proveer de personas religiosas de buena vida y ejemplo. Y porque hasta ahora han ve­
nido muy pocos o casi ningunos, y es cierto que harían grandísimo fruto, lo torno a 
traer a la memoria de vuestra alteza y le suplico lo mande proveer con toda brevedad, 
porque de ello Dios nuestro Señor será muy servido y se cumplirá el deseo que vuestra 
alteza en este caso, como católico tiene”. Cfr. Hernán Cortés, Cartas de Relación. Cuar­
ta carta de Relación de 15 de octubre de 1524.

3 El imperio Azteca estaba constituido por algunos pueblos tributarios, que depen-



I. EN TIERRAS DE MÉXICO 87

Aunque la evangelización de la Nueva España no comenzó de manera sis­
temática hasta la venida de los famosos doce franciscanos, sabemos que ya 
desde la llegada de Cortés a las costas de Veracruz en junio de 1519, algu­
nos predicadores a título privado comenzaron a ejercitar el ministerio entre 
los indígenas. Entre estos primeros misioneros debemos contar al padre fray 
Bartolomé de Olmedo, mercedario, que más que misionero desempeñaba el 
oficio de capellán de Cortés, pero que gracias a su gran sentido común y 
buena teología logró moderar el ímpetu “apostólico” del conquistador, quien 
pretendía la conversión inmediata de los indios que encontraba a su paso 
con medios harto imprudentes y atropellados.4

El gobernador de Cuba don Diego Velázquez, de quien dependía la ex­
pedición a México, había dado una serie de instrucciones a Cortés entre las 
que se decía:
dían de la capital del Imperio, Tenochtitlan; también lo integraban otros pueblos con 
una precaria autonomía, más bien tolerada, oomo lo eran los pueblos de Tlacopan, Acol- 
huacan, Cholula-Huexotzingo, el Señorío de Meztitlán y la república de Tlaxcallan. Por 
lo que se refiere al número de los habitantes, nada cierto se puede decir debido a la 
variedad de datos. De la cifra inicial de casi diecisiete millones, en 1532, pasamos a 
tres en 1568, y en este mismo año, a sólo dos millones. Estas exageradas fluctuaciones 
sobre todo en los primeros años, pueden parecer arbitrarias. El testimonio de los Oido­
res de la Segunda Audiencia de México, en carta al emperador, es muy elocuente: “Por
10 que se platicó con los Prelados y Religiosos verá Vuestra Majestad como todos so­
mos de parecer que no se puede averiguar ni saber los pueblos, casas, ni número de los 
naturales que hay, por ser muchos y vivir apartados y en una casa hay ocho y diez y 
más porque se encubren, y porque hacen y deshacen sus casas con poco trabajo y viven 
en lugares y partes tan apartadas y escondidas que no se saben ni alcanzan.” Cfr. Car­
ta de la Segunda Audiencia al Emperador, en México a 10 de julio de 1532. En AGI, 
22, 5, 5. Citado por Cuevas; 1946, I, p. 31, n. 1. Sobre la “babel” de lenguas que exis­
tía en la Nueva España estamos mejor informados. En todo el territorio que actual­
mente ocupa la República Mexicana, se hablaban en el siglo xvi, además de 73 lenguas 
y dialectos hoy perdidos, otros 51 bien clasificados que generalmente se distribuyen en
11 familias; los varios dialectos de estas 51 lenguas pasan de 70. Cifiéndonos a nues­
tros límites cronológicos y geográficos podemos afirmar que los misioneros encontraron 
como idiomas vivos: El culhua, azteca o mexicano, que era el más extendido de todos 
con su afín, el náhuatl y cinco dialectos; el otomí, con multitud de dialectos, el huax- 
teco con dos, el totonaco con cuatro; el maya con cinco dialectos, el chontal, quiché, 
ztendel, zozil, chal y mame; el mixteco con nueve, el tlapaneco o topí, el amusgo, el 
zapoteco, el cuicateco, el matlanzinga o piringa con varios dialectos, el aculteca, el ta­
rasco, el zoque y el chapaneco. Es decir, que eran veintidós los diferentes idiomas hoy 
conocidos y clasificados que se hablaban entonces en la mitad sur de México y sus dia­
lectos eran más de cincuenta. Esto además de los setenta y tres idiomas hoy perdidos, 
treinta y ocho de los cuales se hablaban en esta mitad del territorio. Cfr. Cuevas; 1946, 
I, p. 33. Cfr. también Ricard; 1933, pp. 35-55.

4 Para un retrato de Cortés en: Díaz del Castillo; c. CCTV, y la carta de Motolinía 
al emperador. Caso muy especial fue el de Cortés entre los conquistadores españoles, 
que mostró un profundo interés en la conversión de sus conquistados. Al parecer poseía 
serias qonvicciones cristianas, se mostró devoto y practicante. Se nos refiere que siem­
pre oía misa y llevaba consigo una imagen de la Virgen María. Se ha podido concluir 
que para él la conquista tuvo un misticismo religioso. En su estandarte se leía la si­
guiente inscripción: “Amici, sequamur Crucem, et si nos fidem habemus, vere in hoc 
signum vincemus” (“Amigos, sigamos la cruz, y si tenemos fe, ciertamente venceremos 
bajo este signo”), que nos recuerda la antigua leyenda de Constantino Magno en los 
albores de su conversión.



88 SEGUNDA PARTE: EOS DOMINICOS EN LA NUEVA ESPAÑA

Primeramente el principal motivo que vos e todos los de vuestra compañía 
habéis de llevar, es y ha de ser, para que éste viaje sea Dios Nuestro Señor 
servido y alabado, y nuestra santa fe católica ampliada .. .

No consentiréis ningún pecado público, así como amancebados publicamente, 
ni que ninguno de los cristianos españoles de vuestra compañía haya ecceso ni 
ayunta camal con ninguna mujer fuera de nuestra ley, porque es pecado a Dios 
muy odioso ...

Trabajaréis de no llevar ni llevéis en vuestra compañía persona alguna que 
sepáis que no es muy celoso del servicio de Dios Nuestro Señor e de sus Alte­
zas ... y defenderéis y prohibiréis que ninguno de los navios haya dados ni nai­
pes.

Pues sabéis que la principal cosa por que SS.AA. permiten se descubran tierras 
nuevas es, para que tanto número de almas como de inumerable tiempo acá, han 
estado o están perdidas fuera de nuestra fe, por falta de quienes de ella les diesen 
verdadero conocimiento, trabajaréis por todos los medios y maneras del mundo, 
para les poder informar de ella, como conozcan, a lo menos faciéndoselo por la 
mejor orden y vía que pudiéredes, como hay un solo Dios Criador del cielo y 
en el mundo son, y decirles héis todo lo demás que en este caso pudiéredes, y el 
tiempo para ello diere lugar.5

Estas disposiciones, que en gran parte se ligaban con una antigua tradi­
ción “cruzada”, y que en gran parte también sólo eran fórmulas estereoti­
padas, bajo las cuales se encubrían intereses muy mundanos, Cortés las apli­
có casi al pie de la letra, pues nadie fue más severo que él en castigar a los 
blasfemos, y declaró solemnemente que el fin de su expedición era la extir­
pación de la idolatría y el de convertir a los indígenas a la fe cristiana, de 
tal manera que si la guerra se hacía con otra intención, sería una guerra 
“injusta”.

Pero Cortés no era un teólogo, y pese a su piedad y buena voluntad seguía 
siendo un soldado, y de las instrucciones de Diego Velázquez, sus acompa­
ñantes sólo conservaban un eco lejano y vacío.

Hacia 1523 llegaron a México tres religiosos franciscanos de. nacionalidad 
flamenca, dos sacerdotes llamados fray Johann van Auwera y fray Johann 
Dekkers, mejor conocidos por sus nombres castellanizados fray Juan de Aora 
y fray Juan de Tecto, y un hermano lego, fray Pedro de Gand o de Gante. 
Los dos primeros acompañaron a Cortés en la expedición que éste hizo a 
las Hibueras (Honduras) donde perecieron. En cuanto al famoso fray Pedro 
de Gante, pasó toda su vida en México donde realizó una obra de extraor­
dinario valor en favor de los indios, aunque sin método ni plan definido.6

Cortés era consciente, no sólo por sus ideas religiosas personales, sino tam­
bién como medida táctica, de que la evangelización debía ocupar el primer 
lugar en la Nueva España, ya que se iba perfilando en él la ambiciosa idea 
de constituir en el antiguo imperio mexicano un señorío autónomo, sólo en 
teoría, bajo la soberanía del rey de España, y para ello era importantísimo

5 Cuevas; 1946, I, pp. 117-119.
6 Ricard; 1933, p. 30.



I. EN TIERRAS DE MÉXICO 89

tener una unidad religiosa y política sobre un territorio tan dividido en esas 
materias. Esto lo lanzó a emprender una conquista militar y religiosa a fon­
do. Es así como deben interpretarse las insistentes peticiones que hace al 
emperador de que mande religiosos que se ocupen de la “salvación eterna 
de los indios” y especifica que esos religiosos deben ser mendicantes, es de­
cir franciscanos y dominicos porque:

habiendo obispos y otros prelados no dejarían de seguir las costumbres que por 
nuestros pecados tienen de disponer de los bienes de la Iglesia, que es gastarlos 
en pompas y en otros vicios, en dejar mayorazgos a sus hijos y parientes . .. [Y 
si los indígenas] viesen las cosas de la Iglesia y servicio de Dios en poder de 
canónigos y otras dignidades y supiesen que aquellos eran ministros de Dios y 
los viesen usar de los vicios que agora en nuestros tiempos en esos reinos usan, 
sería menospreciar nuestra fe y tenerla por cosa de burla; sería a tan gran daño 
que no creo aprovecharía ninguna otra predicación que se les hiciese.7

Cuando Cortés escribía estas recomendaciones hacía ya algunos meses que 
habían llegado a México los primeros religiosos franciscanos españoles que 
integraban la famosa misión de “los doce” guiados por fray Martín de Va­
lencia. Cortés sabía que un obispo podía estorbar bastante sus planes seño­
riles, no así los religiosos mendicantes, que por su estilo propio de vida que­
daban en gran parte a merced de la autoridad local y de la benevolencia 
del pueblo.

Aunque una antigua tradición dominica ha querido unir a estas dos ór­
denes hermanas en un común destino misional mexicano como les uniera en 
su nacimiento, diciéndonos que un grupo dominico igualmente de 12 reli­
giosos acompañaba a los hijos de San Francisco rumbo a México, pero que 
extrañas complicaciones de última hora impidieron hermanar el viaje, no 
parece probable ni mucho menos confirmable.

1. La iniciativa misionera de fray Tomás Ortiz

Las historias dominicanas sobre América, casi la única fuente para el es­
tudio de este periodo, concuerdan en que fue fray Tomás Ortiz8 si no ya el 
organizador, por lo menos el responsable primero de la misión en Nueva 
España. En lo que difieren esas crónicas o historias, es en la descripción 
del desarrollo de la misión misma, haciendo menos claro el periodo, ya de 
suyo oscuro.

La historia de fray Antonio de RemesaP nos refiere los orígenes de la 
misión dominicana de México. Según él fray Tomás Ortiz y fray Antonio

7 Historiadores primitivos de Indias-, I, p. 115, citado por hiae; vol. I, pp. 290-291.
8 Nada sabemos hasta ahora de la vida de este religioso antes de su llegada a las Is­

las, a no ser que se le identifique con un Tomás Ortiz, que las Actas de los capítulos 
provinciales de la Provincia de España señalan como profeso en Sevilla el año de 1506 
y como diácono en Ávila en 1509, agop. Series XIII-163 h.

9 Remes al; Historia de la Provincia de San Vicente en Chiapas y Guatemala.



90 SEGUNDA PARTE: LOS DOMINICOS EN LA NUEVA ESPAÑA

de Montesinos se encontraban en España para “negocios graves”, cuando en 
1522 o 23 llegaron noticias de las prósperas andanzas de don Hernando 
Cortés en la Nueva España y la buena relación que daba de los indios de 
aquellas partes y de su mayor capacidad de aquéllos en relación con los an­
tillanos para recibir la fe de Jesucristo, y cómo pedía religiosos con insisten­
cia. Sin embargo el presidente del Consejo de las Indias que entonces era 
el obispo Fonseca, no miraba con buenos ojos estas peticiones ni tampoco 
les daba la debida importancia porque había recibido quejas del gobernador 
de Cuba don Diego Velázquez sobre Cortés, pues éste había partido rumbo 
a México sin su autorización.110 Mas al morir el obispo Fonseca y encargarse 
el oficio de presidente del Consejo al que fuera maestro general de los do­
minicos, fray García de Loaysa entonces obispo de Osma y confesor del 
emperador,11 comenzó a dársele agilidad a los asuntos de México relativos 
a la evangelización.

Remesal nos dice cómo por entonces el padre Loaysa no quiso enviar más 
de 24 religiosos hasta no tener una mejor información de la situación de 
Nueva España; los religiosos fueron 12 franciscanos y otros tantos domini­
cos, con instrucciones de que le fuesen indicando la necesidad que tuviesen 
de ayuda para proceder en consecuencia.

El1 prelado de los franciscanos era el venerable padre fray Martín de Va­
lencia, y el de los dominicos, con título de vicario general, el padre fray 
Tomás Ortiz. Además, a fray Antonio de Montesinos, que ahí estaba, se le 
asignaron seis religiosos para que fundara convento en la isla de San Juan 
de Puerto Rico.12

Otra de las crónicas, la de fray Juan de la Cruz y Moya, dice que fray 
Tomás Ortiz se encontraba en la Española y no en España al saberse lo de 
Cortés. Según esto Moya, que siempre quería ver el orden y la perfección 
de la regla en los antiguos religiosos, nos dice que entonces el vicario de 
la Española lo envió a España para que fuera a conseguir las licencias ne­
cesarias para establecer nueva fundación en la prometedora Nueva España; 
para ello le nombraría el vicario un compañero que fue nada menos que 
fray Antonio de Montesinos, con quien llegó a España hacia 1522; en lo 
restante Moya sigue muy de cerca a Remesal.13

El hecho de que fuera en España o en la Española donde tuvieran noti­
cias los dominicos de los avances de Cortés para emprender una nueva mi­
sión, tiene una importancia muy secundaria si no se mira más que al hecho 
geográfico; sin embargo, podría ser significativo el que Ortiz fuera enviado 
desde la Española por el vicario, ya que sería un indicio del interés que

10 Aunque en un principio Velázquez había encomendado la misión a Cortés, a últi­
ma hora decidió enviar a otro en su lugar, de ahí que el conquistador saliera astuta­
mente rumbo a México, sin acatar las órdenes del gobernador.

11 García de Loaysa tomó posesión del cargo de Presidente del Consejo de las Indias 
el 2 de agosto de 1524, aunque ya desde el año anterior se ocupaba de dichos asuntos.

12 Remesal; L. I, c. V, n. 3.
13 Moya; Historia de la Santa y Apostólica Provincia de Santiago...



I. EN TIERRAS DE MÉXICO 91

dicha vicaría tenía en los nuevos pueblos. Pero al parecer debemos decartar 
esta última posibilidad si hacemos caso de la referencia que nos hace Las 
Casas sobre fray Tomás Ortiz, de quien dice que después de la destrucción 
del convento de Chiribichi, se volvió a España con pocos deseos de volver 
a tratar con los antillanos.114 Tampoco parece factible que el vicario enviase 
a fray Antonio de Montesinos con el padre Ortiz, por causas obvias. En 
cambio lo que ocurrió, y fue causa del posible error de Moya, fue que el 
dicho fray Antonio había sido enviado, o ido él por propia iniciativa, a 
España para tratar de la fundación del convento en la isla de San Juan.

Dejando a un lado lo del lugar o lo de cómo fueran advertidos sobre Mé­
xico, lo más interesante del relato es descubrir aquellos “graves negocios” 
de que nos habla Remesal. Nos fijaremos sólo en lo tocante a fray Tomás 
Ortiz, pues ya hemos dicho que lo referente a Montesinos era un proyecto 
distinto.

Por los registros manuscritos de los maestros generales de la Orden,15 
sabemos que fray Tomás Ortiz había elaborado un plan muy preciso para 
llevar misioneros a México, y lo más importante: en dicho plan se albergaba 
la posibilidad de crear una nueva provincia, totcdmente independiente de da 
vicaría de la Española. Para esto consiguió del maestro general García de 
Loaysa16 varias concesiones y privilegios, cosa que bien puede interpretarse 
como una abierta ruptura con los religiosos de las islas, y en especial con 
los métodos implantados por fray Pedro de Córdoba y sus seguidores.

Y aunque el maestro general brindó un gran apoyo al proyecto, la pru^ 
dencia que se imponía en esos casos aconsejó que por entonces la nueva 
vicaría no fuese del todo independiente, sino que dependiera de la directa ju­
risdicción del provincial de Bética o Andalucía, permitiéndole llevar 32 re­
ligiosos voluntarios, 12 de la provincia Bética y 20 de la de España.17

Sabemos también que fray Tomás Ortiz trabajó insistentemente para par­
tir rumbo a México lo más pronto posible, aunque no pudo hacerlo antes de 
1523, ni tampoco embarcarse con los religiosos de San Francisco, como afir-

14 Moya; L. I, c. III, n. 26-28. El mismo Moya parece contradecirse cuando afirma: 
“Aunque es verdad que de la Española nos vinieron los fundadores: los W. Ortiz y 
Betanzos, mas no enviados por el Vicario Provincial de aquella Isla, sino por el General 
de la Orden y por el presidente del Real Consejo de Indias el Card. Loaysa”.

15 Moya; L. I, n. 238. agop. Serie IV.
16 Vide supra: nota 11.
17 Aunque el texto de las concesiones no se conserva en los Registros del maestro 

general Loaysa, sí aparecen en cambio su confirmación en los del Procurador General 
fray Vicente de S. Giminiano, con fecha 9 de abril de 1526 (fol. 157), con las siguien­
tes palabras: “Confirmantur et renovantur literae Garciae et Fratris Alberti Provincia- 
lis Bethicae datae Patri Thomae Orthys fratribus euntibus in Novam Hispaniam cum 
ómnibus et singulis in eis contentis, ac praesertim quod non subiiciantur Vicario Gene- 
rali Insulanorum a quo separantur et eximuntur in ómnibus et subiiciuntur Provinciali 
Bethicae; et datur authoritas provinciali super sibi subditos. lili et, pro tempore, Vica­
rio Novae Hispaniae; et quo ex Provincia Bethicae duodecim et ex Provincia Hispaniane 
viginti fratres voluntarios non priores, subpriores aut lectores actu, possint accipere re­
quisito, licet non obtento consensu suorum Provincialium. Datum Romae, 9 aprilis, 
1526”. En Mortier; V, p. 341, n. 1.



92 SEGUNDA PARTE: LOS DOMINICOS EN LA NUEVA ESPAÑA

maban Remesal y Moya, ya que los franciscanos se embarcaron en 1523, 
como se deduce de los documentos de la Casa de Contratación de Sevilla, 
donde se dice que no habiendo viaje directo entonces entre España y Ve- 
racruz “fray Martín de Valencia con tres [sic. por trece] franciscanos des­
tinados a la Nueva España, rindió viaje en Santo Domingo [la Española] 
el año de 1523”?8

Es muy posible que fray Tomás Ortiz comenzara a preparar su expedi­
ción a finales de 1523 o principios de 1524 aunque no pudieron partir sino 
hasta los primeros meses de 1526, debido a que la situación política de la 
Nueva España obligó a la corona a establecer un bloqueo con aquella región 
hasta que se enviara un juez de residencia que pudiera clarificar la con­
trovertida situación de Hernando Cortés y sus partidarios. El juez de resi­
dencia designado para este efecto fue el licenciado Luis Ponce de León, y 
el padre Ortiz aprovechó el viaje de éste para embarcarse con él hasta la 
Nueva España.

A juzgar por el número de religiosos reclutados por fray Tomás Ortiz pa­
ra la misión de México, podemos suponer que encontró algunas dificultades, 
pues de los 32 religiosos que el maestro general le había autorizado sólo se 
embarcaron siete. Estas dificultades, si hacemos caso a Remesal, provenían 
más que de los súbditos, de los superiores que impedían a sus religiosos 
abandonar el conventó, frenando así la verdadera euforia que existía enton­
ces para ir a América. Las cosas llegaron a tal punto que el mismo empe­
rador se vio obligado a intervenir escribiendo al maestro general de los do­
minicos, fray Silvestre de Ferrara (1525-28), en 1527, quien por cartas
certificadas y confirmadas por censuras “mandó a todos sus súbditos, que
ninguno disuadiese, impidiese o prohibiese a ningún religioso el pasar a las 
Indias a predicar y enseñar la fe a los naturales, oficio tan propio de esta 
sagrada religión [Orden] que por eminencia se llama de Predicadores”.19

El resultado de ese “estira y afloja” fue que sólo siete religiosos pasaron 
a Indias; Dávila Padilla consigna sus nombres:20

... se ofrecieron voluntariamente al viaje cinco 
padres de aquella religiosa Provincia [España]

18 Publicado por Castro Seo anes “Matalotaje, pasaje y cámaras...” m.h.; IX, 
(1952), pp. 53-74. Aunque los franciscanos partieron rumbo a la Nueva España en 1523 
no llegaron sino hasta el mes de junio de 1524, por la escala en la Española.

19 Remesal; lib. I, c. XVII, n. 1. Al parecer esta lucha con los superiores para que 
dejasen partir a sus súbditos a las misiones de América continuó por muchos años, 
pues en las Actas del Capítulo General de Roma de 1571 se lee lo siguiente: “Item. 
Admonemus reverendos provinciales omnesque prelatos regnorum Hispaniae, ut omne 
studio et charitatis zelo favore curent his, qui ed colligendos praedicatores ad conver- 
sionem infidelium mittendos fuerint distinati, et sub inteminatione divini iudicii pro- 
hibemus, ne fratres ad hoc idóneos et illuc proficisci desederantes, impediant, quoniam 
diversarum partium relatione compertum habemus, messem illic esse multam, operarios 
autem paucos. Quod si opportunum iudicaverint, aliquem conventum designent, in quo 
profecturi ad indos eorum linguam addiscant, tempore saltem quo classis et itineri ne- 
cessaria praeparantur, super hoc eorum conscientias onerantes”. Reicher; V. p. 126.

20 Dávila Padilla; C. Introductorio.



I. EN TIERRAS DE MÉXICO 93

que fueron:
fray Tomás Ortiz, hombre de mucha virtud y respeto,

que vino por vicario de todos,
fray Vicente de Santa Ana, 
fray Diego de Soto Mayor, 
fray Pedro de Santa María y 
fray Justo de Santo Domingo, 
y tres de la Provincia de Andalucía [Bética]: 
fray Pedro Zambrano, 
fray Gonzalo Lucero (diácono) y 
fray Bartolomé de Calzadilla (lego).

Los cronistas dan comúnmente el 2 de febrero de 1526 como fecha de 
salida de los religiosos, quienes llegaron con brevedad a la Española donde 
permanecieron algunos meses, debido a una avería que tenía la nave en la 
que viajaba el licenciado Ponce de León.®1 Esto permitió a fray Tomás Or­
tiz hacer patente a los dominicos de la Española sus privilegios y proyectos 
para fundar en México una nueva provincia distinta de la vicaría de las An­
tillas, logrando con ello que algunos religiosos, antiguos amigos y compañe­
ros suyos, se unieran a la expedición, consolidándose así un poco más la 
mentalidad y con ello el enfoque que tendría la nueva misión. Entre éstos 
pasaron fray Domingo de Betanzos y algunos otros como fray Diego Ra­
mírez y fray Alonso de las Vírgenes y un novicio llamado fray Vicente de 
las Casas, haciendo un total de doce religiosos, número ciertamente más 
simbólico que real, ya que sin duda pasaron más, como veremos adelante.

Una vez que la nave del licenciado Ponce de León estuvo reparada para 
zarpar, todos se embarcaron en tres o cuatro navios, según refiere Bemal 
Díaz del Castillo.®2

2. En víspera del glorioso precursor de Cristo

La llegada de los dominicos a tierras mexicanas está marcada por algunos 
hechos oscuros en que se vieron envueltos. Verdad o leyenda, tratemos de 
clarificarlos en las páginas siguientes.

Las crónicas de los dominicos, a excepción de la de Dávila Padilla que 
no pretende hacer historia sino edificar piadosamente, se esfuerzan por dis­
tinguir dos hechos con absoluta nitidez: la llegada de los dominicos a Ve- 
racruz con el licenciado Ponce de León por una parte, y por otra su entrada 
en la ciudad de México en fecha distinta de la del licenciado.

21 Dice Remesax. que la nao en la que venía el licenciado Ponce de León con los re­
ligiosos no pareció a propósito para volver a navegar y tuvieron que esperar hasta últi­
mos de mayo para que se aderezara otra, que fue la de un tal Juan de Lerma. Lib. I, 
c. VI, n. 3.

22 Díaz del Castillo; c. CXCI, “...se puso en jornada (Ponce de León) y viaje 
con tres navios, que esto no se me acuerda bien se eran tres o cuatro, y con buen tiem­
po que hizo llegó al Puerto de San Juan de Ulúa, y luego se desembarcó y se vino a 
la Villa dé Medellín”.



94 SEGUNDA PARTE: LOS DOMINICOS EN LA NUEVA ESPAÑA

Fray Juan Bautista Méndez23 deja la cosa en términos vagos al decir que 
los dominicos llegaron casi al mismo tiempo que el licenciado Ponce de León, 
“con poca diferencia”. En cambio Remesal, y sobre todo Cruz y Moya adop­
tan una actitud casi apologética, queriendo demostrar que no sólo no en­
traron los dominicos en la ciudad de México con Ponce de León, sino que 
no pudieron hacerlo, alegando que no tenían tanta prisa como el juez de 
residencia, que corrió la posta desde la villa de Medellín hasta México, sino 
que viajaron a pie, como lo mandaban las constituciones.124

La cuestión no tendría importancia si todo se redujera a querer a los 
misioneros muy fieles cumplidores de su regla, pero la realidad era que 
había una molesta disputa entre fray Tomás Ortiz y Cortés, disputa a la 
que los cronistas trataron de restar importancia por las serias repercusiones 
que tuvo en los principios de la misión.

Por lo que se refiere a la fecha de llegada de los dominicos a tierras de 
México, no hay inconveniente en aceptar la señalada de 18 o 19 de junio de 
1526, fundados principalmente en Bernal Díaz del Castillo y Remesal, que 
coinciden.

En cuanto al segundo punto, o sea la entrada de los dominicos en la ciu­
dad de México, no parece muy clara, y se hace más difícil porque falta do­
cumentación.

Por una parte tenemos el testimonio del mismo Cortés, quien en una carta 
que escribió al padre Loaysa, presidente del Consejo de las Indias, dice que 
el padre Ortiz entró en la ciudad juntamente con el licenciado Ponce de 
León en 1527.25 Este dato lo confirma Bernal Díaz del Castillo afirmando

23 Escribe a fines del S. xvn su obra está aún inédita.
24 Remesal; L. I, c. VII, n. 1; y Moya; L. I, c. VI, n. 61.
25 “Ya V.S. sabrá como vino de allá despachado con ciertos frailes dominicos un fray 

Tomás Ortiz, y según yo he sabido y he sido certificado, él trabajó mucho por se venir 
en el tiempo en que S.M. tenía prohibido que no pasase ningún navio a las Indias 
hasta que Luis Ponce de León partiese; a fin de me avisar y persuadir a cosas que 
después pasaron entre su persona y la mía; y como pudo poner en efecto lo que desea­
ba, vino con el dicho Luis Ponce y entró con él juntamente en la ciudad de Temixti- 
tlán (Tenochtitlan) y luego me fue a hablar, y representóme lo que había trabajado 
en que nuestra visita fuera mucho antes; y tras de eso me certificó que Luis Ponce te­
nía provisión de S.M. para me prender y degollar y tomar todos mis bienes, y que lo 
sabía de muy ciencia cierta como persona que venía de la Corte; y que porque él me 
deseaba todo bien y acercamiento, y le parescía que aquello era muy al revez de lo que 
yo merescía, me aconsejaba que para lo remediar, yo no rescibiese al dicho Luis Pon- 
ce; y esto fue tantas veces, y con tanta insistencia y exhortaciones dicho, que bastara 
mudar y ablandar un corazón de acero; y lo mismo trataba con los padres francisca­
nos con quien yo tenía mucha familiaridad para que me persuadiesen a que no resci­
biese al dicho Luis Ponce... Yo le respondí que bien podía S.M. hacer conmigo lo 
que fuese servido con justicia o sin ella, porque yo había de obedecer y cumplir su 
mandato sobre todas las cosas y para efecto de ello dejando los obstáculos que el dicho 
fray Tomás me ponía; luego otro día que entró en la ciudad de Temixtitlán recibía 
al dicho Luis Ponce de León como a V.S. tengo escrito poco ha, y entonces no le hice 
relación de esta cosa porque me parecía que encarescía mi obediencia; y también por­
que yo creía que aquel padre, aunque me tuviese buena voluntad, me persuadía a su 
propósito más con ignorancia que con saber lo que descía. El cual y los otros religio-



I. EN TIERRAS DE MÉXICO 95

que al día siguiente de llegar el licenciado Ponce “. . .después de haber oído 
misa, que se dijo en los mismos palacios, donde posaba el licenciado, con 
mucho acato envió un caballero a que llamasen a Cortés, estando delante 
fray Tomás Ortiz, que venía por prior...”26

Como se ha podido apreciar por la carta de Cortés al padre Loaysa, el 
padre Ortiz se había mezclado en una complicada maniobra política, que­
riendo convencer a Cortés de no recibir al licenciado Ponce de León porque 
éste venía a “degollarle y tomar todos sus bienes.”

El asunto se complicó porque al poco tiempo de llegar el licenciado Ponce 
de León murió sin poder tomar la residencia a Cortés, lo cual dio qué ha­
blar, sobre todo a los enemigos de Cortés, propagándose la voz de que el 
mismo Cortés había envenenado al juez; y más aún cuando el sucesor que 
había nombrado Ponce de León, un tal Marcos de Aguilar, también murió 
al poco tiempo.

Este triste hecho, que no hay que tomar sin matizar y corregir, explica 
muy bien el silencio de los cronistas y su deseo de no querer ver mezclada 
a la Orden en semejante escándalo. De ellos el único que trata directamente 
lo referente a fray Tomás Ortiz sin escatimar esfuerzos para demostrar que 
las cosas pasaron de otra manera y que todo fue una ignominiosa calumnia, 
es fray Juan de la Cruz y Moya, quien emplea una doble argumentación, 
histórica una y religiosa la otra. Esta defensa no carece de atractivo e inge­
nio, sin embargo parece fundarse más en el terreno del derecho que en el 
de los hechos, porque sus fuentes de información fueron escasas, entre ellas 
la Historia de Bernal, publicada por un religioso mercedario que adulteró 
la obra para hacer a su Orden de la Merced beneficiaría de ciertas prerro- 

sos que con él vinieron, son de mi bien tratados y hallaron tan buen acogimiento como 
si fueran mis propios hermanos, y en sus enfermedades fueron y son de mi y de los 
de mi casa tan visitados como a mi me es posible. Y después el dicho fray Tomás 
Ortiz determinó de ir a España como allá habrá visto V.S., y comunicólo conmigo; y 
según me informaron, estando para embarcarse en el puerto, dondequiera que se ha­
llaba decía que yo había muerto a Luis Ponce, y esto díjolo tan público, que aunque 
yo tenía mucha incredulidad de ello, se averiguó haberlo muchas veces dicho, y aun­
que ello sea gran falsedad y levantamiento, no pude sino recibir pena que un hombre 
teniendo apariencia de buen religioso, osase en su pensamiento y lengua tan gran mal­
dad, habiendo recibido de mi tan buenas obras, y mostrándome él a mi tan buena vo­
luntad, y aunque esto sea cosa que yo debiera dejar por vana y no dar parte a nadie 
quíselo hacer saber a V.S., así por ser aquel fraile de su Orden, y ser V.S. en ella 
el más preeminente para que le conozca, y no le fie cosa de que pueda venir infamia 
a su religión. Los padres que aca quedan están tan fuera de juicio en ver su desver­
güenza y testimonio falso, que pienso yo que no (sic) se acabaría con ellos estar a su 
obediencia... También envié a V.S. cierta declaración que unos frailes franciscanos 
hicieron acerca de lo que fray Tomás ordenaba y trabajaba para que yo no rescibiese 
a Luis Ponce, porque vea que mañas del diablo tiene aqueste padre, y con que nego­
ciación le traía el demonio a mucha priesa. Suplico a V.S. lo vea y no reciba importu­
nidad con mi largo escribir.” Cuernavaca, 11 de enero de 1527. Cfr. Escritos Sueltos de 
Hernán Cortes, citado por Cuevas; 1946, T. I, c. VII, pp. 238-240.

26 Díaz del Castillo; c. CXCI, y CXCII.



96 SEGUNDA PARTE: LOS DOMINICOS EN LA NUEVA ESPAÑA

gativas. Pero desgraciadamente los esfuerzos de Moya por reivindicar a fray 
Tomás Ortiz son insuficientes ante los datos que hasta ahora poseemos.27

Sería bastante ilustrativo saber si los religiosos que venían con fray To­
más Ortiz entraron también en la ciudad de México el mismo día que él. 
Para don Joaquín García Icazbalceta, y así lo creemos también nosotros, 
fray Tomás entró solo con el licenciado Ponce adelantándose a los demás 
religiosos, ya que algunos estaban enfermos, y tampoco es factible que to­
dos corrieran la posta con Ponce de León y el vicario.2®

Lo cierto es que los dominicos llegaron a la ciudad de México a finales 
de julio de 1526, y no teniendo aún casa donde vivir, los franciscanos los 
hospedaron caritativamente en su convento, donde permanecieron unos tres 
meses, hasta que por liberalidad de una familia Guerrero recibieron una 
casa que ellos “adaptaron como convento, construyéndose un pequeño tem­
plo, o por mejor decir capilla, destinada al culto público”, y que posterior­
mente quedó para casa de la Inquisición.29

Por lo que respecta a la vida de la misión en aquellos primeros meses 
hemos de decir que fue desafortunada en verdad, pues la armada en la 
que vinieron con Ponce de León contrajo una enfermedad contagiosa, a 
la que Bernal llama “modorra”, que hizo verdaderos estragos entre los viajeros 
muriendo más de 30 personas,30 entre ellos algunos religiosos, según 
Dávila Padilla fueron cinco, además de otros cuatro que se volvieron a Es­
paña para recobrar la salud perdida (fray Pedro Zambrano, fray Diego 
Ramírez y fray Alonso de las Vírgenes, con fray Tomás Ortiz que tuvo que 
retirarse por razones obvias). Dice además Remesal que de estos cuatro 
últimos, dos de ellos, fray Diego Ramírez y fray Alonso de las Vírgenes 
“murieron en la mar antes de llegar a las islas Bermudas”.1311

De este modo, en sólo siete meses la misión dominicana quedó reducida a 
sólo tres religiosos o quizá algunos más, pero sólo conocemos los nombres 
de tres de ellos: fray Domingo de Betanzos, fray Gonzalo Lucero que seguía

27 Es verdad sin embargo, en favor de Moya, que fray Tomás Ortiz no murió “amo­
dorrado” como afirma Bernal Díaz del Castillo, sino algunos años más tarde como Obis­
po de Santa Marta (Colombia). Por otra parte, hay que decir que Bernal en este pun­
to no es el historiador imparcial, sino el amigo de Cortés. Cfr. también: García Icaz- 
balceta, 1896, T. II, p. 369 ss.

28 García Icazbalceta: 1896, T. II, pp. 369-380. Ricard encuentra la posición de Icaz- 
balceta inaceptable porque, según él era poco probable que fray Tomás Ortiz, siendo 
vicario de la misión la hubiese abandonado en Veracruz (1933, p. 33, n. 3). Pero ya se 
ve que esto no representa una verdadera dificultad; ¿no se encontraba fray Tomás en la 
Isla de Cubagua durante el asalto de Chiribichi?

29 Dávila Padilla; c. Introductorio.
30 Cortés en su quinta Carta de Relación de 3 de septiembre de 1526 dice: “mu­

rieron el mismo Ponce y treinta otras personas entre las cuales dos frailes de la Orden 
de Santo Domingo, y hasta hoy hay muchas personas enfermas y de mucho peligro 
de muerte, porque aún a algunos de los que acá estaban se pegó y murieron dos per­
sonas de la misma enfermedad, y hay otros muchos que aún no han convalecido de 
ella”.

31 Remesal; L. I, c. VIII.



I. EN TIERRAS DE MEXICO 97

siendo diácono y fray Vicente de las Casas, que fue uno de los primeros en 
profesar en la provincia.32

3. A la sombra de fray Domingo de Betanzos (1526-28)

En estas circunstancias es fácil comprender que la misión no pudiera des­
empeñar trabajos de índole apostólica, y en realidad nada sabemos de las 
actividades de los dominicos en los meses que siguieron al regreso de fray 
Tomás Ortiz a España, fuera del traslado a su nuevo convento, donde ade­
más de la capilla se construyó una segura cárcel para los reos de la Inqui­
sición, porque en aquel tiempo el oficio de inquisidor estaba ligado al del 
vicario dominico, y así siguió hasta el año de 1571 en que se fundó el Tri­
bunal.33

Por lo que se refiere al exiguo número de religiosos dominicos que queda­
ron en Nueva España, que según los cronistas fue de sólo tres, hay indicios 
para suponer que fueron más de doce los que originalmente llegaron con fray 
Tomás Ortiz, y que como ya hemos dicho, es muy posible que se insistiera 
en un número simbólico para recordar a los 12 apóstoles, porque en el 
libro antiguo de profesiones, hoy perdido,34 el primer novicio que hubo y 
que profesó en Nueva España fue uno llamado fray Francisco de Santa Ma­
ría, el día 18 de diciembre de 1526, de manos de fray Domingo de Betan­
zos; el segundo fue un hermano lego llamado fray Domingo de Santo Do­
mingo, quien profesó también de manos de fray Domingo de Betanzos el 
4 de abril de 1527, aunque es de notar que esta vez Betanzos se firma Vica­
rio General, y con el mismo título dio la profesión al ya mencionado fray 
Vicente de las Casas el 24 del mismo mes de abril.35 El hecho es significativo, 
pues indica que fray Tomás Ortiz no pretendía volver y por ello nombró a 
Betanzos, no vicario en “ausencia”, sino general.

Por lo que hace a las diferencias que hay entre las listas que dan Dávila 
Padilla y Jerónimo de Mendieta de los primeros dominicos, presentamos a 
continuación ambas listas, poniendo primero las semejanzas y después las 
diferencias propiamente dichas, proponiendo la conciliación entre ambas:

Dávila Padilla Jerónimo de Mendieta

fray Tomas Ortiz fray Tomás Ortiz
fray Pedro de Sta. María fray Pedro de Santa María
fray Justo de Sto. Domingo fray Justo de Sto. Domingo

32 Dice Remesal que a fray Vicente de Las Casas por habérsele dado el hábito en 
la Española, los religiosos mozos que le alcanzaron ya muy mayor, porque llegó a los 
85 años de edad, le decían bromeando que le habían dado el hábito en la nao en que 
venían, cosa que el buen viejo sentía mucho, Remesal; L. I, c. VII, n. 3.

33 Moya; L. I, c. XI, n. 170 y 171.
34 Libro de registro en donde se asentaban las Actas de Profesión de cada religioso, 

con la firma del interesado y dos testigos, así como la del Vicario.
35 Remesal; L. I, c. VII, n. 3,



98 SEGUNDA PARTE: LOS DOMINICOS EN LA NUEVA ESPAÑA

fray Pedro Zambrano 
fray Gonzalo Lucero
fray Bartolomé de Calzadilla 
fray Vicente de las Casas 
fray Domingo de Betanzos 
fray Diego Ramírez
fray Diego de Sotomayor

fray Vicente de Santa Ana 
fray Alonso de las Vírgenes86

fray Pedro Zambrano
fray Gonzalo Lucero
fray Bartolomé de Calzadilla
fray Vicente de las Casas
fray Domingo de Bentazos
fray Diego Ruiz [¿Ramírez?] 
fray Domingo [¿Diego?] de Sotoma-

yor
fray Vicente de Sta. María [¿Ana?] 
fray Tomás de Berlanga37

En favor de fray Agustín Dávila Padilla hemos de decir que fray Tomás 
de Berlanga no fue a Nueva España sino años después, siendo provincial de 
la provincia de Santa Cruz de las Indias.

4. La legendaria figura de fray Domingo de Betanzos

Cuando el padre Ortiz se fue y quedó como vicario general de la misión 
fray Domingo de Betanzos, ésta adquirió mayor seguridad y firmeza gra­
cias a la recia personalidad de Betanzos que tan enorme influencia tendría 
más adelante en la dirección de la futura provincia de Santiago.®8

Este Domingo de Betanzos, que con el tiempo llegó a ser casi una leyenda 
para sus biógrafos, nació en la ciudad de León, España, entre 1470 y 1480. 
Estudió artes y derecho civil en la Universidad de Salamanca, donde alcan­
zó los grados de bachiller y licenciado.

Aquejado de grandes inquietudes, peregrinó por Francia e Italia donde, 
aprovechando su estancia en Roma, pidió al Sumo Pontífice licencia para 
retirarse a una ermita situada en la isla de Ponza, cerca de Nápoles. Con­
seguida la licencia allí permaneció por cinco años, donde llevó una vida de 
gran austeridad y penitencia. La salud minada le obligó a volver a España, 
donde buscó a un viejo amigo de universidad llamado Pedro de Arconada. 
Una vez en Salamanca se enteró de que Arconada había entrado en la Or­
den de Santo Domingo en el convento de San Esteban, allá va a buscarlo y 
ante la insistencia de éste, viste también el hábito de los dominicos. Como 
signo de un nuevo estilo de vida cambia su antiguo nombre de pila, Fran­
cisco, por el de Domingo que llevó hasta su muerte.®9

Una vez ordenado sacerdote y habiendo cantado misa en el convento de 
San Pablo de Sevilla, viajó a la isla Española en 1513, donde permaneció 
hasta su traslado a México en 1526, como hemos visto.

36 Dávila Padilla; c. Introductorio.
37 Mendieta; L. IV, c. I.
38 Ciertamente la ida de fray Tomás Ortiz no representó una gran pérdida para la 

misión.
39 Fray Pedro de Arconada fue uno de los fundadores junto con el padre Hurtado, 

de la ultrarreforma conventual de España. BeltrÁn de Heredia; 1939, pp. 147-161.



I. EN TIERRAS DE MÉXICO 99

Betanzos fue hombre de recia voluntad, inflexible quizá, amante de la vida 
religiosa y sobre todo de las observancias. Con fuerte tendencia al ascetismo, 
se sometió a rigurosos ayunos y penitencias y a la vida de soledad como 
años atrás lo había hecho en la isla de Ponza. En México edificó un con­
vento de estricta observancia en el pueblo de Tepetlaoztoc, donde gustaba 
de pasar largas temporadas cultivando la tierra, practicando severas peni­
tencias y dedicado a largas horas de meditación.

Estas innegables cualidades propias de un padre de la antigua Tebaida 
le granjearon a Betanzos el respeto, si bien no siempre la estimación de sus 
contemporáneos; con ese prestigio logró una gran influencia entre los prin­
cipales jefes de la colonia, tanto civiles como eclesiásticos, como lo fueron 
el virrey Mendoza y el propió obispo fray Juan de Zumárraga.

Ya hemos mencionado cómo Betanzos es aún hoy, para algunos historia­
dores, tema de controversia por las exageradas afirmaciones que hizo sobre 
los indios, tanto antillanos como mexicanos; sin embargo, hemos de decir 
que esta reticencia no sólo se dirigía hacia los indígenas sino también a los 
criollos, por lo menos en cuanto a su aptitud para la vida religiosa.*40

No es raro, pues, que al quedar Betanzos al frente de la misión dominica­
na de Nueva España y encargado de la formación de aquellos pocos religio­
sos, en su mayoría novicios, contagiara su espíritu monacal; ni tampoco es 
de extrañar que con los años, apoyada en el prestigio y autoridad de Be­
tanzos, llegara la misión a crear un estilo de vida considerado más tarde 
como modelo y ejemplo para todos los tiempos.

Una de Fas primeras medidas que tomó fray Domingo de Bentazos fue 
pedir al vicario de los franciscanos, Fray Martín de Valencia, que en caso 
de que él llegara a faltar se encargara de los novicios dominicos para que 
no se quedaran “huérfanos”, y les mandara uno o más sacerdotes mientras 
llegaban más dominicos de España. No hubo oportunidad de que esto su­
cediera porque al poco tiempo dio el hábito a alguna gente de España, ya 
que como hemos dicho, Betanzos sólo encontraba en los españoles las cua­
lidades necesarias para la vida religiosa y sacerdotal, por eso todos los do­
minicos que en un principio se establecieron en Nueva España fueron es­
pañoles, salvo rarísimas excepciones. De ahí que todo intento de formar 
clero indígena, como lo pretendieron los franciscanos en Tlatelolco, no tuviera 
siquiera visos de posibilidad entre los dominicos. Fue precisamente Betan­
zos quen más influyó en el obispo Zumárraga para que se abandonara la 
experiencia del Colegio de Tlatelolco.

Entre los religiosos que por entonces tomaron el hábito se encontraban 
cuatro de los que Moya consigna los nombres: fray Pedro de Molina, fray

40 La fuente principal de los autores que han escrito sobre fray Domingo de Betan­
zos ha sido la Historia de Dávila Padilla, que a su vez está basada en un esbozo 
biográfico que hizo el fiel discípulo de Betanzos, fray Vicente de Las Casas.

Algunas obras sobre Betanzos: A. M. Carreño; Fray Domingo de Betanzos; B. 
Biermann; “Die Anfange der Dominkanertátigkeit in Neu-Spanien und Perú”; y J. 
C abal ; Betanzos.



100 SEGUNDA PARTE: LOS DOMINICOS EN LA NUEVA ESPAÑA

Bemardino de Tapia, fray Domingo de Santa María y fray Diego Marín, 
hermano lego este último y gran colaborador de Betanzos.41

El espíritu religioso en el que Betanzos formaba a los novicios nos lo re­
fiere Dávila Padilla en su Historia. Dice así:

... introducíalos en el temor de Dios, que es principio de Sabiduría; y subíalos 
luego al amor, que hace dejo de la voluntad propia, puesta y resignada en la 
divina. De aquí decía el santo [Betanzos] que nacía la heroica virtud de la 
obediencia, con que un hombre deja su querer al ageno, sacrificando la más 
estimada riqueza suya, que es la libertad. Y ponderaba mucho esta virtud refi­
riendo maravillosos ejemplos de aquellos padres santos de Egipto...

Procuraba también aficionar a sus hijos al tesoro de la voluntaria pobreza... 
por esta causa nunca quiso admitir rentas ni tener haciendas, aunque con impor­
tunos ruegos le ofrecían los ciudadanos de México gran cantidad de dinero y 
posesiones, con cuya renta se sustentasen los religiosos. El buen gobernador 
Alonso de Estrada ... dio al convento de Santo Domingo cuatro pueblos que es­
tán fundados en la laguna para que tributasen en pescado fresco, lo que habían 
de tributar en dinero y maiz a otro encomendero; los pueblos eran: Cuitlahuac, 
Mezquic, Zumpango y Xaltoca. Y nunca el bendito padre quiso esta propiedad 
ni regalo, porque le pareció el pescado fresco regalada comida, y el apropiarle 
pueblos al convento tuvo por ofensa de su pobreza. Mas seguridad y perfección 
le parecía vivir de la mendicidad; y enviaba sus frailes por las calles de dos 
en dos con arquenas al hombro que pidiesen la comida por amor de Dios .. .42

Para tener bien a raya el cuerpo, enseñaba el santo quitarle la comida super- 
flua, y el sueño demasiado; aconsejando la moderación particularmente en las 
cenas, y el regalo de la oración para irla entreverando con el sueño.

Los pensamientos deshonestos, decía, que se habían de huir con presteza, y 
sin mirarles a la cara; por que la curiosidad humana y el mal inclinado natural 
de todos, no nos pusiesen gana de volverles a mirar segunda vez.

Las palabras maliciosas, y más aún cuando la malicia fuese menos honesta, 
decía que ni se habían de decir, ni tampoco se habían de entender cuando se 
oyesen; sino hacerles un semblante de sordos, y un corazón de piedra.43

Además de estas prácticas, que podríamos llamar “tradicionales” por re­
flejar en gran parte el estilo de la época, Dávila nos relata algunas particu­
laridades que fray Domingo instauró en la provincia de su propia cosecha,

41 Moya; L. I, c. XIII, n. 211.
42 Es muy interesante el comentario que el mismo Dávila hace sobre este pasaje: 

“Ya se acabó esto —dice— porque la tierra se ha ido estrechando y los indios se han 
ido acabando y con ello las rentas de los encomenderos. Ya nos ayudan con buena 
voluntad y por amor que nos tienen, porque harto hacen los herederos y sucesores de 
tan principales padres, con sustentar con menos renta, el mucho punto y honra que 
heredaron. La misma necesidad hubiera obligado a nuestro buen padre fray Domingo 
de Betanzos si más hubiera vivido, a que admitiera, y aún procurase labores de pan, 
como agora las tenemos para nuestro sustento. Pero no por eso se pierde la alabanza de 
nuestra santa pobreza, que sustentó la mendicidad el tiempo que fue posible”, lib. I, 
c. X. Esto lo escribió Dávila Padilla hacia el año 1590, es decir, apenas cuarenta años 
después de la muerte de Betanzos. Recuérdese además, que Dávila profesó en la Orden 
en 1580, por lo que su testimonio es de gran valor al referirnos estos interesantes datos.

43 Dávila Padilla; L. I, c. X.



I. EN TIERRAS DE MÉXICO 101

prácticas que en la época en que escribía Dávila eran ya desusadas y de las 
que sólo que daba el recuerdo. Dávila dice que:

los frailes vestían una jerga gruesa que se hacía entonces, con menos cuidado 
que agora, ... era el sayal muy tosco y las ropas toscas y angostas. ..

Esta pobreza y desabrigo del cuerpo no hallaba consuelo ni refugio en la co­
mida ... en tiempo del santo Betanzos, era receta de salud llevar a un fraile 
enfermo una ración de huevos, cuando el prelado conocía su debilidad o enfer­
medad.

En el andar a pié hubo muy grande rigor, porque cualquiera religioso que 
hubiese de hacer camino iba a pié, ahora fuesese viejo, ahora mozo, ahora súbdito, 
ahora prelado.44

Por otra parte las circunstancias no podían ser más favorables a la román­
tica idea de Betanzos de hacer una provincia “monacal” en territorio de 
misión, en la cual la observancia y la piedad claustral fueran el objetivo 
fundamental para la santificación personal, pero donde el dinamismo de una 
vocación apostólica estaba ausente. En la mentalidad de Bentazos los gran­
des cuestionamientos apostólicos que presentaba la Nueva España en orden 
a la evangelización no había podido penetrar ni tampoco quería que penetra­
ran los muros del convento y perturbaran aquella paz casi “paradisíaca” de 
los religiosos.

Ninguna actividad apostólica de los dominicos se descubre durante los 
años de 1526 a 1528. Esto es muy comprensible, en primer lugar por la 
mentalidad reinante, y en segundo lugar por la escasez de personal, ya que 
sólo dos o tres eran sacerdotes. En cambio fray Domingo de Betanzos si 
ejercitó su oficio de inquisidor, y así de febrero de 1527 al mes de agosto 
de 1528 se conservaron 17 procesos efectuados por él, y todos por el delito 
de blasfemia.45

Es evidente, pues, que la actividad de Betanzos en Nueva España presen­
taba una línea diametralmente opuesta a la de su antiguo vicario en las 
Antillas fray Pedro de Córdoba, y hasta las coincidencias que podemos apre­
ciar en ambos, tales como la de no aceptar pueblos tributarios para susten­
tarse, no pasaban de serlo sólo externamente, pues los principios básicos de 
esas actitudes eran muy distintos; en fray Pedro de Córdoba se trataba de 
un rechazo a la injusticia institucionalizada en nombre del evangelio, en

44 Dávila Padilla; L. I, c. X.
45 Mariano Cuevas que vio los archivos nos dice que los procesos formados por Be­

tanzos se distinguen por la rapidez que les imprimían su carácter y sus nervios, sin 
que por ello puedan llamarse ni precipitados ni injustos. Sustancialmente dichos pro­
cesos constaban de: acusación, las más de las veces del Fiscal Sebastián de Arriaga; 
declaración de testigos; confesión de los acusados sentencia y constancia del cumpli­
miento. Las penitencias consistían en obras pías y de humillación; V, gr.: peregrinación 
a pie y descalzo al santuario de Nuestra Señora de los Remedios, llamada entonces de 
la Victoria; limosnas para obras pías y los costos del proceso. Cuevas; I, p. 247, c. 
VII. En estos procesos ayudaban a Betanzos además del clérigo Diego Torres, los fran­
ciscanos Fuensalida y Motolinía.



102 SEGUNDA PARTE: LOS DOMINICOS EN LA NUEVA ESPAÑA

cambio para Betanzos era cuestión de mayor o menor pobreza, sin juzgar 
si la encomienda fuera o no una injusticia, que por otra parte él aceptaba 
como institución legítima. Lo mismo podríamos decir de la actitud ante el 
indio; mientras en las Antillas hay confianza para el indígena en lo que 
respecta a la fe y a la libertad, para Betanzos fue el recelo la tónica que en­
marcó las relaciones entre él y los indios, pese a que él encontraba mejores 
prendas en los indios mexicanos.

Se trataba de una verdadera oposición de actitudes, fruto de una diversa 
concepción del medio dominicano; lo que para los dominicos de las Antillas 
fue la quaestio; para los de la Nueva España se convirtió en meditatio.

A finales de mes de agosto de 1528 la misión esperaba aún refuerzos de 
España, y aunque Betanzos había concedido el hábito a algunos españoles, 
como ya se ha dicho, y el número había aumentado quizá a una docena, 
aún no había sacerdotes suficientes ni siquiera para poder formar un con­
vento de acuerdo con el número que exigían las constituciones de la Orden.

Remesal dice que a principios de 1527 se juntó en España una misión de 
40 religiosos que debían ir a la Nueva España, pero que estando ya los 
religiosos para hacerse a la mar, el emperador hizo merced del gobierno de 
la provincia de Santa Marta (Colombia) al capitán García de Lerma, y 
de la de Venezuela a los alemanes Enrique Alfinger y Jerónimo Sayller. Y 
que pareció al Consejo repartir con esos dos gobernadores los religiosos 
dominicos que estaban apercibidos para la Nueva España, y que ellos no se 
opusieron, porque les pareció que en todas partes podían ejercitar su voca­
ción, y así dieron 20 a los alemanes, cuyo prelado fue fray Antonio de 
Montesinos, que entonces se hallaba en España, y a quien además del cargo 
de vicario de los religiosos, el emperador le dio el título de protector de
indios. Los otros 20 se dieron para la provincia de Santa Marta, y como
entonces era tierra nueva, dice Remesal, “pareció al Consejo no enviar los
religiosos a cobrar experiencia, a ella, de las cosas de los castellanos y na­
turales, sino darles por prelado a quien la tuviera muy bastante del natural 
de unos y otros. Y hallándose a mano el padre fray Tomás Ortiz, le rogó 
mucho el Presidente de Indias fray García de Laysa, que pues todo era 
servicio de Dios y de las almas, fuese a aquella jornada, que él, procuraría 
enviar los religiosos a la Nueva España con persona tal que supliese bien 
su falta”.46

Aceptando estos datos de Remesal como verdaderos, debemos decir que 
hay más de algún punto que no es muy convincente. En primer lugar Re­
mesal dice que una expedición de 40 religiosos estaba a punto de partir 
rumbo a la Nueva España; sin embargo, el cambio repentino del destino de 
los religiosos así como la presencia de fray Antonio de Montesinos, nos hace 
pensar que se trataba más bien de una misión que éste preparaba a la Tierra 
Firme, no ya con españoles sino con alemanes, además de que esos cambios 
“a última hora” no eran muy frecuentes, y menos tratándose de tan con-

46 Remesal; L. I, c. XVII, nos. 3 y 5.



I. EN TIERRAS DE MEXICO 103

siderable número de religiosos y sabiendo que en México se necesitaban 
refuerzos para apuntalar la precaria misión.

Tampoco la nómina de fray Tomás Ortiz como vicario de los de Santa 
Marta nos parece obra de la casualidad, como lo pretende Remesal,47 sino 
más bien una maniobra clara de fray García de Loaysa, presidente del Con­
sejo de Indias, para alejar a Tomás Ortiz de Nueva España y evitar nuevas 
fricciones con la autoridad. Dice Dávila Padilla que fray Tomás Ortiz envió 
a Nueva España siete religiosos,48 lo que idicaría que aquellos 40 religiosos 
no estaban destinados a México, sino que los ahí destinados eran únicamente 
los siete.

47 El Dr. Caracciolo Parra en su Historia do la Provincia Dominicana de San An­
tonio compuesto por fray Andrés de Mesanza, apunta: “1529. Febrero. En este mes pi­
saron tierras colombianas en Sta. Marta, los primeros 21 dominicos, todos sacerdotes. 
El día preciso no lo se. Todos los autores y documentos dicen que vinieron en la expe­
dición de García de Lerma, y éste llegó el 20 de aquel mes. Con los dominicos vinie­
ron algunos otros clérigos seculares. El reverendo padre fray Tomás Ortiz era el prela­
do de todos (sin ser jamás obispo), y además protector de los indios (¡). He aquí 
los nombres de los dominicos: fray Tomás Ortiz, que murió en la Española tres años 
después, fray Pedro Zambrano, etcétera. Este último, único superviviente de los que 
dejaron México con fray Tomás Ortiz, y al parecer inseparable compañero de fray 
Tomás.

48 Dávila Padilla; L. I, c. XV.





II. Periodo de controversia

La lucha por la preponderancia en la formación 
de la provincia (1528-1532)

1. Dos vicarios en conflicto

Fray García de Loaysa, en su papel de presidente del Consejo de las In­
dias, queriendo reponer los 40 religiosos enviados a Santa Marta y Vene­
zuela, y que supuestamente debían venir a México, envió en 1528 un gru­
po a las órdenes de fray Vicente de Santa María, y que según Dávila venía 
enviado por el maestro general Silvestre de Ferrara en calidad de vicario 
general? Para Remesal, en cambio, y para Moya que le sigue, se trataba 
de 24 religiosos que el emperador quiso enviar para reponer a los quitados, 
y entonces Loaysa encomendó la misión a fray Vicente de Santa María, que 
era natural de Tordehúmos, en tierra de Campos, hijo del convento de San 
Esteban de Salamanca en el que profesó el 29 de abril de 1510. El presi­
dente del Consejo le dio cartas del maestro general de la Orden, donde le 
nombraba vicario general de los religiosos “que juntase”, dándole igual­
mente autoridad para regirlos como verdadero prelado suyo en mar y tie­
rra, en España e Indias, a dondequiera que estuviesen, y esto venía confir­
mado por letras de Su Santidad Clemente VII (1523-34)?

1 Dávila Padilla; lib. I, c. XV. La proximidad de la fecha en que llegó este reli­
gioso a Nueva España con relación a la primera misión, fue lo que muy posiblemente 
indujo a error a fray Jerónimo de Mendieta.

2 Remesal; lib. II, c. I, nos. 1 y 5.

105



106 SEGUNDA PARTE: LOS DOMINICOS EN LA NUEVA ESPAÑA

Aparte la cuestión de si los religiosos venían como reposición o era una 
nueva misión en parte formada por fray Tomás Ortiz y también por fray 
Vicente de Santa María;3 sabemos que ya en el mes de agosto estaban en 
la ciudad de México, porque conforme al libro de profesiones el día 9 fray 
Vicente dio la profesión a fray Jerónimo de Santiago de ese mes de agosto 
de 1528, firmándose ya vicario general.4

Según Remesal los religiosos se embarcaron en San Lúcar de Barrameda 
a principios de 1528, llegando al puerto de la Vera Cruz por el mes de oc­
tubre del mismo año, después de haber luchado contra las tormentas y 
nortes del Golfo de México, todavía poco conocidos. Con este motivo, o por 
no llegar a tiempo los navios, o por desembarcar destrozados de las tormen­
tas y enfermos del mal tratamiento de las borrascas, el vicario Santa María 
dejó a 16 de los religiosos en convalecencia y él se adelantó con otros 
siete “de más entera salud y fuerza” a la ciudad de México, donde fueron 
recibidos por fray Domingo de Betanzos con gran alegría.

El hecho tiene su interés, pues si por una parte sabemos que el vicario 
Santa María llegó a México a principios de agosto de 1528 o quizá un po­
co antes, el dato que nos proporciona Remesal al decirnos que una vez lle­
gado, se dirigió a México con siete religiosos dejando a los 16 restantes 
en el puerto de Veracruz esperando a restablecerse o a que llegasen... nos 
hace pensar que se trataba de aquellos siete religiosos que nos dice Dávila 
Padilla que fueron enviados “por industria y mano de fray Tomás Ortiz”; 
por lo que más bien se trataría de dos grupos distintos, uno con Vicente de 
Santa María por junio o julio, y otro más tardío, compuesto de 16 religiosos.

Ahora bien, la llegada de Santa María con el título de vicario general 
parece haber representado una seria dificultad en la misión, pues Betanzos 
tenía el mismo título. Remesal trata el hecho con cierta indiferencia, ha­
ciéndonos creer que todo era cuestión de mero formulismo burocrático, y 
que hasta el mismo Betanzos propuso que sólo hubiese una cabeza al frente 
de la misión porque “había ya número [suficiente] de religiosos en el con­
vento y pareció a los mayores hacer forma de comunidad y elegir cabeza 
que los gobernase como prelado suyo inmediato, y acordaron por consejo 
del padre Betanzos que no era bien por entonces que hubiese más de uno, 
y que el vicario Santa María, que era vicario general, fuera también pre­
lado de Santo Domingo de México; con este parecer procedieron a la elec­
ción canónica y escogieron tiempo y lugar, eligieron uniformemente por su 
prelado al dicho padre fray Vicente de Santa María, que desde aquel día 
ejerció su oficio y con él recibió a los 16 religiosos que se habían quedado 
en el Puerto”?

3 Un dato más que confirmaría nuestro aserto sobre la dificultad en aceptar el testi­
monio de Remesal sobre los cuarenta religiosos destinados a Nueva España sería preci­
samente que los religiosos enviados después por el Presidente del Consejo de Indias 
llegaron antes que los que debían venir primero.

4 Moya; lib. I, c. XV. n. 238.
5 Remesal; lib. II, c. I, n. 6. Esta elección se hizo posiblemente antes de la llegada



II. PERIODO DE CONTROVERSIA 107

Esto quiere decir que el título de vicario general de fray Vicente de San­
ta María no fue discutido por nadie, ya que venía confirmado por cartas del 
maestro general y hasta del papa, y quizá la elección de que nos habla Re- 
mesal sería la de prior del convento de Santo Domingo de México, que eso 
es lo que quiere decir “prelado inmediato”.

Dávila Padilla no parece hacer esta distinción de cargos, y según él “el 
vicario no quiso retener la prelacia de la provincia, sino que libremente los 
padres de ella procediesen a una elección canónica, conforme a las letras 
que para esto tenía del general de la Orden, y según la autoridad plenaria 
del Papa Adriano VI, que estaba concedida para tierras nuevas y usada en 
la Isla Española”; de esta elección saldría elegido el padre Vicente de San­
ta María.6

El asunto no parece claro por las divergencias entre Dávila y Remesal, 
para el primero el cargo mismo de vicario general es puesto en entredicho, 
y el segundo parece indicar que es el cargo de prior lo que se somete a elec­
ción. Así puestas las cosas, habría que preguntarnos por qué si Santa Ma­
ría había sido nombrado vicario general de la misión por el presidente del 
Consejo, por el maestro general de la Orden y el papa, debía someterse a 
elección, lo que era privativo de las congregaciones y las provincias. En 
nuestra opinión es Remesal quien está más cerca de la verdad al decirnos que 
se trataba dé elegir prior del convento, para lo cual el vicario bien podía 
traer provisiones del General, concediéndoles elegir, ya que al ser el pri­
mer prior no les correspondía en derecho, sino que debía ser nombrado 
directamente por el provincial o el general. Betanzos no estaba de acuerdo 
en que fueran distintas personas las que ocuparan los cargos de vicario y 
superior del convento, sino que fuera Santa María el único y absoluto su­
perior, y así la elección “de forma” recayó en el mismo vicario general.

A pesar de todo las cosas no quedan bien claras, y algunos datos nos 
hacen pensar que no se trataba de cuestiones administrativas. Remesal, que 
de los cronistas es el más ponderado, trata la elección con gran circuns­
pección; en cambio Dávila nos hace una patética relación de los hechos 
diciendo que los vicarios Betanzos y Santa María no cesaban de ponde­
rarse sus respectivas cualidades, rogándose mutuamente la aceptación del 
cargo. Al parecer estas muestras tan efusivas de afecto y humildad no tu­
vieron lugar más que en el deseo de Dávila, ya que el resultado de aquel 
“diálogo” fue la expulsión de Betanzos a Guatemala, como lo atestigua una 
carta de la segunda audiencia en 1531.

En efecto, el vicario Santa María traía algunas ideas particulares sobre la 
misión, ideas que de ningún modo podían conciliarse con las de Betanzos, 
cifradas en la observancia estrecha de la vida religiosa.

En primer lugar debemos decir que Betanzos no sólo era gran amigo de 

a Veracruz de los dieciséis religiosos a que se ha hecho mención, ya que no parece 
probable que se hiciese sin contar con un número tan abundante de religiosos.

6 Dávila Padilla; lib. I, c. XV.



108 SEGUNDA PARTE: LOS DOMINICOS EN LA NUEVA ESPAÑA

los religiosos franciscanos, con quienes se comunicaba frecuentemente, sino 
que además parecía estar plenamente conforme con el estatuto impuesto por 
la necesidad, y que había hecho de la Orden franciscana la única respon­
sable activa de la evangelización, mientras Betanzos podía dedicar todo su 
tiempo a formar a sus novicios en el espíritu monacal de su ermita urbana.

El vicario Santa María no aceptaba esta manera de concebir la vida re­
ligiosa, y menos aún que los franciscanos hubieran adquirido ya un gran 
número de casas mientras que ellos sólo tenían el convento de Santo Do­
mingo de México. La idea de Betanzos sobre este punto era bien concreta, 
pues quería que los religiosos vivieran en un gran convento en donde pu­
diera darse un perfecto cumplimiento a las constituciones, y sobre todo a 
las prácticas de observancia como lo eran, entre otras, la recitación solemne 
del oficio divino, o sea cantado, y que sin disminución del espíritu de dis­
ciplina pudieran salir los religiosos una vez por semana, de dos en dos, a 
predicar por los pueblos cercanos. Los recién llegados con Santa María eran 
de otra opinión: para ellos los religiosos debían vivir entre los indios en 
pequeñas casas o conventos, y aunque esto fuera perjudicial a la “solemni­
dad” de la observancia, iba sin duda en beneficio de la evangelización.

Tampoco en lo político coincidieron Betanzos y Santa María pues éste 
desde su llegada se puso del lado de la catastrófica primera audiencia que 
sustituyó a Cortés en el gobierno de la Nueva España,7 y que tantos dolores 
de cabeza proporcionara al obispo Zumárraga y al conquistador, de quienes 
era íntimo amigo Betanzos.

En opinión de Santa María, Zumárraga daba demasiada importancia a 
los indios, los que se sustraían así de la autoridad de la audiencia, como 
lo escribió en 1528 al padre Loaysa, cardenal y obispo de Osuna, queján­
dose de los franciscanos y del mismo Zumárraga:

Los religiosos [franciscanos] tienen demasiada influencia sobre los indios; y 
aunque está bien que el obispo proteja a los dichos indios, nunca vivirá en paz 
con la Audiencia, si el les sustrae de la autoridad. Los miembros de la Audien­
cia han siempre tratado bien tanto a los españoles como a los indígenas, pero 
ellos se quejan porque no pueden soportar la justicia. Yo admiro la paciencia 
con la que la Audiencia ha soportado la insolencia de los religiosos francisca­
nos. Y yo suplico a Vuestra Señoría de decirles que tengan un comportamiento 
mejor para con nosotros; ellos no nos quieren por que nosotros nos negamos a 
predicar en el mismo sentido que ellos. Además impiden a los indios que vengan 
a trabajar a nuestra casa. Lo cual prueba su falta de caridad, porque ellos ya 
tienen diez o doce en todo el país, y nosotros no tenemos aún una sola.8

7 La Primera Audiencia se fundó el 13 de diciembre de 1527, pero entró en fun­
ciones hasta el 9 de diciembre de 1528, integrada por Ñuño Beltrán de Guzmán, pre­
sidente; Juan Ortiz de Matienzo, Diego Delgadillo, Diego Maldonado y Alonso Parada 
como Oidores. Todos ellos enemigos de Cortés. Duraron en funciones hasta el 9 de 
enero de 1531.

8 Carta de fray Vicente de Santa María al obispo de Osma, de 1528. Citado (en 
francés) por Icazbalceta en: Fray Juan de Zumárraga, p. 49, n. 2.



II. PERIODO DE CONTROVERSIA 109

Esta carta nos hace recordar la tónica política de un fray Tomás Ortiz, 
de quien el vicario sería ciertamente amigo y hasta cierto punto heredero 
del espíritu “anticortesiano”; sin embargo, este documento más que ninguna 
otra cosa es antifranciscano. Y apoyándose en la autoridad de la Audiencia 
quiere recuperar políticamente el tiempo perdido.

Con estas diferencias Betanzos y Santa María se enfrentaron violentamen­
te. Betanzos veía en el nuevo vicario al destructor de la observancia y del 
espíritu religioso, y Santa María en Bentazos el principal obstáculo para 
sus proyectos dado el prestigio del fundador, por lo que “le echó a Gua­
temala”.9

Aunque las nuevas medidas adoptadas por Santa María no podían tomarse 
como un cambio radical en orden a la evangelización y defensa de los in­
dios en un estilo “antillano”, eran ciertamente un avance, por lo menos en 
cuanto a una mayor actividad.

Santa María, con la ayuda de varios religiosos y hasta de la misma au­
diencia, comenzó a poner manos a la obra de su proyecto expan sionista. Lo 
primero fue enviar algunos religiosos al pueblo de Oaxtepec, a diez leguas 
de la ciudad de México, para que tomaran casa y al mismo tiempo apren­
dieran la lengua mexicana y doctrinaran a los indios. Poco después se fun­
dó casa en Chimalhuacán-Chalco y la de Coyoacán, y en breve tiempo se fun­
daron otras más?0 También el número de religiosos fue creciendo, y como 
afirma Remésal, para 1531 contaba la Provincia con más de 50 frailes?1

En un principio el apostolado tuvo escasa organización, concentrándose 
sobre todo en la región central del país; Valle de México, Puebla y Morelos. 
Sin embargo poco a poco la presencia de los franciscanos que ocupaban 
desde años atrás las más importantes localidades de esas zonas fue obligando 
a los dominicos a buscar nuevos territorios en donde los franciscanos no les 
pudieran hacer competencia, y comenzaron a desplazarse hacia el sur. Ejem­
plos de este despliegue son las fundaciones de Izúcar y la de Antequera 
(Oaxaca) entre los años 1528 y 1529?2 Otra fundación que data de este 
tiempo es la atribuida a fray Domingo de Betanzos en Guatemala durante 
su destierro, pero cuyos orígenes no son muy claros?3

9 En la carta de la Segunda Audiencia de 1531 se lee: <CE1 Vicario de dicha Orden 
(fray Vicente de Santa María) va a esos reinos; sospéchase que a negociar cosas del 
presidente y oidores pasados y otros tales. Nos dicen que ha habido diferencias entre 
él y el prior de una parte, y de otra un fray Domingo de Betanzos, persona muy cali­
ficada que tiene gran reputación en esta tierra y mucha conformidad con los francis­
canos. Echáronlo a Guatemala’*, agí. Patronato Real. Est. 2. Caj. 2 legajo s/s citado 
por: Paso y Troncoso; II, p. 35.

10 Dávila Padilla; lib. I, c. XV.
11 Remesal; lib. II, c. I, n. 6.
12 Sobre la fundación de Izúcar, fray Jerónimo de Mendieta dice es de 1528 o 29. 

Mendieta; lib. IV, c. I, y sobre la de Antequera Burgoa conservó en su Palestra 
Historial el acta del cabildo de Antequera por la que se donaba el terreno para fundar 
convento en aquellas regiones a 24 de julio de 1529. Aunque la construcción defini­
tiva del convento se llevó a cabo hasta 1533. Burgoa; P. H., c. V.

13 Hay datos ciertos acerca de la presencia de Betanzos en Guatemala, pero en



110 SEGUNDA PARTE: LOS DOMINICOS EN LA NUEVA ESPAÑA

Los esfuerzos que el vicario Santa María hacía por difundir su Orden y 
darle una nueva fisonomía pujante y exitosa, se vieron grandemente debili­
tados por sus “errores” políticos, al enemistarse con los franciscanos y el 
obispo Zumárraga, además de su apoyo a la primera audiencia, con lo que 
los dos obispos de la Nueva España (Zumárraga y el dominico fray Julián 
Garcés, obispo de Tlaxcala) no podían estar satisfechos en modo alguno. 
Los dos escribieron a la Corte quejándose mutuamente de su conducta poco 
religiosa, en los términos siguientes:

De las cosas más importantes acá es la reformación de las Ordenes mendi­
cantes de que S. M. suplicamos, se provean religiosos reformados de las islas, a 
donde guardan la religión ad ungüen en la Orden de Santo Domingo, y aquí no 
tanto, que en la Orden de San Francisco no hay más que pedir. De manera que 
como algunos de los mas principales de la Orden de Santo Domingo acá lo 
piden, y a nosotros nos han informado y claramente lo vemos, cumple para la 
petición de nuestra Orden en esta tierra que vengan de la misma orden nuestra 
de la Española o de las Lslas de San Juan a los visitar según la forma sancta 
de vivir que allá tienen: Ad modum Christi; quod vidimus et manus nostrae 
tractaverunt cum illic essemus. Las personas que nos parecen hábiles, entre otras 
cuyos nombres no nos ocurren, e idóneos para visitar y reformar, son los que 
acá se señalan; fray Antonio de Montesinos; fray Tomás de Berlanga; fray Bar­
tolomé de las Casas; fray Diego de Acevedo.14

Esta carta es un documento de extraordinario valor, ya que por él cono­
cemos que no sólo en la mentalidad de los obispos Zumárraga y de modo 
especial Garcés, existía una tendencia a la concepción apostólica de la vo- 

cambio no los tenemos para comprobar la fundación de que hemos hablado, y no po­
demos apoyarnos más que en conjeturas. La afirmación que hacen de ella los cronistas 
y en especial Remesal proviene de que años más tarde hubo entre las diversas órdenes 
mendicantes una lucha para alegar la primacía sobre el territorio y su derecho a evan­
gelizar. Y así Remesal no sólo no se contenta con reclamar para los dominicos la 
primacía, sino que también establece fechas de llegadas para los demás religiosos. 
Dávila Padilla nos dice que al llegar Betanzos a Guatemala “le dieron casa y la 
ordenó en forma de convento, aunque por entonces no se recibieron novicios, hasta el 
año 1538 que volvieron a Guatemala tres fundadores de México”, lib. I, c. XV. Po­
demos decir que Betanzos fue a Guatemala pero sin intenciones de quedarse allí 
por mucho tiempo, sino más bien en espera de volver a México tan pronto como las 
circunstancias se lo permitieran, de otra manera no se entiende por qué no quiso acep­
tar novicios. Sabemos también que el obispo Zumárraga para manifestarle su apoyo, le 
invistió con autoridad episcopal, enviándole como su vicario para que “visitara iglesias, 
distribuyera plata para cálices y ornamentos, levantara iglesias y las erigiera en parro­
quias y quitara y pusiera en ella curas y sacerdotes que las sirvieran y administraran, 
obligando con censuras y entredichos a los inobedientes y rebeldes a sus mandatos”. 
Remesal; lib. II, c. III, n. 2. Sabemos igualmente por Remesal que Betanzos usó de 
esa autoridad de visitador episcopal poniendo un cura y quitando otro en la villa de 
Salvador, según parece por un escrito que estaba en los archivos de aquella ciudad 
fechado el 17 de junio de 1530.

14 Carta de los Illmos. Señores don fray Julián Garcés, obispo de Tlaxcala y don 
fray Juan de Zumárraga electo obispo de México, a un noble señor de la Corte, con­
sejero de los reyes, con fecha en México a 7 de agosto de 1529. agí, citado por 
Cuevas; 1946, I, pp. 511-512.



II. PERIODO DE CONTROVERSIA 111

cación dominicana en la línea más pura de fray Pedro de Córdoba, sino 
también al interior de la misión, una línea que no se identificaba ni con las 
exigencias ultrarreformistas de Betanzos ni con las politiquerías de Santa 
María, y a la que sin duda se debió en gran parte el nuevo espíritu apos­
tólico que se registra en los primeros años del vicario Santa María. Los 
hombres propuestos para la reforma hablan por sí mismos. Se trataba de una 
reforma, pero no de una ultrarreforma, ya que el auténtico movimiento mi­
sional partió de la reforma savonaroliana, donde la predicación de la pa­
labra y las observancias se encontraban perfectamente armonizadas. Esta 
reforma a la que se refieren los obispos provenía del descontento en que 
tenía Santa María a muchos de estos religiosos, incluso a algunos partidarios 
de la línea de Betanzos que en esto coincidían con los llamados “antilla­
nos”, aunque una vez más por diferentes principios. El vicario había acep­
tado pueblos tributarios, concedidos por el gobernador de la audiencia, y 
más aún, había comenzado la construcción de un convento que al decir de 
los oidores de la segunda audiencia era “el más sumptuoso en cantidad que 
quantos hay en esos reinos”.15

Es un complejo núcleo de tendencias el que nos presenta la misión domi­
nicana de Nueva España en este periodo de controversias y discrepancias, 
en donde cada tendencia lucha por sobrevivir y hasta por imponerse, en un 
juego de tendencias contrapuestas.

2. Betanzos y la autonomía de la provincia

Al parecer, las quejas de los obispos encontraron eco favorable no sólo 
en las autoridades de la Corte sino en las de la Orden. Por su parte los re­
ligiosos de la Española, al saber de las intenciones y propósitos de los obis­
pos de la Nueva España, así como de algunos religiosos con los que se co­
municaban, vieron la posibilidad de recuperar los territorios misionales que 
tan hábilmente fray Tomás Ortiz había sustraído de su jurisdicción al for­
mar una vicaría independiente. La coyuntura no podía ser mejor, ya que 
entonces los religiosos de la Española estaban trabajando por realizar el pro­
yecto que desde 1518 fray Pedro de Córdoba había intentado, o sea la crea­
ción de una provincia de Indias independiente de España; y como- la me­
dida de enviar un visitador no era todo lo radical que ellos pretendían fray 
Tomas de Berlanga se embarca rumbo a España para hacer una petición 
formal al Capítulo General que debía celebrarse en Roma en junio de 1530, 
consiguiendo un éxito rotundo en su embajada, ya que el Capítulo aceptó 
la creación de la provincia de las Indias con el nombre de provincia de 
Santa Cruz, como se lee en las mismas:

Aceptamos el convento de Santo Domingo de Puerto Rico, en la isla de San Juan,

15 Carta de los oidores de la segunda audiencia de México a la Emperatriz, de 30 
de marzo de 1531, en Paso y Troncoso; II, p. 51.



112 SEGUNDA PARTE: LOS DOMINICOS EN LA NUEVA ESPAÑA

y el convento de Santo Domingo de Puerto de la Plata en la isla Española así 
como el convento de Santo Domingo de México, en la Nueva España.16

Y agregaba:

Aceptamos igualmente los conventos constituidos recientemente y los que en 
lo sucesivo se construyan en las islas occidentales, descubiertas en el año de 1492, 
y en la Nueva España, y en las tierras descubiertas recientemente, para la Pro­
vincia de la Santa Cruz, declarando que estos conventos quedan separados de la 
Provincia de Bética, y pueden elegir un provincial, el cual no podrá ser reelegido 
inmediatamente después de haber cumplido su primer cuadrienio; y cuando se 
elija al provincial, queremos que estando todo el Capítulo, sea confirmado por el 
provincial antiguo, sin embargo por ahora instituimos como provincial para este 
primer cuadrienio al padre fray Tomás de Berlanga, con toda la autoridad que 
tienen los provinciales en sus Provincias, a tenor de nuestras Constituciones, que­
riendo que esta Provincia goce de todas las gracias y privilegios, como lo hacen 
las demás provincias de nuestra Orden.17

Esta trascendental determinación del capítulo general no tardó en hacerse 
sentir con todo su peso en la Nueva España. Por lo pronto aquel privilegia­
do estatuto de independencia respecto de la Española quedaba sin validez, 
y más aún, se establecía un nuevo tipo de relación entre Santo Domingo y 
la Nueva España, al depender el convento de Santo Domingo de México, 
y todos los que en el futuro se pudieran establecer, de la autoridad del Pro­
vincial de la Española o nueva provincia de Santa Cruz. Esto suponía que 
todo superior, para ser confirmado en el cargo y poder ejercerlo, debía ser 
aprobado por la autoridad de la Española, como de hecho sucedió, porque 
tan pronto como se pudo la provincia de Santa Cruz celebró su primer ca­
pítulo provincial y entre los acuerdos que se tomaron uno fue el designar 
prior y comunidad al convento de Santo Domingo de México, con lo que se 
creó un conflicto muy serio, y en el que tuvo que intervenir incluso la 
autoridad de la audiencia de México.

Pese a la unidad de fondo que conserva el relato de estos hechos en las 
crónicas, las diferencias que existen de una a otra son notables y además 
los errores cronológicos hacen más difícil el ralato ya de suyo complicado. 
Es un hecho que todos los cronistas tratan de evitar aquellas cosas que en 
su opinión van en desdoro de las personas en juego, o bien de la misma 
Orden; por ejemplo Dávila Padilla no relata detalles, y deja en una abso­
luta imprecisión lo referente a fechas; Remesal, más completo sin duda, 
corrige aquellas cosas que en su opinión debían enmendarse, y por último 
Cruz y Moya, que aunque sigue en todo el esquema de Remesal, en algunos 
puntos también le corrige, aunque injustamente.18

16 Reichert; V, p. 228.
17 Reichert; V, p. 228.
18 Para la exposición de este relato hemos adoptado la versión de Remesal por ser 

la más completa y documentada, y sólo nos referimos en nota a los otros para apuntar



II. PERIODO DE CONTROVERSIA 113

Remesal comienza su exposición diciendo que Betanzos se encontraba en 
Guatemala cuando recibió un urgentísimo mensaje del vicario Vicente de 
Santa María, en el que le rogaba encarecidamente que fuera luego a verle 
y que dejara todo y que se pusiera inmediatamente en camino para México, 
porque había peligro en la tardanza y que allá le explicaría para qué lo 
necesitaba. Recibida la noticia, Betanzos se puso en marcha hacia México, 
encontrando en el camino a Pedro de Alvarado que iba a Guatemala a 
tomar posesión de su gobernación, a donde entró a principios de abril de 
1530, porque a los 11 del mismo mes y año presentó sus despachos ante el 
cabildo e hizo juramento.19

Entre las personas que acompañaban a Pedro de Alvarado rumbo a Gua­
temala venía un sacerdote llamado Francisco Marroquín (más tarde primer 
obispo de aquella Iglesia), a quien Alvarado nombró cura de la ciudad el 
3 de junio de 1530, entrometiéndose en asuntos que no eran de su compe­
tencia. El dato es importante para Remesal, ya que gracias a él y a otros 
trata de establecer la fecha de la salida de Betanzos rumbo a México, y así 
dice que “cuando Alvarado entró en la ciudad de Guatemala, Betanzos ya no 
estaba allí, porque incluso si no se cree —dice Remesal— que se encontra­
ron en el camino y que Betanzos no estaba en la ciudad cuando entró Al­
varado, es cierto que el 3 de junio ya no estaba, porque así como tuvo au­
toridad para conferir el curato a Antonio González, y lo mandó bajo pena 
de excomunión,2'0 también diera título de cura a una persona tan benemé­
rita como era el licenciado Marroquín, sin que el adelantado (Pedro de Al­
varado), alcaldes y regidores le nombraran y el licenciado Marroquín hi­
ciese juramento como lo hizo el tres de junio de 1530, aceptando el cargo 
de cura y predicador”. Además, sigue Remesal, “que si Betanzos hubiera 
estado aún en Guatemala para entonces, los vecinos de la ciudad no se 
hubieran quejado de la falta de predicador y se hubieran ahorrado los 150 
pesos oro que asignaron al licenciado Marroquín por tal oficio”. Y por úl­
timo cita Remesal una información que se hizo por orden de la audiencia 
de Guatemala, el 2 de marzo de 1556 cuyo original él vio, y en el que se 
memoraban las excelentes obras del obispo Marroquín, donde muchos testi­
gos dicen y el obispo escribió de su mano que entró (en Guatemala) tres 
meses después que salió de allí el padre Betanzos. Por tanto si Marroquín 

las diferencias que dan alguna luz o completen los datos. Los textos que emplearemos 
están tomados respectivamente de: Remesal; lib. II, c. IV, V y VIII. Dávila Padilla; 
Iib. I, c. XVII. Moya; lib. I, c. XXII, XXIII, nos. 328 a 347.

19 Según Dávila y Moya, el vicario hizo saber a Betanzos el porqué de su llamado, 
notificándole las intenciones de Berlanga. También conviene aclarar que mientras Be­
tanzos se encontraba en Guatemala, Pedro de Alvarado tuvo que ir a España para 
deshacer algunos cargos que le habían hecho sus enemigos. De allá volvió con el título 
de gobernador de la capitanía general de Guatemala, y plenamente justificado; pero 
en México, las autoridades le detuvieron para arreglar cuentas que tenía pendientes 
sobre unos “quintos” del rey; de manera que fue hasta abril de 1530 cuando entró en 
Guatemala.

20 Cfr. Supra. Nota 13 - y Remesal; lib. II, c. III, n. 2.



114 SEGUNDA PARTE: LOS DOMINICOS EN LA NUEVA ESPAÑA

entró con Alvarado el mes de abril de 1530, Betanzos debió salir a más 
tardar a principios de febrero del mismo año y de haber llegado a Mé­
xico a principios de febrero de 1531, como afirma Dávila Padilla, signi­
ficaría que tardó un año en llegará

La razón por la que el vicario Santa María solicitaba con tanta urgencia 
a Betanzos, y en esto concuerdan los tres, era para enviarlo a Roma para 
que aclarase la situación de la vicaría, así como lo decidido en el capítulo 
general sobre la sujeción que debían guardar a la nueva provincia de Santa 
Cruz, y finalmente obtener la autonomía nuevamente para la vicaría de 
México.

Ya hemos dicho cómo por este tiempo la provincia de Santa Cruz celebró 
su primer capítulo provincial22 nombrando prior para el convento de Santo 
Domingo de México a fray Francisco de San Miguel, quien había recibido 
el hábito de manos del padre fray Pedro de Córdoba. Al enterarse de esto 
el padre Santa María había adelantado la salida de Betanzos a España, quien 
llegó allá, según Dávila, después de un buen viaje, habiéndose embarcado 
por el mes de mayo de 1531.

Parece oportuno que antes de seguir adelante con los relatos hagamos 
un alto para tratar de aclarar en lo posible.

Lo que en un primer momento salta a la vista en esta compleja situación 
es el cambio tan repentino, por parte del vicario Santa María con relación 
a Betanzos, al hacerlo su hombre de confianza de la noche a la mañana,

21 Moya no parece muy convencido con estos argumentos de Remesal, y en su opi­
nión Alvarado nombró cura a Marroquín, no el 3 de junio de 1530, sino el 11 de 
abril del mismo año, basándose en el testimonio de Gil González Dávila a quien da 
todo crédito porque “este autor —cito a Moya— que escribió el Teatro Eclesiástico 
indiano, fue archivista del rey, y escribió su historia de las iglesias de Indias, arre­
glada conforme a los instrumentos del archivo real”. Además dice Moya que la fecha 
del 3 de junio citada por Remesal, presenta dificultad, porque por aquel tiempo Be­
tanzos aun estaba en Guatemala de acuerdo con el Acta de 17 de junio de 1530, por 
la que se certificaba que Betanzos privó del curato a Francisco Hernández de la Villa 
de Salvador (acta que consigna Remesal). Esto probaría que, o Alvarado se adjudicó 
la autoridad eclesiástica nombrando cura a Marroquín, o que no hizo caso del ben­
dito padre Betanzos. Moya elude el problema diciendo que todo debe ser una equivo­
cación de fechas o de imprenta, porque de lo contrario Remesal se contradiría, ya 
que él mismo admite que ya no estaba en Guatemala el 3 de junio, y luego cita el 
acta de 17 de junio. Pensamos que a Remesal no se le escapó un error así, dado lo 
meticuloso de sus investigaciones, aunque tampoco se excluye el error, sino que más 
bien las cosas deben ser entendidas como sigue: Remesal no dice que Betanzos estu­
viera presente cuando se levantó el Acta por la que se hizo la deposición del cura Fran­
cisco Hernández, y el acta lleva precisamente la fecha del día que se levantó, lo cual 
se pudo hacer días después. El asunto no es claro de todos modos y habría que dar su 
parte de verdad a Moya; o, bien pudieron ser las cosas muy distintas, de modo que 
Betanzos no hubiera vuelto en un primer intento a México por la vía de Guatemala 
sino por la del mar, como da a entender la carta, ya citada de 1531, de los Oidores a 
la emperatriz, y luego, que por las dificultades de la navegación hubiese vuelto por 
Guatemala. Mientras no tengamos otro nuevo dato sobre el particular, que aporte al­
guna luz, preferimos la tesis de Remesal.

22 Sobre las Actas de los Capítulos Provinciales de la Provincia de Santa Cruz, no 
se ha conservado nada en los archivos de la Orden en Roma.



ir. PERIODO DE CONTROVERSIA 115

como si él fuera el único capaz de “salvar” a la provincia de las pretensiones 
de los de la Española, actitud extraña y que no parece lógica ni aceptable.

Por otra parte se recordará que en la carta del 30 de marzo de 1531 de 
los oidores de la segunda audiencia a la emperatriz, informaban cómo fray 
Vicente de Santa María había partido para España y cómo Betanzos había 
sido echado a Guatemala por las diferencias que había tenido con él y con el 
prior (lo que nos indica que ya para entonces eran cargos diferentes), y 
también ahí se asienta: “. . .e dícenos por muy cierto que de allá [Guate­
mala] es ido a esos reinos por la vía de Panamá, que ya es navegable por 
allí con facilidad, a dar cuenta a sus superiores de lo que pasa: dícenos que 
tiene grandes calidades para prelado en estas partes*’.23

Esta carta nos aclara dos puntos importantes: primero el que fray Vi­
cente de Santa María ya no estaba en México a finales de marzo, y segundo, 
que Betanzos tampoco había llegado de Guatemala para esas fechas, por 
lo que no pudieron verse y el diálogo que se cruzó entre ellos no pasó de 
ser pura ficción de los cronistas, quienes con una fuerte dosis de buena 
voluntad quisieron suplir la realidad en este punto porque el propósito de 
Betanzos, como hemos visto, era el de ir a Roma, pero no enviado por 
Santa María, sino a quejarse de las arbitrariedades del vicario.

Podríamos aceptar que Betanzos hubiera ido a Europa por la vía de Pa­
namá, lo cual facilitaría en mucho las explicaciones, sin embargo, si hemos 
de dar crédito a Remesal que cita el libro de profesiones y dice que Betan­
zos da la profesión a fray Pedro de Llano, con el título de Vicario General 
en ausencia de Santa María, las cosas se vuelven enormemente complicadas.

En el plano de la hipótesis, Betanzos pudo enterarse en Panamá de lo 
ocurrido en la Española, y de cómo se había creado la nueva provincia, y 
eso le hizo regresar a México bien por la vía marítima o bien por tierra, 
y eso explicaría la tardanza de su regreso. Pero tratar de encontrar una 
explicación al título de vicario general de Betanzos es algo muy difícil, y 
por ahora sólo quedaríamos en el plano de la conjetura. ¿Una medida po­
lítica de Santa María, que así pretendía granjearse a los prelados y a un 
sector fuertemente partidario de Betanzos? ¿Sería esa la carta que le mandó 
a Guatemala con tanta prisa?

De todas maneras Betanzos no dura mucho en el cargo de vicario, ya que 
en el libro de profesiones se consigna que en el mes de septiembre fray 
Reginaldo de Morales es quien da la profesión a fray Francisco de Aguilar 
firmando como vicario general, lo cual nos indica que la salida de Betanzos 
para Europa fue en el mes de agosto de 1531.

De este modo tenemos resuelto, al menos en parte, el problema cronoló­
gico, aunque quedan muchas lagunas aún en el campo de las motivaciones.

Al llegar a México el nuevo prior de Santo Domingo fray Francisco de

23 Carta de la segunda Audiencia de 30 de marzo de 1531, en Paso y Troncoso; 
II, pp. 51-52.



116 SEGUNDA PARTE: LOS DOMINICOS EN LA NUEVA ESPAÑA

San Miguel con los otros religiosos asignados desde la Española,24 no hubo 
entendimiento con los que antes tenían “libertad”, pues estos últimos alega­
ban que no constaba la derogación de los títulos antiguos por los que aquella 
vicaría sería independiente en las bulas y cartas testimoniales que traía San 
Miguel, lo que provocó una gran discusión en la que no era posible un acuer­
do; a tanto llegaron las cosas que unos y otros optaron por llevar el asunto 
ante la audiencia, que era ya la segunda25 Esta falló a favor de los recién 
llegados con el consiguiente disgusto de los partidarios de la libertad, quie­
nes en prueba de reprobación se salieron del convento con el consiguiente 
escándalo.26 Esto sucedía en el mes de octubre de 1531, porque en el mes 
de septiembre de aquel mismo año el vicario general en México era fray Re- 
ginaldo de Morales, como ya hemos asentado, al dar la profesión a fray 
Francisco de Aguilar, y en el mes de noviembre es ya fray Francisco de 
San Miguel quien la da a fray Juan de Hinojosa, con el título de prior.

Por lo que respecta a la salida del vicario Santa María rumbo a España, 
no parece necesario complicar el relato esperando a la llegada de fray Fran­
cisco de San Miguel para buscar un “pretexto” decoroso y sacarlo de la 
escena, como lo pretende Dávila y los demás cronistas, sino que las cosas 
pueden explicarse más o menos fácilmente porque la presión que sobre él 
hacían los prelados de la Nueva España se fue haciendo mayor: por otra 
parte la nueva provincia de Santa Cruz se preparaba para tomar posesión 
de la vicaría de México, y por último los choques que tuvo apenas llegó la 
segunda audiencia a tomar posesión de su oficio. Sobre este último punto 
podemos mencionar otra vez la carta de los oidores de la segunda audiencia 
a la emperatriz, que nos refiere un hecho singular que bien podría tener 
su réplica en la actitud que Zumárraga tomó con la primera audiencia, el 
texto, aunque un poco extenso, nos proporciona datos muy interesantes:

El demonio que le pareció que debía dar orden en algún desasosiego de 
semejante calidad, encaminó, cómo el alguacil mayor prendiese un esclavo del

24 Los cronistas daban como cosa cierta que entre los religiosos que llegaron con 
fray Francisco de San Miguel se encontraba el famoso fray Bartolomé de Las Casas, 
pero gracias a las investigaciones del padre Benno Biermann se aclara el hecho di­
ciendo que no fue factible esta aseveración de los anteriores, pues por una, de las 
cartas de Las Casas, fechada en 1531, sabemos que entonces era prior en el período de 
1530-33, en el convento de Puerto de Plata en la Española. En “Zwei Briefe von 
Fray Bartolomé de Las Casas”, afp. IV (1934) 187.

25 La Segunda Audiencia fue fundada el 12 de junio de 1530 y la integraron don 
Sebastián Ramírez de Fuenleal, obispo de Santo Domingo de la Española, como presi­
dente; Juan Salmerón, Alonso Maldonado, Francisco Ceynos y Vasco de Quiroga, como 
Oidores. Entró en funciones el 10 de enero de 1531 y duró en ellas hasta el 13 de 
noviembre de 1535, fecha en que llegó el primer virrey, don Antonio de Mendoza, a 
la Nueva España.

26 Dávila Padilla dice que el vicario Vicente de Santa María “consultó con los 
religiosos y hasta con los franciscanos y los letrados, y que todos le dijeron que tenía 
obligación de defender por oficio la Provincia de su exempción de que gozaba. ..” 
Sin embargo, esto no pudo ser, porque para entonces ya el vicario Santa María había 
salido de Nueva España.



n. PERIODO DE CONTROVERSIA 117

licenciado Delgadillo e fué en una calle y el dicho esclavo se le fue retrayendo 
de manera que con su retraer se entró en el cementerio de Santo Domingo y el 
dicho alguacil lo trujo por los cabezones a la cárcel de lo cual incontinenti 
los frailes dominicos vinieron a nos informar dello a los cuales dijimos que lo 
proveeríamos: y nos proveimos que el licenciado Salmerón fuese otro día, que 
era domingo, a la dicha casa e se informase de cómo había pasado la dicha 
prisión para no tomar pendencia de poca cosa: con esta determinación se fueron 
a visitar la cárcel el licenciado Quiroga e Ceynos e por lo acordado entre nos­
otros no visitaron el dicho esclavo e ya que se salían sin lo visitar llegó a ellos 
un clérigo con una carta e poco comedimiento diciendo que nos mandaba el 
prior e vicario de Santo Domingo que dentro de tres horas restituyésemos a la 
iglesia el dicho esclavo, no lo haciendo que procedería contra nosotros en forma, 
lo cual hizo con todo desacato que pudo e por evitar que no subcediese otra 
cosa como la pasada disimulamos e interpusimos cierta apelación por razón del 
breve término negando prencipalmente no ser juez e lo que mas convino alegar; 
informados otro día del lugar donde fué sacado pareció aunque era cementerio 
que debía gozar de inmunidad e porque la cosa era de poca calidad e por no dar 
lugar a mas desacato, juntos en el acuerdo enviamos a llamar al dicho vicario e 
al prior y ai eleto porque viesen lo que pasaba e así estando solos nos quejamos 
dellos del descomedimiento que habían hecho sobre una cosa tan liviana e de 
tan poca importancia... mandárnosles restituir el preso certificándoles que lo 
hacíamos por ser cosa liviana e les avisamos que habíamos de dar dello cuenta a 
vuestra majestad para que supiese cómo nos trataban, e cómo hacían aquí un 
monasterio ques el más sumtuoso en cantidad de cuantos hay en esos reynos 
porque tiene alas e cuerpo de iglesia mayor que ninguno que hallá haya e las 
oficinas e dormitorio dél conforme a esto, que ha sido una gran superifluidad, e 
aunque cerca dello no hemos hecho información estamos certificados que ha sido 
harto trabajo para los naturales .. .27

Vistas así las cosas creemos que el vicario Santa María tuvo por muy 
conveniente volver a España y quizá aclarar personalmente la situación, 
pues sabía que en la península se le acusaba de revoltoso y desobediente, 
y por lo mismo de inobservante; allí se le había informado que una de las 
razones por las que se había aprobado la anexión de la vicaría de México 
a la nueva provincia de Santa Cruz había sido precisamente el procurar un 
mayor control sobre las misiones y los misioneros.^8

Ahora, si retrocedemos un poco, encontramos que con la salida del vicario

27 Paso y Troncoso; II, pp. 49-51. El escándalo a que se refieren los Oidores 
es el acaecido en el año 1530, el 7 de marzo. Zumárraga puso en entredicho a Ñuño 
de Guzmán por violar la inmunidad del convento de San Francisco.

28 Al parecer también en la vicaría de Santa Marta, recientemente fundada por fray 
Tomás Ortiz, se sintieron los efectos del centralismo de la provincia de Santa Cruz y 
de su Provincial fray Tomás de Berlanga, según se deduce en una nota de los regis­
tros del maestro general con fecha 30 de septiembre de 1530; “Se concede licencia a 
fray Tomás Ortiz de la Provincia de Bética, para que pueda venir a Roma a tratar 
asuntos que tiene con el Rev. García de Loaysa... en lo cual no sea impedido por 
ningún inferior”. Cfr. agop. Series IV. vol. 24, fol. 130v.



118 SEGUNDA PARTE: LOS DOMINICOS EN LA NUEVA ESPAÑ.

Santa María29 desaparece también de la escena la tendencia “politiquera 
por él representada y en cierto modo heredada del conocido fray Toma 
Ortiz, quedando casi frente a frente los dos actores de la vieja dialéctica 
la observancia representada por su paladín Betanzos, y la vida apostólica 
con los reformadores antillanos al frente.

Betanzos queda a cargo de la vicaría sólo por unas semanas, y aunque per 
sonalmente estaba de acuerdo con la austeridad de vida llevada por los re 
ligiosos de la Española, no lo estaba en cambio con su metodología misional 
De ahí que él quisiera arreglar las cosas a su manera, y al encontrarse nue 
vamente reivindicado ante las autoridades, se embarca rumbo a España mw 
posiblemente a mediados de agosto, un mes antes de la llegada de los reli 
giosos de la Española.

Después de estos incidentes los cronistas se olvidan de la provincia y d< 
los religiosos que quedaban en México para volcar todo su interés en e 
viaje de Betanzos y los trabajos que pasó en Europa ante el maestro gene 
ral y el mismo capítulo general para tratar de la autonomía de la vicaría 
Por eso existe una gran laguna en lo tocante a la vida que llevaron los do 
miníeos en México durante los años de ausencia de Betanzos, desde finale: 
de 1531 hasta mediados de 1535, fecha en que triunfante y fortalecido, re 
gresa Betanzos de Roma para emprender una nueva etapa en la vida de h 
Orden en México.

29 Según Remesal, Vicente de Santa María, o desistió en España de su empresa o 
bien no pudo ya realizarla “por haber muerto en el camino”, el hecho es que ya no 
volvemos a encontrarle. A su salida de México algunos religiosos le acompañaron 
también.



III. El triunfo de la observancia

La erección de la provincia de Santiago de México 
(1532-1535)

Para esclarecer los hechos que dieron el triunfo a Betanzos al erigirse en 
provincia independiente la vicaría de Nueva España con el título de pro­
vincia de Santiago de México, hemos dividido este capítulo en dos incisos, 
en el primero trataremos de las actividades del mismo Betanzos en Europa 
en pro de la independencia, y en el segundo lo relativo a las actividades de 
los dominicos en México en ese mismo período, y trataremos de suplir en 
algo el silencio de las crónicas.

1. Betanzos en el Viejo Mundo

A. En la Cueva de María Magdalena

Si Betanzos salió de México a mediados del mes de agosto de 1531, muy 
posiblemente llegó a España a finales de septiembre o principios de octubre 
de ese mismo año.

Dávila Padilla, que en este punto es la fuente para los demás cronistas 
dice que Betanzos, al llegar a España, tocó puerto en San Lúcar de Barra- 
meda, y que de ahí se encaminó a Sevilla con su compañero fray Diego Ma­
rín, desde donde emprendió las 500 leguas que le separaban de Roma, y las 
hizo siempre a pie y viviendo de la mendicidad buscando su pan de puerta 
en puerta. Y para ir más libre —continúa Dávila— encargó a un mercader

119



120 SEGUNDA PARTE: LOS DOMINICOS EN LA NUEVA ESPAÑA

que iba a Roma algunas cosas típicas que le había dado la provincia para 
que se las presentase al Sumo Pontífice en prueba de obediencia. Y como 
era gran devoto de la Magdalena, al llegar a Marsella, dos leguas antes de 
llegar a la Cueva de la Santa, las quiso recorrer de rodillas, lo que le llevó 
seis días y le produjo muchas heridas y llagas. Allí se quedó dos días y des­
pués partió para San Maximino, donde está el cuerpo de Santa María Mag­
dalena; allí pasó otros dos días con no menos devoción y lágrimas que en 
la cueva; después continuó su camino hacia Nápoles, donde se encontraba 
el maestro general Pablo Butigella, quien sufría una grave enfermedad, así 
que Betanzos “hallólo enfermo, y contentóse entonces de verle quedando para 
espacio de salud el tratar negocios. Holgóse el General de ver un religioso 
que lo fuese tanto en todo; agradecióle sus trabajos y caminos, y hacíale 
favor con esperanzas de mostrársele en todo lo que pidiese”; y a petición 
de fray Diego Marín, el maestro general mandó a Betanzos bajo precepto 
formal que nunca volviese a caminar de rodillas o descalzo.1

Aunque este primer encuentro con el maestro general prometía tanto para 
la realización de los planes de Betanzos, las cosas cambiaron repentinamente 
porque la enfermedad del general se agravó y éste murió el día 9 de octubre 
de 1531.

El capítulo general se convocó para la pascua del Espíritu Santo del 
año siguiente, por lo que Betanzos se vio obligado a esperar en los conven­
tos de Italia hasta la fecha en que había de celebrarse el capítulo.

Este es el relato que hace Dávila Padilla, y aunque es ciertamente muy 
sugestivo, no deja de tener algunas fallas cronológicas que lo hace difícil de 
aceptar en su totalidad, pues si Betanzos salió de México a mediados de 
agosto, como propone Remesal, y una navegación rápida le condujo a Es­
paña a finales de septiembre o principios de octubre, ¿cómo pudo recorrer 
esas 500 leguas y más contando las que hay de Roma a Nápoles, en tan 
pocos días ya que el maestro general murió en octubre 9? y eso sin añadir 
los días que pasó en la cueva de la santa.

Esto plantearía la alternativa de que habría que recorrer las fechas tanto 
de salida como de llegada al máximo, y aún así no sería fácil explicar o 
hacer coincidir los relatos.*

A esto hay que añadir que el capítulo general se programó en circuns­
tancias muy especiales, pues seis días después de la muerte del padre Bu-

1 Dávila Padilla; lib. I, c. XVIII.
2 Dávila Padilla; lib. I, c. XIX, dice que “Betanzos quiso esperar un año al Capí­

tulo General y no tratar sus asuntos con el Vicario de la Orden, para que tuvieran más 
fuerza (!) y autoridad; y tampoco quiso tratar con el Papa para enseñarnos que tene­
mos prelados en la Orden”. Pero ya se ve que esta piadosa interpretación sólo puede 
tomarse como una justificación de lo que Betanzos no hizo o no pudo hacer. Asimismo, 
la “entrevista” en Nápoles con el general enfermo, y el favor que éste le prometía, pa­
rece tener la intención de confirmar que la causa de fray Domingo era justa y por ello 
recibía la aprobación de los prelados. Es muy probable que Betanzos quedara muy 
poco tiempo en España o bien que se dirigiera directamente a Italia por la vía del mar 
dejando para el regreso a España la peregrinación a los lugares de la Magdalena.



III. EL TRIUNFO DE LA OBSERVANCIA 121

tigella, el 15 de octubre confirmaba Clemente VII, por medio de la bula 
Cum acceperimus, vicario “interim” de la Orden al procurador general fray 
Juan Feynier,8 quien precipitó la elección del maestro general, contra las 
constituciones que preveían que si moría el maestro general después de la 
festividad del arcángel San Miguel (29 de septiembre), el capítulo no debía 
celebrarse antes de dos años, es decir, no antes de 1533 en este caso; sin 
embargo la bula de Clemente VII con fecha 20 de octubre fijaba la elección 
para la festividad de Pentecostés de 1532. No había, pues, tiempo que per­
der en convocar a los capitulares. El capítulo debía celebrarse en Avignon 
(Francia), pero otra bula de Clemente VII de 31 de diciembre de 1531 
transfería el lugar del Capítulo de Avignon a Roma. Todo se hacía en la 
Curia Romana fuera del derecho constitucional de la Orden. Roma se ha­
bía convertido en el lugar predilecto para celebrar los capítulos después de 
que los cardenales protectores de la Orden tuvieron autoridad suprema so­
bre la misma.4

Finalmente el capítulo general se reunió en el convento de Santa María 
Sopra Minerva, en Roma, el sábado 19 de mayo de 1532, vigilia del Es­
píritu Santo. Era un capítulo común a provinciales y definidores porque 
era electivo. La asistencia fue muy reducida, ya que en las actas del mis­
mo sólo se cuentan 14 provinciales y 14 definidores; pero esto se explica 
tanto por la rapidez de la convocatoria, como por el cambio de lugar.

Durante la celebración del capítulo los tres cardenales protectores rivali­
zaron materialmente en generosidad, ofreciendo presentes ya en trigo, ya 
en vino y también en queso. Los padres capitulares agradecieron estas 
“comprometedoras” pruebas de benevolencia, ordenando que cada conven­
to celebrara una misa solemne por las intenciones de cada uno de ellos, y 
además a cada religioso una misa privada. El cardenal Cayetano recibió 
muestras especiales de afectuosa simpatía y reconocimiento, al punto que 
algunos capitulares dijeron que tanto se preocupaba de sus hermanos que 
“les cobijaba bajo sus alas como una gallina a sus polluelos”, sin embargo, 
comenta irónicamente el padre Mortier, “los polluelos hubieran deseado te­
ner un poco más de aire, es decir, de libertad”.

En efecto, nadie ignoraba que el candidato del protector y de la Santa 
Sede era Juan de Feynier, francés de nacimiento. Pero este religioso no era 
del agrado de todos los capitulares, en especial de los italianos observantes,

3 Al quedar vacante el cargo, el Vicario fue nombrado por el Papa. Esta intervención 
se debió al cardenal Cayetano. La antigua constitución que sabiamente mandaba la su­
cesión de poderes estaba en desuso.

4 El padre Mortier comenta que “los capitulares de aquel tiempo tenían que partir 
rápidamente para llegar con oportunidad y sin saber a dónde tenían que dirigirse con 
exactitud. Porque los padres de Avignon no querían tener ya ahí la reunión previendo 
que sería una carga muy pesada. Por esta razón los de París habían aceptado, pero la 
peste hacía por entonces graves estragos en aquella región. Los capitulares no sabían, 
pues, a dónde ir, si a Avignon, a París o a Roma, lo cual no dejó de levantar severas 
críticas y murmuraciones. Los caminos estaban llenos de estos monjes a caballo pregun­
tando por el lugar donde debían reunirse, cosa que tampoco dejó de ser muy pintoresca”.



122 SEGUNDA PARTE: LOS DOMINICOS EN LA NUEVA ESPAÑA

quienes, además de ser francés el candidato, veían en él una vida menos 
edificante. Esto era porque el padre Feynier no pertenecía a la observancia, 
sino a la provincia de Tolosa, en donde las luchas contra las congregacio­
nes reformadas de Francia eran muy ruidosas. (¿Habría que ver aquí la 
razón por la que Betanzos no quizo tratar con el vicario general sus asun­
tos?) Pero hay que decir que aunque el padre Feynier no pertenecía a la 
reforma, si vivía íntimamente con ellos.

Los italianos se dieron cuenta de que el candidato del protector tenía 
todas las posibilidades de ganar, pues contaba además con el apoyo del papa y 
los otros cardenales, y por eso prefirieron unirse a los demás eligiendo al pa­
dre Juan Feynier por unanimidad el día 19 de mayo de 1532.

Este padre Feynier, aunque religioso de edad avanzada, era un gran 
estudioso y buen predicador, además de buen conocedor de los asuntos de 
la Orden, ya que por dos veces había asistido a Capítulo General, una vez 
como definidor y otra como Provincial. El cronista de la Orden fray Se­
bastián de Olmedo, que le conoció personalmente dice que “era bueno, 
siempre bueno, lo que comportaba una cierta debilidad administrativa; lo 
que se le pedía lo concedía; sus negativas eran muy raras, incluso repro­
chaba a los superiores la manera impetuosa en el proceder con sus súbditos, 
porque decía que esa manera impetuosa tenía sabor de irritación. ‘Sed bue­
nos, decía, hay que gobernar con amor de las personas y odio de los vi­
cios’. Sólo había una clase de religiosos que le ponía materialmente fuera 
de sí, y era la de los perezosos, que con la esterilidad de sus vidas excitaban 
su cólera”.®

Nuestros cronistas hablan de la misión de Betanzos en Roma como de 
algo que según toda lógica debía seguir los derroteros del éxito, y así nos 
dice Dávila que fray Domingo presentó al maestro general las cartas del 
vicario Santa María, y que el recién elegido fray Juan Feynier, al verlas, 
le propuso que hablase a los capitulares, quienes después de oír al padre 
Betanzos, aprobaron la separación de la provincia de México de la Santa 
Cruz, revocando lo que el capítulo general de Roma de 1530 había man­
dado. Después de esto, continúa Dávila, pidió permiso para ver al Papa con 
el fin de que él confirmara lo que el Capítulo y los definidores habían de­
cidido.

Una vez ante el Pontífice, Betanzos le entregó los objetos que llevaba des­
de México, en su mayoría artesanías indígenas. Después de un breve diá­
logo, el Papa ratificó la separación y creación de la nueva provincia por 
medio de la bula Pastoreáis Oficii, de 11 de julio de 1532, dando el nom­
bre de Santiago Apóstol a la nueva provincia. Betanzos, aprovechando la 
ocasión, pidió al Sumo Pontífice algunos privilegios tales como el poder 
celebrar la festividad de la Magdalena con octava solemne. Hasta aquí el 
relato de Dávila.®

5 Mortier; V, pp. 297-300.
6 Dávila Padilla; lib. I, c. XIX. Moya repite a Dávila Moya; lib. I, c. XXXV, n. 

484. También aquí nos explica Dávila por qué se le dio a la Provincia el nombre de San-



III. EL TRIUNFO DE LA OBSERVANCIA 123

Dejando a una lado las supuestas cartas del vicario Santa María, nos fi­
jaremos únicamente en lo tocante a la decisión del capítulo general, sobre 
la erección de la provincia de Santiago de Nueva España.

En primer lugar constatamos que en las actas del capítulo general no se 
dice una sola palabra respecto a la creación de la nueva provincia, y me­
nos aún sobre la revocación de lo mandado en el capítulo de 1530, antes 
por el contrario, en ellas leemos lo siguiente:

Aceptamos la Provincia de Santa Cruz de las Indias o de Tierra Nueva, institui­
da en el Capítulo precedente.7

Sin embargo, gracias a un documento inédito que encontramos en el des­
truido archivo del convento de Santo Domingo de México en el que el maes­
tro general Feynier, con fecha 14 de septiembre de 1533, sabemos cómo en 
el capítulo de 1532, sí se trató de la separación de la provincia; transcribi­
mos parte del documento, dejando para el apéndice correspondiente la to­
talidad de su reproducción.8

Fray Juan Feynier Morlano, profesor de Sagrada Teología y humilde Maestro 
General y siervo de toda la Orden, Salud y Consolación del Espíritu Santo.

En el capítulo General celebrado en Roma el año 1532, bajo la dirección de 
nuestro Reverendísimo en Cristo Padre y Señor Cardenal Saguntino, a instancias 
de los Consejos Provinciales de España, Aragón y Bética y de sus socios; así 
como de los Definidores y delegados, la Provincia de Santa Cruz fue dividida 
en dos partes, la primera, que comprenderá las islas, será la que conserve el 
nombre de la Santa Cruz, la Segunda, enclavada en la Nueva España, será lla­
mada Provincia de Santiago.

Gracias a este documento tan importante podemos ahora certificar que 
en el capítulo de Roma de 1532 se trató la separación de la provincia de 
Santiago, debido sin duda a la intervención del cardenal García de Loaysa, 
siempre favorable a la vicaría de México y devoto partidario de Betanzos. 
Lo que aún quedaría por explicar sería el silencio que guardan las Actas 
de un hecho de tanta trascendencia.

B. La reacción de Santa Cruz

Las febriles discusiones que sostuvieron los dominicos recién llegados de 

tiago y no el de La Magdalena, como podría suponerse dada la gran devoción de Betan­
zos a la Santa: “Quisiera el sto.; si pudiera, que la Provincia se llamara de la Magda­
lena como al principio lo intentó; sino que había ganado la mano la advocación de 
Santiago en la devoción de fray Tomás Ortiz, primer vicario que a las Indias vino, y no 
les pareció a los padres mudar nombre”. Pensamos que las razones eran más profundas 
y hasta queremos ver un redivivo recuerdo de la antigua Provincia de Galicia durante 
la Reforma Española.

7 acgop; IV, p. 249.
8 Carta (ms) del R.P. maestro general Juan Feynier, de 14 de septiembre de 1533. 

ACSD.



124 SEGUNDA PARTE: LOS DOMINICOS EN LA NUEVA ESPAÑA

la Española y los antiguos moradores del convento de Santo Domingo de 
México, ante la segunda audiencia habían trascendido hasta España, crean­
do recelo y aguzando la prudencia ante cualquier actividad de los religiosos. 
También el provincial de la Española fray Tomás de Berlanga, al enterarse 
de lo ocurrido en el capítulo general de Roma de 1532, pidió a la empera­
triz, que gobernaba en ausencia del emperador Carlos V, que en virtud del 
regio patronato suspendiera la ejecución de lo mandado por el capítulo ge­
neral. así como la bula del papa Pastoralis Ojicii, hasta que él pudiera pre­
sentar ante el maestro general los inconvenientes que veía para que dicha 
división se hiciera en la provincia. La emperatriz, al aceptar la proposi­
ción del padre Berlanga escribió al maestro general, quien accedió a sus­
pender la ejecución de lo mandado.

Cruz y Moya, que tuvo tiempo y paciencia de revolver los “empolvados 
archivos” del convento de Santo Domingo, es el único de los cronistas que 
nos refiere estos hechos, y aunque no dice de dónde obtuvo esa informa­
ción, es casi seguro que lo hizo fundado en el documento del padre Feynier 
a que hemos hecho relación, ya que ahí se hace una breve relación de los 
hechos.

Ahora bien, si en las actas del Capítulo General no se hace referencia al 
hecho, se explica recordando que aquel capítulo de Roma, por las dificul­
tades de su convocación así como por la breve duración que tuvo (siete 
días) no se pudieron tratar muchos asuntos, y los capitulares otorgaron al 
maestro general toda la autoridad de un capítulo general, para que sus de­
cisiones tuvieran fuerza de ley; y no sólo le concedieron eso al padre Fey­
nier, sino que se prodigaron a tal punto que una sola palabra del General 
era suficiente incluso en aquellas cosas que requerían mandato especial.9 
Con tan extensas facultades el general bien pudo suprimir de las actas ese 
párrafo, dejando la confirmación de la provincia de Santa Cruz al recibir 
la carta de la emperatriz.

Por fortuna para Betanzos los asuntos no tuvieron que esperar hasta el 
siguiente capítulo general, como proponía la emperatriz y el mismo maestro 
general, porque según el documento del padre Feynier “entre fray Tomás 
de Berlanga, provincial y fray Domingo de Betanzos, ha habido coloquios 
y se han reconciliado, de tal manera que el emperador manda ahora que 
se efectúe la separación”.10

Hemos subrayado la palabra “reconciliación” entre Berlanga y Betanzos, 
ya que ello nos puede dar una clave para interpretar el sentido de la polé­
mica entre las dos facciones.

Al parecer, fray Tomás Berlanga sospechaba que los movimientos inde-

9 acgop; IV, p. 253. “Concedimus et committimus reverendissimo magistro ordinis 
eandem nostram auctoritatem et facultatem addendi, minuendi, mutandi et disponendi et 
omnia singula faciendi, quae generale capitulum potest, etsi talia forent quae mandatum 
speciale exigerent, volentes, quod simplici eius verbo credatur.”

10 Carta (ms) del R.P. maestro general Juan Feynier, de 14 de septiembre de 1533. 
ACSD.



ni. EL TRIUNFO DE LA OBSERVANCIA 125

pendientes estaban auspiciados por los partidarios del revoltoso fray Vicente 
de Santa María, a quien se quería sujetar por su vida poco edificante y 
sobre todo para poder tener acceso desde la Española al prometedor territo­
rio de la Nueva España, y era también éste el punto de discusión con Be- 
tanzos, pues representaba una corriente misional heredada por fray Pedro 
de Córdoba, de ahí los roces entre ambos al alegar derechos sobre los terri­
torios de la Nueva España.

Sabemos también por otro documento inédito encontrado en el mismo 
archivo de Santo Domingo de México que lleva fecha 2 de marzo de 1533,11 
que fray Tomás de Berlanga había llevado 20 religiosos a México, además 
de los que llegaron con fray Francisco de San Miguel. Betanzos sabía que 
ese gran número de religiosos partidarios de los métodos antillanos podía 
crear serias dificultades al constituirse la provincia de Santiago, de ahí que 
pidiera al papa, por medio del procurador general de la Orden que era fray 
Serafino Bellandino, el poder formar una congregación ultrarreformada en 
caso de que decayera el espíritu de observancia, a lo cual accedió la Sede 
Apostólica.12

Podemos suponer que Berlanga no podía acceder tan fácilmente a las pre­
tensiones de Betanzos, pero la poderosa influencia del cardenal García de 
Loaysa, gran amigo del emperador, le obligaron a “reconciliarse’6 con fray 
Domingo y fijar términos en el convenio, tales como la delimitación de 
“fronteras” entre las provincias. Se incluye en el documento una cláusula 
que revela cierta hostilidad entre los pactantes, que dice así:

Los veinte religiosos que el Provincial Berlanga llevó de las Islas a Nueva Es­
paña, podrán regresar a su Provincia en el espacio de cuatro meses después de 
tener noticia de las presentes letras, si así lo desean .. ,13

Acordados los puntos de la reconciliación entre el provincial Berlanga y 
fray Domingo de Betanzos, el emperador ratificó la bula del papa Paulo III 
Pastoreáis Oficii,14 y el maestro general por su parte mandó también una 
carta el 14 de septiembre de 1533, por la que ratificaba todo lo referente 
a la división de la provincia de Santa Cruz, señalando algunas normas de 
interés para el gobierno de la nueva provincia de Santiago, además de las 
señaladas por el Papa en la bula.

Pese a todos estos logros de Betanzos, nos dice Remesal, fray Domingo 
no quedó conforme con una cláusula de la bula papal, en la que, conforme 
al derecho de la Orden, se señalaba la duración de los cargos: el de pro­
vincial duraría cuatro años, y tres el de los priores. Betanzos, que intentaba

11 Carta (ms) del Vic. General de la Orden Serafín Bellandino, de 2 de marzo de 
1533. acsd.

12 Idem.
13 Idem.
14 Bula (ms) “Pastoralis Oficii” Pablo Ilf, de 11 de julio de 1532. acsd, Una 

traducción en: Carreño; 1934, pp. 289-292.



126 SEGUNDA PARTE: LOS DOMINICOS EN LA NUEVA ESPAÑA

seguir lo más de cerca el espíritu y la práctica ultrarreformista, quería que 
el cargo de provincial durase sólo tres años y dos el de prior. Él Papa no 
vio inconveniente en acceder a esta súplica, y expidió una bula el 8 de agos­
to, concediendo el privilegio.15 Así se concluía un largo periodo de contro­
versias, y por fin se estabilizaba el proceso metodológico característico de la 
labor dominicana en la Nueva España, y quedaba constituida la provincia de 
Santiago, a seis años de haber llegado los religiosos a tierras mexicanas.

Los territorios que se le asignaron, de acuerdo con la carta del maestro 
general, fueron los siguientes:

Pertenecerá a la Provincia de Santiago de la Nueva España, el territorio com­
prendido entre la provincia o gubernatura de Francisco Monte jo [al norte] hasta 
la provincia de Guatemala [al sur]. Serán también de esta Provincia de Santia­
go, las provincias de México, Pánuco y la superficie de Chiapa en cuya con­
quista está empeñado Ñuño de Guzmán, y todo aquello que tanto al norte como 
al occidente de este territorio de tierra firme, está habitado o fuere algún día por 
los cristianos. Lo mismo pertenecerán a la dicha Provincia de Santiago todas las 
demás tierras o islas que fueren conquistadas por los jefes militares de estas pro­
vincias. Finalmente, los conventos hoy construidos en la Nueva España, así como 
los que se habrán de construir en los sucesivo serán de la mencionada Provincia.16

Así logrados sus objetivos en Roma, donde además consigue del maestro 
general formar una misión de 30 religiosos para llevarlos a México,17 Be- 
tanzos se dirige a España a finales de 1533, y desde allí prepara el viaje de 
regreso a México; pero mientras reclutaba a los 30 religiosos en cuestión, 
nos dice Moya que queriendo “comunicar a la Provincia la noticia de su 
total independencia mandó parte de las bulas de Clemente VII y de las car­
tas del maestro general, que fueron recibidas en México a mediados de julio 
de 1534, informándoles que él se quedaba en España a juntar religiosos”.18

2. Santiago de la Nueva España

A. Actividad de la Vicaria de Nueva España durante el proceso de su inde­
pendencia (1531-1534)

Mientras Betanzos queda en España organizando su regreso a México ar­
mado de bulas y privilegios, trataremos ahora de reconstruir la vida y ac-

15 Remes al; lib. I, c. VIII, n. 3. Dice Remesal que él vio la mencionada Bula junto 
con la otra de 1532. Ahora bien, no ha sido posible localizar dicha Bula y tampoco apa­
rece en el b.o.p. de Ripoll. Pero es muy posible que se haya concedido, porque ese fue 
el estilo que se siguió por muchos años en la Provincia.

16 Carta (ms) del R.P. maestro general Juan Feynier, de 14 de septiembre de 
1533. acsd.

17 agop; Serie IV, vol. 24, fol. 155. “Dominicus de Betanzos habet facultatem acci- 
piendi triginta fratres ex provincia Bethica et Castellae et aliis provinciis et secum in 
Provincia Sancti Iacobi ducendi ab Ordinis Nostrae et fidei augmentum, nec propter in 
hoc ab aliquo prelato nobis inferiori molestare vel impediré.”

18 Moya; lib. II, c. I, n. 541.



111. EL TRIUNFO DE LA OBSERVANCIA 127

tividades de los dominicos durante los tres años de ausencia de fray Domin­
go de Betanzos.

Ya hemos hecho referencia a la escasez de datos sobre este periodo, que 
va desde la llegada de los dominicos de la Española con fray Francisco de 
San Miguel al frente de la Misión hasta el regreso de Domingo de Betanzos 
de España.

Una vez establecido fray Francisco de San Miguel como prior del con­
vento de Santo Domingo de México, después del fallo favorable que la 
audiencia dio en la disputa entre los recién llegados de la Española y los 
antiguos moradores del convento de Santo Domingo de México, las rela­
ciones de los dominicos con la misma audiencia parecen haberse mejorado 
considerablemente, como puede deducirse de una carta de los oidores a la 
emperatriz, y sobre todo por la respuesta que ésta dio a los mismos oidores, 
fechada el 20 de marzo de 1532, en la que se lee:

Mucho me holgado con la conformidad que decías que tenéis con los frailes 
de Santo Domingo aunque algunos sinsabores os hacen con los delincuentes 
que acogen.19

Esos sinsabores de los que habla la reina por acoger a los delincuentes en 
“sagrado” (amparo eclesiástico), se debía a una costumbre de los domini­
cos como defensores a ultranza del derecho de asilo. Para evitar malenten­
didos, la reina escribe una carta con la que quiere ayudar a los frailes “es­
crupulosos” a descargar sus conciencias, exponiéndoles cuándo y cómo po­
drían los religiosos acoger a los delincuentes, y por cuánto tiempo.20

La reina trata también en la carta citada del sentimiento de sujeción que 
experimentaban los religiosos que residían en Nueva España con relación a 
los de la provincia de la Española, y a la visita del Provincial de ella fray 
Tomás de Berlanga, y decía la reina que tan pronto como llegara fray Do­
mingo de Betanzos platicaría con él sobre el particular.21

Estos datos nos ayudan a precisar algunos puntos obscuros, como el re­
lativo al regreso de Berlanga a España con el fin de suspender las decisiones 
del capítulo general de Roma, y que Betanzos no se haya detenido mucho 
tiempo en España, sino que se haya dirigido a Roma a preparar la sepa­
ración de provincias; de ahí que la reina, al no tener noticias directas de 
Betanzos y sí en cambio de Berlanga, haya suspendido la ejecución de lo acor­
dado por el Papa y por el maestro general relativo a la provincia de México.

19 Puga; I, f. 76 v.
20 Carta de la Reina de 20/III/1532 en: Puga; I, fol. 72v 73r.
21 “En lo del Provincial de la Orden de Santo Domingo que decía que tiene nuevas 

de los frailes que va a visitarlos y que (los de México) sienten estar sujetos a Provin­
cias que residen en la Isla Española y lo que desto decís yo mandaré platicar y pro­
veeré en ellos lo que convenga; hasta agora no es llegado fray Domingo de Betanzos: 
venido que sea se platicará con él en esto y en lo demás que en vuestra carta decís.” 
Puga; I, fol. 76v.



128 SEGUNDA PARTE: LOS DOMINICOS EN LA NUEVA ESPAÑA

Resuelto el problema de la audiencia, quedaba el más difícil, el existente 
entre los religiosos, pues algunos se sentían “conquistados” por los de la 
provincia de Santa Cruz, con lo que se menoscaba la unidad y por lo mismo 
la efectividad en el apostalado. Esto era una consecuencia de la diferente 
mentalidad de ambos grupos, ya que algunos participaban con Betanzos de 
la mentalidad ultrarreformada y las secuelas monásticas propias de esa vi­
sión, mientras que los llegados con San Miguel y los 20 restantes llevados 
por Berlanga, pugnaban por una mayor actividad en la evangelización, al 
estilo de fray Pedro de Córdoba, aunque sin el empuje de éste. De ahí que 
la actividad de San Miguel como prior de Santo Domingo, y muy posible­
mente como vicario provincial de Berlanga, se enfocara hacia la consolida­
ción de la fisonomía interna de la vicaría. Sin embargo, poco fue lo que 
pudo hacer en este sentido, pues sólo duró un año en el cargo de prior, 
según afirma Remesal, ya que en 1532, fue elegido prior de Santo Domingo 
de México fray Bernardino de Minaya, y para su confirmación se debió 
recurrir a la provincia de Santa Cruz en la Española.22

Otro cambio de importancia que se tuvo en la vicaría de Santiago fue 
el de vicario provincial, que ocupaba el padre fray Andrés de Moguer, po­
niéndose en su lugar a un fray Pedro de Aldama; este cambio obedeció a 
la carta del maestro general Feynier, de 14 de septiembre de 1533, en don­
de decía al maestro general que de estar impedido el dicho padre Aldama, 
ocupara el cargo de vicario provincial el prior o presidente del convento de 
Santo Domingo de ' México, que entonces era fray Bernardino de Minaya, 
y que al parecer fue quien lo ocupó, ya que nada sabemos de fray Pedro 
de Aldama.

Este cargo de vicario provincial no debe ser confundido con el de vicario 
general; al primero correspondía únicamente presidir la provincia hasta que 
se efectuara capítulo provincial y se eligiera provincial, además le competía 
convocar el capítulo y presidir la elección, donde él tenía la primera voz. 
El de vicario general, en cambio, era un cargo que duraba siete años y re­
presentaba al maestro general en las provincias de ultramar, con el fin de 
procurar el exacto cumplimiento de las constituciones, resolviendo las dudas 
que sobre ellas hubiere, pues las enormes distancias que retrasaban las con­
sultas que se hacían a Roma, entorpecían la marcha general de esas pro­
vincias.

22 Remesal; lib. III, c. VI, n. 3. Desgraciadamente no poseemos ningún otro dato 
que aclare por qué San Miguel duró tan poco en el cargo, debiendo conformarnos por 
ahora sólo con conjeturas. ¿Sería que la tensión interna en la que se encontraba la 
Provincia o su misma comunidad le obligó a renunciar?; o bien el Provincial Berlanga 
con el fin de calmar los ánimos lo destituyó, alegando la “nota” que se dio con el 
pleito ante la segunda audiencia. También es muy posible que se haya alegado en con­
tra de fray Francisco de San Miguel algún impedimento jurídico de derecho canónico, 
como por ejemplo el ser “hijo natural”, con lo que quedaba impedido para recibir dig­
nidades dentro de la Orden, pues encontramos en los Registros del maestro genera] 
Feynier, con fecha de febrero-marzo de 1533, una “habilitación” para recibir las dichas 
dignidades “no obstante el defecto de nacimiento”. Cfr. agop; Serie IV, vol. 22, fol. 155.



III. EL TRIUNFO DE LA OBSERVANCIA 129

Conforme a las instrucciones aprobadas por el papa Clemente VII para 
la provincia de Santiago de México, la elección del cargo de vicario gene­
ral debía hacerse por el provincial y por los padres priores de los conventos 
de la provincia/3 Una vez elegido para el cargo el religioso que había 
sido aprobado en él, no podía ser destituido más que por el maestro gene­
ral o por el capítulo general, o bien por el procurador general de la Orden.24

El primer religioso que en la provincia de Santiago ocupó dicho cargo 
fue fray Francisco de San Miguel, como consta en los registros del maestro 
general Feynier/5 Pero es interesante constatar que en esta ocasión no hubo 
elección para designar a fray Francisco de San Miguel, sino que más bien 
se trató de una institución o nombramiento. Si la nómina recayó sobre el 
padre San Miguel, bien pudo ser, a falta de otro dato más cierto, resultado 
de los acuerdos entre Betanzos y Berlanga, pues significaba una garantía 
para la Orden tener un supervisor de la provincia de la Española que pre­
sidiera a la nueva provincia de Santiago, a la vez que se hacía la separa­
ción de ambas provincias de una manera más suave.

Lo que podemos ver en estos cambios es una cierta preponderancia de los 
religiosos de la Española sobre la de Santiago; pero es más interesante que 
ese movimiento de predominio haya tenido una modalidad independentista 
y no unionista o colonizadora, como en un principio parecía tener.

En esta tendencia a la independencia reconocemos uno de los hechos más 
importantes del periodo en que Betanzos estuvo ausente de la vicaría de 
México.

Nos hemos referido ya al relato que hace Moya de cómo Betanzos envió 
de España “parte de las bulas de Clemente VII y de las cartas del maestro 
general, comunicándoles la independencia de la provincia”, las cuales se 
recibieron en México por el mes de julio de 1534, y también, siguiendo a 
Moya, cómo les informaba que él se quedaría aún en España “para juntar 
religiosos”. Después Moya prosigue su relato hablándonos del furor de los 
religiosos al recibir dichos documentos, y de cómo con ocasión de la fes­
tividad del apóstol Santiago organizaron una sonada ceremonia a la que in­
vitaron a todas las personalidades eclesiásticas y civiles, así como también 
a los religiosos dominicos que se hallaban de ministerio en los pueblos de 
indios de la comarca de México, y así reunidos, aprovechando la congrega­
ción de religiosos en el convento de Santo Domingo de México, algunos 
opinaron que debía procederse a la elección del provincial; la propuesta 
suscitó, según Moya, gran alboroto y discusiones entre los religiosos, divi-

23 La dicha instrucción aclaraba que al haber más provincias en un mismo territorio, 
la elección del vicario general correspondía sólo a los provinciales.

24 Carta del vicario general de la Orden Serafín Bellandino, de 2 de marzo de 
1533. acsd.

25 “Instituimos a fray Francisco de San Miguel como vicario general de la Provincia 
de Santiago de México, con plena autoridad, la cual dura por 7 años.” Cfr. agop; Serie 
IV, vol. 22, fol. 156. Esta designación parece haber sido firmada en Bolonia por el mes 
de septiembre de 1533, inmediatamente después de la carta del maestro general del 
día 14.



180 SEGUNDA PARTE: LOS DOMINICOS EN LA NUEVA ESPAÑA

diéndose las posiciones, y así “el bendito padre Gonzalo Lucero y otros 
religiosos de más recto sentir, dijeron que estando el tenor de los despachos 
como se debía, era lo más conveniente diferir la elección hasta la llegada 
de Betanzos, quien debía presidirla como Vicario General que era [! ], y prac­
ticar por sí cuanto el Reverendísimo [Maestro General] para el buen orden 
y gobierno de la provincia ordenaba. Así dijeron . . . más prevalecieron los 
del parecer contrario, por ser los más, y se determinó proceder a la elección. 
Y en virtud de la primera bula de Clemente VII, se declaró tener voto en 
ella todos los religiosos sacerdotes del convento de México y los vicarios o 
presidentes de los pueblos de indios. Y así, el mismo día 24 de julio [de 
1534], en que se habían publicado las letras de erección, eligieron provin­
cial al padre fray Francisco de San Miguel. Sin embargo en este capítulo, 
como acéfalo que fue, no se nombraron definidores a los que estaba come­
tido confirmar la elección ni se hicieron ordenaciones algunas”.2'6

Aunque en este relato Moya no disimula sus intenciones apologéticas, hay 
varios datos que necesitan aclaración, tales como el que Betanzos fuera ya 
vicario general, cuando hemos visto que el designado para ello era fray 
Francisco de San Miguel, y que Betanzos presidiera la elección y no fray Ber- 
nardino de Minaya, a quien correspondía por ser el prior del convento de 
México, y también que la dicha elección fuera acéfala, o sea sin definidores, 
cuando la bula de Clemente VII lo ponía como requisito.27

Para resolver estas incógnitas contamos únicamente con indicios; así la 
nómina de Betanzos como vicario general no consta en ningún documento, 
como tampoco sobre la destitución de San Miguel en el oficio de Vicario 
General; sin embargo es verdad que Betanzos, al llegar a México, lo hace en 
calidad de vicario general. ¿Cuándo, pues, recibió Betanzos el oficio? Sa­
bemos que no fue ni en Roma ni en Bolonia, ya que las ordenaciones de 
Clemente VII, en las que consta el nombramiento de San Miguel, están 
fechadas hacia el mes de septiembre u octubre de 1533, o sea cuando el 
maestro general comenzó su visita a las provincias de Italia y Francia, vi­
sita que le ocupó todo ese año hasta mediados del entrante de 1534, en que 
llegó a España, es decir, en la época en que Betanzos se disponía a partir 
rumbo a México, y también cuando ya se había celebrado el mencionado 
capítulo provincial de Santiago, de ahí que muy posiblemente no se tenía 
noticia en México del tal nombramiento en la persona de Betanzos. Ahora 
bien, la llegada del maestro general a España así como su entrevista con 
el cardenal Loaysa y el emperador, bien pudo ser para Betanzos la ocasión 
de adquirir nuevos favores y privilegios,28 entre los cuales muy posiblemente

26 Moya; lib. II, c. I, nos. 541-542.
27 Cfr. Bula “Pastoralis Oficii’, de Clemente VII, de 11 de julio de 1532. Traducción 

en: Carreño; 1934, pp. 289-292.
28 A finales de 1534 el maestro general Feynier se entrevistó con el emperador Carlos 

V. Después de un discurso que encantó al emperador, éste dijo al padre Feynier: ‘Sed 
en nuestro Imperio como uno de nuestros príncipes, obrad como maestro y señor.” Mor- 
tier; V, p. 302.



III. EL TRIUNFO DE LA OBSERVANCIA 131

entró el de ser nombrado Vicario General a instancias del cardenal protec­
tor, ya que los informes que se habían recibido de él por las autoridades 
de la Nueva España no podían ser mejores, pues ponderaban sus grandes 
cualidades para ser prelado/29

También es probable que ya para entonces la diferencia de opiniones en­
tre los religiosos de México se conociera en España y que Gonzalo Lucero 
y otros religiosos “de mejor sentir” hubiesen escrito informando al carde­
nal de lo ocurrido. Sin embargo esto no pasa de ser una mera suposición, 
pues sobre este periodo los registros del maestro general, donde podríamos 
buscar alguna pista que aclarara la cuestión, son sumamente escasos y de 
su visita a España no se sabe absolutamente nada;30 Según estos datos po­
demos sugerir la fecha de septiembre u octubre de 1534 para la designa­
ción de Betanzos en el cargo de vicario general, ya que él se embarca rum­
bo a México en noviembre de ese mismo año.

Sobre la elección de provincial en la persona de San Miguel sólo tenemos 
el testimonio de Remesal, que dice que fray Francisco de San Miguel dio 
la profesión a fray Diego de Santa Ana el día 24 de julio de 1534 firmando 
el acta con el título de provincial.31 No nos es posible explicar en detalle el 
suceso de la elección, ni saber si hubo o no defecto canónico y por ello no 
fue reconocido posteriormente. Lo que nosotros consideramos de gran im­
portancia es el prestigio indiscutible que tenía este fray Francisco de San 
Miguel, y la fuerte influencia que habían logrado los religiosos de las An­
tillas en la Nueva España. Efectivamente éste fue el primer capítulo provin­
cial que se celebró en Nueva España en la provincia de Santiago, pero al 
nulificarse después, no contó en el número de los capítulos provinciales.

B. Una mentalidad heredada

¿Y qué pasó con Betanzos después de regresar a la Nueva España?
Aunque desde un principio Betanzos tenía la intención de hacer un gran 

convento en el que se concentraran todos los religiosos, y que para ello 
había comenzado un convento de proporciones descomunales, hubo otros que 
pensaron que era mejor irse los religiosos a vivir entre los indios, sobre 
todo por iniciativa de Vicente de Santa María primero y después de Fran­
cisco de San Miguel, así como del Provincial de la Española fray Tomás de 
Berlanga. Fue así como se fundaron las primeras vicarías entre los indios, 
donde moraban dos o cuatro religiosos según la importancia del poblado, 
sistema que con el tiempo prevaleció, aunque también resurgió la idea y

29 Es interesante notar que en los registros del maestro general Feynier, encontramos 
que Betanzos, ya el 10 de febrero de 1533, fue habilitado por el mismo maestro general 
para recibir las dignidades de la Orden, a pesar de un defecto de nacimiento (¿hijo 
natural?) como ocurrió también con Francisco de San Miguel. Cfr. AGOP; Serie IV, 
vol. 22, fol. 155.

30 Mortier; V, p. 302.
31 Remesal; lib. III, c. VI, n. 2.



132 SEGUNDA PARTE: LOS DOMINICOS EN LA NUEVA ESPAÑA

la práctica de crear grandes conventos para muchos religiosos, sobre todo 
los destinados a la formación, como veremos posteriormente.

La única casa que Betanzos edificó, fuera del convento de Santo Domingo 
de México, fue la pequeña recolección de Tepetlaoztoc, erigida muy posi­
blemente entre los años 1527 o 28, bajo la advocación de Santa María Mag­
dalena, de la que Betanzos era fervoroso devoto,®2 si bien esta casa se edi­
ficó más para fines de austeridad eremítica de la que gustaba tanto fray 
Domingo, que por miras apostólicas.

Ya hemos hecho referencia a las fricciones que hubo entre los dominicos 
y los franciscanos por cuestiones territoriales, y cómo ellas no favorecieron 
el establecimiento de los predicadores en las zonas cercanas a lo que enton­
ces era la ciudad de México, de ahí que poco a poco se iniciara un desplie­
gue de los dominicos hacia las regiones del sur y sureste, que los franciscanos 
habían abandonado, al parecer por la extrema aridez del terreno y las di­
ficultades de comunicación.

Los dominicos se extendieron en tres zonas que las actas de los capítulos 
provinciales de la provincia de Santiago definen como naciones, las que 
según la lengua principal fueron: la Nación Mexicana, que comprendía los 
estados actuales de Puebla, Morelos y el Valle de México; la Mixteca, que 
no constituye una unidad geográfica bien definida, diviéndose en Mixteca 
Alta y Mixteca Baja, según que se refiere a las regiones localizadas por 
encima o debajo de los 1500 metros sobre el nivel del mar, la Mixteca Alta 
ocupa la parte oriental de la región y comprende los modernos distritos de 
Nochistlán, Tepoxcolula, Coixtlahuaca, Huajuapan y Tlaxiaco; la zona in­
ferior o Mixteca Baja comprende también los modernos distritos de Putla, 
Silacayoapam, Justlahuaca, Jamiltepec, parte de Sola de Vega y Juquila,33 
y en la Nación Zapoteca, zona que actualmente se halla integrada por los 
distritos de Etla, el del Centro, Zimatlán, Saachila, Ocotlán, Ejutla, Miahua- 
tlán, la parte baja de Sola de Vega y Yautepec, Tlacolula, Villa Alta, Choa- 
pana y Tehuantepec.84

Durante el vicariato de fray Vicente de Santa María constatamos un 
periodo de gran actividad “expansionista”, aunque bastante disperso, loca­
lizándose sobre todo en la región del Valle de México, Puebla y el actual 
estado de Morelos. Posteriormente en las regiones del sur, la Mixteca y la 
Zapoteca, veremos una actividad fundacional más metódica, caracterizada

32 Tepetlaoztoc se halla entre Tezcoco y Otumba. Para mayores datos. Cfr. Gerhard; 
1972, p. 313; Vázquez Vázquez; 1965, p. 68.

33 Esta región estuvo muy poblada en tiempos precortesianos y posteriormente diez­
mada por las guerras y la peste.

34 Burgo A habla de la Zapoteca Alta y la Zapoteca Baja. La alta comprendía lo que 
ahora se conoce con el nombre de Sierra, o sea, la región de Villa Alta, Chopan y parte 
de algunos otros distritos donde hay montañas elevadas, ríos caudalosos y clima frío. La 
Baja comprende los Valles del Centro que en general son lugares llanos, bien comu­
nicados y con clima agradable, a excepción del Istmo que es muy caluroso. Burgoa; c. 
XII. Para mayores datos Tamayo; Geografía de Oaxaca.



III. EL TRIUNFO DE LA OBSERVANCIA 133

por un rápido crecimiento que se inicia a partir de la Villa de Antequera o 
Oaxaca.

a. Fundaciones en la Nación Mexicana

Además del convento de Santo Domingo de México que comenzó a cons­
truirse a finales de 1526, en lo que más tarde fue el tribunal de la Inquisi­
ción, y después transferido al lugar que ocupa actualmente, los dominicos 
fundaron casa en Tepetlaoztoc hacia 1527 o 28, como ya hemos dicho, pero 
donde no se realizaba un trabajo propiamente misional, ya que la región 
se encontraba en su mayor parte bajo el control de los religiosos francis­
canos.

Fue fray Vicente de Santa María quien ocupó, desde 1528, nuevos terri­
torios en las zonas cercanas a la laguna grande: de esta época son las fun­
daciones de la parroquia de San Juan Bautista de Cuyoacán,8® la casa de 
San Vicente de Chimalhuacán Chalcó36 y la casa de Santo Domingo de Oax- 
tepec, en el actual estado de Morelos, cercana a la ciudad de Cuernavaca;37 
esta última fue la primera que los dominicos tuvieron en pueblo de indios 
y desde ella se visitaban otras poblaciones indígenas cercanas, como Cuau- 
tla-Amilpa, visitada desde 1528,38 y Totolapan a partir de 1530, aunque 
esta última visita se dejó a los agustinos en 1535.39

La expulsión de Betanzos a Guatemala abrió nuevas perspectivas hacia 
las regiones del sur, pues junto con Betanzos dejaron la capital fray Gon­
zalo Lucero y un tal fray Bernardino de Tapia, quienes se establecieron en 
Antequera, recorriendo a su paso las regiones de Puebla, Izúcar y Yan- 
güitlán,40 y dieron a conocer a su paso la presencia de los dominicos.

Fray Julián Garcés, obispo de Tlaxcala, favoreció enormemente la fun­
dación de un convento de su Orden en la naciente ciudad de Puebla, hacia 
1530. A esas fechas los dominicios tenían ya casa en Izúcar.41 Este convento 
ocuparía por su situación un lugar de máxima importancia, pues era el pun­
to de unión entre las misiones del centro y las de Oaxaca. Al igual que 
Oaxtepec, que tenía casa y varias visitas, una de las más importantes era la 
de Tepapayeca.42

35 Gerhard; 1972, p. 101. Sólo citaremos a este autor, porque su obra es la más ac­
tual y completa, y remitimos a la bibliografía para quien desee datos complementarios. 
A partir de ahora Gerhard será citado G.P.

36 G.P.; p. 103.
37 G.P.; p. 96.
33 G.P.; p. 93.
39 G.P.; p. 105.
40 No hay acuerdo entre los autores sobre el nombre del acompañante de fray Gonza­

lo Lucero, Dávila y Burgoa dicen que era fray Bernardino de Minaya, entonces simple 
diácono, pero esto no parece probable, ya que dos años más tarde (1532) le encontramos 
como prior de Santo Domingo de México. Moya, por su parte, parece más lógico, cuan­
do dice que era fray Bernardino de Tapia, quien había tomado el hábito en 1526.

41 G.P.; p. 162.
42 g.p.; p. 162.



134 SEGUNDA PARTE: LOS DOMINICOS EN LA NUEVA ESPAÑA

Pocos años más tarde, en 1533, y para consolidar la comunicación con el 
sur, los dominicos pidieron a los franciscanos les cedieran la casa de Guau- 
tinchán, que entonces la visitaban los religiosos de San Francisco de Tepea- 
ca. El provincial de los franciscanos llamado fray Juan de San Francisco 
accedió, pero la hostilidad de los indios hacia los dominicos no les permitió 
establecerse allí por mucho tiempo, y devolvieron la casa en 1557.43

Otra región visitada por los dominicos desde 1534 y que más tarde sería 
un convento de importancia fue el de Santo Domingo de Tepexi de la Seda, 
pero por entonces no se hizo fundación.*4

Hay también algún dato para suponer una limitadísima presencia de los 
dominicos hacia el norte, en Pánuco, por el año 1530,48 pero que no pros­
peró.

b. Fundaciones en la Nación Mixteca

En la zona de la Mixteca no podemos hablar de fundaciones propiamente 
dichas en estos años, sino más bien de incursiones y reconocimientos del te­
rreno. La casa de Yangüitlán, por ejemplo, que data de 1529, y más tarde 
sería el centro de actividad dominicana más importante de la Mixteca, fue 
abandonada rápidamente a causa de la fuerte oposición del encomendero 
Francisco de las Casas, primo político de Cortés.*8 Sin embargo, durante una 
corta estancia en ese lugar los dominicos se esforzaron por recorrer la zona 
cercana visitando el pueblo de Nochistlán desde 1532.47

Algo semejante ocurrió en la villa de Chila, donde se establecieron hacia 
1535, aunque debieron abandonarla por algunos años.48

c. Fundaciones en la Nación Zapoteen

Aunque también en esta “nación” gran parte de la actividad primitiva se 
concentró en una simple visita del territorio, hubo sólidas fundaciones que 
muy pronto crecieron.

La primera fue la del convento de Santo Domingo de la ciudad de Ante­
quera, por los dominicos fray Gonzalo Lucero y fray Bernardino de Tapia 
el 24 de julio de 1529,49 desde donde desplegaron una considerable actividad 
visitando la cercana Villa de Oaxaca50 y la de Etla, donde en 1530 funda­
ron una parroquia.81

43 g.p.; p. 122. Mendieta; cc. LVH-LVUI, refiere en detalle los hechos.
44 g.p.; p. 282.
45 g.p.; p. 214
46 g.p.; pp. 286-287. Véase también Arroyo; 1961, tomo II, pp. 63 y ss.
47 g.p. ; p. 43.
48 g.p. ; p. 287.
49 Burgoa conservó en su Palestra historial, lib. I, c. I, el acta de donación del terre­

no hecha por el cabildo el 24 de julio de 1529. La construcción se realizó hasta 1533.
50 g.p.; p. 89
51 g.p.; p. 89.



III. EL TRIUNFO DE LA OBSERVANCIA 135

Por estas fechas también recorren el territorio de Coatlán, donde fundan 
una doctrina,52 visitan igualmente la población cercana de Miaguatlán, muy 
posiblemente desde la de Coatlán.53

Prosiguen hacia la región de Villa Alta entre 1531 y 1532, aunque sin 
fundar convento por entonces.54

Una de las causas que mayormente favorecieron el establecimiento y des­
arrollo de los dominicos en estas regiones fue la benevolencia y decidido 
apoyo que don Juan López de Zarate (1535-55), primer obispo de Ante­
quera Ies brindó, y a que los siguientes obispos pertenecían a la misma Or­
den de predicadores.

El exilio de Betanzos en Guatemala fue fructífero, por la fundación que 
realizó en dicha ciudad.

Esta mal llamada fundación, fue un reconocimiento del terreno, donde 
posteriormente se fundó un próspero convento que dio origen a una nueva 
provincia llamada de San Vicente.

C. Utl giro de 180 grados

Después de haber tratado de reconstruir la vida de la provincia en los 
años que siguieron a la salida de Betanzos de Nueva España, es tiempo ya 
de volver a la península para ver la culminación de esta carrera de Betan­
zos y los antillanos por el predominio de la evangelización de México, y por 
encauzar los objetivos de la provincia de Santiago de México.

Una vez que Betanzos hubo juntado religiosos para su misión, se embarcó 
rumbo a la Nueva España por el mes de noviembre de 1534, o quizá un 
poco más tarde. Entre los religiosos que le acompañaban los cronistas nos 
hablan de dos de ellos, personas preeminentes y que posteriormente ocupa­
ron cargos de importancia dentro de la provincia: fray Pedro Delgado y 
fray Tomás de San Juan o del Rosario, como se le conoció más tarde por 
haber fundado la Cofradía de esta devoción.

Hay una nota en los archivos de la Casa de Contratación de Sevilla don­
de consta que Betanzos pidió se le dieran a él y a sus religiosos camarotes 
en la nave durante la travesía, a lo que accedió la Casa Contratación, y 
concedió “una cámara para cada cinco religiosos, para que puedan ir re­
cogidos”.55 Entonces sólo se embarcaron 20 religiosos, y aunque se trata 
de un hecho sin gran importancia, por él constatamos el singularismo de 
Betanzos que quiere llevar hasta el extremo la observancia, haciendo depen­
der el espíritu de recogimiento del aislamiento, hasta con los pasajeros de 
un pequeño navio. Para él el rigor de la observancia regía en sus más mí­
nimos detalles, hasta en medio del océano.

Al parecer el viaje no fue muy placentero, pues dicen los cronistas que

52 g.p.; p. 189. Esta casa se dejó en 1538.
53 g.p.; p. 189.
54 G.P.; p. 369.
55 Castro Seoane; 1952, pp. 53-74.



136 SEGUNDA PARTE: LOS DOMINICOS EN LA NUEVA ESPAÑA

“se vieron en los peligros de la mar”, y llegaron a México hasta finales del 
mes de febrero de 1535, con un reducido número de religiosos, a causas de 
los naufragios que tuvieron a su salida de España.56 Una vez en Nueva Es­
paña Betanzos no pierde tiempo y se apresura a llegar a la capital, donde 
es informado en detalle de lo sucedido, con notable disgusto de su parte, 
pues según Remesal “por la autoridad de vicario general que traía, mediado 
el mes de marzo absolvió del provincialato a fray Francisco de San Miguel, 
y quedóse gobernando la provincia hasta los 24 de agosto de 1535 en que 
los padres se juntaron a Capítulo en el convento de Santo Domingo de Mé­
xico y le eligieron provincial”.67

Efectivamente Betanzos traía planes muy concretos sobre la organización 
de la provincia y San Miguel no era, en opinión de Betanzos, la persona 
apropiada para realizarlos. Muy claras eran las diferencias entre ambos con 
relación a la vida religiosa y el apostolado. En la relación que envió la pro­
vincia al maestro general en 1569 sobre los capítulos se dice que: “Betanzos 
al llegar hallando que el provincial [San Miguel] no regía como él quisiera, 
le absolvió del provincialato”.68

El siguiente paso que dio Betanzos, como nos refiere Remesal, fue con­
vocar al capítulo provincial para el día 24 de agosto de 1535, seis meses 
después de su llegada, es decir el tiempo máximo señalado por el maestro 
general para que todos los religiosos de la Española llevados a México por 
fray Tomás de Berlanga pudieran volver a su provincia de Santa Cruz en 
la Española, de tal modo que los que librememente se quedaran pasaban au­
tomáticamente a formar parte de la provincia de Santiago.

También es de notar que durante el periodo que precedió á la elección, 
Betanzos hizo elegir a fray Pedro Delgado, llegado con él, como prior del 
convento de Santo Domingo de México, según nos dice Remesal:

Es indicio de gran talento de éste padre [Delgado] que tan recién llegado a 
la tierra y sin experiencia del estilo común, tan necesario para acertar, le entre­
gasen el gobierno de un convento que era la cabeza de la Provincia y de cuyo 
acierto dependía el bien y aumento de toda ella.59

En esta designación, sin prejuzgar las cualidades del padre Delgado, po­
demos ver el deseo de Betanzos de reconquistar el predominio sobre la pro­
vincia, la que en gran parte se encontraba a favor de los métodos antillanos.

El día 24 de agosto de ese año de 1535 se celebró el capítulo provincial, 
y en conformidad con las ordenaciones de Clemente VII y del maestro ge­
neral, se eligieron a los definidores que debían confirmar al provincial elec-

56 En la Relación de la Provincia y sus capítulos enviada al maestro general en 1569, 
se dice que Betanzos trajo sólo siete u ocho religiosos de los cuarenta que había logrado 
juntar; el número disminuyó debido a las tormentas y naufragios, cdiao; V, pp. 458-459.

57 Remesal; lib. II, c. VI, n. 2.
58 cdiao; V, p. 459.
59 Remesal; lib. III, c. VI, n. 3.



III. EL TRIUNFO DE LA OBSERVANCIA 137

to. Los elegidos para este efecto fueron fray Pedro Delgado, prior del con­
vento de Santo Domingo de México; fray Tomás de San Juan o del Rosario, 
también recién llegado con Betanzos; fray Francisco de San Miguel y fray 
Bemardino de Minaya, lo que nos prueba la influencia que aún conserva­
ban los partidarios de esa línea, pese a las radicales medidas empleadas por 
Betanzos a su llegada en contra del antiguo provincial.

Dada la importancia de la elección, creemos conveniente explicarla un po­
co para descubrir una vez más, en el interior de la provincia, la doble ten­
sión dialéctica que se acentuará con el predominio de la corriente ultrarre- 
formista en los años siguientes.

Según los breves de Clemente VII, así como las ordenaciones del maes­
tro general, si no había número suficiente de prioratos a los que por derecho 
correspondía efectuar la elección de los definidores, concedían que fueran 
los vicarios de Las Casas quienes tuvieran voz y voto.

De los definidores electos debemos decir que al padre fray Pedro Delga­
do, de acuerdo a los breves citados, asistía al Capítulo por derecho propio, 
pues era prior del convento de Santo Domingo de México, y además presidía 
el capítulo juntamente con Betanzos, que era el vicario general. Los otros 
tres definidores estaban dispuestos en dos grupos: fray Francisco de San 
Miguel y Bemardino de Minaya de una parte, y fray Tomás de San Juan 
de otra, está división indica una doble corriente entre los electores, y por 
lo mismo entre los miembros de la provincia.

Es una verdadera pena que no hayan llegado hasta nosotros las actas de 
este primer capítulo, ni del anterior de 1534, ni del siguiente de 1538. Sin 
embargo^ gracias a la relación de sus capítulos que hizo la provincia al 
maestro general en 1569, tenemos algunos datos de lo que en aquel primer 
capítulo provincial se trató, y a j’uzgar por esos datos las conclusiones fueron 
muy del espíritu del padre Betanzos:

Se ordenó que en esta Provincia se vistiesen los religiosos de sayal, sayas, 
escapularios y túnicas, todo corto y estrecho, y que trajesen alpargatas de cuerda, 
y no zapatos; que no trajesen calzas con peal [media alta], sino a manera de 
una manga de capote; que no trajesen sayos, sacos, ni almillas, sino sólo la saya 
y la túnica y el escapulario, lo cual se usó mucho tiempo, y lo demás de ello 
se usa agora, y en todas las demás cosas pertenecientes al cuerpo, se guardaba 
semejante rigor.

Para que los religiosos no tuviesen ocasión alguna de importunar a sus pa­
rientes ni a otros seglares, ordenaron que hubiese disciplina ordinaria cada noche, 
después de maitines, lo cual se guarda hasta hoy, salvo las fiestas solemnes.

En la pobreza se puso grandísimo rigor, de suerte que ni una pluma ni una 
aguja, ni hebra de hilo, ni un pliego de papel podía dar un religioso a otro sin 
licencia.

Esto todo era enderazado y ordenado así, porque aquel Sto. varón [Betanzos] 
y aquellos padres fundadores entendían la grosedad de la tierra á cerca de las 
riquezas, y porque no se ensuciasen los religiosos con desordenadas codicias; lo 
cual así mesmo duró muchos años en esta tierra, y dura gran parte de ello, y se



138 SEGUNDA PARTE: LOS DOMINICOS EN LA NUEVA ESPAÑA

ponga gran diligencia en que se guarde, porque los predicadores puedan hablar 
con libertad.60

No es difícil reconocer en las conclusiones de este capítulo una tendencia 
ultrarreformista en las prácticas penitenciales, ayuno y observancias que re­
cuerdan las exageradas observancias del movimiento reformador de la Beata 
de Piedrahíta. Y hasta en las prácticas que Betanzos enseñaba a sus novi­
cios en 1527.®1

Las medidas aprobadas por el capítulo provincial fueron un fuerte golpe 
para la corriente antillana de fray Francisco de San Miguel y fray Bernar- 
dino de Minaya, no por lo que tenía de espíritu de observancia y austeridad, 
sino por la exagerada importancia que los reformados daban a la misma, 
con detrimento del apostolado, como sucedía años atrás. Esta fue la razón 
por la que muchos religiosos prefirieron dejar la provincia de Santiago y 
buscar en otras regiones un campo más propicio para el apostolado que ellos 
entendían como dominicano, así por ejemplo fray Francisco de San Miguel 
se dirigió al Perú, adonde por dos ocasiones intentó dirigirse fray Bartolo­
mé de las Casas, y el mismo fray Bernardino de Minaya, que le siguió un 
poco después,®2 una vez que llevó a Roma la carta del obispo Julián Garcés 
en defensa de la racionalidad de los indios.

De esta manera Betanzos logró imprimir en la naciente provincia su se­
llo rigorista, aunque los partidarios del cuestionamiento misional, al sentirse 
restringidos por un pesado aparato legalista, buscaron una mayor coordina­
ción entre ellos, la que aparecerá posteriormente como una reacción “deso-

60 cdiao; V, pp. 460-461.
61 El padre Juan Hurtado, apóstol de la ultrarreforma, murió en 1525 siendo prior del 

convento de San Esteban de Salamanca, y diez días después de su muerte fue elegido 
por unanimidad para sucederle en el priorato el padre fray Diego de San Pedro prior de 
Piedrahita, y como tal representante de la austeridad; y cuanto había de laudable, de­
jadas las excentricidades, se trasplantaba a Salamanca —dice el padre Beltrán de Here- 
dia— y perduró muchos años, lo cual es de importancia si consideramos que era preci­
samente de Salamanca de donde venía el mayor número de religiosos a la provincia de 
Santiago, por lo menos a lo largo de esa década y la siguiente. Beltrán de Heredia; 
1939, p. 169.

62 Al parecer fray Bernardino de Minaya, apenas terminado el capítulo provincial o 
muy poco después, se dirigió a España para hablar ante el Consejo de las Indias contra 
las disposiciones esclavistas acordadas el año anterior, y en gran parte provocadas por 
las imprudentes afirmaciones de Betanzos ante el Consej’o, en las que decía que por un 
designio celestial, la gente indiana estaba condenada a la destrucción, además de ratifi­
car la condición “humanamente” bestial de los indios. El cardenal Loaysa no pareció 
creer a Minaya, dando, en cambio, todo crédito al espíritu “profético” de Betanzos, a 
quien tenía gran estima. Minaya no se desanimó y recurrió a Roma directamente y con 
el apoyo que obtuvo del obispo Julián Garcés, quien le dio una carta que es uno de los 
textos más bellos de la historiografía misional de México y de toda América, y el de la 
emperatriz que escribió a su embajador en Roma con fecha 5 de octubre de 1536, obtuvo 
del Papa la famosa Bula “Sublimis Deus”, declarando a los indios de América hombres 
libres, capaces de la fe de Jesucristo y, por tanto, aptos para la vida eterna y para la 
vida civil.



III. EL TRIUNFO DE LA OBSERVANCIA 139

hediente” contra la que en repetidas ocasiones veremos declararse a la auto­
ridad en las actas.63

Se celebraba el primer decenio de la presencia dominicana en México con 
la creación de una provincia con una fisonomía y un estilo de vida propios, 
aunque se trataba de un estilo viciado por una estructura política carac­
terística de la época y por la miope orientación de un hombre de escasas 
perspectivas apostólicas. La provincia presenta un rostro deforme, pues se 
desvirtúa el ‘medio’ propio de una orden apostólica y contemplativa, con otro 
monacal meditativo en donde el medio dominicano se separa claramente 
de su mensaje, relegando el apostolado a un fin secundario. La Quaestio to­
mista había sido reemplazada una vez más por la meditatio monacal.

Durante el provincialato de fray Domingo de Betanzos, hacia el año 1537 
y a petición del primer obispo de Guatemala, don Francisco Marroquín, fray 
Bartolomé de las Casas entra en esta ciudad procedente de Nicaragua junto 
con fray Luis de Cáncer, fray Rodrigo de Ladrada y fray Pedro de Angulo, 
para evangelizar la zona de Tezulutlán, llamada “tierra de. guerra” a causa 
de la belicosidad de los aborígenes, y más tarde rebautizada con el nombre 
de Vera Paz por los resultados obtenidos por estos religiosos, aplicando el 
postulado lascasiano del único vocationis modo.

De las actividades de Betanzos como provincial nada sabemos fuera de 
lo que la relación de 1569 nos dice: “durante su provincialato se guardó 
y tuvo grandísimo rigor en esta porvincia”.64

A medidados de 1538 se convocó a los electores a participar en el segun­
do capítulo provincial fijado para el día 31 de agosto de ese mismo año. 
De acuerdo con lo aprobado por el Papa sobre la duración del cargo de 
provincial, en este capítulo debía efectuarse la elección y señalar un suce­
sor a fray Domingo de Betanzos. Reunidos en el convento de Santo Domingo 
de México los vocales eligieron a fray Pedro Delgado; tampoco de este ca­
pítulo provincial se conservaron las actas, por lo que no tenemos datos para 
conocer quiénes participaron en él,65 ni quiénes fueron designados defini­
dores. El que la elección recayera en la persona de fray Pedro Delgado es 
ya un hecho que habla por sí mismo, pues nos indica que en los tres años 
de provincialato de Betanzos el ambiente en la provincia había cambiado 
en cuanto a la mentalidad, bien porque los antillanos habían dejado la Nue­
va España, o bien porque los nuevos superiores de las casas o vicarías eran 
partidarios de Betanzos y de su línea ultrarreformista, quedando relegados y

63 En este sentido es significativo el hecho de que Betanzos nombrara como prior del 
convento de Oaxaca en este primer capítulo al padre fray Tomás de San Juan o del Ro­
sario, porque sabiendo Betanzos que aquella región era donde se habían concentrado 
algunos de los religiosos traídos de la Española por Berlanga, veía también la conve­
niencia que de ese convento, del que dependían en gran parte las regiones de la mix- 
teca y zapoteca, estuviesen sujetos a un hombre de toda su confianza.

64 cdiao; V, p. 461.
«5 Se sabe que Las Casas y fray Rodrigo de Labrada participaron en este capítulo.



140 SEGUNDA PARTE: LOS DOMINICOS EN LA NUEVA ESPAÑA

sin voz directa los pocos misioneros partidarios del movimiento antillano.66
La relación de 1569, al referirse a este segundo capítulo provincial, se 

limita a decir que: “Fray Pedro Delgado, rigió a la provincia con gran rigor, 
y en su tiempo se sustentó toda la austeridad de la fundación y observancia 
de las cosas muy menudas de la Constitución”.67

Muchos debieron ser los religiosos que dejaron la provincia por entonces, 
quizá viendo que se consolidaba cada vez más la rígida línea de Betanzos, 
por lo que el padre Delgado se vio obligado a abrir las puertas del convento 
para que entraran en la Orden los más posibles, aunque en muchos de los 
casos los candidatos no reunían las condiciones exigidas por las constitucio­
nes, sobre todo desde el punto de vista cultural e intelectual o de edad, a 
los cuales posteriormente se les envió a las vicarías o doctrinas para que en 
ellas “hicieran algún fruto espiritual”. Con esta medida, y vale la pena se­
ñalarlo ahora, se comienza a percibir cierta negligencia por procurar mi­
nistros adecuados para la tarea de la evangelización, confirmándose una vez 
más el valor secundario que la reforma daba al ministerio apostólico.

En 1540 el provincial fray Pedro Delgado convoca a capítulo intermedio, 
siendo el tercero de la serie, y del que por fortuna sí se conservan las actas, 
iniciándose así el fondo de actas de los capítulos provinciales de la provincia 
de Santiago de México, que corre del año 1540 a 1589. A la luz de estos 
documentos inéditos analizaremos la actitud de los dominicos frente a la 
evangelización en el dinamismo interno de su concepción monacal o ultra- 
reformistas.

66 Al no haber conventos, fuera del de México y de Oaxaca, las demás casas o vica­
rías recibían el superior, no por elección sino por designación del capítulo provincial.

67 cdiao; V, p. 461.



Tercera parte

Los dominicos de la Nueva España 
y sus actas capitulares del siglo XVI





El análisis de la dinámica interna de la Orden de Predicadores adquiere 
nuevas perspectivas y mayor profundidad al fundamentarse en un docu­
mento de gran riqueza histórica: el texto de las actas capitulares provinciales 
de la provincia de Santiago de México, que es la expresión interpretativa, 
local y temporal, del “medio” dominicano; la versión “oficial” que repre­
sentaba la legítima autoridad. Esta riqueza está, sin embargo, limitada por 
la objetivación de uno solo de los términos dialécticos de nuestro estudio: 
la observancia. El otro término, la misión, con características de disidencia, 
se podrá apreciar leyendo entre líneas y esto sólo en los comienzos, y luego 
va desapareciendo hasta esfumarse bajo la impugnación metódica y cons­
tante de la autoridad, es decir, la “ortodoxia”, que ve en ella una seria des­
viación del auténtico espíritu dominicano y le considera, además, incapaz de 
transmitir el valor de la Orden como institución.

El triunfo de la observancia, consolidado a lo largo de los tres o cuatro 
primeros lustros de vida independiente de la provincia, y la consiguiente 
desaparición de la misión, que irá quedando reducida a expresiones locales, 
verá por contrapartida surgir un nuevo término dialéctico, pero esta vez no 
como elemento externo a la observancia, sino como algo íntimo y por ello 
más peligroso para alcanzar su finalidad; será un cáncer maligno al que sin 
quererlo nutre para su propia ruina; este nuevo término dialéctico será la 
decadencia, que se traduce en una “burocracia espiritual” que hará de los

143



144 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

dominicos de México una Orden que lucha contra sí misma sin proyección 
eclesial, porque al desterrar de sí la Quaestio ignoró su vocación y su men­
saje, y por lo mismo su razón de ser en la naciente sociedad cristiana de 
Nueva España. A medida que nos acercamos al siglo xvii encontramos en 
las actas un “crescendo” casi desesperado por restablecer el espíritu primi­
tivo.

Volviendo sobre el documento mismo de las actas, además de las limita­
ciones mencionadas existen otras de tipo inmanente como son el estilo, que 
por lo general es muy oficial, pues sigue casi siempre un cliché estereoti­
pado en los temas que desarrolla, sin poder escapar a la monotonía las más 
de las veces. Ajenas a cualquiera inquietud creadora, se limitarán a corre­
gir abusos, a cercar libertades, prever escándalos y poner coto a todo aque­
llo que dentro o fuera pudiera menoscabar la integridad de la observancia. 
Por eso el conjunto presenta una imagen cansina de la vida interna de los 
religiosos, y dan más la impresión de querer conservar una herencia que 
conquistar los nuevos tiempos.

Es también verdad que junto a esa visión oficial de las cosas encontra­
mos un febril, aunque soterrado movimiento entre quienes discuten y hasta 
disienten de la visión estática de la autoridad; estos individuos serán en oca­
siones verdaderos rebeldes, religiosos de poco espíritu cuya actuación des­
dice no sólo de la profesión religosa, sino también de la vida cristiana. Por 
fortuna esos casos no fueron muy frecuentes en Nueva España; por otra par­
te no todos esos “rebeldes” actuaban con el mismo espíritu ni luchaban bajo 
la misma divisa, sino que se trataba de movimientos evangélicos plenamente 
apostólicos, para los cuales la autoridad reservaba un trato semejante por­
que a todos los catalogaba por igual, lo que dio pie a confusiones, como en 
el caso de los misioneros de la Vera Paz (fray Bartolomé de las Casas, fray 
Pedro de Angulo y fray Rodrigo de Ladrada) a quienes Betanzos separó en 
el capítulo provincial de 1535, enviando a fray Bartolomé de las Casas al 
convento de Santa María de Tepetlaoztoc bajo la estricta vigilancia del 
mismo Betanzos.

Aunque las actas estaban destinadas a los religiosos exclusivamente —lo 
cual garantizaba en gran parte su autenticidad—, trascendían los límites de 
la provincia de Santiago al ser examinadas por el maestro general, quien 
debía autorizarlas o por lo menos tener conocimiento de las mismas, a esto 
se debe que también el estilo trate de salvaguardar la ortodoxia de la au­
toridad como expresión fiel de la tradición institucionalizada.

Un capítulo provincial es de suma importancia en la marcha de una pro­
vincia dominicana,1 es el órgano legislativo supremo de una provincia en la 
Orden de Predicadores, cuyas decisiones deben ser acatadas por todos los 
religiosos, por ser la expresión del sentir común a través de representantes 
democráticamente elegidos para ese efecto. Además de esta función legisla-

1 Por lo que respecta a la terminología especial, se incluye un vocabulario de tecni­
cismos al término de la obra.



LOS DOMINICOS DE LA NUEVA ESPAÑA 145

tiva particular, al capítulo provincial corresponde la elección y la destitu­
ción del provincial; nombrar representantes de la provincia en el capítulo 
general; instituir vicarios en las casas no priorales y en fin, todo lo que 
tenga razón de autoridad conforme al derecho constitucional de la Orden.

El capítulo provincial tiene dos fases, una electiva y otra legislativa. La 
primera se lleva a efecto con la participación de todos los que tienen voz y 
voto conforme a derecho (por ejemplo, los priores y delegados de las casas, 
los ex provinciales, los maestros en sagrada teología, etc.), cuya principal 
función es elegir al provincial y a los definidores, que serán los encargados 
de legislar para la provincia. Provincial, definidores y las leyes por ellos for­
muladas es lo que constituye la segunda parte del capítulo provincial. Algu­
nas leyes son mandadas “bajo pecado” es decir, que su incumplimiento im­
plica, además de un castigo o pena implícita a la trasgresión, una falta moral 
en el foro de la conciencia; esto se expresa con las palabras: “Ordenamos 
bajo precepto formal y en virtud del Espíritu Santo...” tal cosa. A veces 
confirman una ordenación hecha por otro capítulo, con lo que esa ley sigue 
teniendo vigencia, o también pueden anularla o revocarla. Los definidores, 
en virtud de su autoridad, asignan a los religiosos a la casa o convento que 
se juzgue más conveniente, sin discusión por parte del súbdito así enviado, 
etcétera.

Sin embargo, para que todos estos actos jurídicos sean efectivos y tengan 
fuerza de ley, tienen que ser aprobados por la autoridad superior, o sea por 
el maestro general de la Orden. En la Nueva España y en otras provincias 
de ultramar, los mismos definidores confirmaban las actas “por privilegio”, 
pues una demora considerable podía entorpecer grandemente la vida de la 
provincia.

Esta legislación, debidamente redactada y aprobada, se consignaba por 
escrito en unas actas; y son esos documentos lo que constituye nuestro ma­
terial en cuestión.





I. Las observancias

1. Los VOTOS DE LA VIDA RELIGIOSA

Las observancias son los medios más aptos para conseguir el fin de la vida 
religiosa, que no es otro que la “perfección cristiana” según la norma evan­
gélica. El individuo que se siente llamado, que tiene vocación,® se compro­
mete libremente a observar* las prácticas que le conseguirán esa perfección.

Desde los principios del cristianismo la relectura de los textos evangéli­
cos ha puesto a varios cristianos ante la exigencia, primero personal y des­
pués colectiva, de imitar más de cerca y hasta literalmente la vida de Cristo. 
Para los cristianos Cristo es la teofanía, la revelación perfecta y total de Dios 
al hablar a los hombres para comunicarles una vida nueva, libre, por opo­
sición a la vida de pecado que hace al hombre esclavo del mal. Las pala­
bras de Cristo tienen para los cristianos un valor divino, y la vida de Cristo 
es la norma de perfección por ser Él el hombre perfecto en la aceptación a 
Dios. Ahora bien, la vida de Cristo entre los hombres siguió el camino de 
la pobreza; nació, vivió y murió pobre; aunque no condenó el matrimonio, 
más aún, lo hizo uno de los sacramentos, Él nunca tomó mujer y vivió célibe; 
finalmente toda la vida de Cristo fue un acto libre de obediencia a Dios su

2 La palabra vocación tiene su origen del latín vocarez llamar; de ahí, vocatioz voca­
ción o llamado.

3 Observar viene también del latín observare z guardar, poner atención a, dirigir sus 
pensamientos a alguna cosa, notar, observar. De ahí observaras y observatiaz el que ob­
serva con reverencia; respeto, veneración, etc.

147



148 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

Padre, por el sacrificio de su vida en la cruz, la redención del género hu­
mano; porque si la desobediencia de Adán había traído la muerte a los hom­
bres la obediencia de Cristo traía la vida.

Así los primeros cristianos fueron un modelo de pobreza, castidad y obe­
diencia, y así también vivieron las primeras comunidades cristianas de que 
nos hablan los hechos de los apóstoles en las que se tenía “una sola alma y 
un solo corazón”, y que años después fueron sometidas al crisol purificador 
de las persecuciones en los siglos II y III. Durante la paz constantiniana el 
cristianismo se extendió libremente por el imperio, pero al mismo tiempo 
el fervor y el celo de los primeros años decayeron; las comunidades se insti­
tucionalizaron y la Iglesia pasó a ocupar cargos públicos en la nueva so­
ciedad; de este modo se hizo difícil la práctica de la pobreza evangélica, 
decayó también la práctica del celibato entre los eclesiásticos (nos referimos 
a occidente), y la obediencia a los obispos, como a los pastores de la grey de 
Cristo, perdía terreno frente a las arbitrariedades de los emperadores.

Esto sumado a la nostalgia que algunos cristianos sentían del martirio 
frustrado,4 dio origen al movimiento de la vida religiosa llamado “estado de 
perfección”, por oposición a la vida cristiana común de los fieles cristianos, 
que no se sentían obligados a realizar esfuerzos en lo tocante a la pobreza, 
al celibato o a la obediencia a una autoridad espiritual que hacía las veces 
de maestro en el camino de la perfección cristiana.

Fue la tradición la que canonizó este movimiento religioso que tenía por 
especial finalidad la perfección personal por la práctica y guarda de las 
exigencias del evangelio, mejor conocidas con el nombre de conséj’os evan­
gélicos, que consistían fundamentalmente en la observancia de la pobreza, 
de la castidad y de la obediencia aludiendo al pasaje evangélico del joven 
rico. (Me. X, 17)

Desde entonces en toda institución religiosa estos tres elementos son esen­
ciales dentro de su constitución.

Cuando un cristiano quiere seguir ese camino de perfección lo hace por 
medio de la promesa o voto de observar esos tres modos de vida (pobre, 
casta y obediente) ; esa promesa se hace a Dios y por ello la Iglesia la 
considera como un acto de culto de la virtud de la religión, de ahí el nom­
bre que reciben los que hacen dichos votos: religiosos.5 Sin embargo, para 
que la Iglesia otorgue categoría a éstos, es decir, dimensión eclesial en be­
neficio de toda la comunidad cristiana, deben hacerse hoy dentro de alguna 
de las instituciones reconocidas por ella como aptas para lograr su objetivo 
fundamental, que es la perfección cristiana.

Esto nos permite distinguir una finalidad común y fundamental a todas 
esas instituciones (v. gr.: jesuítas, agustinos, franciscanos, o dominicos, etc.),

4 Algunos cristianos que no habían sufrido el martirio buscaron la forma de llevar 
una vida de gran penitencia, con la que voluntariamente quería suplir el testimonio de 
fe que no habían podido dar frente al paganismo.

6 Religión viene del latín re-ligare: ligarse, atarse a Dios por un acto de culto per­
sonal de la propia vida, por medio de una promesa o un voto.

i



I. LAS OBSERVANCIAS 149

que consiste en un acto religioso por el que se profesó? vivir obediente, casta 
y pobremente para alcanzar la perfección del evangelio a imitación de Cris­
to; y también otra, que proviene de la diversidad de instituciones de per­
fección que hay en la Iglesia, ya que cada una aportará un elemento espe­
cífico, una proyección especial dentro de la Iglesia, y que será su manera 
propia y particular de comprender el evangelio. Así los mercedarios o reli­
giosos de la Orden de la Merced fueron fundados para redimir a los cris­
tianos prisioneros en poder de los musulmanes; los religiosos hospitalarios 
tenían la misión de atender a los enfermos, etc., de este modo cada insti­
tución religiosa además de los votos religiosos esenciales que hemos men­
cionado, establecerá otras prácticas propias que favorecen y salvaguardan 
esos objetivos propios para los que fueron fundadas. En nuestro caso con­
creto, la misión específica de la Orden de Predicadores es la salvación de 
las almas por medio de la predicación evangélica y la alabanza divina, y 
de ese modo la institución preconiza como prácticas particulares el estudio 
y la meditación de las Sagradas Escrituras junto con la recitación solemne 
del oficio divino. A todas estas prácticas se les llama también observancias, 
porque el religioso que se compromete a vivir para ese fin, se compromete 
también a observarlas para lograrlo, de modo que para él ya no se podrán 
cumplir las unas sin las otras. Además la misión específica también mo­
delará con formas características la práctica de los tres votos esenciales; y 
así la obediencia entre los jesuítas, para quienes obliga perinde ad cadáver 
(como si se fuese un cadáver) es distinta de la obediencia que se exige a 
un dominico, que la puede discutir. Lo propio podríamos decir de la po­
breza, que entre los franciscanos llega a exigencias que no vemos en otras 
órdenes. La castidad obliga a todos los institutos del mismo modo.

Se ve claramente que las observancias, tanto las esenciales (votos) como 
las particulares tienen sólo razón de medios dentro de la teología de la vida 
religiosa, por estar ordenados a conseguir un fin: la perfección evangélica, 
y no son ellos fines en sí mismos. Sin embargo, la excelencia y validez que 
la tradición y la práctica les concedieron, hizo que en algunas ocasiones se 
les considerase como fines en sí mismos, desvirtuando así el sentido de la 
profesión religiosa, y no de manera contraria, como lo pretendieron algunos 
que se consideraban más perfectos sólo por el hecho de ser más pobres o 
más obedientes, etcétera.7

Por eso una Orden religiosa podrá realizar su vocación específica dentro 
de la Iglesia según sus miembros ordenen los medios específicos correcta­
mente, como elementos aptos al servicio de una vocación específica que es, 
en el caso de los dominicos, predicar la palabra de Dios y procurar la sal­
vación del prójimo.

Pobreza, castidad y obediencia, comunes a toda institución religiosa, son

6 Profesar, también del latín: professiot declaración, disposición.
7 Recuérdese a este efecto el texto de fray Pablo de León sobre la perfección de la 

vida religiosa, antes citado.



150 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

también los votos esenciales de los dominicos. Trataremos de explicar some­
ramente su teología según la doctrina de Santo Tomás de Aquino, con las 
modalidades propias que tienen dentro de la Orden de Predicadores.

La disciplina regular se refiere a aquellas normas que se ordenan en la 
regla o regula de los hermanos predicadores;8 la mayoría son antiguas prác­
ticas monásticas que los dominicos heredaron de la tradición con el objeto 
de favorecer, por medio de cierta austeridad y mortificación, la guarda de 
los votos y el espíritu de oración y recogimiento necesarios para la perfección 
cristiana, la vida de fe y de caridad. Las principales son las relacionadas con 
los ayunos, la clausura, el vestido, el silencio, y otras reglamentaciones me­
nores como la rasura, la sangría, la lectura en el refectorio, el lecho, el sue­
ño, etcétera. En este apartado hemos considerado oportuno incluir la sección 
de penas y castigos porque aunque de suyo no son observancias, sí son una 
ayuda corregir la tibieza de los religiosos y las infracciones, como también 
por ser un índice de la jerarquía de valores en las observancias.

Los votos: en la teología cristiana la perfección no consiste ni en la po­
breza, ni en la castidad, ni en la obediencia, sino en el amor de Dios y del 
prójimo por Dios, y no es necesaria la guarda material de esos consejos y 
menos aún la guarda de los mismos bajo voto. Lo cierto es que su práctica 
facilita grandemente el cumplimiento del mandato divino de amar a Dios y 
al prójimo. El que se prometan bajo voto es un compromiso ante Dios de 
procurar esa perfección por Él querida, mediante un fiel cumplimiento. Se 
dice además que perfecciona el amor, al liberar al hombre de aquellos afec­
tos que pueden impedirle la unión total y completa con Dios, que es la suma 
bondad; voluntad perfecta y perfectiva para el hombre. La teología ex­
plica cuáles son esos bienes exteriores que sujetan e impiden al hombre la 
unión total con Dios, bienes exteriores como son las riquezas, el poder, bie­
nes o satisfacciones corporales, y bienes de su alma o voluntad, de ahí que 
los votos se refieran a la renuncia de esos tres tipos de bienes.

Para Santo Tomás el estado religioso puede considerarse de tres maneras: 
Primera, en cuanto es ejercicio para alcanzar la perfección de la caridad. Segun­
da, en cuanto aquieta el alma humana de las inquietudes exteriores, según aque­
llo de San Pablo en su carta a los corintios ‘quiero que viváis sin inquietudes’ 
(I Cor. VII. 32).
Tercera, en cuanto es un holocausto por el que se ofrece a Dios totalmente con 
todo lo suyo. Y por esto, el estado religioso se integra de estos tres votos. 
(Cf. S. Th. II-n, q. 186 a. 7.)

Es de notar cómo en esta exposición de Santo Tomás la segunda y tercera 
razón están fundamentadas en la primera, que es la adhesión total a Dios 
por el amor. Tampoco debemos olvidar que en la teología católica, la ca­
ridad es precisamente el amor de Dios y del prójimo, o sea que la perfec­
ción de la vida religiosa consiste en ese doble pero único amor.

8 Los dominicos tienen como Regla la de San Agustín, aunque el hecho obedece más 
a la necesidad que al deseo de Santo Domingo.



I. LAS OBSERVANCIAS 151

El pensamiento de Santo Tomás de Aquino sobre los votos religiosos, y 
el justo valor de medios y que él les concede, medios de la perfecta cari­
dad, es expuesto por él mismo cuando dice de la pobreza:

El estado religioso es un ejercicio o disciplina por el que se llega a la perfec­
ción de la caridad. Para lo cual es necesario que uno desprenda totalmente su 
corazón de las cosas mundanas; pues como dice San Agustín hablando con Dios: 
‘Menos te ama quien contigo ama algo que no ama en Ti’ por lo cual dice el 
mismo San Agustín: ‘El alimento de la caridad es la disminución de la codicia; 
su perfección, la carencia de codicia’; más la posesión de las cosas induce a 
quererlas... y por tanto el primer fundamento para adquirir la perfección de la 
caridad es la pobreza voluntaria. (Cf. S. Th. II-II, q. 186 a 3.)
Respecto de la pobreza conviene señalar que los religiosos, al emitir los votos 
en la Orden de Predicadores, sólo mencionan específicamente el voto de obe­
diencia con la fórmula siguiente:
“Prometo obediencia a Dios porque al ser la voluntad el bien perfecto por exce­
lencia, se incluyen en él los otros bienes, que son los exteriores y corporales 
lo que no sucede al contrario, el que promete obediencia está prometiendo vivir 
pobre y castamente Además por el voto de obediencia se acerca más al fin de la 
religión, que es la caridad y el amor de Dios.9

Sobre la castidad dice Santo Tomás:

Para el estado religioso se requiere la supresión de cuanto impide al hombre 
darse totalmente al servicio de Dios ... La sensualidad retrae al ánimo de aque­
lla perfecta intención de tender a Dios ... y también la solicitud que ocasiona al 
hombre el cuidado de la mujer y de los hijos y de las cosas temporales que nece­
sitan para su sustento (Cf. Ibid.).

El voto de castidad, en cuanto medio para alcanzar la caridad, es decir, 
el amor de Dios, ordena los afectos para tender únicamente a Dios y darse 
plenamente a su servicio, en esto consiste su aspecto positivo; pero en cuanto 
a su aspecto negativo, la castidad, retrae de la sensualidad, y como enton­
ces la sensualidad se ordenaba únicamente al matrimonio, y en él por su 
manera plena, la procreación, será la mujer el elemento que intervendrá a 
la hora de enjuiciar las causas preventivas y punitivas en relación a la cas­
tidad, del mismo modo que en la pobreza este papel lo jugaban la. riqueza 
y la posesión.

Sobre la obediencia dice el de Aquino:

El estado religioso es cierta disciplina o ejercicio para tender a la perfección. 
Más cualquiera que se instruye o ejercita en la consecución de un fin tiene que 
seguir la dirección de otro, bajo cuyo dictamen se instruye o ejercita para conse­
guirlo, como el discípulo bajo el maestro. Por eso conviene que los religiosos, en 
lo que pertenece a la vida religiosa, se sometan a la instrucción y gobierno de 
otro. (Cf. ibídem a.4) y añade: Para el ejercicio de la perfección se requiere

9 S. Th. II-II, q. 186, a 9, ad. 1.



152 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

que cada cual aleje de sí todo lo que pueda impedir que su afecto tienda total­
mente a Dios en lo cual consiste la perfección de la caridad ... [entre ello] está 
el desorden de la voluntad humana, que se supera por el voto de obediencia. (Cf. 
ibídem a.7).

El voto de obediencia es el único pronunciado en la fórmula de profesión 
de los dominicos, porque de suyo implica a los otros dos. Por el voto de 
obediencia se ordena la voluntad humana a la consecución de su fin que 
es, en la teología tomista, hacer libremente la voluntad de Dios, de ahí que 
esta actitud permite todas las actividades de los religiosos, comprendidas en 
la regla y constituciones. AI tratar por eso de la obediencia hemos de refe­
rirnos al cumplimiento de esa regla y constituciones como medios de per­
fección que deben ser seguidos para alcanzar la realización del fin fijado 
y querdio; sin embargo, por ahora sólo nos ocuparemos de la obediencia en 
cuanto voto, dejando de lado las implicaciones que tiene en las demás obser­
vancias.

Y concluye Santo Tomás de la siguiente manera:

Conviene, pues, que los preceptos de la Nueva Ley (Evangelio), se entiendan da­
dos de lo que es necesario para conseguir el fin de la bienaventuranza eterna, al 
que la Nueva Ley introduce inmediatamente. En cambio los consejos (Votos) 
conviene que sean de lo que mejor y más expeditamente facilita al hombre con­
seguir dicho fin. El hombre en efecto, está en medio de las cosas de este mundo 
y de los bienes espirituales que constituyen la bienaventuranza eterna; y de tal 
manera, que cuanto más se da a unos, más se separa de los otros y viceversa. 
Quien pues, totalmente se apega a las cosas de este mundo poniendo en ellas su 
fin, tomándolas por regla y razón de sus obras, se separa totalmente de los bie­
nes del espíritu. Y contra este desorden son los preceptos. Mas que el hombre 
se desprenda de las cosas de este mundo totalmente no es necesario para llegar 
al fin, porque usándolas puede el hombre llegar a la bienaventuranza, mientras 
que no ponga en ellas su fin. Sin embargo llegará más expeditamente dejando 
por completo las cosas de este mundo. De aquí, que se de consejo evangélico so­
bre esto. (Cf. S. Th. II-II, q. 187 a.4 c.).

Sobre las citas de Santo Tomás trataremos de replantear los términos de 
la dialéctica que hemos venido estudiando.

Ya dijimos que el régimen “betanciano” cuyo rigorismo disciplinar, que 
adolece de una gran miopía apostólica, obstaculizó primero y ahogó después 
una débil pero auténtica concepción evangélica dominicana, para convertir 
la presencia de los predicadores en la Nueva España en una institución re­
ligiosa con características monásticas, en donde la guarda de las observan­
cias miran principalmente a la santificación personal y no tanto a la pre­
dicación apostólica.

El tema de la pobreza, abundante en las actas capitulares, nos revela cuánta 
importancia tuvo entre los dominicos de la Nueva España. Desde la primera 
acta que se conserva del año 1540, y que corresponde al tercer capítulo pro­
vincial hasta la última de 1589 el tema de la pobreza va in crescendo al



I. LAS OBSERVANCIAS 153

avanzar el siglo xvi, a tal punto que se llegó a penar el envío de dinero a 
España con la excomunión. Las alusiones capitulares unas veces se referían 
a lo que los individuos deben observar del voto y otras a las exigencias de 
las comunidades. En el año de 1540, por ejemplo, el capítulo provincial inter­
medio del padre Delgado10 consignó algunas ordenaciones;11 una de ellas 
nos informa que los religiosos dominicos que vivían entre los indios pedían 
a éstos lo necesario para su sustento entendiendo por sustento la comida y 
el vestido, ya fuera en tributo o en especie; sin embargo, algunos religiosos, 
deseosos de un culto divino más solemne y vistoso, pedían a los indios algu­
nas cosas extra para ese fin. El capítulo provincial se opuso a estos excesos, 
y estipuló que para exigir de los indios esa cooperación era necesario con­
sultarlo antes con el padre provincial. Esta ordenación aparecerá con mucha 
frecuencia a lo largo del siglo xvi con matices circunstanciales, lo que indica 
la tendecia que había de hacer recaer sobre los indios los costos del culto; 
sin embargo, debemos decir que la pedagogía misional se orientaba a crear 
una conciencia nueva entre los indios, supliendo la riqueza de los cultos pa­
ganos con celebraciones solemnes y templos hermosos, aunque en ocasiones 
eran verdaderos abusos.

Otra de las ordenaciones que se dictaron en este capítulo recoge perfecta­
mente el sentir de la línea de Betanzos, de la que el provincial fray Pedro 
Delgado era fiel seguidor, en el sentido de no poseer bienes o rentas de ca­
rácter perpetuo, como se practicó en los primeros años de la Orden y más 
tarde se preconizó en los movimientos reformadores, prohibiendo a las casas 
y conventos recibir sufragios perpetuos o alguna cosa que tuviera ese carác­
ter. En esto las actas son tajantes, pues ni siquiera el Provincial podía dis­
pensar para hacer lo contrario. La razón de esta restricción era la de no 
gravar a los conventos y las casas con obligaciones, que andando el tiempo 
se convertirían en cargas difíciles de sobrellevar, como era la de celebrar 
misas por un determinado número de años a cambio de una donación o cosa 
semejante; además se trataba de evitar que los conventos tuvieran entradas 
perpetuas que aseguraran su sustento, lo cual estaba en contra del espíritu 
mendicante en el que había sido fundada la Orden; al parecer esta fue la 
razón más poderosa que llevó a los capitulares de 1540 a adoptar la medida 
con un innegable buen espíritu, pero en el que también entraba una fuerte 
dosis de romanticismo ultrarreformista.

Otra ordenación con relación a la pobreza se refiere a la austeridad que 
debían guardar los superiores en la construcción de las casas y conventos, 
prohibiéndoles realizar obras de importancia o cambios notables en lo traza­
do o edificado; esta ordenación la veremos también con frecuencia en actas

10 Según las actas capitulares fue provincial de 1538 a 1541, y de 1544 a 154-6. Prior 
del convento de México y Definidor en 1541. Predicador general en 1547 para el con­
vento de México, y el mismo año es nombrado maestro de novicios. Vicario en Yanhui- 
tlán en 1548; prior en México en 1550 y ese mismo año participa como Definidor en el 
capítulo provincial. Muere en 1552.

ms 1-1540, 3.3 ; 3.5; 3.6.



154 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

sucesivas redactadas casi en los mismos términos; sin embargo, en esta ter­
cera ordenación hay un dato que vale la pena hacer notar: la prohibición 
está condicionada al consentimiento de los religiosos asignados a dicha casa. 
Esto prueba que la autoridad tenía mucha confianza en sus súbditos y que 
éstos se comportaban responsablemente sobre este punto; también el detalle 
puede ser indicio de que entonces la gran mayoría de los religiosos eran fer­
vientes partidarios de la observancia. Parece ser que fueron muchos los reli­
giosos que dejaron la Nueva España desde la elección de Betanzos como 
provincial hasta el año 1540 que estamos reseñando; entonces la provincia 
debía contar con unos 40 sacerdotes aproximadamente, a juzgar por la lista 
de asignaciones que se consignan en el capítulo siguiente de 1541,12 una cifra 
que se mantiene estacionaria con relación a unos cinco años atrás; quizá 
a ese problema de deserción se refiere otra ordenación que encontramos en 
el capítulo de 1540, por la que se prohíbe al provincial conceder licencia a 
ningún religioso de ir a España sin el consentimiento de cuatro padres.13

Ninguna ordenación en este capítulo hizo referencia al voto de castidad, 
ni al de obediencia quizá por presentar los problemas perentorios pues las 
actas de los primeros capítulos eran muy concisas.

Un año y medio más tarde se celebró en el convento de México el cuarto 
capítulo provincial el día 24 de agosto de 1541, capítulo que fue electivo. En 
esta ocasión el severo control que tenía la ultrarreforma sobre la elección no 
prometía un cambio que pudiera favorecer una apertura hacia el apostola­
do, como de hecho sucedió. El nuevo provincial fue fray Domingo de la 
Cruz,14 quien en nada alteró la dirección que había tomado la provincia 
después del triunfo de la observancia, más aún, la presencia de Betanzos 
entre los definidores barruntaba una nueva ola de rigidez. Los hechos con­
firmaron las sospechas y los textos que aluden a la pobreza son dos ordena­
ciones y un precepto.1®

La primera ordenación se limita a subrayar la prohibición de aceptar 
cargas perpetuas sin el consentimiento del capítulo provincial, y añade bajo 
la misma restricción aceptar sepulturas perpetuas, o sea el permitir a algunos 
laicos ser enterrados en los cementerios e iglesias de la Orden, y hacer partí­
cipes a los difuntos así enterrados de los beneficios espirituales de los reli­
giosos, a cambio de una donación o herencia congrua.

La segunda ordenación es más interesante y dice a la letra:

Ordenamos y exhortamos a nuestro padre provincial que escrute con mayor fre­
cuencia las celdas de los hermanos.

Este espíritu casi inquisitorial, es una prueba más de la exagerada inquie­
tud que tenían los representantes de la provincia por vivir una observancia

12 ms 1-1541, 5.
13 ms 1-1540, 3.1.
14 Desde 1541 a 1544 fue provincial. Murió en México en 1561.
15 Las ordenaciones: ms 1-1540, 4.8; 4.20. El precepto: ms 1-1540, 8.1.



I. LAS OBSERVANCIAS 155

a ultranza, inquietud en la que se derrochaba no poca energía. Sin embargo, 
hay que reconocer que esta ordenación no carecía de fundamento, pues su­
cedía que algunos religiosos, sobre todo los recién llegados de España, no 
querían quemar todas sus naves y dejaban a buen recaudo algún dinero para 
poder echar mano de él si las cosas no resultaban a medida de sus ilusiones. 
Este comportamiento desdecía del espíritu religioso, y las Constituciones de 
la Orden prohibían a los religiosos guardar dinero o cosas de valor, obligán­
doles a manifestarlas a sus prelados en el término de 24 horas, so pena de 
graves castigos.116 Es por ello que el capítulo provincial formuló un precepto 
para abolir estos excesos:

y porque se destierre totalmente el vicio de la propiedad, mandamos so el mismo 
precepto formal que ninguno tenga depósito en poder de seglar.17

En el mismo precepto se incluye la prohibición de dar algo de los bienes 
de la comunidad a familiares o a cualquiera otra persona, o bien pedirlos 
para este efecto, a no ser que se trate de “menudencias”. El texto concluye 
con estas palabras:

y si tal caso se ofreciere que nos parezca que la caridad nos obliga, dese lo que 
se hubiere de dar en limosna con consentimiento de los padres del Consejo, y 
que lo que se diere se asiente en un libro para dar cuenta.18

El precepto es tajante, aunque su motivación puede responder a dos acti­
tudes distintas; primeramente parece ir en contra de los abusos de algunos 
religiosos que por necesidad de sus parientes o aprovechándose de su condi­
ción social de religiosos obtenían beneficios, no para la comunidad sino para 
otros fines; y por otra parte el texto nos da pie para pensar que había otros 
frailes que movidos por la indigencia de algún pobre, procuraban ayudarle, 
y a esto respondería la segunda parte del precepto. La ley se aplica, pues, a 
ambos casos, teniendo un ejemplo más de cómo la autoridad engloba indis­
criminadamente a todos los que no observan la rigidez de la regla, ya fuese 
por negligencia o por motivos de misericordia y caridad, sabiendo que “con­
tra la caridad no hay precepto”?9

Esto es lo que se refiere a la segunda parte del precepto en cuestión; sin 
embargo, la primera parte es de gran interés por estar presente en todas las 
actas capitulares sin excepción, y dice:

Mandamos en virtud del Espíritu Santo y de la Santa obediencia y bajo precep­
to formal y pena de excomunión latae sententiae, que lo que exponemos en estos

16 Cloche: Constituciones, p. 90, g.
17 ms 1-1541, 8.1.
18 ms 1-1541, 8.1.
19 El dato evoca la respuesta que algunos años más tarde dará a su superior en Lima 

un hermano cooperador llamado Martín de Porres, hoy santo de gran popularidad, cuan­
do su prelado le riñó por haber socorrido a un pobre en contra de sus mandatos.



156 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

escritos después de una admonición canónica que vale por tres,20 si alguno 
contraviniere lo dicho, incurra ipso facto en las dichas penas: que ningún reli­
gioso de esta provincia de cualquier calidad que sea, súbdito o prelado, presente 
o futuro, envíe dineros o su valor a España, ni por libros ni ornamentos aunque 
sean para conventos, ni para otra cualquier cosa; ni llendo a España los lleve 
suyos ni agenos por cédula ni por otra cualquier vía ni cautela que aya; ni lleve 
de las cosas que tiene a uso, ni disponga deltas sin licencia de nuestro padre 
provincial, declarando que las cosas de comer para el camino y precisamente el 
flecte no caygan debaxo deste precepto y censura.21

La primero que hay que notar en este precepto es su formulación solemne 
y grave tanto por su materia como por su estilo. En realidad se trata de una 
orden superior, y su confirmación la tenemos en una bula del papa Pío IV 
(1559-1565), fechada en Roma el día 12 de agosto de 1562 Provida Seáis 
Apostolicae solelertia por medio de la cual el Papa prohíbe en términos muy 
semejantes, y con la misma pena de excomunión a todos los religiosos que 
viajaran de las Indias a España, llevar dinero en mayor cantidad de la nece­
saria para su preciso sustento.22 Dice Tobar en su Bulario índico, que esta 
bula se impetró a instancia del emperador Carlos V, como parece de una 
carta suya escrita el 17 de abril de 1553 a don Diego de Mendoza, su em­
bajador en Roma. Sin embargo, hay un lapso de doce años desde que este 
precepto es consignado en las actas de los dominicos hasta la impetración 
de la bula por el emperador; y no tenemos noticia de ningún otro documen­
to que explique la dependencia. Lo más probable es que el Consejo de las 
Indias, por orden del emperador hubiese hecho una petición semejante a 
los superiores de las órdenes que tenían religiosos en América; y como no 
fue posible controlar los abusos, años después el emperador se vio precisado 
a impetrar la bula.

Por lo que hace a la castidad la legislación señala normas preventivas y 
correctivas de algunos abusos o desviaciones que ponían en peligro no sólo 
la vida espiritual de los religiosos sino también la de los laicos y catecúmenos 
que podían escandalizarse con comportamientos extraños a la doctrina que 
se predicaba, aún cuando los indígenas no siempre comprendieron el sentido 
de la castidad cristiana, creándose malentendidos y hasta maliciosas insi­
nuaciones.

20 Migueles-Alonso-Cabreros; I, 1969, sobre el canon 2309.
21 ms 1-1541, 8.1.
22 El resumen de la bula de Pío IV es el siguiente: “Que los religiosos que de las 

Indias vinieren a España, de cualquier orden que sean, no pueden traer más dinero del 
que para el camino hubieren menester, y esto lo manifiesten a sus prelados, para que 
se lo tasse, y les de licencia, y testimonio de la tasa y de las más (cosas) que traxe- 
ren”. Se manda además de la pena de excomunión que: los dineros “se lo puedan qui­
tar los ministros reales y se gasten en obras pías al arbitrio del ordinario del lugar 
(obispo) y que los oficiales del rey, antes o después de estar los religiosos en las naves, 
les puedan pedir las tales licencias, y tassa, y buscarles si traen dineros, usando de los 
medios que les pareciere y lo que hallaren más de los tasado lo puedan tomar y con­
vertir en obras pías, como queda dicho. Datum Romae A.S.P. 12 Augusti Anni 1562”. 
Tobar; I, pp. 334-335.



I. LAS OBSERVANCIAS 157

Los capítulos provinciales son muy claros en referir la salvaguarda de la 
castidad, y en el de 1541 se manda contraviniendo el adagio español que 
dice que “casa con dos puertas mala es de guardar”, que en todos los con­
ventos haya sólo dos puertas: “la portería, y otra por la que se introduzcan 
las cosas necesarias”,23 debiendo haber en dichas puertas doble llave, de tal 
modo que durante la noche una de esas llaves la tuviera el prelado y la otra 
el “circator” (vigilante de que la observancia se cumpliera). Esto respondía 
a la necesidad de la vigilancia durante la noche, y para que nadie saliera 
del convento sin necesidad y licencia del superior, puesto que durante el día 
la vigilancia no era indispensable porque todos estaban en casa, y si era 
necesario salir, debía hacerse de dos en dos como estaba señalado por la 
regla y las constituciones, a no ser en caso de enfermedad o de cualquier 
otro motivo poderoso que los obligara a salir del convento y permanecer 
fuera de él, aunque en dicho caso debían salir acompañados del mismo modo, 
de manera que siempre estuvieran juntos los compañeros.24 Las actas se ha­
cen eco de estas prescripciones regulares y las aplican con un rigorismo casi 
infantil, llegando a ordenar bajo precepto que cuando un hermano llegara a 
donde tenía que llegar, los dos compañeros permanecieran juntos “de tal ma­
nera que en todo lugar el compañero vea al acompañado y éste al compañe­
ro ; de tal manera que si se perdieran de vista tienen la obligación de referirlo 
al prelado bajo la pena de gravis culpae”.25 Para ir sólo a algún sitio por 
motivos estrictamente de salud se debía obtener un permiso del padre provin­
cial, y en caso de obtener dicha licencia el religioso que así viajara tenía 
como única condición no entrar nunca sólo en las ciudades de españoles, si­
no que debía mandar llamar a un compañero del convento a donde se apro­
ximaba y permanecer en dicho convento hasta salir de la ciudad, y sin poder 
ir a casa alguna de amigos o parientes, a no ser con los permisos necesarios.26

Como se ve, estas medidas trataban de salvaguardar la castidad tanto en 
el interior de la comunidad religiosa como fuera, y a evitar cualquier escán­
dalo o malas interpretaciones. Pero también existían otros tipos de medidas 
para resguardar la virtud de los religiosos, como la clausura conventual, que 
las actas recogen aquí; así leemos en una de las ordenaciones que todos los 
presidentes de los conventos lean todas las cartas y cédulas incluyendo las se­
lladas, enviadas por los hermanos así como las enviadas a ellos,27 y para refor­
zar la orden se manda bajo pena de privación de voz activa y pasiva y 
absolución de oficio al prelado negligente, y a los súbditos transgresores con 
otras severas penas.28 La razón de este mandato es la censura para obtener 
un control de cualquier anomalía afectiva en los religiosos.

23 MS 1-1541, 4.16.
24 La Regla de San Agustín dice sobre este punto: “Cuando salgáis del monasterio 

id juntos, y cuando lleguéis a donde vais permaneced también juntos”.
25 ms 1-1541, 4.3.
26 ms 1-1541, 4.3.
27 MS 1-1541, 4.17.
28 MS 1-1541, 4.17.



158 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

Las Actas sobre el punto concreto de la obediencia son muy escasas en 
datos, debido a que la obediencia se encarna en realidades y lo que se obe­
dece son cosas concretas como preceptos, mandatos, y lo contenido en la 
regla y las constituciones.

Además, porque algunas leyes podían interpretarse ambiguamente, se man­
dó que todos los preceptos debían interpretarse a tenor de las palabras, como 
sonaran, y en caso de duda nadie podía atreverse a interpretarlos de otra 
manera, sino que debía consultarse al legislador.29

Sucedía también en aquellos primeros años que algunos religiosos perte­
necientes a otras provincias tenían cartas de sus respectivos provinciales, o 
permisos apostólicos que les permitían volver a la península en el momento 
que ellos quisieran y preferían conservar estos permisos sin mostrarlos a los 
superiores de México, para no verse privados de ciertas prerrogativas que 
les podría dar el que se pensara que se quedarían, tales como cargos de su­
periores o maestros, con lo cual se creaba un notable daño en la organización 
de la provincia al no poder contar con un número determinado de religiosos. 
Para evitar este inconveniente el capítulo manda bajo precepto y censura 
manifestar al provincial todos esos permisos en el término de un mes, y para 
que los recién llegados no pudieran alegar ignorancia se mandaba a todos 
los religiosos de la provincia comunicarles esta decisión.30

En el capítulo provincial celebrado en México el año 1543 hay una única 
referencia al voto de pobreza: la que trata de la prohibición de mandar 
dinero a España. Según la frecuencia con que se le consigna en las actas, 
hace pensar que era contravenida repetidamente.

Del voto de castidad nada se dice, como tampoco se le menciona hasta 
mucho más tarde. Este silencio puede significar que era observado según la 
legislación de la Orden de Predicadores, o que dado que su legislación es 
tan precisa no se presta a ambigüedades de interpretación.

En este capítulo de 1543 se observó que algunos religiosos que eran nom­
brados superiores o vicarios y no gustaban de los lugares de su asignación, 
alegaban indignidad para ocuparlos, o bien escudados en otros argumentos 
retardaban mucho la toma de posesión de sus respectivos oficios, y mientras 
en las casas se vivía una situación anormal al no tener superior que velara 
por la integridad de la vida religiosa. Para solucionar el problema se manda 
bajo precepto formal que todos los nombrados vicarios aceptaran el cargo sin 
dilación.81 Al parecer éste fue uno de los vicios más difíciles de combatir 
entre los religiosos nombrados vicarios porque invariablemente esta admo­
nición a lo largo de las actas, ya en forma de precepto, ya en forma de or­
denación. Esto se explica porque casi siempre los vicarios eran impuestos 
por el capítulo provincial o el provincial directamente, y el uso mandaba 
que esos cargos fueran rotativos, de modo que en el transcurso de cuatro

29 ms 1-1541, 4.14. 
so ms 1-1541, 8.2. 

ms 1-1543, 4.1.



I. LAS OBSERVANCIAS 159

años aproximadamente un vicario había cambiado ya dos veces de residen­
cia, con el fin de ejercitar al religioso en la virtud de la obediencia y del 
desasimiento de las cosas particulares. Esto sin duda significaba grandes sa­
crificios en algunos, pero más todavía la necesidad de renunciar también a 
una labor ministerial organizada, pues no siempre el nuevo lugar de asigna­
ción se enclavaba en la misma zona geográfica o lingüística, y así los reli­
giosos poco a poco iban cayendo en una completa pasividad en la organiza­
ción provincial.

Por otra parte esto no inquietaba grandemente a las autoridades para 
cuya mentalidad ultrarreformista lo primordial era el cumplimiento de los 
votos y de la observancia por encima de cualquier ministerio que pudiera 
hacer disminuir el rigor de la disciplina, así que hasta podían ver como un 
buen logro la pasividad, confundiéndola con la virtud de la obediencia de 
los religiosos, que así optaban por la puerta falsa de la decadencia y la como­
didad.

En el siguiente capítulo de 1544, cuando se volvió a elegir al padre fray 
Pedro Delgado como provincial, y Betanzos como uno de los definidores, 
además de insistir en no enviar dinero a España, aparece una curiosa orde­
nación que prohíbe pedir dinero a los seglares para comprar libros, y eso 
con el fin de no escandalizar a los fieles con tales peticiones, y así se manda 
que nadie pueda comprar libros sin la expresa licencia del padre provincial, 
a no ser una Biblia y un Breviario.*2

Aunque la ordenación se dirige directamente a reglamentar la pobreza, 
evitando abusos y escándalos, es también una importante medida con miras 
a controlar la lectura de los religiosos, haciendo en gran parte el criterio de 
la autoridad la norma cultural de la provincia; así la preocupación de la 
pobreza repercutirá inevitablemente en una pobreza intelectual.

Por otra parte, la responsabilidad inicial que existía entre los religiosos 
sobre la norma de pobreza, a estas fechas se había “viciado” y al parecer 
existían discrepancias en cuanto a las exigencias del voto; por esa razón el 
capítulo reservó a los superiores la declaración de las dudas sobre los votos 
esenciales, señalando un límite a la infracción, el cual, superado, debía ser 
absuelto sólo por el superior previa declaración del culpable. Este fenómeno 
que se irá agravando en los años siguientes indica cómo la casuística moral 
comenzaba a ganar terreno, y de cómo la observancia empezaba a salvar su 
pureza por medio de la misma casuística, con las nefastas consecuencias de 
un irrefrenable círculo vicioso.

No hubo ninguna mención nueva acerca de los votos de castidad y obe­
diencia en este capítulo, a no ser la recomendación de que “no sea llamativo 
vuestro hábito, ni tratéis de agradar con vestidos, sino con las costumbres”.

En 1546 aparecen nuevos elementos en la legislación sobre la pobreza, y 
así junto a los ya mencionados, hay dos ordenaciones, una de ellas encamina-

32 Breviario, edición manual de los libros de oraciones litúrgicas a que están obli­
gados los clérigos.



160 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

da a obtener un mayor control administrativo sobre las vicarías, ordenando 
a los vicarios llevar al capítulo provincial los libros de la procuración, en 
donde debían anotarse los ingresos y los gastos, para ser revisados por el 
padre provincial/8 La otra ordenación es un mandato urgente para que se 
cumpla la Constitución que disponía que ningún religioso podía tener dinero, 
ni en la celda ni en ningún otro lugar más de 24 horas, sino que debía ser 
depositado en un lugar común, bajo el control del prelado y del procurador.84 
La ropa debía tenerse en común, y usarla sin escogerla. Muchas veces la 
ropa que se recibía no era del agrado del recipiendario, o como se anota 
“se juzga indigno porque se le viste igual que a los demás hermanos”; enton­
ces se reflexiona: “deducid de aquí cuánto os falta en el santo hábito del 
corazón, cuando litigáis por el hábito del cuerpo”.

En el capítulo provincial de 1547 se consignan dos preceptos de impor­
tancia en lo que hace a la obediencia a los cuales se les suma la pena de la 
excomunión para que los religiosos que tuvieran permisos de la Santa Sede 
o del general o de cualquier otro superior de la orden “para cualquier cosa” 
los manifiesten, no ya en el término de un mes, sino en el de un día. Y como 
algunos habían mandado pedir permisos o breves, llevados de un espíritu 
casuista alegaban no tenerlos mientras no les llegaran, y se resistían a comu­
nicar la obtención o tramitación de los mismos; de ahí que los capitulares, 
conocedores de la maniobra, salieran al paso ordenando bajo las mismas pe­
nas “comuniquen al provincial cómo han enviado por los tales breves y 
letras”,85 y declaren “si tienen o han mandado pedir licencias”.

El otro precepto, expresado en los mismos términos y bajo la misma pena 
y censura, manda a todos los religiosos que hubieran tomado la bula de la 
cruzada notificarlo al padre provincial, y la misma obligación tenía el que 
en adelante la tomara.86

De estos dos preceptos se desprende con bastante claridad que en la pro­
vincia había lo que podríamos llamar una crisis de autoridad, un rechazo 
de la misma, recurriendo al papa o al maestro general para alcanzar ciertas 
licencias tales como ir a España, o cambiar de provincia, y esto sin siquiera 
informar al provincial de Santiago. Se está apuntando a la raíz del problema 
el progresivo debilitamiento de la obediencia y la autoridad, y los capítulos 
exigen ser informados para tener el control de los religiosos. Todo eso indica

33 ms 1-1546, 4.3.
34 Esta ordenación se repetirá en el capítulo de 1547, sólo que entonces comportará 

un elemento punitivo su incumplimiento, que consistirá en lo que el libro de penas y 
castigos de las constituciones designan como gravis culpae, y de la cual hablaremos más 
adelante.

35 ms 1-1547, 7.2. También los ausentes tenían dos días de plazo.
36 ms 1-1547, 7.3. La Bula de la Cruzada fue concedida al emperador Carlos V a tí­

tulo de la fábrica de San Pedro, y era para todos sus reinos excepto Sicilia. Para las 
Indias e islas y Tierra Firme se mandaba que el trienio para las mismas comenzara 
desde el día que se publicara en ellas. La cuota que se fijaba en las Indias para obte­
ner la bula era de un peso oro. En las Indias comenzó a correr desde el 27 de agosto 
de 1544. Tobar; I, p. 202.



I. LAS OBSERVANCIAS 161

que hay, entre superiores y súbditos, un lamentable ambiente de mutua des­
confianza, cuyas serias repercusiones en el futuro de la orden veremos más 
adelante.

Se recomienda en este capítulo que los prelados “no podrán enviar solos 
a sus súbditos a hacer camino ni tampoco mandarles que fueran fuera de 
casa por ninguna necesidad que haya”, y esto con pena de quince días de 
gravis culpa, a no ser que se tratara de un caso de enfermedad grave. El 
definidor en el capítulo de 1548 fue nuevamente fray Domingo de Betanzos. 
Ya se sabría, pues, el tono que habrían de tener las ordenanzas. De la po­
breza se ordenó que ningún hermano llevara consigo dinero a los mercados 
para comprar cosa alguna, bajo pena de gravioris culpae, de tal manera que 
sólo el padre procurador pudiera efectuar las compras para la comunidad, 
quitando así una ocasión más para que los religiosos se distrajeran de su 
vida claustral y pudieran así dedicarse con mayor ahínco a la contempla­
ción y a la penitencia.37 Las actas de este capítulo insisten en el estricto cum­
plimiento de la ordenación y precepto de no enviar dinero o valores a Espa­
ña,38 y también las que prohibían poseer o retener dinero por más de 24 
horas.39

En este mismo capítulo de 1548 se insiste nuevamente, en cuanto a la obe­
diencia, en la obligación bajo precepto de comunicar al provincial el haber 
tomado bulas, aunque ahora el plazo para informarlo se extiende hasta ocho 
días. También se reclama la obligación de manifestar al provincial cualquier 
licencia que llegara de España o de cualquier superior, ya que varios religio­
sos seguían afiliados a sus provincias de origen, casi siempre de España, y 
dependían jurídicamente de ellas mientras no fuesen transfiliados a la de 
México. En este caso el plazo que se da para informar al provincial es de 
un mes.40

En 1550, la obligación de manifestar los valores o dinero al superior co­
bra mayor fuerza al ser mandada como precepto y no como simple ordena­
ción,41 en su formulación el acta se vuelve casuística al querer “cerrar todos 
los resquicios” que los renuentes buscaban, y así notamos la diferencia entre 
Superiores y súbditos; entre dinero y valor, etcétera, lo que nos muestra 
cómo la costumbre de poner “a salvo” el pasaje de regreso a la península 
no se había podido erradicar completamente. En este capítulo la tónica ge­
neral es dictada por la rigidez de los capitulares, y por lo que se refiere a la 
pobreza, son sólo preceptos los que hablan de ella, de cuatro que hay en las 
actas tres son para legislar sobre el voto; el más interesante es el tercero, 
que trata de la pobreza que debían observar los religiosos que vivían entre 
los indios, como lo dice el texto del acta:

37 ms 1-1548, 5.4. 
3» ms 1-1548, 8.1. 
3» ms 1-1548, 5.1. 
4° ms 1-1548, 8.2. 
4i ms 1-1550, 6.4.



162 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

Item, mandamos en virtud de santa obediencia que ningún religioso subdito ni 
prelado gaste de las comunidades de los indios, ni pida dineros algunos de 5 pe­
sos arriba, ni decirles que lo compren para ornamentos ni para otra cosa sino para 
la sustentación (de los religiosos). Y que si otra cosa tuvieren de pedir, que lo 
comuniquen con nuestro padre provincial y que el que esta obediencia quebran­
tare incurra en un mes de gravior culpa.42

El testimonio de pobreza que los religiosos debían dar a los indios era 
fundamental en la metodología misional, y tanto la corona como las autori­
dades religiosas sabían que cualquier abuso en materia tan delicada podía 
echar a perder las intenciones o los intereses de la corona o de la evangeli- 
zación; de ahí la necesidad de legislar vigorosamente al respecto.43 Es hasta 
el capítulo de 1550 cuando encontramos principios de una legislación más 
definida sobre las transgresiones del voto de la castidad. El capítulo define 
que las faltas contra los tres votos quedan reservadas a los prelados, y sobre 
la castidad se dice:

Declaramos estar reservado cualquier acto externo contra persona que llegue a 
la gravedad de pecado mortal.44

Esto no quería decir que otras faltas como las de pensamiento no fueran 
pecado mortal, sino que las externas con segundas personas quedaban reser­
vadas al prelado, para que además de la penitencia sacramental de la con­
fesión se le aplicara una penitencia correctiva por el escándalo que se seguía 
o podía seguirse de tales faltas.

Lo mismo se dice en el capítulo siguiente (1552). A lo largo de las actas 
el tema es sustancialmente tratado de la misma manera, aunque poco a poco 
se le fueron añadiendo especificaciones y restricciones, según fueran necesi­
tándose.

En 1552 se confirma la ordenación y se manda “que ningún vicario o her­
mano exija alguna cosa más a los indios, sino sólo lo que se refiere a la co­
mida y al vestido”.45

Pero ya en el capítulo de 1553, el tema de la pobreza se trata escasamente, 
pues sólo se limita a repetir lo ya legislado y a insistir en su exacto cumpli­
miento.46 Pero en lo que hace a la castidad, además de la sanción sobre los 
pecados reservados contra el voto, se repite la prohibición de enviar a los 
religiosos solos fuera de casa sin compañero, “conviene a saber, fuera del 
patio de la Iglesia”.47

Capítulos posteriores habrán de ser más estrictos en cuanto a la guarda

42 ms 1-1550, 6.3.
43 Mendieta; III, 3. También la real cédula del emperador a las autoridades de las 

Indias de 2 de agosto de 1533, cdiao; X, p. 172.
44 ms 1-1550, 4.3.
45 ms 1-1553, 4.10.
4® ms 1-1553, 5.4; 5.5; 9.1; 9.3.
4* ms 1-1555, 7.5.



I. LAS OBSERVANCIAS 163

de la castidad, pues se prohibía permanecer solos dentro de la casa, a no ser 
con una especial licencia del provincial.

Es a partir de 1555 cuando se advierte un considerable aumento en la 
legislación sobre la pobreza. Las actas de este capítulo contienen nada menos 
que 12 referencias sobre el tema. Hay que notar también que es el primer 
capítulo provincial que no se celebra en el convento de México, sino en el de 
Izúcar. Las actas manifiestan que la intención fue la de hacer una recapitu­
lación legislativa en un sentido más realista, afrontando las dificultades eco­
nómicas por las que atravesaba la provincia. De ahí que junto a las normas 
ya “tradicionales” que reclamaban mayor austeridad a los religiosos en el 
cumplimiento del voto, aparecen otras nuevas que significan una relativa aper­
tura, aunque sea como un mal tolerado. Tal es el caso de una ordenación 
que permite que el convento de Puebla reciba todas las “limosnas y heren­
cias” que pueda para poder sustentar a los religiosos, pues al parecer la 
comunidad de la ciudad de los Ángeles pasaba por momentos muy críticos.

El texto de la ordenación dice así:
Igualmente ordenamos que, como nuestro convento de la Ciudad de los Ángeles 

no tiene suficientes limosnas para el sustento de los religiosos, como es justo; y 
como se quitan no pocos inconvenientes y sí se siguen muchas cosas óptimas, con­
cedemos pues, a tenor de las presentes al prior de dicho convento, presente y fu­
turo, y a todo el convento, que puedan recibir como necesario lo que se les ofre­
ce en herencia o les fuere ofrecido en el futuro para el sustento de los hermanos; 
así como para la construcción y reparación de la casa y otras cosas semejantes 
que se nos mandan y prescriben en las Actas del Capítulo General de Roma ce­
lebrado el año del Señor de 1553 bajo el reverendo padre Maestro General Fray 
Esteban Genuensi.48

El realismo de los capitulares no deja lugar a dudas, sin embargo es muy 
significativo que al ampararse en una admonición del capítulo general, ésta 
legisla para aquellos lugares en donde la reforma religiosa aún no regía 
plenamente, y a los que por una verdadera necesidad, se les permitía un 
cierto peculio,49 esto es, que cada religioso viera por sí mismo. La diferencia 
radica en que aquí la concesión se hace a la comunidad y no a los particu­
lares, y por ello el capítulo provincial aclara que los religiosos no deben 
poseer bienes o dineros en poder de seglares, como se había ordenado ante­
riormente.50

Otra de las medidas adoptadas por el capítulo provincial para hacer fren­
te a las dificultades económicas fue la de ordenar una ayuda para solventar 
los gastos de los tres conventos: México, Oaxaca y Puebla, que eran los cen­
tros de formación religiosa de la provincia.®1 Por entonces el convento de

48 ms 1-1555, 5.15. El texto del capítulo general en acgop; IV, p. 348.
49 Bienes o dineros para uso personal.
5« ms 1-1555, 5.15.
51 Sobre el convento de Oaxaca, las actas hacen una mención especial para que todas 

las casas comarcanas le ayuden, “como hasta aquí lo han hecho”, con todo lo que pu­
dieren. ms 1-1555, 19.



164 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

México albergaba a 35 religiosos, de los cuales sólo 12 eran ya sacerdotes; 
el de Puebla 18 con siete sacerdotes. Esta ayuda que recaía principalmente 
sobre las demás casas, consistía en que cada sacerdote de la provincia cele- 
brara 50 misas, de modo que los estipendios o limosnas arancelarios que se 
recibieran por ellas se debían enviar a los conventos señalados. En esta oca­
sión quedaban exceptuados de esta obligación los conventos de Oaxaca y de 
Izúcar “porque no pueden por tener muchas que deber”.52 Haciendo cálculos, 
la aportación representaba una suma considerable, ya que de 82 sacerdotes 
que entonces había en la provincia, tomando como base para este dato las 
mismas actas capitulares en su sección de asignaciones, 50 estaban obligados 
a cumplir con dicha ley, o sea 2 500 misas, y aunque no hemos podido ave­
riguar cuánto era el total de los estipendios, es de creerse que la cantidad 
no sería despreciable y que sí aliviaría en buena parte las necesidades de 
dichos conventos. Es importante notar que los capitulares no quieren hacer 
recaer el peso de esta dificultad económica sobre los indígenas, y por ello 
insiste en que no se pida nada a los indios fuera de lo ya establecido que 
era el vestido y el sustento.53

Pese a la pequeña apertura que este cambio significó para la provincia, 
podemos afirmar que el espíritu de observancia y de rigidez no disminuyó, 
al contrario, las exigencias a nivel personal se hicieron mayores, y el exce­
derse en un peso de plata se consideraba una falta muy grave contra el voto 
de pobreza, y para ser absuelto debía hacerse una confesión al prelado y no 
a cualquier sacerdote.54 También a los superiores se les aumentan las restric­
ciones, de modo que no puedan administrar a su arbitrio los bienes de la 
comunidad, y así se les ordena que no den nada de dichos bienes sin el con­
sentimiento de los padres del consejo de la casa, a no ser que fueran “me­
nudencias”55 y más aún, se manda como precepto bajo pena de graviori 
culpa, que ningún prelado regale las cosas de la comunidad que se conside­
ran necesarias para la misma: “libros de la librería, mantas o colchones o 
almohadas u otras cosas semejantes” y esto inclusive a los religiosos del 
mismo convento.5* A los súbditos también se les prohibía dar a otros religio­
sos, aunque fueran del mismo convento, alguna de las cosas que tenían des­
tinadas para su uso.57

En opinión de los capitulares, el vicio de la propiedad se disimulaba en la

52 MS 1-1555, 1.4.
53 ms 1-1555, 5.9.
54 Las faltas contra los votos podían ser leves o graves, según la materia del mismo. 

En el caso de la pobreza, el capítulo designa como falta grave el excederse en un 
peso de plata; con ello el trasgresor, además de ser reo de un castigo, cometía un peca­
do, es decir, una falta mortal por tratarse de un voto; ese pecado podía ser perdonado 
en la confesión por cualquier sacerdote. Sin embargo, los prelados tenían facultad, como 
en este caso, para reservar la absolución de dicho pecado, y sólo podía impartirla el 
confesor designado por el prelado para el efecto.

55 ms 1-1555, 5.8.
56 MS 1-1555, 7.4.
57 MS 1-1555, 6.3.



I. LAS OBSERVANCIAS 165

posesión de algunos objetos, como libros, los que, por identificarse con la vo­
cación intelectual de la orden, se convertían para algunos en válvula de 
escape, y para corregir esos abusos el capítulo decidió que ningún religioso 
pudiera tener más de 12 libros para su uso, fuera de los lectores (profeso­
res) , los predicadores y los prelados, a quienes el provincial señalaría el 
número que podían tener.®8 Esta medida, además de identificarse con la ten­
dencia monacal enemiga de los estudios vanos, y prescindiendo del fin co­
rrectivo que pudiera tener, alimentaba la falta de interés por el estudio y 
más tarde propiciaría el no menos vano deseo de refugiarse en los títulos 
de lectorado, para conseguir algunas libertades en beneficio personal.

“Obedeced al superior como a padre; mucho más al Superior Mayor, que 
tiene el cuidado de todos vosotros”, se recomendaba a los religiosos en este 
capítulo, y a los superiores se les decía que no se creyera feliz por tener la 
autoridad, sino por servir a sus hermanos con caridad. “Sostenga con agrado 
la observancia e impóngala con temor”, agregaba. Sobre los hombros del 
superior estaba el “corregir a los inquietos, consolar a los pusilánimes, alen­
tar a los débiles y ser paciente con todos”. En cuanto a la castidad se reco­
mendaba no hacer nada que ofendiera la vista de los demás, ni en el porte 
ni en los movimientos.

El siguiente capítulo provincial celebrado en el convento de Santo Domin­
go de México el día 20 de septiembre de 1556, es también abundante en 
noticias relativas a la pobreza, y aunque en su mayoría se trata de reitera­
ciones de las actas ya mencionadas, encontramos algunas novedades que ilus­
tran el proceso casuístico de la observancia. Se insiste, por ejemplo, en que 
las faltas contra el voto que excedieran de un peso de plata quedaran reser­
vadas a los prelados,60 pero como algunos religiosos acusados en este punto 
y en otros, alegaban con razones no previstas por la legislación, el capítulo 
concedió a los superiores el poder aclarar las dudas que surgieran con relación 
a los tres votos,60 pero como la casuística no era monopolio de los súbditos 
sino también de los superiores, amparándose en que podían dar “menuden­
cias”, distribuían cosas que en opinión de los más observantes no eran tan 
insignificantes, los capitulares se vieron obligados a tasar el valor de tales 
objetos hasta dos pesos, de tal manera que los superiores que quisieran dis­
poner de cantidades mayores debían consultar al consejo.61

Otra corruptela que por entonces comenzó a observarse entre los superio­
res principalmente, fue que al ir a los capítulos provinciales, sintiéndose am­
parados por su cargo y por la misión que tenían, tomaban para su viaje 
algo más de lo estrictamente necesario ya en dinero o en cosas, y como al­
gunos de ellos presentían que serían enviados a otros conventos, como súbdi­
tos o como superiores, procuraban llevar consigo aquellos objetos que juzga­

os ms 1-1555, 5.4.
59 ms 1-1556, 3.3.

ms 1-1556, 3.4.
«i ms 1-1556, 5.8.



166 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

ban podían serles de utilidad en su nuevo destino, o porque se habían 
encariñado con ellos. En contra de estas cosas, el capítulo prohíbe bajo pena 
de “grave culpa” llevar más de lo necesario para el viaje, y hasta les manda 
que no fueran cargados con las cosas de los indios; esto se refería probable­
mente a las limosnas que durante su viaje los indígenas les ofrecían, y tam­
bién podría tratarse de objetos artesanales que obtenían para regalar, cuando 
no vender, a sus familiares o amigos.®2

Las demás ordenaciones y preceptos de este capítulo son confirmación de 
leyes anteriores, tales como el no enviar dinero o su valor a España por 
ningún motivo,63 o bien no tener dinero en poder de seglares,64 y no dispo­
ner de más de 12 libros para uso personal.65

Ya en este capítulo hay más información, y más precisa, sobre la castidad. 
El acta ordena que ningún confesor, bajo pena de grave culpa, confesara a 
mujeres en otro lugar que no fuera el confesonario o reja, exceptuando el 
caso de grave enfermedad.66 Las medidas de precaución para evitar el trato 
con mujeres alcanzaban inclusive a las monjas, y así en 1558 se ordena a 
todos los religiosos que por ningún motivo fueran a los monasterios de mon­
jas ni a dar sacramentos ni a ninguna otra cosa.67

El capítulo de 1558, que fue intermedio del padre fray Domingo de Santa 
María,68 y se celebró el día 15 de enero en el convento de Yangüitlán, pre­
senta ricas novedades sobre nuestro tema de la pobreza. Los capitulares quie­
ren hacer frente a repentinos abusos hasta entonces tolerados, o recientemen­
te aparecidos, como las caballerizas en las casas y conventos. Como en las 
comunidades indígenas se tenían caballos para el servicio de las mismas, al­
gunos religiosos usaban de ellos como propiedad; por eso los capitulares 
mandaron que los caballos permanecieran sólo en las comunidades indígenas. 
La constitución mandaba a los religiosos ir siempre a pie como muestra de 
pobreza, a ejemplo de Santo Domingo de Guzmán, que siempre viajó confor­
me al modelo apostólico; sin embargo, la dispensa permitió rápidamente el 
uso del caballo como medio de transporte en caso ae estricta necesidad, de 
la cual, por otra parte, debía juzgar únicamente el prelado. De todas formas 
al generalizarse la dispensa, la reacción de la observancia, apegándose al es­
píritu, primero, y a la letra, después, procuró abolir este medio de locomoción. 
En la provincia desde un principio se ordenó la rigidez sobre el particular, 
hasta el punto de mandarse, en el capítulo de 1541, que los religiosos que 
sólo pudieran asistir al capítulo provincial caminando a caballo se abstuvie-

62 ms 1-1556, 5.17.
es ms 1-1556, 8.1.

ms 1-1556, 8.2.
65 ms 1-1556, 5.4.
®6 ms 1-1556, 5.13.
67 ms 1-1558.
68 Es una de las columnas de la fundamentación de la provincia. Ocupa diversos car­

gos, ya como provincial en dos ocasiones (1547 a 1550 y 1556 a 1559). Fue definidor en 
diversos capítulos. En 1555 es nombrado vicario de toda la nación mixteca. Muere en 
1559.



I. LAS OBSERVANCIAS 167

ran de ir al dicho capítulo.*9 No es, pues, difícil imaginar el horror que 
experimentaron algunos religiosos observantes al constatar no sólo el uso de 
caballos entre los religiosos, sino el establecimiento de caballerizas en los 
conventos, por ello el capítulo manda que se quiten, y para que surtiera efec­
to la ordenación se acompañaba con la pena de absolución del oficio al 
prelado que no ejecutare la orden.70

La necesidad para poder hacer uso de los caballos de las comunidades 
indígenas, a que se referían los capitulares, en muchos casos era condicio­
nada por la geografía, pero también en otros era un abuso, fruto de la como­
didad y hasta de vanidoso exhibicionismo. En ambos casos el tiempo llegará 
a sancionar el uso. Conviene notar que el acento de esta ordenación recaía 
principalmente en la negación de la propiedad y no tanto sobre el uso; no se 
sabe si la medida obedecía a cierta tolerancia o a una real necesidad.

Otro aspecto nuevo en la legislación sobre la pobreza es una ordenación 
al provincial para que en su visita canónica, o sea la inspección que en cali­
dad de autoridad debía realizar en los religiosos y casas de la provincia, 
revisara los libros de la administración conventual como los de las comuni­
dades indígenas, imponiendo la obligación (a los respectivos prelados) de 
llevarlos al capítulo provincial. La medida era para evitar que los religiosos 
menos escrupulosos se lanzaran sobre los bienes de las comunidades indíge­
nas, al no poder disponer de los de sus propias comunidades. Y así encon­
tramos en las actas un precepto por el que se prohíbe a los religiosos pedir 
a los indios más de 20 pesos para gastos de sacristía, campanas o iglesia sin 
la licencia del provincial.71

Por otra parte, mientras en lo relativo a las contribuciones de los indios 
para los objetos de culto se percibe una mayor apertura, en contraposición 
el capítulo reduce por medio de una ordenación la cantidad de la que un 
superior podía disponer sin consultar con el consejo de la casa, de dos pesos 
a sólo uno.72

Ya hemos visto también cómo las actas insisten en que los religiosos se 
abstengan de tener dinero o valores con los seglares, y este capítulo tampoco 
es la excepción,73 sólo que ahora a esa ordenación se añade otra que prohíbe 
a los religiosos conservar en los depósitos conventuales bienes de los seglares, 
indios o españoles, mandando bajo precepto formal devolverlos a sus dueños 
en el término de un día natural.74 En este caso la intención de los capitulares 
es evitar que las comunidades tuvieran un fondo con el que se respaldaran 
económicamente, y sobre todo para desvanecer cualquier malentendido entre 
los indios acerca de la verdadera intención de los religiosos al fundar casas

69 ms 1-1541, 4.4; lo mismo se decía de la ley de la abstinencia.
70 ms 1-1558, 5.23.
71 ms 1-1558, 7.6. Se recordará que años atrás la cantidad se había fijado en cinco 

pesos.
72 MS 1-1558, 5.9.
73 MS 1-1558, 7.8.
74 MS 1-1558, 7.7.



168 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

y misiones. En este sentido el capítulo ordena, haciéndose eco de un docu­
mento del maestro general de la orden y del cual no tenemos ninguna otra 
referencia, la revocación de todas las licencias concedidas a los prelados para 
pedir algunas limosnas, destinadas sobre todo a la construcción de conventos 
y santuarios; y al mismo provincial se le ordena que a tenor del mandato 
del maestro general, no conceda semejantes licencias sin antes tener el consen­
timiento de dos de los cuatro definidores.75

Estas actas concluyen recordando a todos los religiosos la prohibición de 
enviar dinero a España, y a los capitulares que no tomen para su viaje más 
de lo estrictamente necesario. Al provincial se le encomienda quitar a los 
frailes aquellos libros que en su opinión fuesen superfluos, y hasta manda 
que nadie compre o venda libros sin licencia del mismo padre provincial.76 
Los excesos en más de un peso de plata se consideran pecados reservados 
contra el voto.77

En el capítulo electivo de 1559, celebrado en el convento de Santo Domin­
go de México, la legislación sobre la pobreza carece de originalidad, repi­
tiendo ordenaciones y preceptos de capítulos anteriores. Sin embargo, hay 
en estas actas un apéndice con datos muy interesantes de orden práctico, 
que en el documento se denomina actillas; se trata de los criterios del provin­
cial y los definidores para encarar algunos problemas muy concretos. De 13 
incisos de que se componen las actillas, tres se refieren a la pobreza. El pri­
mero de ellos trata de poner fin a una costumbre que nada tenía que ver 
con la mendicidad, y consistía en hacer regalos a los seglares; de modo que 
el provincial y los definidores lo prohíben tanto a súbditos como a prela­
dos.78 Aquí podemos ver ya cómo el ambiente secular comenzaba a filtrarse 
en algunas comunidades, y al mismo tiempo cómo el ambiente dé estabilidad 
sociopolítica en el que crecían las comunidades urbanas impulsaba a los re­
ligiosos a ganarse las simpatías y el reconocimiento de los seglares por medio 
de presentes, más que por sus cualidades estrictamente religiosas.

De los otros dos puntos de las actillas, uno trata de la necesidad de recu­
rrir al procurador del convento cuando fuera a comprarse algo en los pueblos 
de españoles para las casas de vicaría establecidas entre los indios. Esto se 
hacía para evitar que los religiosos se divagaran entre los españoles con pre­
texto de la necesidad. Y también para no escandalizar a los seglares que vie­
ran a los frailes cada uno comprando por plazas y mercados.79 Por último, 
las actillas usaron otra vez el procedimiento de hacer celebrar un determinado 
número de misas a los religiosos en beneficio de los tres conventos de México, 
Puebla y Oaxaca. Esta vez el número de misas señalado a cada religioso 
fue de 50, lo cual daba un total de 5 000 misas, pues el número de sacerdotes 
ascendía a 100, sin contar a los 36 sacerdotes asignados en los tres convento^

75 ms 1-1558, 5.16.
76 ms 1-1558, 7.1; 5.14; 5.5.
77 ms 1-1558, 3.3.
78 ms 1-1559, 15.2 y ms 2-1559, 16.1.
7» ms 1-1559, 15.6 y ms 16.5.



I. LAS OBSERVANCIAS 169

mencionados.80 Según las mismas actillas la distribución de esos fondos debía 
hacerse del siguiente modo: 4 000 misas para el convento de México, y las 
mil restantes para los otros dos conventos; y se hacía de esa manera para ali­
viar el peso de la formación de los futuros sacerdotes que estudiaban en esos 
centros religiosos;81 y también para controlar y limitar los ingresos de las 
casas, cosa que dio pie para que un nuevo tipo de fricciones se estableciera 
entre las vicarías y los conventos.

En las actas de este capítulo encontramos algunas precisiones útiles para 
ilustrar el proceso de decadencia que iba afectando a la provincia, así apare­
ce la necesidad de precisar lo que se entiende por bienes necesarios a la 
comunidad para que nadie pudiera disponer de ellos sin autorización; esos 
bienes son: “sacristía, enfermería, librería, hospedería y demás oficinas —y 
añade— y los de las comunidades de los indios”.82 aclarando que quien los 
tomare para sí o para otro, sería castigado con la pena de gravioris culpae.

Por lo que hace a las caballerizas, este capítulo manda que se supriman, 
pero además se precisa que los caballos que se encontraran en las caballeri­
zas, los “aplique” el provincial, es decir que podía disponer de ellos y en­
viarlos a las casas “que a nuestro provincial pareciere”.83 Ese es uno de los 
pasos más decisivos en el proceso de decadencia, pues al hacer la distinción 
entre casas que podían tener caballos y casas que no podían tenerlos, se 
estaba autorizando de manera implícita el uso de este animal como medio 
de transporte.

También notamos una ligera apertura en relación con los libros, permitién­
dose a los religiosos elegir sobre la calidad de los mismos, aunque el princi­
pio de que ningún religioso comprara o dispusiera de ellos sin licencia del 
provincial quedaba en pie.84

En la sección de preceptos, hay uno que parece tener su raíz en el análisis 
que hicieron los capitulares de los libros de cuentas de las casas, en los cuales 
no todo estaba claro, pues leemos:

. .. todos los dineros que vinieren a la casa de cualquier manera que sea, o de 
misas o de otra qualquier limosna, se meta en el depósito en el qual aya dos lla­
ves, las quales tengan diversos religiosos, y de allí se saque con quenta y razón.85

En el capítulo de 1559 encontramos una importante ordenación que tiene 
que ver con el voto de castidad y que completa el sentido de la que hemos 
citado de no salir solo del patio de la iglesia ni quedar en casa igualmente 
solo, y que añade: “y que ni solo ni acompañado valla a casa de ningún

80 ms 1, 15.8 ms 2, 16-7. Los sacerdotes estaban distribuidos como sigue: diecisiete 
en el de México, nueve en Puebla y diez en Oaxaca.

81 Según las Actas, había entonces en el convento de México veintiún profesos; trece 
en Puebla y nueve en Oaxaca.

82 MS 1 y MS 2-1559, 6.1.
88 ms 1-1559, 6.7.

ms 1-1559, 6.8.
85 ms 1-1559, 9.3.



170 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

indio si no fuere a confesar algún enfermo que no pueda ser traído a la 
Iglesia”,86 esto se manda bajo pena de diez días de gravioris culpa al súbdito 
desobediente y con la absolución del oficio al prelado.

Por otra parte, la guarda de la castidad por los religiosos trata de evitar 
cualquier familiaridad sospechosa con los indígenas, al divagar de la clausu­
ra con el pretexto del ejercicio ministerial de evangelización.

Las mismas ordenaciones y preceptos volvemos a encontrarlos en este ca­
pítulo de 1561.87 Como algunas casas no tenían confesonarios apropiados 
para confesar a las mujeres, en el siguiente capítulo de 1562 se manda a los 
vicarios que con toda rapidez construyan confesonarios tanto en sus casas 
como en los pueblos pertenecientes a su jurisdicción.88

En el capítulo siguiente celebrado en Tepozcolula en 1561, las actas, al 
igual que las precedentes, anexan unas “actillas”, en donde se incluye el pre­
cepto en cuanto a la pobreza por el cual se prohíbe a los superiores dar a 
ningún religioso en particular dineros o misas6® para él o para ayuda de pa­
rientes o para cualquiera otra necesidad; pero es raro que se aclare que 
sólo de los bienes de la comunidad,™ dejando así la mano abierta en otros 
casos, con lo que se sentaba un funesto precedente para la conservación de 
la observancia, ya que se aprobaba el peculio en beneficio personal o de per­
sonas ajenas a la Orden. Si compramos esta legislación con la contenida en 
los primeros capítulos, no podemos negar que la letra era una solapada tole­
rancia a la creciente ola de relajación, a la vez que un impotente esfuerzo 
por salvaguardar lo “esencial” de la observancia.

Las actas nos revelan que los capitulares ya se habían dado cuenta de 
que algunos religiosos, sobre todo los que vivían entre los indios, seguían 
pidiendo más de lo necesario y ‘exigido’ para su vestido y manutención, y 
así manda a todos los religiosos que respeten la legislación, y hasta llega 
a especificar que la prohibición alcanza a los conventos y oficinas, de mane­
ra que no se podían alegar las necesidades que éstos tenían para usar de los 
bienes de las comunidades indígenas o inducir a los mismos indios a “hacer 
limosnas” para esos fines. La transgresión se pena con seis días de gravior 
culpa, y con absolución de oficio al prelado.951

Los abusos no paraban ahí, sino que en otras ocasiones, con motivo de 
construcciones, principalmente, algunas casas gastaban el dinero de los esti­
pendios antes de celebrar las misas, por lo que el capítulo reacciona en contra 
de este desorden poco digno, mandando que no se gaste el dinero de las 
misas antes de haberlas celebrado.952 Con el mismo fin de evitar abusos en la 
administración de los bienes de hospitales o cofradías, el capítulo manda

*<’ ms 1-1559, 6.2.
87 MS 1-1561, 4.4; 4.8; y ms 2-1561, 6.1.
«s ms. 1-1562, 5.5.
89 MS 1 y MS 2-1561, 15.1.
»o ms 2-1561, 15.1.
01 ms 1 y ms 2-1561, 6.2.
92 ms 1 y ms 2-1561, 6.6.



I. LAS OBSERVANCIAS 171

que no se gaste nada de dichos bienes sino en favor de los mismos hospita­
les y cofradías. Más aún, como algunos religiosos abusaban del prestigio que 
les daba el hábito y aconsejaban a los indios prestar dinero y vender tierras 
a los españoles, el capítulo, consciente del peligro que esto traería para la 
evangelización, lo prohíbe terminantemente y amenaza con pena de seis días 
de gravior culpa a los súbditos desobedientes y con absolución de oficio 
al prelado.®3

Finalmente aparece en esta acta por vez primera la distinción entre súbdi­
tos y prelados con relación al pecado contra el voto de la pobreza reservado 
por el exceso en el gastar o disponer de algún objeto sin licencia; en las actas 
anteriores esta falta se estipulaba en dos pesos primero y después en uno, 
ahora se fijaba un peso para los súbditos y dos para los prelados,®4 y aunque 
con anterioridad le estaba prohibido al prelado dar cosas por valor de más 
de dos pesos sin el consentimiento del consejo de la casa, no estaba sancio­
nado como falta reservada.

Hay un lapso en las actas de los capítulos provinciales que corre hasta el 
celebrado en 1562, el 19 de septiembre en el convento de Santo Domingo de 
México, que consigna una ordenación por la que se manda a todos los reli­
giosos residentes de otros conventos que no fueran los suyos propios de asig­
nación, que no pueden ir a sus prelados sin el consentimiento de los superio­
res en cuya casa están de huéspedes; la pena a los transgresores es la 
privación de la voz activa y pasiva durante un año, y además tres días de 
grave culpa. Y como según parece había bastantes abusos en ese sentido, se 
le manda al provincial que la pena señalada se ejecutara sin dispensa.®5 En 
el mismo estilo continúan las actas siguientes hasta 1568, donde al hablar 
de los pecados reservados a los prelados para su absolución, por vez primera 
se dice que el voto de obediencia es reservado siempre que haya transgresión 
de los preceptos de los prelados y se especifique en los mismos la reserva.®6 
Lo mismo se dice en el capítulo de 1572,97 y la razón de esta necesidad es 
que, como ya se dijo antes, en la orden ninguna falta obliga a pecado, aun­
que sí a castigo, a no ser que por la materia misma de los votos comporte 
una falta moral intrínseca; pero también puede aplicarse la falta moral en 
algún caso especial. En la provincia de Santiago este tipo de preceptos se 
aplicaba con relativa frecuencia, recurso muy propio de sistemas autoritarios 
decadentes que necesitan recurrir a la presión moral cuando no a la física

93 ms 1 y ms 2-1561, 6.3.
94 ms 1 y ms 2-1561, 4.2.
95 ms 1 y ms 2-1562, 6.3. Hemos de señalar que esta ordenación provenía de la legis­

lación general, sancionada por tres Capítulos Generales. Sin embargo, en México tuvo 
muy buen eco y hasta se llegó a prohibir a los religiosos ir de visita a otros conventos 
que no fuesen los más cercanos. Así por ejemplo, en el capítulo de 1568 (ms 2, 8.2) 
se lee: “que los religiosos no salgan fuera de sus distritos ni vayan a las fiestas de las 
otras casas sin licencia de nuestro padre provincial, si no fuere a la casa más cercana, 
y esto pocas veces”.

96 ms 2-1568, 4.2. 
ms 2-1572, 6.2.



172 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

para obtener los resultados deseados. Creemos que en la provincia de Santia­
go son ambos elementos los que se conjugan y originan una falta de creati­
vidad tan arraigada que desemboca en una pasividad conformista. Esta de­
soladora situación se alimentó y vivió de una institución conservadora, ve­
getativa, al margen de una sociedad urgida de evangelización y en evolución 
constante.

Las actas de este capítulo de 1562 son muy parcas en el tema de la pobreza 
y en su totalidad se trata de repeticiones de lo ya legislado?8 En cambio en 
el siguiente capítulo de 1564, encontramos nuevos elementos que proponen 
reglamentar la administración de los fondos económicos y abolir ciertas prác­
ticas de propiedad referidas siempre en cada capítulo, y cada vez más calu­
rosamente.

Se manda además no sólo no usar de los bienes de los hospitales y cofra­
días para otros fines, sino incluso el tener los depósitos de dichos hospitales 
y cofradías, bajo pena de absolución de oficio al prelado que fuese negli­
gente y seis días a pan y agua al súbdito?9 También se insiste en que ni los 
prelados ni los súbditos pidan a los indios ni en comunidad ni en particular 
cosa alguna fuera de lo estipulado, que era lo relativo al vestido y a la comi­
da, pero como algunos querían hacer extensivo este mandato u obligación 
de los indios hacia los misioneros, les pedían vestido y alimento no sólo para 
ellos, sino también para otros religiosos. El capítulo prohíbe terminantemen­
te la medida bajo pena de seis días de grave culpa sin dispensa a los súbditos 
o prelados que mandaran hilar a los indios más de lo que necesitaran los re­
ligiosos de su casa.1<>0

Los capitulares pretenden también limitar el abuso de ciertos frailes que sin 
licencia disponían de las cosas que la comunidad les había dado para su uso, 
por ejemplo, mantas, hábito, libros, etcétera; como si fueran propietarios de 
las mismas, vendiéndolas o trocándolas a veces hasta con la misma comunidad; 
para estas cosas hay una prohibición enérgica en términos semejantes a las 
anteriores.101

Por otra parte, en las actas hay un precepto que manda poner en el de­
pósito común “todo lo que en dineros viniere a la casa, a no ser aquello que 
de próximo se obiere de gastar en el gasto de la casa”.102 El precepto no se 
impone sin motivo, y aunque de suyo tiene buen sentido, no deja de hacer 
pensar que por esa puerta entraba más de un desorden, de ahí la necesidad 
de poner coto a abusos, pues los religiosos comenzaban a tener bienes persona­
les y a disponer de ellos a su arbitrio.

Las actas de este capítulo concluyen por fijar la contribución de los sacer­
dotes de la provincia en un determinado número de misas; en esta ocasión 
se manda celebrar a cada sacerdote 30 misas en beneficio de los conventos

9« ms 1-1562, V. gr.: 7.2; 5.11; 5.12, etc.
99 ms 1-1564, 3.5.

100 ms 1-1564, 3.5.
101 ms 1-1564, 4.7. Por el voto de pobreza se renuncia a la posesión pero no al uso.
102 ms 1-1564, 5.2.



I. LAS OBSERVANCIAS 173

de México y Puebla;103 al de Oaxaca no se le menciona en esta ocasión. El 
número es sensiblemente menor en proporción al estipulado en otros capítulos 
(50 misas). Desgraciadamente no pudimos hacer una evaluación exacta del 
número de sacerdotes y de misas por faltar en el documento la sección de 
asignaciones, sin embargo, basándonos en años anteriores, podríamos dar un 
monto aproximado de 3 000 misas.

Al aumentar las casas y dejarse como cosa de poca importancia, o por 
muy sabidas, algunas normas como la clausura de los conventos bajo llave, 
en el capítulo de 1564 se ordena que en las puertas de los conventos, espe­
cialmente las de la cerca, se tuvieran las dos llaves.104 En el de 1565, la 
estrechez de la clausura debía ser respetada; además de las llaves, y la prohi­
bición de que personas extrañas a la orden entraran en los conventos y casas, 
se ordena también que por las noches no quede ningún seglar, español o 
indio, a dormir dentro de los cercos del convento.105

El capítulo de 1565 es una recapitulación de lo ya legislado sobre el tema, 
pero contiene también algunas precisiones nuevas que ayudan a comprender 
mejor la evolución del problema. A manera de resumen creemos conveniente 
referir esquemáticamente las diversas ordenaciones y preceptos que se con­
signan en estas actas, ya que es el punto medio en la cronología que estu­
diamos.

Primeramente se confirma una sanción por la que quedan reservados todos 
los pecados que cometieren los súbditos contra la pobreza al excederse en 
más de un peso de plata;106 igualmente se confirma que ningún religioso, 
súbdito o prelado, pida a los indios alguna cosa fuera de lo que se les ha 
señalado para el sustento de los religiosos, y que tampoco aconsejen que pres­
ten dinero a personas seglares. Se incluye la prohibición de guardar el depó­
sito de los hospitales en el fondo de la comunidad, y el gastarlo en cosas que 
no fueren para el bien de las mismas instituciones bajo pena de grave cul­
pa;107

En la sección de ordenaciones se manda en primer lugar que los prelados 
no gasten más de dos pesos sin la autorización de los padres de la casa,108 aun­
que en esta ocasión no se consigna esa falta de los prelados como reservada. 
Se ordena también que las cajas del depósito, así como los libros del recibo 
y gasto de ingresos estuvieran en una celda aparte bajo dos llaves, cada una 
de las cuales en mano de distintos religiosos, con el fin de evitar la malver­
sación de fondos,109 y la de que ningún religioso trueque con la comunidad 
alguna de las cosas que se le han permitido para uso.110

103 Idem, 11.
104 ms 1-1564, 4.5. 
ios ms 2-1565, 7.3.
loo ms 2-1565, 6.2.
i°7 ms 2-1565, 6.5.
ios MS 2-1565, 7.2.
109 MS 2-1565, 7.3. 
no ms 2-1565, 7.4.



174 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

Es también dentro de las ordenaciones donde encontramos algunos elemen­
tos nuevos: el que para solventar los gastos que un capítulo provincial oca­
sionaba a la casa en donde dicho capítulo se celebraba, cada uno de los 
capitulares contribuyera con 10 pesos; hasta entonces nada se había mandado 
y al parecer la contribución era voluntaria, y hasta podría incluirse en la 
aportación que las casas hacían en pro de los tres conventos en misas, ya que 
por otra parte la mayoría de los capítulos se hacían en el convento de Méxi­
co, por lo menos los electivos.'111

Sobre las caballerizas, los definidores encargan sobremanera al padre pro­
vincial que las quite de las casas; pero conceden que las haya en las casas 
de Teguantepec, Jalapa, Nejapa, Tlaxiaco, La Villa Alta, Chila, Tonalá y 
Yautepec.112 La medida no deja de ser un avance real si consideramos la zona 
misional y geográfica de las casas, pero desde el punto de vista de la obser­
vancia es un verdadero retroceso tolerado, ya que es la aprobación oficial 
de un elemento tan encontrado con la mentalidad y tradición de la observan­
cia. El esfuerzo de la autoridad por salvar lo salvable dentro del proceso de 
relajación frente al cual ya casi nada puede hacerse, se manifiesta en deci­
siones de este tipo, que es más timidez que prudencia.

Otra novedad, aunque de menor importancia, es el que nadie pueda vender 
o cambiar libros sin licencia del provincial,113 en este caso se refiere a los 
seglares y no a la comunidad, aunque el principio es el mismo; la no pro­
piedad de los religiosos sobre los bienes. No obstante se sabe que los religio­
sos podían disponer de algunos bienes recibidos de sus parientes o como li­
mosnas, y la autoridad lo toleraba. La ley quiere salvaguardar, al menos for­
malmente, el sentido de la no propiedad. Relacionado con esto, las actas re­
fieren otra ordenación: que los sacerdotes no se “carguen” de misas, o sea 
aceptar más de las que pudieran celebrar y que les fueran encomendadas.114 
Esto por lo que se refiere a los estipendios, pues en caso de que los religiosos 
no las pudieran celebrar, la obligación de cumplir con el compromiso pasaba 
al convento o casa en donde el dicho religioso estaba asignado, y como a 
veces sucedía que los estipendios ya se habían gastado antes de celebrar las 
misas, el perjuicio recaía sobre la comunidad. Cada sacerdote sólo podía ce­
lebrar una misa diaria, y con frecuencia los religiosos no celebraban diaria­
mente. Lo más notable es que la legislación se dirige a los particulares, dando 
a entender que había una administración privada en este punto, siendo ello 
un capítulo más de propiedad.

En la sección de preceptos hay algunos dedicados a la pobreza; el princi­
pal es el que se refiere a no enviar dinero o su valor a España, aunque fuera 
para ornamentos para los conventos. También se dice que nadie puede llevar 
o disponer de las cosas que tiene para su uso sin licencia del padre provin-

m ms 2-1565, 7.5.
112 MS 2-1565, 7.6.
113 MS 2-1565, 7.7.

ms 2-1565, 7.8.



I. LAS OBSERVANCIAS 175

cial, pues sucedía que algunos, al regresar a España, se llevaban los objetos 
que habían usado durante su estancia en México, o bien los regalaban o ven­
dían.115 En este precepto se incluye la prohibición de tener dinero en poder 
de seglares, y queda reservada la absolución de dicha falta únicamente al 
provincial.116 Se insiste también en la obligación de poner en el depósito 
común todo el dinero que entre a la casa, y que nadie tenga dinero en su 
poder, ya fuera de comunidad o “bien se los hubiesen dado de limosna en 
pariücular”, a excepción de los que fueran a usar de inmediato en el gasto 
de la casa.*17

Esta última cláusula es la más clara prueba de cómo ya se permitía el 
tener propiedades personales, aunque la condición que se ponía era de que 
esos bienes quedasen en el depósito común y no en poder de los particulares, 
lo cual no deja de ser un verdadero formulismo que nada tiene que ver 
con el espíritu de la pobreza religiosa ni de la vida comunitaria, porque era 
ésta la que sufragaba los gastos de sus miembros, ya que cada uno de ellos 
formaba parte de una misma vida y trabajo. Este proceder provenía de los 
frecuentes cambios de personal que se llevaban a cabo en la provincia, cam­
bios que creaban un clima de inestabilidad en el apostolado y en la vida de 
comunidad.

Las actas concluyen recordando la obligación que había de viajar sin di­
nero,118 y asignar un número de misas por cada sacerdote asignado en la 
provincia en favor de los tres conventos de México, que ahora es de 40, su­
mando un total de 5 000 misas aproximadamente.11®

En este capítulo se confeccionó una “memoria particular que se leyó des­
pués de las actas y se manda guardar”; se trata de las actillas, todas muy 
prácticas y concretas. Una de ellas se refiere al trato que se daba a los indios, 
pero por las implicaciones que tiene con la pobreza la consignamos aquí, y 
es la prohibición de mandar hilar a los indios más de lo necesario para las 
casas de los religiosos,120 y es a la vez un testimonio de cómo lo mandado 
con anterioridad sobre este punto no había surtido efecto. Otra de estas 
normas prácticas mandan que no se preste el dinero de las casas ni ninguna 
otra cosa a los seglares.121

Por lo que respecta a la obediencia no hay ordenaciones explícitas acerca 
de este voto; una laguna que repite sólo lo ya estipulado en otros capítulos, 
y una ordenación para todos los religiosos residentes de otros conventos que 
no fueran “los suyos propios” de asignación, que no pueden acudir a sus 
prelados sin el consentimiento de los superiores en cuya casa estén de hués-

115 ms 2-1565, 8.1.
ne MS 2-1565, 8.1.
127 ms 2-1565, 8.2 (el subrayado es nuestro).
iis ms 2-1565, 8.2.
119 ms 2-1565, 18.
120 ms 2-1565, 20.6.
121 ms 2-1565, 20.9.



176 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULAR

pedes; la transgresión era muy penada: privación de la voz activa y pasi 
por un año, y tres días de grave culpa; sin dispensa.

En 1567 se celebró el capítulo intermedio del padre fray Pedro de Feria/ 
por vez primera en el convento de Puebla, el día 18 de enero. El interés < 
los capitulares recae sobre la necesidad de controlar las administraciones p: 
vadas de los religiosos, y así leemos que las “limosnas particulares de 1 
hermanos” deben ser manifestadas al superior en el término de un mes 
máximo dos, de otra manera las limosnas serían aplicadas a la comunida 
Una vez más es notorio el esfuerzo de parte de la autoridad por evitar 
posesión directa por lo menos, ya que la posesión real parecía inevitable, 
hasta parece establecerse la división entre bienes comunitarios y personales.

Otra ordenación de este capítulo intenta reglamentar los abusos en matei 
de estipendios de misas, al mandar a los religiosos que no reciban limosna < 
misas en mayor número de las que él mismo pudiere celebrar dentro de 1 
dos primeros meses siguientes, y sin encomendar a otro que las diga,123 pu 
sucedía que algunos aceptaban celebrar misas aunque fuera con un bajo < 
tipendio, y cuanto tenían otras intenciones mejor remuneradas, cedían a otr 
compañeros las primeras. También se prohíbe dar libros o cosas semejanl 
a cambio de misas, como si se tratare de papel moneda, y se declara trai 
gresor del voto de la pobreza a quien hiciere lo contrario.124 Se insiste u: 
vez más en que nadie puede vender o comprar libros sin el permiso del pi 
vincial, y en caso de comprarse dicho libro en México con la previa auto 
zación, debería hacerse por intermedio del procurador del convento y no 
interesado.125

Como puede verse, estas medidas fueron desde una tolerancia tan gran 
como la de autorizar bienes personales, hasta una rigidez igualmente exti 
mosa; eso prueba el descontrol que tenía la autoridad frente a la situaci« 
que cada vez se hacía más crítica.

Los capitulares están seguros de que la causa de múltiples abusos de pai 
de los súbditos en materia de pobreza se debía a la excesiva rigidez con 
que muchos superiores les trataban, sobre todo al ser enviados a otras casi 
de ahí que encarguen a todos los superiores que provean a sus súbditos 
lo necesario durante el tiempo que pasen en su compañía, y también cua 
do la obediencia les destina a otro lugar, y esto sin cargarles de misas, o s 
con la obligación de celebrar tantas misas en favor de la casa que le hat 
proporcionado los medios para su transporte.126 La medida, aunque bien orie

122 Provincial de 1565 a 1568. En 1553 es subprior del convento de Oaxaca hasta 15 
en que es vicario en la casa de Teticpac. En 1558 es prior del convento de México 
funge como definidor en el capítulo provincial. Vuelve como vicario a Teticpac 
1561 y es hecho predicador general para el convento de Yanhuitlán. Se le noml 
examinador de una cartilla en lengua zapoteca. Vuelve a México como prior en 15 
hasta su elección de provincial en 1565,

123 ms 1-1567. 7.13.
i2* ms 1-1567, 7.13.
i2® ms 1-1567, 7.13.
126 MS 1.1567, 7.13.



I. LAS OBSERVANCIAS 177

tada, era inadecuada para resolver el problema, que tenía raíces muy pro­
fundas, ya que sólo evitaba que los súbditos resolvieran sus necesidades 
materiales por otros medios. El verdadero problema, sin embargo, quedaba 
sin tocar al no ofrecer a los religiosos razones convincentes para impulsarlos 
a vivir la pobreza voluntaria, como lo podría hacer la misión, ya que en el 
ministerio comunitario la vivencia de una realidad social y religiosa cuestio­
naba al hombre religioso y vertebraba los esfuerzos de evangelización, mien­
tras que la ley no dejaba de ser letra muerta o un esquema frío, inútil mu­
chas veces. No debemos olvidar que el compromiso de los votos es ante todo 
algo personal, y que por ello la legislación tiene un valor normativo, no 
definitivo, y no podemos juzgar definitivamente la vida religiosa de estos 
hombres sólo a través de la ley, pero sí podemos hacerlo en cuanto norma 
y expresión perfectiva del ideal; en ese sentido encarna circunstancialmente 
ese ideal, corrigiendo las desviaciones o previéndolas y rectificando los cami­
nos en orden a la realización del objetivo, en este caso con la vivencia del 
evangelio, personal y comunitariamente.

Otro punto de interés es el relacionado con los caballos; al aceptarse con 
anterioridad su uso en casos necesarios, el presente capítulo se ve obligado 
a reglamentar sobre la materia, respondiendo con casuística a la casuística, 
como suele suceder al pretender soluciones de equilibrio. Y así, en primer 
lugar confirma la supresión de caballos y caballerizas en las casas en donde 
no habían sido autorizados, y después dice que en los lugares permitidos “de 
aquí en adelante no se compre ni se venda ni trueque caballo alguno sin 
licencia del prelado mayor (provincial)”, y añade: “si algún religioso tiene 
algún caballo señalado para sí, por la presente lo aplicamos a la casa donde 
es el morador”.127

Finalmente ordena que ningún religioso, cuando se mude, pueda llevar 
caballo alguno de una casa a otra, a no ser que dicho caballo sea prestado, 
y en caso contrario se declara propietario del animal al religioso, es decir, 
transgresor del voto de la pobreza.128

Se consigna también una curiosa ordenación que reglamenta el número 
de “chiquihuites” o baúles que los religiosos podían poseer para guardar sus 
pertenencias, de tal modo que ninguno podía poseer más de dos, ni al ir de 
viaje llevar más de uno, los cuales debían ser “pequeños aunque de buen 
tamaño”.129

En 1567, las actas insisten sobre el tema de la confesión de mujeres, espe­
cificando que en los pueblos de indios, los religiosos no podían confesar a 
las mujeres ni antes de salir el sol ni tampoco después de puesto, y esto inclu­
sive en los confesonarios autorizados, es decir, con rejas.120

127 MS 1-1567, 7.12.
128 ms 1-1567, 7.12.
129 ms 1-1567, 7.17.
130 ms 1-1567, 7.7. Por esta razón se mandaba que ningún confesonario fuera usado 

antes de recibir la aprobación del provincial.



178 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

Otra ordenación que se consigna en las actas de este capítulo se refiere 
también al comportamiento de los religiosos establecidos en los pueblos de 
indios, al prohibirles entrar los unos en las celdas de los otros sin licencia 
del prelado, y esto “se entienda no solo con los moradores (residentes) sino 
también con los huéspedes después de haber aposentado, so pena de un día 
de pan y agua por cada vez que lo contrario hicieren”.181 Esto se hacía para 
evitar las sospechas de sodomía que podían surgir en más de un indio, sobre 
todo al constatar el exagerado cuidado que ponían los religiosos en evitar 
a las mujeres.182

Una prueba de este rigorismo antifeminista la encontramos en las actas 
del capítulo de 1568 en la sección de “actillas” que dice: “Que no entren 
mujeres en nuestros conventos, ni huertos; ni coman en las porterías de los 
conventos”.133

Del voto de obediencia, al hablar de los pecados reservados a los prelados 
para su absolución, por primera vez se dice que es reservado siempre que 
haya transgresión de los preceptos de los prelados y que se especifique en 
los mismos la reserva.

Las actas del siguiente capítulo celebrado en México en 1568, se caracteri­
zan por el sentido práctico de sus decisiones, y en el tema de la pobreza 
encontramos nuevos aspectos. La legislación se basa en la situación real de 
la provincia, con sus defectos y cualidades, y parece abandonar el romanti­
cismo de una observancia ideal de los tiempos dorados, aunque sin dejar la 
rigidez; más bien procura imponer la estrechez en situaciones concretas. Así 
por ejemplo al señalar como pecado reservado en los súbditos los excesos 
contra la pobreza en más de un peso, declara que:

Por esto no entendemos conceder licencia para gastar cantidades menores.134 

y sobre los prelados fija el execeso en dos pesos sin el consentimiento de los 
súbditos, “de tal modo que si hubiere exceso en dicha cantidad, será pecado 
mortal”.185

Se manda también no pedir a los indios cosa alguna fuera de lo señalado 
para el sustento de los religiosos; sin embargo, se aclara que en caso de pe­
dírseles algo que superara los 10 pesos, tenía que ser autorizado directamente 
por el padre provincial y por escrito.130 Esta medida quiere evitar los abusos 
ya consagrados por el uso de hacer recaer sobre los indígenas parte de los 
gastos de la comunidad religiosa en contra de la línea seguida en los prime-

131 ms 1-1576, 7.17.
132 En este sentido recuérdese la actitud del episcopado mexicano en los dos prime­

ros concilios provinciales de México y la discusión sobre el Colegio de Tlatelolco por 
la tendencia incontinente de los indios.

133 ms 2-1568, 26.3.
134 ms 2-1568, 4.2.
133 ms 2-1568, 4.2.
133 ms 2-1568, 4.3.



I. LAS OBSERVANCIAS 179

ros años. Sin embargo, se mantiene en pie la ordenación de no aconsejar a 
los indios que presten dinero a los seglares, esto es, a los españoles, ni que les 
dieran en renta caballerías de tierra,137 con el fin de evitar no sólo perjuicios 
a los indios, o desacreditar la presencia de los misioneros ante los catecúme­
nos, sino también para quitar a los mismos religiosos cualquier “retribución” 
de los españoles así favorecidos.

Por otra parte, como la ordenación de no guardar dinero de españoles en 
los conventos había sido violada constantemente y hasta en ocasiones había 
sido causa de que algunos religiosos conservaran esos bienes como albaceas, 
el capítulo, que prefiere tolerar un mal menor, acepta que se guarden dichos 
bienes en los conventos, pero con la condición de que se hiciera en el depó­
sito común.138

Es muy importante que en esta acta se consigna por vez primera la bula del 
papa Pío IV, Próvida Sedis Apostolicae Solertia, del 12 de agosto de 1562, 
que prohíbe bajo pena de excomunión a todos los religiosos de cualquier 
estado y condición y dignidad que volvieren de las Indias, llevar dinero 
fuera del viático, y también que “antes de que suban a los navios tienen que 
manifestarlos a sus superiores establecidos en aquellas partes y pedirles cartas 
de denunciación y taxación de su viático bajo la dicha pena de excomu­
nión”.1*9 Curiosamente, esta denuncia la consigna el capítulo provincial como 
una intimación hecha por el señor arzobispo mexicano Montúfar (que era 
dominico), en el capítulo anterior de 1567. La denuncia se había expedido 
en Roma en 1562, y hasta su intimación en México pasaron cinco años de 
trámites en el Consejo de Indias, aunque entre los dominicos ya se practica­
ba desde 1541 y bajo la misma pena.

Para entonces la costumbre de pedir limosna y estipendios de misas para 
solventar necesidades personales o de familiares se había generalizado en 
casi toda la provincia, por ello el capítulo, aún aceptando este estado de cosas, 
procuró restringirlo y mandó que para hacerlo era necesario obtener la 
licencia del padre provincial, aunque los capitulares le encargan que no 
la conceda fácilmente sin grave necesidad.140

Al final de las actas hay una aclaración firmada por uno de los definidores, 
un fray Claudio de Villalobos, y que parece no tener relación directa con el 
contexto, y que dice:

Declaramos que sólo se entienda este mandato de las demandas que andan en 
la provincia de dineros y misas y de joyas de plata y oro, y que esto se entienda 
que no se pida a indios ni a religiosos y que en lo demás les quede a los prela­
dos su autoridad.141

Ahora bien, el único mandato que hay en las actas de este capítulo es el

137 ms 2-1568, 4.3.
138 ais 2-1568, 4.3.
139 ms 2-1568, 5.1 y 10.1.
140 MS 2-1568, 12.
141 ms 2-1568, 25.



180 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

que hemos referido, con lo que la restricción excluiría a los indígenas de 
ayudar para estos fines.

En cuanto al uso de los caballos entre los religiosos, como al parecer la 
legislación anterior no se había cumplido y el uso de estas bestias se había 
generalizado, el capítulo acepta que los frailes usen los caballos, pero les man­
da que ningún religioso venda o cambie sin antes consultarlo con el padre 
provincial.1412

El número de misas que cada sacerdote debía celebrar en favor de los tres 
conventos de formación nuevamente es elevado en este capítulo a 50 cada 
uno.

Por último el documento concluye con las ya conocidas “actillas”; de las 
nueve ordenaciones que contiene sólo dos se refieren a la pobreza en cuanto 
tal. La primera de ellas manda a los religiosos que en los días de “tianguis” 
no salgan a comprar ni tampoco vayan a ninguna otra cosa. La razón de 
esta ordenanza quizá fue evitar en los indios la impresión de que los religio­
sos tenían dinero para hacer compras a su antojo.143 La segunda se limita a 
mandar que haya “estrechura en no tener caballos”144 como última tentativa 
para controlar este abuso tan generalizado.

Nada sabemos de lo legislado en el capítulo de 1570 por no haberse con­
servado en los documentos el acta, pero es muy posible que tratándose de un 
capítulo intermedio no se hayan realizado cambios notables, lo cual se con­
firma por las actas del capítulo siguiente de 1572, que sigue la línea progre­
siva, concretándose a repetir lo mandado anteriormente.

Este capítulo de 1572 se celebró en México en el convento de Santo Do­
mingo, y se inspiró sobre todo en el capítulo de 1568. En las declaraciones, 
hablando del pecado reservado contra el voto de pobreza, dice que los supe­
riores incurren en dicho pecado cuando se exceden de la cantidad de dos 
pesos sin consultar antes con sus súbditos y obtener de ellos la autorización 
o consentimiento, y se especifica que esa cantidad no la podrán dar ni en 
metálico ni en especie a los seglares o a sus súbditos, aunque sea como limos­
na.145

Más interesante es la insistencia en limitar la compra o venta de los caba­
llos,146 que no su uso, pues para entonces había una franca decadencia en 
este punto. Y así leemos en las actas:

porque hay mucha corruptela en andar a caballo no solamente los padres ancia­
nos y otros cuya necesidad es manifiesta,, pero aún los mozos recién profesos.147

Se puede comprender perfectamente lo que esta “corruptela” significaba 
no sólo para la antigua observancia de andar a pie, sino para la misma po-

142 ms 2-1568, 13.
143 MS 2-1568, 26.5.
*44 ms 2-1568, 26.7.
14* ms 2-1572, 6.2.
14* ms 2-1572, 6.2.
147 MS 2-1572, 8.12.



I. LAS OBSERVANCIAS 181

breza, y no sólo por el costo de los animales, que debían ser numerosos para 
que se hablara en términos tan generales de su uso, sino también por el costo 
del mantenimiento, el cual en gran parte se haría recaer sobre las comuni­
dades indígenas.

Hechos como éste nos dicen cuánto se había propagado la relajación de la 
observancia entre los religiosos, y hasta en la institución, y cómo la legisla­
ción se vuelve, cada vez más débil e impotente no ya para vitalizar la pobre­
za, sino para neutralizar los efectos perniciosos de esa decadencia.

Por otra parte el fuerte centralismo conventual que ejercían los tres con­
ventos, así como las nuevas exigencias de una creciente vida urbana hacían 
recaer cada vez con más fuerza el peso de la subvención económica de la 
provincia sobre las vicarías de los indios, prueba de ello es que en este capí­
tulo la contribución de cada sacerdote para los tres conventos aumenta nue­
vamente, esta vez a 60 misas cada año, porque, dicen las actas, “padecen 
gran necesidad”.148 Como medida para salvaguardar la castidad, se manda 
no confesar mujeres, ni españolas ni indias, fuera del confesonario con reja149 
En el siguiente capítulo se rechazaba una costumbre venida de España; 
al parecer algunos religiosos, amparándose en la Bula de la Cruzada de 
1529, elegían confesores para poder ser absueltos de las censuras y hasta 
de los pecados reservados, de tal modo que, a juicio de los superiores, los 
religiosos que habían delinquido en materia reservada al confensarse al am­
paro de la bula quedaban “impunes”.150

El texto del acta al hablar sobre el pecado reservado contra la castidad 
dice así:

Y advertimos a todos los religiosos de esta provincia que no pueden ser absuel­
tos de los casos reservados por la Bula de la Cruzada, como aparece por esta

148 MS 2-1572, 18. De acuerdo con una declaración jurada por varios dominicos ante 
las autoridades de la Corona en 1572, sabemos que para esa fecha el convento de Santo 
Domingo de México, que antes “no tenía un real de renta”, poseía en la ciudad de 
México “algunas casas y censos” además de “tierras de labor y de pan y unos molinos 
de moler trigo. Todo lo cual reditúa 6.000 ducados de rentas poco más o menos”. Y 
a esto se habían visto obligados porque “las limosnas habían disminuido por la po­
breza de la tierra”. La declaración está firmada separadamente por Fr. Alonso de 
Aguilar; Fr. Juan de Neyra, que era procurador del convento; Fr. Fernando de Morales; 
y Fr. Diego de O sorio, que era el prior. Fray Alonso de Aguilar, como depositario que 
era del convento, da cuenta del origen de las posesiones y dice que “el dicho convento 
tiene obligación (de celebrar) 24 misas rezadas a la semana; 171 misas cantadas al año 
y 12 rezadas de obligación perpetua (por las dotes, limosnas y capellanías que se habían 
aceptado)”, todo lo cual daba un total de 1479 misas al año. Cf. Información Apolo­
gética de los dominicos 1572. ainah 774ant. 320 C.A. Como se ve hay una considerable 
desproporción entre las obligaciones del convento de Santo Domingo de México y las 
que los capitulares imponían a toda la provincia.

14» ms 1-1572, 8.9.
150 Así parece indicarlo el hecho de que la Provincia de España impetró con éxito 

una bula del papa Pío V, Romani Pontificis circunspecta Benignitas a 21 de julio de 
1571, contenida en el b.o.p. ; V, p. 283. Es curioso que las actas no citan esta bula que 
tiene un carácter universal para la Orden.



182 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

cláusula sacada del original palabra por palabra: “en esta derogación, no quere­
mos, sin embargo, comprender las facultades semejantes o desemejantes concedi­
das a los superiores de las Órdenes mendicantes respecto de los hermanos de sus 
órdenes, ni tampoco causarles algún perjuicio; más aún queremos que dure res­
pecto de los dichos hermanos de sus órdenes como está”.151

Aunque de suyo esta cláusula se refiere a los tres votos, el hecho de refe­
rirla a la castidad puede ser un indicio del cuidado que los superiores querían 
tener en controlar a los religiosos sobre el particular.

El capítulo provincial de 1574, celebrado en el convento de Santo Domin­
go de México, el 2 de octubre, fue el capítulo intermedio del padre fray 
Domingo de Aguinaga.152 En las actas, junto a un viejo estilo, se da una 
nueva manera de presentar lo relativo a la pobreza. Lo primero que llama 
la atención es el reducido número de alusiones sobre el tema: dos confirma­
ciones una ordenación y dos preceptos. Una de las confirmaciones se refiere 
a la pena impuesta a súbditos y prelados en cuanto a la cantidad fijada en el 
voto de pobreza (uno y dos pesos respectivamente) ; sin embargo, refiriéndose 
a los prelados dice: “les encargamos miren que son dispensadores y no seño­
res absolutos y así no pueden dar pro libito suo (a su arbitrio) sin parecer 
de los compañeros”, y dice además: “y encargamos a los padres vicarios de 
las casas tengan particular cuidado de ayudar con sus limosnas a los tres 
conventos, las cuales puedan dar sin escrúpulo, que por esta se les da plena 
licencia sin el parecer de los compañeros”.158

Este dato nos indica cómo los religiosos de las vicarías veían con recelo la 
necesidad de colaborar con limosnas cada vez más cuantiosas para los tres 
conventos de México, Puebla y Oaxaca. Esto hace pensar que quizá entre los 
mismos superiores no era bien mirada la exigencia monetaria de los grandes 
conventos, pues aunque efectivamente existía una necesidad real, también 
era verdad que en los mismos conventos había gastos injustificados de reta­
blos, ampliaciones, etcétera, lo cual estaba vedado para las casas de vicaría, 
debiendo siempre consultar antes con el provincial para emprender cualquier 
obra en sus casas.154 Esta situación se agravará más en los años siguientes 
hasta el punto de que los capitulares se verán obligados a suplicar a todos los 
súbditos y prelados que fuesen generosos y no se mostrasen reticentes en 
conceder algunas limosnas para ayuda de los tres conventos. A esto se sumaba 
una nueva ordenación que prohibía a todas las casas tener más de dos caba­
llos, y a los vicarios el cambiar o vender dichos animales sin permiso del 
provincial; en caso de desobediencia inmediatamente se aplicarían los ca-

15! ms 1-1574, 6.2.
152 Fue dos veces provincial, una de 1572 a 1576, y otra de 1585 a 1589. Fue varias 

veces superior sobre todo en la región mixteca, ocupando los cargos de vicario en Cui- 
lapa, Yanhuitlán y Teutila. En 1558 es instituido visitador de la nación Mixteca, y fun­
ge varias veces como Definidor en diversos capítulos provinciales.

isa MS 1-1574, 6.2
154 Ms 1-1574, 6.3.



I. LAS OBSERVANCIAS 183

ballos a uno de los tres conventos, según la cercanía de una y otra casa.155 
Apuntamos también cómo se había legitimado el uso de los caballos en las 
casas y hasta en los conventos, y si a esto le añadimos que en la mayoría de 
las vicarías el número de religiosos era de dos sacerdotes, podemos afirmar 
que casi todos los religiosos en las vicarías tenían caballo.

El antiguo precepto de que todo lo que entrase a la casa debía ser ano­
tado en un libro, señalando ingresos y egresos con recibo, para que el pa­
dre provincial pudiera verlo al hacer su visita canónica, adquiere ahora un 
nuevo cariz, que más que celo por la observancia del voto parece tratarse 
de una fiscalización de los ingresos para ver cuánto podían colaborar las 
casas a la provincia.15e

En el capítulo siguiente, celebrado también en el convento de Santo Do­
mingo de México en 1576, se limitan casi a repetir lo anteriormente legis­
lado sobre la pobreza, pero contiene algunos otros detalles de interés, como 
el que dice que las faltas de los prelados contra la pobreza en más de dos pe­
sos no se consideran reservadas, pudiendo ser absueltos de ellas por cualquier 
sacerdote.157 Hay también un intento por controlar abusos sobre las posesiones, 
principalmente de los caballos, mandando al provincial que en aquellos lu­
gares en donde él juzgare que no fueren necesarios, los quitara.158

En cuanto a la obligación que tenían los indios de hilar para los religio­
sos como en esta materia el término medio siempre fue objeto de discusión, 
en este capítulo se pide al provincial que juzgue y tase lo que se debía 
pedir.159

Por primera vez en estas actas encontramos una ordenación que tiende 
a reglamentar el número de los indios que de ordinario servían en los con­
ventos, así como la obligación de remunerarles en caso de emplearlos en 
otros menesteres que no fueran los que tenían obligación de ejecutar, y 
manda en primer lugar que el número de estos servidores se reduzca, pues 
como algunos indios, agobiados por la necesidad, recurrían a los conventos 
y prestaban sus servicios como criados a cambio de la comida, las necesi­
dades de la casa aumentaban al aumentar el personal, de ahí que el peso 
de esta necesidad recayera no sólo sobre las comunidades religiosas sino 
sobre las indígenas, que se veían obligadas a hilar más1160 y a trabajar más 
en otros menesteres.

Por otra parte, al reducir el número de indios servidores se quería evi­
tar el abuso de algunos religiosos que aprovechando la condición precaria 
de los indígenas, les enviaban con recados de mandaderos o a trabajar en 
las huertas de los conventos sin retribuir sus trabajos más que con la comida, 
o bien de los indígenas que debían tributar a los conventos algún trabajo

155 MS 1-1574, 7.4.
1/56 MS 1-1574, 8.2.
157 MS 1 y ms 2-1576,
158 MS 1 y ms 2-1576,
159 MS 1 y ms 2-1576,
160 MS 1-1576, 8.9.



184 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

concreto, por ejemplo, arar la tierra; de ahí que el capítulo mande que se 
les pague su trabajo.1®1 En esto los abusos más importantes y comunes eran 
con relación al número de indios que el gobierno concedía a los conventos 
para su fábrica, que por ser abundantes, se les encomendaban otros menes­
teres, como parte de la obligación que tenían de colaborar en las edificacio­
nes; a éstos se manda también que se les pague si se les empleare en otra 
cosa, y esto bajo pena de grave culpa.1®2

Por último en este capítulo el número de misas que los capitulares fijan 
a cada sacerdote en beneficio de los tres conventos se estipula en 60, “por 
las que deben los tres conventos”.1®3 Se insiste también a los prelados que 
no dejen de ayudar a dichos conventos con limosnas y con todo lo que 
pudieren autorizándoles para ello, como en el capítulo anterior, inclusive 
sin consultarlo con sus súbditos. Esto será un elemento importante en la 
nominación o designación de los vicarios ya que deberían garantizar lo más 
posible la fidelidad a la autoridad.

Este capítulo se advirtió a los religiosos que no se acogieran a la bula 
de la cruzada, sino que en caso de haber cometido algún pecado reservado 
acudieran a sus prelados respectivos para ser absueltos.1®4 Y hablando de 
las faltas reservadas contra la castidad, por primera vez en las actas se es­
pecifica lo que se entiende por acto externo, con las siguientes palabras: 
“Todo tacto o contacto corporal que sea pecado mortal”; y añade: “además 
las cartas de amor”,1®5 aunque cabe señalar que sólo se refería a las cartas 
que los religiosos enviaban; más tarde se incluirían también las que con 
culpa se recibieren.

En las actas se insiste mucho en que ningún religioso confesor debía con­
fesar a mujer alguna, fuera ésta india o española fuera de confesonario pú­
blico y que fuese visto por todos.1®® También se renueva la ordenación de 
no permitir la entrada a mujeres sin importar su estado o condición, po­
niendo como pena a los transgresores la absolución del oficio si eran pre­
lados, y un mes de grave culpa si súbditos, y esto sólo por el hecho de 
consentirlo.

En el capítulo siguiente al hablar los definidores de la castidad, se re­
fieren sólo a los pecados reservados contra este voto, repitiendo lo que otros 
capítulos anteriores.1®7

Conforme avanza el siglo xvi las actas son más y más pobres en legisla­
ción sobre la obediencia, sólo repeticiones y aclaraciones, como la de que 
ningún religioso podrá hacer uso de la bula de la cruzada para ser ab­
suelto de los pecados reservados1®8 como si importara más el valor correctivo 

ms 1-1576, 8.9. 
ms 1-1576, 8.9.

i«3 ms 1-1576, 19.
i«* ms 1-1574, 7.2.
165 ms 1-1574, 7.2.
i«« ms 1-1576, 8.15.
167 ms 1-1578, 5.2.
i«« ms 1-1576, 8.1.



I. LAS OBSERVANCIAS 185

de la ley que el beneficio de la absolución. Ante esta presión de la autoridad, 
los menos escrupulosos alegaban que no siempre se expresaba en los precep­
tos formales la fórmula correcta de los mismos, y que por lo tanto no eran 
válidas sus reservas, y en ocasiones ni los mismos preceptos. Por eso se hace 
la declaración de que un precepto formal obliga formalmente sólo con po­
ner las siguientes palabras: Praecépimus in virtute Sanctae Obedientiae 
(mandamos en virtud de la santa obediencia)1169 y eso por decreto apostó­
lico.

De aquí en adelante se hace en las actas un gran silencio respecto de la 
obediencia. Pasan 15 años sin que se haga ninguna alusión a este voto. ¿Se­
ría que la vida de la provincia en los últimos años del siglo xvi estaba fran­
camente en decadencia? Así podemos suponerlo, pues donde hay estanca­
miento no puede haber vida.

En 1578, al celebrarse el capítulo provincial intermedio del padre fray 
Gabriel de San José, en el convento de Santiago de Cuilapa, los capitulares 
insistieron sobre todo en el control que debía tenerse en la administración 
de los superiores de manera especial. Y así se manda a los súbditos que no 
concedan a sus superiores respectivos una licencia general para gastar más 
de la cantidad señalada de dos pesos, sino que cada vez que fueran a gastar 
debían consultarlo con ellos y obtener de ellos el permiso;170 sucedía en 
efecto que algunos superiores pedían a sus súbditos un permiso general para 
gastar dichas cantidades a su Juicio, lo cual no dejaba de ser ocasión de 
malversación de los bienes comunitarios. En este sentido encontramos tam­
bién en estas actas que ni los vicarios ni los presidentes gasten de los bienes 
de las casas más de 10 pesos en cosas de sacristía, sin el expreso permiso del 
padre provincial.171

Tampoco falta en este capítulo la petición a todos los sacerdotes de la 
provincia de celebrar 60 misas cada uno por las que “debían los tres con­
ventos”.172 Gracias a que en las actas se consignan las asignaciones de los 
religiosos sabemos que el número de sacerdotes asignados entre los indios 
era de 150, lo que daba un total de 9 000 misas. Sin embargo, hay que no­
tar que el número de estudiantes asignado a los tres conventos no es sen­
siblemente mayor, en contraposición al número de misas, que en los años 
anteriores. Según las actas se registra un total de 42 estudiantes religiosos 
distribuidos como sigue: 28 en el de México, ocho en el de Oaxaca y seis 
en el de Puebla.173

En lo único que la legislación concede plena libertad administrativa a los 
superiores es en poder enviar dinero y limosnas a dichos conventos, como 
ya hemos referido de otros capítulos.174

169 ms 1-1581, 10.1.
i™ ms 1-1576, 5.2; 6.14.
ni ms 1-1576, 5.4.
172 ms 1-1576, 16.
173 MS 1-1576, 9.
174 MS 1-1576, 6.14; 16.



186 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

Por lo que se refiere al capítulo provincial siguiente celebrado en México 
en 1581, apenas si encontramos variantes en las líneas generales, sin em­
bargo, por el hecho de ser capítulo electivo, es motivo para algunas inno­
vaciones. Una de ellas es la que permite o prohíbe que no se gasten más 
de 50 pesos anuales de los bienes de las comunidades de los indios en las 
sacristías e iglesias sin el consentimiento del padre provincial,175 lo que no 
deja de sorprender, ya que a escasos diez años esa cantidad no podía reba­
sar los 10 pesos.

También aparece la necesidad de controlar abusos en cuanto a la pose­
sión de libros, pues hay “muchos que no se aprovechan dellos”,176 y así los 
capitulares mandan al provincial que revise las celdas de los religiosos y 
les quite los superfluos.

Por otra parte la aceptación que había hecho la provincia de tener gran­
jas, huertas y hasta rentas, ocasionaba el problema de que los religiosos que 
tenían a su cargo las fincas hacían trabajar a los indios en las mismas como 
parte del servicio que éstos debían a los conventos sólo en cuanto al vestido 
y al sustento, y por lo mismo no les remuneraban estos trabajos extras a 
pesar de las ordenaciones de los capítulos anteriores; así en el presente 
capítulo se vuelve a insistir en la obligación de pagar a los indios que sir­
vieran en: “las caballerizas, estancias o sembrados de nuestras casas” así 
como también de ver y controlar el número de empleados que ahí hubiere.177

Aquí podemos apreciar claramente el profundo distanciamiento entre la 
mentalidad ultrarreformista de 30 años antes y la que privaba en este ca­
pítulo de 1581; constatamos un rápido declinar en la observancia como 
norma de vida comunitaria, y aunque ella quitaba el convencimiento del 
ideal en la conciencia de la autoridad también en otros religiosos, a nivel 
personal, la práctica general demostraba plenamente su ineficacia para so­
brevivir en un ambiente necesitado cada vez más de medios para mantener 
una estructura inoperante, en la que la misión seguía ocupando el segundo 
lugar por la debilitación de una vida volcada sobre sí misma.

Con esta perspectiva llegamos al año 1583, fecha del capítulo provincial 
intermedio del padre fray Andrés de Ubilla, y cuyas actas son abundantes 
en el tema de la pobreza. Se aprecia en ellas un cambio de estilo en las or­
denaciones, que abandonan el “tradicional” y adoptan uno más práctico, 
en un esfuerzo por hacer frente a las situaciones concretas más apremian­
tes. Por ejemplo se manda que los edificios de las casas y conventos se ter­
minen lo más pronto posible, y como la causa general de este retraso era 
la riqueza con que pretendían adornarlos, el capítulo manda que se modere 
lo superfluo: los costosos retablos, las imágenes y canterías, etcétera,178 pues 
ello ocasionaba que se “vejara a los indios con esos gastos excesivos”, y que

175 MS 1.1581, 8.7.
176 MS 1.1581, 7.10.
177 MS 1-1581, 7.3; 8.9.
178 ms 3-1583, 8.6.



I. LAS OBSERVANCIAS 187

para todas esas cosas debía consultarse primero con el provincial y obtener 
la debida licencia.179 Este espíritu humanitario en pro de los indios, ya que 
la medida atañía directamente a las casas de vicaría establecidas entre los 
indios, es en verdad laudable; sin embargo, choca con otra medida adoptada 
por el mismo capítulo al ordenar a los conventos de Puebla y Oaxaca que 
no se pare la fábrica de sus iglesias respectivas, y para ello se pida a las 
vicarías que “acudan con la parte que les cabe en ello”.180

Ya hemos dicho cómo esta distinción entre las casas de vicaría y los con­
ventos urbanos era fuente de descontento entre los religiosos, al ver cómo 
sus zonas quedaban privadas de buenas iglesias y conventos por tener que 
enviar a las ciudades parte de sus recursos precisamente para que allí sí se 
edificaran. Estas manifestaciones de disgusto las percibimos por medio de 
la ordenación que les hace el capítulo a los súbditos para que no fueran 
difíciles en conceder a los superiores licencia para enviar limosnas a los 
tres conventos.181 Estas fricciones no escapaban a los superiores provinciales, 
y quizá por eso permitieron a las vicarías gastar hasta 50 pesos en sacristía 
e iglesia, con el fin de suavizar las cosas.182 Pero como la medida también 
podía deformar la impresión que los misioneros debían dar en sus vicarías, 
los capitulares buscaron el equilibrio mandado a los vicarios que no permi­
tieran a los presidentes (es decir los encargados de alguna capellanía de­
pendiente de una vicaría), que gastasen más de lo necesario para el sustento 
cotidiano y ordinario de la casa o presidencia, y hasta prohíben a los vica­
rios darles facultades mayores en este asunto.183

Todas estas medidas, en muchos puntos laudables, pero en donde hay una 
buena dosis de paternalismo religioso, parecen adolecer, sobre todo en la 
provincia, de una falta de conciencia para evitar no sólo privar a los indios 
de sus bienes, sino para promover obras que les beneficiaran; pues ya he­
mos referido cómo en las granjas, fincas y caballerizas que tenían los reli­
giosos los productos eran para los mismos frailes, olvidando inclusive en 
ocasiones la retribución a los indios.184

Con el fin de controlar el dinero que por diversos caminos llegaba a las 
casas o conventos, hay dos ordenaciones: una de ellas prohíbe a todos los 
religiosos comprar, vender o “tener granjerias” por medio de los laicos, de­
biendo en todo recurrir los procuradores señalados,185 y se amenaza al 
superior que se mostrara negligente, con la absolución del cargo.186 La otra 
ordenación manda a todos los religiosos que no saquen sin permiso los

179 ms 3-1583, 8.6.
iso ms 3-1583, 8.6.
isi ms 3-1583, 19.
isa MS 3-1583, 8.7.
isa ms 3-1583, 8.18.
184 ms 3-1583, 8.9. También en este capítulo se manda remunerar a los indios que

trabajan como servidores en las dichas fincas.
185 MS 3-1583, 8.15.
186 ms 3-1583, 8.15.



188 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

bienes de la casa, ni para sí ni para otro, y se impone la obligación de res­
tituir lo que sin permiso se hubiera sacado.187

En el capítulo de 1585 se vuelve sobre los asuntos tradicionales, concre­
tándose a repetir monótonas ordenaciones y preceptos, como sucede a lo 
largo de los diez precedentes capítulos.188 Lo más sobresaliente de estas actas 
en lo relativo a la pobreza es que el número de misas que obligaba a cada 
sacerdote en la provincia para los tres conventos se reduce de 60 a sólo 45, 
equivaliendo a un total aproximado de 6 000 misas. Las actas no explican el 
porqué de esta reducción, pero es muy probable que se trate de un esfuerzo 
por disminuir las tensiones con las vicarías.189

En las actas de este capítulo además de señalar los pecados reservados 
respecto de la castidad, se manda que ningún religioso vaya a los conventos 
de monjas que había en México, Oaxaca y Puebla, so pena de quince días 
de grave culpa, declarando además que el prior del convento de Puebla, 
por razones que desconocemos, no podía dispensar a sus súbditos en esto, 
y reservaba esta autoridad solamente a los de México y Oaxaca, quienes por 
otra parte debían proceder con mucha moderación.190

En el siguiente capítulo, que corresponde al año de 1585, no se agrega 
ninguna variante en las ordenaciones.

En el capítulo de 1587, celebrado en el convento de Santiago de Cuilapa 
se dice que no sólo el escribir cartas de amor es pecado reservado, sino que 
también el leerlas.191 Y se asienta que es pecado reservado recibir conscien­
temente cartas de amor.192

Como se ha podido ver, las actas son muy pobres en datos como para 
hacer un juicio más amplio del estilo de vida de los dominicos en este punto, 
y aunque aquí también se aprecia una falta de razones positivas para fo­
mentar la salvaguarda de la castidad;, hemos de decir que como en el caso 
de la pobreza, la legislación sólo refleja elementos externos que no abarcan 
ni pueden comprender la decisión personal de cada religioso, que se sitúa 
en el plano de la libertad, por eso es que la ley por externa al individuo es 
sólo una ayuda clarificadora. No queremos decir con esto que neguemos 
todo valor interpretativo a la norma, sino que no basta para comprender 
toda la riqueza de una vivencia personal.

Por otra parte, situándose la castidad a un nivel más profundo que el de 
la pobreza, pues se trata de valores afectivos y no sobre cosas materiales, 
las normas externas que sobre ella se dan son más limitadas, y por lo mis­
mo menos claras para interpretarlas dialécticamente. Aunque tampoco esto 
es argumento válido para canonizar la vida de todos los religiosos, sabemos 
que hubo faltas graves, aunque no muy abundantes, como lo veremos al

187 MS 3-1583, 8.19.
*88 MS 1.1585, 10.2; 11.5; 12.1.
i«» ms 1-1585, 19.
i»« ms 3-1583, 8.17.
191 ms 1-1587, 10.9
192 MS 1-1589, 5.2.



I. LAS OBSERVANCIAS 189

tratar las penas y castigos. Esto y el aumento progresivo de algunas preci­
siones legislativas sobre la castidad, son indicio de un estilo anquilosado y 
en proceso de relajación.

En el capítulo de 1587 apreciamos por parte de la autoridad una mayor 
apertura en lo referente a gastos de iglesia y sacristía, pues ahora se estipula 
en 100 pesos, aunque se advierte que los indios no deben ser cargados con 
esos gastos.11*3 Este dato es muy elocuente en cuanto a los considerables in­
gresos que tenían ya las casas de vicaría para poder destinar cantidades 
como esas al culto; y aunque es verdad que había una creciente necesidad 
de edificar mejores templos y auspiciar un culto más rico y vistoso al au­
mentar la práctica religiosa de los fieles, es también un signo del grado de 
asentamiento que había alcanzado la orden, y de la transformación del es­
píritu misional, al abandonar la vocación itinerante para convertirse en curas 
de almas, lo que propició la secularización de las parroquias religiosas años 
más tarde.

Es precisamente a ese fenómeno que se debe la aparición de las “visitas” 
o casas dependientes de una vicaría desde las cuales se les visitaba, y de ahí 
el nombre. Al frente de cada visita se ponía un presidente o encargado de 
la doctrina y la celebración de la misa los domingos. Algo parecido a lo 
que antes eran las mismas vicarías.

Otro aspecto que merece atención es el paso del centralismo urbano a 
cierta fornia de independencia de las vicarías rurales, que a su vez, sobre 
todo en lo económico, comenzaban a ejercer cierta influencia centralista con 
relación a las visitas o presidencias; así las actas mandan a los religiosos 
que estuvieran en dichas visitas que no gasten más de lo necesario para 
el sustento cotidiano;1*4 en el mismo sentido se manda a los religiosos que 
fueren a las estancias que presentaran todo lo que les fuera ofrecido así en 
misas como en otras cosas, sin tomar nada para ellos.1*5

Sin embargo esa autonomía de las vicarías dejaba mucho que desear, pues 
aunque se les permitía una mayor autonomía en lo administrativo, continua­
ban sujetas a la supervisión y revisión del provincial, y así se ordena en 
las actas que los vocales lleven al capítulo los libros del gasto y recibo, así 
como los de las haciendas.1*6

A juzgar por las actas, la ordenación del capítulo anterior que prohibía 
a los religiosos tener granjerias o mercancías y tratos, no se había cumplido 
convenientemente, porque en éste se insiste otra vez, pero dando para ello 
una razón inspirada en la moral “por el mal exemplo que en ello se da a 
los seglares”,1*7 pero como también es cierto que no todos los seglares eran 
tan escrupulosos, sino que se aprovechaban de la ingenuidad y de la auto­
ridad moral que algunos religiosos tenían sobre los indios, hacían que éstos

193 ms 1-1587, 10.7 
ms 1-1587, 10.10 

íes MS 1-1587, 10.10.
196 MS 1-1587, 10.12.
197 MS 1-1587, 10.15.



190 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

les vendieran tierras o casas que no venderían directamente a los españoles. 
Por esta razón el capítulo manda a todos los religiosos que no se presten a 
ser intermediarios, y para ello les prohíbe comprar cosas para los españoles 
o admitir granjerias de ellos y hasta les manda que no tengan demasiada 
conversación con ellos o que duerman en las casas de los religiosos “a no 
ser que fuere persona de calidad”.198

En cuanto a limitar el peculio el capítulo prohíbe bajo precepto, tener 
cabalgadura de pariente o seglar en el convento, porque algunos astutamen­
te alegaban no ser de ellos para poder utilizarlas sin infringir el voto de 
pobreza, mientras que por otra parte la manutención de los animales corría 
por cuenta de la casa y en última instancia sobre las limosnas o los trabajos 
de indios y seglares, destinadas para lo necesario y no para lo superfluo.199

Por último el capítulo reduce más el número de misas que cada sacerdote 
debía celebrar por los tres conventos a 30 misas,200 y hace también un lla­
mado para que las casas de la mixteca alta y baja ayuden durante dos años 
a la casa de Chila, porque padecía gran necesidad por ser “casa de paso ”.291

El último capítulo provincial de esta serie de actas del siglo xvi, fue ce­
lebrado en México en 1589. Una vez más el estilo es por lo general monó­
tono y repetitivo, y los datos nuevos escasos. El deseo, como en la mayoría 
de los capítulos, es el de restablecer la observancia regular, sin embargo el 
lenguaje es ya una ratificación de un estilo de vida decadente.

En cuanto a la pobreza este capítulo establece la cantidad tope de dos 
pesos de plata en los súbditos; excederla sería un pecado reservado, lo que 
significa un aumento con relación a los años anteriores que era de uno 
solo.202

Se insiste mucho en el control de las visitas y sus presidentes, y se con­
firman las ordenaciones de los capítulos anteriores que prohibían a los pre­
sidentes gastar más de lo que correspondiera a un gasto necesario cotidiano, 
y a los vicarios amplían las facultad.293 En este sentido se manda que todo 
aquello que recibieren en las visitas se mostrara al prelado y se pusiera en 
común, en esto estaban incluidos los estipendios de las misas.294 Se pensaba 
que esto de las misas era de capital importancia para reformar la obser­
vancia, pues versaba sobre un elemento muy delicado que podía rayar en 
simonía, por eso los capitulares mandan que ningún religioso puede tomar 
para sí de las misas que se ofrecían al convento, obligándolos a manifestar­
las al prelado o depositarlas en la sacristía; mas es revelador que nada se 
diga de las misas que se recibieren a título personal y no para el convento.
En este asunto de las misas parece ser que ni los prelados de los tres con-

198 ms 1-1587, 10.15.
i" ms 1-1587, 11.1.
2o9 MS 1-1587, 19.
201 ms 1-1587, 10.13.
202 ms 1-1589, 5.2.
203 ms 1-1589, 7.9.
204 MS 1-1589, 7.10.



I. LAS OBSERVANCIAS 191

ventos llevaban las cosas con el orden requerido, pues se les manda que 
cada mes tomen cuenta del recibo y depósito de las misas, así como de 
lo demás que hallaren en la sacristía, ordenándoles no gastar nada hasta 
no haber hecho la cuenta de todo.205 La medida pretendía evitar que algunas 
misas fueran tomadas particularmente por lo que hace al estipendio, pero 
dejando al convento la obligación de celebrarlas. Y aunque por este con­
cepto los tres conventos recibían considerables entradas para mantenerse, 
los gastos superaban a los ingresos, lo que llevó a los capitulares a elevar 
nuevamente la cantidad de misas que los sacerdotes asignados entre los in­
dios debían celebrar por los tres conventos a 34 cada uno. Que el número 
de misas se haya fijado en 34, puede indicar que hubo un estira y afloja 
entre los capitulares.206 Pero también debemos señalar que a estas alturas 
la ayuda que las vicarías podían percibir de las misas era muy inferior a la 
que algunas tenían de las haciendas o estancias, por ello las actas mandan 
a los prelados de dichas vicarías, bajo precepto formal207 que dieran cuenta 
al provincial de la administración de las misas, sobre todo de lo que se 
sembraba y recogía y el provincial dispusiera lo más conveniente.

Finalmente las actas repiten una vez más el precepto de no enviar o lle­
var consigo dinero a España; así como el poner en el depósito común todo 
lo que entrare a la casa en limosnas o dinero, asentándolo en el libro corres­
pondiente.208

Es de notarse que si los dominicos insistieron con sobrada frecuencia en 
la obligación de practicar la pobreza, no siempre supieron las autoridades 
presentarla como una necesidad con motivaciones suficientes para llevarla 
a la práctica, al estilo de los reformadores. Por otra parte, las sucesivas 
concesiones que se hicieron, primero a las comunidades y después a los in­
dividuos, son reflejo de la incapacidad de la institución para sobrevivir en 
un medio ambiente cada vez más exigente de aparato y consumo.

Por otra parte, el asentamiento de los conventos en zonas urbanas hizo que 
los mismos participaran en el complejo ritmo social, creando necesidades 
de tipo “mundano” que fueron causa de no pocas concesiones en terreno de 
la relajación de la observancia.

Con relación a los indígenas, las autoridades nunca dejaron de insistir 
en la obligación de los religiosos por evitar que los indígenas cargaran con 
un peso pecuniario excesivo, consecuencia de la evangelización; sin embargo 
su preocupación se manifestó más en cuanto a la abstención de dañar, que 
en algo positivo y constructivo.

Así pues, aunque en general los dominicos no dejaron de practicar la 
pobreza como voto perfectivo de la caridad, el sistema seguido por la ultra- 
rreforma primero y la decadencia de la misma después, hicieron que duran-

205 ms 1-1589, 7.12.
2<><5 ms 1-1589, 16.
207 ms 1-1589, 8.3. 
sos ms 1-1589, 8.2 ; 8.3.



192 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

te el siglo xvi y a lo largo de 50 años se perdiera de vista el significado de 
la pobreza misional. En la pobreza, la provincia se irá convirtiendo en una 
institución absorbente, necesitada ya de una infraestructura, aunque al mis­
mo tiempo será expresión de un círculo vicioso, porque necesitará elemen­
tos que resuelvan el complejo mecanismo que se va creando, haciendo de los 
religiosos medios al servicio de sí misma, sin hacer de sí misma un medio 
para los hombres en el camino de la búsqueda de Dios.

Al analizar la evolución del voto de obediencia a través de las actas ca­
pitulares creemos que el proceso dialéctico, aunque limitado por la escasez 
de material, es suficiente para explicar la tensión entre la autoridad y el 
poder ante los súbditos dentro de un marco de sorda imposición. Esos tres 
elementos guardaban, durante la observancia más estricta, una gran armo­
nía entre sí,209 pero la evolución de la observancia al aceptar elementos ajenos 
a su naturaleza, la escasa actividad misional y la aceptación indiscriminada de 
personal religioso propiciaron un desequilibrio entre los medios y el fin pro­
pios de la observancia, de tal modo que la provincia, como comunidad 
religiosa, carecía de mensaje y era ya inoperante. La provincia necesitaba 
implantar urgentes medidas orientadoras para sus súbditos, pues al usar 
más del poder que de la autoridad se había roto el equilibrio interno. Por 
otra parte los súbditos, a causa de la relajación del ambiente, habían redu­
cido las posibilidades de realizar el fin a un ámbito puramente personal y 
limitado.

De este modo la proyección de la observancia se volcó sobre sí misma, 
víctima y verdugo de su propia institucionalización.

El resultado fue la imposición de un estilo de vida que recurrió al pre­
cepto formal, a la presión moral para afirmarse como rector y medio único 
de alcanzar el fin trascendente, y al mismo tiempo experimentó un distan- 
ciamiento de las realidades sociales y humanas al concebirlas como causa 
de desviación del fin deseado. El resultado fue, en la mayoría de los reli­
giosos súbditos, un aumento del proceso casuístico al que tratara de hacer 
frente la autoridad en los capítulos provinciales, aunque sin resultado.

No debemos olvidar que aquí interviene también el elemento personal de 
la libertad teológica propia del voto de obediencia, por el que se acepta la 
voluntad de un superior como perfectiva de la propia en relación con el 
bien sobrenatural, aspecto que sólo puede transmitirnos la legislación de 
una manera velada.

En fin podemos afirmar que la evolución legislativa de los votos refleja 
primero el espíritu de la observancia como elemento integrante, y después 
la meta a realizar, todo ello siguiendo el ritmo de un ciclo que nace y 
culmina en sí mismo sin proyección primaria hacia afuera. La plenitud de

209 Por lo que se refiere a la integración de estos elementos dentro de la misión, 
siendo la “quaestio” teológica el sustrato de la relación apostólica entre súbditos y su­
periores, el poder de ejecución se fundamentó en la autoridad ejercida conjuntamente, 
de ahí que el equilibrio dependerá de la profundización que se haga de la misma 
“quaestio” para verter el dinamismo interno en la explicación del mensaje.



I. LAS OBSERVANCIAS 193

la caridad alcanzada por medio de esta metodología redundaría en beneficio 
de la institución y sus miembros como comunidad de perfección, y de la 
iglesia como cuerpo místico de Cristo, en el que la acción de un miembro 
repercute en bien de todo el organismo.

El dinamismo misional de una caridad operante no se da, salvo excepcio­
nes, es decir, que la contemplación tomista está ausente de la vida de la 
provincia en cuanto tal.

La observancia sin el genio creador del reformador engendra la casuística, 
y de igual manera los medios sin mensaje, carecen de sentido.

2. La disciplina regular y las observancias monásticas

La disciplina regular son las normas contenidas en la regla de los her­
manos predicadores. En su mayoría son antiguas prácticas monásticas or­
denadas para favorecer el cumplimiento de los votos por medio de la mor­
tificación y la austeridad. Ya dijimos cómo Santo Domingo de Guzmán 
nunca pensó elaborar una regla ni tomar alguna de las entonces existentes 
cuando fundó la Orden, sino que la adopción de la famosa regla de San 
Agustín fue fruto de la necesidad exigida por el tercer concilio de Letrán. 
Según Santo Domingo la mejor salvaguarda de los votos era vivir el evan­
gelio en la vida apostólica, de manera que las prácticas monásticas y ascé­
ticas surgirían naturalmente de la misma vida de contemplación apostólica, 
y no al revés. Pero con el tiempo, los frecuentes contactos con otras órdenes 
religiosas, y el proceso normal de institucionalización, la llamada disciplina 
regular fue adquiriendo cada vez más importancia en la Orden de Predica­
dores, sobre todo al reformarse la Orden sobre los modelos monásticos.

En la provincia de Santiago estas observancias serían el baluarte de la 
práctica ultrarreformista primero, mas al desaparecer la misión como me­
dio de conciencia y dejar de infundir sentido apostólico a las mismas ob­
servancias, la decadencia iría adueñándose de todas ellas, vaciándolas de sus 
contenidos y dejándolas como momias desalmadas.

De las observancias monásticas, las que se relacionan con el ayuno, la 
comida y el servicio en el refectorio ocupan el primer lugar.

Hoy día el ayuno apenas si tiene sentido dentro del marco de la cultura 
occidental. Esta práctica consiste en la privación de alimentos y bebidas 
durante uno o varios días, y en casi todas las religiones ocupa un lugar muy 
importante como purificación, luto, súplica, penitencia, etcétera. La Biblia, 
que es en donde se funda esta práctica de la Iglesia católica, además de 
coincidir con las demás corrientes religiosas, regula su práctica con la ora­
ción y la limosna, y expresa delante de Dios la humildad, la esperanza y el 
amor del hombre.

La razón del ayuno proviene de la dimensión corporal y espiritual de la 
religión que así expresa de manera sensible su unión corporal con la divi­
nidad. Sin embargo, para que el ayuno sea realmente agradable a Dios, debe 
ir acompañado del amor al prójimo, en la búsqueda de la justicia, pues ya



194 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

antiguamente existía el peligro de caer en un formalismo, como de hecho 
ocurrió no pocas veces tanto en el judaismo como en el cristianismo. En ma­
teria de ayuno la Iglesia de los apóstoles conservó las costumbres heredadas 
del judaismo, y podemos decir que en general toda la Iglesia ha permane­
cido fiel a esa tradición hasta hace unos años, procurando poner a sus miem­
bros mediante esa práctica en una actitud de apertura total a la acción de 
Dios sobre el cuerpo y el espíritu.

En la tradición monástica siempre se practicó el ayuno como parte inte­
grante de la vida ascética; y así por ejemplo en la regla de San Agustín se 
lee: “Domad vuestra carne con ayunos y abstinencias en la comida y be­
bida, cuanto os permita la salud”. Entre los dominicos el ayuno es una vir­
tud en cuanto que está ordenado a un bien honesto, como dice Santo To­
más, primero porque es un sedante de la concupiscencia de la carne y en 
este sentido ayuda a guardar la castidad, según la tradición de los santos 
padres como San Jerónimo que dice: “Sin Ceres ni Baco se amansa Ve­
nus”, o lo que es lo mismo, por la abstinencia de comida y de bebida se 
calma la lujuria. En segundo lugar, el ayuno es bueno, para elevarse a con­
templar verdades más altas y sublimes, y por último para satisfacción por 
los pecados.210

Por otra parte, ya en las constituciones primitivas de la Orden se regla­
mentaba el tiempo del ayuno, en conformidad con la tradición monástica de 
la época que consistía en que “desde la festividad de la Santa Cruz (14 de 
septiembre) hasta pascua de Resurrección guardaremos ayuno continuo y 
comeremos después de recitar la hora nona (del Oficio Divino), a excep­
ción de los domingos; durante todo el adviento y la cuaresma, en los ayunos 
de las cuatro témporas, en las vigilias de la Ascensión, Pentecostés, San 
Juan, San Pedro y San Pablo, San Simón y San Judas, Todos los Santos, 
San Andrés Apóstol y todos los viernes, a no ser que en uno de ellos cayese 
el día de Navidad, hemos de tomar comida cuaresmal, a menos que se 
dispense a alguno por razón de trabajo o por hallarse en lugares que se 
comience de otro modo o fuese una fiesta principal (religiosa). Sin embargo, 
los que van de camino pueden comer dos veces al día, excepto en Adviento 
y en los ayunos más rigurosos establecidos por la Iglesia”.211

El resto del año, que iba de pascua hasta la fiesta de la Santa Cruz ex­
clusive, decía la misma constitución que podrían comer dos veces al día 
exceptuando los días de las Rogativas, todos los viernes del año, la vigilia 
de Pentecostés, los ayunos de las cuatro témporas o plegarias para la re­
colección de los frutos de la tierra, las vigilias de San Juan Bautista, de 
San Pedro y San Pablo, de Santiago, de San Lorenzo, de la Asunción de 
María y la de San Bartolomé.212

A esto debemos añadir que desde el principio la Orden mantuvo la severa

210 Cfr. S. Th. II/II, q. 147, a.l c.
211 Líber consuetudinum, c. de Ieunio.
212 Líber consuetudinum, c. de Refectionie.



I. LAS OBSERVANCIAS 195

costumbre de la abstinencia perpetua de carnes, y sólo a los enfermos se 
les podía dispensar por su debilidad, y en ese caso no debía comer con los 
demás hermanos en el refectorio común, sino en otro lugar destinado para 
estos casos, y al cual las constituciones designaban descrpitivamente como 
“uno para comer carne y otro para los demás manjares”. También a los que 
iban de viaje sólo se les permitía tomar comida condimentada con carne. 
También se indicaba que de ser posible se dieran en la comida dos platos 
nada más, aunque el prelado podía añadir algo más según las posibilidades 
de la casa y la conveniencia.

En tiempo de ayuno (más de la mitad del año), y de preferencia por la 
tarde, se llamaba con la campana para que los religiosos acudieran al re­
fectorio, y después de hacer las oraciones mandadas en el procesionario, po­
dían tomar algo líquido mientras escuchaban la lectura de algún texto bíblico 
o de los santos padres. Los días ordinarios, que no eran de ayuno, en lugar 
de esta “cena líquida” se tenía comida y cena, también se mandaba que 
cuando alguno quisiera beber fuera de las comidas, debía antes pedir licen­
cia al prelado, a no ser en caso de enfermedad, siguiendo la regla de San 
Agustín que decía que fuera de las horas de comida no se tomara ningún 
alimento a no ser en caso de enfermedad. Este régimen de austeridad, debi­
litado en la época de la claustura, volvió a implantarse con todo rigor du­
rante la reforma y ultrarreforma, y es así como podemos comprender mejor 
el sentido de las actas capitulares.

Entre los ultrarreformados y los partidarios de la misión no había gran 
diferencia en cuanto al cumplimiento de la observancia, ya que para ambos 
la raíz de su movimiento estaba en la reforma;213 mas entre una y otra 
cabría hacer una distribución en cuanto a su razón de ser, pues para la 
misión tenían el valor de medios únicamente y para la observancia casi era 
un fin, por su carácter de “indispensable” para la perfección, y se anteponía 
su cumplimiento a toda otra cosa. Pero pasado el primer fervor se presentará 
ese cumplimiento “indispensable” como un mero formalismo, hasta conver­
tirse en un estorbo en el proceso de adaptación de la vida religiosa a nuevas 
circunstancias y exigencias.

En las actas de los primeros capítulos provinciales hay una exagerada in­
transigencia muy propia del espíritu betanciano, pues llega a mandarse que 
si algunos de los capitulares, para poder asistir al capítulo provincial nece­
sitare comer carne para hacer el viaje, se abstuviera entonces de emprender 
el camino, pues se juzgaba más importante el cumplimiento de la observancia 
que cualquiera aportación personal de su voto al mismo capítulo, más aún, 
su ejemplo era ya la mejor aportación.214 Es ésta sin duda la expresión más 
rígida de las actas con relación al ayuno. Algunos años más tarde, en el 
capítulo de 1552, se permitió que los religiosos hablaran durante el tiempo

213 Compárese la manera de vivir de fray Pedro de Córdoba en la Española, o en Tie­
rra Firme, con la de Betanzos en cuanto a la austeridad de la regla y constituciones.

214 ms 1-1541, 4.4. En esta ordenación se incluye también el no andar a caballo.



196 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

de la comida, ya que practicaban el silencio como otra de las observancias, 
pero sólo cuando estuvieren fuera del refectorio, con lo que se propiciaron 
algunos abusos, pues muchos religiosos buscaban la manera de comer fuera 
de casa o del refectorio, descuidándose grandemente la regla en este pun­
to, 2,15 de manera que en el capítulo siguiente de 1553 se ordenó que la co­
mida de los religiosos fuera parca y moderada, “como conviene a los reli­
giosos”, según lo que en este punto dice la constitución:

en el tiempo de ayuno se den dos platillos y dos contornos y en el otro tiempo 
se de un solo platillo y dos contornos con excepción de las fiestas solemnes como 
es costumbre en las casas de los religiosos.216

En las actas del capítulo de 1555a17 se quiere corregir otro abuso de los 
religiosos que no observaban el ayuno, ya porque aumentaban los alimentos, 
o bien porque adelantaban la comida recitando el oficio canónico antes de 
Ja hora señalada, pues el tiempo de ayuno prescribía que los religiosos re­
tardaran la comida hasta después de la hora nona. De ahí que en el ca­
pítulo de 1558 se mandara que la hora de nona se recitara puntualmente.218

Un año después, en el capítulo provincial de 1556, se recuerda a los pre­
lados que no les es lícito hacer concesiones generales o introducir manjares 
de más y cambiar el horario de las comidas.219 Alguna nueva corruptela en 
este punto debió introducirse ese año porque en las actillas del capítulo se 
manda observar con gran rigor la constitución de no comer carnes dentro 
ni fuera de casa,229 ordenación que se repetirá con todo rigor en el capítulo 
de 1561; y en el de 1565 se recomienda al provincial que ponga todo cui­
dado en el cumplimiento de esta ordenación.2,21

Como aparentemente las cosas iban empeorando, el capítulo de 1567 de­
cidió imponer el cumplimiento de esta observancia bajo precepto, esto es 
bajo pena de pecado mortal y reservado, a todo aquel que sin manifiesta 
necesidad comiere carne “delante de personas seglares” o en casa de otra 
orden religiosa, con la obligación de satisfacer por su debilidad una vez 
que fuese absuelto, con la pena de grave culpa por tres días,®22 y para evitar 
que algunos religiosos que iban de camino al pasar por los conventos ale­
garan estar enfermos o tener dispensa del provincial para comer carne, el 
capítulo ordena que no se de carne en las casas de la Orden a los religiosos 
huéspedes si no llevaren licencia del provincial por escrito, y se agregaba:

215 ms 1-1552, 8.3. En este sentido, puede entenderse una ordenación que.hace el capí­
tulo de 1558, por la que se manda que todos los religiosos coman siempre en el refec­
torio y también cenen allí, a no ser que llegare algún huésped una vez y en las fiestas 
solemnes, ms 1-1558, 5.11.

216 ms 1-1553, 6.2.
217 MS 1.1555, 5.11.
218 ms 1-1558, 5.1.
219 MS 1-1556, 5.7.
226 ms 1-1559, 16.4.
221 ms 1-1561, 5.7 y ms 2-1565, 7.6.
222 ms 1-1567, 7.8.



I. LAS OBSERVANCIAS 197

y para el cumplimiento desto mandamos a los prelados so pena de grave culpa 
que pidan las tales licencias a los religiosos huéspedes y si no las manifestaren 
den aviso al prelado mayor [provincial].223

Esto nos dice que el fenómeno se presentaba con mucha frecuencia para 
entonces, y según parece dentro de los mismos conventos había más tole­
rancia en este punto de la abstinencia, porque se dice en este capítulo:

cuando algún religioso hubiere de comer carne, si hay dos o más que hubieren 
de comer de los alimentos comunes, los tales coman en el refectorio; y en esto de 
comer en el refectorio y ir a las gracias [dispensas] haya mucho rigor.224

Esta ordenación la veremos confirmada en el capítulo de 1568, cuando 
se insiste en la obligación de no comer carne delante de seglares y de reli­
giosos sin evidente necesidad, y la pena esta vez se aumenta de tres días a 
ocho;225 en cambio en el capítulo de 1572 se suprime de esta ordenación 
la parte referente a no comer carne delante de religiosos de otras órdenes, 
y se deja únicamente a los seglares, además la pena se disminuye a seis días 
de grave culpa.21216

El rigor de estas órdenes parece desaparecer en las actas del capítulo 
provincial siguiente celebrado en 1574, pues en ella sólo se hace una recomen­
dación a los prelados y a los súbditos para que lean y guarden las consti­
tuciones de la Orden, en especial aquello relacionado con el no comer car­
ne, o andar a caballo, traer lienzo y otras cosas “las cuales no ponemos aquí 
—dicen las actas— por quitar prolixidad”;227 Esta recomendación no parece 
haber encontrado eco suficiente en los prelados y súbditos, porque en el ca­
pítulo siguiente, el de 1576, con tono de alarma y casi desesperado se en­
carga al provincial que “procure la reformación de la provincia y la ob­
servancia de la religión conforme a nuestras santas constituciones especial­
mente: que no anden a caballo, ni coman carne y que coman en refectorio 
y que tengan licción (lectura en el refectorio durante el tiempo de la co­
mida) a la mesa, aunque sea fuera del (refectorio) ... si no fuere con su 
licencia”.2128

Podríamos decir que esta ordenación fue como el canto del cisne por lo 
que se refiere al ayuno, ya que en los diez años siguientes no encontramos 
en las actas ninguna referencia a esta observancia, a no ser que por fórmula 
rutinaria y vaga se recomienda a los prelados que procuren la reforma de 
la religión,229 y que en 1587, al hacerse un llamado urgente a la reforma 
y al tratarse del refectorio, se dice que la comida se haga en la mesa y

223 ms 1-1567, 7.9.
224 ms 1-1567, 7.9.
225 ms 2-1568, 8.1.
226 MS 2-1572, 8.2.
227 MS 1-1574, 7.5.
22S MS 1-1576, 8.16.
229 MS 1-1581, 8.10; MS 3-1583, 8.1; ms 1-1585, 11.13.



198 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

con lectura, y que después de ella se de gracias al Santísimo Sacramento 
en la iglesia. Aún más nebuloso es el sentido de las actas de 1589, donde 
sólo se dice que los religiosos “coman las más de las veces que pudieren en 
el refectorio”?30

No se puede negar la gran diferencia que hay entre las primeras actas 
que nos hablan del ayuno en la plenitud de la exigencia y estas últimas que 
piden que se coma en el refectorio las más de las veces. También en este 
punto es notorio el proceso de relajación así como la incapacidad de la 
autoridad para proponer elementos de una reforma más auténtica y realista.

Algo semejante podríamos decir de otra observancia propia de los pre­
dicadores itinerantes que era la de viajar a pie, a ejemplo de Santo Do­
mingo de Guzmán y de los mismos apóstoles, punto que ya examinamos al 
tratar del voto de pobreza.231

Otra de las observancias monásticas de importancia es el hábito o vestido 
de los religiosos. Refiriéndose a esto la regla de San Agustín dice:

Tened vuestra ropa en común, bajo el cuidado de uno o dos o de cuantos sean 
necesarios para sacudirla, a fin de que no se apolille; y así como os alimentáis 
de una misma despensa vestios de una misma ropería.__Si es posible no de­
penda de vosotros señalar el vestido que habéis de usar... Y si por esta causa 
del vestido se originan entre vosotros contiendas y murmuraciones, quej’ándose al­
guno de recibir algo peor que lo que antes tenía o se j’uzga indigno porque se le 
viste igual que a los demás, deducir hermanos, cuanto os falta en el santo hábito 
del corazón, cuando litigáis por el hábito del cuerpo.

En cuanto a las constituciones antiguas de la Orden desde un principio se 
exigía el rigor en el vestir, pues no sólo la piadosa tradición según la cual 
fue la Santísima Virgen María quien dio el hábito al Beato Reginaldo, com­
pañero de Santo Domingo, hacía que el hábito fuera tenido en gran vene­
ración, sino también la condición de mendicantes les obligaba a vestir po­
bremente.

El hábito de los predicadores consistía en una túnica talar blanca ceñida 
con una correa o cinturón, un escapulario igualmente blanco y un poco más 
corto que la túnica que cubría espalda y pecho, una capucha que cerraba 
el cuello y se prolongaba sobre los hombros ligeramente, todo ello de lana 
blanca?33 Durante la cuaresma y el adviento se usaba también la capa de 
un material igualmente basto, pero de color negro. Podríamos decir que con 
excepción del escapulario, así era el traje típico de la gente pobre de la 
edad media.

La tosquedad del material con que estaba confeccionado el hábito, ade-

230 MS 1-1587, 10.1; MS 1-1589, 6.1.
231 Estos son los principales textos sobre el tema: MS 1-1541, 4.4; ms 1-1556, 5.23; 

ms 1-1567, 7.12 y ms 2-1572, 8.12.
232 Entre los hermanos cooperadores, el escapulario y la capucha no eran blancos, 

como los que usaban los clérigos, sino negros; fue gris hasta 1532, cuando fray Diego 
Martín, compañero de Betanzos, pidió al general el cambio.



I. LAS OBSERVANCIAS 199

más de ser elemento de mortificación, ya que lo debían usar los religiosos 
directamente sobre la piel, debía expresar el espíritu y la práctica de la 
pobreza de los religiosos, y en tanto tenían esta práctica los antiguos reli­
giosos, que ni siquiera a los enfermos se les permitía usar lino, es decir, 
alguna otra tela suave.

Muy ligeras transformaciones sufrió el hábito de los dominicos a lo largo 
de la historia; sin embargo se insiste desde un principio sobre la necesidad 
de que todo él sea un testimonio de la profesión religiosa y de un estilo de 
vida propio, en concordancia con el evangelio que se predica. Serán, pues, 
la sobriedad y la austeridad las notas más características en la vestimenta 
del dominico.

Por lo que se refiere a nuestras actas, debemos antes recordar que en la 
reforma de España, que precedió al descubrimiento y conquista de América 
y en la ultrarreforma que le siguió, un elemento clave y distintivo de los 
reformados era la austeridad en el hábito pobre y estrecho, por oposición 
de los suaves y ampulosos mantos y túnicas de los claustrales. Betanzos ins­
tauró en Nueva España el uso de la jerga para la confección de los hábitos, 
cuya pobreza y tosquedad maravillaron mucho a los religiosos europeos. Y 
no es de extrañar que mientras vivió Betanzos las actas de los capítulos 
provinciales no consignaran ningún dato o reglamentación sobre el hábito. 
Es en 1552, a escasos tres años de la muerte del fundador cuando encon­
tramos las primeras alusiones, las cuales se seguirán casi sin interrupción 
hasta 1590, para corregir abusos y reclamar en nombre de la constitución 
la austeridad y la sencillez en el vestir.

La primera de estas llamadas de atención se dirige a los superiores para 
que ninguno cambie nada de lo que está mandado en las constituciones so­
bre el hábito.1238 Esta ordenación será tema fundamental en muchas actas y 
se refiere no sólo al hábito sino a la comida, ya que ambas cosas eran con­
sideradas como un todo, y los indios tenían obligación de proveer de vestido 
y sustento a los religiosos. En el capítulo de 1553, la ordenación al respecto 
es tajante, y dice: “bajo pena de gravioris culpae mandamos que ningún 
superior permita el uso de linos”.2,34 En las actas siguientes se repiten estas 
ordenaciones literalmente,235 en cambio en el capítulo celebrado en 1558 se 
dice que la autorización para cambiar algo en el vestido o la comida de 
los religiosos corresponde únicamente al provincial, y se consigna que todos 
los prelados que se atribuyan estas prerrogativas serán privados de sus ofi­
cios.23,6

En las actas del capítulo celebrado en 1559 los testimonios que encontra­
mos sobre el vestir de los religiosos son más interesantes; entre otros se 
manda conservar la uniformidad en toda la provincia en el vestido y el

233 ms 1-1552, 4.9.
234 ms 1-1553, 5.3. Lino se usa aquí por cualquier género de tela suave y delicada.
235 MS 1-1555, 5.3 y 5.7; ms 1-1556, 5.3 y 5.7.
233 ms 1-1558, 5.8.



200 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

calzado.337 En las actillas los definidores explican su idea sobre la unifor­
midad mandando con ordenación que: “ninguno use lienzo ni almohadillas, 
ni zaragüelles,338 ni paños de cabeza ni pañuelos ni otra cosa, y que a los 
que las tienen de aquí se las quitamos y aplicamos a la comunidad”.239

Al través de esta ordenación podemos darnos cuenta cómo la tónica ge­
neral entre los religiosos de la provincia no era ya la del rigor en el vestir; 
y a juzgar por otra ordenación en las actas del capítulo siguiente podríamos 
afirmar que el uso de linos se había generalizado tanto, que los definidores 
sancionaron con la privación de la voz activa y pasiva a quien sin enfer­
medad usaran las “semejantes vanidades”,240 El hacer una excepción con 
los enfermos era un considerable atenuante respecto a la legislación primi­
tiva que ni siquiera en esos casos permitía la dispensa.

Esta concesión a los enfermos fue causa de que no pocos alegaran este 
motivo para acogerse al privilegio sin manifiesta necesidad, por eso los de­
finidores del siguiente capítulo decidieron anular todas las licencias y fre­
nar así la ola de mundanidad que se había colado en los conventos, y man­
daron que de ahí en adelante todos los permisos para usar linos deberían 
estar autorizados por escrito por el padre provincial, de tal manera que si 
no llevaban consigo dichos permisos, ipso facto se les debía castigar con la 
privación de la voz activa y pasiva.341

Los abusos en este sentido no se limitaban al uso de los linos porque en 
el capítulo se manda que tampoco se usen “capas de agua de lana, ni de 
cuero, de ninguna suerte y manera, ni botas, ni otro cualquier hábito ni 
traje prohibido en nuestras constituciones y ageno a nuestra profesión, so 
pena de tres días de grave culpa”.242

Dos años después, en el capítulo provincial de 1564, se menciona otro 
tipo de curiosidades que habían surgido en la manera de vestir de los reli­
giosos, contra las cuales se alzan los capitulares prohibiendo enre otras co­
sas usar “calzas de aguja” y “botonaduras en los jubones”. Y como había 
algunos que solamente dentro del convento se apegaban a la regla pero 
afuera ya no tanto, se asienta que la obligación de guardar la constitución 
en el vestir obligaba tanto dentro como fuera del convento, y para que tu­
viera mayor fuerza se manda bajo pena de grave culpa.243

Por lo que se refiere a la tolerancia del lino, en el capítulo de 1565 se 
insiste en la necesidad de tener para ello un permiso expreso y por escrito 
del padre provincial. Pero como algunos conseguían estas licencias ya por 
sus provinciales o directamente del maestro general de la Orden, el capítulo

237 ms 1-1559, 6.5. El calzado entre los dominicos fue siempre el normal, es decir, za­
pato de cuero.

238 Los aragüelles eran una especie de calzones anchos y follados en pliegues.
239 ms 1-1559, 16.5.
240 MS 1-1561, 5.5.

ms 1-1562, 5.15.
242 ms 1-1562, 6.5. En el ms 1-ms 2-1562, 6.5, se añade al texto citado lo siguiente: 

“ni capas de agua de fieltro, ni de cuero, ni albornoces”.
243 ms 1-1564, 4.8.



I. LAS OBSERVANCIAS 201

manda que ninguno de los religiosos que tuviera esos permisos use de ellos 
sin antes haberlos mostrado al provincial.244 Por lo que se refiere a otras 
cosas sólo dice que “en el vestir se guarde la constitución”.245

Después del capítulo de 1567, en cuyas actas sólo se insiste muy vaga­
mente sobre la reforma de la provincia,24*8 volvemos a encontrar invitaciones 
a los religiosos para que vivan la austeridad. Así por ejemplo en las actas 
de 1568, en la sección de actillas se dice que los religiosos no compren pa­
ños de castilla, ni para “xaquetas ni sayosacos” debiendo usarse el tejido 
de la tierra.247 Y como algunos por cierta vanidad ensanchaban o alargaban 
los escapularios, los definidores mandan secamente que se acorte.248 Aun­
que el detalle es de suyo insignificante, puede ser un indicador de la pom­
pa que había en los conventos, sobre todo en los de ciudades, donde el cre­
ciente influjo de la sociedad colonial envolvía en una atmósfera mundana 
los débiles ecos de una observancia que se expresaba también con signos 
muy externos.

Es significativo que a partir de este capítulo las actas, como ya lo obser­
vamos al hablar del ayuno, comiencen a repetir ordenaciones de carácter 
general sobre la incumbencia de los prelados en la reforma de la provin­
cia.249 Es hasta 1576 cuando los definidores de ese capítulo insisten en la 
rigidez y exigen por escrito la licencia del provincial para poder usar lino, 
al mismo tiempo que revocan todas las licencias dadas hasta entonces250

En el capítulo de 1581 veremos cómo se reitera esta ordenación, y cómo 
se recomienda al provincial no ser fácil en conceder a los religiosos esas 
licencias, a no ser en caso de enfermedad; pero se dice también que dichos 
enfermos se abstengan de usar superfluidades, tales como “las holandas” 
sino que usen lienzo basto.251

Los dos capítulos siguientes se hacen eco de estas ordenaciones,252 y des­
pués las actas guardan total silencio sobre el hábito y vestido de los reli­
giosos para volver a las genéricas e inocuas recomendaciones de “velar por 
la reforma de la provincia y las observancias”.253 Una vez más la reforma 
es punto de llegada más que de partida, como en un principio; la fuerza de 
gravedad de la decadencia hizo que poco a poco la observancia se debilitara 
hasta aceptar la tolerancia y después la relajación. Esta observancia está 
muy ligada con la castidad y la pobreza, de manera que al disminuir la 
práctica del voto de pobreza por medio del peculio, los afectos se resintieran

*4* ms 2-1565, 6.8.
MS 2-1565, 20.7.

24® ms 1-1567, 14.
24? MS 2-1568, 26.2.
248 ms 2-1568, 26.9
249 ms 2-1572, 8.13 y 8.14; ms 2-1574, 7.5; ms 1-1576, 8.16.
250 MS 1-1578, 5.6.
2151 MS 1-1581, 7.4.
*52 MS 3-1583, 7.3 y ms 1-1585, 10.3.
253 ms 1-1587', 10.1 y ms 1-1589, 6.1.



202 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

también en su expresión más externa y personal como lo es el hábito, en 
cuanto testimonio de la profesión mendicante.

Otra de las observaciones monásticas importantes es la llamada ley de la 
clausura,254 que impide la entrada a personas ajenas a un recinto religioso, 
para que su presencia evocadora del mundo y sus vanidades no disturben la 
paz ni la concentración espiritual de los que ahí moran. Esta ley, además de 
favorecer el recogimiento interior, protege y ayuda a los religiosos a observar 
la castidad, puesto que la prohibición mira principalmente a las personas del 
sexo opuesto.

Sin embargo la clausura no sólo trata de proteger el recinto sagrado de 
las influencias mundanas, sino también quiere que los que viven bajo su 
ley se abstengan de todo contacto innecesario con el exterior, de ahí que 
la clausura se extiende no sólo al lugar físico del monasterio, sino también 
a las relaciones humanas y sociales tales como las visitas, las cartas, los li­
bros, etcétera.

Yá también hemos dicho cómo la clausura se convirtió en elemento ca­
racterístico de la ultrarreforma, por la proximidad que guarda con el mé­
todo contemplativo monacal. Recuérdese la manera como Betanzos educaba 
a sus novicios, y cómo pretendía edificar un gran convento que fuera el 
centro de la vida religiosa y contemplativa, desde el cual se dimanara el 
ministerio apostólico.12155

Referirse a la clausura es, en cierta manera, mencionar el voto de casti­
dad, y como frecuentes disposiciones que tocan al voto incluyen la clausura, 
procuraremos señalar los aspectos nuevos que ayuden a conocer el gran 
cuidado que se tenía en salvaguardar la intimidad de los religiosos por me­
dio de la clausura, tanto ad extra como al interior de los conventos.

Ya desde 1541 las actas son testimonio de esta preocupación, al prohibir 
que los seglares durmieran en los conventos y casas de la Orden,256 con el 
fin de que su presencia y conversaciones no perturbaran el modo de vida 
de los religiosos, es decir, que no se sintieran molestados por “el mundo”. 
Como la puerta de los conventos era el camino por el que el mundo podía

254 Clausura viene del latín claudere: cerrar.
255 Esta opinión estaba en contra de la tendencia misional apostólica, que pretendía 

la convivencia con los fieles e infieles en las zonas de evangelización, incluso con detri­
mento de la observancia. Y aun cuando ésta fue la que prevaleció en la provincia du­
rante los años conflictivos que siguieron a la erección de la de Santiago; cuando la 
Reforma se consolidó, en un plazo muy corto se fundaron los tres grandes conventos 
de México, Puebla y Oaxaca, como centros geográficos y religiosos desde los cuales se 
ejercía un fuerte control sobre las vicarías de su jurisdicción, y en los que se preten­
día observar con toda pureza el rigor de la observancia. En tales conventos, sin embar­
go, no se ejerció nunca una influencia evangelizadora, porque su principal cometido 
era la formación religiosa de los candidatos al sacerdocio. Por esto y por su situación 
urbana, fueron más fructíferos en la producción intelectual académica.

** ms 1-1541, 3.2.



I. LAS OBSERVANCIAS 203

penetrar y por donde los frailes podían “ir al mundo”, había que evitar a 
toda costa que los religiosos cedieran a la mundanal tentación, las actas 
mandan que en las casas y conventos sólo hubiese dos puertas, a saber: la 
portería y otra para el servicio de la casa, y ambas debían estar bajo doble 
llave por las noches, y una de las llaves debía quedar en posesión del pre­
lado y la otra con el circator o celador de la disciplina conventual.267

Al ampliarse la clausura a las personas y sus extensiones, se manda a los 
prelados que lean toda la correspondencia de sus súbditos, so pena de ser 
absueltos de sus oficios y privados durante una año de voz activa y pasiva.258

En los capítulos siguientes la legislación sobre la clausura son sobre todo 
consignas a los superiores para que lean la correspondencia de sus súbdi­
tos.259 y a que los seglares no coman en los refectorios de los conventos,260 
como se consignó al hablar de la castidad.

Es hasta 1567 cuando encontramos una legislación más precisa sobre la 
clausura de los religiosos. Se trata de una ordenación que manda que en los 
pueblos de españoles tengan mucho rigor en las salidas de los religiosos a 
la ciudad, y dice:

fuera de los religiosos que han de tratar negocios comunes [los del convento], 
como son procuradores obreros, confesores cuando van a confesar a los cuales no 
ponemos tasa; que los demás que pidieren licencia para negocios propios nunca 
anden fuera de casa más de un binario [dos religiosos] a la mañana y otro por 
la tarde de los conventuales [por distinción de los huéspedes]; y el prelado que 
en esto fuere negligente sea castigado por el prelado mayor.261

En las actas del capítulo de 1568 hay también una ordenación que parece 
referirse más bien a los conventos establecidos en los pueblos de los indios, 
por la que se manda que la clausura se respete hasta el punto de no permi­
tir “a ningún seglar ni indio (sic)” dormir dentro de los cercos de los con­
ventos, y esto bajo pena de grave culpa.2162 Y como algunos alegaron en 
contra de esta ordenación que era difícil su cumplimiento debido a que prin­
cipalmente los indios estaban encargados de ciertos servicios domésticos, o 
bien trabajaban en la construcción de las iglesias y los mismos conventos, 
y se veían obligados a permanecer durante las noches cerca de los conventos, 
el capítulo siguiente dictó que: “envíen con tiempo los indios a dormir a 
sus casas. Y si algunos obvieren de quedar por necesidad en el convento 
duerman fuera del cerco”.263

Sin poder precisar las profundas razones que movían a los superiores de 
la provincia a ser tan radicales en este punto (quizá evitar las habladurías),

257 MS 1-1541, 4.16.
258 ms 1-1541 4.17.
259 MS 1-1555’, 7J5;* ms 1-1556, 5.5 y ms 1-1558, 5.6.

260 ms 1-1559, 16.10.
261 ms 1-1567, 7.18.
262 ms 2-1568, 8.3.
268 Ms 2-1572, 8.7.



204 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

el hecho demuestra hasta qué punto el cumplimiento de una observancia se 
podía anteponer al precepto de la caridad. Aunque también es cierto que 
enviar temprano a los indios a sus casas era un acto de justicia y de caridad.

Años más tarde aparece otro tipo de ordenaciones que pretenden evitar 
los abusos de algunos religiosos que al ir de viaje se hospedaban en casas 
de seglares, alegando no haber casas de la Orden en los pueblos adonde iban 
o llegaban durante su recorrido. Y así en 1578 los definidores mandan que 
ningún religioso sin licencia del padre provincial podrá ir a las casas de 
los españoles, si en los lugares adonde fuera no había convento de religiosos 
de cualquier orden.2,64 La misma ordenación se repetirá en el capítulo de 
1583,con la adición que concede a los religiosos poder parar en las ca­
sas de las justicias, exceptuando el caso que fueran a tratar asuntos con 
las dichas justicias, y se citan a Atlixco, Cholula y Texcoco como casos es­
peciales, pues había precepto expreso del provincial para no hospedarse 
nunca en esos pueblos.2**6

Como aparentemente estas ordenaciones no bastaban para controlar el es­
píritu andariego de los religiosos, en el capítulo de 1587 las autoridades 
provinciales deciden imponer un precepto formal para que nadie “tiendo 
camino, pose ni duerma en casa de seglares, habiendo en el pueblo a donde 
llegaren casa de religiosos nuestros o de otra orden”.2167 Por último, en las 
actas del capítulo de 1589 los capitulares abandonan el precepto formal vol­
viendo a la simple ordenación sin embargo las notas aclaratorias que se 
insertan en el texto son prueba del espíritu casuístico que imperaba, pues 
se dice que el no dormir en casas de seglares incluía también a los pa­
rientes.2168

Así los religiosos poco a poco fueron evadiendo la clausura, no porque 
fuera considerada un impedimento para dedicarse mejor a la misión, sino 
como triste fruto de una rigidez monótona de la observancia a ultranza, y 
de la que se quería escapar.

Otra de las observancias monásticas de gran importancia es la llamada 
Sacratísima ley del silencio. Esta práctica se adoptó desde un principio con 
gran celo y reverencia hasta consagrarse en la Orden dominicana con la 
frase Silentium pater praedicatorum?*5®

El silencio no es sólo la ausencia de ruidos y palabras, lo que sería una 
mera práctica material y vacía de la observancia, es ante todo fruto de la 
meditación y la salvaguarda de la misma, que podríamos describir como

^4 MS 1.1578, 6.1.
265 MS 3-1583, 8.5.
266 ms 3-1583, 8.5.
267 MS 1-1587, 10.5.
268 MS 1-1589, 7.4.
2«9 Que se traduce: El silencio, es el padre de los predicadores.



I. LAS OBSERVANCIAS 205

lleno, enriquecedor e interiorizante. Es por eso que los predicadores que 
tienen por vocación la exposición de la Palabra de Dios, deben meditarla 
y reflexionarla, creando un ambiente propicio al interior tanto de la per­
sona como del convento, y también al exterior, pues Santo Domingo pres­
cribió a sus hermanos que siempre estuvieran interiorizados en el estudio 
y contemplación de la Palabra de Dios “de día, de noche, en casa y de 
camino”.

Las constituciones prescribían el silencio a los religiosos en los siguientes 
lugares:

en el claustro, en el dormitorio, en las celdas, en el refectorio, en el oratorio de 
los religiosos a no ser que en voz baja digan algo [plegarias y oraciones], y esto 
sin completar la frase. En otros lugares podía hablarse con una licencia especial.270

En tanto se tenía esta ley, que obligaba también a los religiosos itine­
rantes cuando comían, uniéndose a esta práctica la lectura en el refectorio, 
ya que a tenor de la regla de San Agustín, desde que se sentaban a la 
mesa hasta levantarse los religiosos debían escuchar la lectura sin alboroto 
ni discusión, para que de esa manera tomara el cuerpo su alimento y el 
alma se nutriera también con la Palabra de Dios.

Como medio de contemplación y estudio tenía también el silencio una 
dimensión social o beneficio común, por eso las faltas contra el silencio se 
castigaban con severidad, pues no sólo dañaban a las personas de los re­
ligiosos, sino a todo el ambiente de la casa.

En nuestras actas capitulares las referencias a este tema son poquísimas, 
y por lo general aluden al silencio en el refectorio. Así por ejemplo en el 
capítulo de 1552, y con el fin de hacer cumplir la regla y constituciones 
que mandaban silencio perpetuo en este lugar, se acepta una concesión para 
poder hablar durante la comida a condición de que sea fuera del refectorio, 
y esto muy pocas veces y con licencia del prelado.271 Esto se explica por 
la necesidad de comunicación entre los religiosos, ya que eran muy pocos 
en las vicarías y la visita de otros hermanos era importante en la vida so­
cial, pero las autoridades buscaban una solución que en nada afectara a 
la ley.

En el capítulo de 1559 las actillas mandan respetar el silencio “princi­
palmente en los lugares prohibidos y tiempos que manda la constitución”;272 
podríamos decir que esta es la única referencia que hacen las actas con el 
fin de corregir la relajación de esta observancia, según se consigna en el 
capítulo de 1583.273 Esto se deduce de alusiones directas, porque en las ac­
tas se insiste con frecuencia, desde el capítulo de 1564, en la reforma ge­
neral de la observancia y de la provincia.

270 Líber consuetudinum en: Gelabert- p. 881.
271 ms 1-1552, 8.3.
272 ms 1-1559, 16.9; ms 2-1559, 16.8.
273 ms 3-1583, 8.1.



206 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

Estas brevísimas referencias al cumplimiento del silencio obedecían posi­
blemente a que el escaso número de religiosos asignados en cada casa, con 
excepción de los conventos, permitía mayor flexibilidad en este punto, y 
también porque el cumplimiento dependía más directamente del superior de 
cada casa, y por su materia misma se prestaba poco a la casuística.

Quizás por esa misma razón las actas no hacen mención de otras obser­
vancias menores, tales como la sangría*74 y la rasura, 276 ambas muy anti­
guas, pero cuya práctica no presentaba discusión, ya que su reglamentación, 
además de ser muy precisa, se situaba dentro de un marco social sin con­
flicto.

CORRECCIONES Y CASTIGOS

El líber eonsuetudinum habla de culpas,2™ y distingue entre las levioribus 
culpis (culpas leves), gravis culpa (culpa grave), graviori culpa (culpa más 
grave), y gravis sima culpa (culpa gravísima) y apostasia.

De estas penas, las actas no hacen mención de las culpas leves, por tra­
tarse de materia muy particular y de poca monta; las constituciones primi­
tivas consignaban hasta 40 casos en los que se podía faltar levemente, por 
ejemplo no ser puntual en los actos comunes como el coro o la comida; tra­
tar con descuido los libros comunes; dormir en el tiempo de estudio; beber 
o comer en el refectorio antes de que el prelado diera la señal para ello; 
reírse en el coro o hacer reír a los demás; decir palabras indecorosas o 
vanas, etc.277 Los religiosos que hubieran faltado en estas cosas estaban obli­
gados, después de humillarse por medio de la venia (postración ante el pre­
lado o la comunidad), a pedir penitencia, la que podía consistir en la reci­
tación de un salmo, o tomar una disciplina voluntaria (azotes).

274 En las constituciones primitivas se decía sobre la sangría: “Practíquese cuatro ve­
ces por año; la primera en el mes de septiembre, la segunda después de Navidad, la 
tercera después de pascua, y la cuarta alrededor de la fiesta de San Juan Bautista”.

275 En las constituciones primitivas se lee sobre la rasura: “La rasura ha de ser más 
bien grande que pequeña, según conviene a los religiosos, de suerte que entre la misma 
y las orejas no haya más de tres dedos... La tonsura se haga más arriba de las orejas, 
ambas deben hacerse en esta forma: primero en Navidad; segunda entre Navidad y la 
Purificación (2 de febrero) ; tercera en la Purificación y cuarta entre la Purificación y 
Pascua; quinta en jueves Santo; sexta entre Pascua y Pentecostés; séptima en Pente­
costés; octava entre Pentecostés y la fiesta de San Pedro y San Pablo (29 de junio) ; 
novena en la festividad de los mismos; décima en la festividad de Santa María Magda­
lena; undécima en la Asunción de Santa María Santísima (15 de agosto) ; duodécima 
en su natividad; decimotercera, en la fiesta de San Dionisio; decimocuarta, en la fies­
ta de Todos Santos; decimoquinta en la fiesta de bienaventurado San Andrés”.

276 El uso común habla de culpa, pero, como ya hemos dicho, Santo Domingo declaró 
expresamente que sus constituciones no obligaban bajo pecado, de ahí que las transgre­
siones se castigan sólo con pena. Mortier; tomo I, p. 284.

277 Líber Consuetudinum*, en: Gelabert* pp. 285-289.



I. LAS OBSERVANCIAS 207

La Gravis ¡culpa, que aparece con bastante frecuencia en las actas, obli­
gaba a tres disciplinas en el capítulo de culpas;278 y a un ayuno de pan y 
agua por tres días, cuando los transgresores se acusaran a sí mismos, pero 
en caso de ser proclamados (acusados por otros religiosos)279 debía añadirse 
un día de ayuno y una corrección o disciplina. El liber consuetudinum con­
sideraba como gravis culpa entre otras el porfiar descaradamente con otros 
religiosos en presencia de seglares; fijar la mirada, al andar, donde había 
mujeres; ser sorprendido en una mentira dicha de propósito; sembrar la 
discordia entre los frailes; ser sorprendido profiriendo amenazas de mal­
dición y palabras desordenadas e injuriosas maliciosamente contra aquel 
que le proclamó en el capítulo de culpas o contra otros cualesquiera; ser 
murmurador o detractor; cabalgar sin permiso y urgente necesidad, o co­
mer carne, o hablar a solas con una mujer a no ser en confesión o de cosas 
útiles y honestas, o quebrantar sin causa o licencia los ayunos establecidos, 
y cosas semejantes. Estas faltas eran graves porque además de la pena cons­
titucional había una culpa o pecado por la materia de la falta, y lo mismo 
hay que decir de las siguientes culpas.280

La graviori culpa se aplicaba sólo en casos muy serios, como por ejem­
plo herir a otro o cometer un crimen capital; la pena consistía en que des­
pués de haber confesado el delito se le despojaba del hábito y recibía azo­
tes, tantos cuantos plugiera al prelado, y para que permaneciera en la pena, 
debía ser siempre el último de todos los religiosos cuando estaban éstos en 
comunidad; en el refectorio no debía sentarse a la mesa común sino en otra 
pequeña al centro, y su alimentación sería pan y agua, y como signo de 
proscripción las sobras de su comida no debían mezclarse con las de los 
demás religiosos, durante el oficio divino y en la acción de gracias, después 
de comer, debía permanecer el religioso así castigado postrado ante la puer­
ta de la iglesia mientras los religiosos de la comunidad entraban o salían.

La misma penitencia debía sufrir quien ocultara una cosa que le hubieran 
regalado, pues según la regla de San Agustín debía castigarse como un la­
drón. También era reo de esta pena quien hubiera cometido un pecado de 
la carne, pero con mayor severidad que las demás faltas.

Se incluía también bajo esta pena a quien conjurara o conspirara mani­
fiestamente por malicioso acuerdo contra su superior o prelados, y además 
de la pena señalada, durante toda su vida quedaría en el último lugar de 
la Orden, privado de voz en el capítulo.281

278 El capítulo de culpas era el lugar donde se reunían los religiosos de una comu­
nidad para confesar públicamente sus propias faltas contra las constituciones o la regla 
y recibir la penitencia del prelado.

279 La proclamación o acusación era otra práctica del capítulo de culpas, por la que 
un religioso denunciaba a otro de alguna falta que había cometido y de la que no se 
había acusado. La razón de esta práctica era la conciencia del bien común y la parti­
cular de los hermanos en el cumplimiento de la regla para la santificación de todos.

280 Liber Consuetudinum; en: Gelabert; pp. 289-290.
281 Cfr. Idem, pp. 891-893.



208 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

La Apostasía en la Orden no se refiere a la fe, sino al abandono de la vida 
religiosa, de modo que religioso que en el plazo de 40 días no regresara a 
su convento o provincia, quedaba excomulgado. Pero si arrepentido volvía, 
después de confesar su culpa con humildad, debía ser sometido a las penas 
asignadas a la graviori culpa durante el tiempo que determinara el prelado, 
presentándose cada domingo ante el capítulo de la comunidad para recibir 
penitencia de azotes y ayunar a pan y agua dos días por semana durante 
todo un año. En caso de huir por segunda vez y volver, además de hacer 
la penitencia del modo mencionado, al primer año debía añadirse otro, y 
si por tercera vez un tercero, etcétera.282

Finalmente la gravísima culpa era la incorregibilidad de aquel que sin 
temor cometiera faltas y rehusara sufrir las penas. San Agustín mandaba 
en estos casos que si él no se marchaba, debía arrojársele del monasterio.283

Las constituciones primitivas decían que “según el apóstol (San Pablo), 
si alguno es acusado de herejía, después de mediar la primera y segunda 
corrección y haber hecho patente la incorregibilidad, húyase de él como del 
pecado mortal en el que se ha sumergido quien se halla en estas condiciones. 
Este tal, desnudado de su hábito religioso y vestido con la ropa de seglar, 
ha de ser obligado a salir, si hasta aquella hora es dueño de sí mismo y 
goza del dominio de sus facultades”.284

La constitución añadía que sólo en este caso y en ningún otro podía darse 
licencia para salir de la Orden, para que no se vilipendiara ni la Orden ni 
la disciplina canónica, de tal modo que a nadie, por muy grande que fuera 
su importunidad, se le concediera licencia para salir.2185

Este tema de las condenaciones es constante en las actas, y es una prueba 
del cuidado que ponían los superiores en mantener la disciplina regular, y 
también a qué extremos llegó la relajación y con cuánta frecuencia se 
transgredían las ordenanzas. A través de las páginas anteriores hemos po­
dido familiarizarnos con las palabras que hablan de culpas y castigos, mas 
a pesar de lo “escandaloso” del tema no podemos considerarlo suficiente pa­
ra hacer un juicio valorativo de la conducta general de los religiosos en la 
provincia; por otra parte desconocemos en la mayoría de los casos los pro­
cesos en contra de los que sufrieron condenas de este tipo. Para nuestro 
estudio, el valor de estas puniciones estriba sobre todo en la materia del 
delito, que podía ser la fuga o apostasía, el lapsus carnis; el poner las 
manos violentamente sobre los hermanos y el vicio de la propiedad. Estos 
delitos, reflejan la conciencia provincial de la gravedad en materia religiosa.

282 Cfr. Idem, p. 895.
283 En la Regla de San Agustín se lee a propósito de la corrección fraterna: “... una 

vez convicto debe sufrir el castigo medicinal conforme al criterio del superior, pero si 
no quiere recibirlo, aunque él no quiera irse, echadle de vuestra compañía. Esto no es 
obrar con crueldad sino con misericordia, para que no inficione a otros en su contagio 
pestilente”.

284 La última cláusula se refiere a que si por sus delitos no ha caído en manos del 
brazo secular.

285 Líber Consuetudinum* en: Gelabert', p. 897.



I. LAS OBSERVANCIAS 209

En las actas del capítulo de 1541, bajo el presidium de Betanzos, apa­
recen tres condenaciones, una por fuga, otra por haber golpeado un reli­
gioso a otro y una tercera por el vicio de la propiedad;28^ En el primer caso 
se aplica la pena de graviori culpa al delincuente por espacio de un año 
“cuando sea encontrado”.1287 En el segundo caso, las palabras de la conde­
nación hacen pensar que las faltas a la modestia y a la mansedumbre entre 
los religiosos se daban con relativa frecuencia, pues leemos:

para que de aquí en adelante se reprima la ferocidad y el desenfreno de los re­
ligiosos, y no se olviden de la mansedumbre de Cristo, que presentó sus mejillas 
a los que le abofeteaban e insultaban, y mandó hacer lo mismo a sus seguidores, 
y no pongan sus manos violentamente en los hermanos, aprobamos la condenación 
de Fray .. .2S8 a la pena de gravioris culpae — y para que esta peste contagiosa 
no se extienda a los demás de quedar impune, añadimos a la pena señalada un 
mes más de la misma pena, de suerte que el tiempo de la penitencia sea de dos 
meses y medio.

Sobre este punto la constitución mandaba que si algún religioso golpea­
ba a otro fuertemente, se debía consultar al provincial para poder absolver­
lo, y mientras tanto el agresor debía permanecer bajo “arresto” en la cár­
cel conventual, separado de los demás, y una vez que fuera absuelto debía 
sufrir las penas de la graviori culpa al menos por dos meses, según estaba 
mandado por el capítulo General de Londres celebrado el año de 1314.289

La tercera condenación a que se refiren las actas de 1541, se castiga con 
la misma pena de graviori culpa, por el vicio de la propiedad.

En el capítulo de 1543 encontramos dos condenaciones a la pena de gra­
vioris culpae y cárcel, ambas por dos años, por fugarse y “otros graves es­
cándalos”.29€ El hecho de unir la cárcel a la pena de gravioris culpae se de­
bía a una ordenación del capítulo general de Lyon celebrado el año de 
1318 que dice así: “como la culpa de la apostasía, más bien se aumente, 
por los delitos cometidos por los apóstatas, comunes a toda apostasía, y se 
les deba encarcelar; queremos y ordenamos que si algún religioso cometió 
algún delito antes de su apostasía, del cual no hizo satisfacción, o bien lo 
cometió durante su apostasía, si después volviere a la Orden, inclusive vo­
luntariamente sea confinado a la custodia carcelaria”.^1

Efectivamente, había ocasiones en que el temor al castigo de una falta 
cometida inducía a la fuga, y después de fugados el temor a volver a sufrir 
las penas de la constitución hacía perder la esperanza, lanzando a los de­
lincuentes a nuevos delitos, de tal forma que al volver, después de pedir la

286 Ms 1-1541, 9.1; 9.2.
™ ms 1-1541, 9.1.
288 En la mayoría de estos casos de condenaciones, los nombres de los delincuentes 

fueron borrados por una mano pudorosa.
289 L. Constitutionum; Cloche, p. 126. sub “d”.
299 ms 1-1543, 2.1 y 2.2.
291 L, Constitutionum; Cloche, p. 151.



210 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

absolución, se les custodiaba en la cárcel mientras se hacía el proceso por 
sus faltas y se imponía la satisfacción de las mismas.

Las actas del año de 1552 nos refieren la condena de un religioso por el 
delito de apostasía,292 con las penas señaladas en la constitución que ya 
hemos referido, y en el capítulo de 1553, las actas asientan el caso de la 
condena de dos religiosos a la pena de un año de graviori culpa, también 
por fuga.293

Por lo que toca al capítulo de 1556, las condenaciones son más numero­
sas y severas. Por primera vez en las actas encontramos una condenación 
a la gravísima culpa*, se trata de un religioso de quien dicen las actas que 
se le castiga por “sus gravísimos escándalos así como por su incorregibilidad 
y dureza de corazón para la enmienda como aparece claramente en su pro­
ceso, ”2Í>4 de tal suerte que el religioso en cuestión es condenado a ser despo­
jado del hábito religioso y expulsado de la Orden “como oveja mortífera” 
y a ser entregado al brazo secular para que lo destierren de todo el Nuevo 
Mundo.1296 A la misma pena se condena a un religioso acólito “por los gra­
vísimos delitos y escándalos que ha cometido, como parece manifiesto en su 
proceso”.296

Otra de las condenaciones contenidas en estas actas es la que se hizo con­
tra un religioso de la provincia de España, al cual se le manda ir a Es­
paña “ligado”, para ser presentado a su provincial con las acusaciones de 
su proceso.1297

En las actas de 1561 hay también abundantes condenaciones, tres de las 
cuales son de cárcel.298 Una de ellas se aplica a un acólito llamado fray 
Barltasar de Montaño, condenado a 20 años de cárcel, 12 prescritos y ocho 
voluntarios, por graves delitos, como el fugarse cuatro veces de la cárcel.299 
Este religioso, es muy posiblemente el mismo que hemos encontrado años atrás 
en el capítulo de 1556.390 Y más aún, en el capítulo siguiente de 1562 de­
mostró su incorregibilidad fugándose por quinta vez de la cárcel, de manera 
que se le aplicó la gravissima culpa y fue expulsado de la Orden y conde­
nado al exilio perpetuo de la Nueva España, además de ir a las galeras a 
trabajar por dos años precisos en los remos.8**1

Por otra parte en esta actas encontramos, por única vez, la absolución de

292 MS 1-1552, 2.1.
293 ms 1-1553, 8.1. En esta ocasión los nombres aparecen claramente: fray Rodrigo de 

León y fray Diego de Tremiño o Temiño.
294 ms 1-1556, 9.1.
295 ms 1-1556, 9.1. Los priores no podían condenar a nadie, sólo lo podían hacer el 

provincial o el capítulo general, a partir de 1561, cuando el capítulo general de Avi- 
gnon decide que ni siquiera el provincial solo podía hacer estas condenaciones.

2*3 ms 1-1556, 9.2.
297 Idem, 9.3; ms 1-1556, 9.2.
293 ms 1-1561, 3.1, 3.2 y 3.3.
299 ms 1-1561, 3.5.
399 ms 1-1556, 9.4.
3<>1 MS 1-1562, 4.1.



I. LAS OBSERVANCIAS 211

una condenación; se trata de un tal fray Domingo de Monterrey, sacerdote, 
quien había sido condenado a las penas de graviori culpa por el provincial, 
no sabemos por qué motivo, pero el capítulo le absuelve “dada su humildad 
y contrición y buena esperanza de su vida”/43® y lo restituye a su antiguo 
lugar con todos los privilegios de la Orden.

En 1565 vuelven a aparecer las condenaciones, la más fuerte de este ca­
pítulo es una contra un fray Gregorio Galeote, a la pena de cárcel por seis 
años (tres de ellos voluntarios) por escándalos e infracción de los votos 
esenciales, y para prevenir que ocurriera lo que con fray Baltasar de Mon- 
taño, se advierte que si llegara a fugarse sería tratado como incorregible 
y se le aplicarían las penas de la gravíssima culpa,303

Las otras dos condenaciones son de menor importancia; una de ellas 
recae sobre un tal fray Domingo de Vejarano y es sólo a privación de voz 
activa y pasiva;804 la otra es una doble condenación de fray Diego Tre- 
mino (condenado ya en 1552 por fuga) y fray Gregorio de la Cruz, a ser 
privados de los privilegios de la Orden por el delito de fuga.805

En las actas del capítulo de 1567 hay sólo una condenación y es contra 
un hermano cooperador o lego, por el delito de apostasía a la pena de un 
año de gravioris culpae300

En el siguiente de 1568, encontramos una vez más a fray Domingo de 
Vejarano, diácono, sujeto a condenación junto con otro religioso llamado 
fray Cristóbal Bermúdez, sólo que en esta ocasión se le aplica el castigo 
máximo, o sea la expulsión de la Orden y el exilio de toda la Nueva Es­
paña, y en caso de no cumplir el destierro se le entregaría a los trabajos 
de las galeras en los remos por seis años, por sus “terribles delitos y gra­
vísimos escándalos”.807

Además de esta condenación las actas consignan otra por apostasía sobre 
fray Humberto de Contreras y fray Melchor de la Mota, a sufrir las penas 
señaladas por la constitución.808

En las actas del capítulo siguiente de 1572 se condena a fray Juan Bau­
tista de Villaga, sacerdote, a ser despojado del hábito de la Orden y ser 
remitido a España, y como sucedía que algunos lograban escapar y no lle­
gaban a España por temor a sufrir allá las penas correspondientes a sus 
delitos, se quedaban en estas tierras violando así el exilio que se les imponía

MS 
MS 
MS 
MS 
MS 
MS 
De

3.4.
4.1.
4.2.
4.3.
4.1.
3.1.

302

303

304

305

306

307

308

impuesta por el provincial, o por lo menos apeló de la sentencia en el siguiente capitu­
lo, una vez que terminó el provincial que le había impuesto la pena pero para su des­
gracia, el nuevo provincial no sólo confirmó la sanción, sino que la amplió de manera 
que hubo de someterse a la pena de gravioris culpae y a cárcel durante un año. Cfr. 
MS 2-1572, 3.2.

1- 1561,
2- 1565,
2-1565,
2-1565,
1- 1567,
2- 1568,
estos religiosos, parece ser que fray Humberto de Contreras no aceptó la pena



212 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

en estos casos. Por eso los capitulares advierten que en caso de no exilarse 
sería condenado a la pena de cinco años a las galeras.®99

En estas mismas actas se incluye una ordenación, que aunque no es per­
sonal, podemos incluirla dentro de esta sección. Al parecer se hallaba muy 
extendida la costumbre entre los religiosos de la provincia de amenazarse 
con palabras y gestos diciendo que “no se puede probar”, o “no es delito 
tan grave”; el capítulo manda bajo pena de quince días de graviori culpa 
a quienes amenazaren a otros “con palabras y meneos”. Y para que el cas­
tigo surtiera efectos de enseñanza se mandaba también que se ejecutara en 
el convento donde se había cometido el delito en caso de no haberse di­
vulgado la falta fuera del dicho convento, y si estuviera divulgada debía 
entonces castigarse en uno de los tres conventos.319

En el capítulo de 1574 sólo se hace mención a una condenación por fu­
ga,311 al mismo tiempo que confirma todas las condenaciones realizadas por 
el provincial fray Domingo de Aguinaga.312

Una novedad en el tema es la condenación que hace el capítulo de 1576 
sobre fray Juan Bautista, sacerdote, a dos años de gravioris culpae por el 
vicio de la propiedad en contra del voto de la pobreza.313 Por lo que hace 
a las actas del capítulo de 1578, aunque no hay ninguna condenación ex­
presa, se reitera una vez más la ordenación bajo pena de graviori culpa de 
no amenazar a ningún hermano con “palabras o meneos”.®14

Otro caso triste de expulsión y exilio aparece en el capítulo de .1581 en 
la persona de fray Domingo de Covarrubias, a quien se le castiga por graves 
delitos, lapsus carrds e incorregibilidad.315 Y muy semejante es el caso de 
fray Tomás de Pozo, sacerdote de la provincia Bética, a quien se le expulsa 
de la Orden y se le destierra de todo el Nuevo Mundo con la amenaza de 
que si volvía sería condenado a trabajar perpetuamente en los remos.31'6

Las actas del capítulo de 1585 consignan la condenación de un religioso 
sacerdote de nombre fray Juan Bautista, a la pena de gravissima culpa y 
exilio del Nuevo Mundo por “sus grandes crímenes”;317 quizá se trata del 
mismo religioso que refieren las actas de 1576. A la misma pena y también 
por “gravísimos escándalos e incorregibilidad convicta”, se condena en 1587 
a fray Juan Ortiz.318

A juzgar por una petición que los definidores hacen al provincial en este 
último capítulo, suponemos que no siempre los religiosos condenados al exi­
lio cumplían con la disposición judicial, pues piden al provincial que tenga

309 ms 2-1572, 3.1.
310 MS 2-1572, 8.14. 
su ms 1-1574, 3.1.
312 ms 1-1574, 4.1.
313 MS 1-1576, 4.1. 
su ms 1-1578, 6.8. 
sis ms 1-1581, 3.1.
316 ms 3-1583, 3.1.
317 ms 1-1585, 3.1.
318 ms 1-1587, 4.1.



I. LAS OBSERVANCIAS 213

gran cuidado para que este Juan Ortiz y los demás religiosos que habían 
sido privados del hábito cumplieran la disposición del exilio, porque mu­
chos continuaban “vagueando” por “estos reinos provocando graves escán­
dalos a su paso”.'31®

Como se ha podido observar, aunque el rigor de las constituciones no es­
taba ausente de la vida de la provincia, los casos que se consignan no están 
en proporción al número de religiosos de la provincia, fuera de lo que po­
dríamos llamar normal; sin embargo la dureza de los castigos se reserva 
casi exclusivamente para casos muy concretos de incorregibilidad, o a aque­
llas faltas que por su naturaleza merecían penas semejantes. De todas for­
mas, estos datos son insuficientes para hacer una evaluación general de la 
conducta de la provincia, aunque si ayuda a completar el cuadro del estilo 
de vida de la Orden de Predicadores en la Nueva España.

si» ms 1-1587, 4.1.





II. El estudio en la orden 
como medio específico

Nos hemos referido ya a los medios que promueven el fin primario de la 
Orden: la consecución de la caridad por medio de la entrega a Dios de 
los bienes personales, materiales y espirituales, o sea los votos y observan­
cias, hemos dejado la oración litúrgica o recitación solemne del oficio di­
vino, que es también una observancia, para tratar de ella aquí ya que por 
su naturaleza está íntimamente ligado con la contemplación teológica de 
Santo Tomás.

El análisis que de esos medios primarios hemos hecho nos da una vi­
sión incompleta de la vida y sentido de la Orden si no se habla de lo 
propio y característico de la misma, o sea su peculiaridad y razón de ser 
distinta de las demás órdenes religiosas, y de cómo esos medios primarios 
se encarnan sensiblemente sin confundirse con otras prácticas ya existentes; 
en una palabra, cómo la Orden justifica su existencia dentro de la sociedad 
cristiana.

De este modo la “parcialidad” de los medios comunes (votos y observan­
cias) adquirirán su plena significación al relacionarlos con su fin específico, 
que en el caso de la Orden de Predicadores es la salvación de las almas 
por la predicación de la palabra de Dios. El ministerio apostólico es, pues, 
parte esencial a la vida dominicana, y su expresión interna no será total si 
no se integra a la externa. De ahí la importancia de tratar de los medios

215



216 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

ordenados a promover el fin específico de la Orden, lo cual nos permitirá 
replantear en cierto modo los términos originales de la dialéctica: obser­
vancia y misión. Al analizar la observancia en sí misma, desconectada de 
la realidad misional, la oposición se presentará entre la austeridad y la 
relajación; en cambio ahora la observancia ratificará principalmente el des­
enfoque que sufrió el fin apostólico de la Orden, pues como los medios de 
la vida dominicana están tan íntimamente trabados, no se pueden dar los 
unos sin los otros, so pena de desvirtuar el todo.

Esos medios específicos que en la Orden de Predicadores son aptos para 
promover su fin son el estudio y Za predicación (o ministerio sagrado). Y 
es explicable que lo sean si tomamos como base la teología magisterial de la 
lectio de la Palabra de Dios; la quaestio que lanza la realidad humana fren­
te a la trascendente, y la disputatio o explicación.

Se va a tratar aquí el tema del oficio divino y la oración litúrgica por­
que la oración está ordenada a la contemplación y es al mismo tiempo 
fuente de estudio y de predicación, por aquello de que el acto contemplativo 
dominicano-tomista se integra de los dos elementos: conocer la obra de Dios 
sobre la humanidad y amarla; y actuar colaborando activamente en su rea­
lización temporal. Y esto sin insistir en el carácter público que tiene en sí 
la oración litúrgica, como acto de culto de la Iglesia a Dios.

1. Liturgia y contemplación

En la liturgia dominicana, que fundamentalmente es la misma de la Igle­
sia romana con algunas variantes de rito, la recitación coral solemne del 
oficio divino ocupa, junto con la celebración eucarística (misa) el lugar más 
importante.

El oficio divino es el culto público de la Iglesia a Dios, es decir, la ora­
ción que cotidianamente hacen los ministros de la Iglesia a nombre de ella 
y de todo el pueblo cristiano al cual están obligados los religiosos,1 y se lla­
ma divino porque su fin principal es la alabanza de Dios.

Este oficio se llama también horas canónicas porque se debe rezar en par­
tes y tiempos determinados por los cánones y leyes eclesiásticas.2 Consta este 
oficio de salmos, lecciones de la Sagrada Escritura, de los santos padres de 
la Iglesia y de otras oraciones, distribuyéndose a lo largo del día en un ciclo 
semanal. Las horas canónicas son: maitines u oración matutina, a la que 
siguen los laudes o alabanzas a primera hora del amanacer; posteriormente 
vienen las cuatro horas menores: prima, tercia, sexta y nona,3 luego las vís-

1 Además, todos los religiosos que han recibido las llamadas órdenes mayores (diaco- 
nado, subdiaconado y presbiterado), así como los beneficiados y religiosos de ambos 
sexos que hayan hecho profesión en las órdenes religiosas tienen instituido el rezo del 
oficio divino en el coro.

2 Se le llama también breviario, tomando el nombre del libro o manual en que se 
encuentra contenido.

3 Estos nombres corresponden a las horas en que los romanos dividían el tiempo.



II. EL ESTUDIO EN LA ORDEN COMO MEDIO ESPECÍFICO 217

peras u hora de la tarde, al ponerse el sol, y finalmente las completas como 
oración de la noche.

Desde la época apostólica la Iglesia tomó de la tradición judía la costum­
bre de santificar las diversas horas del día por la oración en común; pero 
fue San Benito quien en el siglo vi las reglamentó y nombró horas canóni­
cas en su famosa regla (Cap. 67). La razón de que fueran siete obedece a 
las palabras de un salmo que dice: “siete veces al día canté tus alabanzas”; 
así se cumple el deseo de la Iglesia de rendir una alabanza perpetua a Dios; 
por eso en la edad media muchos monasterios adoptaron este sistema de 
oración perenne. Además, como en la misma Sagrada Escritura se dice en 
el salmo 118: “a media noche me levantaba para alabarte”, muy pronto se 
establecieron oficios nocturnos.

Las horas diurnas constan de tres elementos principales: salmodia, leccio­
nes y oraciones, a las que se añaden otros elementos complementarios como 
responsorios, himnos, antífonas,' etcétera. Sin embargo la parte más im­
portante la constituyen los 150 salmos bíblicos usados en el judaismo, dis­
tribuidos en el ciclo de una semana, que es la imagen de la obra de la 
creación del mundo y de la redención del hombre. Las lecciones son del 
Antiguo y del Nuevo Testamento o bien de los escritos de los santos padres 
de la Iglesia. Los laudes y las vísperas constan de cinco salmos, himno, cán­
tico y oración final, mientras que las horas llamadas menores (prima, ter­
cia, sexta y nona) sólo tienen tres salmos, un himno especial para las horas 
menores, cántico y oración final, y además lectura bíblica, letanía de kyrie 
éleison, el padre nuestro y la oración final. La oración de prima difiere un 
poco de las otras tres por habérsele añadido la oración capitular llamada 
capitula o pretiosa^ en donde se leía parte de la regla de los monjes y el 
martirologio o santoral.

Los oficios de la noche o maitines, aunque parecidos a las demás horas, 
constan en la tradición monástica de tres nocturnos con tres salmos cada 
uno, y además tres lecturas según la festividad que se celebre. Todo el ofi­
cio es precedido por el imitatorio que es un salmo responsorial, y se con­
cluye con el cántico del te deum. El oficio de los maitines comenzaba tem­
prano aproximadamente a las 3 de la mañana.

Las completas también difieren un poco de las demás horas menores, pues 
el himno está al final, y es la hora en que se hace la confesión de las culpas 
y se recibe la absolución.

Los dominicos adoptaron el oficio monástico; sin embargo, como el fin es­
pecífico de la Orden no era la recitación y la alabanza divina, sino el es­
tudio de la Palabra de Dios y su predicación, Santo Domingo prescribió 
que el rezo del oficio divino se hiciera “breve y sucintamente” de forma 
“que los religiosos no perdieran la devoción o fuera impedimento para su 
estudio”, ya que la recitación coral de los monjes ocupaba la mayor parte 
del tiempo.

La ultrarreforma, hará del oficio coral una aproximación al estilo mo­
nástico y también, pasado el primer fervor, una creciente decadencia en



218 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

este punto, fruto del desuso del oficio coral como forma de piedad, sobre 
todo después de la creación de algunas órdenes religiosas como la Compa­
ñía de Jesús, que enfocaba la espiritualidad como medio para alcanzar la pro­
pia santificación. Pero debemos recordar que por muy grande aproximación 
que hubiera entre la contemplación dominicana y la monacal, no se puede ha­
blar de identidad por tener ambos oficio coral, pues como dice Santo Tomás, 
hay una organización y método diferente entre una y otra:

Ambas formas de vida religiosa, la de los monjes y la de los canónigos regu­
lares se ordena a los actos de la vida contemplativa. De estos actos los principa­
les son los que se realizan en la celebración de los divinos misterios, a la que 
la Orden de los canónigos regulares está directamente consagrada. Por eso son 
religiosos clérigos. En cambio los monjes no lo son necesariamente.4

Es por esto que el oficio tiene un valor educativo también entre los cléri­
gos, es decir “en aquellos que por oficio o vocación sacerdotal están desti­
nados a la predicación”. (Santo Tomas).

Esta visión unitaria y dinámica de la contemplación y el apostolado (es­
tudio y predicación) la comenta con plena autoridad Santa Catalina de Sie­
na, maestra de espiritualidad dominicana y extraordinaria contemplativa, 
autora de las famosas cartas políticas. Según la santa, hablando en sus diálo­
gos, pone en boca de Dios Padre Ja manera como Santo Domingo conci­
bió la Orden con estas palabras: la concibió amplia y alegre, como un huer­
to ameno, es decir en perfecto equilibrio; sin embargo algunos rompieron 
este equilibrio, unos por mundanismo, convirtiendo el jardín en inculto y 
salvaje, y otros recargándolo con pesos excesivos de tendencias monásticas?

Hay que decir que además del rezo del oficio divino existían otros “ofi­
cios” litúrgicos a los que también estaban obligados los religiosos domini­
cos, tales como el “oficio de la Santísima Virgen María”, que se recitaba 
diariamente; y el de “difuntos” una vez por semana. El oficio de la San­
tísima Virgen era una réplica del oficio litúrgico divino común, sólo que 
un poco más breve; la razón de esta devoción obedecía a que desde un prin­
cipio la Virgen María había sido protectora especial de Santo Domingo y 
de los religiosos de su Orden, de ahí la oportunidad de recomendar su ve­
neración entre los frailes.

Por lo que se refiere al oficio por los difuntos, los dominicos estaban 
obligados a recitarlo una vez por semana en el coro, sin dispensa posible. 
Este oficio se componía de maitines con tres nocturnos y nueve lecciones 
(tres en cada uno), laudes y vísperas que tenían la misma estructura del 
oficio divino. Esta costumbre de orar por los difuntos fue siempre una de 
las más respetadas y queridas en la Orden.

Ya se puede ver cómo en la constitución del oficio divino y en las de-

4 S. Th. II-II, q. 189, a. 8, ad. 2.
? Santa Catalina de Siena; El Diálogo, c. 158.



II. EL ESTUDIO EN LA ORDEN COMO MEDIO ESPECÍFICO 219

más devociones litúrgicas tenían los dominicos una riquísima fuente de es­
tudio y contemplación, y por lo mismo la íntima relación que la liturgia 
guarda con los medios específicos. En la Orden de los dominicos, existían 
otros ejercicios de piedad y prácticas de oración como la meditación, devo­
ciones privadas como el rosario, todas ellas ordenadas para mantener el es­
píritu en “tensión” hacia la contemplación y la predicación.

En lo que hace a la manera como las actas de los capítulos provinciales 
de Santiago reflejan la importancia de la oración litúrgica en la segunda 
mitad del siglo xvi, en el capítulo de 1552 encontramos la primera alusión 
sobre el oficio; en la sección de aceptaciones se absuelve a los conventos 
de recitar diariamente el oficio de “las tres lecciones” por los difuntos, con 
excepción del convento de México,6 en donde se quería conservar con más 
rigor la fuerza de la observancia.

Esta aceptación se fundamentaba en lo que el capítulo general de la 
Orden celebrado el año de 1551 en Salamanca había concedido, a saber: 
que los ministros del altar y del coro quedaban dispensados de recitar las vi­
gilias de las tres lecciones; pero en cambio “como un deber de caridad y 
de justicia, exigía a todos que una vez por semana rezaran en común o en 
privado todo el oficio de los difuntos con las nueve lecciones, con excep­
ción de las Octavas de Pascua y Pentecostés, siguiendo una misa de difun­
tos, o aplicable a ellos si no lo permitiere alguna festividad.7

Para entonces los únicos conventos que había en la provincia por su lo­
calización geográfica y urbana, eran los tres que se llamaban de “españo­
les”; sin embargo, la concesión era aplicable a todas las demás casas o vi­
carías en los pueblos de indios.

En el capítulo de 1555 que pretendió ser recapitulador de los anteriores, 
encontramos tres notas sobre el oficio divino; una de ellas, ya anotada, man­
da que en los pueblos de españoles la hora nona se diga a su tiempo, hacia 
las 2 de la tarde, pues algunos adelantaban el oficio para anticipar también 
la comida; y ahora se dice además que la oración de la Nona se diga a mai­
tines.8 Esto se refiere a la costumbre de los religiosos de quedarse en el coro 
después de los maitines haciendo oración, meditando en silencio, y después 
algunos (durante el verano en Europa) la pasaban a la hora de nona, lo cual 
desaprueba el capítulo para los conventos establecidos entre los españoles; en 
cambio a los situados entre los indios se les permitió decirla “en todo tiempo 
si no fuera cuaresma”; es decir que por razones de ministerio se les permitía 
hacer su meditación a la hora más conveniente, sólo en la cuaresma debían 
conformarse a la regla general y hacer su oración secreta después de maitines.

Esta ordenación nos permite conocer algunos detalles sobre el horario y 
modo de recitar los frailes de México el oficio divino. Es interesante señalar 
que las cuatro Horas Menores no se recitaban cada una por separado, sino que

e ms 1-1552, 8.2.
7 acgop Vol. IV, p. 320.
s ms 1-1555, 5.16.



220 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

formaban binomios prima-tercia y sexta-nona. El primer binomio debía reci­
tarse “luego por la mañana” y el segundo “un poco antes de comer”,9 en cam­
bio durante la cuaresma las cuatro horas se recitaban juntas por la mañana 
dejando las vísperas para un poco antes de comer, por razón del ayuno. A

Sucedía también que algunos religiosos, principalmente huéspedes, no asis­
tían al oficio divino, alegando para ello no haber señal en las casas para asistir, 
o no oírla; así que el capítulo provincial recuerda la obligación de llamar 
dos veces “primera y segunda” para que los religiosos estuvieran presentes en 
los oficios conforme a la legislación general,10 y así leemos en las actas de este 
capítulo que en los conventos y casas de la provincia se “taña a las horas pri­
mero y segundo porque lo entiendan los huéspedes, como los conventuales”.11

En contra de las innovaciones “curiosas”, se manda con rigor que nadie, 
fuera del provincial, osara aclarar las dudas que surgieran en este punto,12 y 
más adelante se ordena que siempre se lea el “ordinario” o libro ritual, para 
que todos se enteren de las ceremonias.13

Muy interesante es el dato que consignan estas actas sobre el rezo del oficio 
en las casas establecidas entre los indios, pues aunque repite que la Prima y 
la tercia se recen por la mañana, y la Sexta y la nona poco antes de comer 
(excepción hecha de la cuaresma, domingos y días festivos en que debían 
recitarse todas las horas menores por la mañana), se especifica la causa de 
esa variante en el horario diciendo que es, “por lo mucho que ay aquellos 
días en que entender”.14 Esto nos hace deducir que en la mentalidad de las 
autoridades provinciales el ministerio, al menos durante la cuaresma y días de 
catequesis, concedían una importancia mayor a la evangelización que a la 
práctica de la observancia, y a fin de equilibrar esta apertura apostólica se 
manda que la meditación se diga siempre después de los maitines, añadiendo 
además otra meditación después de las completas por la noche.15 De todas 
formas, fuera por razones ministeriales o por espíritu de comodidad, las casas 
de vicaría no se apegaban al horario establecido por la constitución y por el 
capítulo provincial, sino que se acogían al “privilegio” del tiempo cuaresmal, 
de tal suerte que ordena tajantemente que la nona se diga a su hora”.16

Después las actas insisten en la obligación de la uniformidad que debía guar­
darse tanto en las ceremonias de la misa como del oficio divino.17 Con este

ms 1-1555, 5.17.
10 Desde un principio las constituciones primitivas mandaban dos signos para llamar 

a las horas canónicas, el primero de los cuales debía ser breve, de suerte que los reli­
giosos al oírlo dejaran sus ocupaciones y se prepararan para la oración: el segundo 
debía ser suficientemente largo, intermitente, como para permitir a los religiosos que se 
encontraran en los lugares más remotos del convento llegar antes de concluirse el 
último golpe de campana.

MS 1-1555, 5.17.
12 ms 1-1555, 5.18.
13 MS 1-1556, 5.16.
14 ms 1-1556, 5.15.
15 ms 1-1556, 5.15.
16 ms 1-1558, 5.1.
17 ms 1-1559, 16.7 y ms 2-1559, 16.6 ms 2-1561, 15.9.



II. EL ESTUDIO EN LA ORDEN COMO MEDIO ESPECÍFICO 221

objeto la provincia aprobó en el capítulo de 1565 un calendario perpetuo para 
recitar el oficio de acuerdo con el rito propio de la Orden de Predicadores, 
estableciendo de manera clara las festividades que debían celebrarse con so­
lemnidad, las de segunda clase, y hasta las que no debían celebrarse; este 
calendario fue publicado en 1563 por fray Diego Ximénez en Salamanca, para 
que se siguiera en toda la provincia sólo un modo en las celebraciones de las 
fiestas, y se quitaran de enmedio las originalidades y devociones particula­
res.18 Este deseo de uniformidad comprendía no sólo al oficio divino sino tam­
bién a todas las ceremonias litúrgicas, de manera especial el canto y las rúbri­
cas. Y por ello en este capítulo hay una ordenación que quiere que el provin­
cial “examine las cosas del canto porque no se usen cosas profanas”.1® El dato 
es de gran interés porque muestra que algunos religiosos, establecidos entre 
los indios, se esforzaban por adaptar una liturgia más consonante con la cul­
tura indígena, al menos en sus manifestaciones rituales, pero la autoridad, 
temerosa de cualquier desviación de la “ortodoxia”, cierra, inmediatamente 
las puertas para volver sobre una liturgia europea a la que el indígena tendrá 
que adaptarse so pena de quedarse sin religión y culto externo.2®

Por lo que hace al cumplimiento de las rúbricas,^1 las actas mandan que 
se observen al pie de la letra, tal y como estaban en las constituciones; “las 
cosas del culto divino se traten por mano de religiosos como son cálices y 
corporales, hostias y demás”,122 y que en las misas mayores (cantadas de fies­
ta) “el credo sea cantado”,pues a veces, para acelerar la celebración sólo 
se recitaba, y en otras ocasiones se encargaba al organista o músico que lo 
ejecutara él solo quedando el coro de los religiosos sentado.

Una vez más se recomienda recitar el oficio divino a sus horas, con la si­
guiente admonición: “por cuanto nuestras sagradas constituciones nos encar­
gan como cosa principal la celebración del oficio divino”; pero insiste de 
manera especial sobre los maitines, oración de media noche, donde aparen­
temente se comenzaba a aflojar la observancia. Algunos adelantaban el rezo 
de los maitines para no interrumpir el sueño, o bien lo retardaban hasta el 
amanecer por la misma razón. Por ello los capitulares fijan el horario de los 
maitines entre las 12 de la noche y las dos de la mañana en los pueblos de 
indios.

Por otra parte se insiste en el problema de la uniformidad en las ceremonias 
con una nueva ordenación por la que se manda a todos los religiosos obser-

18 Calerüdarium perpetuum, sive ordo recitandi Divinum officium juxta ritum Ordinis 
fratrum praedicatorum in perpetuum. Tabulis 36. Por fray Diego Ximénez. Salamanca 
1563. (Amberes, 1566). Cfr. Martínez Vigil; 1884.

19 MS 2-1565, 7.1. En esto se llegó también a prohibir el uso de bailes y danzas en 
las fiestas de los indios, y el enseñarles bailes a los indios.

20 MS 2-1565, 7.1.
21 El nombre de rúbricas viene de que se hacían resaltar los textos litúrgicos con 

tinta roja.
22 ms 2-1565, 7.1.
23 ms 2-1565, 20.8



222 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

varia tanto en el oficio divino como en la celebración eucarística; sobre este 
último punto se manda especialmente que:

cuando el sacerdote llega al altar y comienza la ‘confesión’ no se santigüe antes, 
y los corporales no se doblen hasta después de acabada la misa.24 Después de 
consumir [comulgar] no diga ‘nunc dimitis’ ni otra oración, sino solamente ‘quod 
ore sumpsimus’, etc.25 Acabado el evangelio no digan: “secudum Joannem, ni 
Mattheum, etc. sino besar el [libro del] evangelio sin decir nada después de co­
menzar el credo, o dicho el ‘dominus vobiscum’ cuando no hay credo.26 El Credo 
siempre se cante y no con órgano.27 Como se mandó en el capítulo General de 
Salamanca.28

En el capítulo provincial de 1568, se encuentra que las actas reiteran la 
obligación de guardar el calendario de la provincia de España compuesto por 
el padre fray Diego Ximénez para la recitación del oficio, de modo que no 
se omita ninguna de las festividades señaladas ni tampoco se añada otra nue­
va, a no ser las aprobadas por el capítulo general de Bolonia celebrado en 
1564, el cual declaró que la fiesta de la Corona de Espinas y las festividades 
de Santa Bárbara y Santa Dorotea fueran celebradas en la categoría de totum, 
dúplex;29 se incluía además una llamada general a la reforma, sobre todo en 
lo tocante a la recitación del oficio divino, tanto diurno como nocturno.30 Nue­
vamente se acepta el Kcdendario Perpetuo del P. Fr. Diego Ximénez, y se 
ordena que el oficio divino se celebre como allí se prescribe.®1 El capítulo ge­
neral de 1571 había mandado que todos los primeros domingos de cada mes 
se celebrara una procesión en los conventos e iglesias de la Orden para pro­
mover entre los fieles la cofradía del Dulce Nombre de Jesús; sin embargo, el 
capítulo provincial de 72 no acepta esta ordenación y suspende su ejecución 
hasta que se confirme si en España se lleva a cabo o no. Esto se hacía con 
el fin de salvaguardar la unidad litúrgica entre ambas provincias.32 Se alega­
ba además como razón de peso que en esta provincia de Santiago tradicional­
mente se hacía cada sábado la procesión por los difuntos, de tal forma que 
sería un grave inconveniente para los conventos el hacer dos procesiones se­
guidas.38

24 Sobre el uso de los corporales y otros objetos del culto, estas mismas actas mandan 
que en los pueblos de indios los vicarios manden hacer unas “cajillas decentes”, en 
las que se lleven los corporales al altar, y acabada la misa se guarden nuevamente y 
se pongan en la sacristía, ms 1-1567, 7.1.

25 El Nunc Dimitis es el cántico de Simeón que se encuentra en Le. 2, 29. 
La Oración Quod ore ... es una acción de gracias después de la comunión.
26 Dominus vobiscum es el saludo que el sacerdote dirige a la asamblea durante la 

celebración litúrgica y significa: El Señor esté con vosotros. Cfr. mr 1-1567, 21.
27 ms 1-1567, 23.
28 acgop; IV, p. 223.
29 MS 2-1568, 6.1. 
so ms 2-1568, 7.1.
31 ms 2-1572, 5.2, y acgop; V, pp. 128-129.
32 ms 2-1572, 5.4.
33 Existía entonces la costumbre o el privilegio en algunas provincias de aceptar o



II. EL ESTUDIO EN LA ORDEN COMO MEDIO ESPECÍFICO 223

Otra de las ordenaciones capitulares que se refieren al oficio divino es un 
testimonio del descuido en que había caído la recitación coral, pues se reco­
mienda de manera especial que el oficio se diga siempre en el “coro conven- 
tualiter” pues algunos descargaban esta obligación canónica en privado por 
razones de comodidad. El texto dice así:

Y porque somos informados que hay notable descuido en esto, encargamos la con­
ciencia a nuestro padre provincial descargando las nuestras, amonestándole de 
parte de Dios que los prelados que en esto hallare notablemente descuidados y 
defectuosos los absuelva de sus oficios yndispensabiliter.34

La reforma litúrgica del Concilio de Trento comenzaba, aunque lentamente, 
a hacer sentir sus decisiones en la cristiandad, y por eso en las actas del capí­
tulo provincial de 1585 se manda que todas aquellas imágenes que desdijeran 
notablemente de la devoción y la decencia religiosa se quitaran y deshicieran, 
como las que representaban a la Santísima Trinidad con tres rostros, “por ser 
pintura que no conforma con lo que tiene y cree nuestra santa fe católica”.85

Podemos imaginar el ambiente de efervescencia litúrgica que existía enton­
ces en la Iglesia; los rumores y las noticias aunadas al ambiente de expecta­
ción renovadora, sobre todo en ciertos medios más conscientes de la necesidad 
del cambio, influía indudablemente en asuntos de tanta importancia como el 
oficio divino. Sin embargo, la incertidumbre del cambio hacía que otros vieran 
con cierta desconfianza la reforma. Es, pues, en este estado de inquietud como 
debemos entender una admonición hecha a todos los religiosos y en especial 
a los prelados en el capítulo de 1587, para que se aplicaran “de todo corazón” 
a la reforma de las costumbres y las ceremonias de la orden, así como a las 
acostumbradas en la provincia; especialmente el ir a coro y recitar las horas 
canónicas delante del Santísimo Sacramento; “lo cual mandamos a todos los 
vicarios de nuestra provincia”;36 lo que se repite en el capítulo de 1589.137

Aunque este mandato como otros, fue transgredido, es menos sensible que 
en otras observancias, pues esta vida de oración litúrgica comprendía la mayor 
parte del tiempo, y su reglamentación se prestaba menos a la casuística; de 
hecho la legislación mira principalmente al modo de observar la obligación 
más que a la obligación misma.

Es también importante notar que la autoridad propicia cierta apertura para 
dar primacía al ministerio sobre la recitación coral, enraizada en la más au­
téntica tradición de la Orden, pero bien podríamos hablar de tolerancia, si 
consideramos en primer lugar que el esquema de las actas habla idealmente 
para las comunidades urbanas, en donde el ministerio evangélico ocupa un 

rechazar las decisiones de los capítulos generales, en la medida que contradijeran las 
legítimas tradiciones de las respectivas provincias, y que por ello tenían valor de ley. 
ms 2-1572, 5.4.

34 ms 2-1572, 8.13. 
ss ms 1-1585, 11.8.
36 ms 1-1587, 10.1.
37 ms 1-1589, 6.1.



224 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

segundo plano, y en cambio el estado de privilegio y dispensa se aplica a las 
comunidades indígenas que deben dedicarse a la catequesis, aunque especial­
mente limitado a la cuaresma, los domingos y el adviento, ya que en el tiempo 
“ordinario” se les exige un cumplimiento semejante al de los conventos urba­
nos o de españoles. Hay un esfuerzo de adaptación al medio, pero no una 
transformación radical del sistema frente a la evangelización, el questiona- 
miento es limitado sólo a concesiones, y no a creaciones, de manera que la 
riqueza de la vida litúrgica dominicana no trasciende al pueblo cristiano como 
participación, comenzando por la lengua, sino que permanece en el interior de 
la misma institución religiosa como un medio de santificación personal. Por 
otra parte la clausura conventual incomunica a los religiosos de los problemas 
humanos y culturales de los catecúmenos, y hace imposible un verdadero diá- 
logo-

No podemos dejar de reconocer que la causa principal de esta deficiencia 
no era la orden sino la misma Iglesia, que absorbida totalmente por la reforma 
protestante, había perdido de vista la realidad americana como efecto de la 
reacción, y por lo mismo no comprendió que en el Nuevo Mundo se podían 
aplicar algunos de los principios de la reforma cristianamente, como lo hicie­
ran San Francisco de Asís y Santo Domingo con las herejías medievales, de­
mostrando que se podía vivir como los herejes, pero sin serlo. Tampoco debe­
mos olvidar otro aspecto muy importante de la oración, arraigado profunda­
mente en los dominicos del siglo xvi, y es que la oración oficial de la Iglesia, 
que es de alabanza y de impetración a Dios, redunda en beneficio de todos 
los hombres. Además, ya lo hemos dicho antes, el contacto con las Sagradas 
Escrituras no sólo es fuente de meditación y contemplación en la vida domini­
cana, sino también de estudio y de proyección apostólica, como revelación 
de la obra de Dios al hombre.

El estudio

El fin específico de la orden dominicana, como se dijo anteriormente, se ob­
tiene con medios igualmente específicos, pero ordenados armónicamente con 
el todo de la vida religiosa y apostólica instituida por Santo Domingo para 
servicio de la Iglesia; uno de esos medios es el estudio.

Esta fue sin duda una de las grandes novedades de la orden de predicado­
res, concebida no como una mera virtud o valor humano innegable, sino como 
misión religiosa, es decir como acto de culto. El pensamiento dominicano es 
sagrado, religioso, teológico, porque está íntimamente ligado y subordinado 
a su razón de ser, a su ideal; el estudio continuo de la verdad sagrada, la 
revelación, la Palabra de Dios.

Santo Tomás tiene en la Suma teológica un artículo dedicado expresamente 
a justificar la existencia de su Orden, y en él se pregunta si debe fundarse 
una orden religiosa dedicada al estudio. La respuesta es iluminadora y explica 
claramente el sentido que en dicha Orden tiene el estudio (podemos suponer 
que Santo Tomás habla aquí como dominico).



II. EL. ESTUDIO EN LA ORDEN COMO MEDIO ESPECIFICO 225

El doctor Angélico distingue en primer lugar la vida religiosa “activa” de 
la “contemplativa”, según su ordenación, y aclara que en la vida activa las 
obras más importantes son las que llevan a la salvación de los hombres como 
la predicación (por el beneficio espiritual que de ellas se sigue), y dice que 
por tres razones le corresponde a la vida religiosa el estudio:

a) Primero porque es exigido por la vida contemplativa misma a la que presta 
una doble utilidad; una directa iluminando el espíritu, y otra indirecta apar­
tándola de los errores o interpretaciones falsas de las cosas divinas.

b) Segundo, es necesario el estudio a las órdenes religiosas fundadas para la pre­
dicación o ministerios parecidos, porque como dice San Pablo en su carta a 
Tito: ‘Muestra adhesión a la Palabra fiel conforme a la doctrina recibida, para 
que seas capaz de exhortar conforme a la sana doctrina rebatiendo a los que 
la contradicen’. (Cf. Tito 1.9).

c) Y por último es necesario el estudio a las órdenes religiosas por su convenien­
cia a lo que es esencial en todas ellas. En primer lugar para frenar la con­
cupiscencia de la carne, y cita a San Jerónimo que dice ‘ama el estudio de la 
Escritura y no amarás los vicios de la carne’; y es que aparta el espíritu de 
los malos pensamientos y mortifica la carne por el trabajo que supone el es­
tudio. Por consiguiente, concluye Santo Tomás es manifiesto que es muy con­
veniente fundar una orden dedicada al estudio de la Escritura.38

Es, pues, el estudio de las Sagradas Escrituras como mensaje revelado, lo 
que constituye la fuente del mismo y de donde obtiene su carácter religioso.

Una vez más vemos aquí realizado el método teológico de los predicadores, 
permeándose de la Lectio, pero no una Lectio sofisticada, pedante y egoísta, 
sino totalmente ligada al misterio del tiempo de la historia, que es el marco 
natural en donde la palabra adquiere dimensiones de realidad encarnada y 
recreadora; y como según esta teología bíblica el hombre es un proyecto diná­
mico realizante hasta alcanzar libremente su perfección en el designio amoro­
so de un Dios igualmente amoroso, la comunicación de esa palabra se convier­
te en Quaestio, de este modo la tercera operación magisterial se desprende 
como consecuencia casi natural, disputando el sentido recto de esa palabra. 
Recuérdese por ejemplo a Montesinos o a Las Casas disputando el sentido de 
justicia que sus contemporáneos colonizadores querían dar a las palabras del 
Evangelio.

Visto así el asunto es fácil comprender que el estudio, para que sea realmen­
te un acto de culto y medio de salvación, debe estar compenetrado de la vida 
superior de la caridad o amor de Dios y del prójimo, como solía decir el mis­
mo Santo Domingo: “que él estudiaba más en el libro de la caridad que en los 
otros”.a9

No es extraño pues, el continuo interés que a lo largo de los siglos esta 
Orden ha mostrado por el estudio, hasta el punto de aparecer como una orden 
de “intelectuales”.

38 S. Th. II-II, q. 188, a. 5 c.
39 Spiazzi; 1967, p. 239.



226 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

Sin embargo, esta observancia como algunas otras van decayendo según 
pasa el tiempo, aunque esta decadencia presentará formas peculiares, ya bien 
por estar el estudio ausente, despreciado como vana curiosidad, o bien como 
exuberantes formas de intelectualismo, como las estériles sutilezas de la esco­
lástica decadente, que desconectan el estudio de su razón de ser teológica. Así 
sucedió en la provincia de Santiago.

Con lo dicho hasta ahora podemos ya formular un esquema de los elementos 
que constituirán el presente apartado, el primero de ellos será el relativo a la 
aceptación de los candidatos a la vida religiosa en la orden de predicadores; 
es decir aquellos elementos humanos y espirituales requeridos en los aspirantes 
a un estilo de vida religiosa intelectual; y en segundo lugar, aunque no en 
importancia, la formación de los religiosos en el espíritu de la orden; es decir 
la comunicación de los valores propios de la orden para ser encarnados en sus 
miembros. Para lograr esto la institución contaba con una elaborada estruc­
tura, como los conventos llamados de formación, universidades, colegios, maes­
tros, y también de una doctrina, de un sistema, con lo que la Orden podía 
asegurar su fidelidad al espíritu del fundador, y a su razón de ser propia 
dentro de la Iglesia.

No haremos aquí la relación de este proceso en la historia de la Orden, sino 
únicamente de su expresión americana en la Nueva España del siglo XVI; sin 
embargo, trataremos de completar explicativamente las secas referencias de las 
actas capitulares con esa historia general.

Decíamos también que el estudio como medio específico se dirige hacia un 
fin apostólico: el llamado ministerio intelectual. De ahí que podamos distinguir 
dentro del estudio una fase estrictamente mediata, formativa y de prepara­
ción, y otra íntimamente relacionada con su ejercicio ministerial apostólico.

A. La formación religiosa y sus implicaciones académicas

a) La recepción al hábito dominicano

La primera mención que hacen las actas provinciales sobre la aceptación 
de los candidatos al hábito dominico data de 1541; es una ordenación calcada 
del espíritu y letra de las constituciones de la época, por la que se manda que 
no se reciba a novicios menores de 17 años, y cuyo aspecto no sea grave y 
maduro. Además, no podían ser recibidos quienes no conocieran por lo menos 
los rudimentos de la lengua latina.40

Efectivamente, la constitución mandaba, en conformidad con la legislación 
general de la Iglesia, que los candidatos tuvieran edad suficiente como para 
tomar la libre decisión de abrazar el estado religioso. La edad que el concilio 
de Trento fijó más tarde fue la de quince años cumplidos, para hacer profe­
sión a los 16 años también cumplidos.41 Nadie que no supiera latín podía ser

40 ms 1-1541, 4.10.
41 Cfr. Concilium Tridentinun, sesión XXV; C. 15.



II. EL ESTUDIO EN LA ORDEN COMO MEDIO ESPECÍFICO 227

admitido al hábito de los clérigos, es decir de los que serían ordenados sacer­
dotes (este requisito no era necesario para los legos o cooperadores) ; estas 
decisiones fueron confirmadas posteriormente por la autoridad apostólica en 
el capítulo general de Roma de 1589.

Estos eran sólo requisitos especiales, pues junto a ellos había otros exigidos 
por los cánones eclesiásticos, así como las constituciones de la Orden. Entre 
éstos se requería el salvar los impedimentos, tales como ser hijo ilegítimo sin 
dispensa del general o provincial, los asesinos, los endeudados y fugitivos por 
crímenes, los siervos o esclavos sin consentimiento de sus amos, etcétera, medi­
das todas ellas con las que se quería salvaguardar la dignidad de la vida reli­
giosa como valor espiritual y humano. La orden mandaba un acusioso examen 
de los candidatos antes de ser recibidos, examen que estaba confiado a perso­
nas maduras y graves, las cuales después de inquirir con toda seriedad a los 
pretendientes al hábito debían transmitir el resultado al prior del convento 
por medio de una relación.

La materia sobre la que versaba dicho examen consistía principalmente en 
conocer las cualidades que podríamos llamar negativas, como la carencia de 
impedimentos; y también de las positivas, como aptitud para el estudio, espí­
ritu de piedad, mansedumbre, buenas inclinaciones; se rechazaba a los na­
turalmente iracundos o violentos, viciosos o enfermizos.

Pero lo que más importaba era conocer la motivación y el fin que inspiraba 
al candidato para entrar a la vida religiosa, de forma que se pudiera saber si 
había deseos de abrazarla para servir a Dios, o si las motivaciones eran de 
índole humana e interesadas. (Esto fue declarado más tarde por Clemente 
VIII, 1592-1605, en su constiución apostólica.)

Pese a todos estos requisitos y exigencias el rigor en este punto decayó 
considerablemente cuatro años más tarde, al ser reelegido provincial el padre 
fray Pedro Delgado, quien movido por la necesidad de personal que entonces 
había en la provincia, ordenó que se permitiera recibir novicios al hábito aun­
que no supieran latín, “dispensando en esto lo que manda la constitución” 
con tal que supiesen leer y escribir.42

El comentario que hace la relación de 1569 dice:

Hasta estos tiempos en que esto pasaba [el provincialato del P. Delgado] no ha­
bía habido en la Provincia estudios de nuestra Orden en esta tierra, sino gramá­
tica y algunos casos de conciencia [prácticas de teología moral], y así, los re­
ligiosos, como iban tomando el hábito y estudiando un poco los iban sacando 
entre los indios, por la gran necesidad que había de ministros y ahora hay. Los 
que a la sazón estaban en el convento de México, en el cual solamente se cria­
ban novicios, porque no teníamos aún otro priorato, aún no eran para salir al 
oficio de la predicación, y había ya lecciones de Artes [filosofía] y teología, que 
leían religiosos que habían venido de España y ya parecía que comenzaba a ha­
ber ejercicio de letras en la Provincia, y que comenzaba a tener algún lustre.43

42 ms 1-1544, 4.2.
43 Cfr. cdiao; V, pp. 447 y ss. El mismo documento dice que años atrás, durante el 

primer provincialato del padre Delgado, 1538-1541 “habían tomado el hábito muchos re-



228 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

El testimonio es de gran valor para conocer el criterio que predominaba en 
las autoridades al hacer la selección del personal; y aquí nos encontramos 
frente a la mentalidad ultrarreformista. No olvidemos que el padre Delgado 
no quiso aceptar el provincialato por tercera vez porque “no podía regir la 
provincia, decía, como prelado por causa del modo de vivir que teníamos 
entre los indios, así de tres en tres como de cuatro en cuatro”.44 Sin embargo, 
no es sobre esta supervivencia de la tendencia misional, ni tampoco sobre los 
principios del convento de estudios que por entonces comenzaba a tomar algún 
lustre sobre lo que queremos llamar la atención, sino más bien sobre el estado 
de excepción que se impuso entonces en la provincia para aceptar a los novi­
cios, lo cual confirman las actas cuando conceden a las vicarías recibir novicios 
al hábito con la condición de enviarles cuanto antes al convento de México, 
“donde se debían criar”45 por la gran penuria de vocaciones que había.

Esta penuria comprende uno de los puntos neurálgicos de la historia de la 
Iglesia en América Latina, pues en última instancia se trata de la aceptación 
o rechazo del indígena al sacerdocio y a la vida religiosa.

La mentalidad ultrarreformista como se ha visto tendía a minimizar los 
valores del indígena tanto en el aspecto humano como en el religioso, como la 
misional a exaltarlos, pero ambos con un enfoque eminentemente conceptual 
y abstractivo, más propio de la filosofía que de la razón práctica. De ahí que 
para los ultrarreformistas la posibilidad de admitir a los indígenas a la vida 
religiosa, no digamos ya al sacerdocio era nula, y hasta podríamos ver en esa 
negativa el sentido más profundo de las afirmaciones de Betanzos sobre la 
incapacidad de los indios para la “perfección” cristiana y no la absurda nega­
tiva sustancial de la naturaleza humana en los americanos. Eran nuevos en el 
evangelio, el temor de que la cabra siguiera tirando al monte le daba razones, 
para no aceptar a los indios. Por otra parte hemos de confesar también que la 
tendencia general sobre la admisión de los naturales, tanto al sacerdocio como 
a la vida religiosa fue más bien negativa con excepciones y matices; la misma 
corriente misional más pura, según los datos que poseemos, nunca se declaró 
abiertamente por una integración total del indígena, aunque tampoco poda­
mos concluir que la negara, porque en realidad nunca pudo explayarse ple­
namente ni siquiera en las Antillas.

Por lo que toca a Nueva España, la base del problema era la diferencia de 
raza y cultura entre conquistadores y conquistados, entre cristianos y neófitos, 
y el proceso de concientización sacramental no fue unido y fácil, pues a un 
primer periodo de ensayo y fracaso siguió el que excluía formalmente al in- 

ligiosos, los cuales vivían y sustentaban la provincia desde las vicarías que estaban 
entre los indios. Éstos no eran muy doctos,, y deprendieron la lengua de los indios, 
y como eran varones espirituales, enseñados en gran oración y en gran abstinencia y 
en gran recogimiento, con esto y con la vida que hacían y la lengua que tenían, hacían 
gran fruto entre los naturales para con los cuales no es menester ser muy doctos”, (p. 
461.)

44 Cfr. Idem, p. 464.
45 ms 1-1544, 6.2.



II. EL ESTUDIO EN LA ORDEN COMO MEDIO ESPECIFICO 229

dígena de las ordenes sagradas, para al final permitir su acceso al sacerdo­
cio.46

Los dominicos siempre fueron contrarios a la formación del clero indígena 
y se opusieron a que se les enseñara el latín, y nunca tuvieron colegios de en­
señanza media o superior con este fin. Los agustinos, al contrario, no compar­
tieron esta manera de pensar clasista de los dominicos y establecieron colegios 
con vista a formar indios que pudieran ser sacerdotes.47 Por su parte los 
franciscanos, con su famoso colegio de la Santa Cruz de Tlatelolco, son quizá 
la expresión más neta en favor de la naciente Iglesia mexicana al promover 
la formación de un clero autóctono que pudiera responder mejor a las necesi­
dades de una nueva civilización cristiana. Sabemos el triste fracaso de esta 
experiencia, sin duda la más audaz concebida en América con miras a la 
evangelización. Sin embargo, más interesante que este fracaso es conocer las 
causas del mismo, pues fueron muchos los enemigos de que los indígenas fue­
ran promovidos al sacerdocio, los dominicos entre ellos. Estos últimos lanzaron 
un feroz ataque contra el Centro de Santa Cruz ante la Corona, por medio de 
una carta firmada por los padres fray Domingo de la Cruz, que era entonces 
el provincial y fray Domingo de Betanzos, en la que entre otras cosas se de­
cía lo siguiente:

los indios no deben estudiar, porque ningún fruto se espera de su estudio, lo pri­
mero porque no son para predicar en largos tiempos, porque para predicar se 
requiere que el predicador tenga autoridad en el pueblo y esta no la hay en estos 
naturales, porque verdaderamente son viciosos, más que los populares, estos que 
estudian, o son personas de ninguna gravedad ni se diferencian de la gente co­
mún en el hábito ni en la conversación, porque de la misma manera se tratan en 
esto que los hombres bajos del pueblo. Lo segundo porque no es gente segura de 
quien se debe confiar la predicación del evangelio, por ser nuevos en la Fe e 
no la tener bien arraigada, lo cual sería causa que dijesen algunos errores, como 
sabemos por experiencia haberlos dicho algunos; lo tercero, porque no tienen 
habilidad para entender cierta y rectamente las cosas de la fe ni las razones de­
ltas, ni su lenguaje es tal ni tan copioso, que se pueda por él explicar sin gran­
des impropiedades que fácilmente puedan llevar a grandes errores.

De aquí se sigue que no deben ser ordenados porque en ninguna reputación se­
rían tenidos, más que si no fuesen porque aún el sacramento de la eucaristía no 
se les administra por muchos motivos que personas muy doctas y religiosas para 
ello tienen, así por ser nuevos en la fe, como por no entender bien que cosa sea 
e como se deba recibir tan alto sacramento, porque todas las cosas se ordenan a 
algún fin. Quitadas estas razones porque ellos no debían estudiar, como cosa muy 
necesaria queda, se debe quitar el estudio.

En Sto. Domingo de México, cinco de Mayo de 1544. (firman).

Fray Domingo de la Cruz, provincial.
Fray Domingo de Betanzos.48

46 Specker; 1950, p. 76.
47 Ricard; 1933, pp. 261 y ss.
48 aci. 60-2, 18 En: Cuevas; 1946. tomo I, pp. 440-441.



230 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

Estas afirmaciones que se fundamentaban en criterios tradicionales y uní­
vocos de una religiosidad española que exigía, entre otras cosas, pureza de 
sangre en los candidatos al sacerdocio, influyeron de tal manera en el mismo 
Zumárraga (vía Betanzos, que fungía como confesor del obispo) que el buen 
franciscano insospechadamente cambió de opinión sobre el Colegio de Tlate- 
lolco, retractando su donación y apoyo al mismo.49

Es verdad que estas opiniones negativas no eran monopolio de los domini­
cos, pues tanto civiles como religiosos y entre ellos algunos franciscanos veían 
en la famosa casa de Tlatelolco una posición muy avanzada para su tiempo. 
Sin embargo, no podemos pasar por alto la negativa a priori y pertinaz de los 
dominicos frente al problema porque en él se jugaba el futuro de la evangeli- 
zación y hasta la evangelización misma. La quaestio está ausente, pues para 
cristianizar es necesario imbuirse del medio, con su problemática local, tra­
tando de comprender y conocer los elementos fundamentales de la cultura y la 
religiosidad, y así poder proveer a la creación de una Iglesia “independiente”, 
de una cultura identificada con las estructuras políticas, históricas y econó­
micas.

Los dominicos no sólo no mostraron interés por conocer su realidad ambien­
tal, sino que hasta prohibieron a sus miembros interesarse por ella de manera 
“científica”, como aparece en las actas capitulares de 1576, en donde se lee: 

ningún religioso trate ni conozca jurídicamente de los negocios de los indios to­
cantes a sus ídolos y supersticiones antes lo remitan a nuestro padre provincial 
para que él vea lo que en tal caso más convenga.50

No hay entre los dominicos de Santiago un equivalente de Sahagún, de 
Torquemada, de Motolinia o de Medieta; sólo puede anotarse a fray Diego 
de Durán, como una de las muy contadas excepciones que confirman la regla.

Cuando se celebró el primer Concilio Provincial Mexicano en 1555, presi­
dido por el arzobispo Montúfar, dominico y ex calificador del Santo Oficio 
de Granada, la tesis rigorista que negaba la entrada al sacerdocio a los indí­
genas se mantuvo con toda rigidez. Y así en el capítulo XLIV que trata “de 
el examen que se debe hacer antes que sean ordenados los clérigos, o dadas 
Prevendas, y que no se den más de para un orden Sacro”, se dice que nin­
gún candidato podía ser admitido al sacramento del orden sin un minucioso 
examen de la debida ciencia y

El testimonio de testigos graves y dignos de fe, así clérigos como legos, en cuya 
compañía el tal clérigo que se quisiere ordenar obiere vivido, o de aquellos con 
quien obiere conversado, y si tal ha sido, o es infamado de alguna infamia vul­
gar, o descendiere de padres, o abuelos quemados, o reconciliado [por la Inquisi-

49 En 1540, Zumárraga escribía al emperador: “El colegio de Santiago no sabemos 
lo que quedará, porque los estudiantes indios... Tendunt ad nuptias potius quam ad 
continentiam”. En: Cuevas; 1914, p. 441.

59 ms 1-1576, 8.10.



II. EL ESTUDIO EN LA ORDEN COMO MEDIO ESPECIFICO 231

ción], o del linaje de moros o fuere mestizo, indio o mulato, y se hallare alguna 
de las sobre dichas cosas, no sean admitidos.. .61

No fue sino hasta 1585, cuando se celebró el Tercer Concilio Provincial 
Mexicano, qué volvió a tratarse la cuestión de la admisión de los indios o 
mestizos a las Ordenes Sagradas, y se abrió un poco la puerta del sacerdocio 
a los nativos de la Iglesia mexicana.

En el libro I, título IV “De Vita, fama et moribus Ordinandorum" en el 
párrafo III, leemos:

para que se dé al Orden clerical el honor y reverencia que corresponde, está es­
tablecido por los sagrados cánones, que no sean ordenados los que padecen algu­
nos defectos naturales u otros, que aunque no se imputen a culpa, traen inde­
cencia para el estado clerical; porque no sea que los iniciados en los sagrados 
ordenes sean despreciados o vituperado su ministerio. Por tal motivo prohíbe este 
sínodo que sean admitidos a los sagrados ordenes, los que desciendan de los 
que hayan sido condenados por la santa Inquisición, hasta el segundo grado en 
cuanto al padre, y en primero solamente en cuanto a la madre, por la razón de 
que están notados de infamia pública. Y será suficiente requerir su nacimiento 
llegando solamente a los padres y abuelos porque sería difícil pasar más adelan­
te por la antigüedad y se daría lugar a perjurios, calumnias y enemistades. De 
aquí es que tampoco deben ser admitidos a los ordenes sino los que cuidadosa­
mente se elijan de los nacidos de padre o madre negros, ni los mestizos, así de 
indios como de moros.62

Por lo que hace a la participación de los indígenas en la vida religiosa la 
oposición no fue menor, incluyendo su forma más sencilla y humilde, como 
podía ser la de los hermanos legos o de los donados.

En las primeras constituciones de la provincia mexicana del Santo Evan­
gelio los franciscanos prohibían expresamente aceptar el hábito religioso a los 
indios y a los mestizos.®3 Conocida es también la posición negativa de los 
agustinos según el testimonio de Muñoz sobre el indio Lucas, que “era tanta 
su virtud y tan ejemplar su vida que trataron de hacerle fraile profeso, aun­
que no hubo efecto, por ser indio”. Hasta los jesuítas, que en otros aspectos 
se mostraron liberales en éste siguieron la línea de las otras órdenes religiosas, 
y así leemos en la instrucción que el general de la compañía de Jesús, San 
Francisco de Borja, dio al provincial de México en 1571:

51 Cfr. Lorenzana: Concilios provinciales mexicanos Primero y Segundo, pp. 105-106.
52 Sobre el desarrollo de la mentalidad episcopal que rigió en el concilio así como 

en la redacción del texto, puede consultarse la obra del padre José Llagundo S. J.: 
La personalidad jurídica del indio en el III Concilio Provincial Mexicano, pp. 123-124.

También Specker; 1950 quien señala en este punto cómo Roma, al aprobar el texto 
del episcopado mexicano, suavizó la rigidez del texto conciliar, dando una mayor 
entrada a los indígenas en las órdenes sagradas como se desprende del documento ori­
ginal manuscrito del Concilio, encontrado en el Archivo Vaticano, sección “Congregatio 
Concilii”, fol. 21v, donde se lee: “Sed non admitendus ad ordines Indi janizaros (sic) 
tam ex descentibus ab indiis quam a mauris in primo gradu nec etiam moreti (sic) in 
oedem gradu”.

63 Cuevas; 1946. T. II, p. 165.



232 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

con esto, aunque tenga facultad de admitir gente a la compañía, sea muy rete­
nido y circunspecto en admitir la que naciere en aquellas partes, aunque sea de 
christianos viejos, y mucho más si fuere de gentiles o mestizos.54

En cuanto a los dominicos no es difícil suponer que su negativa fuera tam­
bién tajante, conocido su criterio sobre los indígenas y sus aptitudes para el 
sacerdocio y de hecho su posición fue la más intransigente, porque no sólo 
comprendió a los naturales mestizos, sino que inclusive alcanzó a los mismos 
criollos, sobre los que Betanzos principalmente manifestó siempre una gran 
desconfianza, como si el nacer en estas tierras americanas degradara la virtud 
de la sangre de los “cristianos viejos”. Más aún, sabemos que Betanzos du­
rante su provincialato (1535-1538), para confirmar su posición adversa a los 
indios en cuanto a que entraran en religión, impetró de la Santa Sede un bre­
ve pontificio, por el que el Papa confirmaba con su autoridad las ordenaciones 
que el capítulp provincial de la provincia de México había hecho, prohibiendo 
la entrada a los indios y a los mestizos a los estudios de latín que tenían los 
dominicos en el convento de Santo Domingo de México para los religiosos 
dominicos y algunos hijos de nobles españoles, e igualmente prohibiendo que 
los indios y mestizos moraran en los conventos de la orden, excluyéndolos ade­
más, como a “neófitos y tiernos en la fe, de ser, en tiempo alguno recibidos 
en la orden, aunque fueran de los venerados entre ellos por muy nobles, a no 
ser con expresa licencia del capítulo general o provincial”?5

El comentario que hace de esta decisión fray Juan de la Cruz y Moya casi 
200 años más tarde en su crónica de la provincia de Santiago, es aún muy 
elocuente:

dió motivo a esta ordenación el constar que habiendo dado el hábito a algunos 
indios principales o mestizos en una provincia de las Indias [¿los franciscanos 
de que habla Motolinía?] manifestó después la experiencia que no eran muy 
aptos para el estado religioso. Para precaver pues, en lo futuro se llegara asta 
practicar en la provincia y que por esta causa perdiera algo de su esplendor nues­
tro sagrado hábito, pues admitir a él gente neófita o de sangre mixta es llenarlo 
de lunares y aun oscurecerlo con borrones, se determinó, el definitorio, suplicar 
al Papa confirmara y corroborara con su autoridad apostólica cuanto sobre el 
particular se había ordenado.56

Esto quiere decir que la mayoría de los religiosos sacerdotes provenían de 
España directamente, y que los que por entonces tomaban el hábito eran prin­
cipalmente castellanos viejos, que cansados de la vida mundana o decepcio­
nados de las correrías conquistadoras, iban a buscar la paz al claustro o a 
hacer penitencia de sus pecados, como el caso de Francisco de Aguilar, solda­
do de Cortés, que se hizo fraile de Santo Domingo.

Podemos suponer que también se admitieron algunos criollos dada la escasez

54 Zubillaga; 1947, pp. 183 ss.
55 bop; tomo IV: breve del papa Paulo III de 23 de abril de 1538, 558 pp.
56 Moya; T. II, No. 770.



II. EL ESTUDIO EN LA ORDEN COMO MEDIO ESPECÍFICO 233

de religiosos, aunque éstos debieron ser muy pocos, conociendo la manera de 
pensar de Betanzos.57

Este criterio quizá perduró varios años en la provincia, porque no volve­
mos a encontrar referencias sobre el tema hasta el capítulo de 1550, en el que 
sólo se ordena que los candidatos no sean recibidos si no han alcanzado la 
edad de los 17 años cumplidos y su estatura sea suficiente/8

Más importante que el detalle curioso de la estatura, es lo relativo a la edad 
que se pide, pues veremos cómo poco a poco la exigencia irá aumentando, 
superando con mucho la fijada por los cánones eclesiásticos sobre todo tratán­
dose de los criollos; así en el capítulo de 1558 se manda en las actas la si­
guiente ordenación:

Igualmente mandamos que los nacidos en esta Nueva España, para ser recibidos 
en la Orden deberán ser examinados con rigor, y si no se vieren aptos para nues­
tra religión no sean recibidos, y si fueren manifiestamente aptos entonces debe­
rán tener 20 añas de edad y antes de recibidos deberán ser probados durante al­
gunos días en la cocina.59

y más adelante se dice: También se ordenó en éste capítulo [1559], como en 
todos los demás se había ordenado, que se tuviera gran cuenta en el recibir 
de los novicios, y que sin licencia del provincial no se diese el habito a ningún 
hijo de español nacido en esta tierra, porque ó por el clima destas partes, ó 
por otras causas a nosotros incógnitas no nos parecen tan cabales para el esta­
do religioso, como es menester. (Cf. CDIAO, T.V., p. 475.)

En cambio algunos años más tarde (en 1576) las actas capitulares reflejan 
una mayor apertura con relación a los criollos:

Ordenamos y mandamos que de los nascidos en esta tierra no se reciban al hábi­
to si no fueren ¡españoles meros y de veinte años de edad poco más o menos, y 
que sólo nuestro padre provincial pueda dispensar en esta Acta y esto con muy 
urgentes razones y causas, y pocas veces.60

De ese modo quedaban admitidos los criollos de manera casi regular, aun­
que seguía inflexible en cuanto a admitir indios y mestizos.

En 1583 las actas se convierten en un llamado genérico, y por lo mismo 
muy apto para la ineficacia, que en un tono convencional recuerdan a los 
maestros de novicios y examinadores conventuales su obligación de observar 
con fidelidad las constituciones en lo tocante a la admisión y rechazo de los 
candidatos:161 en cambio es de gran valor a la vez que muy sugestiva la orde-

57 Esta “penuria” continuó durante el capítulo de 1546, porque en las Actas se ordena 
que puedan ser recibidos al hábito los sujetos que, aunque no conocieran la gramá­
tica, por lo menos supieren leer latín, ms 1-1546, 4.1.

58 ms 1-1550, 4.1.
59 ms 1-1558, 5.15.
60 ms 1-1576, 8.2.
61 ms 3-1583, 8.2.



234 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

nación que se encuentra en las actas del capítulo siguiente de 1585, coinciden­
te con la celebración del III concilio provincial mexicano, y que dice así:

Ordenamos y mandamos que en la recepción de los novicios se observe nuestra 
constitución en la medida de lo posible.*2

Sin poder precisar en qué consistieran esas medidas de excepción por falta 
de otras fuentes documentales, podemos aventurarnos a decir que se referían 
a la edad o al grado de conocimientos de los postulantes, porque en el capítulo 
provincial siguiente de 1587, al hablar de los aspirantes al hábito, se declara 
que de los nacidos en la tierra no podían ser admitidos antes de los 20 años 
de edad y sin los conocimientos necesarios de latín.63

Como se ve, el esquema se vuelve rígido, posiblemente estimulados por las 
decisiones del Concilio Provincial Mexicano, aunque finalmente las actas des­
cubren una nueva perspectiva de apertura, porque en los textos ya no se habla 
distintivamente de “los nacidos en la tierra” o de “españoles meros” sino que 
usa el término más amplio de “los novicios que vinieren a pedir el hábito”,64 
encargando sin embargo a los prelados que antes de presentar a los candidatos 
al convento (comunidad) después del examen, informen al consejo del con­
vento, alterando el orden normal que pedía lo contrario. Esto se hacía sin duda 
con el fin de “equilibrar” la votación de ambos organismos, y más aún podía 
ser un mecanismo de “defensa” de parte de las autoridades de origen español 
frente a un elemento criollo en constante aumento; de esto tenemos también 
testimonios sobre todo al implantarse la ley de la “alternancia”, que trató de 
disminuir las fricciones entre criollos y españoles.

6) Aparato intelectual formativo o sistema de estudio dominicano.

Visto el criterio de selección a que eran sometidos los candidatos a la vida 
religiosa dominicana, y que una de las notas, bastante frecuente, era la de la 
capacidad intelectual de los mismos para el estudio, es necesario ocuparnos 
del sistema que la orden tenía para transmitir a sus miembros el espíritu del 
fundador, o sea los medios específicos para lograr el fin propio de la orden 
dentro de la Iglesia, como orden al servicio de la Palabra de Dios, estudiada, 
meditada y predicada.

Al hablar del método teológico dominicano según Santo Tomás, señalába­
mos cómo en un principio la Orden adoptó el sistema magisterial de la Uni­
versidad medieval, y cómo fue la misma Universidad el lugar en donde se 
formaban los religiosos dominicos en lo intelectual, dejando el complemento 
religioso y espiritual a la vida del convento, en donde se tenía comunidad de 
vida y de oración. Pero al poco tiempo surgió en la Orden la necesidad de es­
tablecer centros de estudio propios que garantizaran la formación intelectual

*2 ms 1-1585, 11.1.
«s ms 1-1587, 10.3. 

ms 1-1589, 7.2.



II. EL ESTUDIO EN LA ORDEN COMO MEDIO ESPECÍFICO 235

deseada y que llenaran las exigencias del ministerio dominicano. Esta medida 
que marcaba un nuevo estilo en la vida de la Orden obedeció, entre otras razo­
nes, a la riqueza intelectual que había alcanzado la misma Orden, gracias a 
que muchos maestros y universitarios de valía habían abrazado la vida de los 
predicadores; y también a que el lógico desarrollo institucionalizante hacía 
ver como sospechosos los brotes racionalistas que se introducían impetuosa­
mente en las Universidades, sobre todo después de las condenaciones oficiales 
del episcopado en el año 1277. A esto se sumaba la fuerte oposición que algu­
nos clérigos universitarios, como Guillermo del Santo Amor, desataron en 
contra de la validez de las órdenes mendicantes, de modo especial por su pre­
sencia en los centros universitarios.

En tiempo de Santo Tomás existían ya tres tipos de estudios, o centros de 
formación intelectual dominicana: el “conventual”, el “provincial” y el “ge­
neral”. Como cada convento aceptaba a sus novicios por cuenta propia, era el 
mismo convento el encargado de darle toda la formación religiosa e intelectual 
en una síntesis de vida, y para asegurar esto la Orden preveía que en cada 
convento hubiera por lo menos doce religiosos1®5 y entre ellos que uno fuera 
“lector”, es decir maestro en teología, a quien se le profesaba gran estima por 
la importancia que tenía para los dominicos la ciencia sagrada. A este maestro 
o “lector” se le añadieron después otros: bachiller, maestro en Biblia (lenguas 
bíblicas), y lector en ciencias y artes. En un principio los lectores son abun­
dantes y los conventos se pueden permitir el lujo de formar íntegramente a sus 
miembros; pero poco después las crisis de la época hacen que este número 
disminuya, entonces las necesidades apostólicas obligan a fundar nuevos con­
ventos sin lectores, por lo que se procura la formación intelectual de sus reli­
giosos en otros conventos mejor dotados de personal docente.

Este es el principio de un centralismo académico que con el tiempo provo­
caría en la orden una distinción chocante entre conventos de “intelectuales” y 
de aquellos dedicados más directamente al ministerio pastoral, en donde el es­
tudio ocuparía lógicamente un lugar secundario, y sólo es un requisito indis­
pensable para ordenar a los miembros que el convento necesita para su mi­
nisterio.'6'6 Lo anterior, unido a los movimientos místicos que aparecen en esa 
época en la orden, sobre todo con los alemanes (Eckhart, Taulero, Susone), 
que suplantan el estudio con la mística y el iluminismo, confirmarán la praxis 
de un estudio meramente formativo, y no como un hábito y medio específico 
para la predicación.

Los conventos enviaban sus religiosos a aquellos centros de estudio que ga­
rantizaran la formación necesaria, o bien a los que por sus especiales dotes 
se destinaban a la enseñanza y requerían una formación especializada; a esos

65 El papa Clemente VII redujo a siete el número de religiosos en los conventos de 
Indias y el Capítulo General de Salamanca lo limitó a seis, acgop; IV, p. 314.

66 Puede recordarse al respecto cómo en la Provincia de Santiago el padre fray 
Pedro Delgado recibió un buen número de religiosos para que trabajaran entre los in­
dios, diciendo que “aunque no eran doctos, para trabajar con ellos no era menester 
serlo”.



236 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

centros se les llamaba “studium solemne”, y en cada provincia debía existir 
uno. Pero como la necesidad por una parte, y la inercia por otra fueron ha­
ciéndose costumbre, hasta el punto de no procurar suplir la deficiencia de 
lectores, no ya en los conventos sino hasta en las mismas provincias, en el capí­
tulo general de 1288 se mandó como obligatorio que en cada provincia hubiera 
por lo menos tres conventos en los cuales se enseñara lo esencial de la teología 
y la filosofía, siguiendo el texto de la época para esas materias que eran las 
sentencias de Pedro Lombardo.

Con el tiempo algunos de estos estudios llegarían a convertirse en estudios 
generales, por la calidad de sus profesores, adonde acudían religiosos de todas 
las provincias, como alumnos y como profesores.67

Sin embargo, esto provocó en ocasiones ciertas rivalidades odiosas y hasta 
competencias, como sucedió entre los conventos de Salamanca y Valladolid.

Otro descalabro que provocó este tipo de estructura académica, como conse­
cuencia de la decadencia general que sufrió la Orden antes de la reforma domi­
nicana de Raymundo de Capua y Catalina de Siena, fue que algunos religiosos 
comenzaron a cultivar cierto espíritu de superioridad e independencia con re­
lación a otros, que por estar menos dotados o bien por otras causas, sólo reci­
bían una formación de base indispensable para el ministerio, sin poder aspirar 
a obtener los deseados grados académicos, creándose con ello una especie de 
casta “intelectual” privilegiada.

Con todo, la vitalidad intelectual de las provincias y de la Orden en general 
se manifiesta por el número de estudios generales que florecieron en toda 
Europa hasta el siglo xvi. Entre otros, ya hemos citado el estudio de París, que 
fue el primero y el de más tradición hasta principios del xvi precisamente. 
Fundado en 1229 o 30, en él estudiaron y enseñaron entre otros San Alberto 
Magno y su discípulo Tomás de Aquino. En Tolosa se fundó en 1248 el de 
Montpellier; y en el mismo año en Italia, el de Bolonia y en Alemania el 
de Colonia. En 1272 el de Florencia, y en 1300 el de Nápoles; en Inglaterra 
los de Oxford y Cambridge, En España se habla ya en 1270 de un estudio; y 
en 1303 tenemos el de Barcelona, después el de Salamanca y Valladolid y por 
último en 1504 el de Sevilla.

En Europa oriental ya había en 1383 un estudio en Praga, incorporado a la 
universidad; también existían este tipo de estudios en Budapest (Hungría) 
y en Polonia, los cuales no gozaron de tanta popularidad como los de Francia, 
Italia e Inglaterra.68

Por lo que se refiere a España sabemos que en la segunda mitad del siglo 
xvi la orden contaba con 18 estudios generales, y en seis de ellos, que eran

67 En un principio, el estudio general de la Orden estaba en París, y cada provincia 
tenía derecho a enviar tres religiosos a ese estudio. Tanto por la selectividad de sus 
alumnos, como por la calidad de sus maestros, el estudio de París tenía preponderancia 
sobre todos los demás, hasta el punto de que durante muchos años sólo los estudiantes 
de París podían ostentar el título de Maestro en Teología. Mortier; T. I, pp. 245 y ss.

€S Walz; 1947, pp. 220 ss.



II. EL ESTUDIO EN LA ORDEN COMO MEDIO ESPECÍFICO 237

también universidades, se conferían grados académicos: eran los de Avila, 
Almagro, Sevilla, Tortosa, Orihuela y Jaén.

Podríamos continuar con la lista, ya que deberíamos añadir los cenventua- 
les y los solemnes o provinciales; sin embargo, ahora debemos hacer referencia 
a los estudios que florecieron en América, antes de referirnos a los de México, 
durante el siglo xvi.

El primero de todos (y el hecho es de gran importancia para nosotros), fue 
el establecido en la isla de la Española o Santo Domingo en 1518, primero 
de manera modesta con cursos de gramática y quizá algo de teología moral, 
hasta llegar a constituirse después en el primer estudio general dominicano 
en 1538; ésta fue la base para la primera universidad americana.61*

Además de este estudio de la Española, los dominicos fundaron otros más en 
las Antillas: el de Puerto Rico y el de La Habana; y ya en el continente el de 
México, Guatemala, Bogotá, Quito, el Cuzco, Lima y Santiago de Chile.70 Po­
dríamos incluir aquí también, el estudio general que se estableció en Manila 
en 1611, más tarde elevado al rango de universidad civil en 1624.71

Por lo que se refiere a los estudios de un dominico, estaban orientados a la 
predicación, como medio específico para conseguirla. Ya hemos dicho cómo 
las constituciones primitivas decían que el oficio divino se hiciera breve y 
sucintamente, para que no impidiera el estudio ni la predicación, y con ese 
mismo espíritu la primitiva rallo studiorum o plan de estudios de la Orden 
elaborada en 1228 por el maestro general fray Jordán de Sajonia, mandaba 
que los que estudiaban fueran dispensados por el prelado de la recitación del 
oficio coral, así como de otras cosas comunitarias para que no se les distrajera.

Se decía también que los religiosos en las celdas debían leer, escribir, orar, 
dormir e incluso por la noche podían pasarse en vela por razón del estudio. 
Sin embargo, pese a esta disciplina intelectual, los dominicos no podían ocu­
parse de las ciencias “profanas”, y en las constituciones primitivas se manda­
ba, al hablar del maestro de los religiosos estudiantes, que éstos “no estudian 
en los libros de los gentiles y de los filósofos, aunque los miren alguna vez. 
No se entreguen al estudio de las ciencias mundanas, ni tampoco de las artes 
que llaman liberales, sino que estudien solamente libros teológicos, tanto los 
jóvenes como los demás”.712

Evidentemente se trata de una directiva, ya que al admitir casos especiales, 
aunque con las reservas prudenciales, conceden la dispensa. El sentido es claro, 
los religiosos dominicos no debían estudiar las ciencias “profanas” fueren las 
que fueren, por sí mismas, es decir para convertirse en matemáticos o astró­
nomos e inclusive filósofos de renombre, pues la orden no se había fundado 
para formar una academia de sabios sino predicadores de la verdad teológica.

La concepción teológica de las ciencias hace de la teología la ciencia por

69 Beltrán de Heredia; 1954, p. 12.
™ Walz; 1947, p. 436.
71 Idem, pp. 436-437.
72 Gelabert; 1947, p. 90.



238 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULAI

excelencia, de modo que todas las demás, incluyendo a la filosofía, estar 
su servicio y por lo mismo no podían ser útiles a un dominico si no le lleval 
a iluminar los problemas teológicos, como decía el Papa a los profesores 
París, hacia 1228 en su bula Ad Egyptiss argéntea vasa.73 Y en este sentí 
lo interpretan los capítulos generales siguientes, pues vemos que a sólo uj 
cuantos años (en 1232) los dominicos se aplican con todo ahínco al estu< 
de los autores profanos y a unir la filosofía pagana de Aristóteles con las cj 
tianas sentencias de Pedro Lombardo “en un matrimonio sacramental e in 
soluble”, como escribe el padre Mortier;74 ejemplo de este estudio son S 
Alberto Magno y Santo Tomás de Aquino.

Es de capital importancia referir que en el capítulo general celebrado 
el año de 1259, bajo el maestro general fray Humberto de Romanis, asistiei 
cinco de los más destacados maestros de la Orden: fray Florent, fray Albe 
Magno, fray Tomás de Aquino y fray Pedro de Tarantasia. A éstos se les as 
no con mandato elaborar las ordenaciones más útiles según su criterio ps 
orientar los estudios en la Orden, y esas decisiones, desde entonces base 
todas las reformas escolares de los dominicos, se fundan precisamente en es 
Las ordenaciones se aplicaban para incrementar el ritmo de actividad intel 
tual entre los religiosos, y para ello imponían la obligación a los priores de 
impedir a los lectores el estudio, o alejarles de las clases con otras actividad« 
y a los provinciales se les mandaba que velaran por asegurar la enseñar 
con gente capaz y con alumnos igualmente aptos, castigando con severidac 
los negligentes.

Algunos años más tarde el padre Américo de Placencia, (1304-1311) < 
rante su generalato, continuó la obra disciplinaria de sus predecesores. Coi 
maestro que había enseñado por muchos años, conocía mejor que nadie 
importancia que el estudio tenía en su orden. Sus capítulos generales est 
llenos de ordenaciones, reproches, leyes y exhortaciones sobre este punto. I 
dría incluso llamársele “el maestro general de los esudiantes” dice el pac 
Mortier. Pretender estudios serios requiere en primer lugar tener buenos ma 
tros, y así leemos en una de las ordenaciones del capítulo general de 1305:

Nadie podrá enseñar la lógica si antes no ha seguido por dos años los cursos 
la lógica Nueva [la de Aristóteles desconocida por Abelardo] ; después la Filo 
fía Natural, la Física, la Metafísica y la Ética según Aristóteles por dos años 
si no ha sido aprobado por el lector principal y el de dichas ciencias.

Ninguno enseñará la Filosofía Natural si antes no ha enseñado Sentencias 1 
Pedro Lombardo] o seguido la materia durante dos años; y si no ha sido dec 
rado capaz de responder con pertinencia a las preguntas y objeciones del lee 
principal, el leptor ordinario o censor y el maestro de estudiantes.

Igualmente ninguno podrá ser nombrado lector ordinario si no ha seguido

73 bop; I, p. 114.
74 Mortier; T. I, p. 247.



II. EL ESTUDIO EN LA ORDEN COMO MEDIO ESPECIFICO 239

curso de las Sentencias por dos años en el convento y dos años más en un estu­
dio General, además de recibir la aprobación de sus profesores.75

Estos estudios eran los llamados inferiores: artes y filosofía. En los estudios 
de artes se enseñaba la gramática, la retórica, y la lógica, que después de la 
mitad del siglo xm se dividió en antigua y nueva, según siguieran a Porfirio 
o a Aristóteles, respectivamente. La filosofía comprendía la filosofía natural y 
moral, la física, la metafísica y la ética; ciencias que entonces se tomaban de 
los libros de Aristóteles.

Los estudios superiores eran los de teología, cuyo texto oficial eran las sen­
tencias de Pedro Lombardo, y después lo fue la Suma teológica. El curso teo­
lógico estaba precedido de uno bíblico, en el que un lector leía la Biblia expli­
cando el sentido literal del texto, pero sin profundizar en él, para que después 
el bachiller leyera las sentencias. El maestro en sagrada teología, como se le 
llamaba entonces, era quien explicaba la Biblia y hacía sus cursos sobre la mis­
ma Sagrada Escritura y por ello se le llamaba maestro en sacra página.

Una de las principales preocupaciones del maestro Américo era que los lec­
tores ejercieran sus oficios con dignidad y competencia, y para ello les prohi­
bía disputar sin la autorización del maestro en sagrada teología o del provin­
cial, para evitar la confusión en los alumnos que les oyeran discutir en materias 
no maduradas aún. Por ese motivo encontramos en las actas del capítulo 
general de Zaragoza, celebrado en 1309, el siguiente mandato:

Vigílese estrictamente a los lectores y sub-lectores [suplentes o ayudantes] que 
enseñen y definan según la doctrina y las obras del venerable doctor Fr. Tomás 
de Aquino. Que instruyan a sus alumnos de acuerdo con esta doctrina, y que los 
estudiantes se apliquen con cuidado a comprenderla. Y aquellos que se aparten 
notablemente de ella, y después de ser advertidos se obstinen en sus ideas, de­
berán ser castigados ejemplarmente.76

Esta ordenación es de capital importancia, pues es la primera vez que apa­
rece en la legislación de la Orden la obligación de seguir la doctrina de Santo 
Tomás como la propia de los dominicos. Los capítulos generales ordenarán 
cada vez con más énfasis esta obligación, con lo que establece una tradición 
dominicanotomista de la que surgirán los movimientos reformadores de la 
teología del siglo xvi en España con Victoria, Soto y Bañez, pero también la 
escuela servil y estéril a la doctrina del aquinatense.

Mas ¿de que manera concibió esta provincia del siglo xvi el estudio como 
medio religioso para ejercer su vocación doctrinal?

La primera noticia que tenemos acerca de un estudio provincial dominicano 
en la Nueva España nos lo proporciona el texto de las actas capitulares del ca­
pítulo provincial celebrado en México el año de 1540, que dice:

75 acgop; II, p. 12.
76 acgop; II, p. 12.



240 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

Asignamos el estudio de las Summas en el convento de Santo Domingo de Méxi­
co, etc., [sic].77

Aunque el texto es breve no carece de importancia, pues la forma en que 
está redactada hace pensar que se trata de algo bien conocido por todos, de ahí 
la abreviación “etc.”, y puede ser indicio de que un tipo de estudio semejante 
se venía realizando con cierta frecuencia desde años atrás. De hecho sabemos 
que en el capítulo general de 1530 se aprobó y aceptó el convento de Santo 
Domingo de México78 lo que significa que debía tener dicho convento por lo 
menos un lector que leyera gramática y moral; a ello se refiere con toda pro« 
habilidad de relación de 1569, cuando dice que en un convento de México 
“sólo se criaban novicios porque no teníamos aún otro priorato”.70 Y en el 
mismo sentido estaría el breve de Paulo III, de 1538, impetrado por Betanzos 
para no admitir a los indios y a los mestizos al hábito y “a los estudios en los 
colegios de la orden”,80 petición que de no haberse tenido entonces algún 
centro de estudios hubiera parecido pretensiosa.

Se recordará que en la carta del procurador de la orden fray Esteban Be- 
llandino de 2 de marzo de 1533, se autorizaba a la provincia a establecer un 
estudio “universal” o “solemne”, en el que todos los estudiantes de la naciente 
provincia recibieran su formación intelectual. En un principio las materias es­
taban reducidas al mínimo, ya que sólo se prescribe el estudio de la gramática 
y de la teología moral. Estas son las palabras del texto:

... y puesto que nuestra Orden fue fundada principalmente para la salvación de 
las almas, misión que no podemos cumplir si no estamos amparados por la cien­
cia y buenas costumbres, establecemos y ordenamos que en toda provincia nues­
tra ya fundada o por fundarse, se elija el convento más idóneo para que en él 
se instituya un estudio universal. A dicho estudio, los provinciales habrán de en­
viar sus religiosos para hacer sus estudios, y no podrán dejar el estudio sin la 
debida constancia de su suficiencia en gramática y en los casos de conciencia; 
ninguno podrá ser promovido a las Órdenes Sagradas sin haber demostrado sus 
conocimientos de gramática.

Los novicios de cuya educación se ha de cuidar gradualmente, no se les tenga 
sino en el convento de México o en otro lugar señalado por el capítulo provin­
cial; en donde se observe uña perfecta vida regular.81

Y en otras ordenaciones de carácter general confirmadas de puño y letra 
por el maestro general en Burdeos, el día 8 de junio de 1534, dice:

Nos Fr. Juan de Feynier, Maestro en Sagrada Teología, siervo y Maestro de toda 
la Orden de Predicadores, por el tenor de las presentes concedemos a los reve-

77 ms 1-1540, 5.
78 acgop; IV, p. 228.
79 cdiao; V. p. 464.
80 bop; IV, p. 468.
81 Carta del R.P.M. Gral. Fr. Serafín Bellandino, de 2 de marzo de 1533 - acsd.



II. EL ESTUDIO EN LA ORDEN COMO MEDIO ESPECÍFICO 241

rendos padres: Vicario General y Provincial de la provincia de Santiago de la 
Nueva España, y al hermano Domingo de Betanzos, determinar ciertas cosas de 
utilidad en pro del Estudio General del convento de Santo Domingo de México, 
en el sentido que a dichos padres pareciere, de tal forma que lo establecido por 
vosotros, Nos lo aprobamos y confirmamos ratificándoos desde ahora. Dado en 
Burdeos, 8 de junio del año del Señor de 1534, bajo el sello, etc.82

Por Moya sabemos que en el capítulo de 1535, en el que fue elegido provin­
cial fray Domingo de Betanzos, se determinó aceptar el convento de Santo 
Domingo de México por universidad y estudio general de la orden, “en el 
que se leyesen artes y teología como ciencias muy precisas para predicar 
el evangelio con pureza, a cuyo alto ministerio envió Dios a el mundo a nues­
tro sagrado orden de predicadores. . . ”83 Sin embargo, por circunstancias que 
desconocemos, la organización de dicho estudio se difirió algunos años, limi­
tándose la actividad académica a sólo lo elemental, añadiéndose a esto el estu­
dio de alguna lengua indígena, según se insinúa en la relación de 1569.^

Parece que algunos religiosos de esta primera hornada eran enviados a 
España, bien porque sus padres podían cubrir los gastos para el envío, o bien 
por mostrarse aprovechados en las letras, como fue el caso de fray Andrés 
Alvarez y fray Domingo de Loyola, que en 1544 regresaron de España ya 
ordenados sacerdotes.’85 No tenemos en cambio ningún dato para saber si la 
provincia de Santiago envió a algunos de sus estudiantes al estudio de la isla 
de la Española, lo cual es improbable, conociendo las tirantes relaciones entre 
ambas.

El estudio provincial de México fue erigido en el capítulo de 1541, según 
la carta del maestro general Fenario de 1534, con la siguiente declaración:

Asignamos el Estudio de Artes y Teología en el convento de Santo Domingo de 
México.86

el lector principal fue el padre fray Andrés de Moguer.
Conforme a la relación de 1569 sabemos que hacia 1544 habían llegado a 

la provincia algunos lectores de artes y teología, con lo que “parecía que co­
menzaba a haber ejercicio de letras en la provincia y que comenzaba tomar 
algún lustre”.87 Hasta entonces el convento de Santo Domingo seguía siendo 
el único en la provincia, aunque ya se perfilaban como tales los de Oaxaca y 
Puebla.

Por lo que hace al número de alumnos, a juzgar por la tabla de asignaciones 
de los capítulos de esos años, era muy reducido aún, pues se anotaban dos

82 El texto lo transcribe Moya; T. II, No. 855.
88 Moya; T. II, No. 556.
84 cdiao; V, p. 464.
85 Méndez Arceo; 1952, p. 28.
86 ms 1-1541, 5.11.
87 cdiao; V, p. 464.



242 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

diáconos, tres subdiáconos y seis acólitos,88 sin embargo esto prueba que ya 
había cursos de teología moral por lo menos desde el año anterior de 1540.

La legislación general de la orden señalaba el calendario de clases desde el 
mes de septiembre, comúnmente el día 14, fiesta de la exaltación de la Santa 
Cruz, que coincidía con la inauguración del ayuno en la Orden, hasta el mes 
de junio, con la festividad de San Juan Bautista.

Los estudiantes se distinguían según el grado de estudios que tenían. En 
primer lugar estaban los que debían recibir la primera instrucción en la escue­
la conventual; les seguían los destinados a “repetir”, es decir a leer en las 
mismas escuelas conventuales una vez acreditaba la materia; y otros que según 
sus dotes para el estudio, serían enviados a los estudios solemnes o generales; 
por último estaban los destinados a la “praxis”, es decir al ministerio, que 
recibían una formación general de base y se les enviaba a las labores minis­
teriales después de ser examinados en materia de confesión y predicación.89

En la provincia de Santiago no existían las escuelas conventuales, porque 
además de ser muy poco numerosas las casas de vicaría, había una gran esca­
sez de lectores.

A esto se sumaba el enérgico centralismo con que las autoridades provincia­
les marcaron la provincia desde su origen. Se recordará que el capítulo pro­
vincial de 1544 había concedido a las vicarías aceptar novicios, pero con la 
condición de enviarlos cuanto antes al convento de Santo Domingo de Mé­
xico.90

Cuatro años más tarde se manda, en contra de todo el espíritu de la consti­
tución, que los novicios que habían hecho la profesión después del año de 
noviciado, y que por lo mismo debían iniciarse normalmente en los cursos 
de artes, tendría que permanecer un año más en la comunidad de los novicios 
con el fin de imbuirlos más en el espíritu de la oración y del recogimiento.91 
Esto puede darnos una idea de hasta qué punto estaba desintegrada la unidad 
religiosa de vida y estudio, fenómeno muy frecuente entre los ultrarreformistas 
de tendencia monástica. Sabemos que para entonces también se recibían novi­
cios y estudiantes en los conventos de Oaxaca y Puebla,92 y hasta existía 
cierto intercambio de estudiantes de los tres conventos, lo que indicaba el ni­
vel de estudios semejante que había entre estos centros de estudio.

En el capítulo de 1550, en el que fue elegido provincial el padre fray Andrés 
de Moguer, que fuera lector primario del estudio de la provincia,93 se ordena

88 Las llamadas órdenes sagradas se distinguían entre: mayores y menores; las pri­
meras eran: el sacerdocio, el diaconado y el subdiaconado; las menores; la tonsura, 
ostiriado, lectorado, exorcistado y acolitado.

88 Walz; 1947, pp. 213-214.
»o ms 1-1544, 6.2.
«i ms 1-1548, 5.2.
92 El convento de Oaxaca se menciona como tal en las actas del año de 1547; en 

cambio el de Puebla se aceptó como convento en ‘ el capítulo provincial de 1548. ms 
1-1548, 4.1.

93 El padre Moguer era un “hombre docto y estudioso, leemos en la relación de 
1569, y muy trabajador, así en la Orden 'como acerca de los naturales... muy amigo 
de la conservación de los indios y de que todos trabajasen en ello” cdiao; V, p. 467.



II. EL ESTUDIO EN LA ORDEN COMO MEDIO ESPECÍFICO 243

por vez primera que los novicios fueran examinados tres veces por año sobre 
la lectura, es decir sobre sus conocimientos del latín, para que el convento y la 
provincia pudieran formarse una idea de las aptitudes de los candidatos antes 
de darles su aprobación para pertenecer a la Orden de manera definitiva.®4 
Este hecho representa una considerable apertura en comparación con el capí­
tulo anterior, que prohibía toda actividad intelectual a los novicios, que por 
otra parte Ies era muy necesaria porque hasta entonces se admitía a los candi­
datos sin los requisitos exigidos por las constituciones de la orden, debido a 
la falta de sacerdotes. Pero tampoco podemos hablar de un estudio propiamen­
te dicho en el tiempo de noviciado fuera de esta preparación indispensable; 
más aún, era ése el sentir común de la orden pues en el capítulo general de 
Salamanca celebrado en 1551, se prohibió estrictamente a los novicios cual­
quier estudio, debiendo dedicar todas las energías del primer fervor a la ora­
ción y a la formación religiosa.95 En lo referente al estudio, este mismo 
capítulo de Salamanca hace algunas innovaciones, como quitar el bonete ma­
gisterial a los candidatos de menos de 30 años; la precedencia que tenían los 
lectores sobre los demás religiosos; la obligación de establecer en los conven­
tos cursos de teología y de sagradas escrituras, al menos en los principales de 
cada provincial, y si eso no era posible, al menos se exigían los de filosofía 
y de teología moral. Se ordena también que tanto en filosofía como en teolo­
gía se explicara y defendiera la doctrina de Santo Tomás de Aquino,96 y que 
los comentarios a esta doctrina del aquinatense debían ser los de Cayetano o 
Capreolo, prohibiendo a los profesores comentar al doctor Angélico, según 
sus propias “fantasías*’ o “apuntes personales”.97

Estas determinaciones del capítulo general las encontramos reflejadas en las 
actas del capítulo provincial de 1552, que fue intermedio del padre Moguer. 
Y así vemos cómo se instituye el estudio de la teología nombrando al padre 
fray Diego Osorio como el lector de esta asignatura y maestro del estudio, jun­
to con los demás lectores de artes que ya existían desde antes.

La presencia del padre Osorio se explica por una carta que dirigieron el 
padre Moguer y el que fuera provincial, Domingo de Santa María entre otros, 
al emperador Carlos V, para que obtuviera del maestro general de la orden 
un lector para la Universidad de México, que estaba por inaugurarse; peti-

ms 1-1550, 4.2.
95 acgop; IV, p. 314.
96 El capítulo general de Salamanca está aquí urgiendo el cumplimiento de una vieja 

ordenación, por la que los novicios en número menor de seis no podían permanecer 
en sus respectivos conventos de afiliación para formarse, sino que debían ser enviados 
a otro convento destinado para ello en el capítulo provincial y bajo la dirección de 
un solo maestro de estudiantes. Esta ordenación será confirmada años después por dos 
capítulos generales celebrados en Roma (1553 y 1558).

El cambio de mentalidad en la provincia de Santiago con relación a los estudios, 
parece haber obedecido a una nueva conciencia pues el nuevo provincial Moguer era 
un hombre de estudio y amante del fin doctrinal de la Orden.

97 acgop; IV, p. 316 y Mortier; T. V, p. 433.



244 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

ción que ellos habían hecho ya por su cuenta al mismo general.®8 La respuesta 
no se hizo esperar y ese mismo año llegaron a México tres religiosos de gran 
valía intelectual; fray Pedro de la Peña, más tarde catedrático de la Universi­
dad; fray Pedro de Pravia que también regenteó cátedra en la Universidad, 
y el padre fray Diego de Osorio, a quien se nombró lector y maestro en sa­
grada teología en el estudio de la provincia.

Las actas del capítulo provincial ordenan también un examen de “ciencia y 
lengua” a los religiosos antes de ser ordenados, y otro de “confesión y predi­
cación” antes de iniciarse en estos menesteres. Y para que en esto los prelados 
no se mostraran negligentes, ordenando a los religiosos con precipitación o 
dedicándoles al ministerio sin la debida preparación, se les amenazaba con la 
absolución del oficio en caso de no cumplir con dicho requisito.®9

Por lo que hace al llamado “caso de conciencia”, que era un residuo de la 
actividad intelectual teológica de los conventos y casas, ahora estratificado a 
una “guía de casos”, ya desde un principio se hacía en la provincia de San­
tiago, y en las actas del capítulo provincial de 1543 encontramos una ordena­
ción para que en cada convento se tuviera diariamente?90

Diez años más tarde, en el capítulo de 1553, en el que fue elegido provincial 
el padre fray Bernardo de Alburquerque,110,1 (después nombrado obispo de Oa- 
xaca) al principio de las actas se consigna un sermón del mismo provincial con 
motivo de su elección dirigido a toda la provincia. La pieza oratoria concuerda 
plenamente con la descripción que hace de su personalidad la relación de 
1569 que dice: “buen religioso humilde y pacífico. .. amador de la pobreza; 
de medianas letras, fue y es primera lengua que hubo en su obispado de los 
naturales dél, que se llaman zapotecas; fue trabajador con los indios y aficio­
nado a ellos”. El sermón, además de llamar a los religiosos a la unidad tra­
tando de eliminar las diferencias pasadas, y exhortando a mirar únicamente 
hacia adelante, recuerda con notable precisión la misión de los predicadores 
y los invita a “preparar sus cuerpos y sus corazones para toda obra de santi­
dad y edificación”, tomando las palabras del apóstol San Pablo.192

Es importante el cambio que se advierte en la mentalidad al enjuiciar a los 
indios, porque si antes no era menester ser “muy doctos para hacer mucho 
fruto entre los naturales”, ahora se prohíbe predicarles a los mismos indios

El texto de la carta puede verse en Cartas de Indias, p. 90 y ss., con fecha cuatro 
de marzo de 1550.

Los otros firmantes fueron los padres fray Pedro Delgado y fray Jordán de Bus- 
tillos.

ms 1-1552, 4.4. 
ms 1-1543, 1.3.

101 Personaje notable en la provincia. Provincial de 1553 a 1556. Ejerce una gran 
influencia en la región zapoteca. En varias ocasiones es elegido Prior en el convento 
de Oaxaca; vicario en Huexolotitlán y en Cuilapa. Es instituido visitador de la nación 
zapoteca en 1558.

102 MS 1-1553, 0.



II. EL ESTUDIO EN LA ORDEN COMO MEDIO ESPECÍFICO 245

si antes los encargados del ministerio no tienen suficientes conocimientos 
de la ciencia teológica o de la lengua de los naturales.108

Durante el capítulo intermedio del padre Alburquerque fue cuando se man­
dó, entre otras cosas, que los religiosos no tuvieran más de doce libros con 
excepción de los prelados, predicadores y los lectores,104 y aunque la medida 
se tomaba principalmente para atajar la “cudicia de algunos religiosos”, la 
distinción que se hace entre lectores y predicadores es prueba de que ya se 
concebía el estudio como algo más que una mera vanidad.

De esa manera los cuidados de la provincia por elevar su nivel académico 
comenzaron a dar frutos, de manera que ya en el capítulo provincial de 1556 
se mandó con ordenación que en el convento de Santo Domingo de Oaxaca se 
leyeran dos facultades, una de artes y otra de gramática, dejando al prior del 
convento la designación de los lectores que impartieran los cursos.105 Así la 
provincia contaba ya con un estudio superior provincial que era el de México, 
en el que se leían artes y teología,103 y el de Oaxaca como estudio menor.

Al considerar el centralismo denunciado anteriormente, pensamos en una 
“presión” de los religiosos establecidos en Oaxaca para poseer un estudio pro­
pio, pues por la geografía y más aún por la lengua, era necesario preparar a 
los futuros sacerdotes en su medio ambiente “natural” y no en México en 
donde, entre otras dificultades, la distancia desconectaba de su realidad apos­
tólica inmediata a los dominicos de los conventos del sur. Estos primeros brotes 
de “independencia” con relación a la provincia de Santiago culminarán en 
1592 con la creación de una nueva provincia del sur llamada de San Hipólito, 
mártir de Oaxaca, con la oposición de la de Santiago.

En las Actillas del capítulo de 1559 se insiste sobre todo en la obligación de 
que cada día se tuviera el “caso de conciencia” y se decía “que por ninguna 
cosa se dexe”.107 La razón de ese mandato era el descuido natural en que se 
dejan caer ciertas prácticas monótonas, pero principalmente por la urgencia 
de la ortodoxia frente a un mundo neófito, donde la distancia y la necesidad 
aunadas a un espíritu de efervescencia reformadora (en el sentido luterano) 
podía ser causa de serias desviaciones en la fe. Las actas señalaban hasta la 
hora en que debía tenerse esta práctica de teología moral, fijándola para in-

i°3 ms 1-1553, 3.5.
Aunque fue en la Nueva España donde el problema de la evangelización en lengua 

nativa se presentó con menos fuerza gracias a que muchos sacerdotes conocían los idio­
mas y dialectos indígenas, hubo, sin embargo, problemas en algunas zonas. Así, entre 
los dominicos de Guatemala (provincia que separó de la de Santiago con el título de 
San Vicente de Chiapas y Guatemala en 1551) en el capítulo provincial de Cobán de 
1572, se declaró estar exento de pecado mortal, aquel misionero que, aunque no se 
dedicase a otro apostolado, hiciera fruto entre los naturales con su buen ejemplo, y 
en cambio, se consideraba reo de culpa mortal a quien conociendo la lengua de los 
indígenas, se volviese sin causa justificada a España.

104 MS 1-1555, 5.4. 
ios MS 1-1556, 7.4. 
loe MS 1-1556, 7.1.
107 ms 1 y 2-1559, 16.1.



246 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

mediatamente después de la comida?08 También es importante la designación 
de un lector de teología para el convento de Puebla en la persona del padre 
fray Claudio de Villalobos?09

El año de 1571 la orden había celebrado su capítulo general electivo del 
que surgió maestro general el padre Serafín Cavalli, con la aprobación del 
papa Pío V (1566-72) que era dominico. El padre Cavalli consagró su vida 
al servicio de la orden, y en los dos capítulos generales que presidió (1571 en 
Roma y 1574 en Barcelona) se ordenaron cosas muy útiles y prácticas para 
toda la orden. Lo primero de todo fue la urgencia de observar los decretos del 
Concilio de Trento con absoluta necesidad, pues para la Iglesia y para la Or­
den eran la base de toda verdadera reforma. También se insiste en la guarda 
de la pobreza, la seriedad de la vida conventual, y en cuanto al estudio y la 
formación de los novicios, la selección juiciosa de los predicadores y el orden 
y dignidad en el culto divino.1110

Más adelante se recuerda a los prelados y examinadores la responsabilidad 
de conceder licencia a algún religioso para confesar, y para imprimir mayor 
fuerza a la ordenación se cita el texto del capítulo general al pie de la letra, 
que dice:

Igualmente ordenamos, y por especial mandato de nuestro Señor Papa, manda­
mos severamente a todos los prelados y examinadores de confesores de nuestra 
Orden que se apliquen con toda diligencia para que no sean admitidos a este 
oficio de la salvación de las almas sino sólo aquellos que fueren idóneos en cos­
tumbres y ciencia, acordándose del juicio divino en el cual han de dar razón del 
peligro de las almas que por defecto de los confesores incurran en condenación.111 

y el texto del capítulo provincial añade:

esta ordenación quisimos repetirla con sus propias palabras para que sea de ma­
yor peso de peligro y de utilidad.112

Según estas disposiciones generales, se ordena que ningún confesor ejerza 
el oficio sin haber sido señalado para ello en el capítulo provincial de Puebla, 
en 1567, y todos los demás debían presentarse ante el provincial personalmen­
te o por carta para atestiguar si habían sido o no examinados y admitidos 
para el oficio como competentes, y para que la práctica del examen se ejecu­
tara con todo rigor se mandaba que en adelante siempre se designaran los 
examinadores?13 En lo que toca a lo estrictamente provincial encontramos que 
la Provincia envió al maestro general una petición para que en Santiago no

ios ms 1-1561, 13.5.
ms 1 y 2-1559, 8.3.

w Mortier; T. V, pp. 570-571.
111 Idem, p. 129.
112 ms 2-1572, 7.1.
112 ms 2-1572, 7.1.



II. EL ESTUDIO EN LA ORDEN COMO MEDIO ESPECÍFICO 247

hubiera más de cuatro maestros en teología, ni más de seis presentados11* para 
que no se expusieran, ni se presentaran más del número señalado, ni se re­
cibieran como tales si llegaran de otras partes; cuidando “no se de lugar a 
las ambiciones entre los que anhelan en nuestro instituto al grado de letras”.115 

En este texto podemos ver cómo el “clasismo intelectual” de los dominicos 
desviaba el sentido del estudio en la Orden. El problema no era tan simple ya 
que esta determinación era motivada por el afán de gozar de los privilegios y 
la autoridad que conllevaban estos cargos magisteriales, como la participación 
a perpetuidad en los consejos provinciales y conventuales, es decir, en el go­
bierno de la provincia; las dispensas de actos comunes, posesión de dos celdas, 
libros, etcétera, privilegios que favorecían una vida intelectual apostólica, 
pero que separados de su misión se convertían en una trampa, en un lastre del 
espíritu religioso que aceleraba el proceso decadentista.

La autoridad provincial no podía tener un mejor control en el gobierno de 
la provincia porque los miembros que quedaban al frente pertenecían a una 
“élite” directiva. Sin embargo, muy pronto se vio que la medida era contra­
producente, pues en el capítulo de 1576, al querer admitir al gremio de maes­
tros en teología al padre fray Andrés de Ubilla, se vieron obligados a pedir 
la dispensa de sus propias leyes al maestro general de la Orden.116 Se dice 
también, según el deseo del padre provincial elegido fray Gabriel de San 
José117 que es necesario restablecer el orden del estudio en el convento, pues 
al parecer el primitivo rigor de la disciplina regular y académico había decaí­
do considerablemente. Por ello se manda que:

En los tres conventos de españoles [México, Puebla y Oaxaca], ningún estudian­
te todo el tiempo que estuviere en el estudio pida licencia para salir fuera de la 
ciudad y si la pidiere no se la de el prelado so pena de grave culpa a unos y 
otros; y ansí mesmo mandamos a los demás padres y religiosos que cuando pi­
dieren licencia para yr fuera declaren al prelado las casas donde van, lo cual se 
guarde con mucho rigor.118

mas ya para entonces los tres conventos presentaban una actividad académica 
muy completa, sin distinguir entre filosofía y teología, a diferencia de lo que 
se dice en el capítulo provincial de 1578:

Ordenamos y mandamos que ningún estudiante de los lógicos, pida licencia para 
salir fuera, ni el prelado pueda enviarlo, ni se la de si no fuere en las recrea-

114 La palabra presentado se usa para designar a un religioso insigne en letras acre­
ditado por su provincia ante el capítulo general para ser recibido al grado de Maestro 
en Teología.

lis MS 2-1572, 7.1.
116 ms 1-1576, 5.2.
117 pue provincial de 1576 a 1581, y después de 1589 a 1593. Entra en la Orden, en 

México, hacia 1554 o 1555. Terminada su formación es ordenado sacerdote en 1561, y 
es enviado a Oaxaca, posteriormente a Ocotlán. En 1574 aparece como definidor en el 
capítulo provincial. Entre sus dos provincial atos ocupa el cargo de prior en Oaxaca.

118 ms 1-1576, 8.14.



248 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

ciones [vacaciones] que podrá salir acompañado con algún fraile honrado. Y en 
aquel tiempo podrá salir a la ciudad a sus padres o parientes. Y si lo contrario 
se hiciera al prelado que lo contrario hiciere se le den tres días de grave culpa.119

En este mismo capítulo se manda al lector de artes que tenga siempre una 
hora de conferencia, y a ella acudan el regente y el maestro de los estudiantes 
so pena de pan y agua,^20 pues al parecer había en unos y otros notable des­
cuido en esta ordenación.

Entonces los tres conventos de formación de México, Oaxaca y Puebla des­
arrollaban una vida académica independiente y muy completa, pues en el 
convento de México, por ejemplo, además de los lectores de artes y gramática, 
había dos de teología, y también dos de teología en los de Puebla y Oaxaca, 
además de un nutrido número de estudiantes en cada uno de ellos. El de Méxi­
co albergaba 30 estudiantes, el de Puebla seis y el de Oaxaca ocho.

Por lo que se refiere al capítulo provincial de 1581, hay un nuevo giro en 
la legislación; ahora sólo a los estudiantes del convento de México se les res­
tringen las salidas de la casa.121 Este celo de las autoridades por el convento 
de México respondía a la calidad que ya para entonces había adquirido la 
docencia dominicana entre los otros centros de estudios de la ciudad, de ahí 
que las actas insistan en la necesidad de incrementar los ejercicios escolares; 
para ello se dicta una ordenación que dice:

Ordenamos y mandamos que en nuestra Universidad Mexicana [convento de es­
tudios dominicano de México] se tengan frecuentemente aquellas ejer citaciones 
y tratados escolásticos tan útiles, tanto para los lectores como y sobretodo para 
los estudiantes; y que defiendan cuatro veces al año los días de fiesta, conclu­
siones generales tanto de teología especulativa como de teología moral alternati­
vamente; a las cuales los encargados de los estudios procuren que asistan los 
doctores y padres de la Universidad Real, así como de otras Órdenes religiosas. Y 
para que los estudiantes se ejerciten con más frecuencia mandamos que si son 
llamados a las conclusiones que se tuvieren tanto en la Real Universidad como 
en la Escuela de la Sociedad de Jesús [padres jesuítas] o en otras partes, no se 
nieguen, sino que el regente y el maestro de estudiantes hagan conocer a los 
oficiales del estudio y a los lectores para que provean tanto de los actos privados 
y públicos como a todos los otros actos que en las escuelas y estudios se suelen y 
deben hacer. Los padres priores durante su oficio, y los presidentes encárguense 
de la ejecución de todo esto y no impidan a los oficiales del estudio llevarlo a 
cabo.122

Como se ve, había un espíritu de emulación y hasta de competición acadé­
mica entre los dominicos con relación a las demás instituciones docentes en la 
ciudad de México, pero a pesar de este florecimiento intelectual la inquietud 
misional había desaparecido, al menos como conciencia directiva del mismo

119 ms 1-1578, 6.2.
129 ms 1-1578, 6.3.
121 ms 1-1581, 7.8.
122 ms 1-1581, 8.2.



n. EL ESTUDIO EN LA ORDEN COMO MEDIO ESPECÍFICO 249

estudio. Ya se comienzan a percibir desde entonces los primeros rumores de 
lo que más tarde será la división de la provincia de Santiago con la creación, 
en la parte sur del territorio, de la provincia de San Hipólito Mártir de Oaxa- 
ca. El centralismo religioso y académico de México, junto a la creciente ur­
banización y culturización [cristianización] de las regiones más próximas a 
la capital, fueron haciendo perder a la provincia de Santiago su terreno misio­
nal y con ello su vocación, al menos en sentido lato, ya que la misión, como 
hemos visto, nunca llegó a ocupar la dirección de la provincia, de manera que 
la adaptación de las nuevas generaciones, sobre todo los criollos, a un nuevo 
estilo de vida mejor estructurado y cada vez más estable, originaron el flore­
cimiento de una vida intelectual como la que constatamos a finales del siglo 
XVI.

Es ahora cuando aparecerá con más fuerza el intelectualismo de muchos do­
minicos porque ya no ven necesario enfocar su estudio apostólicamente, y sí 
en cambio como un ejercicio dialéctico de sutilezas más o menos felices y 
opiniones de escuela, imágenes de un barroco intelectual.

Las actas del capítulo provincial de 1583 se limitan a repetir la legislación 
capitular anterior, sobre todo en la asiduidad de profesores y alumnos a todas 
las ejercitaciones académicas,1123 y en la estricta clausura que debía observarse 
en los conventos con relación a los estudiantes durante el tiempo de estudio, 
y para que nada los distrajera no podían hablar ni con sus propias madres a 
no ser en caso de una urgente necesidad,124 y las vacaciones debían hacerse 
en comunidad “con los estudiantes de artes y teología acompañados del maes­
tro de novicios o del pedagogo”.1125

Posteriormente se mandará que los actos teológicos y filosóficos se tuvieran 
por lo menos cada mes alternativamente; y que cuando hubiese religiosos de 
otras órdenes invitados a dichos actos “les tratasen con humildad y caridad”.126 
También se deroga la antigua ley que había mandado retirar los libros a los 
religiosos que no fueran ni lectores ni maestros o predicadores, y se manda 
restituir a cada uno los libros decomisados “conforme a la calidad de sus per­
sonas”.1127

Nunca antes de 1587 se había citado en las actas el nombre de Tomás de 
Aquino; en ellas se encontró una ordenación que mandaba que en teología 
no se estudiara otra doctrina fuera de la de él; y en filosofía debía leerse 
únicamente el curso del “sapientísimo maestro Domingo de Soto”; y “en los 
actos académicos que no se usaren ni tapetes u otras vanidades semejantes, 
procurando poner más énfasis en el examen de la verdad que en la ostenta­
ción”.^28

123 ms 3-1583, 8.3.
i2^ ms 3-1583, 8.11.
125 MS 3-1583, 8.11.
126 ms 1-1585, 11.2.
127 MS 1-1585, 11.16.
128 MS 1-1587, 10.2. Esto es un índice, por lo que hace al estudio de México en gene­

ral de la estrecha dependencia que guardaba con el de San esteban de Salamanca, esta



250 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

Sin embargo, la exclusividad del tomismo como doctrina y no ya como mé­
todo teológico, resultado casi natural del Concilio de Trento frente al temor 
a las herejías protestantes, será la causa del estéril servilismo al aquinatense, 
tratando de suplir con la pompa de tapetes y vanidades semejantes la vitalidad 
de una doctrina concebida para el diálogo y no para el dogmatismo.

Las actas del capítulo de 1589 cierran sus páginas sobre el estudio exhor­
tando a todos los prelados en donde había centros de estudios que pusieran 
gran diligencia en mandar a los lectores que acudieran al estudio, y tener con­
clusiones a su tiempo, castigando con rigor a los negligentes,1129 pues como ya 
observábamos con anterioridad, algunos lectores se habían “dormido en sus 
laureles” despreocupados de su obligación perpetua de estudio y de sus res­
ponsabilidades académicas, fenómeno muy explicable si se considera el aumen­
to del burocratismo en las instituciones religiosas de la época.

Este e$ el proceso de la institución académica de la provincia de Santiago, 
incapacitada de generar ninguna inquietud creadora por la gran decadencia 
de la legislación general de la Orden en este punto. El espíritu ultrarreformista 
y la situación eclesial después del Concilio de Trento se desbordarán en el 
campo de la disciplina y la observancia regular; por lo que, para conocer 
el contenido doctrinal de la enseñanza en la provincia, debamos recurrir a 
otras fuentes distintas de las mismas actas, y completar así lo que hemos dicho 
del estudio.

B. El ministerio intelectual

a¡) Los maestros dominicos que influyeron con su doctrina en la provincia 
de Santiago.

Aunque el título de este apartado nos obligaría a incluir aquí lo relacionado 
con el ministerio, es decir, con el ejercicio de los medios específicos de la 
Orden, hemos optado por no tocar ese aspecto pues las actas, fuera de aisladí­
simas referencias nada nos dicen del ministerio intelectual, y como tratamos 
de hacer un análisis de la Orden en su mecanismo interno, dejamos para un 
trabajo posterior lo referente al ministerio intelectual de los dominicos en 
sentido estricto.

Así, pues, el magisterio de los dominicos implicaba una distinción según se 
realizara aJ intra de la institución dominica, o bien ad extra en centros univer­
sitarios no dependientes directamente de la Orden. Por otro lado es innegable 
que fueron precisamente los conventos dominicos los que tuvieron en América 
un lugar predominante en el sistema educativo universitario, por haberse ubi­
cado en lugares en donde ninguna otra Orden les hacía competencia, es el caso 

dependencia no era nueva, pues en las actas del capítulo provincial de 1548 con motivo 
de la muerte de padre Maestro fray Francisco de Vittoria se dice: “murió el R. M. en 
Sagr. Teología Fr. Feo. de Vittoria, que ilustró a nuestra Orden con su doctrina”, ms 
1-1548, 9.2.

129 ms 1-1589, 6.2.



II. EL ESTUDIO EN LA ORDEN COMO MEDIO ESPECÍFICO 251

de Santiago de Chile, y de Filipinas, donde no había universidades, como se 
lee en la recopilación de las leyes de Indias.130

El mayor logro que podían alcanzar los conventos de los dominicos en ciu­
dades como Lima, era el de regir cátedra propia, aunque restringidos en la 
confección de grados, como se dictamina también en las leyes de Indias. Pero 
junto a estos centros se levantaban las máximas casas de estudios —las univer­
sidades reales y las universidades pontificias—, muchas de ellas erigidas según 
las bases de los estudios generales dominicos, como fue el caso de la Universi­
dad de Santo Domingo de la Isla Española y el de las Islas Filipinas, que ya 
hemos mencionado.

Es lógico, pues, que esta gran familiaridad de los dominicos con centros 
de estudios universitarios hiciera florecer un buen número de maestros y doc­
tores de la Orden que ocuparan lugares destacados en la enseñanza superior 
y en los centros de formación dominicana, destinados a preparar a los religio­
sos dominicos para cumplir con el fin propio de su Orden.

Por lo que se refiere a la formación interna, ya hemos dicho cómo la legisla­
ción general de la Orden señalaba los caminos doctrinales, debiendo guardar 
una absoluta fidelidad rayana en la intransigencia, si no al espíritu, por lo 
menos a la letra del doctor Angélico. Sin embargo, la realidad americana, que 
puso en total cuestionamiento al mundo europeo, y en especial a la conciencia 
teológica española, no podía quedar insensible a la nueva cultura americana 
ni a sus actores: la justicia y el derecho; el hombre y la libertad; el evangelio 
y la idolatría; el poder y la esclavitud; la guerra y la pacificación así como la 
riqueza y la escatología. Esos eran los polos sobre los que descansaba la refle­
xión de teólogos, juristas, filósofos y moralistas.

El encuentro doloroso de dos civilizaciones, y con ello queremos decir cul­
tura y religión, concepción del hombre y del mundo y de Dios, lanzaron al 
hombre del siglo xvi que residía en América a una disputa existencia! entre 
conquistadores y conquistados, entre el Imperio español y los señoríos indíge­
nas; entre el Cristo de los españoles y los dioses de los indígenas.

Los religiosos portadores de un mensaje, y más aún de una verdad absoluta, 
eran los encargados de estructurar la nueva sociedad sobre las bases redivivas 
de lo que el mundo medieval llamó la cristiandad, pero que en España se había 
remozado y adquirido las proporciones de universalidad. América sería para 
esta cristiandad un reto mayor aún que la reforma luterana y el humanismo 
desacralizador contemporáneos. El mismo Victoria decía que se le abrían las 
carnes cuando le pedían su dictamen sobre las cosas que estaban sucediendo 
en el Nuevo Mundo.

Gallegos Rocafull nos dejó profundas páginas de aguda reflexión y sensibi­
lidad humana sobre este tema, y a ellas nos hemos querido referir al hablar 
de las ideas que del hombre americano se tuvieron, de la asimilación de éste 
a la cultura nueva y también a los problemas jurídicos y religiosos que susci­
taron. Problemas que desde el punto de vista cristiano dieron origen a distin-

130 Leyes 53 y 54 En: Becerra López; 1963, p. 29.



252 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

tas opciones y hasta algunas contradictorias, como las que se establecieron en 
las Antillas entre franciscanos y dominicos, y de éstos entre sí.

Ante el enorme reto americano los cristianos y sobre todo los religiosos, 
pasado el primer asombro frente a lo desconocido, se lanzaron cada uno de 
acuerdo a su sensibilidad y su teología a la gran aventura cristiana del siglo 
xvi, en la que la feracidad del Nuevo Mundo dará también, junto a la riqueza 
material y humana, abundancia de experiencias y tentativas de evangeliza- 
ción. Es así como entra en América el renacimiento junto con la escolástica 
tradicional, y también una teología renovada y renovadora como lo fue la de 
los dominicos de Salamanca y de Valladolid, e inclusive la sinceridad del 
erasmismo más puro encarnado en un Zumárraga. Surgen de ese modo figu­
ras de gran talla en cuanto a lo humano, lo espiritual y lo científico en el 
territorio americano; primero fueron españoles que como el conquistador se 
esfuerzan por hacer suya una realidad tan grande como el continente mismo, 
aunque con una visión distinta de los hombres de coraza y yelmo; los crio­
llos después como herederos de esa realidad se esforzarán por conservarla para 
salvaguardar su propia vida y darle sentido en el orden nuevo que se había 
creado. También el indio, aunque heredero no sólo de la cultura sino también 
de la injusticia, del horror y la miseria, verá en el nuevo orden las leyes de un 
juego en el que nunca quiso participar, pero al que se irá abriendo como 
medio de subsistencia, en la medida que los criollos y españoles, sus tutores, 
le irán “civilizando” por el mestizaje y la cristianización.

En México, cada una de las órdenes religiosas desempeñó su papel de arqui­
tecto cristiano a su modo, conforme a sus propios carismas e inspiración. No 
relatamos aquí lo que en este sentido hicieron las diferentes órdenes religiosas, 
sino sólo los dominicos; y ya hemos dicho cómo interiormente, la misión 
dominicana albergó diferencia de concepciones filosófico-teológicas, y por lo 
mismo de método “arquitectónico”, que fueron causa de una ruptura irrecon­
ciliable al echar los cimientos de la evangelización del continente; así la voz 
de los primeros dominicos que resonara como un trueno en las Antillas, se 
vuelve un eco apenas perceptible en Nueva España; la incansable creatividad 
de Pedro de Córdoba, Montesinos o las Casas, sólo es austera disciplina en 
Betanzos; la frescura de un sermón de Montesinos clamando por la justicia 
a la luz de la Palabra de Dios desde un pùlpito improvisado, se hace servil 
repetición académica desde una engalanada cátedra; y por último el tomismo 
que latía en el “de único vocationis modo” de las Casas, es ahora el estéril 
dogmatismo del “magister dixit”.

Antes de fundarse la Universidad de México, poco o nada sabemos de la 
mentalidad de los maestros dominicos de la provincia de Santiago, ya que es 
hasta entonces cuando comienzan a aparecer sus obras.

Ya hemos dicho cómo en 1540 el capítulo provincial mandó el estudio de 
las summulas en el convento de Santo Domingo de México. Estas surrimas o 
compendios usados en la época como libros de texto eran las famosas Summti-



II. EL ESTUDIO EN LA ORDEN COMO MEDIO ESPECÍFICO 253

lae Logicales de Pedro Hispano, filósofo medieval de origen portugués,13,1 
sobre esta obra Domingo de Soto haría más tarde su comentario llamado 
Summula Summidarurn, libro de texto que sirvió tanto en los centros de estu­
dios dominicos como en la misma Universidad de México.

Al año siguiente, al instituirse solemnemente el estudio de artes y teología 
en la provincia de Santiago en el capítulo de 1541 se nombró como lector 
principal al padre fray Andrés de Moguer, quien más tarde fue elegido pro­
vincial (1550) y de quien nos dice la Relación de 1569 que era “un hombre 
docto y estudioso y muy trabajador así en la Orden como acerca de los natu­
rales, observante y recogido y de pocas palabras; era hijo del convento de 
San Esteban de Salamanca”.132 Dávila Padilla completa el cuadro diciendo 
que era natural de Andalucía, de la Villa de Moguer, y que sus padres le 
enviaron a estudiar a Salamanca donde se hizo religioso. Fue buen estudiante 
y salió del colegio de artes y teología muy aprovechado. En España su prelado 
le envió a predicar a las montañas, y aunque no era grande su caudal de pre­
dicación, sí lo era el de su caridad y humildad. Amante de la observancia 
pasó a la provincia de Santiago poco después de fundada y “quadróle mucho” 
el rigor con que se guardaban las constituciones, tanto en los ayunos como en 
las oraciones. Se ocupó mucho de la liturgia y a él se debe la copiosa librería 
que tiene —dice Dávila— el coro de Santo Domingo, y lo mismo hizo en 
Puebla y Oaxaca cuando fue prior en esos conventos; “aborrecía mucho el 
bendito padre la ociosidad. . . era muy estudioso y escribió muchos cuadernos 
y libros de erudición; aunque no tuvo la elocuencia y estilo conforme a sus 
muchas letras. En el estudio de la teología era muy constante; estudió y apren­
dió también la lengua mexicana. Y dice el mismo Dávila Padilla que escribió 
un libro de varios ejemplos de santos monjes y religiosos antiguos, así como 
una vida de Betanzos y de otros religiosos antiguos de la provincia. Por sus 
letras y religión el virrey Mendoza lo nombró su confesor y más tarde Tello 
de Sandoval calificador del Santo Oficio. También, y es curioso el dato, fue 
nombrado predicador general para el convento de Oaxaca, y por último la 
provincia lo presentó para el grado de maestro en sagrada teología, pero murió 
antes de recibir el nombramiento.

El padre Moguer fue un religioso que supo compaginar su vida intelectual 
con el ministerio apostólico, pues sabemos por Dávila que en ocasión de la 
peste de 1576, pidió licencia a su prelado para vender sus libros y dar de 
comer a los pobres y enfermos con el beneficio de la venta, a imitación de San­
to Domingo, y según testimonio del mismo Dávila tenía muy buena librería 
como letrado y estudioso que era.

En cuanto a su labor docente, que quizá no duró mucho tiempo, y por lo 
mismo no pudo ejercer gran influencia en ese campo, apenas si sabemos algo 
porque las crónicas guardan silencio sobre el particular. Más bien desempeñó

131 Parece ser que en París fue discípulo de Alberto Magno. Fue obispo de Braga 
y después cardenal y Papa con el nombre de Juan XXI (1276-77).

132 cdiao; V, p. 467.



254 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

oficios de autoridad, pues en el capítulo de 1544 aparece como definidor; en 
1547 es nombrado vicario de la recolección de Tepetlaoztoc y en 1550 fue 
elegido provincial. Después le vemos sucesivamente ocupar los cargos de vica­
rio en Teposcolula y prior en Oaxaca y Puebla, y nuevamente vicario en Izúcar 
y Coatepec. Desgraciadamente no podemos hablar de él como un representante 
del pensamiento dominicano, ya que su influencia se hizo sentir más en el 
campo administrativo que en el de la formación.1133

Hasta 1547 las actas capitulares guardan silencio sobre los lectores. En este 
capítulo se aceptó el convento de Oaxaca como formal, y como tal le fue asig­
nado un lector en teología que fue el padre fray Fernando Méndez.134

De éste nos dice Dávila que había nacido en México y que a los 18 años de 
edad había entrado en la Orden, destacando por su virtud y por su ciencia, 
pues tuvo habilidad para la filosofía y la teología; también era admirado por 
sus conocimientos de la lengua mexicana y por ser buen predicador; sin em­
bargo, por “ciertos escrúpulos” decidió dejar la provincia e irse a España 
con otros religiosos, aunque nunca llegó a su destino porque murió trágica­
mente en la Florida en 1553, a manos de los indios de aquellas regiones, des­
pués de naufragar su nave.135

Más interesante que su docencia, en el dato que nos refiere Dávila Padilla 
de que fray Fernando Méndez “aprovechó en la lógica y en la filosofía con 
extraña claridad de ingenio, dando fuerza a sus argumentos con un puño y 
deshaciendo los contrarios con el otro. Estudió la teología y salió bien apro­
vechado, como lo estaba en su profesión”,1316 pues prueba que ya había en la 
provincia un estudio regular de estas materias durante la administración del 
padre Moguer, así como también el hecho de que en Oaxaca se enseñara la 
teología.137

Nuevamente las actas guardan silencio sobre el tema hasta el capítulo pro­
vincial de 1553, en el que se nombra a fray Juan Martínez que llamaremos el 
Viejo, para distinguirlo de otro homónimo que aparece en las actas hacia 
1580; fray Juan Martínez el Viejo fue nombrado en el capítulo de 1553 lector 
de artes y teología, en el convento de Oaxaca,138 junto con un tal fray Fran­
cisco de Berrio, lector de gramática. El padre Martínez no duró mucho tiempo 
en el cargo, ya que en 1555 fue asignado al convento de Oaxtepec, y en 1556 
al de México, donde se le nombró nuevamente lector, pero esta vez sólo de 
artes, y una vez más a los dos años el capítulo provincial le asignó al convento 
de Izúcar, en donde permaneció posiblemente hasta su muerte.

En cambio el padre Berrio aunque tampoco permaneció en Oaxaca por

133 Para los datos más importantes del padre Moguer Cfr. Dávila Padilla; L. I, 
c. LXXXIII.

134 ms 1-1547, 6.2.
135 Dávila Padilla; L. I, c. LXXXIX.
13e Ibídem.
137 MS 1-1553, 6.2.
138 En las actas hay hasta cuatro religiosos con el mismo nombre, pero no es fácil 

confundirlos.



II. EL ESTUDIO EN LA ORDEN COMO MEDIO ESPECIFICO 255

mucho tiempo, le encontramos con el mismo cargo de lector de gramática en 
el convento de México desde 1555 hasta 1558, y más tarde, en 1561, aparece 
asignado al convento de Puebla, aunque no podemos precisar si continuó en­
señando la gramática.

El padre Martínez, dice Dávila, vino a México como mercader, y desenga­
ñado del mundo entró en la Orden; “era hombre bien inclinado y tenía buen 
entendimiento. . . diéronle estudio aunque le comenzó desde los primeros prin­
cipios, y salió tan aprovechado, que predicaba muy bien, y los oyentes queda­
ban bien edificados de su espíritu. Fue aprovechado teólogo con claro ingenio. 
Hiciéronle lector de artes en Santo Domingo de México por actas de 1556, 
mandándole después aprender la lengua mexicana, y dádose con tanto cuidado 
a ella que en breve tiempo predicó y confesó con gusto y aprovechamiento 
de los indios. En este ministerio gastó sus años en la Orden. Fue prelado entre 
los indios, y ejemplar ministro del evangelio hasta que murió” .13í>

De estos datos podemos deducir que aunque a algunos religiosos se les des­
tinaba al estudio no era ésta la labor principal a la que se les dedicaba, sino 
más bien al ministerio, pues para entonces el intelectualismo, del que la ultra- 
reforma fue siempre enemiga, veía en la formación académica más un requi­
sito que una vocación, siendo la docencia una suplencia temporal, con lo que 
su doctrina se volvía una repetición y explicación más o menos clara de los 
textos y manuales, sin oportunidad de manifestar reflexiones personales autén­
ticamente magisteriales. Esto quiere decir que el estudio provincial de Méxi­
co, como los de Oaxaca y más tarde el de Puebla funcionaban normalmente 
en lo que se refiere a la formación académica base, es decir, lo indispensa­
ble para recibir las órdenes y emplearse los religiosos en el ministerio, pues 
por otra parte aún no existía un cuerpo de profesores dedicado especialmente 
a la formación superior de los religiosos.

Fue la creación de la Universidad de México lo que favoreció sobremanera 
el estudio dominicano en el sentido académico superior; pues como ya diji­
mos, en 1550 el provincial fray Domingo de Santa María, el padre fray Pedro 
Delgado, fray Jordán de Bustillos y el padre fray Andrés de Moguer escribie­
ron al maestro general y al mismo emperador Carlos V, para que enviara un 
lector de teología a la universidad,140 lo cual indica que hasta entonces en la 
provincia no había ningún maestro que pudiera leer teología a ese nivel. Y 
dijimos también cómo la carta surtió efecto porque el mismo año llegaron 
a México, junto con el virrey don Luis de Velasco, tres padres dominicos de 
relevante cultura para la provincia y la Universidad: fray Pedro de la Peña, 
fray Pedro de Pravia y fray Diego de Osorio.141

Este hecho marcará una nueva etapa en la vida intelectual de la provincia, 
y sin que fuera obra de la casualidad, ese mismo año fue elegido provincial

139 Dávila Padilla; L. II, c. XXXVI.
i*o Cartas de Indias*, T. I, p. 90.
141 Velasco llegó a San Juan de Ulúa el 23 de agosto de 1550 e hizo su entrada 

oficial como virrey el 25 de noviembre.



256 tercera parte: los dominicos y sus actas capitulares

el padre fray Andrés de Moguer, de quien ya hemos hecho referencia. En ese 
capítulo provincial se asignó a fray Bernardo Gómez profesor de filosofía en 
el convento de México.142

De este padre Gómez son muy pocos los datos que consignan las actas capi­
tulares. Sabemos que en 1547 era ya diácono, y que estaba asignado al con­
vento de Oaxaca, de donde fue llevado a México en 1548, ordenándose muy 
probablemente ese mismo año o el siguiente. Lo último que sabemos de él es 
su nombramiento como lector de filosofía en el convento de México en 1550, 
sin dejar huella de su presencia.

En cambio, por lo que se refiere a los tres sacerdotes maestros recién llega­
dos de España, gracias a su recia personalidad de intelectuales, muy pronto 
ocuparon lugares destacados en la provincia, y así el padre Pedro de la Peña 
fue elegido definidor en el capítulo celebrado en 1552 y en el de 1558, y 
provincial en 1559, además de desempeñar cargos de prior en los conventos 
de México y Oaxaca, siendo en ambos maestro y lector en teología, oficio que 
después ocupó en la Universidad de México, en la cátedra de prima.

El padre Pedro de la Peña, natural de Burgos, España, fue discípulo de fray 
Domingo de Soto; vino como confesor del virrey don Luis de Velasco, y más 
tarde fue obispo primero de la Vera Paz, de donde se le promovió al obispado 
de Quito, y finalmente murió como obispo de Michoacán antes de llegar a su 
obispado.143

En 1553 fue elegido prior del convento de Santo Domingo de México, y el 
21 de julio de ese mismo año fue creado bachiller, licenciado y maestro en 
artes, siendo uno de los primeros maestros en artes que hubo en la flamante 
Universidad “atento a los actos públicos que hizo y suficiencia notoria”.144 
El padre de la Peña fue el primer catedrático que tuvo la universidad en la 
cátedra de prima, o sea la de teología. Dice Plaza y Jaén que “el día 5 de 
junio de 1553 desde las 7 a 8 de la mañana el padre Pedro de la Peña 
empezó a derramar este primer día el aceite del vaso lleno de su sabiduría, 
difundiendo la de la Secunda Secundae de su maestro el glorioso Dr. Santo 
Tomás, y con él empezó de maestro catedrático y como primero”.145

Por entonces se crearon dos cátedras de teología, ambas de prima, la del 
padre Pedro de la Peña y la de Biblia, del padre Alonso de la Veracruz. Y 
por acuerdo de 22 de agosto de 1553 se mandó que en ambas cátedras se hi­
ciera lo que el rector señalara.

Para darnos una idea de lo que en esta universidad se enseñaba en la ca­
rrera de artes y teología, el claustro con el virrey y los oidores determinó “que

142 MS 1.1550, 5.1.
143 Plaza y Jaén; T. I, p. 11.
144 Los primeros maestros fueron: “don Juan Negrete, arcedeano de la catedral, 

atento ser maestro en la dicha facultad por la universidad de París; fray Alonso de la 
Veracruz, atento a que era bachiller por la Universidad de Salamanca y por suficiencia 
notoria; y fray Pedro de la Peña, atento a los actos públicos que hizo y suficiencia no­
toria”. Plaza y Jaén; T. I, p. 44.

145 Idem, p. 11.



II. EL ESTUDIO EN LA ORDEN COMO MEDIO ESPECIFICO 257

los que hubieren de graduarse en artes y teología, hayan de cursar dos años 
y medio el curso de Fr. Domingo de Soto, y después cursen cuatro años en 
teología para ser graduados en dichas facultades, y que sin ser graduados 
en bachilleres en artes y haber oído el dicho curso no puedan entrar en teolo­
gía”?46

Estas obras del maestro Soto se adoptaron en la Nueva España, más que 
por su valor intrínseco por ser los textos de Salamanca en la que veía la de 
México su modelo, y aunque estas obras no carecen de mérito, se resienten 
sin embargo de la influencia decadente de la filosofía escolástica, al decir del 
padre Seferino González O.P., pues distan mucho de la calidad de su famoso 
tratado de Justitia et Jure.117

El padre Pedro de la Peña leyó la cátedra de teología de prima de 1553 a 
enero de 1562, fecha en la que el claustro “visto que al padre Fr. Pedro de 
la Peña catedrático de prima de teología se le habían hecho tres requerimien­
tos para que leyese y que respondía que iba a negocios a España tocantes a 
esta república, la cual excusa no pareció a esta Universidad ser bastante de­
clararon por vacante la dicha cátedra de prima de teología, para que se provea 
en quien la lea y se pongan luego edictos”?48

No sabemos de qué manera pudo compaginar el padre de la Peña sus labo­
res docentes universitarias con las de tipo administrativo que le encargó la 
Orden, sobre todo durante su priorato en Oaxaca; tampoco podemos conocer 
con exactitud lo referente a sus clases en los conventos de México y Oaxaca 
aunque es muy posible que repitiera parte de sus cursos de prima de la Uni­
versidad y hasta tuviera alguna clase de artes.

Para juzgar de su doctrina el padre de la Peña dejó un manuscrito dedi­
cado a la Universidad; era un comentario a la primera parte de la Suma 
teológica de Santo Tomás?49 obra hoy perdida?59 En la primera parte de la 
Suma Santo Tomás trata de Dios en sí mismo, como uno en esencia y trino 
en personas, y de Dios en cuanto causa eficiente de todas las cosas, o sea la 
creación, la distinción de criaturas y la providencia de Dios sobre su obra. 
Esto quiere decir que el padre de la Peña dominaba tanto la teología especu­
lativa como la moral, pues se recordará que su lección inicial en la Universi­
dad versó sobre la Secunda Secundae, o sea la segunda parte de la Suma 
teológica de Santo Tomás, que trata de las virtudes y los vicios.

Sus conocimientos debieron ser amplios, tanto que la provincia le presentó 
como maestro en sagrada teología, y fue aceptado como tal por el capítulo 
general de la Orden el día 11 de agosto de 1555?51 Pero no fue sino hasta el

146 Idem, pp. 47-48.
147 Gallegos Rocafull.; 1951, p. 274.
148 Plaza y Jaén; T. I, p. 62.
149 El título de la obra era: Commentaria in Primam partem Sancti Thomae ad 

usura novae academiae mexicanae. En: Gallegos Rocafull; 1951, p. 245.
150 Redmond; 1972, p. 134.
151 agop; series IV, V. 31 f. 134. Con esta misma fecha fueron recibidas por el maes­

tro general como bachilleres o presentados los padres Diego de Osorio y Andrés de 
Moguer.



258 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

capítulo provincial de 1558 cuando se aceptó su magisterio en la provincia.
Aun desconociendo la obra del padre de la Peña podemos decir que fue 

hombre de innegable talento y hábito de estudio; los cargos de confesor del 
virrey, así como los de lector presentado y maestro en la orden y en la 
Universidad son prueba de esto. Como discípulo de Soto participó grande­
mente del espíritu de su maestro, pero por la escasa influencia que dejaron 
sus obras y doctrina en los alumnos, bien podríamos situarlo dentro de una 
línea tradicional, en la que la memoria y los métodos antiguos de enseñanza 
jugaban un papel decisivo; así lo veremos renunciar con facilidad a su cátedra 
y ocuparse de asuntos administrativos en España, a donde fue a tratar de los 
privilegios de los religiosos mendicantes en América. Sin embargo, quizá su 
mayor valor radicaba en el hecho de haber presentado a los dominicos nuevas 
perspectivas de trabajo intelectual en el campo universitario.

Otro de los religiosos que llegaron con el virrey Velasco fue el padre fray 
Pedro de Pravia, quien de una manera continua y sistemática se aplicó a la 
enseñanza, tanto en el estudio dominicano de México, en el que pasó la mayor 
parte de su vida desde 1550 hasta 1590 en que murió, como en la Universi­
dad, en la que leyó artes y teología. Según Dávila Padilla, que lo conoció 
personalmente, el padre Pravia que había quedado huérfano, entró muy joven 
en la Orden en el convento de Oviedo; desde luego dio muestras de ingenio 
y sus superiores le enviaron a San Esteban, donde aprovechó grandemente y 
salió muy letrado. “Tenía un ingenio curioso —dice Dávila— y muy inquisi­
tivo, y no se satisfacía con las muestras de las dificultades, sino que desenvol­
vía todo el fardo por ver si hallaba una traza en la verdad. Tuvo gracias 
particular en argüir muy en forma, al punto y con extraña modestia”.152 Fue 
muy estimado por sus maestros de Salamanca, y cuando acabó sus estudios lo 
enviaron de lector al colegio de Santo Tomás de Ávila. Dice también Dávila 
que tuvo grandes dotes de pedagogo, enseñando con paciencia y claridad. 
Además su carácter era dulce y sensitivo, pues en ocasiones se enternecía 
tanto que se le cortaban las palabras y le afloraban las lágrimas. Fue amador 
de la pobreza hasta el punto de no querer comprar la edición de las obras de 
Santo Tomás editadas por Pío V, y que en México costaban 1 000 reales, 
porque decía que “teniendo él la misma lectura en libros de menos autoridad 
y costo, no era bien con tanta entrar en uso de ricos, los que habían profesado 
pobrezas”.153

Dávila se expresa con gran cariño de su maestro y hasta lo defiende de 
algunas insinuaciones malévolas de quienes querían ver en las dispensas que 
tuvo el pobre viejo debidas a su enfermedad, una falta de espíritu religioso, 
pues “era necesario este socorro, dice Dávila, para las fuerzas del cuerpo en 
quien tan maravillosamente supo ejercitar las del espíritu. Murió ayer y cono­
ciéronle todos; y es muy justo que la medicina de su necesidad, no ponga

152 Dávila Padilla; L. H c. LXIX.
153 Loe. cit.



II. EL ESTUDIO EN LA ORDEN COMO MEDIO ESPECÍFICO 259

escrúpulo en la perfección de su vida. Virtudes tuvo particularísimas y heroi­
cas. . . aunque fueran más estimadas si tuviera más años su muerte”.164

Desde su llegada a México lo encontramos asignado al convento de Santo 
Domingo, y en 1553 el capítulo provincial le nombró lector en artes,166 y con 
el mismo oficio en 1555 ;16*6 en 1556 se le nombra lector de artes y teología167 
y pocos años después se le da el cargo de maestro de estudiantes; ocupó al 
mismo tiempo la cátedra de lector de teología. En 1567 se le presenta al ba­
chillerato de teología ante las autoridades máximas de la orden, y en 1576 
es elegido prior del convento de Santo Domingo de México; dos años más 
tarde maestro en teología y regente de estudios de la provincia. En 1581 se 
le nombra miembro del consejo provincial para la nación mexicana y el gran 
amor que sentía por México lo hizo afiliarse al convento de Santo Domingo 
de esa ciudad, ocupando el cargo de definidor en el capítulo provincial de 
1589.

Siempre profesó gran devoción a la doctrina de Santo Tomás de Aquino 
y en las conjunciones de las obras de Santo Tomás, y en las prácticas y pun­
tuaciones hallaban nuevos misterios de aquel profundísimo ingenio que nunca 
dijo palabra sin por qué, “decía muchas veces y a mí en particular algunas 
—nos confiesa Dávila—, en una sola cuestión de Santo Tomás se hacía un 
hombre señor de su estilo para serlo en todas”.168 En su exposición el padre 
Pravia prefería sobre todos los comentaristas al cardenal Cayetano, a quien 
profesaba un profundo respeto, y esto no sólo en las cuestiones escolásticas, 
sino también en las exegéticas o relacionadas con las Sagradas Escrituras. 
Aunque fue buen predicador sus ocupaciones no le permitían ejercitarse en 
este ministerio con frecuencia.

En su vida personal era callado y humilde, aunque muy escrupuloso, de 
manera que “en todas sus opiniones seguía siempre la más segura, aunque 
pareciere más rigurosa”; de su comportamiento como prelado nos refiere 
Dávila que “podía tanto con él algunas veces el escrúpulo que con ser natu­
ralmente afable parecía riguroso”.169

En la Universidad se estrenó como maestro de artes en 1558, cuando el titu­
lar de la misma, el padre Juan García, canónigo de la catedral metropolitana, 
la dejó para dedicarse a la teología; entonces “se le asignó sueldo de 150 
pesos en cada año”.160 Leyó en dicha cátedra hasta el mes de abril del año de

154 Loe. cit.
155 ms 1-1553, 7.1.
159 ms 1-1555, 18.4.
157 ms 1-1556, 7.1.
iss dávila Padilla; L. II, c. LXX.
159 Sobre este punto dice el mismo Dávila que en una ocasión llegó a sus manos un 

libro del Maestro en el que se hallaba la siguiente glosa: “Las venas del alma son los 
caminos de la conciencia y así como los animales ponzoñosos envían más presto el 
veneno al corazón, cuando las venas del ofendido son más anchas que cuando son 
estrechas; así también el veneno del pecado mata más presto el alma que tiene anchura 
de conciencia que a la que es estrecha con escrúpulos.” Dávila Padilla; L. II, c. LXXII.

16,0 Plaza y Jaén; T. I, p. 30.



260 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

1561,161 sólo que para cumplir con los estatutos de la Universidad se le orde­
nó que se graduara por la Universidad de México para poder leer dicha cá­
tedra.

Algunos años más tarde, al quedar vacante la cátedra de artes, el claustro 
acordó presentar, por la Real Audiencia, que la cátedra volviera a fray Pedro 
de Pravia “que la solía leer antes y por ocupaciones suyas la dejó de conti­
nuar”; de este modo volvió a tomar posesión de dicha cátedra el 22 de mayo 
de 1570.

Un año después el padre de Pravia hizo una petición al claustro para que 
en su lugar leyera la cátedra de artes el padre Jerónimo Soto, también domi­
nico, porque su superior le había pedido leer cátedra de teología en el conven­
to de Santo Domingo por la mañana, pero él se comprometía a asistir por las 
tardes a la Universidad a leer su curso, cosa que le fue concedida después de 
tenerse una votación del dicho claustro reunido en pleno.*612

Sin embargo, el padre Pravia no se limitó a la enseñanza de la filosofía en 
la Universidad, sino que también leyó el curso de teología, según leemos en la 
crónica de la Universidad, que “por el mes de enero de 1574, por ser el R. P. 
maestro fray Bartolomé de Ledesma prior del convento de Santo Domingo 
de esta ciudad, y estar ocupado, se le dio licencia, y se nombró al padre Pe­
dro de Pravia de la dicha Orden para que leyese la cátedra de prima de teolo­
gía por dos años, y pasados pudiese volver a ella el dicho padre maestro 
Ledesma”.*63

Una vez terminada la suplencia del padre Pravia, fue incorporado como 
maestro de teología en la Universidad el día 29 de octubre de 1577 el padre 
Ledesma; pero una vez más el día 5 de noviembre de 1580, reunido en pleno 
el claustro universitario, el entonces rector Femando de Robles dijo que el 
motivo de la reunión era resolver una cuestión de índole práctica para la Uni­
versidad, pues el virrey Martín Enríquez. a quien la Universidad mucho debía 
en solicitud, iba al Perú, y para acompañarlo había escogido al padre Ledes­
ma, de suerte que el padre maestro pedía, “en contra de los estatutos de la 
Universidad que mandaban vacación de la cátedra por ausencia de sus propie­
tarios, que la de prima quedase en deposito en persona tal que no hiciese falta 
el dicho padre Ledesma, para que así no perdiese el premio que podía perder 
acompañando a su Ilustrísima”; el asunto se votó y se acordó nombrar “sus­
tituto de la dicha cátedra de prima de teología al padre maestro fray Pedro 
de Pravia, del Orden del señor Santo Domingo por tiempo de dos años, desde 
el día que el dicho padre Ledesma saliese de esta ciudad, dentro de los cuales 
fuera obligado a leer la dicha cátedra; pero si pasados los dichos dos años no 
volviese, desde luego se daba, como de hecho se dio, por vaca la dicha cáte­
dra”.164

“El día seis de febrero de 1582, en Claustro Pleno hizo dejación de la cá-

161 Loe. cit.
162 Loe. cit.
163 Cfr. Idem^ p. 87.
164 Cfr. Idem, p. 106.



II. EL ESTUDIO EN LA ORDEN COMO MEDIO ESPECÍFICO 261

tedra el P. maestro fray Bartolomé de Ledesma; y habiéndose admitido se 
determinó por dicho claustro, no vacase la cátedra ni se pusiesen edictos, sino 
que con efecto se le dio y adjudicó al padre fray Pedro de Pravia, con el sa­
lario de 200 pesos oro de minas, y en propiedad, y se le diese posesión de la 
dicha cátedra de prima de teología”.165 Y así tomó posesión de su cátedra 
el día lunes 12 de febrero de 1582 a las ocho de la mañana, según nos refiere 
la crónica de la Universidad, y en ella permaneció hasta el día 21 de mayo 
de 1586, en el que pidió al claustro que se le eximiera de la obligación de 
leer su cátedra porque el arzobispo de México, Moya de Contreras, lo había 
dejado como gobernador de la diócesis durante su ausencia; el claustro le 
concedió la licencia que pedía por un tiempo de dos años y se asignó durante 
ese tiempo al padre fray Francisco Jiménez, agustino, para que supliera al 
maestro Pravia.166 Sin embargo, sus ocupaciones como gobernador de la dióce­
sis continuaron más tiempo del previsto por mandato del mismo arzobispo, de 
manera que la Universidad se vio obligada a declarar vacante la cátedra 
de prima, publicándose los edictos para la oposición. Pasado el tiempo de los 
edictos y como no se había presentado ningún opositor fuera del padre fray 
Fernando Bazán, de la orden de Santo Domingo, “le adjudicaron por auto del 
Sr. rector y consiliarios, la substitución de la dicha cátedra de prima por tér­
mino de tres meses y quince días, y se le señalaron 40 pesos de tepuzque de 
salario y estipendio, tomando posesión de la misma el día 17 de febrero 
de 1588”167

El padre fray Pedro de Pravia murió en 1590, y la crónica de la Universi­
dad dedicó algunos párrafos muy elogiosos con ese motivo al padre maestro, 
y que a la letra dicen:

es puesto en razón, que den memorias de los hombres insignes en su profesión; 
y ese es el intento y fin con que se escriben las historias, para que pasen las 
noticias de unos a otros; y siendo preciso en nuestra historia, darla de los varo­
nes ilustres que ha tenido esta Real Universidad, no se puede pasar 'en silencio 
la de varón tan esclarecido, como el reverendísimo padre Maestro fray Pedro de 
Pravia del Orden del Señor Santo Domingo, que fue uno de los primeros que 
florecieron en la primera edad y siglo de nuestra fundación, y de los primeros 
catedráticos de Artes y propiedad de Prima de Teología; ejemplar varón en re­
ligión, virtud y letras. Fue confesor del Exmo. Señor Don Luis de Velasco, el 
primero, siendo virrey de esta Nueva España. Fue gobernador de éste Arzobispa­
do por el limo. Señor Don Pedro Moya de Contreras, cuando pasó a los reinos 
de Castilla; así mismo fue gran predicador. Falleció en el año de 1590 siendo 
gobernador dejando al Ilustre Cabildo de ésta Metrópoli con mucho sentimiento, 
por lo mucho que le amaba, renunció al obispado de Panamá por su mucha hu­
mildad fué prior de su religión en el convento de México.
El día 10 de noviembre de ese año el Señor Rector y consiliarios declararon por 
vacante la dicha cátedra de Prima de Teología y se pusieron edictos.168

165 Cfr. Idem, p. 131.
166 Cfr. Idem, p. 143.
167 Cfr. Idem, p. 11.
168 Cfr. Idem, p. 149.



262 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

Después de ver el curriculum vitae del padre Pravia, quien con sus largos 
años de enseñanza en el convento de Santo Domingo de México y en la misma 
Universidad forjó un gran número de alumnos dejando sentir su influencia 
didáctica y doctrinal, los datos que nos proporciona Dávila Padilla sobre este 
punto son una vez más expresión de veneración hacia el querido maestro:

otros discípulos tuvo que con su autoridad, y vida honraron a su patria mexicana, 
y con sus muchas letras a ella y a su maestro. Su discípulo fué el deán de Tlax- 
cala don Alonso de la Mota y Escobar, electo obispo de Nicaragua, doctor en 
Teología, cuyo dichoso ingenio se quiso satisfacer de las famosas universidades de 
España y volvió graduado doctor. Los propios pasos al propio tiempo llevó el 
doctor Dn. Juan de Cervantes, que hoy es Arcediano de México y leyó en Sala­
manca con mucha opinión de sus aprovechados estudios; y después se volvió a 
México, llevó por oposición la cátedra de Escritura. Su discípulo fué el Dr. Her­
nando Ortiz de Hinojosa, canónigo de México, donde hoy es catedrático Teólogo 
de Prima y abogado del Santo Oficio, por ser también doctor en Cánones; tan 
lleno de merecimientos, que por ser vivo callo sus alabanzas, y otros muchos que 
lo pudieran ser. El Dr. Melchor de la Cadena, canónigo de México y Decano de 
la facultad de Teología, nombrado Deán de Tlaxcala; Don Baltasar de Ulloa 
Maestre escuela de Oaxaca; con otros varios sujetos que la ciudad de México 
dió al mundo, y la enseñanza del bu en fray Pedro de Pravia puso en el número 
de los letrados.169

Aunque Dávila no cita entre los alumnos del padre Pravia a los religiosos 
dominicos, posiblemente porque la mayoría vivían entonces, nosotros podemos 
señalar a dos de los más destacados; uno de ellos es el mismo Dávila Padilla, 
más tarde obispo de Santo Domingo, y a fray Tomás de Mercado, autor de 
un famoso tratado de tratos y Contratos.
Por su doctrina segura, mereció el padre Pravia ser calificador del Santo 
Oficio y examinador de libros, y sus dictámenes figuraron en el expurgatorio 
de 1582; participó además en el Tercer Concilio provincial mexicano en cali­
dad de teólogo en 1585. Entre las obras del padre Pravia, a las que Dávila 
llama “cartapazuelos”, dejó un manuscrito titulado De Sacrosancto Sacramen­
to Eucharistiae quaestiones a septuagessima tertia, tertiae partís Divi Tho- 
maeP™ Este manuscrito que se encuentra en‘ la Biblioteca Nacional, tiene 265 
páginas y está dividido en dos partes, como se venía haciendo desde el tiempo 
de Pedro Lombardo, en las que estudia la eucaristía como sacramento, es decir 
en cuanto signo, materia y forma, lo que la teología católica, fundamentada en 
categorías aristotélico-escolásticas, canonizó como la transubstanciación (o sea 
el hecho por el que, después de afectuada la consagración de las especies sa­
cramentales, pan y vino, se transforman substancialmente en el cuerpo y la 
sangre de Cristo), y la otra parte trata de la eucaristía en cuanto sacrificio,

169 Dávila Padilla; L. I, c. LXXXI.
170 Tratado sobre el Sacrosanto Sacramento de la Eucaristía en las cuestiones 73 de 

la tercera parte de la Suma Teológica de Santo Tomás de Aquino, En: Gallegos Ro- 
cafull; 1951, p. 246.



II. EL ESTUDIO EN LA ORDEN COMO MEDIO ESPECÍFICO 263

o sea la conmemoración de la pasión, muerte y sacrificio redentor de Cristo 
para la salvación de los hombres, hecho clave para la interpretación de su 
doctrina, ya que fue uno de los temas principales de discusión y discrepancia 
entre los protestantes y los católicos durante las sesiones del Concilio de Tren- 
to.

De esa obra nos dice Gallegos Rocafull, plenamente autorizado, que el co­
mentario del padre Pravia en la primera parte del tratado sobre la cuestión 
75 es singularmente notable; la segunda que trata de la eucaristía como sacri­
ficio es mucho más corta y apenas contiene materia propiamente dogmática. 
La doctrina de la obra es sólida, la expresión clara, las fuentes exclusivamente 
tomistas, el método escolástico y no positivo, ni siquiera en los casos en que 
la materia parecía exigirlo. Esto nos confirmaría en la hipótesis de que el 
padre Pravia fue más bien el repetidor de una teología europea, en donde 
está ausente la dimensión encarnacionista del tomismo frente a una nueva pro­
blemática americana distinta de la del viejo continente, y que exigía replan­
teamientos si no en lo dogmático, por lo menos en lo sacramental y litúrgico. 
Nunca se hace mención, a nivel académico, de las ceremonias semieucarísticas 
que practicaban los indígenas en algunas ocasiones, ceremonias donde los 
primeros misioneros vieron diabólicas parodias de la liturgia cristiana, pero 
que constituían un auténtico material teológico para el religioso dominico, y 
más aún, a un nivel universitario, si atendemos a la ambiciosa pero no menos 
cierta frase de Victoria: uno hay cuestión humana que de algún modo no 
interesa al teólogo”.

Este apego de los dominicos a una tradición de escuela más que a un siste­
ma teológico es lo que marcará la pauta del ministerio doctrinal en la pro­
vincia de Santiago, como norma general. Las cátedras se convertirán en luga­
res donde se explicará a un autor, ya sea Santo Tomás, Buenaventura, o Suá- 
rez, pero donde rara vez se hará, se creará la teología, una ciencia que se 
echará de menos a lo largo de la formación de la Iglesia mexicana y latino­
americana, en donde las fórmulas y las discusiones se importarán del mundo 
europeo y permanecerán generalmente impermeables al hombre y a la vida 
de ese hombre en América.

El tercer religioso que acompañó al virrey don Luis de Velasco en su viaj’e 
a México fue el padre fray Diego de Osorio, de cuya vida nada sabemos antes 
de pasar a Indias; Dávila Padilla dice que fue colegial en San Gregorio de 
Valladolid, y que pasó a la Nueva España con fray Pedro de la Peña y fray 
Pedro de Pravia. Una vez en México lo vemos ocupar varias veces el cargo 
de prior en el convento de Santo Domingo de México, y el de definidor en 
varios capítulos provinciales, así como el de penitenciario del Sumo Pontífice 
y de maestro de estudiantes. Las actas capitulares nos refieren además que 
ya desde 1552 había sido nombrado lector en teología y maestro de estudian­
tes en el convento de México, en el cual pasó toda su vida al igual que su 
compañero el padre Pravia, a quien precedió en la muerte por sólo unos días. 
En 1558 la provincia aceptó su grado de maestro en sagrada teología y lo



264 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

incorporó al número de los padres del consejo,171 y en 1585 se afilió al con­
vento de Santo Domingo de México. El maestro general de la Orden lo envió 
entonces, por voluntad del rey de España como visitador de Perú y al Nuevo 
Reino de Granada, con tan buenos resultados que en la corte se le ofreció el 
obispado de Cartagena, al que renunció para volverse a su convento de Méxi­
co donde murió el día 27 de diciembre de 1589. La crónica de la Universidad 
dice que el 4 de enero de 1590 en Consejo “se trató de las honras del P. 
maestro Fr. Diego Osorio, para que dentro de 10 días se hiciesen en la Santa 
Iglesia Catedral de esta ciudad. Se le encargó el sermón al P. maestro Ávila; 
la oración fúnebre al maestro Bartolomé Cano catedrático de gramática y la 
misa al P. maestro Fr. Diego de Soria, prior del convento de México del señor 
S. Agustín”.17®

Resulta muy difícil rastrear los lincamientos doctrinales del padre Osorio, 
ya que no poseemos ninguna obra suya ni se sabe que la haya escrito; por 
otra parte su actividad docente no presenta continuidad, dividida como estuvo 
por actividades administrativas. Aunque enseñó en la Universidad, las cró­
nicas de la misma apenas lo mencionan. Es innegable que ejerció su magiste­
rio en el convento de México como lector de teología, pero aparentemente no 
dejó grandes huellas, pues hasta Dávila Padilla, que recoge con tanto interés 
y cuidado todos los datos que dieran lustre intelectual y espiritual a su pro­
vincia de Santiago, sólo consigna algunas notas biográficas del padre Osorio, 
notas que quedan opacadas por las abundantes páginas que dedica al padre 
Pravia.

Otro personaje relacionado con la vida intelectual dominicana en la pro­
vincia, y que ayudó de manera decisiva a impulsarla por los derroteros de la 
intransigencia tradición alista fue el padre fray Bartolomé de Ledesma. Este 
padre, socio y consejero del arzobispo Montúfar, fue profesor de teología en 
la Universidad de México y tercer obispo de Oaxaca. Según algunos nació 
en Viera, España, y sus padres fueron don Fernando Ledesma y doña Juana 
Martín; desde joven entró al convento de San Esteban donde, según refieren 
las crónicas, demostró gran aprovechamiento en los estudios. Más tarde pasó 
a la Nueva España, en donde gozó de buena aceptación,178 y así en 1552 le 
encontramos asignado al convento de Santo Domingo de México como lector 
de artes.174 Sin embargo, no duró mucho tiempo en este oficio porque en el 
capítulo de 1555 aparece asignado a la casa de Santa María Magdalena de 
Tepetlaoztoc como vicario de la misma175 y porque en 1556 el arzobispo Mon­
túfar le designó su socio junto con otro religioso dominico llamado fray Fran­
cisco de Espinosa.176 En 1559 es el vicario del convento de Tepoztlán,177 y en

ms 1-1558, 4.
172 Plaza y Jaén; T. I, p. 149.
173 Pérez; 1858, p. 8-10. 
i7* ms 1-1552, 6.1.
175 ms 1-1555, 8.10.
176 ms 1-1556, 7.2.
177 ms 2-1559, 8.20.



II. EL ESTUDIO EN LA ORDEN COMO MEDIO ESPECÍFICO 265

1561 el capítulo provincial le señala para leer las sentencias para obtener 
el grado de presentado en teología por la orden, y es asignado al convento de 
Santo Domingo de México con el cargo de lector en teología.178 En 1565 es 
aceptado su magisterio en el capítulo provincial,179 y justamente dos años des­
pués de su aceptación como maestro, el claustro universitario reunido el día 
15 de abril en el palacio real de la ciudad trató de la cátedra vacante de prima 
de teología por renuncia del deán de la catedral don Alonso Chico de Molina, 
y se determinó dar en propiedad la dicha cátedra al padre Ledesma; votando 
primero el virrey Marqués de Falcés, Gastón de Peralta, dijo que esa cátedra 
“convenía se diera al dicho padre fray Bartolomé de Ledesma, por ser per­
sona tal, y habiendo votado todos los señores doctores y maestros que se le 
diese, se le adjudicó ésta cátedra al dicho P. maestro Bartolomé de Ledes­
ma”.180 Así fue incorporado el padre maestro a la Universidad, y como testi­
moniales presentó “unas bulas de su general confirmadas por su santidad el 
12 del mes de junio de 1563”.181

Fue Ledesma el primer religioso que ejerció el oficio de cancelario de la 
Universidad por nombramiento del señor don Sancho Sánchez de Muñoz, 
maestrescuela de esta metrópoli y cancelario de la real Universidad, cuando 
pasó a los reinos de Castilla como procurador general de todas las Iglesias de 
este arzobispado de México. Este oficio lo desempeñó el padre Ledesma desde 
el 28 de marzo de 1568 hasta el 26 de junio de 1572, cuando renunció.182 
Por otra parte regenteó su cátedra de prima hasta el 21 de enero de 1574, 
fecha en la que, ociipado con el oficio de prior en el convento de Santo Do­
mingo de México, fue nombrado en su lugar el padre fray Pedro de Pravia, 
como tenemos ya dicho, por un período de dos años, después de los cuales 
volvió a su cátedra hasta 1580, en que volvió a dejarla definitivamente al 
emprender un viaje al Perú.183 Pero sabemos que antes de ser aceptado como 
maestro propietario de prima ya enseñaba en la Universidad porque el 14 
de noviembre de 1566 se le mandó leer la materia de justitia et jure de 8 y 
media a 9 y media de la mañana, para ser oído por los canonistas.184

Una vez obispo de Oaxaca instituyó una cátedra de teología moral para 
que los estudiantes no tuvieran que ir hasta México;185 fundó además un 
colegio dedicado al apóstol San Bartolomé, dotado con rentas completas para 
doce colegiales, con la exigencia de que fueran españoles y vistiese manto 
pardo y beca color grana.186 Todo el tiempo que en México fue gobernador 
el arzobispo Montúfar, ejerció el cargo de calificador del Santo Oficio. A él

178 MS 2-1561, 8.2.
179 ms 2-1565, 5.3.
i»0 Plaza y Jaén; T. I, p. 12.
181 Loe. cit.
182 Cfr. Idem, p. 13.
i88 Cfr. Idem, p. 106.
184 Cfr. Idem, p. 73.
185 Cfr. Idem¡ p. 111.
i®« Pérez; 1858, p. 9.



266 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

se debió una de las más fuertes censuras que recayeron sobre la doctrina del 
obispo Zumárraga.187

Escribió varias obras de las cuales sólo se publicó una, la famosa summa de 
Ledesma; las otras quedaron en el fondo del mar cuando iban a España para 
su publicación. La summa llamada De septem Novae Le gis Sacramentos Su~ 
mmarium?83 se imprimió en casa de Antonio de Espinosa y fue escrita, según 
declaración del mismo autor, por mandato del arzobispo Montúfar, al que pide 
protección y benignidad para la obra “puesto que me has impulsado a escri­
bir una obra, que nunca había pensado hacer, me defiendas de los mordiscos 
de los que ladran (que se no han de faltar) [sic], como haces con los tuyos 
cuando se refugian en tí”.

Aunque Ledesma, al igual que otros escritores de la Nueva España, trata 
de simplificar buscando más la tendencia práctica y abandonando los “labe­
rintos de erudición”, su estilo es monótono, pesado y sin soltura ni elegancia, 
en opinión de Gallegos Rocafull; se apoya más en la autoridad que en la 
Razón, . . . rara vez se refiere a la realidad que tiene ante los ojos, ni tampoco 
se advierte en él aquel afán de ayudar a los demás, que hace tan humanas y 
cordiales las obras de fray Alonso de la Veracruz; prefiere dar una impresión 
de dogmatismo engolado, aun en las materias de libre discusión, que lo hace 
un típico representante del magister dixit?®9 Hay que decir también, como lo 
hace notar el mismo Gallegos Rocafull, que no se puede juzgar sólo por una 
obra, y más cuando fue escrita por mandato. En favor del padre Ledesma 
está el testimonio que recoge Icazbalceta que dice que aún perduraba en la 
Universidad la “honorífica memoria de sus tratados de justitia et jure que 
acudían a oir y escribir en la Universidad de México los estudiantes cursantes 
de las cátedras de leyes”. La mayor influencia que ejerció el padre Ledesma 
en la vida académica y doctrinal de la provincia, fue que se presentó como 
encarnación del ideal apostólico intelectual, firmemente fundado sobre la doc­
trina tradicional.

Por otro lado los estudios en la provincia comenzaron a extenderse, y en 
1553 el capítulo provincial designó al padre fray Pablo de San Pedro lector 
en el convento de Santo Domingo de Puebla, oficio que se le volvió a enco­
mendar en el capítulo siguiente celebrado en 1556, haciéndolo además res­
ponsable de dirigir el famoso “caso de conciencia”.1^0 En este caso se usó de 
la misma política que ya habíamos observado con relación a los lectores con­
ventuales, de esta suerte el padre Pablo de San Pedro es asignado en el 
capítulo de 1558, al convento de San Ildefonso de la Villa Alta, donde perma-

187 Libros y libreros del siglo XVI. Publicaciones del Archivo General de la Nación, 
México, citado por Gallegos Rocafull; 1951, p. 230.

188 Suma de los sacramentos de la nueva ley. Reverendi patris fratris Bartomei Le­
desma Ordinis Praedicatorum et Sacrae Theologiae professoris de Septem Novae Legis 
Sacramentis Summarium. Cum Indice locupletissimo. Mexici excudebat Antonius de 
Espinosa cum privilegiis. 1556.

189 Gallegos Rocafull; 1951, pp. 232-233.
190 ms 1-1556, 6.



II. EL ESTUDIO EN LA ORDEN COMO MEDIO ESPECÍFICO 267

necerá sólo tres años, pues es trasladado al convento de San Juan Bautista 
de Coyoacan en 1561.a*1

Una de las figuras más brillantes dentro del magisterio dominicano en Mé­
xico es sin duda el padre fray Tomás de Mercado, que nació en Sevilla. Muy 
joven vino a México en donde ingresó a la Orden de los dominicos quizá en 
el año de 1552, porque en abril de 1553 hace profesión, asignado por las actas 
del capítulo provincial al convento de Santo Domingo de México; en 1555 es 
ordenado subdiácono, y en 1558 se ordena sacerdote.

Un gran talento debió manifestar el padre Mercado a juicio de sus superio­
res, porque al año siguiente de haber sido ordenado se le asignó como lector 
de artes en el convento de Santo Domingo de México,192 oficio que desempeñó 
durante los cuatro años siguientes, como leemos en las actas de los capítulos 
provinciales de 1561 y 1562. Fue el discípulo más aventajado de fray Pedro 
de Pravia. Publicó varias obras filosóficas, como los Comentarios a las Su- 
mmulas de Pedro Hispano, que aparecieron en Sevilla en el año de 1571;198 
un comentario a la Dialéctica de Aristóteles con un opúsculo de argumentos, 
publicada igualmente en Sevilla en 1571 con una nueva versión del texto 
griego;194 escribió también y publicó con mucho éxito una Suma de Tratos y 
Contratos, en seis libros, que se imprimió en Salamanca el año de 1569.19S 
Desgraciadamente su obra didáctica quedó truncada por su prematura muerte 
en el puerto de San Juan de Ulúa, cuando volvía de España a su provincia de 
Santiago.

Su obra más sobresaliente fue sin duda la Suma de tratos y contratos, de 
la que nos dice Gallegos Rocafull; su “estilo es claro, directo, lleno de ejem­
plos y alusiones a la vida real. Al contrario que sus obras filosóficas, hace 
muchas citas, como si temiera que la doctrina severa que enseña fuera a ser 
muy discutida; la expone en tono parenético, tratando de persuadir tanto o 
más que enseñar. Siguiendo la noble tradición dominicana, Mercado se opuso 
a los que desde Sevilla trataban de explotar a las Indias, con la misma valen­
tía y el mismo tesón con que sus hermanos de religión se oponían a los que

191 ms 1-1558, 9; ms 2-1559, 8.26; ms 2-1561, 8.26; ms 1-1562.
192 ms 2-1559, 8.1.
193 Commentarii lucidissimi in textum Petri Hispani patris Thomae de Mercado 

Ordinis Praedicatorum, Artium ac Sacrae Theologiae profesori; Prima editio cum argu- 
mentorum selectissimorum opúsculo quod vide enchyridii essepossit dialectibus ómnibus. 
Cum privilegio. Hispali Ex officina Ferdinandi Diaz in via Serpentina, 1571. En: Red­
mond; 1972, p. 59.

194 Reverendi Patris Thomae Mercado, Ordinis Praedicatorum, Artium ac Theologiae 
professoris, in logicam Magnam Aristotelis commentarii cum nova translatione textus ab 
eodem auctorem... En Sevilla, 1571, Fernando Díaz. En. Redmond; 1972, p. 59.

195 Esta obra fue reeditada en Sevilla en año de 1571 y lleva por título: Suma de 
tratos y contratos. Compuesta por el muy reverendo padre fray Tomás de Mercado de 
la Orden de Predicadores, maestro en Sancta Theología. Dividida en seys libros en 
temas como parece en la página siguiente. Gravado en Santo Domingo con licencia y 
privilegio real en casa de Hernando Díaz, impresor de libros en la calle de la Sierpe 
1571. En: Gallegos Rocafull; 1951, p. 258. Hubo otra edición de la obra en Se­
villa, 1587, y una traducción en italiano en Brescia, 1591. En: Redmond; 1972, p. 59.



268 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

querían explotar a los indígenas.196 Esta es quizá la primera vez que vemos 
reflejada en la mentalidad de un teólogo de la provincia de Santiago la situa­
ción americana, como víctima de la explotación por los comerciantes.

En cuanto a sus obras filosóficas, el estilo y la intención participa del espí­
ritu general de la época, que es el de abreviar toda inútil sutileza para que la 
obra sea provechosa a todos, sobre todo a los alumnos novatos en la materia, 
sin ahogarlos con “doctas” divisiones y subdivisiones, que lo único que consi­
guen es opacar el sentido del razonar y conocer. En sus obras filosóficas 
Mercado renuncia deliberadamente a toda expresión metafísica, y mantiene 
un objetivo didáctico para los principiantes, aunque no por ello deja de pro­
fundizar y de hacer ver las conexiones metafísicas, sobre todo las del conoci­
miento.

Tiene fray Tomás Mercado un verdadero ingenio filosófico, y de sus co­
mentarios dice Gallegos Rocafull que son claros y fluidos y que se ciñe a la 
letra, “y desentraña, en el ortodoxo sentido tomista, el texto aristotélico. Tiene 
dotes de expositor, acude con frecuencia a ejemplos y se esfuerza, consiguién­
dolo de ordinario, por ser a la vez claro y profundo”.197

A todas vistas la intención del padre Mercado fue la de confeccionar un 
buen libro de texto para que los alumnos aprendieran la lógica, y como tal 
pasó a lo posteridad; sin embargo, no supo comunicar sus obras filosóficas 
el calor y la actualidad de su obra moral jurídico-teológica de los tratos y 
contratos.

Es lamentable que el padre Mercado no haya podido complementar su obra 
escrita con la práctica magisterial, la que sin duda hubiera sido de gran pro­
vecho para el estudio dominicano.

El padre Juan de Arias, contemporáneo del padre Mercado, fue designado 
en 1559 lector de gramática en el convento de México, aun cuando era sólo 
diácono.198 En 1561 continuaba en el cargo de lector, aunque ya para enton­
ces era sacerdote. La última vez que lo mencionan las actas es en el convento 
de México en 1562, pero sin especificar si continuaba siendo lector o no.199

Otro lector fue el padre Juan de Ozpina, que en las actas del capítulo de 
1561 es nombrado lector en el convento de Yangüitlán, y aunque las actas no 
dicen nada de su encargo, es muy posible que dirigiera el caso de concien­
cia.'290 Aunque a este religioso no lo volvemos a encontrar en las actas como 
lector, a partir de 1572 ocupó el cargo de examinador de los confesores en 
ciencia y lengua para la nación mixteca, junto con fray Fernando Ortiz.

Más precarios son los datos que tenemos del padre fray Juan Alcalá, que 
aparece en 1562 en Puebla como lector de gramática. Y a partir de esta fecha 
las actas guardan absoluto silencio sobre el lectorado y la formación en la 
provincia por espacio de casi 15 años. Hasta el capítulo 1576 se dice en

196
197
198

199
200

Gallegos Rocafull; 1951, p. 261.
Cfr. Idem, p. 326. También: Oswaldo Robles; Filósofos mexicanos del siglo XVI.
ms 2-1559, 8.3.
ms 1-1562, 6.1.
ms 2-1561, 8.4.



II. EL ESTUDIO EN LA ORDEN COMO MEDIO ESPECÍFICO 269

las actas que el padre fray Juan Ramírez, del convento de México, fue nom­
brado lector de teología y “expuesto” para el magisterio de teología por la 
Orden. Es muy poco lo que sabemos de él antes de 1559, fecha en la que apa­
rece como subdiácono en el convento de Santo Domingo de México.201 Alonso 
Franco, cronista de la provincia, nos dice que era español y que muy posible­
mente pasó a México con el padre Mercado cuando aún era muy joven, y 
aquí entró en la Orden de los dominicos; desde esa fecha hasta 1576 las actas 
nada nos dicen de él. Muy posiblemente se fue a estudiar a España, y volvió 
a la provincia muy aprovechado como lector, tanto que la provincia lo pre­
sentó para recibir el grado de maestro en sagrada teología en el capítulo 
provincial de 1576. En el siguiente es nombrado examinador de los confesores 
y ordenandos en la nación mexicana. Desempeñó el oficio de lector durante 
varios años, así como el de regente de los estudios en el convento de México; 
en 1589 las actas refieren que el capítulo provincial aceptó su magisterio en 
sagrada teología. Años más tarde fue promovido al obispado de Guatemala, 
donde murió en 1609.

Podemos hablar del padre Ramírez como de un maestro que ejerció una 
positiva influencia entre los estudiantes religiosos dominicos de México espe­
cializado en el campo de la teología moral, si nos atenemos a la obra que 
dejó: unos comentarios a la Secunda Secundae de la Suma de Santo Tomás, 
que desgraciadamente nunca se publicaron. Sin embargo, es más conocido su 
pensamiento por un dictamen acerca del servicio personal de los indios (1595), 
el que originó no pocas cédulas reales en favor de los indígenas. No olvi­
demos que a finales del siglo xvi, la conciencia había evolucionado considera­
blemente de manera principal entre los criollos. Entonces comienzan a hacerse 
las primeras interpretaciones teológicas de la conquista al estilo de fray Bar­
tolomé de las Casas, tales como las de Dávila Padilla, por ejemplo. El padre 
Martín Vigil, en su ensayo de bibliografía, de dominicos españoles, cita como 
obras del padre Juan Ramírez El parecer sobre el servicio de los indios, que 
ya hemos mencionado, así como otra llamada Campo florido, que trata del 
ejemplo de los santos para exhortar a la virtud con su imitación, publicada 
en 1580 con el título de Altar de virtudes. Después se publicó en Madrid, en 
1658.202

Otro religioso que de alguna manera influyó en la formación doctrinal de 
los religiosos dominicos fue el padre fray Francisco Ximénez, de quien no sa­
bemos nada hasta el capítulo de 1578, en donde aparece asignado al convento 
de Santo Domingo de Oaxaca, como lector en teología. En 1580, la Universi­
dad le concedió la cátedra de artes, a juzgar por la mayoría de votos que 
obtuvo.203 En 1585 aparece con el cargo de examinador de los confesores de 
la nación mexicana junto con el padre fray Cristóbal de Ortega, quien fue 

sor ms 1-1559, 8.1.
202 El padre Martínez Vigil menciona como obra de Ramírez una doctrina en lengua 

mexicana, publicada en México en 1537, lo cual es un error manifiesto. Martínez-Vigil; 
1884, p. 356.

sos Plaza y Jaén; T. I, pp. 105-106.



270 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

después rector de la Universidad de México; ese mismo año se afilió al con­
vento de Santo Domingo de México. Desde entonces las actas no le vuelven a 
mencionar, tampoco las crónicas, y su rastro se pierde.204

Contemporáneo de Ximénez fue el padre Luis López, que aunque según las 
actas se dedicó a la labor docente y fue lector de teología en el convento de 
Oaxaca de 1574 a 1576,205 y en el de Puebla de 1578 a 1581, su actividad 
principal consistió en ser examinador, consejero y maestro de novicios. Escri­
bió algunas obras y las publicó; una de ellas de carácter jurídico y moral, 
fue fruto de la enojosa situación por la cuestión llamada de la alternativa, a 
que hemos ya aludido, y que consistía en una disposición por la que el go­
bierno de las comunidades religiosas debía estar a cargo de los frailes criollos 
y peninsulares alternativamente. El padre López escribió y publicó en 1585 su 
Instructorio de las conciencias en dos partes, que fue reimpreso varias veces; 
sin embargo, sus esfuerzos por resolver el problema de la “alternancia” sólo 
hicieron retardar la crisis del problema.

Escribió también el padre López un tratado o instructorio para los merca­
deres titulado Instructor ium negotiantium sive tractatus de contractibus et 
negotiationibus.?Q* Estas obras, aunque inferiores a las del padre Mercado, 
indican el aumento de sensibilidad en las cuestiones de justicia y moralidad 
entre las naciones.

En este año de 1578 encontramos otro personaje relacionado con la vida 
intelectual de la provincia, se trata del padre fray Cristóbal de Ortega, que 
en el capítulo provincial celebrado ese año fue designado lector de artes en el 
convento de Santo Domingo de México. Según Alonso Franco, este padre 
profesó en la provincia de Santiago. La primera noticia que tenemos de él 
es por las actas del año 78. Ocupó el cargo de lector varios años y de exami­
nador en 1585, cuando la provincia le presentó para el título de maestro en 
sagrada teología, grado que se le concedió. Fue también profesor en la Uni­
versidad, y de acuerdo con la crónica de la Universidad, el día 23 de agosto 
de 1591 el claustro trató de su incorporación como maestro en sagrada teo­
logía, aunque por entonces “en atención a ser maestro por su Orden y persona 
de toda autoridad se remitió para otro claustro la recepción del dicho gra­
do”,207 lo cual sucedió el 10 de noviembre de 1591. Para no superar los lími­
tes cronológicos que nos hemos fijado, sólo diremos del padre Ortega que el 
día 10 de noviembre de 1602 habiendo precedido las juntas y escrutinios que 
para las elecciones de rector se acostumbraba, fue elegido rector de la Uni­
versidad de México.208 y murió dos años después, en 1604.

204 No debe confundirse a este fray Francisco Ximénez con otro religioso del mismo 
nombre que fue hermano lego y autor de la famosa obra de las plantas y animales 
medicinales de la Nueva España publicada en México en 1615.

205 MS 2-1574, 8.1.
206 Gallegos Rocafull; 1951, p. 261. El padre Martínez-Vigil habla en su Biblioteca 

de otro manuscrito del padre López, que versaba sobre “varias alegaciones”. Martínez- 
Vigil; 1884, pp. 155-156.

207 Plaza y Jaén; T. I, pp. 155-156.
208 Cfr. Idem, p. 201.



II. EL ESTUDIO EN LA ORDEN COMO MEDIO ESPECÍFICO 271

En 1583 fray Antonio de Ávila era lector de gramática en el convento de 
Puebla. Entonces era sólo diácono,20® pero años después, según Alonso Franco, 
fray Antonio ocupó el cargo de calificador del Santo Oficio.

Más notorio fue el padre fray Domingo de la Cruz, lector en teología en el 
convento de Santo Domingo de Oaxaca en el año 1583.210 Sin embargo, como 
ya lo hemos hecho notar, estos religiosos dedicados al magisterio en los con­
ventos del interior se ejercitan en sus oficios sólo de manera temporal, y el 
padre de la Cruz no fue la excepción, de manera que en 1587 era ya vicario 
de la casa de San Juan Bautista de Teticpac,2111 y a la vez examinador de con­
fesores para la nación zapoteca. De manera que con toda probabilidad no 
pudo dedicarse de lleno al estudio ni tampoco influir de manera decisiva sobre 
los religiosos en formación, pues dividía sus actividades de intelectual con los 
cargos administrativos.

Compañero del padre Domingo de la Cruz en el convento de Oaxaca fue el 
padre Juan Martínez, a quien designaremos como III, para no confundirlo 
con otros dos del mismo nombre. A este fray Domingo se le nombró también 
lector de teología,1212 y siguió ese oficio hasta 1585 por designación del capí­
tulo provincial ;21s ésta es la última noticia que tenemos de él.

En el año de 1589, último de nuestro análisis, en las actas sólo aparecen 
dos lectores: uno de teología, fray Melchor Méndez; y otro de gramática, fray 
Tomás de Castellar; del primero sólo sabemos que ya en 1587 estaba asignado 
al convento de Puebla,214 y sobre el padre Castellar no es más lo que sabemos, 
que en 1583 estaba asignado al convento de Tepepayeca.215

Para concluir esta materia vamos a referirnos al padre Fernando Bazán, 
maestro en la Universidad, y que por haber iniciado su lectura en la cátedra 
de teología de vísperas en 1588, lo incluimos aquí, aunque de él sólo referire­
mos los datos más importantes de su actividad docente.

Las actas capitulares lo citan por primera y única vez en 1583, que aparece 
asignado al convento de Santo Domingo en México,210 y aunque es muy po­
sible que en fecha muy cercana a 1583 hubiera iniciado su oficio de lector, no 
poseemos ningún dato que lo confirme.

Anteriormente dijimos cómo en 1588 quedó vacante la cátedra de sustitu­
ción de prima de teología, durante el tiempo que el padre Pedro de Pravia 
estaba ocupado en el gobierno de la arquidiócesis; al fijarse los edictos y 
pasado el tiempo de los mismos el único opositor fue precisamente el padre

209 ms 3-1583, 12.2.
210 ms 3-1583, 12.23. No confundir a este padre con el ex provincial que murió en 

1561.
211 ms 1-1587, 11.1.
212 MS 3-1583, 12.23.
213.ms 1-1585, 9.1.
214 ms 1-1587, 12.1.
215 ms 3-1583, 12.8.
216 ms 3-1583, 12.1.



272 TERCERA PARTE : LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

Bazán, de modo que el día 12 de febrero de ese año tomó posesión de la cáte­
dra.

En 1593 quedó vacante también la cátedra de vísperas de propiedad de 
teología “por ausencia del limo, señor don Andrés de Ubilla del Orden del 
señor Santo Domingo, que había sido dos veces provincial de su religión, y 
por presentación de su majestad pasó al obispado de Chiapa, muriendo como 
obispo electo de Michoacán. Puestos los edictos hicieron oposición los padres 
Femando Bazán de la dicha Orden, y el maestro Alonso Muñoz.. . Hechas las 
votaciones resultó que el padre Bazán superó a su opositor en 14 cursos con 
lo que se le dio la dicha cátedra en propiedad. El padre Bazán regenteó esta 
cátedra durante cinco años, como consta en la crónica de la Universidad, que 
dice que reunido el claustro a 24 de julio de 1598 el padre Bazán presentó 
petición para dejar la dicha cátedra de propiedad de vísperas de teología, 
desistiéndose y apartándose del derecho y acción que tenía a dicha cátedra y 
su propiedad; la cual se le admitió declarándose por vacante”.®17

El padre Bazán escribió unos comentarios a la Summa de Santo Tomás, a 
la Prima Secundae y a la tercera parte, de los que Dávila Padilla dice que 
“con haber salido en nuestros días tantas cosas de esta materia, serán estima­
das las suyas de quien deseare con brevedad y agudeza, ver lo más dificultoso 
de la teología y lo más acendrado de la metafísica”.®18

Aunque el cuadro general sobre los lectores y maestros que influyeron en la 
formación académica de los religiosos dominicos de la provincia de Santiago 
es muy incompleto, sobre todo por la escasez de datos, podemos sin embargo 
formarnos un juicio valorativo. Una de las notas características es la falta de 
creatividad, pues por una parte la dicotomía establecida a nivel de formación 
entre misión y escuela planteaba dos tipos de formación muy distinta: para 
los primeros una indispensable de tipo catequístico y moralizante, mientras 
que para los otros era la formación metafísico-dialéctica. En ambos casos la 
falta de conexión entre ciencia y vida se dejaron sentir con mucha fuerza, 
aunque con matices diversos. La falta de preparación académica obligaba a 
los religiosos dedicados a la evangelización a “refugiarse” en una moral tradi­
cional, insensible muchas veces a los nuevos problemas originados por una 
cultura igualmente nueva. En cambio para los religiosos establecidos en los 
conventos urbanos donde predominaba el ambiente universitario, el distancia- 
miento con la problemática misional los aislaba también, y les impedía un 
cuestionamiento correcto que respondiera a la realidad y se quedaban en los 
lincamientos de una cultura europea al margen de cualquier renovación.

Las raíces del problema que andando el tiempo daría lugar a la grave crisis 
de identidad del pensamiento latinoamericano, es el tener una visión europea 
para resolver situaciones de la realidad americana. Y quien habla del pensa­
miento lo hace también del fenómeno religioso, pues la Iglesia latinoamerica­
na, después de 400 años de existencia, no ha encontrado aún su propia expre-

217 Plaza y Jaén; T. I, p. 187.
218 Gallegos Rocafull; 1951, p. 246.



II. EL ESTUDIO EN LA ORDEN COMO MEDIO ESPECIFICO 273

sión y en muchos casos ni siquiera su propio clero, circunstancia importantí­
sima por lo que hace a nuestra comprensión de la historia actual.

ó) Centros de estudios dominicanos

Este último apartado que pretende sólo completar lo que hemos dicho hasta 
aquí sobre el estudio y la doctrina dominicana, está muy limitado por su 
misma materia, porque los dominicos, a diferencia de otras órdenes religiosas, 
en el México del siglo XVI no tuvieron colegios con excepción del llamado 
colegio de San Luis de la Puebla. Sin embargo, podríamos hablar de colegios 
en sentido muy amplio si nos referimos a los tres conventos de la provincia,2,19 
tomando en cuenta que para algunas materias estuvieron abiertos tanto a 
clérigos como a laicos españoles. El no haber tenido colegios se debió sobre 
todo a que los dominicos vieron en la Universidad el lugar más apropiado 
para desarrollar sus aspiraciones intelectuales, y por ello colaboraron activa­
mente en su fundación y formación. Con todo, los dominicos decidieron, a 
mediados del siglo xvi, abrir un colegio en la ciudad de Puebla. Esto se debió 
fundamentalmente a que un rico caballero llamado Luis Romano, que fue 
justicia mayor en Puebla y Oaxaca, dejó en su testamento una buena hacienda 
para que se edificara un colegio, el cual comenzó a fabricarse por el año de 
1558. El virrey don Luis de Velasco aprobó la construcción y envió al padre 
Diego de Osorio, su confesor, para que tomara posesión del sitio. El provincial 
era entonces el padre Pedro de la Peña, que había sido colegial en el de San 
Gregorio de Valladolid, y por eso ordenó la traza de este nuevo colegio como 
la del que él había conocido en su adolescencia.

La obra se encargó al padre fray Vicente de las Casas, que residía en Pue­
bla y había fundado el convento de Santo Domingo de esa ciudad. Aunque 
las obras se hicieron con cierta lentitud y el edificio no se había concluido 
aún, el día 3 de noviembre de 1585 los religiosos tomaron posesión de la obra 
y se alojaron en la parte que ya estaba terminada. Al celebrarse el capítulo 
provincial al 1 de junio de 1585, en el que fue elegido por segunda vez el 
padre fray Domingo de Aguinaga, se eligió primer rector del colegio al padre 
fray Andrés de Ubilla, y se nombraron también lectores y colegiales.

Dávila Padilla dice que por entonces sólo había estudios fundamentales y 
no se asignaron teólogos, ‘‘hasta que lo fuesen los que habían oído el curso 
de artes”. Cuatro meses después del capítulo se terminaron las obras para el 
establecimiento de los religiosos, pero con la llegada del virrey don Alvaro 
Manrique de Zúñiga las cosas se retardaron más, hasta que el día 3 de no­
viembre pudieron aposentarse los frailes en el colegio. Ese día fue domingo 
y se hizo una solemne procesión para conducir a los colegiales al plantel. Al 
día siguiente comenzaron las clases, se leyó el tratado de la trinidad, por 
voluntad del fundador, y el curso de artes; y como había algunos clérigos

219 No se incluye aquí el convento de Guatemala ni el de Chiapas, porque formaron 
provincia aparte desde 1555.



274 TERCERA PARTE: LOS DOMINICOS Y SUS ACTAS CAPITULARES

deseosos de una lección de sacramentos la leyó el padre fray Gonzalo de 
Carvajal, que era el vicerrector del colegio.22^

Los colegiales se señalaron por todas las casas de la provincia concediéndose 
tres al convento de México, dos al de Puebla y otros dos al de Oaxaca, así 
como a las demás casas de la provincia hasta completar el número de 17 co­
legiales.

La Orden aceptó el colegio de San Luis como estudio general, primero a 
través del padre Tomás Zobbeo, que era el vicario de la Orden, y después del 
maestro general fray Sixto Fabro, en unas ordenaciones que hizo en Sevilla 
el año de 1588, y en 1596 el hecho se consigna en las actas del capítulo gene­
ral de ese año.1221

Para terminar preferimos citar a Dávila Padilla, quien como contemporá­
neo de los hechos y representante de la nueva mentalidad criolla ilustra de 
una manera muy plástica lo que nosotros hemos querido decir sobre el cole­
gio de San Luis:

aquí se crían religiosos, y se hacen letrados, para ejercitarse después en su ofi­
cio de Predicadores, tiene esta tierra poca ocasión para ello, por las pocas ciuda­
des de españoles que hay en ella y aunque pudiera esto amainar los bríos de los 
estudios y predicación, se siguen con mucho cuidado; porque para el ministerio 
de los indios es menester algunas veces saber mas que para el .de los españoles. 
La teología enseña verdades y da reglas, cuya ejecución después depende de bue­
na prudencia. Pero para saber arbitrar en las reglas de teología, menester es 
saberla; y si en el mundo hay ocasiones muy frecuentes, en que importe el alve- 
drío prudente [del] teólogo, es en esta tierra con los indios. Hay circunstancias, 
así por la flaqueza de los sujetos como por sus privilegios y otras razonez, que 
piden mucha, para q’la determinación sea acertada.222

220 El padre Carvajal fue hermano del famoso relapso quemado por la Inquisición 
por Judaizante, llamado Luis de Carbajal.

Dávila Padilla; L. II, c. LXVI.
222 Loe. cit.



EPILOGO





Hasta ahora, por medio del análisis que hemos hecho de la obra ae los do­
minicos en el México del siglo xvi, lo que en un principio bien podía parecer 
un conjunto monolítico de actitudes armónicas al servicio de la evangeliza- 
ción, poco a poco se fue desdoblando hasta descubrirnos un complejo conjunto 
de mentalidades y finalidades en tensión, como lo fueron la misión y la ob­
servancia primero, y la observancia misma y la decadencia, después.

Sin embargo, en algún momento de la exposición pudo tenerse la impresión 
de que los actores de esta aventura religiosa pertenecieron a corporaciones 
religiosas distintas y no a la única Orden de Predicadores, que bajo el nombre 
de dominicos rubricó las actitudes más diversas y hasta contradictorias; pues 
dominicos fueron Las Casas y Betanzos, Pedro de Córdoba y Tomás Ortiz, 
Montesinos y Vicente de Santa María. De tal manera que en unos y otros se 
puede percibir el sello de origen que les señaló como dominicos y no como 
franciscanos, jesuítas o agustinos.

Es conocido el célebre principio del filósofo tomista francés Jacques Mari- 
tain, quien dice que hay que “distinguir para unir, y unir distinguiendo”. Y 
efectivamente, al proceder a hacer el análisis de los términos dialécticos sobre 
los que se fundamentó el proceso evolutivo de la obra evangelizadora de los 
dominicos en América, éramos conscientes de que dichos términos no se en­
contraban químicamente puros, sino que se influían mutuamente y hasta po­
dríamos decir que se complementaban; y esto porque las ideas no viven más

277



278 EPÍLOGO

que encamadas en los hombres, y éstos, por la libertad, superan infinitamente 
cualquier comportamiento programado estadísticamente. Así, por ejemplo, un 
incansable apóstol como lo fue fray Pedro de Córdoba, en la Corte del rey 
don Fernando no sabe qué hacer cuando el monarca le propone reformar 
las Indias. O en el caso de Betanzos, quien se presenta en más de una ocasión 
como el hombre amante de la soledad y de la meditación, en un momento dado 
se revela como un activo político que sabe dar la batalla y defender lo que 
él considera justo.

Actitudes como éstas no son extrañas en la historia de la Orden. Recuérdese 
por ejemplo como Santo Domingo, fundador de una orden en la que el estudio 
ocupa un lugar preeminente y un valor religioso, para salvar a los hombres 
por medio de la enseñanza de la doctrina, vende sus libros para dar de comer 
a un pobre. Santo Tomás deja de escribir y enseñar diciendo que todo lo que 
ha hecho “no es más que paja” después de haber tenido una visión mística. 
O bien la mística dominica Catalina de Siena, que, por amor a la Iglesia, 
escribe un grueso volumen de cartas políticas, se atreve a llamar a los carde­
nales de la Iglesia “demonios encarnados” y hasta increpa al Papa diciéndole 
que se comporte virilmente. Jerónimo Savonarola, celoso observante que muere 
en la hoguera por su actitud política.

Este proceder típicamente dominicano se explica por lo igualmente propio 
del método contemplativo dominicano, que como hemos dicho es una doble 
actividad: la de contemplar y la de transmitir a los demás lo contemplado; 
un quedar arrollado por la obra amorosa de Dios que salva al hombre por 
Cristo e invita al que eso comprende a colaborar en dicho plan. En suma, 
con esto se quiere decir que lo propio de un dominico es la síntesis; acción 
y contemplación; medio y mensaje; otras tantas maneras de significar lo que 
hemos designado en el binomio dialéctico: Observancia-Misión,

Es así como también hemos de mirar a los dominicos de la Nueva España 
de la provincia de Santiago en el siglo xvi; tanto a los radicales partidarios de 
la misión, como a los intransigentes ultrarreformados, ambos dentro de la 
unidad de una Orden que es la de Predicadores.

Sin embargo, al poner ambas tendencias bajo un común denominador no 
lo podemos hacer indiscriminadamente porque si bien la Orden tiene una gran 
capacidad para recibir y bautizar múltiples y diversas actitudes, es también 
cierto que no todas se inspiraron en los principios originales que distinguen 
a la Orden de Predicadores de las demás y que le dan su razón de ser dentro 
de la Iglesia.

De ahí la importancia de distinguir los términos al reunirles en la síntesis. 
Ciertamente que el proceso analítico, para ser completo, debería extenderse 
a la acción apostólica de los dominicos, pero también es cierto que ese minis­
terio presentándose como un conjunto unitario y unívoco no podría enten­
derse rectamente sin el análisis de los fundamentos que estimularon las opcio­
nes internas de unos y otros y que les llevaron a enfrentarse después exterior- 
mente. ¿Cómo entender si no la experiencia de la Vera Paz, o el apoyo que 
los dominicos brindaron a los encomenderos de la Nueva España al promul-



EPÍLOGO 279

garse las Leyes Nuevas, la falta de vocaciones indígenas o la creación de las 
diversas provincias dominicanas dentro del territorio mexicano?

Es evidente que la experiencia misional antillana procedía de un impulso 
fuertemente teñido de utopía; del mismo modo que la observancia aspiraba 
a realizarse en un mundo que se antojaba como modelo perfecto pero igual­
mente inubicable en la precaria realidad histórica. Para unos, la exuberancia 
de bienes naturales fue el encuentro del legendario paraíso, de la perfecta bon­
dad humana que sólo requería la gracia para llegar al culmen de la aspira­
ción concedida a una criatura; es decir: llegar a ser hijo de Dios. Para otros, 
en cambio, el Nuevo Mundo se hallaba penetrado por una larga tradición 
pecaminosa, que, desbordando más allá del hombre mismo iba hasta su medio 
ambiente: clima infernal, hombre antropófago, ídolos de diabólicas expresio­
nes, vicios sin cuento. . . etcétera.

La misión se concebía a sí misma como una embajada de Paz, un anuncio 
del rescate ofrecido al hermano, que vive en su bondad natural, para que 
llegue a la perfección completa de la fe, de la verdad, del Reino de Dios. El 
emperador cristiano mandaba esta embajada como encargado temporal de 
hacer realidad la idea de la cristiandad. La misión tenía por cometido hacer 
de los hombres un solo rebaño bajo un solo pastor. Los tiempos mesiánicos 
encontrarían su plenitud en estas nuevas tierras.

La observancia, por su parte, encarnaba al cruzado, el que se despojaba de 
sus lazos familiares y del terruño para desafiar el mar y sus peligros, para 
luchar en un acto de adusto heroísmo contra el demonio, y destruirlo, vencerlo, 
ganar nuevos terrenos para Dios y arrojar a la bestia en el abismo. De ahí 
el surgimiento de esa formidable utopía negativa, ese quijotismo destructor 
de molinos de viento que puso lo mejor de su empeño en derrumbar teocalis, 
pulverizar ídolos y despojar al indígena del más pequeño gesto que lo atase 
a la tradición anterior, por ser todo eso engendros del señor de las tinieblas.

A la efervescencia de tantos fantasmas, luminosos o tétricos, sucedió el des­
pertar a lo cotidiano, los sueños se disipan: la misión muere joven y se con­
vierte en “heroína”. La observancia, también fracasada pero vencida por el 
tiempo, se refugia en el claustro para recordar, para ser reflejo de sí misma, 
idéntica a sí misma, imagen de su imagen mortecina.

Lo cotidiano se impone, la realidad observa indiferente la lucha generosa 
o interesada, pero violenta, de los hombres de Castilla que ya salvan, ya con­
denan ; mas el indio, ni bestia del mal ni ángel de bondad, que fue introducido 
por la fuerza a ocupar el papel principal en este drama, mudo e ignorante, 
escuchará el debate de fiscales y abogados en el juicio del que saldrá con 
cadenas y bautismo.

La Orden dominicana en México, ¿sólo termina en el fracaso?, ¿qué quedó 
de su obra y de su vida?, ¿no dejó más realidad que una utopía, o el re­
cuerdo cansino de sí misma?

La realidad impuso sus exigencias, las que trascendieron la intencionalidad 
misma de los movimientos internos: el gran número de fundaciones y doctri­
nas es el testimonio de que hubo apostolado a pesar de la observancia; como



280 EPÍLOGO

los enormes conventos, hoy en ruinas y en silencio, son prueba de la vida de 
observancia a pesar de la misión. Así, del mutuo influjo de los movimientos 
surgió una realidad combinada, una complejidad casi indescifrable para el 
historiador : la vida de muchos religiosos que pasó sin tantas tensiones radi­
cales y creó un equilibrio; el del hombre de hábito blanco y negro, que rezó, 
estudió, bautizó y predicó el evangelio.

El proceso de decadencia de toda institución fue sin duda la exigencia su­
prema de la realidad que enfrentó la Orden: América cuestionó a los domini­
cos, pero éstos carecieron de los elementos necesarios para superar el reto. Los 
dominicos no supieron hacer de la quaestio, como en la época de su fundación 
un método de respuesta a una nueva situación extremadamente dinámica y 
tendiente al surgimiento de algo distinto. En suma, América no logró penetrar 
suficientemente con su peculiaridad a la Orden dominicana, ésta permaneció 
europea.

El problema de la extinción de los dominicos en México, no es más que la 
conclusión lógica de esa ausencia de raíces en esta tierra. América continúa 
hoy como reto para los dominicos, una América que es indiferente a los sueños 
de otra edad y de otras latitudes. ¿ Podrá esta Orden cuestionarse una vez más 
y ser fiel a su misión y a su observancia? ¿Podrá asimilar en el estudio la 
realidad americana y predicar con acentos que sean nuestros la Palabra que 
es de todos?

Por último quiero hacer mías, una vez más, las palabras de Henri Marrou 
cuando dice que: “la historia es un combate del espíritu, una aventura y, como 
todas las empresas humanas, nunca sabe más que de parciales éxitos, total­
mente relativos, sin proporción con las miras y ambiciones de los comienzos; 
como de toda lucha trabada con los desconcertantes hondones del ser, el 
hombre sale de ella con un sentimiento agudizado de sus límites, su endeblez, 
su humildad”.



DOCUMENTOS INEDITOS 
DE 

IMPORTANCIA





Carta del Procurador General Serafín Bellandino - de 2 de Marzo de
1533

En el Hijo de Dios: A sus carísimos y venerables PP. Priores Pro­
vinciales, Prelados y Presidentes y a todos y a cada uno de los 
hermanos, lo mismo presentes que venideros, de las Provincias de la 
Orden, de Santiago y de las Islas de la Nueva España:

Fr. Serafín Bellandino de Florencia, Procurador de la Orden en la Curia Romana y 
Vicario General del Reverendísimo Maestro General de la Orden, Salud y Gracia de 
Salvación del Espíritu Santo.

Como la Sagrada Orden de Predicadores comience a extenderse y propagarse, en las 
tierras occidentales e Islas de la Nueva España, con la ayuda de lo alto, de tal forma 
que estamos viendo ubérrimos frutos en la conversión de los pueblos y su incorpo­
ración a la Iglesia Romana, nos vemos obligados, en razón de nuestro oficio pastoral 
y, también de nuestra solicitud y afecto, a dar un fiel cumplimiento a todo aquello 
que pueda contribuir al aumento y esplendor de la observancia en nuestra Orden; tanto 
más que por la gran distancia que nos separa de esos lugares, no teneis un cómodo y 
fácil recurso de acudir ni a nosotros ni a nuestros Superiores, siendo esa la causa de 
que se omitan muchas cosas que contribuirían a dicho esplendor de la observancia.

En atención a todo lo cual, y queriendo poner remedio y proveer debidamente a esas 
cosas, por la autoridad de nuestro oficio y a tenor de las presentes, queremos y decla- 

283



284 DOCUMENTOS INÉDITOS DE IMPORTANCIA

ramos que las Constituciones nuestras deben cumplirse en todo su vigor, guardadas 
por todos, a no ser que el Vicario General u otro prelado tenga a bien dispensar a 
alguno por legítima causa. Y como del buen gobierno de la cabeza depende todo lo 
demás, queremos y ordenamos que el prior Provincial, pueda libremente nombrar (en­
tre los que juzgue más idóneos), sin ninguna elección o postulación particular, un 
vicario General del Reverendísimo Maestro General de la Orden de Predicadores. El 
así nombrado por la mayor parte de los electores, sea, sin más, Vicaria General?- con 
potestad plena sobre todas las casas y conventos de las Provincias de Santiago y de 
las Islas de la Nueva España, de las existentes y de las que un dia se construyan en 
dichas Provincias. Esta autoridad se extenderá a todos los prelados y presidentes de 
las nombradas Provincias. Su duración será de siete años, pudiendo delegarla en uno 
o en varios para mejor resolver los problemas de las Provincias. Dicho Vicario Gene­
ral tiene también potestad para asignar o depositar en las citadas provincias a cual­
quier religioso que viniera de cualquier parte y quisiere permanecer en esos territorios. 
El mencionado Vicario está igualmente autorizado para declarar e interpretar según 
lo juzgue conveniente Las Constituciones y Ordenaciones de los Capítulos Generales 
en sus puntos dudosos.
Que por una vez durante su oficio el Vicario, pueda convocar un Capítulo Universal 
de las mencionadas Provincias, al cual deberán asistir los provinciales de esas Provin­
cias, los conventos de las mismas con sus socios; en dicha reunión o Capítulo Universal, 
cuatro Definidores, elegidos por la mayor parte de entre los más prudentes, juntamente 
con el Vicario General futuro, quien les presidirá,, tratarán y definirán lo más convenien­
te para las mencionadas provincias.
Será incumbencia y grave responsabilidad del citado Vicario General el que se observe 
debidamente la vida regular en todos los conventos de las Provincias a su cuidado. 
No podrá ser depuesto de su cargo a no ser por el Vicario y Procurador de la Orden, 
o por el Capítulo General o por el Reverendísimo Maestro General de la Orden del 
cual tiene, según hemos declarado, la plena potestad sobre esas Provincias.
Los religiosos que fueren a dichas provincias, desde cualquier lugar o por cualquier 
motivo, declaramos y ordenamos, que queden sujetos a las determinaciones de los Prela­
dos de las mismas.
Establecemos que los religiosos extraños que llegaren a esas Provincias no tengan 
voz activa ni pasiva, sino es después de haber residido en dichos lugares por tres años 
continuos.
Y puesto que la Orden fué fundada principalmente para la salvación de las almas, 
misión que no podemos cumplir si no estamos amparados por la ciencia y buenas cos­
tumbres, establecemos y ordenamos que en toda la Provincia nuestra ya fundada o por 
fundarse, se elija el convento más idoneo para que en él se instituya un estudio univer­
sal. A dicho estudio las Provincias habrán de enviar sus religiosos para hacer sus 
estudios; y no podrán dejar el estudio sin la debida constancia de su suficiencia en 
Gramática y en los casos de conciencia; Ninguno podrá ser promovido a las Ordenes 
Sagradas sin haber demostrado conocimiento en Gramática.
Los novicios, cuya educación se ha de cuidar grandemente, no se les tenga sino en el 
convento de México, o en otro lugar señalado por el Capítulo Provincial, en donde se 
observe una perfecta vida regular; el tiempo de prueba (de los novicios) no comience 
a contar sino desde el día en que estuvieron admitidos y presentes en los mencionados 
conventos. Por ello los priores deberán enviarlos, antes de un més, a los conventos 
donde habrán de hacer el noviciado.

1 El subrayado es nuestro.



DOCUMENTOS INEDITOS DE IMPORTANCIA 285

Prohibimos que en adelante se erija ningún convento sino en lugares en donde se 
encuentre lo necesario para que nuestros religiosos puedan vivir su vida comunitaria 
y de observancia; teniendo siempre presente lo que al respecto nos dicen las Constitu­
ciones o sea, que los religiosos no puedan adquirir ni retener posesiones, ni bajo cual­
quier concepto percibir intereses. Y para que ningún prelado se exceda demasiado en 
sus facultades, siendo demasiado duro con sus súbditos, mandamos y en virtud de la 
obediencia imponemos que no impongan ningún precepto o excomunión de más de 
diez días de duración a no ser con el consentimiento y consejo de otros tres padres de 
los antiguos del convento. Si se procediere de otro modo, todo lo declaramos inválido 
y como no hecho.
Si algún religioso no quisiera ya permanecer por más tiempo en su provincia y, para 
tranquilidad de su espíritu, quisiera pasar a vivir a otra, queremos, y con precepto 
ordenamos que su Prior Provincial, con el consejo de tres padres, le otorgue la facultad 
de marchar a la provincia que el interesado haya escogido.
Prohibimos que ningún Prelado aunque sea el Vicario General o el Prior Provincial, 
se permita recibir bajo el cuidado de la Orden convento alguno de monjas o hermanas 
a no ser que por mandato expreso del Reverendísimo Maestro de la Orden o del Sumo 
Pontífice, y esto lo mandamos bajo pena de excomunión. Los que fueron recibidos y 
están ya bajo la dirección de la Orden continúen así.
Y puesto que, como acontece con frecuencia, la fragilidad humana instigada aún más 
por el enemigo del género humano, es causa de que los buenos propósitos se vayan 
poco a poco debilitando, y que hasta podrá suceder que nuestros religiosos, olvidándose 
de los preceptos regulares, abandonen el antiguo vigor y celo de la observancia prac­
ticada por nuestros mayores; en ese supuesto, y a tenor de las presente, concedemos 
que si en número no inferior a 22 religiosos, desean seguir las huellas y vida religiosa 
de nuestro Padre Santo Domingo, dichos religiosos podrán agregarse todos los hermanos 
que se sientan animados del mismo espíritu de observancia. Y ni el Prior Provincial, 
ni Prelado alguno podrá impedirles el llevar a cabo su buen propósito. Debiendo 
concedérseles, sin excusa alguna, el lugar que hubieren elegido para su género de vida 
religiosa.
Prohibimos a todos los prelados y presidentes, bajo precepto y pena de absolución de 
su oficio que, de ningún modo, se atrevan a impedir que sus súbditos puedan dirigirse 
al Maestro General de la Orden, al Vicario o Procurador de la Orden. En la misma 
prohibición entra el dejar cumplir lo ordenado por nosotros o cambiarlo según su 
voluntad.
Os rogamos vehementemente por Jesucristo Nuestro Salvador que procuréis conservar 
la unidad de espíritu en el vínculo de la paz, y que siguiendo, con ánimo alegre los 
ejemplos de Nuestro Padre Santo Domingo, os esforcéis varonilmente de modo que la 
firmeza de vuestro corazón no se vea quebrantada por ningún género de temor; ya 
que sabemos como las tribulaciones de este mundo no son comparables con la gloria 
que se nos ha de manifestar en la vida futura.
Os deseamos todo bien y rogad por nosotros.
Dado en Bolonia y sellado por los sellos de nuestro oficio, el día 2 de marzo de 
1533.— Yo Fr. Serafín he mandado cumplir todo lo que aquí se ha escrito, en virtud 
de la autoridad apostólica y de la aprobación oral que me otorgó el Beatísimo Papa 
Clemente VII para este caso.
Por esta razón lo he querido suscribir en Bolonia de mi propia mano.

Fr. Mateo Mosopolvo. (rúbrica) 

(del archivo de Santo Domingo de México)



286 DOCUMENTOS INÉDITOS DE IMPORTANCIA

Carta del M. General Juan Fenario de 14 de Septiembre de 1533

A mis carísimos en el Hijo de Dios: Reverendo Padre en Cristo. Fr. 
Tomás de Berlanga. Prior Provincial de la Provincia de Santa Cruz de 
las Indias, de la Orden de Predicadores, o Presidente actual de la 
mencionada Provincia, y hermano Domingo de Betanzos, procurador de 
los religiosos de la Nueva España, y demás Padres y Hermanos de la 
Orden de Predicadores residentes en la Isla Española, Nueva España 
y Tierra firme:

Fray Juan de Fenario Morlano, profesor de Sagrada Teología y humilde Maestro 
General y siervo de toda la Orden, Salud y Consolación del Espíritu Santo.
En el Capítulo General celebrado en Roma el año 1532, bajo la dirección de nuestro 
Reverendísimo en Cristo. Padre y Señor Cardenal Saguntino (García de Loaysa). a 
instancia de los Consejos Provinciales de España, Aragón y Bética y de sus socios; 
así como de los definidores y delegados, la Provincia de Santa Cruz fue dividida en 
dos partes: la primera, que comprenderá las islas, será la que conserve el nombre de 
la Santa Cruz; la segunda, enclavada en la Nueva España, será llamada Provincia de 
Santiago.
Sin embargo, después de algunos meses y a petición de la Serenísima y siempre augusta 
Emperatriz, suspendimos la ejecución y prohibimos llevar a cabo todo lo que se habia 
pedido por cartas referentes a este asunto, hasta la celebración del siguiente Capítulo 
General. Mas una vez que entre Fr. Tomás de Berlanga Provincial, y Fr. Domingo de 
Betanzos, ha habido coloquios y se han reconciliado, el mismo César nos ha intimado 
a que se lleve a la práctica la mencionada división y que nosotros la fomentemos en 
todo lo que esté en nuestro poder. Y como nosotros nos sentimos tan obligados a su 
Majestad, a tenor de la presente carta, mandamos se realize esta división. Inhabilitamos 
a todos aquellos que de cualquier forma, se opongan a la división. Declaramos que 
es nuestra intención que la Provincia de Santa Cruz se divida en la forma dicha y que 
una vez realizada la separación, se observe lo siguiente: Que el Vicario instituido para 
la Provincia de Santiago de México, a saber, Fr. Reginaldo de Morales, queda absuelto 
de su cargo de Vicario, y declaramos e instituimos en su lugar como Vicario de la 
mencionada Provincia, y de la futura elección (de Provincial), al Venerable padre de 
Aldama, y si éste muriere o estuviere legítimamente impedido, señalamos en lugar de 
él al Prior Presidente del convento de Santo Domingo de México. Que la autoridad 
del mismo dure hasta tanto sea elegido y confirmado y en dicha Provincia esté presente, 
el provincial de la Nueva Provincia de Santiago. Ordenamos igualmente, por la pre­
sente, que el futuro Provincial de la mencionada Provincia de Santiago, tan sólo por 
esta primera vez, tan pronto tenga conocimiento de esta carta, convoque, al Capítulo 
Provincial electivo para celebrarlo en el convento de Santo Domingo de México. Bien 
advertidos que en ése Capítulo Provincial, el Vicario debe presidirlo, siendo, además, 
el primer votante del mismo. Escrutadores del Capítulo electivo serán los dos religiosos 
más antiguos en la Orden entre los que allí se encuentren reunidos. Dichos escrutadores 
se habrán de sentar en el lugar designado para ellos dentro de la celebración del 
Capítulo electivo.
Como ahora el número de vocales es tan reducido que tal vez no llegue al número 
requerido por nuestras Constituciones para poder elegir Provincial, deberán acudir al 
mencionado Capítulo los Vicarios de las Casas con sus socios disfrutando (por esta oca­
sión) de voz y voto. Posteriormente, habrá se seguirse en todo el procedimiento señalado 
en nuestras Constituciones. Y a fin de que la confirmación del Provincial elegido no 
se demore grandemente, delegamos nuestra autoridad en el primer elector del Capítulo



DOCUMENTOS INEDITOS DE IMPORTANCIA 287

para que él confirme en su cargo al Provincial elegido; y en el caso de que el primer 
elector estuviere impedido o rehusase hacerlo, la confirmación la hará el elector segun­
do, tercero, etcétera.
Por el presente estatuto ordenamos, bajo pena de “culpa más grave”, que ningún 
religioso de nuestra Orden se traslade de la Provincia de Santa Cruz a la Provincia 
de Santiago o viceversa, sin licencia especial y dada por escrito, de su respectivo Pro­
vincial no obstante cualquier privilegio en contrario, aunque dicho privilegio hubiera 
sido autorizado por el Procurador o Vicario de la Curia. Por la presente, declaramos 
nulos y caducos dichos privilegios. Los 20 religiosos que el Provincial Fr. Tomás de 
Berlanga trasladó desde las islas a la Nueva España, tendrán facultad de regresar a 
su Provincia de Santa Cruz por un periodo de cuatro meses a contarse desde el día en 
que tengan conocimiento de las presentes letras. Si transcurrido ese periodo de tiempo, 
y no surgiese la oportunidad de realizar el viaje para retornar a la Isla Española, la 
facultad anterior se prorrogará por dos meses más. Concluidos esos dos meses, los re­
ligiosos que se hallaren en la Nueva España, se considerarán de hecho asignados a la 
Provincia de Santiago de México.
Por un favor muy especial concedemos tanto al Provincial de Santa Cruz, como al de 
Santiago de México, que puedan intercambiar sus religiosos, y a los recibidos en las 
respectivas Provincias asignarlos en ellas; más aún, en el supuesto de que se presenten 
religiosos sin la debida autorización en la demarcación de su Provincia, los Provinciales 
están autorizados para absolverlos del crimen de apostasía e incardinarlos en sus pro­
pias provincias.
Y para que quede bien clara la distinción entre las dos Provincias queremos que la 
división se haga de esta forma:
A la Provincia de Santa Cruz pertenecerán la Isla Española, la de San Juan, la de 
Cuba y la de Jamaica. A la misma habrán de pertenecer, los Conventos que ahora 
están edificados y los que con el tiempo se edifiquen allí. Igualmente, las demás islas 
del mar océano, que ahora están habitadas (o lo fueren en lo sucesivo) por cristianos 
o naturales. Dicha Provincia se extenderá también hasta la Tierra Firme, teniendo por 
límites; al norte la provincia llamada cabo de Honduras, inclusive; hasta la de Paria, 
también inclusive; y al sur, la Provincia y ciudad de Panamá. Serán de la misma Pro­
vincia de Santa Cruz, la provincia de Nicaragua, desde los límites de la provincia de 
Guatemala hasta la provincia llamada del Perú, y todo lo que por los Gobernadores y 
Jefes fuere descubierto por estos territorios y todas las islas que se encontraren por 
esos lugares habitadas o no. Los conventos y casas que se edificaren en Sevilla, España, 
con esta intención.
Pertenecerán a la Provincia de Santiago de la Nueva España, el territorio comprendido 
entre la provincia o gubernatura de Francisco Montejo (al norte) hasta la provincia 
de Guatemala (al sur), Serán también de esta provincia de Santiago, las provincias de 
México, Pánuco y la superficie de Chiapas en cuya conquista está empeñado Ñuño de 
Guzmán, y todo aquello que tanto al norte como al occidente de este territorio de Tierra 
Firme, está habitado o fuere algún día por los cristianos. Lo mismo, pertenecerán a 
la dicha Provincia de Santiago todas las demás tierras o islas que fueren conquistadas 
por los jefes militares de estas provincias. Finalmente, los conventos hoy constituidos 
en la Nueva España, así como los que se habrán de construir en lo sucesivo, serán de 
la mencionada Provincia.
Por otra parte, teniendo en cuenta el parecer de los sobredichos Provinciales y con­
tando con el beneplácito del Provincial de Bética de sus definidores y socios, y con 
autoridad apostólica, incorporaremos más tarde a la Provincia de Santa Cruz, los con­
ventos que existen en las Islas Afortunadas. Esto en supuesto que el próximo Capítulo



288 DOCUMENTOS INEDITOS DE IMPORTANCIA

de la Provincia de Santa Cruz lo acepte. En el caso contrario, debe la Provincia de 
Santa Cruz comunicarnos a nosotros y al Provincial de Bética la no aceptación. Las 
Islas Afortunadas entonces seguirán perteneciendo a la Provincia de Bética.
La taxa económica de la Provincia de Santa Cruz que permanezca como está. Y de 
modo semejante, imponemos a la Provincia de Santiago como contribución la cantidad 
de diez ducados para el General y cuatro ducado para el Procurador de la Curia. Esa 
taxa señalada podrá ser posteriormente disminuida según el parecer de los Definidores. 
Para que todo lo aquí consignado, y teniendo muy presente el servicio de nuestro 
invicto Emperador, tenga el debido cumplimiento, mandamos a todos y cada uno de 
los padres cualesquiera que fuere su grado, autoridad o condición y en virtud del 
Espíritu Santo y de Santa Obediencia, y bajo la pena de la “culpa más grave” y 
privación de voz activa y pasiva, que ninguno tenga el atrevimiento de contravenir 
directa o indirectamente, de palabra o por escrito, estas ordenaciones, sino que todas 
sean puestas en ejecución, no obstante todo lo que en contrario pudiera estar antes 
legislado.
Dado en Rúan y sellado con los sellos de nuestro cargo el día 14 de septiembre del 
año del Señor de 1533 y segundo de nuestro oficio.

(del archivo de Santo Domingo en México)

Carta del M. General Juan Fenario de 6 de Junio de 1536

A mis carísimos en el Hijo de Dios, Reverendo Padre en Cristo Pro­
vincial de Santiago de la Nueva España, a los Priores y demás religiosos 
de la misma Provincia de la Orden de Predicadores:

Fray Juan Fenario Morían, profesor de Sagrada Teología y humilde Maestro General 
y siervo de toda la mencionada Orden, Salud y Consolación del Espíritu Santo.
Puesto que es muy grande el fruto que se espera de esa reformada, y para nosotros 
muy amada, provincia de Santiago, tanto provecho de nuestra Orden como en utilidad 
de los mismos infieles, de lo cual tenemos una verdadera y fiel relación de parte de 
muchos; los cuales, a su vez nos informan que la libertad de los Provinciales es muy 
grande y que el ejercicio de nuestra autoridad presenta muchos obstáculos, sobre todo 
por las grandes distancias; por ello, mirando a la reformación de la mencionada provin­
cia, y queriendo favorecerla todo lo que podamos, con la autoridad que nos confiere 
nuestro cargo y a tenor de las presentes: Otorgamos facultad a los Definidores del 
Capítulo Provincial de la Provincia de Santiago (tan solo durante la celebración del 
Capítulo), para que con nuestra misma autoridad puedan destituir al Provincial, con 
motivo de algún grave escándalo; por una notable mala administración económica (por 
no mirar más que a sus personales intereses) ; si realizase algún viaje a España sin el 
consejo y autorización de los Definidores; y lo que Dios no permita, que su gobierno 
fuese abiertamente pernicioso para la Provincia.
Del mismo modo, si más adelante llegáramos a instituir un Vicario General sobre toda 
la Provincia, y este Vicario fuera igualmente nocivo para la Provincia, damos poder 
a los mismos Definidores, y durante el tiempo del Capítulo, para que puedan castigar 
y aún destituir al dicho Vicario General.
A este respecto, queremos y ordenamos que la confirmación del Provincial sea hecha 
por el primer Definidor o primer elector del Capítulo Provincial. Y si éste llegare a



DOCUMENTOS INEDITOS DE IMPORTANCIA 289

fallecer o recusase hacerlo, o estuviere legítimamente impedido, lo hará el segundo 
Definidor, y así sucesivamente__No obstando nada en contrario. En fe de lo cual
mandamos sellar la presente carta con nuestros sellos propios. 
Que os conservéis bien y roguéis al Señor por toda la Orden.
Escrita desde Lyon en la casa del Coniort de la Orden de Predicadores; día 6 de 
junio de 1536.

Fr. Fenario Morían
4o. año de nuestro cargo.

Fr. Mancio de Corpus Christi. 
(rúbrica)

(Del archivo de Santo Domingo 
de México)





ELENCO DE PERSONAS Y COSAS 
RELATIVAS A LA ORDEN 

Y A LA PROVINCIA 
DOMINICANA DE SANTIAGO





Elenco de los papas durante este periodo (1508-1589)

Julio II 1503-1513
León X 1513-1521 
Adriano VI 1522-1523 
Clemente VII 1523-1534 
Pablo III 1534-1549
Julio III 1550-1555

Marcelo II 1555-1555 
Pablo IV 1555-1559 
Pío IV 1559-1565 
Pío V 1566-1572 
Gregorio XIII 1572-1585 
Sisto V 1585-1590

Maestros generales que presidieron la Orden de Predicadores 
durante los años (1508-1589)

1508-1518 Fr. Tomas de Vio Cayetano
1518-1524 Fr. García de Loaysa 
1525-1528 Fr. Francisco Silvestre de

1530-1531 Fr. Pablo Butigella
1532-1538 Fr. Juan de Feynier (o Fenario)
1539-1540 Fr. Agustín Recuperato
1542-1544 Fr. Alberto de las Casas

(o Casaus)

1546-1552 Fr. Francisco Romero de 
Castiglione 

1553-1557 Fr. Esteban Usodimare 
1558-1570 Fr. Vicente Justiniani 
1571-1578 Fr. Serafin Cavalli 
1580-1582 Fr. Pablo Constabile 
1583-1589 Fr. Sixto Fabro Lucense.

293



294 ELENCO RELATIVO A LA ORDEN Y A LA PROVINCIA

Procuradores generales en la Orden de Predicadores 
EN LA MISMA ÉPOCA (1508-1589)

1508-1512 Fr. Nicolas Spengler a 
Schomberg (la. vez)

1512- Fr. Jorge de Casali
1513- Fr. Nicolas Spengler a 

Schomberg (2a. vez)
1515-1520 Fr. Eustaquio Piazzesi 
1520-1523 Fr. Jerónimo de Peñafiel 
1524-1527 Fr. Vicente Maninardi de S.

Geminiano
1527- Fr. Romualdo de Roma 
1527-1530 Fr. Pablo Butigella 
1530-1532 Fr. Juan de Feynier 
1532-1535 Fr. Serafín Bellandini 
1535-1539 Fr. Agustín Recuperato

1539-1543 Fr. Alberto de las Casas
1543- Fr. Tomás Strozzi
1544- 1546 Fr. Francisco Romero de

Castiglione
1546-1553 Fr. Esteban Usodimare 
1553-1560 Fr. Tomás Manriquez 
1560-1569 Fr. Eustaquio Locatelli 
1569-1571 Fr. Serafín Cavalli 
1571- Fr. Pedro Hernández 
1573-1580 Fr. Sixto Fabro Lucense 
1580-1583 Fr. Antonio de Sousa
1583- Fr. Marco Valladares
1583- Fr. Juan de la Cueva
1587- Fr. Bartolomé de Miranda.

Cardenales protectores y viceprotectores de la Orden 
de Predicadores durante los años (1508-1589)

1511- Pedro Isvalies
1511-1524 Nicolás Fieschi
1525-1531 Laurencio Pucci
1531-1534 Tomás de Vio Cayetano. (O.P.) 

-1533 Juan García de Loaysa. (O.P.) 
(Vice)

1534-1553 Juan Salviati
1537-1540 Juan Pedro Carafa. (Vice)
1540-1541 Jerónimo Ghinucci. (Vice)

1541-1557 Juan Álvarez de Toledo. (O.P.) 
(Vice)

1554-1580 Juan Jerónimo
-1557 Miguel Ghislieri. (O.P.) (Vice)
-1564 Julio Fulvio Corneo. (Vice) 

1571-1582 Vicente Justiniani. (O.P.) 
(Vice)

1580-1598 Miguel Bonelli. (O.P.)
1582-1591 Antonio Carafa. (Vice.)

ÍNDICE DE LOS CAPÍTULOS GENERALES CELEBRADOS DURANTE EL PERIODO 
QUE AQUÍ ESTUDIAMOS (1508-1589)

1508 Roma 
1513 Genova 
1515 Nápoles
1518 Roma 
1523 Valladolid 
1525 Roma 
1530 Roma
1532 Roma 
1536 Lyon 
1539 Roma 
1542 Roma 
1546 Roma

1551 Salamanca 
1553 Roma 
1558 Roma 
1561 Avignon 
1564 Bologna 
1569 Roma 
1571 Roma 
1574 Barcelona 
1580 Roma 
1583 Roma 
1589 Roma



ELENCO RELATIVO A LA ORDEN Y A LA PROVINCIA 295

Priores provinciales de la provincia de Santiago (1534-1589)

Fr. Francisco de San Miguel 
(depuesto)

1535-1538 Fr. Domingo de Betanzos 
1538-1541 Fr. Pedro Delgado (la. vez) 
1541-1544 Fr. Domingo de la Cruz 
1544-1547 Fr. Pedro Delgado (2a. vez) 
1547-1550 Fr. Domingo de Santa María 

(la. vez)
1550-1553 Fr. Andrés de Moguer 
1553-1556 Fr. Bernardo de Alburquerque 
1556-1559 Fr. Domingo de Santa María 

(2a. vez)
1559-1562 Fr. Pedro de la Peña

1562-1565 Fr. Cristóbal de la Cruz 
1565-1568 Fr. Pedro de Feria 
1568-1572 Fr. Juan de Córdoba 
1572-1576 Fr. Domingo de Aguinaga 

(la. vez)
1576-1581 Fr. Gabriel de San José 

(lsi vez)
1581-1585 Fr. Andrés de Ubüa 
1585-1589 Fr. Domingo de Aguinaga 

f vez)
1589-1593 Fr. Gabriel de San José 

(2a. vez).

Elenco de los capítulos provinciales de la provincia 
de Santiago de México (1535-1589)

1534 Capítulo electivo celebrado en Méxi­
co. Fue anulado y no hubo Actas.

1535 Capítulo electivo celebrado en Méxi­
co. Hubo Actas pero no se conser­
varon.

1538 Capítulo electivo celebrado en Méxi­
co. Hubo Actas pero no se conser­
varon.

1540 Capítulo intermedio celebrado en 
México.

1541 Capítulo electivo celebrado en Mé­
xico.

1543 Capítulo intermedio celebrado en 
México.

1544 Capítulo electivo celebrado en Mé­
xico.

1546 Capítulo intermedio celebrado en 
México.

1547 Capítulo electivo celebrado en Mé­
xico.

1548 Capítulo intermedio celebrado en 
México.

1550 Capítulo electivo celebrado en Mé­
xico.

1552 Capítulo intermedio celebrado en 
México.

1553 Capítulo electivo celebrado en Mé­
xico.

1555 Capítulo intermedio celebrado en 
Izúcar.

1556 Capítulo electivo celebrado en Mé­
xico.

1558 Capítulo intermedio celebrado en 
Yanhuitlán.

1559 Capítulo electivo celebrado en Mé­
xico.

1561 Capítulo intermedio celebrado en Te- 
poscolula.

1562 Capítulo electivo celebrado en Mé­
xico.

1564 Capítulo intermedio celebrado en 
Cuestlaguaca.

1565 Capítulo electivo celebrado en Mé 
xico.

1567 Capítulo intermedio celebrado en Pue­
bla.

1568 Capítulo electivo celebrado en Mé­
xico.

1570 Capítulo intermedio celebrado en 
Yanhuitlán. No se conservaron las 
Actas.

1572 Capítulo electivo celebrado en Mé­
xico.

1574 Capítulo intermedio celebrado en 
Oaxaca.

1576 Capítulo electivo celebrado en Mé­
xico.

1578 Capítulo intermedio celebrado en 
Cuilapa.

1581 Capítulo electivo celebrado en Mé­
xico.

1583 Capítulo intermedio celebrado en 
Cuestlaguaca.

1585 Capítulo electivo celebrado en Mé­
xico.

1587 Capítulo intermedio celebrado en 
Cuilapa.

1589 Capítulo electivo celebrado en Mé­
xico.





VOCABULARIO DE TECNICISMOS





Absolución : Entiéndese no de la sacramental que es el perdón de los pecados por medio 
de la Confesión; sino de la amoción o remoción de un cargo u oficio.

Actas capitulares: Documentos en donde se consignan por escrito las disposiciones 
doctrinales, disciplinares y jurídicas emitidas por el capítulo ya fuese General 
(de toda la Orden), ya provincial o conventual. Las Actas tienen valor de ley 
pero en diferente medida: La Ley fundamental de la Orden la constituyen las 
constituciones que tienen como referencia general la Regla de San Agustín. Así 
pues las Actas complementan las constituciones y actualizan y remuevan las dis­
posiciones normativas del área que les compete (convento, Provincia o toda la 
Orden).

Afiliación: Etimológicamente la palabra viene de fUius (hijo) ; hacerse hijo de. Cuan­
do alguien entraba en la Orden y era aceptado, hacía la “profesión” (Cf.) de 
vivir según las normas de los predicadores prometiendo obediencia al maestro 
general de la Orden (Cf.), pero quedaba bajo el mandato inmediato de su supe­
rior local (casa o convento) que a su vez debía obedecer al superior mayor inme­
diato llamado Provincial. El que profesaba quedaba incorporado a la Orden en 
general, pero de modo inmediato a su convento; el estar incorporado por profesión 
a un convento se llamaba afiliación. La afiliación dejó de hacerse al convento 
desde 1917 para hacerse a la provincia.

Amparo eclesiástico: Una costumbre medieval que llegó a ser ley y que pervivió en 
algunos países hasta muy tarde; se consideraba que el templo era un lugar sagrado 
y de indulgencia, el que se acogía a él quedaba protegido de la ley humana (o 
civil) ; el amparo en el templo tiene raíces judaicas.

299



300 VOCABULARIO DE TECNICISMOS

Apóstata: En el contexto de este trabajo se refiere a aquellos religiosos que abando­
naron la Orden sin licencia.

Apostólico: Referente a los apóstoles; en la edad media los dominicos querían llevar 
“la forma de vida de los apóstoles”, es decir una vida dedicada a la oración 
y a la predicación, de ahí que a la actividad externa para predicar la Palabra 
de Dios se le denominara “apostolado”.

Asignación: Es el nombramiento que se hace de un religioso a una provincia y a un 
convento para que allí viva. Acto por el cual se le confieren los derechos de las 
constituciones.

Bula: Documento papel que lleva un sello generalmente de plomo y que representa por 
un lado las efigies de San Pedro y San Pablo y por el otro lleva el nombre del 
pontífice que la expide. En el sobrescrito el papa toma el título de Episcopus 
Servus Servorum, Dei (obispo siervo de los siervos de Dios). Las Bulas pueden 
tratar de toda clase de actos pontificios, ordenanzas, constituciones, etcétera.

Breve pontificio: Documento pontificio que se distingue de las Bulas en ser sus fórmu­
las más cortas y los asuntos tratados de menos importancia.

Canónico: Lo referente al canon; etimológicamente canon significa regla, norma. El 
derecho eclesiástico reunido en un volumen se denomina “Código de Derecho 
Canónico”, al que están sujetos también los religiosos.

Capítulo: Reunión o junta que hacen los religiosos o los canónigos en determinados 
tiempos según los estatutos particulares. El origen de la denominación viene de 
una costumbre monacal: Los monjes se reunían diariamente para leer un capítu­
lo de la Sagrada Escritura o de su Regla monástica. Con el tiempo se denominó 
capítulo el lugar donde se hacían esas lecturas y de allí pasó a llamarse de la 
misma manera la reunión tenida en el susodicho lugar.

Capítulo conventual: En cada convento los religiosos que ya tienen un cierto número 
de años de profesión tienen derecho a participar en el Capítulo. El convento trata 
en esas reuniones asuntos de distinta índole para la buena marcha de la comu­
nidad. Se hacen actas de cada capítulo que es presidido por el prior superior 
del convento.

Capítulo general: Reunión de provinciales y delegados (definidores) para elegir 
maestro general de la Orden o para legislar lo relativo a la buena marcha de la 
misma Orden.

Capítulo provincial: Reunión de priores y delegados de una provincia para elegir 
provincial o legislar sobre lo más conveniente para el buen desarrollo de la 
entidad.

Celda: Lugar de residencia privada de cada religioso; aquí el religioso ora, estudia y 
duerme.

Circator: Religioso encargado de hacer guardar la disciplina regular dentro del con­
vento, castigando a los infractores.

Claustro: Del latín claudere (= cerrar) ; en sentido directo se refiere a la galería que 
cerca el patio de un templo o convento. En sentido figurado se refiere a los 
miembros de una comunidad religiosa.

Clausura: Recinto interior de los conventos en el que se prohíbe la entrada a los no 
religiosos. La clausura puede ser papal o episcopal, según lo haya establecido 
uno u otro.

Congregación: Los dominicos estaban divididos en provincias; pero cuando se daban 
situaciones especiales, sobre todo con motivo de la reforma de la observancia, 
el maestro general podría dar una organización especial a los religiosos de algún 
territorio para conseguir los efectos deseados, eximiéndolos de la autoridad de los



VOCABULARIO DE TECNICISMOS 301

provinciales; sin embargo, muy frecuentemente los privilegios de estas congrega­
ciones provocaban fricciones con las autoridades provinciales.

Convento: Derivado del latín convertiré (= reunirse, congregarse). Casa o comunidad 
religiosa. Para los dominicos, entre otras cosas se distingue convento de monas­
terio, en que el religioso no hace el voto de inamovilidad como los monjes, y así 
puede desplazarse para realizar sus tareas apostólicas.

Culpa: El Derecho Canónico tomó del romano la noción de culpa, que en sentido estric­
to se define como falta de diligencia en el cumplimiento de una obligación. La 
culpa podía ser leve o grave según se refiriera a una obligación principal o se­
cundaria. A cada una de estas culpas correspondía una serie de castigos para 
corregir y reparar la falta.

Diezmo: Prestación de parte de los frutos o lucro obtenidos legítimamente que los 
fieles pagaban a la Iglesia para la manutención del clero.

Diócesis: Territorio sujeto a la jurisdicción de un obispo. Las órdenes religiosas anti­
guas que gozaban del privilegio de exención no estaban sujetas a los obispos más 
que en lo relativo al culto público y a la pastoral.

Doctrina: Conjunto de verdades que se creen y enseñan. Por extensión el lugar donde 
se enseñan.

Evangélico: Lo referente al Evangelio. Los movimientos evangélicos en la edad media 
fueron muy numerosos; sin embargo, las interpretaciones que se hacían de los 
evangelios no siempre eran ortodoxas, creándose las herejías medievales, contra 
las que combatió la Orden de Predicadores, demostrando que el Evangelio se 
podía vivir en toda su pureza y exigencia, como lo pretendían los herejes, y en 
comunión con la autoridad eclesiástica.

Evangelio: Se llaman evangelios a los cuatro diferentes escritos autorizados por la 
Iglesia como auténticos, relativos a la obra y vida de Cristo. Fueron redactados 
entre los siglos primero (segunda mitad) y segundo (primera mitad) de la era 
cristiana. El Evangelio es la buena Nueva, la Palabra de Dios que anuncia la 
reconciliación de Dios con los hombres por medio de Jesucristo.

Escatología: Del griego “Esxaton” (=lo último, lo final). En la fe judía la esca- 
tología era uno de los elementos fundamentales; es decir la tensión hacia un 
acontecimiento último quedaba significado a la vida actual o presente. La esca­
tología incluye la intervención de Dios; una transformación de la historia y su 
interpretación fundamentada en esa intervención, y por último una división de 
la historia en épocas según el acontecimiento fundamental; la intervención de 
Dios en la vida del Hombre por iniciativa del mismo Dios.
Para los cristianos ese acontecimiento fundamental es la Persona de Cristo.
El tiempo visto desde la escatología adquiere una nueva dimensión trascendente 
(intervención de Dios) que aporta un nuevo significado a la existencia del 
hombre; la salvación. Aceptar a Cristo como centro de la historia humana, es 
el acontecimiento fundamental; lo que quiere decir que Dios, en Cristo, está pre­
sente ya ahí. Sin embargo, aún no se manifiesta totalmente, porque debe re­
gresar.
Dios ya ha intervenido en la historia, pero todavía no termina su intervención 
en la misma historia. Estos dos momentos esenciales: ya ahí pero todavía no, es 
lo que se llama tensión escatológica.

Escolástica: Denominación de la filosofía cristiana medieval y su respectivo método. 
Etimológicamente viene de Schola que significa escuela.

Excomunión: Pena máxima eclesiástica que se puede imponer a un cristiano, privándolo 
de las gracias espirituales y de los sacramentos, (en algunas ocasiones también



302 VOCABULARIO DE TECNICISMO!

de los auxilios temporales) hasta que por medio de la penitencia pueda se] 
nuevamente admitido a la comunión de la Iglesia, es decir de Cristo. Se pued< 
incurrir en esta pena por violar los preceptos y disposiciones morales o canonical 
que la ameriten. La absolución de dicha pena queda reservada por el Derechc 
al prelado, al obispo, al papa, según la gravedad de la falta.

Habilitación: Autorización que se concede a una persona por la autoridad competente 
para que realice un acto jurídico para el cual, sin ella, no tendría personalidac 
jurídica.

Impedimento: Término jurídico para designar cualquier irregularidad que por defectc 
natural o por delito, veda la entrada al estado religioso o a las órdenes sagradas 

Institución: Término jurídico para designar la instauración de una autoridad. Si 
contrario es la destitución.

Incardinación: Los clérigos al recibir la primera de las órdenes menores (tonsura) s< 
inscriben a una diócesis y a eso se llama incardinación.

Jurisdicción: Territorio y personas incluidas en él, sobre el cual tiene competencia 3 
derecho una autoridad legítima.

Lector: El que lee algún curso; es sinónimo de maestro.
Lectorado: Grado que se confería en la Orden de Predicadores a algunos religiosos 

probados en ciencia para poder enseñar dentro de la Orden.
Maestro de novicios: Al entrar en la Orden todo candidato debe pasar un año de 

introducción llamado Noviciado.
El encargado por la Orden de este oficio es llamado Maestro de Novicios.

Maestro de sagrada teología: Título académico que llegó a tener gran importancia en 
la Orden, tanto por la ciencia que se suponía en los que le ostentaban, como poi 
la influencia que ejercían en el gobierno de la Institución, ya que siempre se 
exigía un número determinado de Maestros en Sagrada Teología en los Consejos 
Provinciales y en los Capítulos Generales.

Maestro general: Autoridad máxima en la Orden de Predicadores.
Monacal: De monje, del griego “monos” (uno), de ahí monasterio. El monacato es una 

de las primeras formas de vida religiosa. En occidente, la institución más im­
portante fue la de San Benito. Los monjes vivían aislados del mundo en sus 
monasterios.

Noviciado: Lugar en donde residen los novicios.
Novicio: El que entra en la vida religiosa debe pasar un año de “prueba”, tanto para 

observar la forma de vida que desea abrazar, como para ser observado por la 
Institución y conocer ésta, sus aptitudes e intenciones. Pasado el periodo de 
prueba tanto la Orden como el novicio pueden decidir la aceptación o el rechazo. 

Peculio: Es la posesión de algunos bienes o dineros en beneficio personal. En la Orden 
al hacerse el voto de la pobreza, toda posesión particular queda abolida, de tal 
manera que guardar, buscar, o poseer bienes personales constituye un delito.

Prior: El superior de un convento; de ahí que a los conventos se les llame también 
prioratos. El prior de un convento es elegido directamente por el voto de los 
miembros del mismo; pero para que pueda ejercer como tal, debe antes ser con­
firmado por el Provincial.

Profesión: Del latín profiteor (—proferir o declarar). Acto reconocido por la Iglesia 
por el que un hombre o mujer declaran delante de la Iglesia consagrar a Dios 
sus vidas por medio de los votos de castidad, pobreza y obediencia.

Recolección: Recoleta. Casa religiosa en la que se vivía con mayor austeridad la Regla 
y constituciones religiosas.

Regla: Regula o norma por la que se reglamentaba la vida de los religiosos. Antigua-



VOCABULARIO DE TECNICISMOS 303

mente había varias Reglas escritas por hombres santos e ilustres que enseñaban 
a sus seguidores o imitadores el camino de la perfección cristiana, proporcionán­
doles un método más fácil y seguro para lograrla. Una de estas Regulas o Reglas 
era la de San Agustín, Doctor de la Iglesia. Esta Regla era toda una institución 
en la tradición monacal y se componía de varias disposiciones prácticas y flexi­
bles. Santo Domingo adoptó esta Regla porque al momento de fundar su Orden, 
el Concilio IV de Letrán había limitado la creación de nuevas órdenes religiosas, 
debiendo, las que se fundaran, basarse, en alguna de las Reglas ya existentes.

Vicaría: Casa religiosa que por limitado número de miembros no tenía derecho a elegir 
prior, y por ello el superior (vicario), era señalado por el Provincial como su 
vicario.

Vicario: Superior de una vicaría.
Voto: Compromiso hecho con Dios de servirle y amarle sobre todas las cosas por medio 

de una promesa que consiste, generalmente, en observar la pobreza, la castidad y 
la obediencia voluntarias. De ahí que el individuo que así se comprometía, se le 
llamaba religioso.





BIBLIOGRAFIA





ABREVIATURAS

ACGOP
ACSD
AFP
AGI
AGOP

AH
AINAH
ASO FF PP
BL
BM
BOP
CDIAO

CSOP
DH
GP
HI
HI EN M
HIAE

Acta Capitulorum Generalium Ordinis Praedicatorum. vide: Reichert. 
Archivo del Convento de Sto. Domingo. (México.)
Archivum Fratrum Praedicatorum. Roma, 1931 y ss.
Archivo General de Indias.
Archivum Generale Ordinis Praedicatorum (repertorium Bonnet). (Roma- 
Santa Sabina).
Apologética Historia, vide: Las Casas. 
Archivo del Instituto Nacional de Antropología e Historia.
Analecta Sacri Ordinis Fratrum Praedicatorum. Roma, 1893 y ss. 
Bancroft Library.
Biblioteca Missionum. Miinster-Achen. Freiburg in B. 1916-1939. vols. I a IX. 
Bullarium Ordinis Praedicatorum. vide: Ripoll-Bremond.
Colección de Documentos Inéditos relativos al descubrimiento, conquista y 
organización de las antiguas posesiones españolas de América y Oceania. Ma­
drid, 1864-1884.
Constitutiones Sacri Ordinis Praedicatorum.
Dissertationes Historicae. Instituto Storico Domenicano. Roma, 1931 y ss. 
Peter Gerhard, vide: Gerhard.
Historia de las Indias, vide: Las Casas.
Historia de la Iglesia en México, vide: Cuevas.
Historia de la Iglesia en América Española, vide: Lopetegui-Zubiixaga.

307



308 BIBLIOGRAFÍA

lc Las Casas, vide: Las Casas.
mh Missionalia Hispánica. Madrid, 1944 y ss.
moph Monumenta Ordinis Praedicatorum Histórica, Roma, 1896 y ss.
ms 1 Manuscrito de las Actas Capitulares de la Provincia de Santiago de México,

s. xvi. Bancroft Library (USA).
ms 2 Manuscrito de las Actas Capitulares de la Provincia de Santiago de México,

s. xvi. Archivo del Instituto Nacional de Antropología e Historia (Mé­
xico) .

ms 3 Manuscrito del Acta del Capítulo Provincial de 1583 de la Provincia de San­
tiago de México. Archivo General de Indias (España).

ph Palestra Historial, vide: Burgoa.
sop Scriptores Ordinis Praedicatorum. vide: Quetif-Echard.

FUENTES MANUSCRITAS

Archivo del Convento de Santo Domingo de México.
Serie I, siglo XVI cartas y bulas.

Archivo General de Indias (Sevilla).
Patronato 183. fol. 2-13v.

Archivo General de la Orden de Predicadores (Roma).
Series IV Registrum Litterarum Magistrorum Generalium.
Series Xin Acta Capitulorum Provincialium Provinciae Sancti Jacohi de México.
Series XIII Acta Capitulorum Provincialium Provinciae Hispaniae.

Archivo del Instituto Nacional de Antropología e Historia (México).
G.O./ll Capítulos Provinciales dominicos s. XVI.
774ant. 320 C.A. Información Apologética de los Dominicos 1572.

Bancroft Library (Berkeley, California, USA).
Manuscripta Mexicana MM-142. Actas de los Capítulos Provinciales de la Provincia 
de Santiago de México, siglo XVI.

FUENTES IMPRESAS

Agreda y Sánchez, José M.
1897 Introducción al libro Tercero de la Historia Religiosa de la Provincia de 

México de la Orden de Predicadores. México, impreso por el Museo Nacio­
nal de México, 1897.

Altamira, Rafael
1932 “El texto de las Leyes de Burgos de 1512”, en: Revistá de Historia de 

América, 4 (1932), 306-321.
Arroyo, Esteban, O. P.

1959- Los Dominicos forjadores de la civilización oaxaqueña. Oaxaca-México, 2 
1961 vols., 1959-1961.

Bayle, Constantino
1944 “Órdenes religiosas no misioneras en Indias”, en: mh, I (1944), 517-558. 

Becerra López, José Luis
1963 La organización de los estudios en la Nueva España. México, 1963. 

Beltrán de Heredia, Vicente
1939 Historia de la Reforma de la Provincia de España (1450-1550). dh, vol. 

XI, Roma, 1939.



BIBLOGRAFÍA 309

1941 Historia de las corrientes de espiritualidad entre los dominicos de Castilla 
durante la primera mitad del siglo XVI. Biblioteca de Teólogos Españoles, 
vol. Salamanca, 1941.

1954 La autenticidad de la Bula “In Apostolatus Culmine" base de la Universi­
dad de Santo Domingo, puesta fuera de discusión. Publicaciones de la Uni­
versidad de Santo Domingo. Serie IX, vol. XGIX, No. 3, Ciudad Trujillo, 
República Dominicana, 1954.

Bermúdez Plata, Cristóbal
1940 Catálogo de pasajeros a Indias, 2 vols., csic, 1940. 

Biblia
1967 Biblia de Jerusalén. Ed. española, Desclée de Brouwer, Bruxelles, 1967. 

Biermann, Beno, O. P.
1934 “Zwei Briefe von Fray Bartolome de las Casas (1534-1535)”, en afp, IV 

(1934), 187-219.
1945 “Die Anfänge der Dominikanertätigkeit in Neu Spanien und Peru”, en: 

afp, Xni (1945), 5-58.
1957 “Die Kapitälakten der Dominikanerprovinz von H. Jacobus in Neu Spa­

nien”, en: Zeitschrift für Missionswissenschafts, XLI (1957), 126-145.
1968 Las Casas und seine Sendung, Mathias-Grünewald Verlag-Mainz, 1968 (Wal­

berberg Studien).
Bullón, E.

1917 Un colaborador de los reyes católicos: el doctor Palacios Rubios y sus 
obras. Madrid, 1917.

Burgoa, Francisco de, O. P.
1670 Palestra historial de virtudes y exemplares apostólicos. Fundada del zelo 

de insignes héroes de la Sagrada Orden de Predicadores en este Nuevo 
Mundo de la América de las Indias Occidentales, México, 1670.

1934 Geográfica descripción de la parte septentrional... México, Talleres Grá­
ficos de la Nación, publicados (2 vols.) por el Archivo General de la Na­
ción, 1934.

Cabal, Juan, O. P.
1967 Fray Domingo de Betánzos, Villava (España), 1967 (Colección O.P.E., 

No. 25).
Capitani, Ovidio, et allii

1971 L’eresia Medievale, Bologna, Editrice II Mulino, 1971.
Carreño, Alberto Ma.

1934 Fray Domingo de Betánzos, México, 1934.
Carro, Venancio Diego, O. P.

1951 La teología y los teólogos juristas españoles frente a la conquista de Amé­
rica, 2a. ed. Salamanca, 1951. (Biblioteca de Teólogos Españoles, vol. 18.)

Cartas de Indias
1970 Cartas de Indias, 2 vols. Guadalajara, México. Edición Facsimilar de Ed­

mundo Aviña Levy, 1970.
Casas

vide: Las Casas.
Castro Seoane, José, O. de M.

1952 “Matalotaje, pasaje y cámaras a los religiosos misioneros en el siglo XVI”, 
en: mh, IX (1952), 53-74.

1952 “Vestuario, cama y entretenimiento pagados por la Casa de Contratación



310 BIBLOGRAFIA

de Sevilla a los misioneros que pasaron en el siglo XVI a Indias y Filipi­
nas, en: mh, IX (1952), 365-386.

CDIAO
1864- Colección de Documentos Inéditos relativos al descubrimiento, conquista y 
1884 organización de las posesiones españolas en América y Oceanía, sacados de 

los Archivos del Reino y muy especialmente del de Indias, Editado por: 
Joaquín F. Pacheco, Francisco de Cárdenas y Luis Torres de Mendoza, 42 
vols., Madrid, 1864-1884.

Concilio de Trento

Concilium Tridentinum, de la Górres-Gesellschaft, Friburgo de Brisgovia, 
1901 y ss.

Concilio Provincial

1769 Concilios Provinciales Mexicanos I y II, publicados por Lorenzana, Méxi­
co, 1769.

1876 Concilio Provincial Mexicano III, celebrado en 1585, 2a. ed. de Mariano 
Galván, Barcelona, 1876.

CSOP
1690 Constituciones Sacri Ordinis Praedicatorum, Ed. de Antoninus Cloche, Ro­

ma, 1690.
Cortés, Hernán

1969 Cartas de Relación, México, 1969, Editorial Porrúa Hnos., S. A. (Colec­
ción “Sepan Cuantos ...”, 7).

1971 Escritos sueltos, Biblioteca Histórica de la Iberia, tomo XII, México, 1971. 
Cotterill, R. S.

1946 Histoire des Amériques (trad. del inglés), París, Payot, 1946. 
Cuervo, Justo, O. P.

1914- Historiadores del convento de Salamanca, 3 vols., Salamanca, 1914-1916. 
1916

Cuevas, Mariano, S. J.
1914 Documentos inéditos del siglo XVI, para la historia de México, publicados 

bajo la dirección de Genaro García, México, Museo Nacional de Arqueolo­
gía, Historia y Etnología, 1914.

1946 Historia de la Iglesia en México, 5 vols., Editorial Patria, 1946, 5a. edición. 
Chacón y Calvo, José María

1930? Cedulario cubano. Los orígenes de la colonización 1493-1512, Madrid, s. d. 
(1930?).

Chenu, Marie Dominique, O. P.
1959 ¿Es ciencia la teología?, versión española, Andorra, Editorial Casal y Valí, 

1959.
1963 Saint Thomas d’Aquin et la Théologie, Paris, Ed. du Saviel, 1963 (Col. 

Maîtres Spirituels, No. 17).
Dâvila Padilla, Agustín, O. P.

1955 Historia de la fundación y discurso de la Provincia de Santiago de Méxi­
co, de la Orden de Predicadores por las vidas de sus varones insignes y 
casos notables de Nueva España, México, Editorial La Academia Literaria, 
1955.

De Meyer, Albertus, O. P.
1935 Registrum Litterarum Fr. Thomae de Vio Caietani, O. P., Magistri Ordinis. 

moph, vol. XVII, Roma, 1935.



BIBLOGRAFÍA 311

Díaz del Castillo, Bernai
1969 Historia verdadera de la Conquista de la Nueva España, introducción y no­

tas de Joaquín Ramírez Cabañas, México, Editorial Porrúa, S. A., 1969 
(“Sepan Cuantos ..5).

Egaña, Antonio
1958 La teoría del Regio Vicariato Español en Indias, Roma, Serie B, Facultad 

de Historia Eclesiástica, 1958 ( Analecta Gregoriana, 95).
Fernández de Oviedo, Gonzalo

1959 Historia General y Natural de las Indias, edición de la Biblioteca de Auto­
res Españoles, 5 vols., Nos. XCVII-CI, Madrid, 1959.

F errando-F onseca

1870- Historia de los padres dominicos de las Islas Filipinas y en sus misiones 
1872 del Japón, China, Tunkin y Formosa, desde el descubrimiento y conquista 

de estas islas por las flotas españolas hasta el año 1840, 6 vols., Madrid, 
1870-1872.

Figueras, Antonio, O. P.
1944 “Principios de la expansión dominicana en Indias”, mh, I (1944), 303-340. 

Fita, Fidel, S. J.
1892 “Primeros años del Episcopado en América”, Boletín de la Real Academia 

de la Historia, No. 20 (1892), 261-300.
Fliche-Martin

1941- Histoire de F Eglise depuis les origines jousqidà nos jours. Fondée par 
ss. Augustin Fliche et Victor Martin, 26 vols. Bloud et Gay, Editeurs. (Para 

este trabajo especialmente, vol. XV.)
Fontana, V. M.

1665- Constitutiones, declarationes et ordinationes Cap. Gen. Sacri Ordinis Prae- 
1666 dicatorum, ab anno 1220 usque ad annum 1651 emanatae, 2 vols., Romae,

1665-1666.
Franco Ortega, Alonso, O. P.

1900 Segunda parte de la Historia de la Provincia de Santiago de Mexico, Or­
den de Predicadores en la Nueva España, año de 1645, publicada por vez 
primera en México, 1900.

Fuente, I, O. P.
1929 Los heraldos de la civilización centroamericana, Vergara (España), 1929. 

Gallegos Rocaful, J.
1946 El hombre y el mundo de los teólogos españoles en los siglos de oro, Méxi­

co, 1946.
1951 El pensamiento mexicano en los siglos XVI y XVII, México, UNAM, 1951. 

García Icazbalceta, Joaquín
1896 “La Orden de Predicadores en México”, en: Opúsculos Varios, vol. II, Mé­

xico, 1896, pp. 369 y ss.
1929 Don Fray Juan de Zumárraga, primer obispo y arzobispo de México, Ma­

drid, M. Aguilar Editor, 1929, Biblioteca Histórica Iberoamericana, dirigi­
da por Carlos Pereyra.

Gelabert-Milagro;, J. M. Milagro y M. Garganta, O. P.
1947 Santo Domingo de Guzmán. Su vida, su Orden, sus escritos, Madrid, Biblio­

teca de Autores Cristianos (BAC, No. 22), 1947.
Gerhard, Peter

1972 A Guide to the historial Geography of New Spain, Cambridge University 
Press, 1972.



312 BIBLOGRAFÍA

Giménez Fernández, Manuel
1948 Hernán Cortés y su revolución comunera en Nueva España, Sevilla, 1948.
1949 “El estatuto de la Tierra de Casas”, en: Anales de la Universidad Hispa­

lense, año X, 3 (1949).
1953 Bartolomé de las Casas, vol. I, Delegado de Cisneros para la reformación 

de las Indias. Publicaciones de la Escuela de Estudios Hispanoamericanos 
de Sevilla, No. LXX, Sevilla, 1953.

González de Acuña, A.
1670 Summarium Privilegiorum Ordinis Praedicatorum a Sancta Sede Concesso- 

rum. 1216-1669. Adjuncto statum Causarum, Roma, 1670.
Hanke, Lewis

1951 Colonisation et conscience chrétienne au XVle siécle, traducción del inglés, 
París, Ed. Pión, 1951.

Hanke, Lcwís-Giménez Fernández, Manuel
1954 Bartolomé de las Casas 1474-1566. Bibliografía crítica y cuerpo de mate­

riales para el estudio de su vida, escritos y actuación y polémicas que sus­
citaron durante cuatro siglos, Santiago de Chile, 1954.

Hernáez, Francisco, S. J.
1895 Colección de Bulas y Breves y otros documentos relativos a la Iglesia de 

América y Filipinas, 2 vols.
Historiadores

1852 Historiadores primitivos de Indias, 2 vols., colección dirigida por Enrique 
de Vedía, BAE, tomo XXII-XXVI, Madrid, 1852.

Hussey, R. D.
1932 “Text of the laws of Burgos, 1512-1513, concerning the treatment of the 

indians”, Hispanic American Historical Review, Xn (1932), pp. 306-321. 
ICAZBALCETA

vide: García Icazbalceta.
Kempis, Tomás de

1945 De la imitación de Cristo, y menosprecio del mundo, 15a. ed., Madrid, Apos­
tolado de la Prensa, 1945.

Lafaye, Jacques
1964 Les Conquistadores, París, Editions du Seuil, 1964.

Las Casas, Bartolomé de, O. P.
1957- Obras escogidas de Fray..., publicadas en BAE, 5 vols.
1958
1957 Historia de las Indias, texto fijado por Juan Pérez de Tudela y Emilio Ló­

pez Oto, con un estudio preliminar del mismo Pérez de Tudela, vols. XCV 
y XCVI de BAE, Madrid, 1957.

1958 Apologética histórica de las Indias. Estudio crítico preliminar y edición de 
Juan Pérez de Tudela Bueso, Madrid, 1958.

Lejarza, Fidel
1944 “Contenido misional del Catálogo de pasajeros a Indias”, mh, I (1944), 

571-582.
León Dufour, Javier

1973 Vocabulario de teología bíblica, Herder, 1973.
Leituria, Pedro, S. J.

1959- El regio Vicariato de las Indias y los comienzos de la Congregación de Pro- 
1960 paganda. Relaciones entre la Santa Sede e Hispanoamérica. 1493-1835, 3



BIBLOGRAFÍA 313

vols., Roma, Caracas, 1959-1960, tomo I, 1959, volumen revisado por el P. 
Antonio de Egaña, S. J., pp. 101-152.

L für TH. K.
Lexikon für Théologie und Kirche, XI vols., plus 3 suplementos, Freiburg 
in B.

Lopetegui, León, S. J.-Zubillaga, Félix, S. J.
1965 Historia de la Iglesia en América Española. Desde su descubrimiento hasta 

comienzos del siglo XIX, 2 vols., vol. I, México, América Central y Anti­
llas, BAC, Madrid, 1965.

López de Gomara, Francisco
1852 Hispania Victorix. Primera y segunda parte de la Historia General de las 

Indias, BAE, vol. XII, Madrid, 1852.
Lorenzana

vide: Concilios Provinciales Mexicanos I y II. 
Mandonet, M., O. P.

1893 Les dominicains et la Découvert de VAmérique, Paris, 1893. 
Martínez Vigil, Ramón, O. P.

1884 La Orden de Predicadores. Sus glorias en Santidad, Apostolado, Ciencia, 
Artes y Gobierno de los Pueblos; seguidas de un ensayo de una biblio­
teca de dominicos españoles, Madrid, 1884.

Massetti, P. T., O. P.
1864 Monumento et Antiquitates veteris disciplinae Ordinis Praedicatorum prae- 

sertim in Romana Provincia, 2 vols., Roma, 1864.
McLuhan, Marshal

1971 La comprensión de los medios como extensiones del hombre, 3a. ed., 
México, 1971, Editorial Diana.

Méndez Arceo, Sergio
1952 La Real y Pontificia Universidad de México, México, UNAM, 1952. 

Mendieta, Jerónimo de, OFM
1971 Historia Eclesiástica Indiana, Editorial Porrúa Hnos., S. A. en Biblioteca 

Porrúa No. 46, México, 1971.
Mesanza, Andrés, O.P.

1936 Apuntes y documentos sobre la Orden Dominicana en Colombia. Apuntes 
o Narración, 1680-1930, Caracas, 1936.

Migne, J. P.
1844- Patrología. Series Latina, 221 vols., París, 1844-1864, vol. 172, París, 
1864 1859.

Migueles, Lorenzo; Alonso, Sabino; et allii
1969 Código de Derecho Canónico y legislación complementaria, BAC, Madrid, 

1969, 7a. edición.
Millares Carlo, Agustín

Introducción a la edición de la Crónica Dominicana de Agustín Dávila 
Padilla, de la Academia Literaria, vide: Dávila Padilla.

Mortier, A., O. P.
1903- Histoire des Maîtres Généraux de P Ordre des Frères Prêcheurs, 8 vols., 
1920 Paris, 1903-1920.

Motolinia, Toribio de Benavente, OFM
1949 Carta al Emperador, México, 1949, Editorial JUS.

Moya, Fray Juan de la Cruz y, O. P.



314 BIBLOGRAFÍA

1954- Historia de la Santa y Apostolica Provincia de Santiago de Predicadores 
1955 de México en la Nueva España, 2 vois., México, Manuel Porrúa, 1954-1955.

Ocio,
1891 Reseña Biográfica de los religiosos de la Provincia del Santísimo Rosario 

de Filipinas, desde su fundación hasta nuestros días, 2 vols., Manila, 1891. 
Ojea, Fernando, O. P.

1897 Libro Tercero de la Historia Religiosa de la Provincia de México de la 
Orden de Nuestro Padre Santo Domingo. Impreso por el Museo Nacional 
de México, 1897.

Olmeda, Sebastián de, O. P.
1936 Chronioa Ordinis Praedicatorum a 1550 et ultra. (P. Canal.) Roma, 1936. 

Orejel, Ignacio y González, Manuel
1970 Santo Domingo de México. México, 1970. Editorial JUS.

Paso y Troncoso, Francisco del
1939- Epistolario de Nueva España. 16 vols. México, Antigua Librería Robredo, 
1942 1939-1942.

Pattee, Ricardo
1967 La República Dominicana. Madrid 1967, Ediciones de Cultura Hispánica. 

Pereyra, Carlos
1947 Hernán Cortés. Buenos Aires, 1947. Editorial Espasa Calpe. (Colección 

Austral, No. 236.)
Pérez, Eutimio

1888 Recuerdos del espiscopado oaxaqueño. Oaxaca, 1888.
Pérez de Tudela, Juan

1957 Introducción y estudio crítico de ... las obras de Fray Bartolomé de las 
Casas. BAE, tomo XCV. Madrid, 1957. vide: Las Casas.

Pirenne, Henri
1970 Historia Económica y Social de la Edad Media. México, Fondo de Cul­

tura Económica, 1970 10a. reimpresión.
Plaza y Jaén, Cristóbal Bernardo de la

1931 Crónica de la Real y Pontificia Universidad de México escrita en el siglo 
XVII por ... 2 vols. México, UNAM, 1931.

Puga, Vasco de, Cedulario
1878- Provisiones, Cédulas, Instrucciones de su majestad; Ordenanzas de di- 
1879 funtos y Audiencia para la buena expedición de los negocios y adminis­

tración de Justicia y gobernación de Nueva España, y para el buen tra­
tamiento y conservación de los indios desde el año 1525 hasta el presente 
de 1563. 2 vols. México, 1878-1879.

Quetif, Iacobus, O. P. y Echard, Iacobus, O. P.
1719- Scriptores Ordinis Praedicatorum recensiti, notisque historicis et cripticis 
1723 illustrati. 2 vols. París, 1719-1723.

Redmond, Walter Bernard
1972 Bibliography of thè Philosophy in the Iberian Colonies of America. La 

Haya, 1972. (Archives Internationales d’Histoire des Idées, No. 51.) 
Reichert, Benedictus Maria, O. P.

1898- Acta Capitulorum Generalium Ordinis Praedicatorum, 1220-1880. 9 vols. 
1904 MOPH, Roma, 1898-1904.

Remesal, Antonio de, O. P.
1964 Historia General de las Indias Occidentales y particularmente de la Go­

bernación de Chiapas y Guatemala. 2 vols. BAE. Nos. CLXXV y CLXXXIX.



BIBLOGRAFÍA 315

Con un estudio preliminar de Carmelo Sáenz de Santa María, S. J., Ma­
drid, 1964.

Ricard, Robert
1933 La Conquête Spirituelle du Mexique. (Essai sur l’apostolat et les méto- 

des missionaires des Ordres mendicants en Nouvelle Espagne de 1523-24 
á 1572). Paris, Institut d’ethnologie, 1933.

Ripoll-Bremond

1729- Bullarium Ordinis Praedicatorum. 8 vols. Romae, 1929-1740.
1740

Riva Palacio, Vicente
Mexico a través de los siglos. 5 vols. Tomo II; El Virreinato. Historia de 
la dominación española en México, desde 1521-1808. México, Barcelo­
na, s.d.

Romero, José Luis
1971 La Edad Media. México, Fondo de Cultura Económica, 1971. (Breviario 

Núm. 12.)
Roze, M. A., O. P.

1878 Les Dominicains en Amérique. Paris, 1878.
Sáenz de Santa María, Carmelo, S. J.

1964 Estudio preliminar a las obras de Remesal. vide: REMESAL.
Santo Domingo de Guzmán 

vide: GELABERT et alios.
Sedano, José de J., O. P.

1970 “El método teológico de Santo Tomás de Aquino.” Colombia, Universidad 
de Santo Tomás. III (Nums. 7 y 8, 1970).

Serrano y Sanz, Manuel
1918 Orígenes de la dominación Española en América. Tomo I. Madrid, 1918. 

BAE, vol. XXV.
Specker, Johann

1950 “Der einheimische Klerus in Spanish Amerita, in 16 Jarhundert”. (mit 
besonderer Berücksichtigung der Konzilien und Synoden). en: Neue 
Zeitschrift für Missionswissenschaft. Zweiz, (1950) 73-97.

Spiazzi, Raimondo, O. P.
1967 Lo Spirito e la Regola di San Domenico, Roma, 1967. 

Taurisano, Innocentius
1916 Series Magistrorum Generalim Ordinis Fratrum Praedicatorum a Sancto 

Patriarcha Dominico, ad. Rev. Magistrum P. Fr. Hyacinthum M. Cormier. 
Romae, 1916.

Tobar, Balthasar de
1954 Bulario índico, vol. I (Compendio). Estudio y edición de Manuel Gutiérrez 

de Arce. Sevilla, 1954.
Santo Tomás de Aquino

1852- Opera Omnia. Texto latino de la Ed. de Parma. 25 vols. 1852-73. 
1873

Torquemada, Juan de, OFM
1969 Monarquía Indiana. 3 vols. México, Editorial Porrúa, S. A., 1969. (Bi­

blioteca Histórica Porrúa, 41, 42 y 43.)
Vázquez Vázquez, Elena

1965 Distribución Geográfica de las Órdenes religiosas en la Nueva España 
s. XVI. México, UNAM, 1965.



316 BIBLOGRAFIA

Velezmoro, Julio, O. P.
1966 Condición social del Indio Americano en el siglo XVI. (Pars disertationis 

ad lauream in Instituto Scienciarum socialium Facultatis Philosophiae 
Universitatis Sancti Thomae de Urbe). Roma, 1966.

Vitoria, Francisco de, O. P.
1934 Relecciones de Indios. 2 vols. Ed. del padre Getino. Madrid, 1934. 

Walz, Angelus, O. P.
1947 Compendium Historiae Ordinis Praedicatorum. 2a. ed. Roma, Pontificum 

Atheneum Angelicum, 1947.
Watt, J. A.

1964 The theory of Papal monarchy in the thirteen century. Nueva York, 
Tradition, Fordham, 1964.

Zamora, Alonso
1930 Historia de la Provincia de San Antonino del Nuevo Reino de Granada, 

(hasta 1680). Caracas, 1930.
Zavala, Silvio

1973 La encomienda indiana. 2a. ed. Mexico, Editorial Porrúa, S. A., 1973. 
Biblioteca Histórica Porrúa Nûm. 53.

Zubillaga, Félix, S. J.
1947 “Instrucción de San Francisco de Borja al Prior Provincial de Nueva 

España (1571).” Studia Missionalia. III (1947) 183 y ss.



INDICE ANALITICO





Abelardo : 238
Abstinencia: vide ayuno
Acevedo, Diego de: 110
Actas de los Capítulos Provinciales de San­

tiago de México:
1540: 154, 226, 239, 252
1541: 154, 157, 158 nn. 29-30, 166, 

179, 195 n. 214, 209, 253
1543: 158, 209, 244
1544: 159, 242, 254
1546: 233
1547: 160, 256
1548: 161, 256
1550: 161, 162, 233, 242, 256
1552: 162, 195, 199, 205, 210, 211, 219, 

256, 263, 264
1553: 162, 195, 199, 210, 244, 254, 256, 

266, 267
1555: 163, 195, 219, 220, 264, 267 
1556: 165 nn. 59-61, 166 nn. 62-66;

195, 210, 245, 255, 264, 266 
1558: 166, 167 nn. 70-74, 168 nn. 75-

77, 233, 256, 258, 263, 266, 267

1559: 168, 169, 199, 205, 233, 245, 256,
264, 269

1561: 170, 171 nn. 93-94, 195, 200, 210,
265, 267, 268

1562: 170 n. 88, 171, 172, 210, 267, 
268

1564: 172, 173, 200, 205
1565: 173, 174 nn. 111-114, 195, 200, 

210, 221, 265
1567: 176, 177, 179, 195, 201, 203, 211, 

246
1568: 171, 178, 179 nn. 137-141, 180, 

197, 201, 203, 211, 222
1570: 180
1572: 171, 180, 181 n. 148, 197, 211, 

222, 268
1574: 182, 183 nn. 155-156, 212
1576: 183, 185 nn. 170-174, 197, 201, 

212, 230, 247, 268, 269
1578: 185, 204, 212, 247, 248 nn. 119- 

120, 269, 270
1581: 186, 201, 212, 248
1583: 186, 187 nn. 179-186, 204, 205,

319



320 ÍNDICE ANALÍTICO

233, 249, 271
1585: 188, 223, 234, 264, 271, 273 
1587: 188, 189, 197, 204, 212, 213 n. 

319, 223, 234, 249
1589: 188 n. 192, 190, 198, 204, 223, 

234 n. 64, 250, 259, 269, 271 
Adriano IV: 67 
Adriano VI: 107, 293
Aguilar, fray Alfonso de, o.p.: 181, n. 148 
Aguilar, fray Francisco, o.p.: 116, 232 
Aguilar, Marcos de: 95
Aguinaga, fray Domingo de, o.p.: 212, 273 
Agustín, San: 15, 151, 193, 195, 198, 208, 

264
Agustinos: 133, 148, 229, 231 
Alba, Duque de: 38 
Alberca, fray Diego de la,, o.p.: 62 n. 3 
Alberto Magno, San: 236, 253 
Alburquerque, fray Bernardo de, o.p.: 244, 

245
Alcalá, fray Juan, o.p.: 268 
Aldama, fray Pedro de, o.p.: 128 
Alejandro VI: 38 n. 29, 44 
Alfinger, Enrique: 102
Alfonso de San Cebrián, fray, o.p.: 32,, 33 
Alonso de las Vírgenes, fray, o.p.: 93, 96, 

98
Alternancia, ley de la: 234, 270 
Alvarado, Pedro de: 113, 114 
Álvarez, fray Andrés, o.p.: 241 
Alvaro de Córdoba, beato: 29 
Altamura, Rafael: 59 n. 40 
Américo de Placencia, fray, o.p.: 238, 239 
Américo Vespucci: vide Vespucci 
Amparo eclesiástico: 127
Ampudia, fray Gutierre de, o.p.: 62 n. 3 
Ampudia, fray Pascual de, o.p.: 34 
Andalucía Nueva: vide Colombia 
Angulo, fray Pedro de, o.p.: 139 
Antequera: vide Oaxaca 
Aora, fray Juan, o.f.m.: 88 
Arconada, fray Pedro de, o.p.: 98 
Arquilliere, H. X.: 45 n. 5 
Arias, fray Juan, o.p.: 268 
Aristóteles: 15, 69, 238, 267 
Arriaga, Sebastián de: 101 n. 45 
Arroyo, Esteban: 134 n. 46
Atlixco: 204
Audiencia primera: 108, 109, 111 
Audiencia segunda: 87 n. 3, 107, 109, 111,

112, 115, 116, 127, 128
Auribeli, fray Marcial, o.p.: 28, 29, 30 n. 9 
Ávila, fray Antonio de, o.p.: 271
Ayuno: 22, 100, 150, 193-198, 201, 220

Bandelli, fray Vicente, o.p.: 36, 37 n. 25 
Báñez, fray Domingo, o.p.: 239
Barrientos, fray Andrés de, o.p.: 62 n. 3 
Bayle, Constantino: 46 n. 9
Bazán, fray Fernando, o.p.: 261, 271, 272 
Becerra López: 251 n. 130
Bellandino, fray Serafín, o.p.: 125, 129, 

240, 283, 285
Beltrán de Heredia, Vicente: 29 n. 4, 30 

n. 8, 32 nn. 15-17, 33, 35 n. 23, 38 n. 28, 
40 nn. 31-32, 41 n. 33, 49 nn. 15-17, 
50 n. 19, 98 n. 39, 138 n. 61, 237 n. 69

Benito, San: 217
Berlanga, fray Tomás de, o.p.: 50 n. 19,

98, 110, 111, 113 n. 19, 117 n. 28, 124, 
125, 127-129, 131, 136, 286, 287

Bermúdez, fray Cristóbal, o.p.: 211
Bernardo de Claravalle, San: 14, 39 
Bernardo de Sto. Domingo, fray, o.p.: 48,

69
Berrio, fray Francisco, o.p.: 254
Betanzos, fray Domingo de, o.p.: 39, 62,

63, 79, 82 n. 45, 91 n. 14, 93, 96-99, 
101, 102, 106, 107-115, 118-140, 144, 153, 
154, 159, 161, 195, 198 n. 232, 199, 202, 
228-230, 232, 233, 240, 241, 253, 277, 
278, 286

Bélica: vide Provincia de Bética
Biermann, Beno: 78 n. 38, 99 n. 40, 116 

n. 24
Bonifacio IX: 28
Borja, San Francisco de: 231
Boyl, Bernardo, o.s.b.: 46 
Breviario: 159
Brion, M.: 64 n. 8
Buenaventura, San: 263
Bula de la Cruzada: 160, 181
Bula Pastoreáis Oficiiz 122, 124, 125, 130 

n. 27
Bula Provida Sedis Apostolicae Sole rúa: 

156, 179
Bula Sublimis Deus'. 138 n. 62
Burgoa, fray Francisco, o.p.: 109 n. 12,

132 n. 34, 133 n. 40, 134 n. 49
Burgos, Leyes de: 59, 68, 69



INDICE ANALITICO 321

Bustillos, fray Jordán de, o.p.: 244 n. 98, 
255

Butigella, fray Pablo, o.p.: 120, 293

Cabal, Juan: 99 n. 40
Caballo, uso del: 166, 167, 169, 174, 177, 

180, 181-183, 186
Cadena, Melchor de la: 262
Calendario litúrgico: 221
Calzadilla, fray Bartolomé de, o.p.: 93, 98 
Cáncer, fray Luis de, o.p.: 139
Cano,, Bartolomé: 264
Cano, fray Melchor, o.p.: 39
Capitani, A.: 12 n. 6
Capreolo, fray, o.p.: 243
Capítulo general: 23 — durante el siglo 

xvi: p. 294
Capítulo provincial: 23 — de la Provincia 

de Santiago, 1534: 130, 131, 137, 174 — 
relación de los capítulos Provinciales de 
Santiago hasta 1569: 136, 137, 139, 140, 
227, 240, 242 n. 93, 244, 253 — celebra­
dos durante el siglo xvi: 295 — vide 
etiam actas de los

Cardenales protectores de la Orden: 294 
Caracciolo Parra: 103 n. 47
Caridad: 20, 22, 41 — del apostolado: 79 

— motivo de la vida cristiana: 150, 193, 
204, 215, 225

Carlos V: 47 n. 10, 66 n. 10, 67, 71, 74, 
124, 130 n. 28, 156, 243, 255, 286

Carreño, Alberto Ma.: 99 n. 40, 125 n. 14, 
130 n. 27

Carro, Venancio D.: 45 n. 5, 54, 57 n. 34 
Carvajal, fray Gonzalo de, o.p.: 274 
Carvajal, Luis de: 274 n. 220
Carvajal, fray Pablo de, o.p.: 51 n. 19 
Casaus, fray Alberto de, o.p.: 64 n. 8, 293 
Casim, fray Juan, o.f.m.: 46
Castellar, fray Tomás de, o.p.: 271 
Castidad, voto de: 151, 156, 157, 159, 162, 

163, 166, 169, 170, 181, 182, 184, 188, 
201, 202

Castigo: vide correcciones y castigos
Castro Seoane: 51 n. 19, 62 n. 2, 92 n. 18, 

135 n. 55
Catalina de Siena, Santa: 24, 39, 218, 236, 

278
Cavalli, fray Serafín, o.p.: 246, 293 
Cayetano, fray Tomás, o.p.: 36, 37 n. 26,

47, 48, 50, 57, 59, 121, 243, 259, 293

Cerda, Luis de la: 44 n. 3
Cervantes, Juan de: 262
Ceynos, Francisco: 116 n. 25, 117 
Circator: 157
Cisneros, cardenal: 36, 38, 66 n. 10, 67, 

71, 73
Clausura: 150, 161, 173, 178, 180, 202, 

203 — por el estudio: 249
Clemente VI: 44 n. 3
Clemente VII: 105, 121, 126, 129, 130, 136, 

235 n. 65, 285, 293
Clemente:VIII: 227
Clereé, fray Juan, o.p.: 36
Clero indígena: 229
Cloche, fray Antonino, o.p.: 155 n. 16, 209 

n. 289
Coatlán: 135
Cofradías: 172
Colegios dominicos de San Bartolomé: 265 

— de San Luis de la Puebla: 273-274
Colombia: 61, 82 n. 44, 96, 102, 264 — 

Universidad de: 237
Colón, Cristóbal: 43, 46, 51, 52, 61, 62, 64, 

n. 8
Colón, Diego: 49 n. 14, 52, 54, 55, 62
Comida y vestido de los religiosos suminis­

trado por los indios: vide vestido
Concepción de la Vega, ciudad de la: 52, 

64 n. 8
Concilio de Letrán IV: 193
Concilio de Trento: 22 n. 21, 223, 226 n. 

41, 246, 250, 263
Concilio Provincial Mexicano I: 230
Concilio Provincial Mexicano III: 231, 234, 

262
Confesión: 170 — licencia para: 246 — de 

mujeres: 177, 181, 184
Congregación reformada de Lombardía: 

vide Lombardía
Congregación reformada de San Marcos: 

vide Florencia
Congregación reformada de España: vide 

España
Constabile, fray Pablo, o.p.: 293
Constantino Magno: 87 n. 4
Constituciones dominicanas: 21, 22 n. 22, 

128, 155, 160, 194, 205, 206, 220, 227, 
237, 284-286

Contemplación dominicana: 20, 21, 205, 
215-224



322 INDICE ANALITICO

Contreras, fray Humberto de, o.p.: 211
Córdoba, fray Francisco de, o.p.: 63, 76 n. 

33
Córdoba, fray Pedro de, o.p.: 47, 48, 51, 

52, 54, 58, 59, 62, 63, 64, 68, 69, 74, 77, 
78, 91, 101, 111, 114, 125, 128, 195 n. 
214, 252, 277, 278

Coro: vide oficio divino
Coronel, Antonio: 75 n. 28
Coronel, Luis: 75 n. 28
Correcciones y castigos: 193-214
Cortés, Hernando: 85, 90, 94-96 nn. 27 y 

30, 108„ 134
Covarrubias, fray Domingo, o.p. : 212 
Coyoacán: 109, 133 — Convento de: 267 
Cuautla Amilpas: 133
Cuba: 51, 66 n. 10, 70, 87, 287 — Univer-

sidad de: 237
Cubagua: 76, 77, 96 n. 28
Cuervo, Justo: 33 n. 17, 39 n. 30, 70 n. 18.

76 n. 33
Cuevas, Mariano: 43 n. 1, 87 n. 3, 88 n. 5,

95 n. 25, 101 n. 45, 229 n. 48, 230, n. 49, 
231 n. 53

Cuilapa: 182 n. 152, 185, 188, 244 n. 101 
Culpa, diversos tipos de: 206-208 — vide 

etiam: correcciones y castigos
Culto divino: 153 — vide etiam: oficio di­

vino
Cumana: 68, 71, 72, 74-76
Cuyoacán: vide Coyoacán

Chacôn y Calvo: 56 n. 30, 71 n. 20
Chenu M. D.: 11 n. 5, 16 n. 11, 20 n. 18
Chiapas: 272, 273 n. 219, 287 — vide 

etiam: Provincia de San Vicente
Chico de Molina, Alonso: 265
Chila: 134, 174, 190
Chile: 237, 251
Chimalhuacân - Chalco : 109, 133
Chiquihuites: 177
Cholula: 204

Darién: 61
Dati, fray Leonardo, o.p.: 28
Dâvila Padilla, fray Agustín, o.p.: 92, 93,

96-101, 103, 105 n. 1, 107, 109 n. 10, 110, 
112, 114, 116, 119, 122, 133 n. 40, 253, 
254, 255 n. 139, 258, 259, 262, 264, 269, 
273, 274

Delgadillo, Diego: 108, 117
Delgado, fray Pedro, o.p.: 135-137, 139, 

140, 153, 159, 227, 228, 235 n. 66, 244 
n. 98, 255

Demonio: 80, 82 n. 44
Díaz del Castillo, Bernal: 87 n. 4, 93-96 

n. 27
Díaz, Femando: 267 n. 194
Diego de San Pedro, fray, o.p.: 138 n. 61 
Diego de Santa Ana, fray, o.p.: 131 
Difuntos, oficio litúrgico de los: 218 
Dinero: prohibido enviarlo a España: es­

pecialmente 156-158
Dionisio, fray, o.s.a.: 75 n. 28
Dispensa, de las observancias: 195, 197, 

200, 201
Domingo de Guzmán, santo: 9, 13, 15 n. 9, 

17, 22, 24 n. 24, 35, 37, 79, 150 n. 8, 166, 
193, 198, 205, 206 n. 276, 217, 218, 224, 
232, 253, 260, 271, 278, 285

Domingo de la Cruz I, fray, o.p.: 154, 229 
Domingo de la Cruz II: fray, o.p.: 271 
Domingo de la Cruz III, fray, o.p.: 171 
Domingo de San Pedro, fray, o.p.: 39
Domingo de Santa María, fray, o.p.: 100, 

166., 243, 255
Domingo de Santo Domingo, fray, o.p.: 97 
Dominicana, República: vide Española 
Dominicos: Passim, llegan a México: 93- 

96 — se oponen a los franciscanos en 
las Antillas: 252 — vide etiam: Orden 
de predicadores

Durán, fray Diego, o.p.: 230

Eckhart, fray, o.p.: 235
Ecuador: 256 — universidad de: 237 
Egaña, Antonio: 44 n. 1, 46 n. 7 
Encomienda: 55, 67, 69, 75
Enfermería: 169
Enríquez, Martín: 260
Erasmo: 40
Esclavos: 53 n. 22, 63, 66 n. 10, 68, 74 n. 

26, 75, 76, 116, 117
España, Congregación Reformada de: 27- 

41 — se une con la Provincia: 47, 48, 
50

Española: 43, 44, 47, 48 n. 13, 51, 52, 56, 
57, 59, 62-64 n. 8, 66 n. 10, 67-71, 76, 
77, 93, 98, 103 n. 47, 107, 111, 112, 115, 
118, 124, 127-131, 195 n. 214, 262 — 
universidad: 237, 251



INDICE ANALITICO 323

Espinal, fray Alfonso de, o.f.m.: 46, 58 
Espinosa, Antonio: 266
Espinosa, fray Francisco de, o.p.: 264 
Estrada, Alonso de: 100
Estudio: 22, 29 — como medio específico 

de la Orden de predicadores: 215-274 — 
contenido del estudio : 239

Estudio conventual : 235
Estudios dominicanos: 236, 237 — en Mé­

xico: 237, 265, 273-274 
Estudio general: 235, 236 
Estudio provincial : 235 
Etla: 134
Evangelizar: 45, 73, 81, 89, 108, 135, 277 
Ezequiel: 58

Fabie: 64 n. 8
Fabro, fray Sixto, o.p.: 274, 293
Farfán, Juan: 50 n. 19
F enario : vide F eynier
Feria, fray Pedro de, o.p.: 176 
Fernández de Oviedo: 76, 81 
Fernando el Católico: vide Reyes católicos 
Ferrara, fray Silvestre de, o.p.: 92, 105,

293
Feynier, fray Juan, o.p.: 121-124, 126 n. 16, 

128, 129, 131, 240, 241, 286, 289, 293
Figueras, A: 63 n. 4, 76 n. 34, 77 n. 35 
Figueroa, licenciado : 72
Fita, Fidel: 45 n. 6
Fliche-Martin : 44 nn. 3 y 4
Florencia: Congregación Reformada de San

Marcos: 37, 47, 48
Florent, fray, o.p.: 238
Florida : 254
Fonseca, obispo: 74, 90
Fox, Cardenal de: 35
Franciscanos: 14, 46, 68, 74, 75, 77, 88, 

90, 96, 99, 108, 110, 132, 134, 148, 149, 
229, 231, 252

Francisco de Asís, San: 224
Francisco de San Miguel, fray, o.p.: 114,

116, 125, 127-131, 136, 137
Francisco de Santa María, fray, o.p.: 51 

n. 19, 97
Franco, Alonso: 269-271
Fuensalida, fray, o.f.m.: 101 n. 45 
Fuente, Constantino de la: 75 n. 28
Fuentes, fray Tomás de, o.p.: 50 n. 19

Fundaciones dominicanas en México: 133- 
135

Funes, fray Agustín de, o.p.: 36

Gabriel de San José, fray, o.p.: 185, 247
Gaibol, fray Lope de, o.p.: 51, 58
Galeote, fray Gregorio, o.p.: 211
Gallegos Rocafull: 251, 257 nn. 148-149, 

262 n. 17Q, 263, 266, 267, 270 n. 206, 
272 n. 218

Gante, fray Pedro de, o.f.m.: 88
Garcés, fray Juan, o.p.: 63, 76 n. 33
Garcés, fray Julián, o.p.: 110, 133
García de Lerma: 102, 103
García de Loaysa, fray, o.p.: 37, 39, 47 n. 

10, 70, 90, 91, 95, 102, 105, 108, 117 n. 
28, 123, 125, 130, 131, 138 n. 62, 286, 
293

García Icazbalceta, J.: 96, 108 n. 8
García, Juan: 259
Gelabert: 205 n. 270, 206 n. 277, 207 n. 

280, 208 n. 285, 237 n. 72
Genuensi, Esteban: vide Usodimare
Gerhard, P.: 132 n. 32, 133 n. 35, et alia 

loca
Gilberto de Nogent: 11 n. 4
Giménez Fernández: 64 n. 8, 65 n. 9, 69 

n. 17, 72 n. 21, 73 n. 25, 75 n. 30
Gómez, fray Bernardo, o.p.: 256
González, Antonio: 113
González Dávila, Gil: 114 n. 21
González^, Seferino : 257
Gregorio XIII: 293
Gregorio de la Cruz, fray, o.p.: 211
Guatemala: 107, 109, 110 n. 13, 113, 114 

n. 21, 115, 133, 135, 139, 245 n. 103, 
269, 273 n. 219, 287 — universidad de: 
237

Guautinchan : 134
Guerrero;, familia: 96
Guillermo de Conches: 15
Guillermo del Santo Amor: 235
Gumiel, Juan de, o.s.b.: 30, 31
Guzmán, Ñuño de: 108, 117 n. 27, 126, 

287

Hábito: 38, 98, 102, 137, 198, 201 — acep­
tación al: 226-234

Haití: vide Española
Hanke, Lewis: 55, 56 n. 33



324 INDICE ANALITICO

Haro, Andrés de: 72
Hernáez, Francisco: 45 n. 5
Hernández, Francisco: 114 n. 21
Hiño josa, fray Juan de, o.p.: 116 
Honduras: 62, 88, 287
Honorio III: 15 n. 9, 21
Horas canónicas: vide oficio divino
Hortus conclusus: 64, 75
Hospedería: 169 — fuera de las casas de 

la orden: 204
Hospitales de indios: 171, 172 
Huexolotitlán: 244 n. 101 
Humberto, de Romanis: 238
Hurtado de Mendoza, fray Juan, o.p.: 39, 

40, 51, 98 n. 39, 138 n. 61
Hussey, R. D.: 59 n. 40

Icazbalceta: vide García Icazbalceta
Indios: passim — irracionalidad de los: 

138 n. 62
Infante, fray Juan: 46
Inmunidad eclesiástica: 117
Inocencio III: 13, 15 n. 9
Inocencio VIII: 34, 35
Inquisición: 96, 97, 253, 266
Isabel la Católica: vide Reyes católicos
Isaías: 53, 57
Izúcar: 109, 133, 164, 254

Jalapa: 174
Jamaica: 51, 66 n. 10, 287
Jerónimo, San: 194, 225
Jerónimos, monjes: 67, 69, 71-74 n. 26 
Jerónimo de Santiago, fray, o.p.: 106 
Jesuitas: 73, 148, 149, 218, 231, 248 
Jiménez: vide etiam Ximénez
Jiménez, Francisco, o.s.a.: 261
Jordán de Sajonia, fray, o.p.: 24 n. 24, 

237
Juan Bautista, fray, o.p.: 212
Juan Evangelista, San: 19 n. 16, 20
Juan de Corpus Christi, fray, o.p.: 51, n. 

19
Juan de San Martín, fray, o.p.: 31
Juan de San Pedro Mártir, fray, o.p.: p. 

62 n. 3
Julio II: 36, 46, 293
Julio III: 293
Justicia: 53, 56, 57, 68, 69, 75, 127 
Justiniani, fray Vicente, o.p.: 293 
Justo de Santo Domingo, o.p.: 93, 97

Ladrada, fray Rodrigo de;, o.p.: 139, 144 
Las Casas, fray Bartolomé de, o.p.: 47, 52, 

53, 59, 63-69, 71, 74, 75, 77, 78 n. 37, 
79, 82, 91, 110, 116 n. 24, 139, 144, 
225, 252, 269, 277

Las Casas, Francisco de: 134
Las Casas, Pedro de: 64 n. 8
Las Casas, fray Vicente de, o.p.: 93, 97, 

98, 273
Laudes: vide oficio divino
Lector = Maestro: 235, 238, 243
Lectura en el refectorio: 150, 198, 205 
Ledesma, fray Bartolomé de, o.p.: 260, 261, 

264-266
Ledesma, Fernando: 264
Ledeule, Juan de, o.f.m.: 46
Lejarza, Fidel: 62 n. 3
León X: 293
León, fray Alonso de, o.f.m.: 75 n. 28
León, fray Pablo de, o.p.: 39, 40, 41, 149 

n. 7
León, fray Rodrigo de, o.p.: 210 n. 293 
Lenguas indígenas de México: 86 n. 3 
Leturia, Pedro: 46 n. 7
Levantamiento de indios: 76 — causas: 

76 n. 32
Leuco, fray Tomás de, o.p.: 28
Librería: 169
Libros: 165, 166, 168, 169, 174, 176, 186, 

245, 249
Liturgia: vide oficio divino
Loaysa: vide García de Loaysa
Loaysa, fray Alonso de, o.p.: 56, 57 
Loaysa, Pedro de: 47 n. 10
Loenertz: 49 n. 16
Lombardía, Congregación Reformada de:

28 n. 3, 29, 30, 31, 34, 38
López de Gomara: 80 n. 42
López, fray Luis, o.p.: 270
López de Zárate, Juan: 135
Lorenzana: 231 n. 51
Loyola, fray Domingo de, o.p.: 241
Lucas, El Indio: 231
Lucero, fray Gonzalo, o.p.: 93, 96, 97, 130, 

131, 133, 134
Lutero, Martín: 245

Llano, fray Pedro de, o.p.: 115
Llórente: 64 n. 8

Mac-Nautt: 64 n. 8



ÍNDICE ANALÍTICO 325

McLuhan, Marshall: 21
Maestros en sagrada teología. En la Pro­

vincia de Santiago: 246, 247
Maestro general: 22, 23
Maestros generales de la Orden en el siglo 

xvi: 293
Magdalena, Sta. María: 119, 120, 122, 132 
Magdaleno, fray Diego, o.p.: 36 
Maitines: vide oficio divino: 219, 221 
Maldonado, Alonso: 116 n. 25 
Maldonado, Diego: 108
Mancio De Corpus Christi: 39, 289 
Manrique De Zúñiga: 273
Manso, Alonso de: 64 n. 8
Mansuetis, fray Leandro de, o.p.: 31, 32
Maraguay, cacique: 76
Marcos Evangelista, San: 148
Marcelo II: 293
María De Aragón: 29
María de Santo Domingo: vide Piedrahíta, 

beata de
María, Sma. Virgen: 198 — Oficio litúr­

gico: 218
Marín, fray Diego, o.p.: 100, 119, 120, 

198, 232
Maritain, Jacques: 277
Marroquin, Francisco: 113, 114 n. 21, 139 
Marrou, H.: 280
Marsella: 120
Martín, V.: 22 n. 21, 29, 33
Martín De los Santos, fray, o.p.: 47, n. 10
Martín, Juana: 264
Martínez, fray Juan, o.p.: 254
Martínez, fray Juan “El Viejo”, o.p.: 254
Martínez, Vigil: 221 n. 18, 269, 270 n. 206 
Mateo Evangelista, San: 73
Matías De Paz: 66
Matienzo, fray Tomás de, o.p.: 36, 48, 49 
Medina, fray Alonso de, o.p.: 75 n. 28 
Medina, fray Pedro de, o.p.: 50 n. 19 
Meditación: 220
Méndez Arceo, Sergio: 241 n. 85
Méndez, fray Fernando, o.p.: 254
Méndez, fray Juan Bautista, o.p.: 94
Méndez, fray Melchor, o.p.: 271 
Mendicidad: 22
Mendieta, fray Jerónimo, o.f.m.: 97, 98 n.

37, 105 n. 1, 109 n. 12, 134 n. 43, 162 
n. 43, 230

Mendoza, Antonio de: 116 n. 25, 253

Mendoza, Catalina de: 47 n. 10 
Mendoza, Diego de: 156
Mendoza, fray Domingo de, o.p.: 37, 47 

n. 10, 48-50, 70
Menores: vide Franciscanos
Mercado, fray Tomás de, o.p.: 262, 267- 

270
Mercedarios: 95, 149
Mesanza, Andrés de: 103 n. 47
Metodología Misional Dominicana: 43 •— 

diferencias entre los dominicos: 70, 252, 
277-280 — en las Antillas: 52-59 — en 
la Tierra Firme: 61-82 — lleva a una 
ruptura entre los dominicos: 91, 108-136 
— concepción monacal: 119-140 — con­
cepción misional: 131, 136, 228 •— por 
la pobreza: 162; vide etiem Misión

Mexicana, nación: 132 — fundaciones en 
la: 133

México, convento de Santo Domingo de: 
100, 106-108, 111, 112, 114, 117, 124, 
125, 127-133, 136, 137, 139, 140 n. 66, 
163, 165, 168, 169, 173, 174, 180, 181 n. 
148, 182, 183, 185, 228, 232, 240, 242, 
245, 247, 248, 253, 254-271, 274, 286

México: passim — Universidad de: 237; 
vide etiam universidad

México, Provincia de Santiago: vide Pro­
vincia de Santiago de México

Meyer, A.: 47 n. 10
Miaguatlán: 135
Michoacán: 256, 272 
Migueles: 156 n. 20
Minaya, fray Bernardino de, o.p.: 128,

133 n. 40, 137, 138 n. 61
Ministerio intelectual de los dominicos en 

México: 250-274
Misión: diferencias metodológicas entre 

los dominicos: 43 — desaparece como 
término dialéctico en las Actas de los 
Capítulos provinciales: 143

Mixteca, nación: 132; fundaciones: 134
Moguer, fray Andrés de, o.p.: 128, 241- 

243, 253-257 n. 151
Molina, fray Francisco de, o.p.: 50 n. 19 
Monjas dominicas: 188
Montano, fray Baltasar de, o.p.: 211 
Montejo, Francisco: 126., 287
Monterrey, fray Domingo de, o.p.: 211 
Montesinos, fray Antonio de, o.p.: 48, 49,



326 ÍNDICE ANALÍTICO

52-58, 63, 64, 67, 69, 70, 89-91, 102, 110, 
225, 252, 277

Montufar, fray, o.p.: 179, 230, 264, 265
Morales, fray Fernando de, o.p.: 181 n. 

148
Morales, fray Reginaldo de, o.p.: 115, 116 
Morelos: 109, 133
Mortier: 58, 91, 121, 130 n. 28, 131 n. 30, 

206 n. 276, 236 n. 67, 238, 243 n. 97, 
246 n. 110

Mosopolvo, fray Mateo, o.p.: 285
Mota y Escobar, Alonso de la: 262
Mota, fray Melchor de la, o.p.: 211 
Motolinía, fray, o.f.m.: 101 n. 45, 230 
Moya De Contreras, Pedro: 261
Moya, fray Juan de la Cruz y, o.p.: 90- 

96, 99, 100, 105, 106 n. 4, 112, 113 n. 18, 
114 n. 21, 122, 124, 126, 129, 130, 133 n. 
40, 232, 241 nn. 82 y 83

Muñoz, fray Alonso, o.p.: 272
Muñoz, fray, o.s.a.: 231

Narváez, Panfilo de: 64 n. 8
Negros: vide esclavos
Nejapa: 174
Neyra, fray Juan de, o.p.: 181 n. 148
Nicaragua: 139, 262, 287
Nicolás V: 44 n. 3
Nicuesa, Diego de: 61, 62
Nieva, Antonio de Sta. María de: 30 
Nochistlán: 134
Nona: vide oficio divino
Novicios: 97; vide etiam hábito
Nueva España: vide México

Oaxaca: 109, 135 — convento de Santo 
Domingo de: 133, 134, 139 n. 63, 140 n. 
66, 163, 164-, 168, 169, 173, 182, 185, 
187, 202 n. 255, 241, 242, 244 n. 101, 
245, 247, 248, 253, 254^257, 264, 265, 
269, 270, 271, 273, 274

Oaxtepec: 109, 133, 254
Obediencia: 22, 152, 158-162, 165, 171, 

175, 178, 184, 185, 192
Observancias monásticas: 193-213
Observancias religiosas: 22, 30, 37, 38, 47, 

70, 79, 94, 99, 100, 108, 118, 137, 215, 
220, 283 — en las Actas Capitulares: 
147-213; vide etiam, correcciones y cas­
tigos

Ocotlán: 247 n. 117
Oficio divino: 22, 108, 149, 194, 215-224
Ojeda, Alonso de: 61
Olmedo, fray Bartolomé de: 87
Olmedo, fray Sebastián de, o.p.: 122
Omaechevarría: 58 n. 38
Oración: 29
Orden de predicadores: passirn — historia 

de la: 24 n. 25 — fin específico de la: 
215 — estructura jurídica: 21, 22

Órdenes mendicantes: 13
Ortega, fray Cristóbal de, o.p.: 269, 270
Ortiz de Hinojosa, Hernando: 262
Ortiz de Matienzo, Juan: 108
Ortiz, fray Fernando, o.p.: 268
Ortiz, fray Juan, o.p.: 212, 213
Ortiz, fray Tomás, o.p.: 62, 63, 76, 77, 80, 

82, 89-98 n. 38, 102, 103, 106, 109, 111, 
117 n. 28, 118, 123, 277

Osorio, fray Diego de, o.p.: 181 n. 148, 
243, 244, 255, 257 n. 151, 263, 264, 273

Ovando, Nicolás de: 56, 64 n. 8, 66 n. 10
Ozpina, fray Juan de, o.p.: 268

Pablo, San: 17 n. 14, 80, 150, 208, 225, 
244

Pablo III: 125, 232 n. 55, 240, 293
Pablo IV: 293
Pablo de San Pedro, fray, o.p.: 266
Paccaroni, fray Tomás, o.p.: 28
Palacios Rubios: 66
Panamá: 61, 62, 115, 261, 287
Pánuco: 126, 134, 287
Parada, Alonso: 108
Paraguay, República jesuítica del: 73 
Parish, Helen: 65 n. 8
Paso y Troncoso: 109 n. 9; 115 n. 23, 117 

n. 27
Patronato regio: 45, 46
Patte, Richard: 66 n. 10
Pecado: por incumplimiento de la ley: 145
Peculio: 163, 176, 190, 201
Pedro, fray de San Martín, o.p.: 72
Pedro De Santa María, fray, o.p.: 93, 97
Pedro De Tarantasia, fray, o.p.: 238
Pedro Hispano: 253, 267
Pedro Lombardo: 236, 239, 262 
Penitencia: 161
Peña, fray Antonio de la, o.p.: 38
Peña, fray Pedro de la, o.p.: 244, 255, 256, 

263, 273



INDICE ANALITICO 327

Peñalosa, Gabriel de: 64 n. 8
Peñalosa, Juan de: 64 n. 8
Peralta, Gastón de: 265
Peregrinantes: 49 n. 16
Pérez de Tudela, Juan: 56, 62 n. 1, 64 n. 

8, 72 nn. 22 y 23, 73 nn. 24 y 25, 78 n. 
37, 80 n. 42

Pérez, Eutimio: 264 n. 173
Pérez, fray Rodrigo, o.f.m.: 173
Perfección cristiana: 148; vide etiam vida 

religiosa
Perlas, Costa de las: 62, 72, 75, 76
Perú: 64 n. 8, 260, 264, 265 — universi­

dad: 237, 251
Pesamonte: 54
Piedrahíta, Beata de: 38, 51 — Convento 

de: 138 n. 61
Pineda, fray Diego de, o.p.: 39
Pío II: 28-30
Pío IV: 156, 179, 293
Pío V: 181 n. 150, 258, 293
Pirenne, H.: 10 n. 2
Pizarro, Francisco: 64 n. 8
Plaza y Jaén: 256, 257 n. 148, 259 n. 160, 

264 n. 172, 269 n. 203, 270 n. 207, 272 
n. 217

Pobreza en la provincia: 154, 155, 156, 158- 
161, 163, 164, 166-168, 170, 172-176, 178- 
183, 185-192, 201, 212, 245, 246; vide 
etican peculio —• vestido y comida

Ponce de León, Luis: 92-96
Porfirio: 239
Porre Román, Jerónimo: 46
Porres, fray Francisco de: 36
Porres, fray San Martín, o.p.: 155 n. 19 
Porta Coeli, Convento de: 58, 59 n. 39 
Pozo, Tomás de, o.p.: 212
Pravia, fray Pedro de, o.p.: 244, 255, 258- 

265, 267, 271
Presentados, en la Provincia de Santiago: 

247
Prior, oficio: 23
Procuradores Generales de la Orden: 294
Profesión religiosa: 22 — fórmula: 22 n. 

32
Provincia de Aragón: 70, 123
Provincia de Bética: 70, 71, 91, 123, 126 

n. 17, 212, 288
Provincia de España: 24 — reforma en la:

27-41 — se crea la provincia de Bética 
de la: 91, 123, 126 n. 17

Provincia de San Hipólito de Oaxaca: 245, 
249

Provincia de San Vicente de Chiapas y 
Guatemala: 245 n. 103, 273 n. 219

Provincia de Santa Cruz: 43, 50 n. 19, 69,
71, 111, 112, 114, 116, 117, 122-125, 128, 
129, 136, 286, 287, 288

Provincia de Santiago de España: 33, 34, 
123 n. 6

Provincia de Santiago de México: 31 n. 
18, 34, 38, 39, 43, 62, 79, 226, 241, 242- 
244, 250, 252, 263, 264, 267, 268, 272, 
278, 286, 287, 288 — erección de la: 119- 
131, 135, 136, 140, 143 — estudio: 226- 
274 — formación de la: 85-103

Provincial, oficio: 22 — duración del car­
go en la reforma: 31

Provinciales de la Provincia de Santiago: 
295

Puebla, Colegio de San Luis: vide Cole­
gio — Convento de Santo Domingo de 
la: 133, 163, 164, 168, 169, 173, 176, 
182, 185, 187, 202, 241, 242, 246, 247, 
248, 253-255, 266, 268, 270, 271, 273, 
274

Puerto Rico: 51, 63, 64 n. 8, 66 n. 10, 70,
72, 111 — Universidad: 237, 287

Puga: 127 nn. 19-21

Quaestio: 16, 41, 58, 79, 82, 102, 139, 144, 
192 n. 209, 215, 224, 225, 230

Quiroga, Vasco de: 116 n. 25, 117

Racionalidad del indio, problemas sobre 
la: 81

Rafael De Santa María, fray, o.p.: 62, n. 3 
Raimundo de Capua, fray, o.p.: 27, 28, 

29, 39, 236
Ramírez de Fuenleal, Sebastián: 116 n. 25 
Ramírez, fray Juan, o.p.: 269
Rasura: 150, 206
Recuperato, fray Agustín, o.p.: 293 
Redmond: 257 n. 150, 267 nn. 194 y 195 
Reforma — de la Orden: 36, 37 — de la

Provincia de España: 27-41
Reginaldo de Orleáns, fray, o.p.: 198 
Regla de los predicadores: 150, 157 n. 24, 

193, 205, 207
Reichert, A.: 112 n. 16



328 ÍNDICE ANALÍTICO

Ruiz (o Ramírez), fray Diego, o.p.: 93, 96, 
98

Remesal, Antonio de: 64 n. 8, 81, 82 n. 46, 
89-97, 102, 103, 105-107, 109 n. 11, 110, 
112-115, 118 n. 29, 120, 125, 126, 128, 
131, 136

Reyes Católicos: 32, 36, 38, 43-49, 53 n. 22, 
55, 59, 61, 62, 278

Ricard, Robert: 43 n. 1, 87 n. 3, 88 n. 6, 
96 n. 28, 229 n. 47, speciatim

Ripoll: 15 n. 9, 126 n. 15, speciatim
Robles, Fernando de: 260
Robles, Oswaldo: 268 n. 197
Romano, Luis: 273
Romero de Castiglione, fray Francisco, 

o.p.: 293
Romero, José Luis: 10 n. 3
Rosario, cofradía del: 135

Sacerdocio, aceptación de los indígenas al: 
231

Sacristía: 169, 185, 186, 189, 222
Sahagún, fray Bernardino de, o.f.m.: 230 
Salamanca, convento de San Esteban de :

32, 33, 34, 37, 39, 47 n. 10, 49 n. 14, 
54 n. 23, 70, 98, 105, 138 n. 61, 219, 
236, 249 n. 128, 252, 253, 258

Salamanca, fray Miguel, o.p.: 75 n. 28 
Salmerón, Juan: 116 n. 25, 117
Salvador, República del: 110 n. 13, 114 

n. 21
Sánchez de Muñoz, Sancho: 265
Sandoval, Tello de: 253
Sangría: 150, 206
Santa Cruz: vide Provincia de Santa Cruz
Santa María, Vicente de: vide Vicente de 

Santa María
Santo Domingo, ciudad de: 52 — conven­

to de Scala Coeli: 29
Savonarola, fray Jerónimo, o.p.: 37-39,

111, 278
Sayller, Jerónimo: 102
Schola Christi: 14-16
Schola Magistri : 14-16
Sedano, José: 17 n. 15
Serrano Sanz: 56 n. 31, 72 nn. 21 y 22, 

73 n. 24
Sexta: vide oficio divino
Silencio: 150, 204, 205
Sirvientes, deben ser remunerados : 183, 

186

Sixto IV: 22 n. 21, 31, 33, 34, 35, 44 n. 3 
Sixto V: 293
Socio del prior al capítulo provincial: 23 
Soria, fray Diego de, o.p.: 264
Sosa, Isabel de: 64 n. 8
Sosa, Juan de: 64 n. 8
Soto., fray Domingo de, o.p.: 39, 239, 249,

253, 256, 257, 258
Soto, fray Jerónimo, o.p.: 260
Soto Mayor, fray Diego de, o.p.: 93, 98 
Specker, J.: 229 n. 46, 231 n. 52
Suárez, Francisco, s.j.: 263
Susone E., fray, o.p.: 235

Tamayo: 132 n. 34
Tapia., fray Bernardino de, o.p.: 100, 133, 

134
Taulero, fray, o.p.: 235
Tecto, fray Juan de, o.f.m.: 88 
Teguantepec: 174
Temiño, Diego de: vide Tremiño 
Tenochtitlán: 85, 86, 94 n. 25, 96 
Tepapayeca: 133, 271
Tepeaca: 134
Tepetlaoztoc: 99, 132, 133, 134, 144, 254, 

264
Tepexi de la Seda: 134
Tepozcolula: 170, 254
Tepoztlán: 264
Tercia: vide oficio divino
Teticpac: 176 n. 122, 271 
Teutila: 182 n. 152
Texcoco: 204
Tezulutlán: 139; vide etiam Vera Paz 
Tierra firme: passim
Tisim, Juan: vide Casim
Tlatelolco, Colegio de Santa Cruz de: 99,

178 n. 132, 229, 230 
Tlaxcala: 133, 262 
Tlaxiaco: 174
Tobar: 156, 160 n. 36
Tomás de Aquino, Santo: 16 n. 13, 18-21,

40 n. 32, 54, 57, 69, 150-152, 193, 215, 
218, 224, 225, 234, 236, 239, 243, 249, 
250, 251, 256-259, 262, 263, 269, 272, 
278

Tomás de Kempis: 14 n. 7
Tomás De San Juan o del Rosario, fray, 

o.p.: 135, 137, 139 n. 63
Tonalá: 174
Tordesillas, Tratado de: 45 n. 5



ÍNDICE ANALÍTICO 329

Toro, fray Andrés de, o.p.: 31-33 
Torquemada, fray Juan de, o.p.: 29, 30 
Torres, Diego: 101 n. 45
Totolapan: 133
Tremiño, fray Diego de, o.p.: 210 n. 293, 

211
Trento: vide Concilio de Trento
Trinidad, Isla de: 74 n. 26
Trujillo, fray Pablo de, o.p.: 50 n. 19

Ubilla, fray Andrés, o.p.: 186, 247, 272, 
273

Ultrarreforma: 39, 51, 58, 70, 79, 98 n. 39, 
111, 228 — en México: 125, 126., 137- 
139, 152-154, 159, 186, 193, 255 — en el 
Estudio: 242, 250 — en el Oficino Di­
vino: 217

Ulloa, Baltasar de: 262
Ulúa, San Juan de: 93 n. 22, 267
Unico Vocationis Modo: 68, 139; vide 

etiam Metodología misional
Universidad de México: 243, 244, 248, 252, 

253, 255-261, 264-266, 269-273
Usodimare, fray Esteban, o.p.: 163, 293

Vacaciones de los religiosos: 248 
Valencia, fray Martín de, o.f.m.: 90, 99 
Valladolid, convento de San Pablo de: 30,

31, 33, 236, 252, 263, 273
Valladolid, fray Luis de, o.p.: 33 
Valverde, fray, 39
Vázquez Vázquez, Ma.: 132 n. 32 
Vejarano, fray Domingo de, o.p.: 211 
Vela, Cabo de: 61
Velasco, Luis de: 255, 256, 258, 261, 263, 

273
Velázquez, Diego: 87, 88, 90
Velázquez, fray Domingo de, o.p.: 51 n. 19 
Vélez Moro: 81 n. 44
Venezuela: 61, 102, 105
Veracruz: 87, 96 n. 28, 106, 107 n. 5
Veracruz, fray Alonso de la, o.s.a.: 256, 

266
Vera Paz: 139, 144, 256, 278
Vespucci, Américo: 61
Vestido y comida: 150, 159, 160, 162, 164, 

170, 172, 178, 183, 198-201
Viajar a pie: 94, 100, 166, 198
Vicarías de indios: 131, 181, 182, 187, 188, 

189, 220, 242

Vicario — oficio: 23 — en Indias: 48 n. 
13 — aceptación del oficio de: 158

Vicario General: 128, 129-131, 284, 286, 
288

Vicente de San Giminiano, fray, o.p.: 91 
n. 17

Vicente de Santa Ana, fray, o.p.: vide 
Santa María

Vicente de Santa María, fray, o.p.: 93, 
98, 105-111, 113-117, 123, 125, 131, 132, 
133, 277

Vida religiosa, orígenes de la: 148 — teo­
logía de la: 148, 149

Villa Alta: 135, 174, 266
Villaga, fray Juan Bautista de, o.p.: 211
Villalobos, fray Claudio, o.p.: 179, 246
Villena, fray Hernando de, o.p.: 51 n. 19
Visitas: 189, 190
Vísperas: vide oficio divino
Vitoria, fray Francisco, o.p.: 39, 57 n. 35, 

239, 250 n. 128, 251, 263
Vocación dominicana: 20, 21, 27, 36, 92, 

149
Votos religiosos: 22 — teología de los: 

147-152, 162, 165, 182, 215

Walz: 236 n. 68, 237 n. 70, 242 n. 89
Watt, J. A.: 45 n. 5

Xevres, Mr. de: 75
Ximénez, fray Diego de, o.p.: 221
Ximénez, fray Francisco de, o.p.: 269, 270

Yanguitlán: 133, 134, 166, 176 n. 122, 182 
n. 152, 268

Yautepec: 174
Yucatán: 51

Zambrano, fray Pedro, o.p.: 93, 96, 97, 
103 n. 47

Zavala, Silvio: 55 n. 28, 59 n. 40, 68 n. 13, 
69 n. 16, 79 n. 39

Zapoteca, nación: 132 — fundaciones en 
la: 134-135, 244 n. 101, 271

Zobbeo, fray Tomás, o.p.: 274
Zubillaga: 232 n. 54
Zumárraga, fray Juan, o.f.m.: 99, 108, 110, 

116, 117 n. 27, 230, 252, 266



Se terminó de imprimir en el mes de 
septiembre de 1977 en los talleres de 
Imprenta Madero, S. A., Avena 102, 
México 13, D. F. Se tiraron 2 000 ejem­
plares más sobrantes para reposición. 
Cuidó de la edición el Departamento de 
Publicaciones de El Colegio de México.

N? 1061



Durante el siglo XVI el Nuevo Mundo fue para Iqs euro­
peos el lugar en que podrían realizarse los designios de 
Dios, entorpecidos en Europa por la maldad humana. ¡En 
Nueva España todo parecía prestarse a tan alto fin: había 
gente nueva dispuesta como ninguna otra a oír la palabra 
de Dios y a seguir los caminos de una historia regida por la 
Providencia. \

Pero los designios dé la Providencia habrían de reali­
zarse en y por los hombres, y los hombre&éntendieron esos 
designios de maneras distintas. Los dominicos arribaron a 
Nueva España en 1526; posteriormente brearon una pro­
vincia en la que, lejos de reinar la armonía, surgieron las 
cuestiones sobre el qué y cómo de su acción en estas tie­
rras. Unos advirtieron que era posible trasplantar la estric­
ta "observancia" de la vida monástica, librándola de la 
corrupción que reinaba en Europa/X’ros, principalmente 
los que se habían formado como religiosos en Nueva Espa­
ña, consideraron que la Orden debió abrirse a la misión 
que les imponía su propia experiencia.

He aquí la explicación de ese conflicto entre "observan­
cia" y "misión". Este libro de Dalpél UUoa (maestro de fi­
losofía por la Universidad de Fributgo, Suiza, y doctor en 
historia por El Colegio de México) es la crónica de una 
"dialéctica", que nos ayudará a comprender buena parte 
de la historia de la religión en la sociédad novohispana 
—historia que hasta la fecha sólo se ha descrito en sus ras­
gos más aparentes, sin penetrar en su profundo significa­
do.

A 
V

Andrés Lira

EL COLEGIO DE MEXICO
J


