
Centro de Estudios Sociológicos

Maestría en Ciencia Social con Especialidad en Sociología

Promoción IV (2023-2025)

Creer distinto: religiosidad, secularización y disputas en torno a los 
derechos sexuales y reproductivos en comunidades religiosas de la CDMX

Tesis para optar al grado de Maestra en Ciencia Social con 

especialidad en Sociología que presenta:

Vasti Ramírez López

Director: 
Dr. Gustavo Adolfo Urbina Cortés

Lectoras: 
Dra. María Guadalupe Liliana Rivera Sánchez y 

Dra. Cristina Gutiérrez Zúñiga

Ciudad de México Julio de 2025



2

El contenido de esta tesis es responsabilidad exclusiva de la autora



3

A mi padre, quien me enseñó que la fe 

no es sinónimo de puritanismo ni 

etiqueta de mediocridad, sino que, por 

el contrario, puede ser la medida del 

bienestar, del progreso y del desarrollo 

humano. 

A ti, por acompañarme en todo 

momento, todos mis logros. Siempre.



4

Agradecimientos 

La presente investigación es fruto de una serie de esfuerzos que, en conjunto, hacen 

posible hoy su publicación final. Si bien es mi nombre el que ostenta el título de autora, 

reconozco que todo trabajo —incluidos los académicos— es resultado de la colaboración 

de múltiples instancias y personas que, de forma directa o indirecta, contribuyen al 

desarrollo y la culminación de proyectos como este. 

En las siguientes líneas deseo expresar mi gratitud a un grupo de personas cuyo 

acompañamiento fue fundamental para el desarrollo de este proyecto en el marco de 

mis estudios de maestría. El orden en que son mencionadas no responde a jerarquías, 

pues de cada una y cada uno recibí un apoyo valioso y significativo.

En primer lugar, quiero agradecer al Centro de Estudios Sociológicos y a El Colegio de 

México A.C. por brindarme un espacio de alto nivel académico para desarrollar mis 

estudios de maestría y por concederme los recursos necesarios para ello. Agradezco 

también al pleno de profesoras y profesores, a las coordinaciones académicas y a todo 

el personal administrativo, verdadero sostén de esta institución. Asimismo, expreso mi 

gratitud a la Secretaría de Ciencia, Humanidades, Tecnología e Innovación (Secihti) por 

el apoyo económico que me otorgó durante estos dos años de formación. 

A mamá y a papá, con todo mi corazón, gracias. Por siempre estar, por sostenerme, por 

brindarme todo lo necesario y aún más, para cumplir mis propósitos. A ustedes les debo 

mi existencia entera. A Nimsi y a Jeziel, por quienes me mantengo cuerda, y quienes le 

dan color, amor y felicidad a mi vida. A mi familia, eternamente agradecida.

También deseo expresar un agradecimiento muy especial a las comunidades religiosas 

que, con gran gentileza y apertura, formaron parte de este estudio: Sendas Iglesia 

Cristiana Incluyente, Iglesia Misión Cristiana Incluyente y la comunidad de El Pedregal II 

de la Iglesia La Luz del Mundo. El núcleo de este trabajo se sostiene en la colaboración 

generosa de las y los miembros de estas congregaciones. Gracias por abrirme las 

puertas de sus espacios, por su calidez al acogerme, y por compartir conmigo su fe, sus 

prácticas y sus vivencias.



5

Agradezco sinceramente a la pastora Liliana Huerta —de MCI—, así como a la pastora 

Rosangel Díaz y al pastor Jesús Trecuceño, por facilitar en todo momento los 

acercamientos necesarios con sus comunidades y recibirme con calidez. Al pastor Sergio 

Romero, mi gratitud por hacerme sentir bienvenida desde el primer día en Sendas, y a 

toda su comunidad por recibirme con tanto afecto.

También agradezco profundamente a las hermanas y hermanos de La Luz del Mundo, 

siempre atentos e interesados en este trabajo. En particular, al pastor Javier Cervantes 

y a su compañera Teresa Canales, quienes me brindaron un acompañamiento generoso 

y abierto, y estuvieron dispuestos a dialogar conmigo cada vez que surgieron dudas o 

inquietudes durante el proceso. Igualmente, al pastor y cronista Ruperto Castillo, por su 

escucha atenta y su constante disposición para apoyarme en todo lo que necesité.

Asimismo, como un acto de justicia, agradezco al Dr. Gustavo Urbina, quien fungió como 

mi director de tesis durante el desarrollo de esta investigación. Pocas veces se tiene la 

oportunidad de trabajar con personas que no solo poseen una profunda sensibilidad 

para la investigación académica, sino que también acompañan desde una relación 

horizontal, con un trato humano y genuino sentido de colaboración. Así fue mi 

experiencia al trabajar con el Dr. Urbina: siempre paciente, dispuesto a orientar, y con la 

generosidad de explicar desde lo más básico cada una de las dudas que surgieron en el 

camino. Le agradezco sinceramente su acompañamiento durante estos dos años. Esta 

tesis no habría visto la luz sin su guía constante ni su fe en el proyecto desde el inicio, 

incluso cuando muchas voces expertas no le auguraban futuro. 

A la Dra. Liliana Rivera y a la Dra. Cristina Gutiérrez, quienes amablemente aceptaron 

formar parte de mi comité lector, también les expreso mi profunda gratitud. Fue un honor 

contar con la lectura y los comentarios de dos académicas con trayectorias tan 

destacadas. No siempre se tiene la fortuna de recibir la mirada atenta de personas a 

quienes se admira y que, además, son excelentes seres humanos. Muchas gracias por 

acompañarme en esta etapa de formación. Ojalá otros espacios nos sigan encontrando. 

Deseo igualmente extender mi gratitud a una amiga y colega con quien la vida me hizo 

coincidir, y quien ha sido clave en mi desarrollo académico. A través de ella consolidé 

mi interés por los temas de laicidad, secularización y religión, además de contar siempre 



6

con su guía y su mirada crítica en este y otros proyectos, y por mostrarme que es posible 

ser una gran investigadora y, al mismo tiempo, una gran persona. Muchas gracias, 

Mariana Molina.

También agradezco infinitamente a las amistades que la maestría me dio. A Giselle 

Signoret y Karla Esquivel por su amor y comprensión, y por convertirse en mis 

confidentes. A Andrés Wilkins y David Bernal, por hacer de mis días en El Colmex 

momentos más brillantes, cálidos y divertidos. Además de haber colaborado en el 

levantamiento de las encuestas para esta tesis, sin ustedes no habría llegado hasta este 

punto. Gracias por su cariño, compañía, y guía crítica en todo momento.

A Victoria Alavez, por su empatía constante durante este proceso; a Cecilia Sánchez, por 

su gran afecto y singular amistad; a Marco Garrido, por iluminar los días con sus chistes; 

a Carlos Montero, por las risas compartidas; a Sebastián Hernández, por los abrazos 

grupales después de clases; a Miriam Zúñiga, por sus cuidados atentos. Y, por supuesto, 

a toda la Promoción IV de la Maestría en Ciencia Social con Especialidad en Sociología.

Y, aunque omito muchos nombres por falta de espacio, agradezco profundamente a 

todas las personas que, aunque no mencionadas aquí, me acompañaron directa o 

indirectamente en este trayecto de mi vida, ya sea compartiendo el interés y la pasión 

por estos temas y por el quehacer científico, o brindándome su amor y amistad en este 

y otros ámbitos de mi existencia.

Espero que la vida me permita demostrarles lo mucho que les quiero.

Vasti Ramírez López

CDMX, julio de 2025

 



7

ÍNDICE

La religión como obstáculo a los derechos sexuales y reproductivos 29

La diversidad interna de las creencias religiosas 30

Tradición política progresista y movilización social 34

Evidencia empírica: complejidad más allá de la religiosidad general 40

Heterogeneidad interna: cuestionando la homogeneidad denominacional 41

Síntesis: hacia una comprensión multifactorial 41



8



9



10

Tipo de congregación 184



11

Religiosidad 184

Secularización 185

Edad 186

Nivel de estudios 186

Sexo 187



12

INTRODUCCIÓN

La presente investigación aborda la compleja intersección entre religiosidad, 

secularización y posturas valorativas frente a los derechos sexuales y reproductivos en 

comunidades religiosas doctrinalmente contrastantes de la Ciudad de México. En un 

contexto donde predominan visiones que asumen una relación lineal entre estos 

fenómenos, este estudio propone una aproximación que reconoce su carácter 

multidimensional y heterogéneo, cuestionando la premisa de que mayor religiosidad 

implica necesariamente menor secularización y posturas más conservadoras.

Para los propósitos de esta investigación, entendemos por religiosidad la intensidad de 

las prácticas religiosas tanto institucionales como personales que desarrollan los 

individuos; por secularización nos referimos al proceso de diferenciación entre lo 

religioso y otras esferas sociales; y por posturas valorativas aludimos a las actitudes y 

opiniones que los sujetos adoptan frente a diversos temas, medidas en el continuo 

conservadurismo-progresismo.

Para explorar esta problemática, la investigación se centra en dos casos paradigmáticos: 

la Iglesia La Luz del Mundo (LLDM), con una doctrina más tradicional respecto a ciertos 

valores morales pero defensora del Estado laico, y dos Iglesias Cristianas Incluyentes 

(ICI) –Misión Cristiana Incluyente y Sendas Iglesia Cristiana Incluyente–, surgidas 

específicamente para acoger a la comunidad LGBT+ desde una interpretación renovada 

de la fe cristiana. Esta selección estratégica permite examinar cómo comunidades 

religiosas con marcos teológicos y trayectorias institucionales diferentes negocian su 

relación con los procesos de secularización y desarrollan posturas valorativas sobre 

derechos vinculados al cuerpo, la sexualidad, la reproducción y la familia. 

La estrategia metodológica combinó enfoques cualitativos y cuantitativos, articulando la 

observación participante con la aplicación de un cuestionario estructurado a 140 

miembros de ambas comunidades durante el período comprendido entre febrero de 

2024 y enero de 2025,  el cual fue diseñado específicamente para los propósitos del 

estudio, además de haber sido la principal herramienta de recopilación de datos. La 

 En enero de 2024 comenzó la observación participante en las comunidades, y hasta septiembre de ese 
mismo año se comenzó el levantamiento de las encuestas, iniciando en la Iglesia La Luz del Mundo.



13

operacionalización de las categorías centrales (religiosidad, secularización y posturas 

valorativas) permitió construir índices específicos que capturan las variaciones tanto 

intra como intergrupales en cada una de las dimensiones analizadas, facilitando un 

análisis comparativo riguroso entre comunidades con perfiles doctrinales contrastantes.

El análisis de los datos recabados revela hallazgos que desafían concepciones 

simplistas sobre la relación entre estas dimensiones. Particularmente significativo 

resulta que LLDM, aun manteniendo posturas mayoritariamente conservadoras, 

presenta niveles de secularización superiores a los de las ICI, mientras que estas 

últimas, con un perfil doctrinal progresista, exhiben mayor religiosidad. Estos resultados 

cuestionan la supuesta correlación directa entre religiosidad, secularización y 

conservadurismo, evidenciando que la internalización de una lógica secular no implica 

necesariamente la adopción de valores progresistas.

Más allá de las diferencias entre congregaciones, el estudio documenta una notable 

heterogeneidad interna en ambas comunidades. Como se desarrollará más adelante en 

el capítulo V, mediante análisis estadísticos se logró identificar configuraciones 

valorativas que trascienden las fronteras denominacionales, revelando que las posturas 

frente a los derechos sexuales y reproductivos no están determinadas mecánicamente 

por la intensidad religiosa, sino que emergen de complejas interacciones entre marcos 

doctrinales, trayectorias individuales y contextos socioculturales específicos.

La tesis se estructura en cinco capítulos. El primero contextualiza la problemática, 

examinando la tradición laica mexicana, la creciente diversidad religiosa y la emergencia 

de debates sobre derechos sexuales y reproductivos. El segundo desarrolla una revisión 

crítica de la literatura sobre religión, secularización y derechos sexuales y reproductivos, 

identificando corrientes interpretativas y vacíos en la investigación. El tercer capítulo 

presenta las dimensiones analíticas y la operacionalización de los conceptos centrales 

del estudio. El cuarto describe la estrategia metodológica, justificando la selección de 

casos y detallando el proceso de recolección y análisis de datos. Finalmente, el quinto 

capítulo despliega los resultados empíricos y su interpretación, poniendo a prueba las 

hipótesis planteadas y articulando una propuesta tipológica que captura la 

heterogeneidad valorativa identificada.



14

La pregunta general que orienta esta investigación es: ¿Cómo se configuran las posturas 

valorativas sobre derechos sexuales y reproductivos en comunidades religiosas con 

diferentes grados de secularización en la Ciudad de México? De esta interrogante 

central se derivan cuatro preguntas específicas que abordan: la relación entre 

religiosidad y secularización en las comunidades estudiadas; la heterogeneidad 

valorativa dentro de cada congregación; la posible tipología derivadas de diferentes 

configuraciones entre religiosidad, secularización y posturas valorativas; y la correlación 

entre estos tres elementos.

El objetivo general consiste en analizar la relación entre religiosidad, secularización y 

posturas valorativas frente a los derechos sexuales y reproductivos en comunidades 

religiosas con diferentes marcos doctrinales, para comprender cómo se articula la 

tensión entre fe y valoraciones morales en el México contemporáneo. Los objetivos 

particulares incluyen: evaluar comparativamente los niveles de religiosidad y 

secularización en ambas comunidades; examinar la heterogeneidad de posturas 

valorativas dentro de cada congregación; proponer una tipología que dé cuenta de esta 

heterogeneidad; identificar posturas predominantes frente a estos derechos; evaluar 

correlaciones entre las dimensiones estudiadas; y comparar las diferencias y similitudes 

entre comunidades doctrinalmente contrastantes.

La hipótesis principal sostiene que la relación entre religiosidad, secularización y 

posturas valorativas sobre derechos sexuales y reproductivos no es lineal ni 

determinista, sino que configura un campo de posibilidades donde estas dimensiones 

mantienen relativa autonomía y se articulan de maneras complejas. Las hipótesis 

secundarias exploran factores específicos, como la influencia de la pertenencia 

institucional frente a la religiosidad individual, la compatibilidad entre secularización y 

religiosidad, la existencia de configuraciones valorativas heterogéneas dentro de cada 

comunidad, y las estrategias que las comunidades desarrollan para negociar su relación 

con procesos de secularización.

Esta investigación contribuye tanto teórica como empíricamente a los debates 

contemporáneos sobre religión en sociedades secularizadas, ofreciendo una 

perspectiva matizada que supera aproximaciones deterministas y reconoce la 



15

complejidad con que se negocian las tensiones entre fe, secularización y derechos en la 

esfera pública mexicana.



16

CAPÍTULO I. ENTRE LO SECULAR Y LO RELIGIOSO: PLANTEAMIENTO 

CONTEXTUAL DE LA DIVERSIDAD CONFESIONAL FRENTE A LOS DERECHOS 

SEXUALES Y REPRODUCTIVOS EN MÉXICO

Introducción

El presente capítulo tiene como propósito establecer el marco contextual del problema 

de investigación, articulando los elementos fundamentales que configuran la tensión 

entre religiosidad, secularización y derechos sexuales y reproductivos en el México 

contemporáneo. A lo largo de este planteamiento, se analiza cómo la herencia de un 

modelo de laicidad con rasgos anticlericales y antirreligiosos ha moldeado una particular 

comprensión de lo secular que, en la actualidad, interactúa de manera compleja con un 

panorama de creciente diversidad religiosa y la emergencia de debates sobre derechos 

vinculados al cuerpo, la sexualidad y la familia.

El capítulo se estructura en cuatro secciones principales. Inicia con un análisis histórico-

institucional del régimen de laicidad mexicano, examinando su evolución desde la 

Guerra de Reforma hasta la actualidad y su influencia en la configuración de una lógica 

secular específica. Posteriormente, se aborda el panorama religioso en México, 

caracterizado por una progresiva diversificación confesional que desafía las 

concepciones tradicionales sobre la relación entre religión y espacio público. La tercera 

sección explora la emergencia de los derechos sexuales y reproductivos en el país, 

analizando su reconocimiento formal, su grado de aceptación social y las tensiones que 

generan con distintas perspectivas valorativas. Finalmente, se presenta a la Ciudad de 

México como referente empírico de esta investigación, en tanto territorio donde 

convergen de manera particular la vanguardia en derechos sexuales y reproductivos, 

una notable diversidad religiosa y la herencia de un paradigma secular con 

características específicas.

A través de este recorrido contextual, el capítulo establece las bases para comprender 

cómo las comunidades religiosas, en un entorno de creciente pluralidad confesional y 

bajo la influencia de un modelo laico históricamente anticlerical, interpretan, resisten o 

se adaptan a los procesos de secularización, particularmente en su relación con los 



17

derechos sexuales y reproductivos como campo de especial tensión valorativa. Este 

planteamiento es el nudo principal del presente trabajo de investigación.

De la laicidad estatal a la secularización social

En México, constitucionalmente tenemos una República Laica establecida a través del 

artículo 40 de la Constitución Política de los Estados Unidos Mexicanos (1917). Dicho 

artículo es compatible con el artículo 3° –sobre la educación laica–, el artículo 130 –

que reafirma la separación Estado-Iglesia–, y el artículo 24 –que reconoce la libertad de 

conciencia, religión y convicciones éticas–. Así mismo, en la Ley de Asociaciones 

Religiosas y Culto Público (1992, art. 3°) se establece que el Estado Mexicano es laico.

En este tenor, nos referimos al Estado Laico como el “aparato estatal que se erige con 

base en el principio de laicidad; es decir, con autonomía respecto de todo tipo de 

dogmatismo. En ese sentido, su marco jurídico, sus instituciones y sus representantes 

son respetuosos de la libertad de creencias y de conciencia” (Molina Fuentes, 2021, p. 

14).

Sin embargo, la particularidad del caso mexicano radica en su clasificación como un 

"Estado laico de carácter militante o radical", que manifiesta "una forma de laicismo 

activo y contrario a la religión" (Ruiz Miguel, 2013, p. 4). Esta característica distintiva no 

es casual, sino producto de un proceso histórico donde el Estado mexicano debió 

afirmarse frente al considerable poder de la Iglesia Católica durante la formación 

nacional.

El establecimiento de la laicidad en México no siguió un proceso gradual y armónico, 

sino que emergió de una confrontación directa. Tras la Guerra de Reforma (1857-1861), 

el triunfo del bloque liberal instauró una separación formal entre Iglesia y Estado que 

limitó severamente el poder eclesiástico. Aunque el Porfiriato (1877-1911) representó 

un paréntesis conciliatorio, la Constitución de 1917, resultado del proceso 

revolucionario, reafirmó el proyecto laico con mayor rigidez.

El punto culminante de esta postura anticlerical se manifestó durante el gobierno de 

Calles (1924-1928), cuyas medidas restrictivas desencadenaron la Guerra Cristera 

(1926-1929), evidenciando los límites de un Estado que intentaba relegar forzosamente 

lo religioso al ámbito privado. A pesar de los "arreglos" de 1929, que dieron fin al 



18

movimiento, y la reforma de 1992, que otorgó personalidad jurídica a las iglesias, la 

estructura profunda del Estado mexicano conservó su carácter confrontativo frente a lo 

religioso.

Esta trayectoria histórica consolidó un modelo de laicidad que va más allá de la 

neutralidad estatal, configurando una postura activamente antirreligiosa y anticlerical 

que ha permeado la comprensión social de la secularización en México.

Laicidad y secularización en México: herencia histórica y desafíos contemporáneos

El modelo de laicidad mexicano, caracterizado por su militancia radical, ha establecido 

las bases de la lógica secular que estructura la sociedad. Esta herencia decimonónica 

anticlerical ha moldeado una interpretación particular del proceso de secularización que 

traslada lo religioso exclusivamente al ámbito privado, bajo la premisa de que la vida 

social debe organizarse al margen de lo religioso. Esta interpretación, reforzada 

históricamente por la organización política del Estado laico, no solo ha relegado 

sistemáticamente lo confesional al espacio privado, sino que ha configurado una 

postura que, en ciertos sentidos, ha contribuido a normalizar formas de discriminación 

religiosa. La experiencia de la Guerra Cristera demuestra las consecuencias sociales de 

esta exclusión forzada.

Sin embargo, el panorama religioso contemporáneo ha cambiado sustancialmente: ya 

no se trata de una relación Iglesia-Estado, sino de una interacción entre el Estado y 

múltiples confesiones religiosas. Esta pluralidad plantea nuevos retos para un modelo 

de laicidad que fue diseñado principalmente como respuesta al poder hegemónico de 

la Iglesia Católica. El régimen de laicidad mexicano enfrenta, actualmente, una doble 

tensión: mientras su carácter militante fue crucial para la construcción del Estado frente 

al poder eclesiástico decimonónico, hoy la creciente diversidad religiosa demanda 

repensar la gestión de lo religioso en el espacio público. Aunque su marco jurídico 

establece claramente la separación entre religión y Estado, en la práctica persisten 

diversas formas de injerencia mutua.

Esta tensión entre lo confesional y lo político se manifiesta de forma especial en debates 

sobre derechos sexuales y reproductivos, educación sexual, matrimonio igualitario, 

interrupción del embarazo y otros derechos civiles vinculados al cuerpo, la familia, la 



19

vida, la sexualidad y la moral, particularmente cuando entran en conflicto con principios 

religiosos de corte tradicional.

Los debates contemporáneos revelan una paradoja fundamental: mientras en el ámbito 

jurídico existe una clara separación entre Estado y confesiones religiosas, el grado de 

secularización de la sociedad mexicana muestra complejidades que escapan al marco 

formal de la laicidad. Es decir, aunque existe un aparato legal laico, el proceso de 

diferenciación de las esferas sociales —donde la religión deja de ser el principio 

ordenador de la vida social— manifiesta distintos grados y tensiones no resueltas. El 

verdadero desafío para comprender la secularización mexicana radica no tanto en la 

separación formal de instituciones religiosas y estatales, sino en cómo la herencia 

anticlerical y antirreligiosa del modelo de laicidad ha configurado una particular 

comprensión de lo secular que permea las interacciones entre religión, política y 

sociedad.

Esta perspectiva nos permite transitar del análisis jurídico-institucional de la laicidad 

hacia una comprensión más profunda del proceso social de secularización, 

reconociendo que la forma específica en que México ha construido su modelo laico 

constituye un factor determinante en la configuración de su proceso secularizador, 

cuyas particularidades serán objeto de análisis en apartados posteriores. 

El panorama religioso en México

En México, la religión ocupa un lugar destacado en la vida de la población, como lo 

evidencian los datos del Censo de Población y Vivienda 2020 del Instituto Nacional de 

Estadística, Geografía e Informática (INEGI). Según estos datos, el 77.7% de la población 

se identifica como católica, mientras que el 11.2% sigue diversas iglesias protestantes 

y evangélicas.  Además, se observa un aumento en el porcentaje de personas sin 

religión, que pasó del 4.7% en 2010 al 8.1% en 2020. Asimismo, en los resultados se 

pueden apreciar cifras que miden la adscripción a iglesias orientales, comunidades 

 En esta categoría también se incluyen los Testigos de Jehová, la Iglesia de Jesucristo de los Santos de 
los Últimos Días y la Iglesia Adventista del Séptimo Día. Si bien estas denominaciones no se identifican 
plenamente con dicha clasificación, han sido agrupadas en ella para fines analíticos por parte del INEGI. 
Esta dificultad para incorporar la diversidad de grupos religiosos dentro de categorías específicas será 
abordada con mayor detalle en el capítulo II.



20

islámicas, cultos populares, religiones con raíces afro, entre otras (Díaz Domínguez, 

2021).

Como se observa en la Tabla 1, los datos censales permiten identificar una 

transformación sostenida en la adscripción religiosa de la población mexicana, con una 

disminución progresiva del catolicismo y un aumento de las filiaciones evangélicas y de 

quienes no profesan religión.

–

Estos datos nos permiten observar dos aspectos clave. Primero que, pese a ser aún 

mayoría, México ha dejado de ser un país predominantemente católico. El segundo 

aspecto es la creciente diversidad religiosa, la cual puede ser rastreada desde la década 

de los sesenta. 

En el censo de 2020, la clasificación utilizada por el INEGI para las identidades religiosas 

refleja una mayor diversidad, lo que pone de manifiesto que en México dicho proceso se 

ha fortalecido. Esto no significa precisamente que estas identidades no existieran antes, 

sino que ahora son más visibles. Así, observamos que, más allá de una disminución en 

el catolicismo, México es un país con una rica diversidad confesional que incluye a 

personas católicas, evangélicas, musulmanas, judías, y de muchas otras creencias, así 

como no practicantes. En consecuencia, en el espacio público podemos observar la 

convivencia de diversas identidades religiosas entre sí y con identidades más seculares, 

reflejo de la reconfiguración del panorama religioso en el país.

La diversidad religiosa en México trasciende lo meramente demográfico, pues influye de 

manera sustancial en las perspectivas y valores que la población adopta frente a temas 



21

de interés público. Las distintas tradiciones confesionales —católica, evangélica, 

musulmana, judía, entre otras— no solo representan sistemas de creencias, sino 

también marcos éticos y axiológicos diferenciados que moldean la forma en que sus 

adherentes interpretan y evalúan cuestiones fundamentales. Por ejemplo, mientras 

algunas denominaciones evangélicas mantienen posturas más conservadoras sobre 

sexualidad y familia que ciertos sectores católicos, otras comunidades de fe han 

desarrollado interpretaciones teológicas que permiten una mayor apertura hacia 

derechos emergentes. 

Esta heterogeneidad valorativa dentro del espectro religioso, sumada a la creciente 

presencia de perspectivas seculares, y junto con la emergencia de debates sobre el 

cuerpo, la sexualidad, la vida y la familia en la esfera pública, configura un escenario 

particularmente complejo que desafía las concepciones simplistas sobre la relación 

entre religiosidad y posturas valorativas.

En este contexto, la coexistencia de expresiones religiosas y seculares en el espacio 

público no solo desafía la gestión de lo religioso dentro del marco de la laicidad estatal, 

sino que también revela un fenómeno paradójico: a pesar de la modernización del país, 

el ámbito religioso, lejos de quedar restringido a la esfera privada —como postulan tanto 

la laicidad estatal como la lógica secular canónica— mantiene una presencia activa en 

los niveles macro, meso y micro de la sociedad.

En este sentido, la presente investigación articula tres elementos centrales para su 

problematización: primero, un contexto nacional de creciente diversidad religiosa que 

evidencia la coexistencia de múltiples identidades confesionales en el espacio público 

y, por lo tanto, de posturas valorativas; segundo, el marco histórico-institucional de un 

régimen de laicidad con rasgos anticlericales y antirreligiosos que ha configurado una 

lógica secular con características similares; y tercero, la emergencia de debates sobre 

derechos relacionados con el cuerpo, la familia, la sexualidad y la moral que generan 

tensiones particulares entre distintas visiones. 

Este entramado de factores justifica la necesidad de examinar cómo las comunidades 

religiosas interpretan e interactúan con los debates emergentes sobre nuevas 

perspectivas de derechos civiles, permitiendo así explorar el grado real de secularización 



22

en estos espacios, más allá de las definiciones formales impuestas por el modelo de 

laicidad mexicano. Esta aproximación nos permite trascender los análisis puramente 

institucionales para comprender las dinámicas sociales que configuran la relación entre 

religiosidad y secularización en el México actual.

Derechos sexuales y reproductivos

Considerando los tres elementos que esta tesis problematiza (el contexto de diversidad 

religiosa en México, la lógica secular y la emergencia de debates controversiales sobre 

derechos civiles), es necesario profundizar en el tercero de ellos.

Este tercer elemento se relaciona con la aparición de debates que generan tensiones 

con diversas posturas coexistentes en el espacio público, muchas de ellas de origen 

religioso. La controversia surge cuando ciertas visiones, confesionales o no, confrontan 

nuevas perspectivas sobre derechos y libertades.

Para analizar esta tensión, la presente investigación ha seleccionado específicamente 

los derechos sexuales y reproductivos como elemento de estudio y problematización. 

Esta elección responde a que dichos derechos constituyen, como se demostrará en 

líneas posteriores, un espacio de particulares disputas y negociaciones en el ámbito 

público mexicano.

La llegada del debate sobre los derechos sexuales y reproductivos a México

Además del inicio de un proceso de diversificación religiosa, como se ha visto en 

párrafos anteriores, durante los años cincuenta y sesenta la esfera pública mexicana 

experimentó una transformación significativa cuando temas anteriormente 

considerados privados comenzaron a debatirse abiertamente, particularmente aquellos 

relacionados con los derechos de las mujeres y de la comunidad LGBT+ (derechos 

sexuales, reproductivos y políticos).

Esta evolución se manifestó en varios momentos clave. El primer hito llegó en 1953 con 

el reconocimiento del derecho al voto femenino. Posteriormente, el movimiento 

estudiantil de 1968, además de sus diversas demandas, incorporó una importante 

reivindicación de las mujeres participantes, quienes también representaban la exigencia 

del acceso igualitario a la educación.



23

Los años setenta fueron especialmente significativos para los derechos reproductivos. 

En 1974, la reforma al artículo 4° constitucional estableció el derecho de toda persona 

a decidir sobre el número y espaciamiento de sus hijos, lo que sentó las bases para el 

acceso a métodos anticonceptivos. Como consecuencia, en 1977 se implementaron el 

Plan Nacional de Planificación Familiar y el Programa Nacional de Educación Sexual 

(Secretaría de Salud, 2018).

En el ámbito internacional, México fortaleció su compromiso con los derechos de las 

mujeres al ser sede de la Primera Conferencia Mundial de la Mujer en 1975. Además, 

en 1980 firmó la Convención sobre la Eliminación de Todas las Formas de 

Discriminación contra la Mujer (CEDAW), ratificándola el 23 de marzo de 1981 (Comisión 

Nacional de Derechos Humanos, 2018).

Este mismo periodo también fue testigo de importantes avances en materia de derechos 

civiles y sociales a nivel mundial. En el ámbito de los derechos de las mujeres, el 

movimiento sufragista continuó cosechando victorias globales, consolidándose en 1952 

con la aprobación de la Convención sobre los Derechos Políticos de la Mujer por la 

Asamblea General de las Naciones Unidas.

Además, los años sesenta marcaron un punto de inflexión para los derechos 

reproductivos y la autonomía sexual. El lanzamiento de la píldora anticonceptiva en 

Estados Unidos en 1960 revolucionó la planificación familiar y empoderó la sexualidad 

femenina. Más tarde, en 1973, la decisión de la Corte Suprema estadounidense en el 

caso Roe v. Wade establecería un precedente mundial al legalizar el aborto.

Esta década también fue crucial para otros movimientos sociales. Estados Unidos fue 

epicentro de diversas movilizaciones: el movimiento afroamericano por los derechos 

civiles, la contracultura hippie y las protestas contra la Guerra de Vietnam. En este 

contexto de reivindicación de derechos, los disturbios de Stonewall de 1969 en Nueva 

York marcaron el inicio del movimiento moderno por los derechos LGBTQ+. Dos décadas 

 La Reforma Constitucional de Derechos Humanos de 2011 reforzó estos compromisos al elevar los 
tratados internacionales firmados por México al mismo rango que los derechos constitucionales. Esta 
reforma implica que la CEDAW tiene el máximo nivel legal en el país, y México es responsable de cualquier 
violación a la Convención dentro de su territorio (Comisión Nacional de Derechos Humanos, 2018).



24

después, en 1989, Dinamarca se convertiría en pionera al legalizar las uniones civiles 

entre personas del mismo sexo.

Este contexto más amplio, influyó en muchos de los movimientos que se gestaron en 

México, sobre todo en materia de reivindicación de los derechos civiles de grupos 

históricamente desfavorecidos, como las mujeres y las disidencias sexuales. 

Así, la segunda mitad del siglo XX fue una época de grandes transformaciones. Por un 

lado, las relaciones entre el Estado y la Iglesia en México experimentaron una gradual 

moderación; por otro, el panorama religioso mexicano empezó a reconfigurarse; y, 

finalmente, en la esfera pública comenzaron a debatirse temas que, hasta ese 

momento, se consideraban de índole privada.

Los derechos sexuales y reproductivos en México

Los derechos sexuales y reproductivos (DSR) constituyen un campo particularmente 

revelador para el análisis de las tensiones entre religiosidad y secularización. Estos 

derechos, que forman parte de los derechos humanos fundamentales, operan en una 

zona fronteriza donde convergen y colisionan lo público y lo privado, lo moralmente 

aceptable y lo rechazado, lo legal y lo ilegal. Sin embargo, como se demostrará a 

continuación, su reconocimiento formal no implica una aceptación homogénea, 

revelando así las complejas dinámicas valorativas que coexisten en la sociedad 

mexicana.

Los derechos sexuales y reproductivos (DSR) forman parte de los derechos humanos 

fundamentales y están estrechamente vinculados con la salud sexual y reproductiva. De 

acuerdo con la Organización Mundial de la Salud (OMS, s.f.), los derechos sexuales 

comprenden la posibilidad de ejercer control sobre todas las decisiones relacionadas 

con la sexualidad, incluidas aquellas relativas a la salud sexual y reproductiva. Esto 

implica que toda persona tiene derecho a vivir su sexualidad de forma segura y 

satisfactoria, libre de coerción, discriminación y violencia, así como a decidir si desea 

tener hijos, cuándo y con quién, y a contar con acceso a servicios de salud que le 

permitan ejercer esos derechos.

Por otro lado, los derechos reproductivos reconocen el derecho de todas las personas a 

decidir de manera libre y responsable cuántos hijos desean tener, el intervalo entre 



25

ellos, y a disponer de la información, la educación y los medios necesarios para ejercer 

esa decisión. Asimismo, contemplan el derecho a alcanzar el nivel más alto posible de 

salud sexual y reproductiva, así como a tomar decisiones sobre reproducción sin sufrir 

discriminación, coerción ni violencia (OMS, s.f.).

Estos derechos están reconocidos en diversos instrumentos internacionales de 

derechos humanos, como la Conferencia Internacional sobre la Población y el Desarrollo 

(El Cairo, 1994) y la Cuarta Conferencia Mundial sobre la Mujer (Beijing, 1995).

La Cartilla de Derechos Sexuales de Adolescentes y Jóvenes en México, del Instituto de 

Seguridad y Servicios Sociales de los Trabajadores del Estado (ISSSTE), establece 

catorce derechos vinculados a la sexualidad y la reproducción humanas (ver Tabla A1 

del Anexo A). Cada uno de estos derechos está respaldado por diversas disposiciones 

legales y se enmarca en discusiones que varían en su grado de desarrollo (ISSSTE, 

2018).

Ahora bien, aunque este conjunto de derechos vinculados con la sexualidad y la 

reproducción está reconocido en diversos tratados internacionales, su grado de 

aceptación y la forma en que se entienden o aplican continúan siendo objeto de disputa.

Esta heterogeneidad valorativa se manifiesta con especial claridad al comparar las 

actitudes sociales frente a diferentes DSR. Mientras que algunos, como el acceso a 

métodos anticonceptivos, han alcanzado niveles relativamente altos de aceptación 

social, otros, como la interrupción legal del embarazo o el reconocimiento de identidades 

trans, continúan siendo objeto de intensas disputas morales y políticas. Esta diferencia 

revela que, lejos de constituir un bloque monolítico, los DSR presentan diversas 

gradaciones de legitimidad social, reflejando la coexistencia de marcos valorativos 

tradicionales y seculares en la sociedad mexicana.

En el caso de la interrupción del embarazo, desde 2007 —año en que la Ciudad de 

México se convirtió en la primera entidad federativa en legalizarla— el aborto ha sido 

despenalizado y legalizado en 21 estados del país. En el resto de las entidades, aún 

permanece criminalizado, aunque se permite bajo ciertas circunstancias específicas, 

como en casos de violación, de riesgo para la salud de la mujer o de malformaciones en 

el feto, entre otras (Alín, 2025).



26

Sobre este tema, para el año 1990, 69.5% de las mujeres capitalinas consideraban que 

el aborto era un derecho; el 63.3% estaba de acuerdo con que se practicara si peligraba 

la vida de la madre, y el 55.6% si el embarazo era producto de una violación (Shrader-

Cox et.al., 1990). Desde entonces, a nivel nacional, las cifras han mostrado un avance 

progresivo en su aceptación, pero con sus bemoles.

Una encuesta realizada por Ipsos en 2021 mostró que, a nivel nacional, el 59 % de las 

personas encuestadas estaba de acuerdo con la legalización del aborto. Para 2022, el 

porcentaje de aprobación descendió al 52 % (De Anda, 2023). En 2023, esta cifra volvió 

a disminuir, ubicándose en 45 %, lo que representa una caída de siete puntos 

porcentuales con respecto al año anterior. De acuerdo con los datos recopilados por De 

Anda (2023), basados en las encuestas de Ipsos, desde 2014 se observa una tendencia 

general a la baja en la aprobación del aborto. El mayor nivel de respaldo se registró en 

2020, con un 64 %. La evolución detallada de esta tendencia a lo largo del período 

2014-2023 puede consultarse en la Tabla A2 del Anexo A.

A pesar de la tendencia a la baja, México se mantiene relativamente cercano al 

promedio global de aprobación del aborto. En 2023, el 45% de las personas 

encuestadas en el país se manifestaron a favor, apenas once puntos porcentuales por 

debajo del promedio mundial, que fue del 56%. Si bien esta cifra dista de la alta 

aceptación registrada en países como Suecia (87%) y Francia (82%), es 

significativamente superior a la de países con menor aprobación, como Indonesia (22%) 

y Malasia (29%). Además, solo el 39% de las personas encuestadas en México se 

manifestaron en contra de la legalización del aborto, lo cual posiciona al país por encima 

de otras naciones latinoamericanas como Colombia, Brasil y Perú (De Anda, 2023). 

Como se puede observar, aunque, en el caso de México, existe una inclinación general 

hacia la aprobación de la interrupción del embarazo, los niveles de respaldo no son 

constantes, lo que indica que la aceptación social no es homogénea. Además, cuando 

se consideran las distintas circunstancias en las que puede presentarse un aborto, los 

niveles de aprobación varían significativamente. Por ejemplo, en la encuesta de Ipsos 

de 2023, el 74% de las personas encuestadas aprobó el aborto cuando la salud de la 

mujer está en riesgo, y el 76% lo hizo cuando el embarazo es resultado de una violación 



27

(De Anda, 2023). Estas cifras sugieren que las posturas sobre el aborto, incluso 

tratándose del mismo tema, cambian dependiendo de las condiciones específicas en 

las que se plantea. 

En lo que respecta a otros derechos sexuales y reproductivos, las cifras nacionales 

varían en comparación con las de la interrupción del embarazo. Por ejemplo, referente 

a los métodos anticonceptivos, en 2018, 72% de las mujeres en edad fértil sexualmente 

activas utilizaban métodos anticonceptivos modernos (Consejo Nacional de Población, 

2022). Esta cifra está por encima del porcentaje mundial, pues entre 2000 y 2020, la 

tasa de uso de anticonceptivos pasó de 47.7% a 49% en todo el mundo. Hasta 2018, 

México está al menos 23 puntos porcentuales por encima de estas cifras (OMS, 2023).

En el caso del derecho a la identidad sexual y a la no discriminación, en México el 83.3% 

de la población está de acuerdo con que las personas trans deberían de ser protegidas 

de la discriminación por el gobierno; además, el 64.6% cree que las personas 

transgénero son valientes y el 71.6% afirma que México se está volviendo más tolerante 

con este grupo de personas; sin embargo, el 46.6% considera que es preocupante que 

la niñez esté expuesta a las personas trans (Luhur et.al., 2020).

En un estudio realizado en Ciudad de México se estima que el 75% de la comunidad 

trans informó haber experimentado rechazo social. En términos de discriminación, el 

36% de las personas no rentaría una habitación a una persona trans. En el contexto de 

la atención médica, el 70% de las personas con una identidad de género no normativa 

señalaron haber enfrentado alguna forma de discriminación. Más del 70% de los 

hombres trans y personas con identidades de género no convencionales han 

experimentado pensamientos suicidas, mientras que en el caso de las mujeres trans la 

cifra alcanza casi el 60% (Consejo Nacional Para Prevenir la Discriminación, 2018).

Los datos presentados revelan que los derechos sexuales y reproductivos en México 

constituyen un campo heterogéneo y disputado donde se materializa la tensión entre 

distintos sistemas de valores. La fluctuación en los niveles de aceptación del aborto, las 

contradicciones en las actitudes hacia las personas trans y las variaciones en el respaldo 

a diferentes derechos sexuales evidencian que estamos ante un terreno donde las 



28

fronteras entre lo público y lo privado, lo moral y lo inmoral, lo legal y lo ilegal son 

constantemente renegociadas. 

Esta característica hace de los DSR un caso paradigmático para explorar cómo las 

comunidades religiosas, en un contexto de creciente diversidad confesional y bajo la 

influencia de un modelo laico históricamente anticlerical, interpretan, resisten o se 

adaptan a los procesos de secularización. Al examinar las posturas valorativas sobre 

estos derechos, podemos observar no solo el grado de secularización de estas 

comunidades, sino también las estrategias discursivas y prácticas mediante las cuales 

reconfiguran sus tradiciones para responder a los desafíos de la modernidad.

Religión y derechos sexuales y reproductivos

Los derechos sexuales y reproductivos (DSR) constituyen un terreno de constante 

disputa en el espacio público, como ya se ha señalado. Esta tensión se intensifica 

significativamente cuando estos entran en diálogo —o en conflicto— con diversas 

posturas confesionales, particularmente en el contexto de creciente pluralidad religiosa 

que caracteriza a la sociedad contemporánea. En este escenario complejo, las 

valoraciones sobre estos derechos pueden oscilar entre posiciones progresistas, 

conservadoras y/o reaccionarias, frecuentemente de manera no homogénea ni 

predecible.

Este debate ha sido particularmente acalorado en la esfera pública, con especial 

atención al papel que desempeñan los grupos religiosos frente a estas temáticas. Existe 

una narrativa predominante que tiende a señalar a las instituciones religiosas como 

obstáculos fundamentales para el avance de estas agendas. Sin embargo, diversos 

estudios demuestran la existencia de una notable heterogeneidad de perspectivas 

dentro de las comunidades creyentes, reflejo del propio contexto de pluralidad religiosa. 

Esta complejidad evidencia la necesidad de examinar con mayor profundidad las 

diferentes posturas que adoptan las feligresías frente a los derechos sexuales y 

reproductivos, identificando los temas más controversiales y los factores que influyen 

en la adopción de determinadas posiciones.



29

La literatura académica presenta dos grandes corrientes interpretativas sobre esta 

relación, las cuales se exponen a continuación de manera contrapuesta para clarificar 

este debate complejo.

La religión como obstáculo a los derechos sexuales y reproductivos

La primera corriente interpretativa subraya el carácter predominantemente adverso de 

las instituciones religiosas hacia estos derechos. Mónica Ruiz Esquivel, en su texto 

Laicidad, Derechos Sexuales y Reproductivos. Algunos apuntes sobre los debates en 

México (2023), identifica en ciertos grupos religiosos,  tanto católicos como no 

católicos, un movimiento que busca imponer sus percepciones morales y doctrinales en 

ámbitos legislativos, lo cual puede provocar "repercusiones peligrosas para los derechos 

sexuales y reproductivos de los ciudadanos" (Ruiz Esquivel, 2023, p. 79). La autora 

profundiza señalando que:

Los derechos sexuales y reproductivos, así como el derecho a la interrupción legal 

del embarazo, son algunos de los temas más controversiales en la arena pública, 

especialmente cuando la intervención de los grupos religiosos, no sólo la Iglesia 

católica, sino otros grupos, como las asociaciones evangélicas en colaboración 

con ésta, fomentan el proselitismo y la desinformación en la población (Ruiz 

Esquivel, 2023, p. 84).

En esta misma línea, la antropóloga Marta Lamas afirma que "desde hace años las 

batallas más sonadas en torno a los derechos humanos de las mujeres tienen como 

contrincante acérrimo a la jerarquía de la Iglesia católica" (2012, p. 43). Lamas va más 

allá al caracterizar a la Iglesia Católica como una institución fundamentalista cuya 

postura imposibilita un "diálogo en torno al grave problema de justicia social de los 

abortos clandestinos al mismo tiempo que nutren la violencia de los fanáticos" (Lamas, 

2012, p. 62).

Este tipo de afirmaciones se ha vuelto predominante en el discurso sobre religión y 

derechos sexuales y reproductivos. Juan Vaggione lo confirma al señalar que "afirmar 

que las influencias religiosas son un obstáculo importante, sino el principal, para el 

 La autora menciona a los siguientes grupos: el Opus Dei, los Legionarios de Cristo, y el Frente Nacional 
por la Familia.



30

avance de las agendas de los movimientos feministas y por la diversidad sexual en 

Latinoamérica es ya parte del sentido común" (Vaggione, 2012, p. 297).

Estas interpretaciones se presentan frecuentemente como explicación a fenómenos 

como la tendencia a la baja de los niveles de aprobación del aborto en México en los 

años recientes, o las elevadas cifras de discriminación que enfrentan las personas trans 

y con identidades sexo-genéricas diversas. La premisa subyacente es que la prevalencia 

de valores religiosos en el ámbito público se correlaciona con una menor aceptación de 

temas controversiales relacionados con los derechos sexuales y reproductivos, una 

tendencia que adquiere especial relevancia considerando la alta religiosidad que 

caracteriza a la sociedad mexicana.

La diversidad interna de las creencias religiosas

La segunda corriente de investigación visibiliza la complejidad inherente a las creencias 

religiosas, destacando que, a pesar de las posturas institucionales oficiales de las 

iglesias, los creyentes adoptan interpretaciones notablemente heterogéneas sobre la 

religiosidad y la espiritualidad, especialmente en relación con estos temas.

Las investigadoras Renée de la Torre y Cristina Gutiérrez, en su estudio Tendencias a la 

pluralidad y la diversificación del paisaje religioso en el México contemporáneo (2008), 

analizan los resultados de la Encuesta de Opinión Católica en México de 2003 realizada 

por Católicas por el Derecho a Decidir. Su investigación revela que las y los católicos 

presentan diversos "rostros" y percepciones sobre lo religioso, demostrando que no todo 

el espectro de posturas dentro del catolicismo se reduce al conservadurismo o 

posiciones reaccionarias.

Esta diversidad de posturas, señalan las autoras, es resultado de procesos de 

subjetivación e individualización de lo religioso. De la Torre y Gutiérrez (2008, p. 412) 

argumentan que, aunque la mayoría de la población mexicana se identifica como 

católica, esto no implica homogeneidad en las formas de practicar la religión. Cada vez 

más personas toman decisiones autónomas, especialmente en temas relacionados con 

la salud reproductiva y sexual, y adoptan simultáneamente valores propios de un estado 

laico como el mexicano.



31

Complementando esta perspectiva, Marcos A. Carbonelli, Mariela A. Mosqueira y Karina 

Felitti, en su investigación Religión, sexualidad y política en la Argentina: intervenciones 

católicas y evangélicas en torno al aborto y el matrimonio igualitario (2011), señalan 

que "las elecciones religiosas se encuentran condicionadas por el posicionamiento de 

cada individuo y comunidad en la escala social. Esto implica que las filiaciones políticas, 

económicas, ideológicas, de edad y de género, entre otras, incidirán fuertemente en las 

elecciones de un menú en el que a veces puede elegirse todo y otras solo aquello que 

está al alcance o con lo que se acuerda" (Carbonelli et al., 2011, p. 26).

Las autoras enfatizan que "es preciso no invisibilizar la heterogeneidad de lo religioso 

en este campo, pues también pueden relevarse actores y discursos religiosos que 

compatibilizan demandas por los derechos sexuales y reproductivos con sus sistemas 

de creencias" (Mosqueira, 2010, citado en Carbonelli et al., 2011, p. 27).

Esta perspectiva encuentra respaldo empírico en los resultados de la Encuesta de 

opinión sobre Religión, Política y Sexualidad en México 2021, realizada por Católicas Por 

el Derecho a Decidir (CDD), que muestra que la mayoría de las personas religiosas 

encuestadas mantienen percepciones positivas sobre varios derechos sexuales y 

reproductivos. El 65% afirma que una mujer que ha practicado un aborto puede seguir 

siendo buena creyente; el 89% considera que una persona puede usar anticonceptivos 

y mantener su condición de buen creyente; el 59% rechaza la idea de que un buen 

creyente deba votar por candidatos que se opongan al aborto; y el 81% sostiene que 

todas las personas tienen derecho a vivir libremente su sexualidad (CDD, 2022).

Particularmente significativo resulta el desglose por denominación religiosa: el 61% de 

personas evangélicas, el 82% de católicos y el 95% de personas sin filiación religiosa 

apoyan el derecho a vivir libremente la sexualidad. Asimismo, seis de cada diez personas 

evangélicas reconocen la educación sexual como un derecho fundamental de las 

infancias (CDD, 2022).

Síntesis: hacia una comprensión compleja de la relación religión-DSR

Estos datos estadísticos, junto con la literatura académica citada, demuestran que la 

adscripción o práctica religiosa no necesariamente deriva en posturas contrarias a los 

derechos sexuales y reproductivos. No obstante, es innegable que existen sectores que 



32

sitúan la moral religiosa como parámetro normativo para evaluar estos derechos. Por 

ello, resulta fundamental problematizar las diversas posturas que las feligresías de 

distintos grupos religiosos adoptan frente a estos derechos, con el objetivo de 

comprender la heterogeneidad existente dentro de las comunidades creyentes.

La intersección entre religión y derechos sexuales y reproductivos constituye, por tanto, 

un espacio especialmente complejo de disputas simbólicas y prácticas. Esta 

complejidad desafía las lecturas simplistas que, desde una lógica laica y secular 

tradicional, asumen una correlación directa e inevitable entre religiosidad y posturas 

reaccionarias en materia de derechos sexuales y reproductivos. La evidencia empírica 

apunta más bien hacia un panorama diverso donde las identidades religiosas conviven 

con posturas heterogéneas frente a estos derechos, revelando las múltiples formas en 

que los procesos de secularización operan en el tejido social contemporáneo.

El referente empírico: la Ciudad de México a la vanguardia en derechos sexuales y 

reproductivos, y epicentro de pluralidad religiosa

La Ciudad de México constituye un referente empírico excepcional para estudiar la 

compleja intersección entre religión, secularización y derechos sexuales y reproductivos. 

Con 9,209,944 habitantes (INEGI, 2020) y como sede de los poderes federales, la CDMX 

no solo representa el centro político-administrativo de la nación, sino también un 

contexto donde se manifiestan de manera particular las tensiones entre un régimen de 

laicidad anticlerical, una creciente diversidad religiosa y la expansión progresiva de 

derechos sexuales y reproductivos.

Vanguardia en derechos sexuales y reproductivos

La capital mexicana se ha distinguido por ser pionera en el reconocimiento legal de 

derechos vinculados a la autonomía sexual y reproductiva. En 2007, marcó un hito 

histórico al convertirse en la primera entidad federativa en despenalizar la interrupción 

voluntaria del embarazo hasta las 12 semanas de gestación (Dirección General de 

Comunicación Social, 2019), adelantándose por más de una década a otras entidades 

federativas. La trascendencia de esta reforma se evidencia en las cifras: entre 2007 y 

2024, se han realizado más de 277,000 interrupciones legales del embarazo (ILE), 

beneficiando no solo a residentes capitalinas sino también a 87,743 usuarias 



33

provenientes de otros estados. Actualmente, la infraestructura para garantizar este 

derecho incluye 14 unidades del IMSS-Bienestar, consolidando a la CDMX como 

referente nacional en acceso al aborto legal y seguro (Rangel, 2024).

Esta vocación progresista se extiende también al reconocimiento de derechos de la 

comunidad LGBTQ+. En 2009, la Ciudad de México legalizó el matrimonio igualitario, 

convirtiéndose en pionera no solo en México sino en toda América Latina (Consejo 

Nacional de Población, 2022). Este avance se complementó en 2010 con otro logro 

significativo: la validación de la adopción homoparental, tras la modificación del artículo 

146 del Código Civil que definió el matrimonio como la "unión libre de dos personas", 

abriendo la puerta a la adopción con base en el artículo 391 del mismo código 

(Redacción, 2022).

La progresividad en materia de derechos identitarios se consolidó en 2014, cuando la 

CDMX implementó en su Código Penal el derecho al reconocimiento de identidad de 

género mediante el cambio en el acta de nacimiento, convirtiéndose en "la primera 

capital de América Latina" en garantizar este derecho (Godínez, 2024). Esta medida 

representa un avance fundamental para las personas trans y de género no binario, al 

permitirles acceder a documentos oficiales acordes con su identidad.

El compromiso institucional con la igualdad de género y los derechos sexuales y 

reproductivos se refleja también en el marco normativo capitalino. La Constitución 

Política de la Ciudad de México (2017) incorpora explícitamente la protección de estos 

derechos en su Capítulo II "De los Derechos Humanos", particularmente en el Artículo 6 

"Ciudad de libertades y derechos" y en el Artículo 11, que protege específicamente a 

mujeres, infancias, comunidad LGBTTTI y minorías religiosas, entre otros grupos. 

Complementariamente, la Secretaría de las Mujeres (SEMUJERES) implementa siete 

programas sociales  que atienden diversas necesidades vinculadas a la igualdad 

 Los programas sociales son:
- Programa para el Adelanto, Bienestar e Igualdad de las Mujeres
- Apoyo a Instancias de Mujeres de las Entidades Federativas
- Bienestar para las mujeres en situación de violencia
- Asignación de Subsidios para la Prestación de Servicios de Refugio para Mujeres
- Coinversión para el Bienestar de las Mujeres
- Fondo para el Bienestar y el Avance de las Mujeres
- Fortalecimiento a la Transversalidad de la Perspectiva de Género.



34

sustantiva, evidenciando que desde 2007 la perspectiva de género se ha incorporado 

como eje programático del gobierno capitalino (SEMUJERES, s.f.). 

Tradición política progresista y movilización social

Este avance en derechos está estrechamente vinculado con la tradición política de la 

capital. A partir de 1997, cuando por primera vez la ciudadanía capitalina pudo elegir a 

su jefe de Gobierno (anteriormente designado por el Ejecutivo Federal), la CDMX ha sido 

gobernada por fuerzas políticas identificadas con la izquierda: primero el Partido de la 

Revolución Democrática (1997-2018) y posteriormente el Movimiento Regeneración 

Nacional (2018 a la fecha). Esta continuidad ha convertido a la capital en un "bastión 

de la izquierda política" en el país, con repercusiones directas en su agenda legislativa 

y de políticas públicas (CNN Español, 2024).

Significativamente, la CDMX es la única entidad federativa que ha tenido tres mujeres 

gobernantes, dos electas democráticamente y una designada,  destacando que la 

primera mujer electa para este cargo es ahora la primera presidenta en la historia de 

México. Este dato no es menor, pues refleja un avance sustantivo en materia de 

representación política femenina que complementa el progresismo en derechos 

sexuales y reproductivos.

La capital mexicana destaca también como escenario privilegiado de movilización social. 

Las manifestaciones más concurridas del país en conmemoración del Día Internacional 

de la Mujer (8 de marzo) y el Día Internacional para la Eliminación de la Violencia contra 

la Mujer (25 de noviembre) tienen lugar en sus avenidas principales. Asimismo, la 

Marcha del Orgullo LGBT capitalina se ha convertido en una de las más confluidas de 

América Latina (López, 2023), consolidando a la ciudad como epicentro de la visibilidad 

y lucha por los derechos de la diversidad sexual.  

 En 1999, Rosario Robles Berlanga fue la primera mujer en ocupar el cargo de Jefa de Gobierno del 
entonces Distrito Federal, tras ser designada por la Asamblea Legislativa de la entidad para reemplazar a 
Cuauhtémoc Cárdenas, quien renunció a la jefatura de gobierno en 2000 para comenzar su campaña 
presidencial (Wikipedia, 2024).
 En 2023, la marcha reunió a más de 250 mil asistentes.



35

Ciudad de México: progresista y con diversidad religiosa

La Ciudad de México representa un espacio privilegiado donde la diversidad religiosa se 

manifiesta con particular intensidad y dinamismo. Más allá de su reconocida vanguardia 

en derechos sexuales y reproductivos, la capital mexicana constituye un territorio en el 

que convergen tanto las estructuras eclesiásticas tradicionales como expresiones 

emergentes de nuevas espiritualidades, configurando un panorama confesional 

heterogéneo que coexiste, no sin tensiones, con la histórica tradición laica del estado 

mexicano.

Los datos estadísticos reflejan claramente esta transformación del campo religioso 

capitalino. Según cifras del INEGI, en la última década se ha registrado un cambio 

significativo en la composición de las identidades confesionales en la CDMX. La Tabla 2 

permite visualizar esta evolución, comparándola con las tendencias a nivel nacional:

El análisis comparativo de estos datos revela tendencias significativas. Entre 2010 y 

2020, la adscripción católica experimentó una disminución de 7.3 puntos porcentuales 

en la capital (de 82.5% a 75.2%), ligeramente superior a la caída de 5 puntos observada 

a nivel nacional. Esta reducción de la hegemonía católica ha dado paso al crecimiento 

de otras expresiones religiosas, particularmente las de tradición protestante y 

evangélica, que incrementaron su presencia del 5.4% al 7.3% en la CDMX durante el 

mismo periodo.

Especialmente relevante resulta el comportamiento del segmento poblacional que se 

declara "sin religión", que prácticamente se duplicó en la capital mexicana, pasando del 

5.5% en 2010 al 11% en 2020. Este crecimiento, notablemente superior al registrado a 



36

nivel nacional (de 4.7% a 8.1%), sugiere que la CDMX constituye un epicentro de los 

procesos de cambio religioso a nivel individual que caracterizan al México actual, 

posiblemente vinculados a su condición de vanguardia en derechos civiles y su tradición 

política progresista. 

La diversificación del panorama religioso capitalino no se limita a las variaciones 

cuantitativas entre las grandes tradiciones confesionales, sino que incluye también la 

emergencia de nuevas expresiones religiosas que responden a las transformaciones 

socioculturales y políticas de la ciudad. Un ejemplo paradigmático de esta tendencia es 

el surgimiento de comunidades religiosas incluyentes, que integran la fe cristiana con 

perspectivas afirmativas hacia la diversidad sexual y de género.

El 11 de diciembre de 2024 marcó un hito en este proceso cuando la Iglesia Misión 

Cristiana Incluyente (MCI) recibió su registro oficial como Asociación Religiosa (A.R.), 

convirtiéndose en la primera Iglesia Incluyente en México con personalidad jurídica 

reconocida por el Estado. Si bien no es la única comunidad de fe con una postura 

afirmativa hacia la diversidad sexual en la capital o el país, este reconocimiento 

establece un precedente significativo para una creciente pluralización del campo 

religioso, directamente vinculada con la transformación del panorama político-cultural 

nacional y la progresiva aceptación de los derechos de grupos históricamente 

vulnerados.

Estas iglesias incluyentes emergen como respuesta a la rigidez doctrinal de 

comunidades más tradicionalistas, donde frecuentemente las personas con identidades 

sexo-genéricas disidentes son objeto de rechazo o condicionamiento. Su desarrollo 

evidencia que los procesos de diversificación religiosa están estrechamente 

relacionados con las transformaciones en materia de derechos y reconocimiento de la 

diversidad que caracterizan a la capital mexicana.

Esta coexistencia de múltiples identidades confesionales en el espacio público 

capitalino adquiere particular relevancia al producirse en el marco histórico-institucional 

de un régimen de laicidad con rasgos anticlericales y antirreligiosos que ha configurado 

una lógica secular específica. El modelo de laicidad mexicano, forjado en el contexto de 

las históricas tensiones entre Estado e Iglesia Católica, se enfrenta ahora al desafío de 



37

gestionar no solo la relación con el catolicismo predominante, sino con un panorama 

religioso cada vez más diverso y pluralizado.

Es así como, la CDMX constituye un contexto privilegiado donde se manifiestan las 

tensiones y adaptaciones de este modelo de laicidad frente a la diversificación del 

campo religioso. Por un lado, el paradigma laico tradicional, con su énfasis en la 

separación tajante entre religión y política, ha facilitado la implementación de agendas 

progresistas en materia de derechos sexuales y reproductivos. Por otro lado, la 

emergencia de nuevas expresiones religiosas que reivindican posiciones teológicas 

afirmativas hacia estos mismos derechos complejiza el escenario, desafiando las 

concepciones binarias que oponen religiosidad y progresismo.

Esta situación ha generado un proceso de reconfiguración del paradigma secular en la 

capital mexicana, donde las fronteras entre lo religioso y lo secular, lo tradicional y lo 

progresista, se vuelven cada vez más porosas y complejas. La tensión resultante entre 

la expansión de derechos sexuales y reproductivos, la diversificación religiosa y el 

paradigma secular tradicional convierte a la CDMX en un territorio ideal para el análisis 

empírico de estas intersecciones.

Un laboratorio social para la investigación de nuevas articulaciones

La Ciudad de México se presenta, por tanto, como un referente empírico excepcional 

para este estudio debido a la confluencia de tres factores fundamentales: 1) su 

consolidación como vanguardia nacional en el reconocimiento y garantía de derechos 

sexuales y reproductivos; 2) su carácter como espacio de creciente diversidad religiosa 

donde coexisten múltiples identidades confesionales; y 3) su ubicación en un marco 

histórico-institucional de laicidad con características específicas que ha moldeado una 

particular concepción de lo secular en el espacio público.

Adicionalmente, la CDMX constituye el epicentro de las comunidades religiosas que son 

objeto de interés específico en esta investigación, cuya existencia responde 

precisamente a la diversidad confesional característica de la capital. Esta confluencia 

de factores convierte a la Ciudad de México en un territorio privilegiado para 

problematizar empíricamente la tensión entre religión, secularización y derechos 



38

sexuales y reproductivos, permitiendo un análisis profundo de las complejas dinámicas 

que caracterizan su interacción en la actualidad.

En suma, la capital mexicana no representa simplemente un escenario de estudio, sino 

un verdadero laboratorio social donde las transformaciones en materia de derechos, la 

pluralización del campo religioso y las reconfiguraciones del paradigma secular se 

manifiestan con particular intensidad, ofreciendo una oportunidad excepcional para 

comprender las nuevas articulaciones entre estos fenómenos en el contexto 

latinoamericano. Las dinámicas observadas en este territorio pueden proporcionar 

claves fundamentales para entender cómo se están reconfigurando las relaciones entre 

religiosidad, secularidad y derechos en las sociedades contemporáneas, más allá de los 

modelos dicotómicos tradicionales que han dominado la comprensión de estos 

fenómenos.



39

CAPÍTULO II. ENTRE LA FE Y LOS DERECHOS: REVISIÓN CRÍTICA DE LA 

LITERATURA SOBRE RELIGIÓN, SECULARIZACIÓN Y DERECHOS SEXUALES 

Y REPRODUCTIVOS

Introducción

El presente capítulo tiene como objetivo examinar el estado de la investigación sobre la 

intersección entre religión, secularización y derechos sexuales y reproductivos, con el fin 

de situar este estudio dentro del debate académico contemporáneo. Como se mencionó 

en el capítulo anterior, el interés central de esta investigación radica en comprender las 

complejas dinámicas entre estos tres fenómenos, particularmente en el contexto 

mexicano. Para ello, resulta fundamental analizar la literatura existente y determinar 

cómo se ha abordado metodológica y teóricamente esta temática, cuáles han sido las 

conclusiones alcanzadas, cuál es el estado actual de las investigaciones en este campo, 

y cómo se inserta este trabajo en dicho panorama académico.

La revisión de la literatura se estructura en dos grandes secciones. La primera examina 

los estudios internacionales, principalmente desarrollados en contextos anglosajones, 

organizados en tres corrientes principales: investigaciones centradas en la influencia de 

la afiliación religiosa y la intensidad de las creencias; estudios desarrollados desde la 

teoría de grupos de referencia; y trabajos enmarcados específicamente en el paradigma 

de la secularización. Esta primera sección proporciona un marco teórico y metodológico 

que permite identificar tendencias, hallazgos y enfoques predominantes a nivel global.

La segunda sección se enfoca en las investigaciones realizadas específicamente en el 

contexto mexicano, donde la relación entre religiosidad y derechos sexuales y 

reproductivos adquiere particularidades derivadas de la historia nacional, el marco 

jurídico de laicidad y la configuración religiosa del país. Esta parte se organiza en tres 

ejes: estudios empíricos cuantitativos y cualitativos; encuestas específicas sobre religión 

y derechos sexuales y reproductivos; y análisis sobre la dimensión político-institucional 

desde la perspectiva de la laicidad. Esta estructura permite contrastar las 

investigaciones mexicanas con el marco internacional y detectar tanto coincidencias 

como divergencias en los hallazgos y aproximaciones.



40

A través de este recorrido, el capítulo establece los antecedentes teóricos y 

metodológicos que fundamentan la presente investigación, justificando la relevancia de 

realizar un estudio cuantitativo focalizado en tres comunidades religiosas específicas. 

La revisión del estado de la cuestión evidencia que, si bien existe un cuerpo significativo 

de investigaciones sobre la relación entre religiosidad y posturas valorativas, persisten 

vacíos importantes en la comprensión de cómo operan estos fenómenos en 

comunidades religiosas del contexto mexicano, especialmente desde el marco analítico 

de la secularización.

Religión y actitudes ante los derechos sexuales y reproductivos

Estudios sobre la influencia de la afiliación religiosa y la intensidad de las creencias

Los estudios sobre la intersección entre religión y derechos sexuales y reproductivos han 

identificado tres factores determinantes en la configuración de actitudes individuales: 

la afiliación religiosa específica, la intensidad de la participación en servicios religiosos, 

y las variaciones actitudinales entre distintos grupos confesionales. Esta literatura 

documenta una relación significativa, aunque no determinista, entre las posturas 

valorativas y los factores religiosos, desafiando interpretaciones reduccionistas que 

asumen una correlación lineal entre religiosidad y conservadurismo moral.

Evidencia empírica: complejidad más allá de la religiosidad general

A. Lewis Rhodes (1985) ilustra esta complejidad en su análisis de 187,603 estudiantes 

universitarios estadounidenses. Aunque generalmente una mayor religiosidad se asocia 

con posturas más conservadoras hacia el aborto, Rhodes identificó que factores como 

la región de residencia y el nivel educativo materno modulan significativamente esta 

relación, demostrando que las posturas sobre derechos reproductivos no pueden 

explicarse únicamente por el grado de religiosidad individual.

Eric Woodrum y Beth L. Davison (1992) profundizan esta perspectiva al examinar 378 

participantes en Carolina del Norte, encontrando que la frecuencia de participación en 

servicios religiosos y el tipo específico de congregación interactúan para modelar las 

posturas individuales sobre el aborto. Este hallazgo subraya que no basta con medir la 

intensidad religiosa, sino que debe considerarse el contexto denominacional específico.



41

La relevancia del tipo de afiliación religiosa se evidencia en el estudio de Scott et al. 

(1991) sobre comportamientos sexuales prematrimoniales. Sus resultados muestran 

que pertenecer a grupos institucionalizados con posturas conservadoras (mormones, 

pentecostales, Testigos de Jehová) se relaciona con menor probabilidad de participar en 

sexo prematrimonial. Crucialmente, identificaron que las actitudes se ven más 

influenciadas por la afiliación a grupos específicos que por tradiciones religiosas 

generales, con variaciones significativas entre denominaciones dentro de una misma 

tradición cristiana.

Heterogeneidad interna: cuestionando la homogeneidad denominacional

La aparente uniformidad dentro de denominaciones religiosas ha sido cuestionada por 

David A. Gay, Christopher G. Ellison y Daniel A. Powers (1996), quienes identificaron 

notable heterogeneidad actitudinal incluso dentro de comunidades religiosas 

conservadoras. Su investigación revela la existencia de "subculturas denominacionales" 

con diferencias significativas en opiniones hacia temas "pro-familiares". Por ejemplo, 

encontraron variaciones sustanciales entre Bautistas del sur (más conservadores), 

comunidades judías y episcopales (más liberales), y personas no afiliadas 

religiosamente, desafiando la percepción de homogeneidad ideológica dentro de ciertos 

grupos.

Esta complejidad se confirma en estudios más recientes. Deckman et al. (2022) 

exploraron la relación entre evangelicalismo, actitudes raciales y opiniones sobre la 

legalidad del aborto. Contrariamente a su hipótesis inicial, que sugería una estrecha 

relación entre actitudes raciales y opiniones sobre el aborto, sus resultados refuerzan 

que las creencias religiosas genuinas constituyen el fundamento de las opiniones pro-

vida de los evangélicos blancos, independientemente de otras variables 

sociodemográficas.

Síntesis: hacia una comprensión multifactorial

Esta literatura evidencia que las posturas hacia derechos sexuales y reproductivos no 

dependen exclusivamente del nivel de religiosidad, sino que se encuentran moduladas 

por el tipo específico de comunidad religiosa, la intensidad del compromiso religioso y 

variables contextuales. La relación no sigue un patrón lineal simple, sino que se 



42

configura como una compleja interacción donde múltiples factores operan 

simultáneamente. Las variaciones observadas entre denominaciones e incluso dentro 

de una misma tradición sugieren que los mecanismos de transmisión e internalización 

de valores morales operan a múltiples niveles y están sujetos a procesos de negociación 

y reinterpretación por parte de los creyentes.

Estas investigaciones establecen un diálogo directo con el presente estudio en dos 

dimensiones fundamentales. Metodológicamente, comparten el abordaje de posturas 

valorativas mediante encuestas y análisis cuantitativos, proporcionando un referente 

procedimental valioso. Conceptualmente, confirman la premisa de que los factores 

religiosos influyen significativamente en la formación de posturas morales sin 

determinarlas mecánicamente. Los hallazgos sobre heterogeneidad intrínseca de las 

comunidades de fe respaldan la decisión metodológica de trabajar con grupos religiosos 

específicos que presentan diferencias doctrinales notables entre sí, permitiendo captar 

la diversidad de interpretaciones y posicionamientos ante los derechos sexuales y 

reproductivos.

Estudios desarrollados a partir de la teoría de grupos de referencia

Una segunda aproximación teórica-metodológica a la relación entre religión y derechos 

sexuales y reproductivos se fundamenta en la teoría del grupo de referencia,  que 

analiza cómo los grupos sociales sirven como marcos de comparación para los 

individuos, influyendo en sus actitudes y comportamientos. 

 La teoría del grupo de referencia es una perspectiva de la psicología social desarrollada originalmente 
por Herbert Hyman en 1942. Esta teoría analiza la forma en que los grupos sociales sirven como marcos 
de referencia y comparación para los individuos, influyendo en sus actitudes, autoconcepto y 
comportamientos.
Véase: Hyman (1942, p. 1–94).
Desde la sociología, Robert K. Merton amplió y problematizó esta teoría al introducir una distinción clave 
entre los grupos de pertenencia (a los que el individuo efectivamente pertenece) y los grupos de referencia 
(aquellos con los que el individuo se identifica o aspira a identificarse). Merton subraya que los grupos de 
referencia pueden cumplir funciones tanto normativas como comparativas, influyendo así en la 
conformidad, las aspiraciones y la evaluación del propio estatus social. Además, advierte que la 
discrepancia entre el grupo de pertenencia y el grupo de referencia puede generar tensiones sociales, 
expectativas frustradas o comportamientos desviados, contribuyendo a fenómenos como la anomia. Esta 
problematización sitúa la teoría del grupo de referencia dentro de una perspectiva estructural-
funcionalista, vinculando los procesos individuales de comparación social con dinámicas más amplias de 
estratificación, movilidad social y estructura normativa.
Véase: Merton (1968).



43

John K. Cochran y Leonard Beeghley (1991) estudiaron cómo la religión y la religiosidad 

influyen en las actitudes hacia relaciones sexuales fuera del matrimonio 

(prematrimoniales, extramatrimoniales y homosexuales). Basándose en la teoría del 

grupo de referencia, propusieron "modelos que enfatizan una influencia interactiva tanto 

de la religión como de la religiosidad en las actitudes sexuales, en lugar de los efectos 

lineales bivariados simples, comunes en estudios anteriores" (Cochran & Beeghley, 

1991, p. 45, traducción propia). Los autores cuestionaron las investigaciones que 

consideraban que el efecto de la religiosidad sobre opiniones acerca de la sexualidad 

no matrimonial era igual en todos los grupos religiosos, sin tomar en cuenta las 

diferencias entre denominaciones. 

Sus hallazgos revelan que "los efectos de la religiosidad en la sexualidad no marital 

varían predeciblemente según la afiliación religiosa [...] Es decir, la influencia de la 

religiosidad en la permisividad sexual prematrimonial es más débil entre los miembros 

de aquellas creencias que tienen posturas oficiales más tolerantes sobre este tema. 

Este efecto es ligeramente más fuerte dentro de aquellas creencias que son algo menos 

tolerantes y es más fuerte dentro de las denominaciones más intolerantes" (Cochran & 

Beeghley, 1991, p. 59, traducción propia).

Además, los autores señalan que "los efectos de la religiosidad varían según los 

fenómenos estudiados" (Cochran & Beeghley, 1991, p. 60, traducción propia). 

Específicamente, en situaciones donde las normas seculares también prohíben 

comportamientos antiascéticos, como las relaciones homosexuales, la influencia 

religiosa puede ser menos evidente, ya que tiende a superponerse con influencias 

seculares más inmediatas.

La principal conclusión de esta línea de investigación es que no puede asumirse un 

efecto lineal entre la religiosidad y el rechazo a los derechos sexuales y reproductivos. 

La aceptación o rechazo de estos derechos por parte de personas creyentes depende, 

en gran medida, de las normas específicas que rigen en sus comunidades de fe, así 

como del tipo de conducta ética que se evalúe. Esto sugiere que la relación entre 

religiosidad y posturas valorativas no es determinista, sino profundamente contextual. 

Los hallazgos refuerzan la idea de que los grupos religiosos son heterogéneos y que el 

carácter normativo o proscriptivo de cada congregación influye de manera decisiva en 



44

las actitudes morales de sus miembros, esto mediante las enseñanzas pastorales, los 

liderazgos o prácticas de socialización internas. Además, los autores del estudio 

subrayan la necesidad de considerar otros factores que también modelan estas 

actitudes, como la familia, el grupo de pares, la clase social, la etnicidad y las 

generaciones (Cochran & Beeghley, 1991).

Estudios realizados dentro del paradigma de la secularización

La tercera y más relevante aproximación para la presente investigación comprende los 

estudios realizados dentro del paradigma de la secularización. A diferencia de las 

perspectivas anteriores, esta línea de estudios se sitúa directamente en el debate sobre 

cómo los procesos de modernización transforman el lugar que ocupa la religión en la 

sociedad contemporánea.

Estos estudios parten de una premisa central: a medida que las sociedades avanzan en 

términos de desarrollo moderno, tienden a volverse más seculares. Es decir, la religión 

deja de ser el eje organizador de la vida social, mientras que otras esferas de naturaleza 

secular, adquieren mayor influencia en la formación de valores y normas. Desde esta 

perspectiva, se plantea que existe un continuo entre posturas conservadoras y liberales 

en función del grado de secularización, particularmente a nivel individual.

El paradigma de la secularización, según lo conceptualizado por autores clásicos como 

Peter Berger (1971) y Karel Dobbelaere (2004), postula que con la modernización de 

las sociedades ocurre un declive progresivo en la influencia de la religión. Este proceso 

opera en múltiples niveles: macro (diferenciación institucional donde la religión pierde 

su centralidad reguladora), meso (transformación de las instituciones religiosas) y micro 

(disminución de prácticas y creencias religiosas individuales). Como señala José 

Casanova (2000), no implica necesariamente la desaparición de la religión, sino su 

reconfiguración y privatización, donde las convicciones religiosas se convierten en 

opciones personales más que en obligaciones colectivas, permitiendo la coexistencia de 

valores religiosos tradicionales con posturas más liberales en la esfera pública.

Bajo esta hipótesis, cuando la religión pierde centralidad en la vida cotidiana, las 

personas tienden a desvincularse de sus prácticas institucionalizadas, lo que puede 

favorecer una mayor apertura hacia posturas liberales, especialmente frente a temas 



45

éticos como los derechos sexuales y reproductivos. Esta visión encuentra respaldo en 

los trabajos de Berger, Luckmann, Bellah y otros teóricos que han conceptualizado la 

privatización de la religión como un indicador del avance del proceso de secularización.

Larry R. Petersen y Gregory V. Donnenwerth (1997) estudiaron la secularización y la 

influencia de la religión en las creencias sobre el sexo prematrimonial, utilizando datos 

de las Encuestas Sociales Cumulativas de 1972 a 1993 en Estados Unidos. Sus 

hallazgos sugieren que las personas religiosas adoptan posturas conservadoras o 

liberales en función de tres aspectos: (1) el efecto de las estructuras de plausibilidad, 

entendidas como entornos sociales y redes de apoyo dentro de los grupos religiosos que 

refuerzan las creencias tradicionales; (2) la resistencia a la tendencia secularizadora de 

las sociedades modernas, relacionada con el grado de participación religiosa; y (3) las 

diferencias entre grupos religiosos.

Concretamente, observaron que los protestantes conservadores que asisten 

regularmente a servicios religiosos muestran un apoyo constante a las creencias 

tradicionales sobre el sexo prematrimonial, mientras que otros grupos, como 

protestantes moderados, católicos y personas con baja frecuencia de asistencia 

religiosa, evidencian un declive significativo en estas creencias, sugiriendo una mayor 

permeabilidad a los procesos de secularización.

Complementando esta perspectiva, Hoffmann y Miller (1997) analizaron datos del 

General Social Survey (GSS) de 1972 a 1994 en Estados Unidos. Sus resultados 

refuerzan la idea de que la exposición a contextos más secularizados (sociedades 

modernas avanzadas) se correlaciona con tendencias más liberales en temas como el 

papel de la mujer en la sociedad, el uso de la marihuana, la oración en escuelas y los 

derechos sexuales y reproductivos.

Estos autores también respaldan la existencia de un continuo que va de posturas 

conservadoras a liberales entre las comunidades religiosas, pero enriquecen el análisis 

al problematizar tanto las diferencias entre distintos grupos religiosos (nivel intergrupo) 

como las que existen al interior de cada comunidad (nivel intragrupo). Desde esta 

perspectiva, se reconoce que las comunidades de fe no son homogéneas, sino que 

presentan grados variables de pluralidad interna. Esta heterogeneidad se ve influida por 



46

factores como el nivel educativo, la edad y la frecuencia de asistencia a los servicios 

religiosos, los cuales reflejan distintos niveles de secularización tanto en el plano 

individual (micro) como institucional (meso). A pesar de ello, se mantiene la idea de una 

relación lineal entre el grado de religiosidad y el nivel de secularización que, a su vez, 

tiene un impacto directo en las valoraciones morales sobre ciertos derechos civiles, 

incluidos los derechos sexuales y reproductivos.

Investigaciones más recientes confirman estas tendencias. Sarah Wilkins (2016) 

examinó cómo el aumento de población no afiliada religiosamente en una región afecta 

las diferencias en valores y religiosidad personal entre individuos religiosos y no 

religiosos. Utilizando datos de más de 200 subregiones de países de América del Norte, 

Europa y Oceanía, encontró que, en áreas con mayor proporción de no afiliados, las 

diferencias entre religiosos activos y no afiliados tienden a ser más pronunciadas en 

valores familiares y religiosidad personal, respaldando la noción de que en sociedades 

con avanzados procesos de secularización se observa una transformación de valores 

personales hacia posturas más liberales. 

Finalmente, un estudio en Irlanda del Norte (Hayes & McKinnon, 2018) exploró las 

actitudes hacia el matrimonio igualitario y el derecho al aborto por parte de las personas 

que pertenecen a una religión, pero sin creer.  Estas personas nombradas como 

culturalmente religiosos son más propensos a adoptar una postura liberal. Dicho 

análisis se desarrolla haciendo uso de las tipologías  de Grace Davie (1994) que 

distinguen entre creer y pertenecer en el contexto religioso. Los resultados respaldan la 

misma tesis que se evidencia en los estudios previamente mencionados: en contextos 

de sociedades modernas avanzadas, caracterizadas por un mayor grado de 

secularización, la religión experimenta una individualización que conduce a una mayor 

diversidad en las actitudes hacia temas controversiales. Estas posturas permanecen en 

el continuo conservador-liberal, correlacionándose con los niveles de secularización a 

niveles micro y meso.

 Las tipologías propuestas por Davie (1994) son cuatro: (1) creer y pertenecer, (2) creer sin pertenecer, 
(3) pertenecer sin creer, y (4) ni creer ni pertenecer.



47

Posicionamiento de la presente investigación

La revisión de la literatura sobre la relación entre religión, secularización y derechos 

sexuales y reproductivos revela un campo de estudio complejo y multidimensional. Las 

investigaciones han evolucionado desde enfoques que asumían una relación lineal 

entre religiosidad y conservadurismo hacia perspectivas más matizadas que reconocen 

la heterogeneidad dentro de las comunidades religiosas y la influencia del contexto 

social y cultural.

Los estudios centrados en la afiliación religiosa y la intensidad de las creencias 

demuestran que, si bien existe una correlación general entre el nivel de religiosidad y 

posturas más conservadoras frente a derechos sexuales y reproductivos, esta relación 

está mediada por factores como el tipo específico de afiliación religiosa, características 

sociodemográficas y contextos regionales. Particularmente relevante es el hallazgo de 

que incluso dentro de denominaciones consideradas conservadoras existe diversidad 

de posturas, desafiando visiones monolíticas sobre las comunidades religiosas.

Las investigaciones basadas en la teoría de grupos de referencia han aportado una 

comprensión más sofisticada de cómo las comunidades religiosas influyen en las 

actitudes individuales, destacando que esta influencia varía según el tipo de 

comportamiento evaluado y las normas específicas de cada grupo, complejizando la 

relación entre religiosidad y posturas valorativas.

Finalmente, los estudios enmarcados en el paradigma de la secularización ofrecen un 

marco interpretativo más amplio que vincula las transformaciones en las actitudes 

religiosas con procesos sociales de modernización. Estos trabajos sugieren que el 

avance de la secularización, particularmente a niveles micro y meso, se correlaciona con 

una mayor diversidad de posturas dentro de las comunidades religiosas y una tendencia 

hacia actitudes más liberales respecto a derechos sexuales y reproductivos.

En suma, este estudio busca contribuir al campo ampliando la comprensión de cómo 

los procesos de secularización interactúan con dinámicas religiosas en contextos no 

anglosajones, explorando las particularidades del caso mexicano y ofreciendo una 

perspectiva más matizada sobre la compleja relación entre religiosidad y posturas 

valorativas en la esfera pública contemporánea.



48

Estudios en el contexto mexicano: religión y derechos sexuales y reproductivos

Si bien los estudios analizados anteriormente proporcionan un marco teórico y 

metodológico valioso, es fundamental examinar las investigaciones realizadas 

específicamente en el contexto mexicano. La literatura mexicana sobre esta intersección 

puede organizarse en tres ejes principales, que reflejan distintas aproximaciones 

metodológicas y enfoques analíticos al fenómeno.

Estudios empíricos: entre lo cuantitativo y lo cualitativo

En la literatura mexicana sobre la relación entre religiosidad y derechos sexuales y 

reproductivos, se identifican dos corrientes metodológicas predominantes. La primera 

comprende investigaciones basadas en análisis cuantitativos de datos provenientes de 

encuestas nacionales, mientras que la segunda agrupa estudios de corte cualitativo 

centrados en experiencias subjetivas.

Los hallazgos de estas investigaciones revelan dos tendencias interpretativas 

principales. Por un lado, un conjunto de estudios confirma la influencia significativa de 

la religión en las actitudes y prácticas relacionadas con los derechos sexuales y 

reproductivos. Por otro lado, algunas investigaciones identifican que factores como la 

falta de educación sexual o diversas variables sociodemográficas tienen mayor peso que 

la religiosidad en la determinación de estas actitudes.

Entre los estudios que destacan la influencia religiosa, trabajos como los de Juárez y 

Gayet (2005) han analizado datos de la Encuesta Nacional de Salud Reproductiva 

(ENSAR) y la Encuesta Nacional de Juventud (ENJ), encontrando que las personas con 

mayor afiliación y práctica religiosa, especialmente mujeres católicas y evangélicas, 

tienden a rechazar con mayor frecuencia el aborto, utilizan menos métodos 

anticonceptivos modernos y sostienen opiniones más conservadoras sobre los derechos 

sexuales y reproductivos.

Esta relación entre religiosidad y posturas reaccionarias o conservadoras en materia de 

derechos sexuales y reproductivos también se observa en el Estudio de opinión pública 

sobre aborto y derechos sexuales y reproductivos en Brasil, Chile, México y Nicaragua 

(Dides et al., 2011). Sin embargo, este mismo estudio introduce un matiz importante al 

señalar que, en el caso mexicano, las personas católicas muestran posturas intermedias 



49

sobre la legalización del aborto, mientras que las protestantes tienden a posiciones más 

conservadoras y las no religiosas se inclinan hacia perspectivas más liberales. 

Significativamente, la investigación concluye que la religión no es determinante en la 

formación de criterios, pues la edad, la postura política y la proximidad (al aborto) tienen 

más peso, revelando la complejidad de factores que intervienen en la configuración de 

estas actitudes.

A diferencia de los estudios realizados en Estados Unidos, que abordan la 

heterogeneidad entre distintas denominaciones religiosas, la investigación mexicana se 

ha centrado principalmente en la diversidad interna de la comunidad católica. En este 

sentido, Renée de la Torre y Cristina Gutiérrez (2008), al analizar los resultados de la 

Encuesta de Opinión Católica en México (2003) realizada por Católicas por el Derecho 

a Decidir, identifican que los católicos tienen distintos rostros y percepciones sobre lo 

religioso.

Las autoras atribuyen esta diversidad a procesos de individualización y subjetivación de 

la religión, señalando que, aunque la mayoría de los mexicanos se identifican como 

católicos, esto no implica que practiquen su fe de manera homogénea. Muchas 

personas toman decisiones individuales, particularmente en temas de salud 

reproductiva y sexual, adoptando simultáneamente valores propios del estado laico 

mexicano. Como resultado de esta heterogeneidad, De la Torre y Gutiérrez identifican 

dos posturas principales dentro del catolicismo mexicano: la progresista y la 

conservadora, evidenciando que incluso dentro de una misma tradición religiosa 

coexisten interpretaciones divergentes sobre derechos sexuales y reproductivos.

La segunda corriente metodológica, de naturaleza más cualitativa, se ha enfocado en 

estudiar experiencias personales en relación con derechos sexuales específicos, 

particularmente el aborto. Investigaciones como las de Ana Amuchástegui, Edith Flores 

y Evelyn Aldaz (2015), así como las de Daniel Hernández-Rosete y Rocío Estrada-Hipólito 

(2019), confirman que factores sociodemográficos y una mayor religiosidad suelen 

correlacionarse con posturas más conservadoras. Sin embargo, estos estudios también 

revelan que a nivel micro, el sistema simbólico de las personas experimenta 

reconfiguraciones y, en determinados casos, la religión no resulta determinante en las 

decisiones relacionadas con derechos sexuales y reproductivos.



50

Es importante notar que, aunque estos estudios empíricos aportan evidencia valiosa 

sobre la relación entre religiosidad y actitudes hacia los derechos sexuales y 

reproductivos en México, la mayoría no incorpora explícitamente el paradigma de la 

secularización en sus marcos analíticos. Algunos hacen referencias implícitas o 

tangenciales que sugieren que la persistente influencia de la religión podría 

interpretarse como evidencia contraria a los supuestos de dicho paradigma, que plantea 

la pérdida de influencia de la religión en las sociedades modernas y en las conciencias 

individuales. Otros evidencian que a nivel micro o personal la religiosidad se reconfigura, 

permitiendo identificar heterogeneidad en las posturas hacia los derechos sexuales y 

reproductivos. 

Sin embargo, generalmente no se desarrolla una discusión profunda sobre la 

secularización en estas investigaciones empíricas, ya que el debate se centra 

predominantemente en la laicidad del Estado, aunque reflejando hallazgos similares a 

los de los estudios anglosajones: la diversidad interna de las comunidades religiosas y 

la relación no lineal entre religiosidad y posturas valorativas. 

Encuestas específicas sobre religión y derechos sexuales y reproductivos

Un segundo eje de la literatura mexicana sobre esta temática lo constituyen las 

encuestas diseñadas específicamente para examinar las posturas de personas 

religiosas frente a diversos temas, incluyendo los derechos sexuales y reproductivos 

(DSR). Estos instrumentos representan una contribución metodológica distintiva, pues 

se han diseñado con el propósito explícito de capturar las complejidades de la 

intersección entre identidades religiosas y actitudes valorativas.

Destacan particularmente las encuestas realizadas por Católicas por el Derecho a 

Decidir México A.C. (CDD México), organización que ha implementado la Encuesta de 

Opinión Católica en tres momentos distintos (2003, 2010 y 2014), y que en 2021 

desarrolló la Encuesta de Opinión sobre Religión, Política y Sexualidad en México. Esta 

última representa un avance significativo al incluir a personas de diversas identidades 

confesionales, superando la limitación de las encuestas anteriores que se enfocaban 

exclusivamente en la población católica.



51

Las encuestas de CDD México han explorado varios ejes temáticos, incluyendo 

identidades religiosas, laicidad, derechos sexuales y reproductivos en adolescentes, 

derechos de las mujeres, aborto, expectativas de cambio hacia la iglesia, y derechos de 

homosexuales y lesbianas. Significativamente, los resultados de la edición 2021 revelan 

que, contrario a percepciones simplistas que asocian religiosidad con conservadurismo, 

existe una heterogeneidad en las actitudes frente a los DSR por parte de personas con 

variadas identidades religiosas. Un número considerable de personas católicas, 

evangélicas e incluso sin filiación religiosa expresan opiniones favorables hacia temas 

como el aborto, la educación sexual y el matrimonio igualitario, confirmando la 

complejidad de la relación entre identidad religiosa y posturas valorativas.

Otra contribución relevante es la Encuesta Nacional sobre Creencias y Prácticas 

Religiosas en México (ENCREER) 2016, desarrollada por la Red de Investigadores del 

Fenómeno Religioso en México (RIFREM). Este instrumento tuvo como objetivo "conocer 

las creencias y prácticas religiosas de los mexicanos, incluyendo las distintas regiones 

del país y las principales religiones" (RIFREM, 2016, p. 1). La ENCREER aborda diversas 

dimensiones de la experiencia religiosa, incluyendo cambio de religión, identificación y 

grados de compromiso, prácticas religiosas, creencias trascendentales y percepciones 

sobre las relaciones iglesias-Estado. En esta última sección se incorporaron preguntas 

específicas sobre derechos sexuales y reproductivos, como educación sexual en 

escuelas públicas, matrimonio igualitario, aborto y contenido de género en libros de 

texto gratuitos.

La contribución de estas encuestas al campo de estudio sobre religión y derechos 

sexuales y reproductivos es fundamental en múltiples dimensiones. En primer lugar, 

proporcionan un valioso cuerpo de evidencia empírica que documenta 

sistemáticamente la diversidad de posturas dentro de las comunidades religiosas 

mexicanas, desafiando narrativas monolíticas que presentan a la religión como un 

bloque homogéneo opuesto a los DSR. Estos datos cuantitativos ofrecen un panorama 

estadísticamente representativo que complementa y contextualiza los hallazgos de 

estudios cualitativos más focalizados.

En segundo lugar, estas encuestas han sido pioneras en explorar dimensiones 

específicas de la religiosidad mexicana que no suelen capturarse en instrumentos 



52

internacionales o en encuestas más generales. Por ejemplo, la inclusión de preguntas 

sobre expectativas de cambio hacia la iglesia en las encuestas de CDD México refleja 

una sensibilidad particular hacia las dinámicas de transformación y adaptación 

institucional que caracterizan al campo religioso contemporáneo. De manera similar, las 

secciones sobre identificación y grados de compromiso en la ENCREER permiten una 

caracterización más matizada de la religiosidad, superando las limitaciones de 

mediciones binarias (religioso/no religioso) o basadas exclusivamente en la asistencia 

a servicios religiosos.

En tercer lugar, la evolución temporal de estas encuestas —particularmente en el caso 

de CDD México, con sus cuatro ediciones— ofrece una perspectiva diacrónica que 

permite identificar tendencias y transformaciones en las actitudes religiosas hacia los 

DSR. Esta dimensión longitudinal es especialmente valiosa para analizar cómo los 

procesos de secularización operan en contextos específicos y cómo las comunidades 

religiosas reconfiguran sus posiciones en respuesta a cambios sociales y culturales más 

amplios.

Para la presente investigación, estas encuestas nacionales proporcionan un 

fundamento empírico esencial que permite contextualizar este estudio cuantitativo en 

comunidades religiosas específicas. Los resultados que evidencian heterogeneidad en 

las posturas religiosas hacia los DSR justifican metodológicamente examinar mediante 

una encuesta propia cómo estos procesos se manifiestan en comunidades particulares 

y qué factores influyen en esta diversidad.

La constatación cuantitativa previa de que muchas personas religiosas articulan su 

identidad confesional con posturas favorables hacia derechos controvertidos justifica la 

pertinencia de esta investigación focalizada que busca medir con mayor precisión estos 

procesos de negociación y reinterpretación dentro de distintas comunidades de fe en 

México.

No obstante, aunque estas encuestas permiten caracterizar la identidad religiosa y sus 

reconfiguraciones a nivel nacional, reconociendo su función ordenadora y clasificatoria 

de ciertos grupos religiosos en una escala macro, presentan limitaciones para rastrear 

la pluralidad de prácticas y creencias entre distintos grupos en escalas más específicas. 



53

Si bien las categorías como "protestantes", "grupos evangélicos", "no religiosos" u "otras 

religiones" cumplen propósitos clasificatorios válidos para estudios de alcance nacional, 

tienden a invisibilizar las diferencias y particularidades de las comunidades religiosas 

cuando el objetivo de investigación requiere mayor especificidad. Ni siquiera a las 

personas católicas podemos englobarlas en una sola categoría, pues dentro del 

catolicismo podemos hallar diversidad significativa que estas clasificaciones generales 

no capturan. 

Este desafío metodológico es particularmente relevante en un contexto donde 

emergentes identidades confesionales y nuevas formas de espiritualidad no 

institucionalizada desbordan las categorías tradicionales, requiriendo aproximaciones 

metodológicas complementarias que permitan profundizar en la heterogeneidad interna 

de las comunidades de fe.

En síntesis, las encuestas específicas sobre religión y derechos sexuales y reproductivos 

desarrolladas en México representan una contribución metodológica distintiva que ha 

enriquecido sustancialmente la comprensión de este campo. Su valor radica no solo en 

la evidencia empírica que proporcionan sobre la heterogeneidad de posturas dentro de 

las comunidades religiosas, sino también en su capacidad para desafiar concepciones 

reduccionistas y abrir nuevas líneas de investigación. 

Lo religioso en lo político: análisis sobre la laicidad

El tercer eje de la literatura mexicana sobre la relación entre religión y derechos sexuales 

y reproductivos comprende estudios centrados en la dimensión político-institucional, 

particularmente en las dinámicas entre iglesias y Estado y sus implicaciones para los 

derechos sexuales y reproductivos (DSR).

Diversos artículos han señalado que instituciones religiosas, especialmente la Iglesia 

Católica y algunos grupos evangélicos, representan potenciales obstáculos para el 

avance de los derechos sexuales y reproductivos en México (Lamas, 2012; Caro Luján, 

2009; Maier, 2010; Capdevielle & Blancarte, 2019; Molina Fuentes & Romero García, 

 Esta misma dificultad se observa en las categorías empleadas por el INEGI. Por ejemplo, en el censo 
de 2020, la categoría “protestante/cristiano evangélico” agrupa a un universo diverso de iglesias, 
incluyendo a algunas que probablemente no se identifican con dicha denominación.



54

2023). Estas investigaciones se enfocan en identificar y analizar las continuas 

injerencias de lo religioso en lo político y viceversa, interpretadas como amenazas al 

carácter laico del Estado mexicano y, por extensión, al reconocimiento y garantía de los 

DSR.

Sin embargo, estas aproximaciones presentan limitaciones significativas. Muchas de 

estas aseveraciones carecen de justificación empírica y se derivan de análisis sobre la 

laicidad del Estado que, además, posee una herencia antirreligiosa y anticlerical, sin 

considerar adecuadamente factores como el grado de secularización o la 

heterogeneidad inter e intragrupo de las comunidades de fe (véase: Arlettaz, 2015). Esta 

tendencia refleja una particularidad del contexto académico mexicano, donde el énfasis 

en la tradición de laicidad estatal ha orientado las discusiones sobre religión y espacio 

público, frecuentemente a expensas de análisis más complejos sobre los procesos de 

secularización.

Si bien este análisis desde la laicidad resulta necesario, particularmente en un régimen 

como el mexicano donde es crucial vigilar las injerencias dogmáticas en el ámbito 

político para proteger los derechos civiles, es fundamental complementarlo con sustento 

empírico que capture las particularidades de los diversos grupos religiosos. Este 

enfoque más matizado permitiría identificar en qué casos específicos determinadas 

comunidades religiosas pueden constituir un desafío para la autonomía estatal, y en 

cuáles otros podrían incluso fungir como aliados o respaldo para la laicidad del Estado.

Como señala Mosqueira (2010, citado en Carbonelli et al., 2011, p. 27), "es preciso no 

invisibilizar la heterogeneidad de lo religioso en este campo, pues también pueden 

relevarse actores y discursos religiosos que compatibilizan demandas por los derechos 

sexuales y reproductivos con sus sistemas de creencias". Esta observación, respaldada 

por las encuestas previamente citadas, evidencia que dentro del mundo religioso 

coexiste una diversidad de posturas tanto a nivel institucional como individual, 

complejizando la relación entre religiosidad, laicidad estatal y derechos sexuales y 

reproductivos.



55

Perspectivas integradas: hacia un análisis más complejo

La revisión de la literatura mexicana sobre la relación entre religión y derechos sexuales 

y reproductivos muestra tanto avances importantes como áreas que necesitan más 

desarrollo. En términos metodológicos, existe variedad de enfoques que combinan 

análisis cuantitativos y cualitativos, aunque los estudios empíricos, las encuestas 

específicas y los análisis institucionales siguen fragmentados, con pocos intentos de 

integración.

En el aspecto teórico, la investigación mexicana se ha enfocado más en el marco de la 

laicidad que en el de la secularización, reflejando la importancia histórica de la 

separación Iglesia-Estado en México. Esta tendencia ha limitado el estudio de procesos 

de secularización en niveles más específicos (comunidades e individuos) y sus efectos 

en los cambios de identidades y prácticas religiosas.

Los resultados empíricos confirman que existe gran diversidad en las posturas de 

personas religiosas hacia los DSR. La relación entre identidad religiosa y actitudes hacia 

estos derechos está influida por múltiples factores: características sociodemográficas, 

contextos regionales, niveles de participación religiosa y reinterpretaciones personales 

de las creencias. Es especialmente importante la diversidad dentro de la comunidad 

católica mexicana, donde conviven perspectivas progresistas y conservadoras. Este 

hallazgo coincide con estudios internacionales, pero tiene características particulares 

en México debido al dominio histórico del catolicismo y su transformación reciente en 

un contexto de mayor diversidad religiosa.

La incorporación de estas perspectivas mexicanas enriquece los marcos analíticos 

desarrollados principalmente en contextos anglosajones, ofreciendo una visión más 

completa de cómo se manifiesta esta relación en diferentes contextos culturales e 

institucionales. Al mismo tiempo, muestra la necesidad de desarrollar enfoques teóricos 

y metodológicos que integren los niveles macro, meso y micro de análisis, considerando 

al mismo tiempo las dimensiones institucionales, comunitarias e individuales de la 

relación entre religiosidad y actitudes hacia los DSR en México.



56

CAPÍTULO III. LA RUTA ANALÍTICA: DIMENSIONES DE ANÁLISIS Y 

OPERACIONALIZACIÓN DE CONCEPTOS

Introducción

El presente capítulo establece el puente conceptual entre el planteamiento contextual y 

el estado de la cuestión desarrollados en los capítulos anteriores, y el abordaje 

metodológico que se presentará posteriormente. Su propósito central es definir y 

operacionalizar los conceptos fundamentales que guían esta investigación: religiosidad, 

secularización y posturas valorativas. A través de la clarificación de estos constructos, 

se sientan las bases analíticas para examinar empíricamente cómo se configuran, 

interrelacionan y expresan en las comunidades religiosas estudiadas.

El interés por estas tres dimensiones no es arbitrario. Como se ha argumentado en el 

estado de la cuestión, existe una tendencia en la literatura especializada a postular una 

relación lineal entre ellas, donde mayor religiosidad implicaría menor secularización y 

posturas más conservadoras. Sin embargo, esta investigación parte de una premisa 

diferente: la relación entre estas dimensiones es más compleja, matizada y heterogénea 

de lo que sugieren los modelos deterministas.

Para fundamentar esta problematización, el capítulo desarrolla cada dimensión en tres 

ejes: su conceptualización teórica, su operacionalización metodológica para el trabajo 

empírico, y la justificación de los indicadores seleccionados para su medición. 

Finalmente, se presenta un modelo interpretativo alternativo que concibe estas 

dimensiones como relativamente independientes, configurando un campo de 

posibilidades donde pueden coexistir diversas combinaciones de religiosidad, 

secularización y posturas valorativas.

Sobre religión, religiosidad y espiritualidad

Considerando el enfoque teórico de esta investigación, se entiende por religión un 

sistema de creencias y prácticas relacionadas con lo sagrado y lo divino, que une a las 

personas en una comunidad moral compartida, según lo propuesto por Durkheim en Las 

formas elementales de la vida religiosa (2003). En este sentido, la religión no se limita 

a creencias en seres sobrenaturales, sino que también abarca rituales, ceremonias y 



57

normas sociales que refuerzan la cohesión social y promueven la solidaridad entre los 

miembros de una sociedad. Durkheim (2003) argumenta que la religión no es 

simplemente una construcción individual, sino que surge de la interacción social y 

cumple funciones importantes para la sociedad en su conjunto, como la cohesión social, 

la legitimación de la autoridad y la regulación de la conducta moral.

Esta definición resulta funcional para el presente estudio porque permite concebir a las 

religiones como marcos de interpretación social. Es decir, al emerger de la interacción 

colectiva, la religión proporciona a los individuos esquemas interpretativos que moldean 

su comprensión del mundo a partir de un conjunto específico de normas, creencias y 

prácticas compartidas.

De este concepto se desprenden dos nociones operativas fundamentales para esta 

investigación: religiosidad y espiritualidad. Aunque en la literatura estos conceptos 

suelen presentarse inicialmente como polarizados, no son mutuamente excluyentes y 

pueden sobreponerse (Fuentes, 2018).

Tras una revisión del estado del arte sobre ambos conceptos, principalmente desde el 

campo de la psicología, puede establecerse que "la religiosidad se refiere a la 

adherencia a un conjunto de creencias y prácticas de una institución religiosa 

organizada, y la espiritualidad es una dimensión que incluye cuestionamientos sobre el 

significado, propósito y sentido de la vida, conectividad (con los otros, la naturaleza, lo 

divino), búsqueda de lo trascendente, valores (por ejemplo, la justicia), pudiendo incluir 

o no creencias religiosas" (Fuentes, 2018, p. 116). Es importante precisar que, mientras 

la espiritualidad no siempre implica religiosidad, la religiosidad generalmente incluye 

una dimensión espiritual.

Desde una perspectiva más sociológica, De la Torre (2021) distingue entre religiosidad 

popular y religiosidad vivida o lived religion. La primera constituye un concepto 

polisémico "que permite la creatividad simbólica de nuevas apropiaciones y 

reformulaciones" (De la Torre, 2021, p. 289) de las manifestaciones religiosas, que 

trascienden los espacios privados para proyectarse en el ámbito público. Por su parte, 

la religiosidad vivida "permite atender la religiosidad ordinaria y cotidiana sin prejuiciarla 

con visiones canónicas o doctrinales, pero tiene una orientación individualista que 



58

subraya las nuevas formas de lo religioso" (De la Torre, 2021, p. 288), centrándose en 

aspectos materiales, corporales y emocionales de la experiencia religiosa.

Para los fines de este estudio, y con el objetivo de facilitar su operacionalización, se 

define la religiosidad como el conjunto de prácticas y creencias ligadas a la fe que un 

individuo o grupo desarrolla en adhesión a una institución religiosa organizada. Esta 

conceptualización, siguiendo a Fuentes (2018), permite distinguirla de la espiritualidad, 

reconociendo que mientras la religiosidad implica generalmente elementos espirituales, 

se caracteriza específicamente por manifestarse dentro de marcos institucionales que 

proporcionan esquemas interpretativos socialmente compartidos.

Operacionalización de la religiosidad

La operacionalización de la religiosidad constituye un desafío metodológico recurrente 

en las investigaciones sobre el fenómeno religioso. Una revisión de los estudios sobre 

religiosidad revela diferentes aproximaciones y dimensiones para su medición. Huber y 

Huber (2012) evalúan la centralidad de la religión a través de cinco dimensiones:  

intelectual, ideológica, ritualista pública, ritualista privada y experiencial, basándose en 

la propuesta original del sociólogo Charles Y. Glock (1968). Por su parte, Reyes et al. 

(2014) desarrollaron en Puerto Rico una escala que inicialmente consideraba cuatro 

dimensiones: intrínseca, extrínseca, organizacional y no organizacional. 

La dimensión intrínseca se centra en cómo la religión se integra en la vida diaria de una 

persona, mientras que la dimensión extrínseca se refiere a aquellos que adoptan la 

religión con un propósito no religioso, como el estatus social. La dimensión 

organizacional evalúa la participación en actividades religiosas en una comunidad 

organizada, como asistir a servicios religiosos, mientras que la no organizacional 

considera las prácticas religiosas privadas, como la oración o la lectura de escrituras, 

que pueden tener lugar fuera de una institución religiosa (Reyes et al., 2014).

 Sobre las dimensiones, la intelectual y la ideológica se refieren al pensamiento y se relacionan con la 
expectativa de que la persona religiosa estará informada de los principios básicos de su fe y de sus 
escrituras sagradas. La dimensión experiencial considera que las religiones tienen expectativas sobre la 
experiencia de la emoción y la percepción religiosa de las personas. Y las dimensiones de práctica pública 
y privada se refieren a la acción (Huber & Huber, 2012).



59

Como se puede observar, no existe un consenso definitivo sobre lo que se entiende por 

religiosidad ni sobre cómo medirla.  De hecho, en muchos estudios, la definición de 

este concepto permanece vaga y solo puede ser inferida al observar cómo se llevó a 

cabo la medición (Petersen & Donnenwerth, 1997; Hayes & McKinnon, 2018). Por lo 

general, esta medición se basa en prácticas consideradas como religiosas, sin tener en 

cuenta, en ocasiones, la importancia de lo religioso en la experiencia o vivencia 

espiritual, o en un nivel más personal e individual.

Ante esta diversidad conceptual y metodológica, la presente investigación optó por un 

enfoque centrado principalmente en las prácticas concretas como modo de medición, 

siguiendo la tendencia predominante en la literatura. Se adoptó específicamente una 

perspectiva que distingue entre prácticas institucionales (dimensión organizacional) y 

personales (dimensión no organizacional, ligada a la espiritualidad), por considerarse 

más operativa y factible de comparar entre las distintas comunidades religiosas 

estudiadas.

Para estos fines, la religiosidad se operacionalizó a través de indicadores que miden 

tanto prácticas institucionalizadas como expresiones personales de la fe, como lo 

muestra la siguiente tabla:

 Considérense los estudios expuestos en el estado de la cuestión de esta investigación, en los cuales 
se sugirió que, a mayor religiosidad de las personas, estas tienden a adoptar posturas menos seculares. 
Sin embargo, no se proporcionaba una definición precisa de lo que se entendía por religiosidad. No 
obstante, al medir la participación dentro de las iglesias, se podía inferir que este concepto estaba 
relacionado con el nivel de implicación en las organizaciones religiosas.



60

Estos indicadores fueron seleccionados considerando tanto las propuestas 

metodológicas revisadas como las particularidades organizativas de cada comunidad 

estudiada, las cuales fueron conocidas a partir del trabajo de campo previo que se llevó 

a cabo en ellas, procurando que las prácticas evaluadas, en su mayoría, fueran 

comparables entre los diferentes grupos religiosos.

Habiendo operacionalizado la religiosidad, es necesario definir y operacionalizar 

también el concepto de secularización, cuya relación con la religiosidad constituye un 

eje central de esta investigación.

Replanteando el paradigma de la secularización: una mirada crítica inevitable

El paradigma central de esta investigación es la secularización, que se problematiza a 

través del análisis de las valoraciones de comunidades religiosas frente a los derechos 

sexuales y reproductivos, así como el grado de religiosidad, en el contexto de la Ciudad 

de México. Para ello, resulta fundamental distinguir claramente entre secularización y 

laicidad, conceptos relacionados pero distintos.

La laicidad hace referencia a un proceso de orden político-jurídico, manifestado en el 

Estado Laico, entendido como el "aparato estatal que se erige con base en el principio 

 Este objetivo no se cumplió completamente, ya que se incluyó las reuniones virtuales, una práctica que 
solo realizan las Iglesias Cristianas Incluyentes y no La Luz del Mundo. No obstante, se decidió conservar 
esta actividad debido a su alta relevancia dentro de la vida religiosa de las Iglesias Incluyentes. Esta 
decisión metodológica tuvo como consecuencia una baja correlación entre las variables utilizadas para 
construir el índice de religiosidad, aspecto que se abordará con más detalle en el capítulo metodológico.



61

de laicidad; es decir, con autonomía respecto de todo tipo de dogmatismo. En ese 

sentido, su marco jurídico, sus instituciones y sus representantes son respetuosos de la 

libertad de creencias y de conciencia" (Molina Fuentes, 2021, p. 14). En contraste, la 

secularización constituye un proceso de orden social más amplio y complejo.

En la discusión teórica sobre la secularización pueden identificarse dos grandes 

corrientes. La primera considera este fenómeno como "un proceso unidimensional, 

irreversible y progresivo" (Molina Fuentes, 2016, p. 16), concibiendo su desarrollo de 

manera lineal y vinculándolo directamente con el progreso de las sociedades. Según 

esta perspectiva, a medida que las religiones pierden centralidad en el orden social, 

tienden a desaparecer o a ser relegadas al ámbito privado. Esta visión ha sido sostenida 

por autores como Peter Berger, Thomas Luckmann, Talcott Parsons y David Martin 

(Molina Fuentes, 2016, p. 16), quienes interpretan la secularización como "la pérdida 

de plausibilidad de la religión como ordenadora y organizadora del pensamiento y de la 

acción" (Molina Fuentes, 2016, p. 20).

La segunda corriente, desarrollada por teóricos como Karel Dobbelaere, Richard Fenn, 

Jeffrey Hadden, Anson Shupe, José Casanova y Roberto Blancarte,  concibe la 

secularización como un proceso multidimensional e inacabado. Como señala Molina 

Fuentes, "en estos estudios se rechaza el supuesto de que las sociedades más 

modernas, con mejor desarrollo económico o con un régimen político próximo a la 

democracia son también las más seculares. De hecho, para estos autores la 

coexistencia de la secularidad, la laicidad y la irreligiosidad tampoco tendría por qué 

darse por entendida, en tanto que se trata de fenómenos sociales diferentes" (2016, p. 

18). En esta línea, Martínez, basándose en Dobbelaere, sostiene que el concepto de 

 Si bien estos autores se inscriben en la segunda corriente por compartir una visión general de la 
secularización como un proceso flexible y no lineal, sus enfoques teóricos presentan matices y diferencias. 
Por ejemplo, José Casanova subraya la diferenciación funcional entre la religión y otras esferas sociales, 
así como la posibilidad de que las creencias religiosas se reconfiguren y mantengan presencia en el 
espacio público, enfatizando que la secularización no implica necesariamente la desaparición de la 
religión, sino su transformación y pluralización en la modernidad (Casanova, 2000). En contraste, Roberto 
Blancarte concibe la secularización como un proceso histórico y social de diferenciación y autonomización 
de las instituciones sociales respecto a la religión, lo que implica una transformación en la legitimidad y 
el papel de lo religioso en la vida pública; si bien reconoce que este proceso puede conllevar una pérdida 
de poder y control social de las instituciones religiosas, subraya que no implica la desaparición de la 
religión, sino su reconfiguración y pluralización, especialmente en contextos como el latinoamericano 
(Blancarte, 2012). Así, aunque ambos reconocen la secularización como fenómeno complejo y no lineal, 
no coinciden plenamente en sus definiciones ni en las implicaciones que atribuyen al proceso. 



62

secularización "es descriptivo de las consecuencias de la diferenciación funcional de las 

sociedades para el subsistema religioso" (2013, p. 28).

A partir de estas consideraciones, puede afirmarse que: (a) secularización y laicidad son 

conceptos distintos que no deben tratarse como sinónimos; y (b) la secularización no 

debe confundirse con anticlericalismo o ausencia de religiosidad, como podría sugerir 

una interpretación canónica de este proceso. Como observa Dobbelaere (2004), la 

esfera religiosa puede coexistir e interactuar con otras esferas sociales, sin que ella 

misma ni sus manifestaciones a niveles meso y micro necesariamente desaparezcan.

Para los propósitos de esta investigación, y con posibilidad de seguir problematizando 

conceptualmente, se adopta la definición de secularización propuesta por Molina 

Fuentes (2016):

Se entiende por secularización al proceso a través del cual la religión deja de 

erigirse como el centro de la organización social y se convierte en una esfera 

funcionalmente diferenciada de las otras. Es además un proceso reversible, 

heterogéneo e inacabado; ello implica que es posible observar empíricamente 

espacios  en los que la esfera religiosa parece convivir con otras y a veces 

confundirse (p. 20).

Niveles de secularización

Reconociendo la complejidad del proceso de secularización, Dobbelaere (2004) 

identifica tres niveles en los que este fenómeno opera: macro, meso y micro. La 

siguiente tabla sintetiza las características y manifestaciones de cada nivel:

 La Agenda de la Laicidad en 2020 así como las ediciones de años anteriores, brinda un panorama 
general sobre el régimen de laicidad en diez regiones del mundo. Las autoras recopilan datos y material 
periodístico para dar cuenta del estado de temas relacionado con la familia, la salud, la educación y la 
pandemia por Covid-19. Aunque la investigación no es respecto a la secularización, a través de este texto 
se puede observar cómo es que, en países donde hay un claro régimen político de laicidad, la 
diferenciación de las esferas sociales, entre ellas la religiosa, no es clara, y a menudo se toman decisiones 
políticas con base en principios morales.
Véase: Molina et al. (2021)



63

le llama “secularización en 

mente”. Esto no sugiere 

Aunque Dobbelaere sugiere implícitamente que la secularización conlleva un 

alejamiento de las instituciones religiosas o la disminución de la participación 

 El autor entiende por cambio religioso al “cambio que ocurre en la postura de organizaciones religiosas 
–iglesias, denominaciones y sectas– en materias de creencias, moralidades y rituales, y supone también 
un estudio del descenso y surgimiento de grupos religiosos” (Dobbelaere, 1994, p.8).



64

religiosa , el mismo autor cuestiona esta relación lineal, reconociendo la falta de 

evidencia empírica suficiente para confirmar que la no participación en organizaciones 

religiosas y la laicización  social son procesos paralelos, o que la laicización social 

impacta independientemente en la participación religiosa individual.

Operacionalización de la secularización

Para operacionalizar la secularización, particularmente en su nivel micro o individual, 

esta investigación se enfoca en evaluar el grado en que las creencias religiosas influyen 

en las decisiones y valoraciones en distintas esferas de la vida social. El instrumento de 

medición incluye preguntas específicamente diseñadas para capturar diferentes 

dimensiones de este fenómeno: desde la autonomía en la toma de decisiones 

personales hasta la diferenciación entre esferas religiosas, políticas e institucionales. La 

siguiente tabla presenta la agrupación de los ítems del cuestionario en cuatro 

dimensiones analíticas que, en conjunto, permiten una evaluación del grado de 

secularización a nivel micro mediante una escala tipo Likert:

•

•

 Para Dobbelaere, la participación religiosa “hace referencia al comportamiento individual y mide el 
grado de integración en corporaciones religiosas. Es un índice articulado entre las normas de grupos 
religiosos – en los ámbitos de creencias, moralidades y rituales, etc.–
miembros” (Dobbelaere, 1994, p.8).

 Este texto no tiene como finalidad discutir sobre la construcción de los conceptos secularización y 
laicización, pero a modo de aclaración, es preciso señalar que Dobbelaere (1994) ve a la secularización 
como “el resultado de procesos de laicización manifiestos y latentes” (p. 5). Hasta cierto punto los 
equipara, por eso al hablar de laicización de la sociedad también se refiere al proceso de secularización. 
En este apartado se ha puntualizado en que laicidad y secularización son conceptos distintos.



65

•

•

•

•

•

•

•

Estos indicadores permiten captar la secularización en el nivel micro, tal como plantea 

Dobbelaere (2004), al enfocarse en las creencias y prácticas individuales, y explorar 

cómo las personas creyentes negocian la relación entre sus convicciones religiosas y 

otros sistemas de valores en contextos concretos. Al mismo tiempo, ofrecen elementos 



66

para observar la secularización en el nivel meso, es decir, dentro de las comunidades 

religiosas.

Posturas valorativas: el continuo entre conservadurismo y progresismo

Las posturas valorativas constituyen la tercera dimensión analítica de esta 

investigación, y se refieren a los posicionamientos que los individuos adoptan frente a 

temas controversiales como los derechos sexuales y reproductivos. Estas valoraciones 

pueden conceptualizarse dentro de un continuo que va desde posturas conservadoras 

o reaccionarias hasta posiciones progresistas.

Sobre conservadurismo 

Si partimos desde los orígenes de lo que concebimos como conservadurismo, 

tendríamos que remontarnos a la Revolución Francesa de 1789. Como indica García 

Navarro (2017), el conservadurismo surgió como respuesta a las transformaciones 

derivadas de este acontecimiento histórico. Su origen formal se atribuye a Edmund 

Burke, quien en 1790 publicó Reflections on the Revolution in France, obra en la que 

criticaba a los revolucionarios franceses por considerar que la ruptura con las 

instituciones del antiguo régimen representaba un riesgo para la sociedad, la religión y 

la historia.

No es propósito de este trabajo realizar un recorrido histórico exhaustivo sobre el 

desarrollo del conservadurismo ni entrar en discusiones filosóficas profundas sobre 

dicho concepto. El interés principal radica en establecer una concepción 

operacionalizable que permita medir las posturas valorativas frente a los derechos 

sexuales y reproductivos.

Como señala Fabricio Castro (2023):

Una noción difundida sobre el conservadurismo afirma que los conservadores 

son aquellos que rechazan el cambio o que desean resguardar el orden existente 

sin grandes sobresaltos y con preferencia por los cambios graduales. Asociada a 

esta idea, aparece otra que los define como defensores del statu quo, debido a 

su predilección por el presente. Una parte de la literatura relaciona entonces al 

conservador con la conservación de lo que es. (pp. 6-7)



67

En esta línea, Ávila Hernández (2018) indica que, como ideología, el conservadurismo 

está estrechamente ligado a la derecha política y se caracteriza por su oposición al 

cambio y a la innovación. Por su parte, De la Torre (2005) subraya que el 

conservadurismo carece de una teoría general, pues tiene una construcción histórica 

específica según su ubicación geográfica, postulados y actores. No obstante, identifica 

rasgos coincidentes en las manifestaciones del conservadurismo mexicano: 1) sus 

acciones se justifican sobre la idealización del pasado; 2) se legitima sobre la base de 

la naturalización y universalidad de instituciones, valores y tradiciones; 3) es relacional, 

pues reacciona respecto a algo amenazante que unifica a grupos diferenciados; y 4) 

percibe los cambios como externos, no como procesos internos de la sociedad.

Esta caracterización podría confundirse con la categoría de reaccionario que, según 

Castro (2023), se fundamenta en dos postulados esenciales: "El primero señala que los 

reaccionarios son aquellos que se aferran a un pasado idealizado al que toman como 

modelo político; el segundo, que son aquellos que pretenden reinstaurar ese pasado 

perdido a través de la violencia radical" (p. 4).

Sin embargo, el conservadurismo que interesa a esta investigación no se identifica con 

estas características extremas ligadas a una postura reaccionaria que idealiza el pasado 

buscando retornar a él mediante reacciones violentas ante cualquier posibilidad de 

cambio. Como afirma Castro (2023), "el conservadurismo está lejos de ser una 

automática oposición al cambio porque todas las corrientes mantendrían algo intacto si 

ellas protagonizaran la dirección social o política. Tampoco es la defensa interesada del 

statu quo, dado que otras posiciones políticas también desearían proteger a los grupos 

con los que afilian" (p. 7).

No obstante, considerando que en la literatura académica se suele asociar lo 

conservador con una actitud contraria al avance del progreso en materia de derechos 

civiles, regímenes políticos y economía, para fines de esta investigación se utilizará el 

término conservador "para ilustrar los comportamientos tácticos y circunstanciales 

adoptados para evitar la transformación social" (Castro, 2023, pp. 7-8) y la búsqueda 

de la preservación de valores, prácticas e instituciones tradicionales. 



68

En el ámbito de los derechos sexuales y reproductivos, el conservadurismo se 

caracteriza por la defensa de roles de género tradicionales, la concepción del 

matrimonio exclusivamente como unión heterosexual, la valoración de la reproducción 

como fin primordial de la sexualidad, y la resistencia a modificar normas morales 

consideradas fundamentales.

En consecuencia, y con el propósito de establecer un continuo conceptual para el 

análisis, se entenderá al progresismo como la disposición favorable y el apoyo activo 

hacia transformaciones sociales que amplíen derechos civiles, libertades individuales y 

la igualdad social. En esta línea, el progresismo se caracteriza por promover reformas 

políticas, sociales y económicas orientadas a reducir desigualdades y extender garantías 

jurídicas a grupos históricamente marginados, y la apertura a transformar valores y 

prácticas tradicionales en favor de una mayor autonomía individual en decisiones sobre 

el cuerpo, la sexualidad y la reproducción, constituyendo así un contrapunto analítico al 

conservadurismo como ha sido definido para este estudio.

Operacionalización del conservadurismo-progresismo

Para medir las posturas valorativas en el continuo conservadurismo-progresismo, la 

encuesta incluyó preguntas sobre actitudes hacia un grupo de derechos sexuales y 

reproductivos. La agrupación fue la siguiente:

•
•
•
•
•
•

•
•
•
•



69

•
•
•
•
•
•
•
•
•

•
•

•
•
•
•

•
•
•

•
•
•
•

•
•
•
•

Las posturas valorativas se midieron mediante una escala tipo Likert. En el caso de las 

preguntas sobre el aborto, la escala iba de "desaprueba" a "aprueba", mientras que para 

el resto de los temas se utilizó una escala de cinco puntos que va desde "total 

desacuerdo" hasta "total acuerdo". Esta herramienta permitió ubicar las opiniones de 

las personas encuestadas en un espectro que va del conservadurismo al progresismo, 

incluyendo una opción intermedia —"ni de acuerdo ni en desacuerdo"—.





71

La hipótesis radica en que la interacción de estas tres dimensiones no es determinista, 

en cambio, dan lugar a combinaciones teóricamente posibles que varían en su grado de 

coherencia con las expectativas tradicionales. La siguiente tabla presenta algunas de 

estas posibles configuraciones:



72

Hipótesis relacionales específicas

A partir de este modelo, se establecen las siguientes hipótesis relacionales que serán 

contrastadas empíricamente:

H1. Configuraciones esperadas: Se anticipa encontrar principalmente dos patrones 

coherentes con la literatura tradicional:

• Perfil religioso-conservador (Configuración 1): alta religiosidad + baja 

secularización + posturas conservadoras

• Perfil secular-progresista (Configuración 5): baja religiosidad + alta 

secularización + posturas progresistas

H2. Configuraciones inesperadas: Se espera identificar combinaciones que desafíen la 

correlación lineal tradicional, particularmente:

• Religiosos progresistas (Configuraciones 2 y 4): personas con alta religiosidad, 

pero posturas progresistas hacia los DSR

• Seculares conservadores (Configuración 6): individuos con alta secularización, 

pero posturas conservadoras

H3. Heterogeneidad intragrupal: Se anticipa encontrar diversidad de configuraciones 

dentro de cada comunidad religiosa estudiada, evidenciando que la afiliación 

confesional no determina mecánicamente las posturas valorativas.

El esquema siguiente ilustra cómo las tres dimensiones crean un espacio 

multidimensional donde cada punto representa una configuración específica. Los 

puntos marcados como "esperada" corresponden a las combinaciones tradicionalmente 

anticipadas, mientras que los marcados como "inesperada" representan 

configuraciones que desafían las correlaciones lineales convencionales.



73

Esquema 2. Espacio tridimensional de combinaciones entre religiosidad, secularización y posturas 

valorativas

Fuente: elaboración propia

Síntesis: articulación de los ejes analíticos para el trabajo empírico

El marco conceptual desarrollado en este capítulo establece una ruta analítica que 

articula sistemáticamente los tres ejes centrales de la investigación. En el análisis 

empírico posterior, estos ejes operarán de manera integrada: primero, se medirá el 

grado de religiosidad de cada participante mediante los indicadores de prácticas 

institucionales y personales; segundo, se evaluará su nivel de secularización individual 

a través de las cuatro dimensiones operacionalizadas (autonomía decisional, 

diferenciación política-religión, diferenciación institucional y relevancia social de la 

religión); y tercero, se identificarán sus posturas valorativas frente a los derechos 

sexuales y reproductivos.

La articulación de estos tres ejes permitirá construir perfiles que serán analizados 

mediante técnicas estadísticas multivariadas para identificar patrones, agrupaciones y 

configuraciones específicas dentro y entre las comunidades religiosas estudiadas. Este 



74

enfoque integral posibilitará contrastar empíricamente las hipótesis relacionales 

planteadas, determinar qué combinaciones predominan en cada grupo confesional, y 

evaluar si efectivamente existe la heterogeneidad intragrupal postulada.

El modelo analítico así estructurado supera las visiones deterministas tradicionales al 

reconocer la complejidad que caracteriza a las comunidades de fe, estableciendo las 

bases conceptuales y metodológicas para un análisis más matizado de cómo las 

personas religiosas negocian su relación con los derechos sexuales y reproductivos en 

el contexto mexicano actual.



75

CAPÍTULO IV. ESTRATEGIA METODOLÓGICA: HACIA UNA EVALUACIÓN 

SISTEMÁTICA DE POSTURAS VALORATIVAS EN ENTORNOS 

RELIGIOSOS CONTRASTANTES

Introducción

El presente capítulo constituye el puente entre el marco teórico-conceptual desarrollado 

en los capítulos anteriores y el análisis empírico de los resultados que se presentará 

posteriormente. Su objetivo central es establecer los fundamentos metodológicos y 

contextuales que permiten operacionalizar la pregunta de investigación: ¿cómo se 

configuran las posturas valorativas sobre derechos sexuales y reproductivos en 

comunidades religiosas con diferentes grados de secularización en la Ciudad de 

México?

La relevancia de este capítulo radica en su doble función: por un lado, contextualiza y 

justifica la selección de los casos de estudio, proporcionando el trasfondo histórico e 

institucional necesario para comprender las dinámicas internas de cada comunidad 

religiosa; por otro, establece la ruta metodológica que guía la investigación, detallando 

el proceso de recolección y análisis de datos que permitirá contrastar empíricamente las 

proposiciones teóricas planteadas.

La elección de comunidades religiosas con posicionamientos doctrinales contrastantes 

—Iglesias Cristianas Incluyentes y La Luz del Mundo— responde a la necesidad de 

examinar cómo diferentes tradiciones religiosas negocian su relación con los procesos 

de secularización y los debates contemporáneos sobre derechos sexuales y 

reproductivos. Este diseño comparativo permite explorar si la diversidad doctrinal se 

traduce en posturas valorativas diferenciadas entre sus feligresías, o si existen patrones 

comunes que trascienden las fronteras denominacionales.

El abordaje metodológico mixto, que combina técnicas cualitativas y cuantitativas, 

facilita un acercamiento comprehensivo al fenómeno estudiado. Mientras la 

observación participante proporciona profundidad y contexto, el instrumento 

cuantitativo, que es el principal en esta investigación, permite sistematizar y comparar 



76

las posturas valorativas de los creyentes, posibilitando la identificación de patrones y 

correlaciones estadísticamente significativas.

En conjunto, este capítulo sienta las bases empíricas y procedimentales sobre las cuales 

se construirá el análisis posterior, articulando el marco teórico y las dimensiones de 

análisis con la realidad estudiada, y estableciendo los parámetros para una 

interpretación rigurosa de los hallazgos de investigación.



77

Casos de estudio. De las Iglesias Cristianas Incluyentes a la Iglesia La Luz 

del Mundo 

Introducción

El presente apartado tiene como propósito central exponer y fundamentar la selección 

de los casos de estudio de esta investigación, presentando un análisis detallado de las 

tres comunidades religiosas elegidas: dos Iglesias Cristianas Incluyentes (Misión 

Cristiana Incluyente y Sendas Iglesia Cristiana Incluyente) y una comunidad de la Iglesia 

La Luz del Mundo (El Pedregal II). A través de la reconstrucción histórica y organizativa 

de estas comunidades, se establece el contexto necesario para comprender cómo se 

configuran las posturas valorativas sobre los derechos sexuales y reproductivos en estos 

espacios religiosos que, desde posiciones doctrinales distintas, participan en los 

debates públicos sobre moral, cuerpo y sexualidad.

El capítulo se estructura en tres secciones principales. La primera aborda el fenómeno 

de las Iglesias Cristianas Incluyentes, explorando su surgimiento como respuesta a las 

interpretaciones tradicionales de la Biblia respecto a la homosexualidad, para luego 

profundizar en los casos específicos de Misión Cristiana Incluyente y Sendas Iglesia 

Cristiana Incluyente, detallando su historia, estructura organizativa y posicionamiento 

doctrinal. La segunda sección presenta el caso de la Iglesia La Luz del Mundo, 

describiendo sus orígenes, estructura jerárquica y características doctrinales, con 

especial atención a la comunidad de El Pedregal II en la Ciudad de México. Finalmente, 

para cada caso se expone la relevancia de las comunidades seleccionadas en el estudio 

de la relación entre religiosidad, secularización y derechos sexuales y reproductivos. Se 

destaca cómo estas comunidades, aunque representan posturas contrastantes, aportan 

perspectivas igualmente significativas para comprender la diversidad de expresiones 

religiosas en el contexto mexicano actual.

A través de este recorrido por las comunidades seleccionadas, el capítulo establece las 

bases empíricas sobre las cuales se desarrollará posteriormente el análisis de los datos 

obtenidos mediante la encuesta aplicada en estos grupos, permitiendo comprender 

cómo diferentes tradiciones religiosas negocian su relación con los procesos de 

secularización y los debates contemporáneos sobre derechos sexuales y reproductivos. 



78

Iglesias Cristianas Incluyentes

En el seno del cristianismo han surgido movimientos que desafían las interpretaciones 

tradicionales de la Biblia respecto a la homosexualidad. Estas iglesias, conocidas como 

Iglesias Incluyentes, sostienen una lectura alternativa de las Escrituras, rechazando la 

condena hacia las personas LGBTI+ que muchas iglesias, con una lectura más 

conservadora de los textos sagrados, han promovido.

Tradicionalmente, algunos pasajes bíblicos, como Levítico 18:22 ("No te echarás con 

varón como con mujer; es abominación", Reina Valera, 1960) y 1 Corintios 6:9-10 ("¿No 

sabéis que los injustos no heredarán el reino de Dios? No erréis; ni los fornicarios, ni los 

idólatras, ni los adúlteros, ni los afeminados, ni los que se echan con varones...", Reina 

Valera, 1960), han sido utilizados para condenar la homosexualidad como un pecado 

abominable ante Dios.

Sin embargo, las Iglesias Incluyentes ofrecen una interpretación distinta de estos 

versículos, contextualizándolos en su época y desentrañando su significado a la luz de 

la teología del amor incondicional predicada por Jesús. Por ejemplo, argumentan que la 

prohibición en Levítico se refiere a prácticas rituales de la antigua religión cananea, y no 

a una condena general de la homosexualidad (Helminiak, 2000).

En contraste, estos movimientos rescatan pasajes como Juan 13:34 ("Un mandamiento 

nuevo os doy: Que os améis unos a otros; como yo os he amado, que también os améis 

unos a otros", Reina Valera, 1960) y Gálatas 3:28 ("Ya no hay judío ni griego; no hay 

esclavo ni libre; no hay varón ni mujer; porque todos vosotros sois uno en Cristo Jesús", 

Reina Valera, 1960), promoviendo una lectura inclusiva centrada en el amor y la 

igualdad de Jesús.

Tal enfoque pro-gay de las Escrituras ha permitido a las Iglesias Incluyentes, como la 

Iglesia de la Comunidad Metropolitana, la Iglesia Episcopal de los Estados Unidos y 

algunas congregaciones luteranas, entre otras, acoger en su seno a fieles de la 

comunidad LGBTI+ (lesbianas, gays, bisexuales, transgénero, intersexuales, y más 

identidades), y ofrecerles un espacio libre de prejuicios y condenaciones por su 

orientación sexual o identidad de género (Human Rights Campaign, 2024).



79

En Ciudad de México, según Manuel Andrade (2021), la primera Iglesia Cristiana 

Incluyente fue la Iglesia Comunidad Cristiana de Esperanza (en adelante CCE) fundada 

por Ricardo Averill, en el año 2000. Esta iglesia, al igual que las escisiones que han 

surgido de ella, se formó con el propósito de ser un lugar seguro donde las personas 

LGBT+ puedan practicar sus creencias religiosas. Además, estas Iglesias se mantienen 

abiertas a todas las personas que compartan su visión confesional, aunque no formen 

parte de la comunidad de la diversidad.

Para fines de la presente investigación, se han tomado a dos Iglesias Cristianas 

Incluyentes como parte de este estudio puesto que, al problematizar a la secularización 

a través de los derechos sexuales y reproductivos, entre ellos los de la comunidad 

LGBT+, estas Iglesias cobran suma relevancia al cruzar en su naturaleza misma fe y 

derechos de la diversidad sexual. Específicamente se trabajó con la Iglesia Misión 

Cristiana Incluyente (MCI) y Sendas Iglesia Cristiana Incluyente (Sendas). La primera de 

ellas es una escisión de Comunidad Cristiana de Esperanza (la primera Iglesia Incluyente 

en la CDMX) y la segunda, aunque no nace precisamente de una escisión, su surgimiento 

tiene raíz en este mismo movimiento.

Iglesia Misión Cristiana Incluyente

Misión Cristiana Incluyente (MCI) es una iglesia cristiana pentecostal fundada en 2011, 

que se caracteriza por estar "pensada para toda la comunidad LGBTTI y sus aliados, o 

familia, o amigos que quieran asistir" (Huerta, comunicación personal, 12 de marzo de 

2024). La iglesia se define como pentecostal al reconocer "el poder del Espíritu Santo" 

y creer "en todos los dones del Espíritu Santo" (Huerta, comunicación personal, 12 de 

marzo de 2024), lo que incluye la manifestación de milagros, prodigios, maravillas, el 

don de lenguas y sanidades. 

Los orígenes de MCI están vinculados con la primera iglesia cristiana incluyente en 

México, Comunidad Cristiana de Esperanza (CCE), fundada en el año 2000 por el pastor 

Ricardo Averill. Esta primera iglesia surgió cuando Averill, un pastor estadounidense que 

predicaba en varias iglesias de Estados Unidos sin revelar abiertamente su orientación 

 Toda la información contenida en esta sección proviene de una entrevista realizada a la pastora Liliana 
Huerta el 12 de marzo de 2024.



80

sexual decidió retirarse y mudarse a México, donde comenzó a conocer a más personas 

cristianas de la comunidad LGBTTI.

La actual pastora de MCI, Liliana Huerta, se integró a CCE en 2001 y fue ordenada como 

pastora en 2006, convirtiéndose en "la primera pastora en México, incluyente, ordenada 

dentro del movimiento incluyente" (Huerta, comunicación personal, 12 de marzo de 

2024). Durante este periodo, CCE llegó a tener más de 200 miembros y estableció 

vínculos con el movimiento incluyente de Estados Unidos, que tiene una trayectoria de 

más de cincuenta años. 

La fundación de MCI está relacionada con diferencias en la visión ministerial dentro de 

CCE. En diciembre de 2010, la pastora Huerta decidió separarse de CCE debido a 

desacuerdos sobre ciertas prácticas que, desde su perspectiva, no correspondían con 

su visión de lo que debe ser una iglesia. El 27 de marzo de 2011 fundó Misión Cristiana 

Incluyente junto con otra pastora, iniciando así un nuevo ministerio.

Estructura organizativa y cobertura

MCI forma parte de una red internacional llamada EMI (Encuentros Misioneros 

Internacionales), bajo la cobertura apostólica de las pastoras Sandra Turnbull y Janet 

Robertson. Esta cobertura implica tanto un aspecto espiritual como económico, aunque 

este último es actualmente simbólico ya que la iglesia se mantiene por sí misma. La red 

incluye iglesias en Taiwán, México, Australia y Estados Unidos, manteniendo 

comunicación y realizando congresos anuales.

Presencia actual y organización interna 

Actualmente, MCI cuenta con dos sedes en la Ciudad de México (Balbuena y Narvarte) 

y aproximadamente 100-120 miembros. La estructura organizativa está encabezada 

por la pastora Huerta como pastora principal de ambas sedes, seguida por tres pastores 

ordenados recientemente (una pastora y dos pastores) que se distribuyen entre las dos 

sedes. La iglesia también cuenta con líderes que predican, sumando un total de siete 

predicadores para ambas sedes.

Las actividades de la iglesia se dividen en dos categorías principales: las que se realizan 

dentro del servicio dominical y las que se realizan fuera de este. Las primeras incluyen 



81

los ministerios de alabanza, artes, audio y video, y ujieres. Las actividades fuera del 

servicio incluyen grupos pequeños que se reúnen por internet entre semana, un centro 

de capacitación para ministros incluyentes que consta de cuatro módulos, y 

devocionales diarios transmitidos por Facebook Live.

Doctrina y posicionamiento

MCI se identifica como una iglesia cristiana que mantiene las doctrinas fundamentales 

del cristianismo, incluyendo la creencia en "un dios todopoderoso", la trinidad (padre, 

hijo y espíritu santo), el cielo, el infierno y el diablo. Un aspecto distintivo es su 

interpretación de los textos bíblicos relacionados con la diversidad sexual, que se aborda 

a través de una "verdadera hermenéutica de la palabra de dios para poder interpretarla 

de la manera correcta" (Huerta, comunicación personal, 12 de marzo de 2024). Desde 

esta perspectiva, sostienen que "en ninguno de los textos se encuentra que a Dios no le 

gusta nuestra homosexualidad" (Huerta, comunicación personal, 12 de marzo de 2024).

El 11 de diciembre de 2024, Iglesia Misión Cristiana Incluyente (MCI) recibió su registro 

oficial como Asociación Religiosa (A.R.), convirtiéndose en la primera Iglesia Incluyente 

en México con personalidad jurídica reconocida por el Estado.

Sendas Iglesia Cristiana Incluyente

Sendas Iglesia Cristiana Incluyente es una congregación fundada en 2015 en la Ciudad 

de México, orientada a "compartir la Palabra de Dios y enseñar que Dios no discrimina 

a nadie" (Romero, comunicación personal, 07 de abril de 2025). Esta iglesia representa 

un espacio espiritual que acoge especialmente a "la comunidad LGBTI y toda persona 

que se sintiera lastimada por las Iglesias tradicionales" (Romero, comunicación 

personal, 07 de abril de 2025).

El Pastor Sergio R. Romero fue ungido en 2014 en una congregación incluyente llamada 

Nuevo Templo, la cual operaba bajo la cobertura de Nuevo Templo Internacional con 

sede en Brasil. Aunque recibió la misión de consolidar la iglesia en México, en 2015 

decidió separarse del liderazgo de dicha congregación por problemas internos en la 

 La información de esta sección se basa en un documento inédito entregado por el pastor Sergio Romero 
el 07 de abril de 2025, en el cual narra la historia de la Iglesia desde su fundación.



82

dirección. Cabe mencionar que el Pastor Sergio en algún momento también perteneció 

a Misión Cristiana Incluyente, pero se retiró de la congregación por asuntos personales.

Después de su salida de Nuevo Templo, un grupo de cinco personas que asistían a esa 

iglesia lo contactaron y le recordaron que, teniendo la unción de Pastor, tenía el deber 

de compartir el evangelio con la comunidad LGBTI. Después de tres meses de oración y 

análisis, decidieron crear una nueva congregación.

Durante el periodo de oración que precedió a la fundación de la iglesia, quienes 

participaron en este proceso consideran que recibieron una serie de mensajes divinos 

que orientaron distintos aspectos fundamentales de la congregación. Uno de ellos fue 

la canción “Sendas Dios Hará”, que se convirtió en un símbolo de la alabanza dentro de 

la comunidad. También identificaron dos citas bíblicas que asumieron como 

fundacionales: Isaías 42:16, (“Y guiaré a los ciegos por camino que no sabían, por 

sendas que no habían conocido los haré andar; torceré delante de ellos las tinieblas en 

luz, y lo escabroso en llanura. Estas cosas les haré, y no los desampararé.”) y Romanos 

2:11 (“Porque no hay acepción de personas para con Dios.”).

Además, en ese mismo periodo definieron la misión, la visión y el credo de la iglesia, así 

como los elementos del logotipo: un pez, símbolo tradicional de Jesús; la Biblia abierta, 

que muestra un camino hacia Él; un círculo de colores que representa la diversidad y la 

idea de que no hay principio ni fin; y la bandera del movimiento LGBTTI, como señal de 

inclusión.

De esta reflexión espiritual y simbólica surgió el nombre de la congregación: Sendas 

Iglesia Cristiana Incluyente.

Desarrollo y espacios de congregación

Sendas inició sus actividades en 2015 con cinco miembros en un salón de 4x4 metros 

en el Centro Cultural de la Diversidad, para posteriormente trasladarse a un espacio más 

amplio dentro de las mismas instalaciones. Durante la pandemia de COVID-19, 

continuaron sus servicios presenciales en una zona abierta y segura del Bosque de 

Chapultepec.



83

En 2023, salieron del Centro Cultural de la Diversidad y, después de congregarse 

durante cuatro meses en un parque de la Colonia Roma, se establecieron en un local 

más amplio donde continuaron sus servicios de alabanza y adoración. Actualmente, el 

punto de reunión de la Iglesia se encuentra en la colonia San Miguel Chapultepec, en 

Ciudad de México, y cuenta con 20 miembros, aproximadamente. 

Actividades y proyección social

Sendas ha desarrollado diversas actividades de proyección social, entre ellas: apoyo a 

grupos de Neuróticos Anónimos, siendo "la primera iglesia protestante que asistió a un 

evento de este tipo" (Romero, comunicación personal, 07 de abril de 2025); 

colaboración con Alcohólicos Anónimos en la Alcaldía Xochimilco; compartir "la Palabra 

de Dios y alimentos a personas en situación de calle" (Romero, comunicación personal, 

07 de abril de 2025) y asistencia a hospitales.

En el ámbito espiritual, realizan Santas Uniones ("Bodas Gay") cuando se cumplen los 

requisitos espirituales, presentación de bebés a los 40 días de padres adoptivos 

legalmente y bautismos de personas adultas.

Estructura organizativa

La estructura organizativa de Sendas tiene como cabeza y Pastor Espiritual a Jesucristo, 

y bajo su autoridad al Pastor Sergio R. Romero. Existe un consejo de ancianos 

conformado por un Co-Pastor y dos Presbíteros que apoyan en la dirección de la Iglesia. 

Un grupo de jóvenes se encarga de dirigir la alabanza, y actualmente se está 

conformando el grupo de evangelismo.

Expansión internacional

En 2023, Sendas brindó cobertura espiritual y organizacional a un grupo de personas 

en La Habana, Cuba, estableciendo "Sendas Cuba", que actualmente ofrece servicios 

dominicales dirigidos por dos líderes locales que serán consagrados como Pastores en 

un próximo viaje misionero. Esta sede está en proceso de trámite para recibir 

reconocimiento en el "Consejo de Iglesias de Cuba".



84

Iglesias Cristianas Incluyentes: la fe como puerto de inclusión

La Ciudad de México (CDMX) ha sido pionera en el respaldo a los derechos sexuales y 

reproductivos, posicionándose como la primera entidad federativa en aprobar leyes 

fundamentales como la interrupción legal del embarazo y el matrimonio igualitario. Este 

entorno de apertura, sumado a su reconocida pluralidad religiosa, como se ha visto en 

el Capítulo I, ha generado condiciones propicias para debates públicos sobre temas 

vinculados a la moral, el cuerpo y la sexualidad desde diversas perspectivas.

La CDMX ha ofrecido un ecosistema social, cultural y político favorable para el 

surgimiento de comunidades religiosas orientadas a la inclusión de la diversidad sexual 

y de género. No es casual que las primeras expresiones de Iglesias dirigidas a esta 

población hayan aparecido precisamente en la capital, desde 1980 (Bárcenas, 2020). 

En este mismo contexto, nació en el año 2000 una de las Iglesias Cristianas Incluyentes 

más antigua de la que se tiene registro:  la Comunidad Cristiana de Esperanza (CCE). 

Este entorno urbano progresista ha sido clave para el desarrollo de propuestas religiosas 

alternativas que cuestionan las interpretaciones tradicionales de la fe y promueven 

prácticas más abiertas e incluyentes.

Las Iglesias Cristianas Incluyentes representan un caso particularmente valioso para 

este estudio por situarse en la intersección entre fe religiosa y respeto a los derechos 

sexuales y reproductivos. Surgidas como espacios seguros para personas LGBT+ que 

buscan opciones religiosas alternativas, estas comunidades demuestran que la fe 

cristiana no está inherentemente en conflicto con las libertades sexuales y 

reproductivas.

La selección de estas Iglesias permite explorar cómo personas que refuerzan su 

identidad sexogenérica desde su fe religiosa construyen sus valoraciones respecto a los 

 En su libro Bajo un mismo cielo: las iglesias para la diversidad sexual y de género en un campo religioso 
conservador, Karina Bárcenas (2020) documenta que las primeras opciones religiosas inclusivas en 
México fueron Grupo Fidelidad y la Iglesia de la Comunidad Metropolitana (ICM), nacidas en 1980 en la 
Ciudad de México. En 1983, Grupo Fidelidad se estableció también en Guadalajara, y en 1985 lo hizo la 
ICM. Estas congregaciones acogieron principalmente a personas LGBT de origen católico. Junto con ellas, 
se considera que una de las Iglesias Cristianas Incluyentes más antiguas es la Comunidad Cristiana de 
Esperanza (CCE), fundada en el año 2000. De esta comunidad han surgido otras iglesias que se asumen 
explícitamente como Cristianas Incluyentes, entre ellas Misión Cristiana Incluyente y Sendas Iglesia 
Cristiana Incluyente.



85

derechos sexuales y reproductivos. Resulta especialmente significativo que utilicen la 

misma Biblia que las iglesias tradicionales, pero con interpretaciones hermenéuticas 

diferentes que sustentan una doctrina inclusiva.

Aunque podría asumirse que estas iglesias, por su origen vinculado a la comunidad 

LGBT+, mantendrían posturas uniformemente favorables hacia todos los derechos 

sexuales y reproductivos, este estudio reconoce que la relación entre secularización, 

religiosidad y posturas valorativas no es lineal ni predecible. Por ello, resulta 

fundamental problematizar estas dinámicas y analizar empíricamente cómo se 

configuran las valoraciones al interior de estas comunidades de fe.

Estado de la investigación sobre Iglesias Incluyentes

A pesar de su relevancia, la literatura académica sobre Iglesias Incluyentes en México 

es todavía limitada. Entre los trabajos existentes destacan los de Manuel Andrade 

(2022, 2023), quien ha documentado el nacimiento de Comunidad Cristiana de 

Esperanza y la creación identitaria en Casa de Gracia Incluyente, ambas Iglesias de 

notable visibilidad en la Ciudad de México.

Por su parte, Karina Bárcenas (2020) ha estudiado los movimientos religiosos para la 

diversidad sexual y de género como espacios donde convergen fe, política, sexualidad y 

género, ofreciendo un panorama valioso, especialmente en la ciudad de Guadalajara, 

sobre estas reconfiguraciones religiosas contemporáneas pero sin enfocarse en alguna 

Iglesia Cristiana Incluyente en particular. Más recientemente, Cristina Mazariegos 

(2024) ha explorado cómo las Iglesias Incluyentes, entre ellas Misión Cristiana 

Incluyente, han desarrollado prácticas psicoespirituales orientadas a la sanación de 

personas disidentes sexuales y de género.

Sin embargo, estos estudios aún no han abordado sistemáticamente las posturas 

valorativas de estos grupos frente a los derechos sexuales y reproductivos. Además, 

aunque Sendas Iglesia Cristiana Incluyente ha sido mencionada en algunos trabajos de 

Andrade, hasta el momento no ha sido incorporada en ningún estudio formal detallado. 

Esta escasez de investigación refuerza la pertinencia de incluir a estas dos Iglesias en 

el presente estudio.



86

Otros criterios de selección

La elección de Misión Cristiana Incluyente (MCI) se fundamenta en su origen como 

escisión directa de una de las primeras Iglesias Incluyentes de México (Comunidad 

Cristiana de Esperanza), lo que la convierte en portadora de la historia fundacional de 

este movimiento. Además, MCI ha logrado un hito significativo al convertirse en la 

primera Iglesia de este tipo en obtener registro oficial como asociación religiosa ante la 

Secretaría de Gobernación. 

Por su parte, Sendas Iglesia Incluyente fue seleccionada por mantener una actividad 

constante y sostenida a lo largo del tiempo, así como por las conexiones que mantiene 

con otras iglesias similares, formando parte de una red más amplia de comunidades 

cristianas inclusivas. Al igual que MCI, Sendas nació específicamente como un espacio 

para personas de la diversidad sexual, manteniendo esta misión desde sus inicios.

La inclusión de ambas iglesias en este estudio contribuye a profundizar en el 

conocimiento de estas comunidades que han ganado visibilidad e importancia como 

puertos seguros para la comunidad LGBT+ creyente, aportando una nueva dimensión al 

análisis de la relación entre religiosidad, secularización y valoraciones sobre derechos 

sexuales y reproductivos.

Iglesia del Dios Vivo, Columna y Apoyo de la Verdad, La Luz del Mundo

La Iglesia del Dios Vivo, Columna y Apoyo de la Verdad, La Luz del Mundo, comúnmente 

conocida solo como La Luz del Mundo (LLDM), es una institución religiosa que, según 

sus propias creencias, afirma ser "la restauración de la primitiva Iglesia de Cristo" (La 

Luz del Mundo, s.f.) fundada en el siglo I. Con base en este argumento, LLDM sostiene 

que el 6 de abril de 1926 dio inicio la restauración de la Iglesia en la época moderna, 

mediante un llamado divino recibido por su primer líder contemporáneo, Aarón Joaquín 

González, en la ciudad de Monterrey, Nuevo León.

La declaración de ser la restauración de la Iglesia cristiana primitiva constituye un pilar 

fundamental en la doctrina y narrativa histórica de LLDM, identificándose como un grupo 

restauracionista que busca retornar al modelo de cristianismo descrito en el Nuevo 

Testamento, buscando restablecer los preceptos y prácticas instituidas por Jesucristo y 

sus apóstoles (La Luz del Mundo, s.f.).



87

De acuerdo con Renée de la Torre, LLDM “es la Iglesia evangélica mexicana más 

importante” (2007, p. 85). De acuerdo con esta autora, LLDM no se puede nombrar 

enteramente como un grupo de corte pentecostal, pero “sí podemos encontrar rasgos 

generales de su definición funcional, entre los cuales está el reconocimiento y la 

experimentación de los dones o carismas del Espíritu Santo, que se manifiestan 

mediante dones extraordinarios, sanación, milagros, la glosolalia (conocida como la 

práctica de “hablar en lenguas”), de visiones, revelaciones, sueños y testimonios de 

contacto con la divinidad. Así como en la necesidad de ser bautizados en “agua y 

Espíritu” para entrar en el reino de los cielos” (de la Torre, 2007, p. 85).

Morales (2024) propone considerar a LLDM como un pentecostalismo sui generis que, 

aunque incorpora rituales pentecostales, "se distingue de algunas denominaciones de 

este tipo por su teología de la unicidad; es decir, niega la noción tradicional de la Trinidad 

y bautiza solo en el nombre de Jesucristo" (p. 80).

Liderazgo y Estructura Organizativa

Tras el fallecimiento de Aarón Joaquín el 9 de junio de 1964, la dirección de LLDM pasó 

a manos de manos de Samuel Joaquín Flores, quien lideró la congregación hasta el 8 

de diciembre de 2014, año en que falleció. Desde entonces, Naasón Joaquín García ha 

asumido la máxima autoridad espiritual de la Iglesia.

En la actualidad, la sede internacional de LLDM se encuentra en la colonia Hermosa 

Provincia, en Guadalajara, Jalisco, México. Según datos proporcionados por la propia 

asociación religiosa, su presencia se extiende a 70 países alrededor del mundo (La Luz 

del Mundo, s.f.). Sin embargo, es en México donde cuenta con la mayor feligresía, 

estando presente en todos los estados de la República Mexicana, seguido por naciones 

como Estados Unidos, El Salvador y Colombia.

En lo que respecta a su membresía, La Luz del Mundo afirma tener más de un millón de 

fieles en México y más de cinco millones a nivel mundial. Sin embargo, los datos oficiales 

más recientes disponibles presentan cifras considerablemente menores. Según el 

Censo de Población y Vivienda 2020 del INEGI, dentro del universo de iglesias cristianas 

no católicas en México —que representa el 11.2% de la población total del país—, LLDM 



88

concentra el 1.3% de ese grupo, lo que equivale a aproximadamente 183,000 personas 

que se identifican con esta denominación (De la Torre, s.f.).

Esta diferencia significativa entre las cifras oficiales y las proporcionadas por la propia 

Iglesia evidencia la complejidad inherente a la medición de la membresía religiosa. Los 

datos censales, si bien constituyen la fuente más confiable disponible, pueden presentar 

limitaciones relacionadas con la autodeclaración religiosa, la comprensión de las 

categorías censales por parte de los encuestados, o la decisión de algunos fieles de 

identificarse con categorías más amplias como "cristiano" o "evangélico" en lugar de 

especificar su denominación particular.

Por tanto, mientras que las cifras oficiales sugieren una presencia más modesta de 

LLDM en el panorama religioso mexicano, las afirmaciones institucionales de la iglesia 

reflejan posiblemente una metodología de conteo diferente que puede incluir 

simpatizantes, asistentes ocasionales, o miembros de la diáspora no captados por el 

censo nacional, no obstante, su importancia en el mapa de la diversidad religiosa en el 

país es evidente. 

En cuanto a su estructura organizativa, la Iglesia La Luz del Mundo se encuentra dividida 

en diversos ministerios, los cuales desempeñan funciones específicas para el 

funcionamiento de la institución. Dentro de su jerarquía, la figura central y máxima 

autoridad, de la cual depende toda la organización, es la del Apóstol, cuyo origen es 

considerado divino, según las creencias de la Iglesia. Todos los ministerios y grupos 

trabajan bajo el liderazgo de esta figura apostólica.

La estructura organizativa de LLDM se divide en tres grandes rubros de ministerios 

(Murià, 2021):

1. Ministerios Espirituales: Ortodoxia de la doctrina cristiana; oficios sagrados; 

evangelización internacional; ceremonial; honor y justicia.

2. Ministerios Sociales: Bienestar social y desarrollo económico; comunicación 

social y relaciones públicas; salud y atención a grupos vulnerables; cultura y 

educación cristiana; recepción y hospedaje; intendencia.



89

3. Ministerios Administrativos: Organización y estadística; terrenos y obras 

materiales; patrimonio eclesiástico; administración financiera.

Además, las figuras de autoridad se dividen en: pastores, diáconos, diaconizas, 

encargados y, misioneras y misioneros. Para su organización territorial, cada país o 

región geográfica se encuentra dividida en jurisdicciones, las cuales están a cargo de un 

pastor jurisdiccional. Estas jurisdicciones se subdividen, a su vez, en distritos, dirigidos 

por pastores distritales. Dentro de cada distrito se encuentran las Iglesias locales y 

misiones, identificadas por la ubicación geográfica exacta donde se encuentra el templo 

de reunión. Cada Iglesia local tiene a un ministro a cargo, que puede tener el grado de 

pastor, diácono o encargado. 

Al interior de cada Iglesia, la membresía se organiza en grupos específicos: niñez, 

juventud, casadas y casados chicos, casadas y casados medianos, casadas y casados 

grandes, viudas y viudos. Asimismo, dentro de cada Iglesia local, la congregación elige, 

de entre sus miembros, a quienes constituirán las comisiones locales: comisión de 

finanzas, comisión de proconstrucción y comisión de estadística; además de las 

personas que fungen como encargadas de cada grupo. 

A su vez, la Iglesia La Luz del Mundo cuenta con un medio de comunicación interno 

denominado Berea Internacional, que nació en 2004 como Casa Cultural Berea.  Desde 

1987, la membresía profesionista de la Iglesia comenzó a organizarse mediante la 

Plataforma de Profesionistas y Técnicos A.C. En 2015, se convirtió en la Asociación de 

Profesionistas y Empresarios A.C., la cual tiene presencia en la mayoría de los países 

donde se encuentra asentada. Este grupo se encarga de brindar servicios profesionales 

de diversa índole a miembros y externos de la comunidad, organizándose en colegios 

(Murià, 2021).



90

La Luz del Mundo en Ciudad de México y El Pedregal II

La presencia de LLDM en la Ciudad de México se remonta a la década de 1930,  con 

su primer punto de reunión en la colonia Vallejo, Gustavo A. Madero. Actualmente cuenta 

con más de 36 iglesias en la capital.  Entre estas comunidades, la iglesia ubicada en 

El Pedregal de San Nicolás II, Tlalpan, fue seleccionada como parte de las comunidades 

de análisis para esta investigación por poseer, a nivel local, todas las características de 

la organización general de la Iglesia.  

Esta comunidad surgió a mediados de los años 80, como parte del plan de expansión 

de LLDM y con el objetivo de facilitar el acceso a vivienda para familias creyentes. La 

Iglesia adquirió un predio suficientemente grande para conformar una manzana, 

destinado a venderse en lotes a familias de la Iglesia y reservar espacio para la 

construcción de un templo, proporcionando así un lugar libre de discriminación religiosa 

para las reuniones de los fieles.

El primer ministro llegó aproximadamente en 1986, oficializando la congregación y 

estableciendo toda la estructura organizativa de LLDM a nivel local. Para 1996, la iglesia 

contaba con 80-90 miembros, mayormente convertidos de otras religiones. 

Actualmente, según estadísticas internas, la comunidad tiene 211 miembros activos 

más 63 menores de edad. En 2021 inauguraron su segundo templo con capacidad para 

300 personas. A la fecha, esta comunidad tiene 40 años de existencia en esta colonia, 

aproximadamente.

Estudios Previos sobre La Luz del Mundo

La Iglesia La Luz del Mundo (LLDM) ha constituido un objeto de estudio significativo 

dentro de las ciencias sociales de la religión, generando un corpus de investigaciones 

 Toda la información contenida en esta sección proviene de una entrevista realizada a una de las 
miembros más antiguas de la congregación el 27 de octubre de 2024, cuyo nombre se mantendrá 
anónimo.

 Este dato no es exacto, ya que no se encontró ningún documento que verifique el año específico en que 
La Luz del Mundo (LLDM) llegó a la Ciudad de México. No obstante, la historia oficial de la Iglesia (Rentería, 
1997) menciona que para 1942 ya contaba con miembros en la capital del país y, junto con otras misiones 
ubicadas en Cuautla, Morelos, sumaban aproximadamente 500 fieles. Esta información permite inferir 
que la llegada de LLDM a la Ciudad de México ocurrió durante la década de 1930, aunque no es posible 
determinar la fecha con precisión.

 Este dato se basa en observaciones realizadas personalmente por la autora durante el trabajo de 
campo en 2023-2024.



91

desde diversas perspectivas disciplinares. No obstante, como se argumentará a 

continuación, existen vacíos importantes en la literatura académica que justifican el 

enfoque particular de la presente investigación.

Entre las contribuciones más destacadas se encuentran los trabajos de Renée de la 

Torre, quien ha desarrollado un análisis sistemático de esta denominación religiosa 

desde perspectivas antropológicas y sociológicas. Su obra Los hijos de La Luz: Discurso, 

identidad y poder en La Luz del Mundo (de la Torre, 1995a) constituye un referente 

fundamental al analizar la construcción de la identidad religiosa y las estructuras de 

poder dentro de la institución. En ese mismo año publicó Guadalajara: la perla de La 

Luz del Mundo (de la Torre, 1995b), seguido por estudios sobre procesos de conversión 

religiosa (de la Torre, 1996) y un análisis sobre la institucionalización de LLDM (de la 

Torre, 1999), entre otros más.

En una línea complementaria, Patricia Fortuny Loret de Mola ha explorado las 

dimensiones políticas y transnacionales de LLDM. Su investigación sobre el papel de 

esta iglesia en la coyuntura política de Guadalajara (Fortuny, 2000) ofrece una 

comprensión valiosa de cómo la institución religiosa interactúa con las estructuras 

políticas locales. Posteriormente, su trabajo sobre la dimensión transnacional (Fortuny, 

2012) amplió el marco analítico para entender a LLDM como un fenómeno religioso que 

trasciende fronteras nacionales. De particular relevancia para estudios sobre género es 

la investigación conjunta con De la Torre titulada Mujer: participación, representación 

simbólica y vida cotidiana en La Luz del Mundo (de la Torre & Fortuny, 1991), que 

examina el papel de las mujeres dentro de esta comunidad religiosa.

En años más recientes, nuevas generaciones de investigadores han ampliado el 

espectro de análisis. Pedro Hernández (2019) ha explorado la dimensión económica a 

través de su estudio sobre la ética económica de LLDM en Guadalajara, aportando 

comprensión sobre cómo los principios religiosos moldean las prácticas económicas de 

sus adherentes. La tesis de maestría de Yared Morales (2024) sobre procesos de 

movilidad religiosa al interior de la Iglesia en la colonia Hermosa Provincia aporta una 

perspectiva dinámica sobre la fluidez de las identidades religiosas incluso dentro de una 

misma denominación.



92

Desde una perspectiva histórica y antropológica, la investigación de licenciatura de Noé 

Torres (2016) titulada Construcción histórica del carisma de los dirigentes en La Luz del 

Mundo y la vida cotidiana de la colonia Hermosa Provincia, Guadalajara, de 1975 al 

2015 ofrece un análisis sobre dos dimensiones interconectadas: la construcción 

institucional del carisma de los líderes religiosos y su apropiación en la vida cotidiana 

de los creyentes. La investigación resulta valiosa por su enfoque en las prácticas 

cotidianas como espacios donde se materializan y negocian los cambios institucionales, 

mostrando cómo los esquemas culturales y las prácticas diarias de los creyentes reflejan 

procesos más amplios de adaptación religiosa en contextos de modernización.

El crecimiento exponencial de LLDM ha sido abordado por Biglieri (2000) en su texto 

Ciudadanos de La Luz: Una mirada sobre el auge de la Iglesia La Luz del Mundo, 

proporcionando claves para entender los factores que han contribuido a su expansión. 

La dimensión internacional se complementa con estudios como el de Ochoa Bohórquez 

(2011) en Colombia, que analiza el surgimiento, expansión, usos y ceremonias de LLDM 

entre 1926 y 2006, ofreciendo una perspectiva comparativa valiosa para entender la 

adaptación de esta Iglesia a diferentes contextos culturales.

A pesar de esta diversidad de enfoques, el corpus académico sobre LLDM presenta 

limitaciones significativas que justifican la presente investigación. En primer lugar, existe 

una concentración geográfica de los estudios en la sede central de Hermosa Provincia 

en Guadalajara, dejando un vacío en la comprensión de las dinámicas que operan en 

comunidades periféricas como la de El Pedregal II en la Ciudad de México. Esta 

centralización analítica ha generado una visión parcialmente homogeneizadora de 

LLDM, soslayando la diversidad interna y las particularidades de sus distintas 

congregaciones.

En segundo lugar, los estudios existentes han priorizado aspectos organizativos, 

históricos, identitarios y políticos, pero han prestado escasa atención a una de las 

tensiones más significativas dentro de esta denominación: la aparente contradicción 

entre una doctrina teológicamente conservadora en materia sexual y reproductiva, y su 

postura institucional de defensa del Estado laico. Esta tensión cobra particular 

relevancia en el contexto contemporáneo de debates sobre derechos sexuales y 



93

reproductivos (DSR), y merece un análisis detallado que explore cómo los miembros de 

la Iglesia negocian esta aparente disonancia en su vida cotidiana.

La presente investigación busca precisamente abordar este vacío, centrándose en la 

intersección entre religiosidad, secularización y posturas valorativas frente a los DSR en 

una comunidad específica de LLDM fuera de su centro tradicionalmente estudiado. Este 

enfoque permite no solo ampliar el conocimiento sobre la diversidad interna de LLDM, 

sino también contribuir a los debates teóricos sobre los procesos de secularización a 

nivel micro-social, examinando cómo individuos religiosos negocian valores 

tradicionales y modernos en el ámbito de la sexualidad y la reproducción.

La elección de una comunidad en la Ciudad de México, distante geográfica y 

culturalmente del epicentro de Hermosa Provincia, ofrece además una oportunidad para 

analizar cómo las dinámicas urbanas de una megalópolis influyen en las 

interpretaciones doctrinales y las prácticas cotidianas de los fieles, contrastando 

potencialmente con los patrones identificados en estudios previos centrados en 

Guadalajara.

La Luz del Mundo: de los templos a la defensa del Estado Laico en México

Como se ha mencionado, la principal razón para seleccionar a LLDM como caso de 

estudio en esta investigación es su activo papel en la defensa del Estado laico en 

México, elemento fundamental para analizar la relación entre derechos sexuales y 

reproductivos (DSR) y religión. La defensa de la laicidad estatal representa 

indirectamente una defensa de los DSR, ya que un Estado laico garantiza el respeto a 

los derechos humanos, incluidos los relativos a la sexualidad y reproducción.

Barranco (2016) documenta en su libro Las Batallas del Estado Laico. La reforma a la 

libertad religiosa el papel crucial que desempeñó LLDM en las manifestaciones y 

movilizaciones en defensa de la laicidad en México en 2012, tras la propuesta de 

reforma al artículo 24 constitucional sobre libertad religiosa. La postura laica de LLDM 

se puede rastrear desde los años 90, cuando, tras la reforma en materia de relaciones 

Estado-Iglesia, fue una de las primeras asociaciones religiosas en obtener su registro 

oficial.



94

Desde entonces, la Iglesia ha generado espacios de discusión y participa en 

asociaciones como el Foro Intereclesiástico Mexicano, República Laica y Foro Cívico 

Mexicano Laico. Barranco afirma que LLDM "hoy es un referente en la defensa de la 

laicidad, los derechos de las minorías y la separación Iglesia-Estado" (2016, p. 139), 

habiendo enfrentado en muchas ocasiones discriminación e intolerancia religiosa.

Esta característica resulta particularmente interesante para el presente estudio pues, 

aunque su doctrina mantiene un carácter tradicional respecto a la reproducción y la 

sexualidad, LLDM se ha posicionado como una asociación religiosa que, mediante la 

defensa del Estado laico, sostiene una postura de respeto a los derechos civiles. Si bien 

laicidad y secularización no son conceptos idénticos, se puede inferir que tal postura ha 

permeado entre la feligresía, lo que podría indicar cierto grado de secularización.

No obstante, como se ha argumentado en esta investigación, no se da por hecho 

ninguna relación causal, pues la interacción entre religiosidad, secularización y posturas 

valorativas constituye más bien un campo de disputa que requiere ser estudiado 

empíricamente.



95

Diseño metodológico: de la observación participante a la encuesta en el 

análisis de comunidades religiosas

Introducción

Para esta investigación, se adoptó un diseño metodológico mixto que combinó la 

observación participante (enfoque cualitativo) con la aplicación de una encuesta 

diseñada específicamente para los objetivos de este trabajo (enfoque cuantitativo). No 

obstante, la encuesta constituyó el eje central del estudio, ya que a través de esta se 

recopiló la información principal para el análisis de este trabajo.

En este capítulo se presenta dicho diseño metodológico, detallando cada etapa del 

proceso de recolección y análisis de datos. Se compone de cinco apartados 

fundamentales, que permiten comprender la estructura del estudio.

En primer lugar, se describe cómo se llevó a cabo la observación participante en las 

comunidades religiosas, sus objetivos e importancia en el estudio. Enseguida, se aborda 

el diseño del cuestionario que es la herramienta central de recolección de datos para 

esta investigación, un instrumento compuesto por 71 preguntas organizadas en cinco 

secciones. Se explican los criterios empleados en su diseño y la relevancia de cada 

sección para los objetivos de la investigación.

Posteriormente, se describe el proceso de aplicación del cuestionario en las tres Iglesias 

estudiadas, destacando las estrategias de acercamiento a la feligresía, el método de 

levantamiento de encuestas y las consideraciones logísticas que garantizaron la calidad 

de los datos obtenidos.

A continuación, se presenta el procesamiento de los datos, donde se explican las 

técnicas de análisis estadístico utilizadas, incluyendo análisis descriptivo, bivariado, 

factorial y de conglomerados. También se detalla la metodología empleada para la 

construcción de índices que facilitan la interpretación de los resultados.

Finalmente, el capítulo cierra con la caracterización sociodemográfica de la muestra de 

140 encuestados, analizando variables clave como edad, género, orientación sexual, 

estado civil, nivel de estudios y actividad.



96

En conjunto, este capítulo busca transparentar el proceso metodológico seguido en la 

investigación, asegurando un tratamiento riguroso de la información y proporcionando 

una base sólida para el análisis posterior.

Observación participante: el primer acercamiento a las comunidades de estudio

La observación participante se llevó a cabo en las tres Iglesias incluidas en el estudio, 

Misión Cristiana Incluyente (MCI), Sendas Iglesia Cristiana Incluyente e Iglesia La Luz del 

Mundo, desde febrero de 2024 hasta enero de 2025. Su principal objetivo fue 

familiarizarse con las comunidades religiosas, previo al levantamiento del cuestionario, 

estableciendo contacto tanto con las figuras institucionales (pastoras y pastores) como 

con las y los feligreses regulares.

Durante las visitas a las tres congregaciones, participé en sus cultos ordinarios y 

celebraciones especiales. En MCI y Sendas, asistí a ceremonias de aniversario, 

celebraciones de la Santa Cena y ungimiento de pastores. Estas visitas también 

facilitaron la identificación de los temas abordados en cada servicio, lo que permitió 

reconocer las necesidades e intereses específicos de cada grupo. En La Luz del Mundo 

(LLDM), el hecho de formar parte de la comunidad me ha permitido conocer a 

profundidad sus prácticas sacramentales, doctrinas y cultos ordinarios. 

Además, la observación participante permitió caracterizar demográficamente a las y los 

asistentes en aspectos como edad, género y orientación sexual, así como conocer sus 

prácticas religiosas habituales. Esta información fue clave para el diseño de la sección 

del cuestionario dedicada a la actividad como creyentes.

Por otra parte, permitió identificar patrones de asistencia. Se observó, por ejemplo, si 

las personas acudían solas, en pareja o en familia, y se estimó el promedio de asistentes 

por servicio. También se sostuvieron conversaciones informales con feligreses, quienes 

compartieron sus historias de conversión y las razones por las que pertenecen a sus 

respectivas Iglesias. Todas estas observaciones quedaron registradas en el diario de 

campo.



97

Importancia del enfoque cualitativo en el estudio

Esta aproximación cobra especial relevancia porque la población religiosa en México no 

puede analizarse únicamente a partir de categorías amplias como católicos, evangélicos 

o pentecostales. Cada asociación religiosa, culto o comunidad de fe posee dinámicas y 

características propias. Incluso las Iglesias Incluyentes presentan diferencias 

significativas en cuanto a organización, temáticas de interés y problemáticas internas.

Por tanto, este enfoque cualitativo permitió comprender las interacciones sociales 

dentro de estos entornos y su papel en la formación de valores y creencias. En particular, 

se identificó que las valoraciones morales sobre los derechos sexuales y reproductivos 

no dependen únicamente de factores sociodemográficos, sino que también están 

influenciadas por las enseñanzas, principios y doctrinas de cada Iglesia. De este modo, 

la observación participante ofreció una lente interpretativa que permitió contextualizar 

con mayor precisión los hallazgos cuantitativos.

Además, conocer las dinámicas internas proporcionó información relevante que se tomó 

en cuenta en el diseño del cuestionario, el cual se aplicó meses después de iniciada la 

observación participante. Asimismo, las visitas previas a las comunidades generaron un 

ambiente de familiaridad que facilitó la aplicación de la encuesta. 

Acceso a las comunidades y relación con las y los participantes

La implementación de la observación participante también tuvo un segundo propósito: 

establecer una relación transparente entre la investigadora y los grupos de estudio. 

Desde el inicio, se consideró esencial comunicar con claridad los objetivos de la 

investigación y generar un vínculo profesional con las comunidades y sus figuras de 

autoridad. Las tres Iglesias se mostraron abiertas a participar en el estudio desde el 

primer contacto. En cada caso, el acceso se gestionó a través de sus líderes religiosos.

Para las Iglesias Incluyentes, el primer acercamiento se hizo mediante redes sociales, 

solicitando información sobre lugares y horarios de culto. En la primera visita, se explicó 

personalmente el propósito del estudio. En MCI y Sendas se realizaron entrevistas 

abiertas con la pastora y el pastor principal, respectivamente. El objetivo fue reconstruir 

la historia de cada iglesia y elaborar su perfil institucional.



98

En LLDM, dado que los pastores son rotados cada tres años, tras una primera 

conversación con el pastor en turno en febrero de 2024, se expusieron los intereses de 

la investigación y se tuvo acceso a archivos documentales que ayudaron en la 

reconstrucción de la historia de la congregación en El Pedregal. En septiembre de 2024, 

fue necesario acercarse nuevamente al pastor para dar continuidad al estudio, debido 

al cambio de administración en la comunidad con la llegada de un nuevo ministro, 

además, se iniciaron las entrevistas abiertas a feligreses veteranos para rastrear la 

historia de la Iglesia en esta colonia y, en septiembre, se comenzó el levantamiento de 

las encuestas. 

En cada visita, las y los feligreses se mostraron accesibles y hospitalarios, lo que 

permitió generar un ambiente de confianza. En las Iglesias Incluyentes, esta cercanía 

facilitó el contacto con varios miembros de la congregación. En el caso de LLDM, ser 

parte de la comunidad permitió acceder con mayor facilidad a los hogares de la feligresía 

para la aplicación de las encuestas.

Mi posición diferencial como investigadora externa en las Iglesias Incluyentes versus mi 

pertenencia a LLDM requirió estrategias metodológicas adaptadas a cada contexto. 

Mientras que en las primeras debí invertir tiempo considerable en generar confianza y 

familiarizarme con códigos internos, además de buscar conversaciones personales con 

las y los fieles para conocer el aspecto más personal de la comunidad, en LLDM mi 

conocimiento previo de las dinámicas comunitarias facilitó la interpretación de 

respuestas, sobre todo desde una perspectiva institucional, la identificación de matices 

discursivos y el acercamiento a las y los creyentes. 

Sin embargo, esta cercanía también planteó el desafío de mantener la objetividad 

analítica y evitar que mi familiaridad con la doctrina influyera en la formulación de 

preguntas o interpretación de respuestas. Para abordar esta tensión, procuré mantener 

una distancia analítica consciente y enfatizar en cada encuentro mi rol como 

investigadora, distinguiéndolo de mi pertenencia comunitaria.

Es preciso señalar que, paradójicamente, mi conocimiento profundo de LLDM me llevó 

inicialmente a anticipar ciertas posturas esperadas basadas en mi comprensión 

institucional y comunitaria. No obstante, las conversaciones que surgieron durante las 



99

visitas domiciliarias revelaron una diversidad de posturas individuales que desconocía 

por completo. Esta dimensión personal de las creencias representó un verdadero 

descubrimiento que fortaleció mi papel como investigadora, pues me enfrentó a un 

aspecto de la comunidad que, pese a mi pertenencia, permanecía inexplorado. Este 

reconocimiento de mi propio desconocimiento transformó el levantamiento de 

encuestas en un genuino proceso de aprendizaje sobre la heterogeneidad interna del 

grupo.

En contraste, mi acercamiento a las Iglesias Incluyentes partió de un desconocimiento 

casi total, lo que me permitió abordarlas con una mirada genuinamente exploratoria 

para comprender desde cero sus formas de pensar y posturas frente a diversos temas. 

Mi formación en una comunidad cristiana me proporcionó cierta familiaridad con 

interpretaciones doctrinales y discursos morales, facilitando la comprensión inicial de 

algunas de sus posturas religiosas. Sin embargo, las particularidades teológicas y 

sociales de estas congregaciones, especialmente su enfoque inclusivo hacia la 

diversidad sexual, representaron dimensiones completamente nuevas que requirieron 

un aprendizaje específico y cuidadoso durante todo el proceso.

Esta experiencia diferencial de campo evidenció que la reflexividad metodológica no 

constituye únicamente un ejercicio académico, sino una herramienta analítica 

fundamental para comprender cómo las posiciones de la investigadora moldean tanto 

la recolección como la interpretación de datos. 

Las observaciones, tensiones y descubrimientos surgidos durante este proceso fueron 

registrados en un diario de campo que documentó no solo las dinámicas observadas, 

sino también mis propias reacciones, sesgos y aprendizajes como investigadora. En los 

apartados siguientes se describirá el diseño, la aplicación y el procesamiento del 

cuestionario, principal herramienta de esta investigación. 

Diseño del cuestionario

El cuestionario, diseñado para los fines específicos de este estudio, se estructuró en 

cinco secciones: datos del encuestador, datos sociodemográficos de la persona 

encuestada, actividad como creyentes, grado de secularización y opiniones sobre 

derechos sexuales y reproductivos (ver Anexo C).



100

En total, incluyó 71 preguntas, de las cuales 69 fueron utilizadas para generar variables 

en la base de datos. Fue diseñado y aplicado a través de la plataforma KoboToolbox, 

que permitió tanto su elaboración como la captura de datos en su interfaz.

Cada sección del cuestionario corresponde a una dimensión analítica del estudio:

1. Datos sociodemográficos: Recopiló información sobre edad, género, orientación 

sexual, escolaridad y otros factores para caracterizar la composición de cada 

grupo.

2. Dimensión de religiosidad: Evaluó el grado de participación y actividad de los 

individuos en su fe, tanto dentro como fuera de las instituciones religiosas. Las 

actividades por las que se preguntaron fueron seleccionadas en función del 

conocimiento previo obtenido sobre cada uno de los grupos, asegurando que la 

mayoría fueran comunes a los tres.

3. Dimensión de secularización: Analizó la influencia de las creencias religiosas en 

asuntos de la esfera pública.

4. Dimensión de las posturas valorativas frente a los derechos sexuales y 

reproductivos (DSR): Indagó las posturas sobre una serie de derechos en esta 

materia. Esta sección se basó en los catorce derechos establecidos en la Cartilla 

de Derechos Sexuales de adolescentes y jóvenes (ISSSTE, 2018) (ver Tabla A1 

del Anexo A). Dado que dichos derechos están enunciados de manera general, 

se buscó especificar derechos concretos. Cada una de las preguntas formuladas 

recopila uno o más derechos de la Cartilla a la vez. Además, dentro de esta 

sección se incluyeron preguntas de control para identificar tendencias morales 

en temas no directamente relacionados con los DSR, con el objetivo de analizar 

si las posturas de los encuestados tienden a ser más progresistas o 

conservadoras. 

El diseño del cuestionario tomó como referencia la Encuesta Nacional de Religión, 

Secularización y Laicidad (Instituto de Investigaciones Jurídicas, UNAM, 2014) y la 

Encuesta de Opinión sobre Religión, Política y Sexualidad en México 2021 (Católicas por 

el Derecho a Decidir México). Asimismo, las preguntas de control se basaron en la 



101

Encuesta Nacional de Cultura Cívica (ENCUCI) 2020 y la Encuesta Nacional sobre 

Cultura Política y Prácticas Ciudadanas (ENCUP), ambas del INEGI en colaboración con 

la Secretaría de Gobernación.

Las preguntas de las secciones sobre el grado secularización y las posturas frente a los 

DSR fueron de opción múltiple. La mayoría evaluaron el grado de acuerdo o desacuerdo 

de las personas frente a los temas planteados, utilizando la siguiente escala: total 

desacuerdo, desacuerdo, ni de acuerdo ni en desacuerdo, acuerdo y total acuerdo.

Para medir la actividad como creyentes, se empleó una escala enfocada en la frecuencia 

con la que los encuestados realizan ciertas prácticas religiosas. En este caso, las 

opciones de respuesta fueron: nunca, raramente, semanalmente, más de una vez por 

semana, casi todos los días y diariamente. Aunque en algunas preguntas las escalas 

fueron distintas, estas dos fueron las más utilizadas.

En la pregunta sobre el nivel de aprobación o desaprobación del aborto, se incluyó la 

opción "no sabe/no responde", ya que, al revisar cuestionarios similares, se observó que 

esta alternativa suele añadirse en temas relacionados con este tema, por ello se tomó 

la decisión de incluirla; sin embargo, al aplicar el cuestionario se borró esta opción, y 

sólo fue considerada cuando las personas se rehusaron a elegir alguna de las opciones 

disponibles.

Aplicación del instrumento de medición

Se levantaron 140 encuestas en las tres comunidades de estudio: Iglesia Misión 

Cristiana Incluyente (MCI), con participación de las sedes Balbuena y Zona Sur; Sendas 

Iglesia Incluyente, con su única sede en México; e Iglesia La Luz del Mundo (LLDM), en 

la colonia Pedregal de San Nicolás II; todas en Ciudad de México. Para el caso de las 

tres congregaciones, únicamente se encuestó a la población mayor de 18 años.

Para las Iglesias Incluyentes, el levantamiento se realizó en los lugares de culto.  En el 

caso de Misión Cristiana Incluyente (MCI), se aplicaron las encuestas en la sede 

 Para el levantamiento específico en estas comunidades, se contó con el apoyo generoso de cuatro 
colegas de la maestría, quienes asistieron a los cultos. Junto conmigo, su labor consistió en supervisar si 
alguna persona tenía dudas al responder el cuestionario, verificar al final que estuviera debidamente 
contestado y entregar el obsequio de agradecimiento a quienes participaron.



102

Balbuena durante los días de reunión general, cuando se congregaban miembros de 

ambas sedes. En LLDM, el levantamiento se llevó a cabo mediante visitas a los hogares 

de los feligreses en Pedregal II.

Por practicidad, las encuestas fueron autoaplicadas en un formato físico. Se imprimieron 

140 cuestionarios y se entregaron junto con una pluma a cada participante. Antes de 

responder, se proporcionaron instrucciones detalladas y, durante todo el proceso, se 

ofreció acompañamiento para resolver dudas. Al finalizar, se obsequió un chocolate 

como muestra de agradecimiento.

Previo al levantamiento en campo, se realizaron pruebas piloto para evaluar la claridad 

de las preguntas y medir el tiempo promedio de respuesta. En estos ensayos, completar 

el cuestionario tomó aproximadamente 6 minutos con 30 segundos. Durante la 

aplicación formal, el tiempo promedio fue de 10 minutos con 15 segundos. No obstante, 

en LLDM, las visitas domiciliarias se extendieron hasta 40 minutos en algunos casos, ya 

que el entorno generaba un espacio cómodo para la conversación. En ocasiones, el 

cuestionario funcionó como guía para breves entrevistas, lo que enriqueció la 

interacción. Cuando esto no ocurría, el tiempo de respuesta se mantuvo en 10 minutos 

en promedio.

En cada jornada de levantamiento, se llevó un diario de campo para registrar 

observaciones relevantes. Además, cuando surgían conversaciones sobre el contenido 

del cuestionario, también se documentaban. En algunos casos, los participantes 

compartieron más detalles sobre sus respuestas, lo que permitió comprender mejor sus 

posturas. 

El levantamiento en MCI se realizó en dos domingos consecutivos de septiembre de 

2024, después del servicio de culto. En Sendas, también se llevó a cabo en dos 

domingos, entre septiembre y octubre de 2024. En LLDM, debido a la necesidad de 

realizar visitas domiciliarias, el proceso se extendió de septiembre de 2024 a enero de 

2025.



103

Paralelamente, las encuestas fueron capturadas manualmente en la plataforma 

KoboToolbox conforme se iban recopilando. A mediados de enero de 2025, se completó 

la base de datos con los 140 registros.

Experiencias durante el levantamiento 

En cada uno de los levantamientos tuve la oportunidad de participar como encuestadora 

y coordinadora del trabajo de campo. En el caso de las Iglesias Cristianas Incluyentes 

(ICI), la interacción directa con cada encuestado fue menor, ya que en una sola jornada 

se aplicaban entre 10 y 20 cuestionarios. La atención brindada se centraba 

principalmente en resolver dudas mínimas y en hacer llegar el material necesario para 

responder la encuesta. No obstante, fue durante el trabajo de campo previo que se logró 

establecer una comunicación más cercana con las personas que asisten a estas 

congregaciones.

En cuanto al contenido del cuestionario, en las ICI pocas personas manifestaron dudas, 

especialmente en la sección sobre derechos sexuales y reproductivos. Esto puede 

deberse a que son temas con los que estas comunidades están más familiarizadas y en 

los que activamente se involucran. Una de las situaciones que se presentaron fue que, 

al entregar el cuestionario, algunas personas aclaraban que eran heterosexuales y no 

parte de la comunidad LGBT+, asumiendo que esto era un requisito para participar en 

la encuesta. Otro momento significativo ocurrió cuando uno de los pastores se acercó 

personalmente para compartir su perspectiva sobre algunos temas del cuestionario. Por 

ejemplo, explicó que, como médico, priorizaba su deber profesional por encima de sus 

creencias religiosas; así, si debía realizar un aborto, lo haría en cumplimiento de su 

responsabilidad médica, diferenciando entre su fe y su ética profesional.

En otros casos, varias personas expresaron que el cuestionario les pareció muy 

interesante porque abordaba temas que rara vez se cuestionan en sus espacios 

cotidianos. Algunas incluso señalaron que les resultó difícil contestarlo, pues los llevó a 

reflexionar sobre asuntos morales que no siempre son fáciles de asumir. Estas 

 Para el registro de las encuestas en la plataforma KoboToolbox, se contó con el apoyo de dos 
integrantes de mi familia, quienes realizaron la captura completa de los datos correspondientes a los 140 
cuestionarios. Ellos, junto con las y los colegas de la maestría, formaron parte del equipo que hizo posible 
la conformación de la base de datos utilizada en esta investigación.



104

conversaciones, al igual que la experiencia de asistir a los cultos, permitieron conocer 

mejor las dinámicas internas de la feligresía, y explorar a las comunidades no solo como 

instituciones o grupos de creyentes, sino también como espacios de socialización.

En el caso de La Luz del Mundo (LLDM), como ya se ha mencionado, el levantamiento 

en los hogares de las personas generó un ambiente de confianza que, en muchas 

ocasiones, transformó la encuesta en una pequeña entrevista. Muchas personas 

aprovecharon la oportunidad no solo para elegir entre las opciones del cuestionario, sino 

también para argumentar sus respuestas desde sus convicciones personales. Pude ser 

testigo del conflicto moral que implicaba responder sobre ciertos temas, especialmente 

los relacionados con los derechos sexuales y reproductivos. Para algunas personas, este 

conflicto surgía entre lo que su moral religiosa dictaba y el reconocimiento de la libertad 

individual para decidir según el propio criterio.

En algunos casos, la enseñanza del libre albedrío dentro de la iglesia era utilizada como 

justificación para respetar las decisiones personales, incluso aquellas que podrían 

parecer contrarias a la moral religiosa. Para otras personas, en cambio, su moral seguía 

siendo la guía principal de sus decisiones, lo que influía en la forma en que respondían. 

Asimismo, surgió con frecuencia la noción de que, al respaldar la laicidad del Estado, la 

iglesia debía mantenerse neutral frente a muchos de estos temas. Este argumento 

apareció de manera recurrente.

Por otro lado, en esta congregación fue donde con mayor frecuencia tuve que explicar 

términos relacionados con los derechos sexuales y reproductivos, como las relaciones 

poliamorosas, la bisexualidad o el contexto de ciertas preguntas. Esto representó, por 

un lado, un reto metodológico, ya que la forma en que explicara los conceptos podía 

influir en las respuestas. Por otro lado, resultó interesante observar que las dudas no 

surgían únicamente entre personas mayores, como podría suponerse, sino también 

entre jóvenes. Sorprendentemente, en varios casos, las personas mayores estaban más 

familiarizadas con estos temas que algunos jóvenes.

En ambas congregaciones, cada una de estas experiencias permitió comprender con 

mayor profundidad la forma particular en que cada creyente piensa, más allá de los 

marcos normativos generales de su iglesia. También evidenciaron, desde un primer 



105

acercamiento, la gran heterogeneidad de pensamientos al interior de las comunidades 

de fe y la complejidad de rastrearlos, una tarea que difícilmente puede ser capturada 

del todo por medio de una encuesta.

Consideraciones éticas en el trabajo de campo

La dimensión ética constituyó un elemento transversal en todas las fases del trabajo de 

campo, orientada por los principios de consentimiento informado, confidencialidad, 

anonimato y respeto hacia las comunidades religiosas participantes. A continuación, se 

detallan las medidas específicas implementadas para garantizar el manejo ético de la 

información y la protección de las y los participantes.

Protocolo de consentimiento y confidencialidad

Implementé un protocolo diferenciado según las características de cada comunidad 

estudiada. En el caso de las Iglesias Incluyentes, donde el levantamiento se realizó de 

manera grupal posterior a los cultos, proporcioné un aviso general sobre la naturaleza 

académica de la investigación y el carácter anónimo de los cuestionarios antes de su 

distribución.   Al momento de recolectar cada formulario, se revisó su completitud 

frente al participante para evitar respuestas faltantes, y posteriormente se mezclaban 

los cuestionarios para imposibilitar la identificación individual.

Para La Luz del Mundo, donde el levantamiento se realizó en los hogares de los 

participantes, dediqué tiempo específico antes de cada aplicación para explicar los 

objetivos de la investigación, garantizar el anonimato de las respuestas y confirmar que 

los datos se utilizarían exclusivamente para fines académicos. En todos los casos, 

respeté la decisión de quienes optaron por no participar, sin ejercer presión alguna para 

su colaboración.

Anonimización y protección de datos

Los cuestionarios fueron diseñados sin solicitar nombres u otros identificadores 

personales, limitando la recopilación de datos sensibles a variables sociodemográficas 

 En el caso de Misión Cristiana Incluyente, el aviso fue dado por la pastora encargada de la prédica ese 
día. Al inicio de la jornada, se le informó que el levantamiento se realizaría en esa fecha, y, con el fin de 
apoyarme, ella misma comunicó el anuncio a la comunidad. Sin embargo, al recoger los formularios de 
cada persona, se hizo nuevamente la mención del carácter anónimo de las encuestas. 



106

básicas necesarias para el análisis. Como medida adicional de protección, decidí 

encuestar únicamente a personas mayores de 18 años, evitando así las complejidades 

éticas asociadas con la participación de menores de edad en investigaciones sobre 

temas sensibles como los derechos sexuales y reproductivos. La única identificación 

específica que conservé fue la adscripción religiosa de los participantes, dato 

indispensable para el análisis comparativo entre comunidades y que me permite 

conocer en qué iglesia se levantó cada encuesta sin comprometer la identidad individual 

de los participantes. Una vez completado el levantamiento, mezclé sistemáticamente 

todos los formularios para evitar cualquier posible asociación entre respuestas y 

participantes específicos, incluso en mi propia percepción como investigadora. 

Registro etnográfico y material visual

El registro durante la observación participante se limitó a descripciones generales 

consignadas en el diario de campo. En las Iglesias Incluyentes, las pocas fotografías 

tomadas se enfocaron en planos generales de los espacios físicos, evitando 

deliberadamente retratar personas específicas y siempre bajo autorización pastoral 

previa. Este material, que no fue utilizado en la presente tesis, permanece como registro 

personal no público. En los hogares de La Luz del Mundo, me abstuve completamente 

de realizar registros visuales o sonoros.

Transparencia y relaciones de campo

Mantuve transparencia constante sobre mi rol como investigadora. Los líderes religiosos 

de las tres comunidades fueron informados desde el primer contacto sobre los objetivos 

de mi investigación. Con el tiempo, algunos de los asistentes regulares identificaron mi 

presencia como investigadora, lo que contribuyó a crear un ambiente de confianza 

mutua. Durante todo el proceso, procuré mantener una actitud de respeto profundo 

hacia las formas de culto y las creencias de cada comunidad, posicionándome siempre 

desde una perspectiva de aprendizaje y comprensión.

Estas medidas éticas buscaron cumplir con estándares académicos básicos, 

procurando tener un compromiso personal con la dignidad y autonomía de las personas 

que generosamente compartieron sus perspectivas para esta investigación. 



107

Procesamiento de los datos

El procesamiento de la base de datos se hizo mediante herramientas de análisis 

multivariado y técnicas de clasificación y agrupamiento. Como paso inicial, se 

llevó a cabo la limpieza de la base antes de iniciar los análisis. Posteriormente, 

se desarrolló el tratamiento de los datos en el software estadístico Stata.

En primer lugar, se realizó un análisis descriptivo de la base de datos, que incluyó la 

generación de estadísticas resumen para variables clave como edad, tiempo de 

pertenencia a la congregación y nivel educativo. Se calcularon medidas de tendencia 

central (media) y se examinaron las distribuciones mediante tablas de frecuencia y 

tablas de contingencia.

Posteriormente, se llevaron a cabo análisis bivariados para evaluar la relación entre 

variables sociodemográficas y pertenencia religiosa. Se utilizaron pruebas de 

independencia de chi-cuadrado para analizar la asociación entre variables categóricas 

como género, estado civil, orientación sexual y nivel de estudios con la afiliación 

religiosa.

Además, se realizó una segmentación de los datos a través de la categorización de 

variables, como la agrupación de edades en rangos etarios y la clasificación de niveles 

educativos, lo que permitió identificar patrones diferenciales dentro de la muestra.

Estos pasos iniciales sentaron las bases para el análisis posterior, realizado mediante 

herramientas de análisis multivariado. En particular, se empleó el análisis factorial para 

construir índices factoriales a partir de seis baterías de variables que evalúan la 

religiosidad, la secularización y cuatro dimensiones de los derechos sexuales y 

reproductivos.

Para la construcción de los índices, se implementó un análisis factorial exploratorio sin 

rotación, basado en relaciones policóricas, con el fin de sintetizar conjuntos de variables 

altamente correlacionadas en factores representativos de distintas dimensiones 

analizadas.

El proceso de creación de cada índice se llevó a cabo en varias etapas:



108

1. Exploración inicial de las variables: Se realizó un análisis de frecuencias 

mediante tablas de contingencia (comando tabm), primero para la muestra total 

y luego desagregado por cada tipo de congregación. Este procedimiento permitió 

examinar la distribución de las respuestas y detectar posibles patrones 

diferenciales entre los grupos analizados.

2. Evaluación de la confiabilidad: Se calculó el alfa de Cronbach para cada conjunto 

de variables con el objetivo de medir su consistencia interna y determinar si 

formaban un constructo estadísticamente confiable.

3. Construcción de la matriz de correlaciones policóricas: Se generaron matrices de 

correlación policórica entre las variables seleccionadas, permitiendo modelar 

relaciones entre variables ordinales. Posteriormente, se utilizó el índice de 

adecuación muestral de Kaiser-Meyer-Olkin (KMO) para evaluar la factibilidad del 

análisis factorial. En los casos en que el KMO fue bajo, se realizaron extracciones 

de variables con el propósito de incrementarlo, aplicando un criterio de unicidad 

para determinar qué variables conservar en cada índice.

4. Extracción de factores y predicción de valores del índice: Para las variables 

finalmente seleccionadas, se calculó la matriz factorial y se predijeron los valores 

de cada índice utilizando la técnica factormat. Esto permitió generar 

puntuaciones individuales que sintetizan la variabilidad en los ítems analizados.

5. Estandarización de los índices: Con el fin de facilitar la interpretación y 

comparación de los resultados, los valores obtenidos fueron transformados en 

puntuaciones z mediante el comando egen std(), asegurando que cada índice 

tuviera media cero y desviación estándar de uno.

6. Comparación entre congregaciones: Finalmente, se realizaron pruebas t de 

Student para muestras independientes, comparando las medias de los índices 

entre las dos congregaciones analizadas. Esto permitió identificar diferencias 

estadísticamente significativas en los niveles de religiosidad, secularización y 

valoración de derechos sexuales y reproductivos entre los grupos estudiados.



109

Este procedimiento se repitió para la construcción de los seis índices diferentes. 

Posteriormente, con los cuatro índices de derechos sexuales y reproductivos se 

construyó un índice de índices para medir la postura en el continuo progresismo-

conservador en general, y se llevaron a cabo una serie de regresiones lineales para 

determinar en qué grado la religiosidad y la secularización influyen en la postura frente 

a los DSR.

En un segundo momento del análisis, a partir de los índices sobre DSR se buscó crear 

una propuesta tipológica. Para la construcción de esta, se realizó un análisis de 

conglomerados utilizando el método de enlace completo (completelinkage) sobre los 

índices que miden las posturas frente a los derechos sexuales y reproductivos (zaborto, 

zdlgbt, zreprod y zdsrp). Se generó un dendrograma con etiquetas por congregación 

religiosa (congrega) para observar visualmente las agrupaciones y se aplicaron las 

reglas de DUDA y Calinski-Harabasz con el fin de determinar el número óptimo de 

grupos. 

A partir de ello, se generaron dos clasificaciones con tres y cuatro grupos, 

respectivamente, y se eligió la solución de cuatro grupos para su posterior análisis. Se 

exploró la relación entre los grupos resultantes y la afiliación religiosa mediante 

tabulaciones cruzadas y gráficos de medias. Posteriormente, se evaluó la relación entre 

los grupos y variables como religiosidad y la secularización a través de regresiones 

lineales.

Para visualizar la distribución de los casos según sus posturas, se implementó un 

análisis de escalamiento multidimensional (MDS), y se examinó la asociación entre 

grupo y afiliación religiosa mediante una prueba chi-cuadrado. Finalmente, se aplicó un 

análisis multivariado de varianza (MANOVA) y un análisis discriminante canónico 

(CANDISC) para confirmar la validez estadística de los tipos formados y describir las 

combinaciones de variables que mejor distinguen a cada grupo.

Composición de la muestra

a. Distribución por Iglesia

La muestra recolectada constó de un total de 140 encuestas levantadas en las tres 

iglesias. En el caso de Misión Cristiana Incluyente (MCI), se aplicaron 52 encuestas entre 





111

• Adultos mayores jóvenes (48-57 años)

• Adultos mayores (58-76 años)

La decisión de dividir la edad en estas cinco cohortes responde a la necesidad de 

capturar las diferencias generacionales dentro de la muestra y analizar cómo las 

percepciones sobre los derechos sexuales y reproductivos varían en función del ciclo de 

vida. La segmentación se basa en criterios tanto demográficos como sociológicos, 

asegurando que cada grupo refleje etapas relevantes del desarrollo personal y social.

1. Jóvenes adultos (18-27 años): Esta cohorte incluye a quienes han alcanzado la 

mayoría de edad y están en procesos de formación académica, inserción laboral 

y consolidación de identidad social y política. Es un grupo clave para analizar 

tendencias de cambio y apertura generacional.

2. Adultos jóvenes (28-37 años): Comprende a quienes suelen estar en transición 

hacia la estabilidad laboral, familiar y económica. En esta etapa, las 

responsabilidades suelen aumentar, lo que puede influir en sus posturas sobre 

políticas públicas y derechos sociales.

3. Adultos en edad media (38-47 años): Esta cohorte coincide con la media de la 

muestra (39 años) y representa un segmento en el que muchas personas ya han 

consolidado su trayectoria laboral y familiar. Su posición en la estructura social 

puede hacer que sus posturas sean más estables en comparación con 

generaciones más jóvenes.

4. Adultos mayores jóvenes (48-57 años): Se trata de un grupo que comienza la 

transición hacia la vejez, con posibles cambios en su vida laboral (aproximación 

a la jubilación) y familiar (hijos independientes). Estas experiencias pueden influir 

en sus valores y en su percepción sobre los derechos estudiados.

5. Adultos mayores (58-76 años): Comprende a quienes han superado la edad 

media de la muestra y han experimentado transformaciones sociales y culturales 

desde una posición de mayor trayectoria vital. Suelen ser grupos con visiones 

más consolidadas, pero también pueden reflejar diferencias según su contexto 

de socialización.















118

h. Tiempo de pertenencia por Iglesia

La variable tiempo_pertenencia muestra los datos referentes al tiempo de pertenencia 

de los integrantes encuestados de cada una de las iglesias. El promedio de pertenencia 

de cada iglesia varía con base en el tiempo de vida de cada una de las congregaciones. 

Por ejemplo, Sendas en 2025 cumplirá 10 años de existencia, mientras que la 

comunidad LLDM en Pedregal de San Nicolás II tiene más de 30 años de haber nacido. 

Considerando este dato, es comprensible el hecho de que en LLDM el promedio de 

pertenencia sea de 31 años, además de que un considerable número de personas son 

creyentes de segunda y tercera generación. Por el contrario, es de esperarse que las 

Iglesias Incluyentes tengan un promedio de años de pertenencia mucho menor.

Sin embargo, el dato del tiempo de pertenencia a la iglesia en función del tiempo de vida 

de cada congregación no es un factor que comprometa significativamente el análisis de 

esta investigación. Por el contrario, refleja cómo los cambios sociales han impactado la 

diversidad religiosa en México, ya que el surgimiento y crecimiento de las Iglesias 

Incluyentes son resultado de una mayor apertura hacia la comunidad LGBT+.

La siguiente tabla muestra el promedio de pertenencia en años por Iglesia, así como la 

moda y la frecuencia:





120

CAPÍTULO V. ANÁLISIS DE COMUNIDADES RELIGIOSAS: RELIGIOSIDAD, 

SECULARIZACIÓN Y DERECHOS SEXUALES Y REPRODUCTIVOS

Introducción

En el presente capítulo se desarrolla el análisis detallado las de tres dimensiones 

fundamentales de esta investigación: religiosidad, secularización y posturas valorativas 

frente a los derechos sexuales y reproductivos (DSR). A partir de los datos cuantitativos 

recabados mediante la encuesta aplicada en las dos comunidades religiosas 

contrastantes incluidas en este estudio —La Luz del Mundo (LLDM) e Iglesias Cristianas 

Incluyentes (ICI)—, este ejercicio analítico busca explorar las complejas relaciones que 

se establecen entre estas dimensiones, desafiando concepciones lineales y 

deterministas ampliamente aceptadas en la literatura.

El objetivo principal del capítulo es examinar empíricamente cómo interactúan estas tres 

dimensiones en comunidades religiosas con marcos doctrinales y trayectorias 

institucionales distintas. De manera específica, se pretende: 1) evaluar la relación entre 

religiosidad y secularización en los niveles meso (grupal) y micro (individual); 2) analizar 

el vínculo entre secularización, religiosidad y posturas valorativas frente a los DSR; y 3) 

identificar tipologías que permitan comprender la heterogeneidad de posiciones dentro 

de las congregaciones estudiadas.

Estructuralmente, el capítulo se organiza en cuatro secciones principales. La primera 

presenta la metodología empleada para la construcción de los seis índices factoriales 

que operacionalizan las dimensiones de análisis: uno para medir religiosidad, otro para 

evaluar secularización, y cuatro adicionales orientados a captar distintos aspectos de 

los DSR (interrupción voluntaria del embarazo, derechos reproductivos, derechos LGBT+ 

y su integración en instituciones públicas). La segunda sección expone los resultados 

comparativos entre LLDM e ICI para cada uno de estos índices, destacando diferencias 

y similitudes significativas. La tercera parte desarrolla un análisis relacional que explora 

las interacciones complejas entre las tres dimensiones, cuestionando supuestos 

teóricos tradicionales y proponiendo interpretaciones alternativas. Finalmente, la cuarta 

sección presenta una propuesta tipológica basada en análisis de conglomerados, que 

permite identificar perfiles valorativos transversales a las adscripciones religiosas.



121

El análisis presentado se apoya en técnicas estadísticas como análisis factorial, pruebas 

t de Student, regresiones lineales, análisis de conglomerados y análisis discriminante 

canónico, complementadas con una interpretación sociológica que contextualiza y da 

sentido a los hallazgos cuantitativos. Este enfoque mixto permite no solo describir 

patrones de asociación entre variables, sino también comprender los procesos sociales 

que subyacen a dichas asociaciones, ofreciendo una perspectiva más matizada y 

profunda sobre cómo las comunidades religiosas contemporáneas negocian su relación 

con la secularización y los derechos sexuales y reproductivos.



122

Índices de medición

A partir de la operacionalización de las tres dimensiones analíticas del estudio y con 

base en los datos recabados mediante la encuesta, se construyeron seis índices 

factoriales: uno para medir el grado de religiosidad, otro para evaluar el nivel de 

secularización, y cuatro adicionales orientados a captar el grado de aceptación de 

distintos derechos sexuales y reproductivos.

Para la construcción de los índices, se siguió un procedimiento basado en técnicas de 

análisis factorial, orientado a identificar dimensiones latentes comunes a un conjunto 

de variables observadas. El primer paso consistió en seleccionar los grupos de variables 

conceptualmente relacionadas entre sí para cada dimensión. Posteriormente, se evaluó 

la consistencia interna de cada grupo mediante el coeficiente alfa de Cronbach, con el 

objetivo de verificar si las variables compartían una estructura común que justificara su 

agregación.

Una vez superada esta etapa, se calculó la matriz de correlaciones policóricas, dado que 

la mayoría de las variables eran ordinales. A partir de esta matriz, se aplicó un análisis 

factorial (factormat) con el fin de extraer componentes latentes. En todos los casos, se 

optó por retener un solo factor, bajo el supuesto de que existía una dimensión 

subyacente predominante que explicaba la mayor parte de la covarianza entre las 

variables.

Durante el proceso, se aplicaron criterios técnicos como el índice KMO y los valores de 

unicidad para depurar los conjuntos de variables, descartando aquellas que no 

contribuían significativamente al modelo factorial. Finalmente, se generaron los 

puntajes factoriales asociados al primer factor, los cuales fueron estandarizados para 

facilitar su interpretación y posterior análisis el cual se realizó primero en la muestra 

total y después de forma comparativa entre grupos: Iglesia La Luz del Mundo (LLDM) e 

Iglesias Cristianas Incluyentes (ICI).







125

cultos presenciales en La Luz del Mundo (LLDM) ocurren diariamente (hasta tres 

veces al día), mientras que en las Iglesias Incluyentes se realizan principalmente 

los domingos. Las reuniones virtuales son habituales en las Iglesias Incluyentes 

pero inexistentes en LLDM.

2. Consistencia interna limitada: El Alfa de Cronbach obtenido (0.60) indicó una 

correlación baja entre las variables, sugiriendo que podrían no estar midiendo 

exactamente el mismo constructo.

3. Adecuación muestral: La prueba de Kaiser-Meyer-Olkin (KMO) aplicada a la 

matriz policórica arrojó un valor inicial de 0.64, reflejando la falta de 

homogeneidad de las variables.

Para mejorar la consistencia del índice, se realizaron pruebas eliminando variables con 

mayor unicidad. Tras varias iteraciones, se excluyeron "cultos presenciales" y "estudios 

bíblicos", lo que incrementó el KMO a 0.67. Aunque este valor sigue siendo moderado, 

se decidió mantenerlo por dos razones fundamentales. En primer lugar, aumentarlo 

significativamente habría requerido eliminar más variables, resultando en una medición 

demasiado limitada de la religiosidad. Y segundo, se priorizó conservar la diversidad de 

dimensiones del fenómeno, aunque esto implicara aceptar un nivel menor de 

homogeneidad estadística.

Se evaluó la posibilidad de crear índices separados para cada congregación, pero se 

optó por un índice único que permitiera la comparación entre grupos, asumiendo las 

implicaciones metodológicas de esta decisión. Este enfoque reconoce que la 

religiosidad es un fenómeno complejo cuya medición debe considerar matices 

específicos para cada contexto congregacional.

Tras estandarizar la variable (zrelig), la prueba t de Student reveló que las Iglesias 

Incluyentes presentan un índice de religiosidad más alto que LLDM, con una diferencia 

de -0.81 (p=0.00).

Estos hallazgos deben interpretarse considerando las limitaciones metodológicas 

expuestas. La comparación entre grupos mantiene su validez dentro del marco 

empleado, pero debe entenderse en función de las particularidades de cada comunidad 



126

religiosa y de las características específicas de las prácticas medidas (ver Tabla A3 del 

Anexo A).



127

Índice de secularización: medición y análisis

Entendemos por secularización el proceso mediante el cual la religión deja de ocupar 

una posición central en la estructuración de la sociedad, convirtiéndose en una esfera 

diferenciada que coexiste con otras áreas sociales. Su operacionalización se basa en la 

identificación de cuatro dimensiones mediante las cuales se evalúa la descentralización 

de la religión en el espacio público a nivel meso: autonomía decisional frente a lo 

religioso, diferenciación política-religiosa, diferenciación institucional Estado-Iglesia, y 

relevancia social de la religión. 

El índice construido permite el grado de inclusión de las creencias religiosas en asuntos 

de la esfera pública, a partir de variables del cuestionario que reflejan el nivel de 

secularización individual. Estas variables incluyen: importancia de la fe, fuerza de la fe, 

decisiones basadas en la fe, consulta de decisiones con líderes religiosos, influencia de 

las creencias religiosas en opiniones políticas, importancia de los valores religiosos para 

el orden social, relevancia de las creencias religiosas de candidatas y candidatos, apoyo 

a políticas públicas basadas en valores religiosos, inclusión de educación religiosa en 

escuelas públicas, aplicación de valores religiosos en temas de salud pública, e 

identidad religiosa como rol en la comunidad.

El objetivo del índice es evaluar en qué medida la fe influye en la visión de los individuos 

sobre asuntos públicos y políticos. Un mayor nivel de secularización implica una menor 

influencia de lo religioso en la toma de decisiones y en la formación de opiniones sobre 

temas sociales y políticos; en contraste, un menor nivel de secularización refleja una 

mayor centralidad de la religión en estos ámbitos.

La distribución de las variables en la muestra total muestra que, al trabajar con 

comunidades de fe institucionalizadas, se parte de personas para quienes la fe religiosa 

ocupa un lugar central en sus vidas. En particular, las variables relacionadas con la toma 

de decisiones personales a partir de consultas con líderes religiosos permiten observar 

cómo esa centralidad de la fe da lugar a formas de agencia compartida, donde figuras 

religiosas influyen en decisiones individuales. Esto sugiere que dicho mecanismo podría 

extenderse también a la toma de decisiones en ámbitos públicos o políticos. 







130

La tabla anterior muestra que, aunque la fe tiene un peso significativo —el 85 % de las 

personas toma decisiones frecuentemente basadas en ella y el 55 % lo hace rara o 

frecuentemente considerando la opinión de líderes religiosos—, en general se observa 

una tendencia hacia la diferenciación funcional entre lo religioso y lo público. Esto se 

refleja en que, para la mayoría de las afirmaciones evaluadas, las respuestas se 

concentraron en los niveles de “desacuerdo” y “total desacuerdo”, lo que sugiere una 

posible inclinación hacia la secularización individual.

La Tabla 9 revela un patrón significativo respecto a la relación entre religión y esfera 

pública. Las variables con cargas factoriales más elevadas (superiores a 0.75) 

corresponden específicamente a cuatro temas clave: la influencia de creencias 

religiosas en el voto (0.7656), la fundamentación de políticas públicas en valores 

religiosos (0.8249), la presencia de educación religiosa en escuelas públicas (0.8153) 

y la influencia de valores religiosos en temas de salud pública (0.8606).

Estas variables con mayor carga factorial comparten un elemento conceptual común: 

evalúan directamente la disposición de las personas encuestadas a mantener 







133

comunidad (ident_relig), lo que elevó el KMO a 0.74. Con esta última prueba, se 

construyó el índice de secularización.

Tras estandarizar la variable (zsecular), se realizó una prueba t de Student para 

comparar las medias del índice de secularización entre las congregaciones. Para 

interpretar los resultados, es importante considerar que los valores negativos del índice 

indican mayor secularización, mientras que los valores positivos reflejan menor 

secularización o mayor religiosidad. Así, una media más negativa en un grupo significa 

que sus integrantes presentan un nivel más alto de secularización en comparación con 

otro grupo cuya media sea menos negativa o positiva.

Los resultados muestran que las Iglesias Incluyentes tienen un índice de secularización 

significativamente más bajo que LLDM, con una diferencia de -1.087 entre ambas. El 

valor p (Pr(|T|>|t|)) es 0.00, lo que indica que la diferencia entre las medias es 

altamente significativa. La media del índice de secularización en LLDM es de -0.49, 

mientras que en las Iglesias Incluyentes es de 0.59 (ver Tabla A4 del Anexo A).



134

Religiosidad y secularización: un análisis de la relación entre ambos fenómenos

Diferencias entre comunidades religiosas

El análisis comparativo entre La Luz del Mundo (LLDM) y las Iglesias Cristianas Inclusivas 

(ICI) revela hallazgos significativos sobre la relación entre religiosidad y secularización. 

Los resultados muestran que LLDM presenta un índice de religiosidad más bajo que las 

ICI, con una diferencia de -0.81. Este dato inicial nos permite explorar la relación 

frecuentemente planteada en la literatura especializada: a mayor religiosidad, menor 

nivel de secularización.

Efectivamente, LLDM exhibe un nivel de secularización mayor que las ICI, lo que 

inicialmente parece confirmar esta relación inversa. Sin embargo, es necesario matizar 

esta interpretación, pues el análisis más detallado revela complejidades que cuestionan 

la linealidad de dicha relación.

Cuestionamiento del paradigma clásico de secularización

La lectura canónica de la secularización sugiere que este proceso conlleva una 

diferenciación de esferas sociales donde la religión pierde plausibilidad como instancia 

ordenadora. Según esta lectura, la secularización debería manifestarse en la 

privatización de lo religioso, resultando en una disminución de su presencia en la esfera 

pública.

Sin embargo, los hallazgos desafían este paradigma. El hecho de que una iglesia como 

LLDM presente simultáneamente un marco normativo religioso visible  y un índice de 

secularización por encima de la media contradice la expectativa de que la secularización 

implica necesariamente un desvanecimiento de lo religioso. Este hallazgo sugiere que 

pueden coexistir sólidas estructuras religiosas con procesos de secularización 

avanzados.

 Por marco normativo religioso visible se entiende que la Iglesia La Luz del Mundo (LLDM) mantiene de 
forma clara y explícita un conjunto de normas, valores, prácticas y estructuras que regulan la vida de sus 
miembros desde una perspectiva religiosa. Estas directrices son perceptibles tanto para quienes forman 
parte de la comunidad como para observadores externos. Esta visibilidad se ve reforzada por la madurez 
institucional de la Iglesia, tanto a nivel general como en la congregación local estudiada, así como por los 
largos años de pertenencia de muchos de sus fieles, como se muestra en la Tabla 8.



135

Niveles de análisis de la secularización

Para comprender mejor estos resultados aparentemente contradictorios, es útil 

considerar los niveles de análisis propuestos por Dobbelaere (2004). Este autor 

distingue manifestaciones de la secularización en los niveles macro (sociedad), meso 

(grupal) y micro (individual). En el nivel meso, su propuesta sugiere que, para que en los 

grupos religiosos haya secularización, lo sacro debe dejar de tener una importancia 

central.

Sin embargo, esta investigación, con comunidades religiosas institucionalizadas, revela 

que puede haber procesos de secularización aun cuando lo religioso continúa siendo un 

elemento central. De hecho, ambas congregaciones reportaron altos porcentajes 

cuando se les preguntó por la importancia de la fe en sus vidas, lo que refuerza la idea 

de que no es requisito que la religión deje de importar o pierda su institucionalización 

para dar paso a procesos de secularización.

Distribución heterogénea de la secularización

Histograma 1. Distribución de secularización

Fuente: elaboración propia a partir de datos de la Encuesta sobre Religiosidad, Secularización y Derechos 

Sexuales y Reproductivos 2024



136

El Histograma 1 muestra la distribución de los niveles de secularización en ambas 

congregaciones. En el caso de LLDM, observamos una tendencia hacia la izquierda, 

indicando una mayor diferenciación de lo religioso como ordenador en lo público. Por 

otro lado, aunque las ICI muestran una tendencia contraria, la distribución no es 

uniforme, con una visible agrupación cerca del centro. Esto evidencia una pluralidad de 

grados de secularización dentro de la misma comunidad religiosa, lo que nos impide 

caracterizarla simplemente como "poco" o "muy" secular.

Esta heterogeneidad dentro de cada congregación sugiere que la secularización no 

opera de manera uniforme incluso dentro de comunidades religiosas específicas, lo que 

añade complejidad a cualquier intento de establecer relaciones lineales entre 

religiosidad y secularización.

Por otro lado, las características particulares de cada comunidad estudiada generaron 

expectativas específicas que fueron parcialmente refutadas. Por un lado, se podría 

haber anticipado que las ICI, surgidas de un movimiento que cuestiona interpretaciones 

religiosas tradicionales y que ha florecido en contextos de creciente secularización y 

laicización, presentarían niveles de secularización por encima de la media. Sin embargo, 

los resultados mostraron lo contrario.

Por otro lado, LLDM, con una postura doctrinal más tradicional en diversos temas, pero 

con un respeto institucional hacia el Estado laico, presentó un índice de secularización 

superior al promedio. Este hallazgo resulta particularmente significativo y desafía las 

concepciones sobre la relación entre tradicionalismo religioso y resistencia a la 

secularización.

Asimismo, los resultados obtenidos sugieren que la relación entre religiosidad y 

secularización está mediada por los diversos espacios en donde las personas se 

socializan. Las iglesias constituyen solo uno de estos espacios, junto con los entornos 

laborales, familiares, educativos, entre otros. Esta multiplicidad de influencias 

complejiza cualquier intento de establecer correlaciones directas entre los niveles de 

religiosidad y secularización.



137

Nivel de religiosidad y secularización por grupo

Mediante el Gráfico 18 podemos observar la distribución de tres niveles de religiosidad  

en relación con la media de secularización  por congregación.

Gráfico 18. Distribución de religiosidad y secularización por grupo

Fuente: elaboración propia a partir de datos de la Encuesta sobre Religiosidad, Secularización y Derechos 

Sexuales y Reproductivos 2024

Contrario a la hipótesis comúnmente aceptada en la literatura sociológica, según la cual 

mayor religiosidad se asocia con menor capacidad para separar creencias religiosas de 

las decisiones en el espacio público (es decir, menor secularización), los datos muestran 

patrones heterogéneos y, en algunos casos, contraintuitivos.

En el caso de LLDM, los resultados son particularmente interesantes. Aquí, tanto los 

individuos con baja religiosidad como aquellos con religiosidad intensa exhiben altos 

niveles de secularización, siendo esta última categoría la que muestra la mayor 

 Para facilitar el análisis, se recodificó el índice de religiosidad para tener tres niveles: baja, media e 
intensa. 

 Para facilitar el análisis, se recodificó el índice de religiosidad de modo que valores negativos o por 
debajo de la media puedan ser interpretados como mayor secularización, y viceversa.



138

separación entre creencias religiosas y decisiones públicas dentro de la congregación. 

Además, los datos sugieren que el nivel de religiosidad no es un factor que determine la 

diferencia en el grado de secularización, pues en los tres niveles la diferencia en la 

secularización es mínima.

Este fenómeno sugiere que, en LLDM, la intensidad de las prácticas religiosas no 

necesariamente implica una menor disposición a adoptar una postura secular en 

asuntos públicos. Una posible explicación radica en las características específicas de 

esta congregación, que puede fomentar una forma de religiosidad pragmática y 

adaptativa. Por ejemplo, si LLDM promueve la participación activa de sus miembros en 

espacios sociales o políticos donde la neutralidad religiosa es valorada, es probable que 

incluso los individuos más religiosos internalicen estas normas y desarrollen una 

capacidad para diferenciar entre lo privado y lo público. Además, la identidad colectiva 

de LLDM podría facilitar esta coexistencia: ser parte de una comunidad fuertemente 

cohesionada puede permitir que los miembros mantengan sus creencias religiosas 

como algo personal, mientras participan plenamente en un mundo secularizado sin 

experimentar conflictos internos significativos. 

El contexto social también juega un papel importante; si los miembros de LLDM viven 

en entornos donde la secularización está ampliamente aceptada, podrían adaptarse 

fácilmente a esta dinámica, incluso al mismo tiempo que mantienen prácticas religiosas 

intensas, en este punto cobra especial relevancia la contextualización geográfica de este 

estudio al ser desarrollado en CDMX con características particulares relacionadas con 

la diversidad religiosa y el fortalecimiento del régimen laico (ver Capítulo I). A esto se 

añade el hecho de que esta Iglesia tiene una fuerte cultura de respeto a la laicidad del 

Estado llevándola, incluso, a manifestarse públicamente en defensa por la separación 

Estado-Iglesias.  

 Durante el levantamiento de encuestas en la comunidad de La Luz del Mundo, en repetidas ocasiones 
fui testigo de debates entre familiares respecto a las respuestas proporcionadas. Por ejemplo, algunas 
personas cuestionaban a quienes se oponían a la legalización del aborto en México, argumentando que 
“a nosotros nos han enseñado que debemos respetar las decisiones de los demás, aunque vayan en 
contra de nuestras creencias”. Otros participantes, en cambio, recurrían a la noción de laicidad del Estado 
para justificar sus posturas en temas relacionados con la presencia de lo religioso en el espacio público.



139

Por otro lado, las ICI presentan una relación más alineada con la hipótesis tradicional. 

En esta congregación, los niveles de secularización disminuyen a medida que aumenta 

la religiosidad, alcanzando su punto más bajo entre los individuos con religiosidad 

intensa. Esto indica que, en las ICI, existe una conexión más directa entre las creencias 

religiosas y su influencia en las decisiones públicas. La cultura interna de esta 

congregación parece enfatizar la aplicación de principios religiosos en todos los 

aspectos de la vida, incluidos los espacios públicos, lo que reduce la posibilidad de que 

los individuos separen lo religioso de lo secular. 

Este enfoque podría reflejar una visión más integral de la fe, donde las creencias 

religiosas no solo guían la vida privada, sino que también deben formar las interacciones 

sociales y políticas. En este sentido, las ICI podrían estar priorizando la integración de 

valores religiosos en todas las áreas de la vida.

No obstante, ello no significa que las y los participantes carezcan de la capacidad de 

distinguir entre lo público o político y lo religioso. Como se mostró en el Histograma 1, la 

distribución de los niveles de secularización individual es diversa y no está concentrada 

en un solo extremo del continuo. Además, a nivel institucional también existen indicios 

de que comprenden las formas en que lo religioso puede manifestarse en el espacio 

público sin vulnerar el principio de separación entre el Estado y las iglesias, por 

mencionar un aspecto. Un ejemplo de ello es el caso de Misión Cristiana Incluyente que, 

al haber obtenido su registro como asociación religiosa ante la Secretaría de 

Gobernación, demuestra su reconocimiento y respeto hacia las instituciones estatales. 

Por otro lado, la participación de estas Iglesias en el ámbito público —mediante 

actividades como el apoyo a grupos vulnerables, la participación en marchas durante el 

mes del orgullo y diversas acciones de labor social— constituye un indicador de que la 

intensidad de su fe y su nivel de religiosidad pueden coexistir con prácticas seculares. 

Esta articulación no representa, en ningún momento, una amenaza al respeto por el 

Estado laico, a diferencia de lo que frecuentemente se plantea en la literatura, donde 

se suele considerar a los grupos religiosos no católicos como potencialmente peligrosos 

en este sentido.



140

Además, si se considera el tiempo de existencia de las congregaciones, resulta 

comprensible que en las ICI haya una menor diferenciación entre lo canónico y lo 

secular. Estas iglesias aún están en proceso de consolidación y expansión como 

comunidades de fe, centrando sus esfuerzos en su propio desarrollo interno más que 

en su inserción en el ámbito social.  En contraste, LLDM, con una trayectoria mucho 

más larga, ha tenido mayor oportunidad para construir y gestionar relaciones con las 

instituciones públicas, lo que podría explicar su posicionamiento más definido frente a 

lo secular.

El contraste entre ambas congregaciones subraya la importancia de considerar no solo 

el nivel de religiosidad individual, sino también el contexto organizacional y cultural en 

el que esta religiosidad se expresa. Las diferencias observadas entre LLDM e ICI 

sugieren que cada congregación interpreta y promueve la religiosidad de manera 

distinta, lo que tiene implicaciones profundas para la forma en que sus miembros 

navegan la tensión entre lo religioso y lo secular. En LLDM, la secularización parece ser 

compatible con una religiosidad intensa, mientras que en las ICI, la relación entre ambos 

conceptos sigue una trayectoria más convencional, donde mayor religiosidad implica 

menor secularización.

Desde una perspectiva teórica, estos hallazgos cuestionan la generalización de que 

mayor religiosidad siempre lleva a una menor secularización. En lugar de eso, proponen 

que la relación entre religiosidad y secularización es contextual y depende de factores 

específicos, como las prácticas comunitarias, la ideología congregacional y las 

relaciones con el espacio público. Este análisis abre nuevas preguntas sobre cómo las 

instituciones religiosas influyen en la capacidad de sus miembros para separar 

creencias religiosas de decisiones públicas, y cómo estas interacciones varían según el 

contexto social y religioso.

En conclusión, los datos presentados ofrecen una perspectiva matizada sobre la 

compleja interacción entre religiosidad y secularización. Mientras que las ICI siguen una 

 Esto no significa que las ICI estén ausentes del ámbito público. De hecho, participan activamente en 
eventos como la marcha del orgullo y realizan labores sociales en cárceles o con grupos vulnerables. No 
obstante, estas acciones no se orientan únicamente desde una lógica de compromiso social, sino que 
son entendidas principalmente como expresiones de un deber cristiano.



141

tendencia más tradicional, LLDM presenta una dinámica inesperada donde incluso los 

individuos más religiosos muestran altos niveles de secularización. Estos resultados 

destacan la necesidad de analizar la religiosidad no solo en términos de intensidad, sino 

también en el marco de las prácticas y culturas específicas de las congregaciones. 

Religiosidad y secularización: una relación no lineal

Este análisis exploratorio nos permite establecer tres conclusiones preliminares 

importantes. En primer lugar, la relación entre religiosidad y secularización no es lineal 

ni unidireccional, sino que presenta múltiples matices y complejidades que deben ser 

considerados. En segundo, es posible la coexistencia de fuertes marcos institucionales 

religiosos con procesos avanzados de secularización, lo que cuestiona las lecturas 

clásicas que postulan una incompatibilidad entre ambos fenómenos. Y, por último, la 

heterogeneidad en los niveles de secularización dentro de las mismas comunidades 

religiosas sugiere la importancia de analizar factores adicionales, como los diversos 

espacios de socialización y las características individuales de los creyentes.

Aunque este estudio no profundizó en las características sociodemográficas o razones 

personales que llevan a cada individuo a posicionarse como más o menos secular, estos 

hallazgos iniciales proporcionan un valioso punto de partida para futuras 

investigaciones que busquen comprender mejor la compleja interacción entre 

religiosidad y secularización en contextos religiosos a nivel meso y micro.



142

Índice de aprobación de la interrupción voluntaria del embarazo

Para medir las posturas valorativas frente a los derechos sexuales y reproductivos —la 

tercera dimensión de análisis de este estudio—, se construyeron cuatro índices que 

permiten ubicar a las congregaciones en un continuo que va del conservadurismo al 

progresismo. Cada índice corresponde a un grupo específico de derechos sexuales y 

reproductivos. El primero de ellos permite rastrear el grado de apoyo o rechazo hacia la 

interrupción voluntaria del embarazo (aborto).

Este índice factorial se construyó a partir de las variables del cuestionario relacionadas 

con el nivel de aprobación o desaprobación del aborto en distintas circunstancias: 

cuando la mujer no está casada, cuando la salud de la madre peligra, cuando es posible 

que el niño nazca con malformaciones físicas, cuando una pareja casada no quiere tener 

hijos, cuando una mujer así lo desea, cuando el embarazo es producto de una violación, 

cuando falló un método anticonceptivo, cuando la madre es menor de edad, cuando la 

situación económica de la madre es poco favorable; además, nivel de acuerdo o 

desacuerdo de que la interrupción del embarazo sea legal en todo México.

La distribución de las variables en la muestra total se puede observar de la siguiente 

manera:





144

Las gráficas muestran que la aceptación del aborto varía según las circunstancias. La 

opción menos aceptada es cuando una pareja no desea tener hijos, seguida de los casos 

en que la mujer no está casada o el método anticonceptivo falló, con una desaprobación 

que supera el 50% de la muestra total. En contraste, la interrupción del embarazo en 

situaciones de violación o cuando la salud de la madre está en riesgo es más aceptada, 

alcanzando cerca del 50% en la opción "aprueba", y aumentando aún más al considerar 

quienes lo "aprueban en parte". Aun así, no hay una tendencia completamente 

polarizada, ya que se observan algunas variaciones en las respuestas.

Es importante señalar que, aunque en un porcentaje mínimo, hubo personas que no 

respondieron. En algunos casos, esto se debió a que consideraban que la decisión sobre 

el aborto es un asunto exclusivo de la mujer.

En cuanto a la legalización o despenalización del aborto en México, el 39.3% de los 

encuestados está en desacuerdo o totalmente en desacuerdo, mientras que el 36.5% 

está de acuerdo o totalmente de acuerdo. La diferencia entre ambas posturas es 

mínima; sin embargo, en el grupo que no aprueba la despenalización, hay un mayor 

porcentaje de personas en total desacuerdo, mientras que, en el grupo que la aprueba, 

las respuestas “de acuerdo” y “total acuerdo” tienen frecuencias similares. Un tercer 

grupo corresponde a quienes se posicionaron de manera neutral, es decir, ni a favor ni 

en contra, y se posiciona cercano al porcentaje de quienes están totalmente en 

desacuerdo sobre el tema.

Contrario a lo que se podría suponer, la relación entre creencias religiosas y rechazo al 

aborto no es absoluta. Los datos muestran la presencia de posturas progresistas dentro 

de las comunidades estudiadas. Este hallazgo coincide con otras encuestas aplicadas a 

personas creyentes;  sin embargo, lo relevante en este caso es que los datos provienen 

de comunidades específicas cuya postura doctrinal sobre este tema es generalmente 

tradicional.

 En uno de los cuestionarios, una persona optó por no responder ninguna pregunta sobre el aborto en 
determinadas circunstancias, argumentando: "No es mi cuerpo, no opino". Y en otro más, una persona 
respondió: “no importa lo que yo piense, el aborto ya es legal en México”.

 Véase: Encuesta de Opinión sobre Religión, Política y Sexualidad en México (2021).
 Es conocido que la postura doctrinal de la Iglesia La Luz del Mundo considera que la vida inicia desde 

la concepción (la fecundación del óvulo), en el caso de Misión Cristiana Incluyente y Sendas Iglesia 





146

En La Luz del Mundo, la desaprobación del aborto en distintas circunstancias alcanza 

hasta un 72% cuando una pareja no quiere tener hijos, seguida de casos en los que falló 

un método anticonceptivo o cuando la mujer no está casada. En términos generales, 

prevalece el rechazo a la interrupción del embarazo en ciertas situaciones; sin embargo, 

existe aprobación en casos donde la salud de la madre está en riesgo o cuando el 

embarazo es producto de una violación.

A pesar de la postura de la Iglesia sobre el origen de la vida, un 29% de los encuestados 

aprueba el aborto cuando la mujer así lo decide, lo que indica la presencia de opiniones 

divergentes dentro de la congregación. Este dato se refuerza con el porcentaje de 

quienes no respondieron estas preguntas. Asimismo, el 27% de los encuestados apoya 

la legalización del aborto en México. Aunque cerca de la mitad se opone, los datos 

evidencian una diversidad de posturas sobre el tema dentro de la comunidad. Por otro 

lado, un grupo significativo, cercano al 30%, se mantiene en una posición neutral frente 

al tema. Aunque las razones detrás de esta postura son difíciles de determinar, su 

relevancia amerita un análisis más detallado.

En las Iglesias Cristianas Incluyentes, la aprobación del aborto en diversas 

circunstancias es mayor en comparación con LLDM. La situación con mayor respaldo es 

cuando la salud de la madre está en riesgo, seguida de los casos de embarazo por 

violación. Por otro lado, las razones menos aceptadas son cuando una pareja no desea 

tener hijos y cuando la mujer no está casada.

Aunque en las ICI la aprobación del aborto es significativa, la desaprobación sigue 

siendo ligeramente superior. En cuanto a la legalización del aborto en México, la opción 

"total acuerdo" es la más seleccionada y junto con “de acuerdo” suman cerca del 50%, 

mientras que un 34% se opone. Además, la proporción de personas con una postura 

neutral es considerablemente menor en comparación con LLDM. En términos generales, 

las personas encuestadas pertenecientes a las ICI apoyan mayormente la legalización 

del aborto, reflejando una tendencia progresista en este grupo.





148

La consistencia interna de las variables se evaluó mediante el Alfa de Cronbach, 

obteniendo un coeficiente de 0.93, lo que indica una correlación bastante alta. La 

prueba de adecuación muestral de Kaiser-Meyer-Olkin (KMO) aplicada a una primera 

matriz policórica arrojó un valor de 0.75, considerado bueno. Posteriormente, se realizó 

una prueba excluyendo la variable sobre aborto cuando la salud de la madre peligra 

(abor_salud), aumentando el KMO a 0.83. Con esta última prueba, se construyó el índice 

de aprobación de la interrupción del aborto.

Tras estandarizar la variable (zaborto), se realizó una prueba t de Student para comparar 

las medias del índice entre las congregaciones (ver Tabla A5 del Anexo A). Los resultados 

muestran que las Iglesias Cristianas Incluyentes presentan un índice de aprobación del 

aborto más alto que La Luz del Mundo, con una diferencia de -0.361 entre ambas. El 

valor p para la hipótesis de dos colas (Pr(|T| > |t|) = 0.0329) es menor a 0.05, lo que 

indica que la diferencia es estadísticamente significativa. La media del índice en LLDM 

es de -0.165, mientras que en ICI es de 0.196.















155

adecuación muestral de Kaiser-Meyer-Olkin (KMO) aplicada a la matriz policórica arrojó 

un valor de 0.86, considerado muy bueno. Dado que este índice fue trabajado 

únicamente con seis variables, se tomó la decisión de no hacer pruebas de extracción y 

trabajar con los valores del Alfa de Cronbach y del KMO, los cuales son bastante buenos 

para un análisis factorial.

Tras estandarizar la variable (zdlgbt), se realizó una prueba t de Student para comparar 

las medias del índice en las congregaciones (ver Tabla A7 del Anexo A). Los resultados 

muestran que las Iglesias Cristianas Incluyentes tienen un índice de aprobación de los 

derechos de la comunidad LGBT+ significativamente más alto que LLDM, con una 

diferencia de -1.536 entre ambas. El valor p (Pr(|T|>|t|)) es 0.0000, lo que indica que 

la diferencia entre las medias es altamente significativa. La media del índice en LLDM 

es de -0.70, mientras que en las Iglesias Incluyentes es de 0.83.









159

Tras estandarizar la variable (zdlgbt), se realizó una prueba t de Student para comparar 

las medias del índice en las congregaciones (ver Tabla A8 del Anexo A). Los resultados 

muestran que LLDM tiene un índice de aprobación de los derechos sexuales y 

reproductivos en instituciones públicas menor que ICI, con una diferencia de -1.118 

entre ambas. El valor p (Pr(|T| > |t|)) es 0.0000, lo que indica que la diferencia entre 

las medias es altamente significativa. La media del índice en LLDM es de -0.511, 

mientras que en ICI es de 0.607, lo que sugiere una mayor aceptación de estos derechos 

en ICI en comparación con LLDM.



160

Entre el conservadurismo y el progresismo: fe y derechos sexuales y reproductivos

Los índices que miden la aceptación de los cuatro grupos de derechos sexuales y 

reproductivos (DSR) nos permiten ubicar las posturas de las comunidades religiosas 

estudiadas dentro del continuo conservadurismo-progresismo.

Como se expuso en el capítulo sobre dimensiones analíticas, para fines pragmáticos de 

esta investigación, hemos definido el conservadurismo como el pensamiento y postura 

que, frente a los DSR, se caracteriza por la defensa de roles de género tradicionales, la 

concepción del matrimonio exclusivamente como unión heterosexual, la valoración de 

la reproducción como fin primordial de la sexualidad, y la resistencia a modificar normas 

morales consideradas fundamentales. Por su parte, el progresismo representa su 

contraparte que busca reducir desigualdades y extender garantías jurídicas a grupos 

históricamente marginados, mostrando apertura a transformar valores y prácticas 

tradicionales en favor de una mayor autonomía individual en decisiones sobre el cuerpo, 

la sexualidad y la reproducción.

El análisis comparativo revela que la Iglesia La Luz del Mundo (LLDM) obtuvo en todos 

los índices un puntaje por debajo de la media, lo que evidencia una tendencia promedio 

hacia posturas conservadoras frente a los DSR, revelando una mayor resistencia a la 

transformación de posturas tradicionales vinculados al cuerpo, la familia, la 

reproducción y la sexualidad.

Los datos muestran variaciones significativas en el grado de respaldo según el tipo de 

derechos: los derechos de la comunidad LGBT+ recibieron el menor respaldo, con un 

promedio de -0.70, seguidos por la aprobación de los DSR e instituciones públicas con 

-0.51. Los derechos reproductivos y la interrupción voluntaria del embarazo mostraron 

una posición menos conservadora, con puntajes de -0.21 y -0.16 respectivamente.

Es crucial señalar que estos promedios negativos no implican una conformación 

uniforme o una rotunda tendencia al conservadurismo dentro de la comunidad. Como 

se ha detallado en los apartados de cada índice, el nivel de aceptación varía 

considerablemente según el derecho específico que se analice.

Por su parte, las Iglesias Cristianas Incluyentes (ICI) muestran una clara tendencia hacia 

posturas progresistas, evidenciando su apertura a la transformación de posturas 



161

tradicionales sobre derechos vinculados al cuerpo, la familia, la reproducción y la 

sexualidad. En todos los índices, las ICI obtuvieron puntajes por encima de la media, 

siendo los derechos de la comunidad LGBT+ los que recibieron mayor respaldo, lo cual 

resulta coherente considerando que estas comunidades de fe surgieron precisamente 

para y por este colectivo.

Sin embargo, es necesario hacer la misma precisión que con LLDM: el promedio 

progresista en el índice no significa que esta sea una postura monolítica al interior de la 

Iglesia. Más bien, representa la posición mayoritaria, pero la heterogeneidad interna 

permite observar una diversidad de posturas.

El Histograma 2 muestra la distribución de las variables con las que se construyó el 

índice sobre la aprobación del aborto en ambas comunidades, revelando las tendencias 

de cada iglesia y evidenciando la pluralidad de posturas, distribuidas a lo largo de la 

media.

Histograma 2. Distribución de la aprobación de la interrupción voluntaria del embarazo

Fuente: elaboración propia a partir de datos de la Encuesta sobre Religiosidad, Secularización y Derechos 

Sexuales y Reproductivos 2024



162

Aunque LLDM muestra una tendencia mayoritaria hacia el conservadurismo, una parte 

significativa de la muestra se inclina hacia posturas progresistas. En las ICI encontramos 

una diversidad aún mayor, con posiciones que abarcan desde el conservadurismo hasta 

el progresismo, incluyendo posturas medias.

Respecto al respaldo a los derechos reproductivos, el Histograma 3 revela que ambas 

congregaciones presentan una distribución similar, reflejando un mayor respaldo 

general, pero manteniendo una notable variabilidad en las posturas.

Histograma 3. Distribución de la aprobación de los derechos reproductivos por congregación 

Fuente: elaboración propia a partir de datos de la Encuesta sobre Religiosidad, Secularización y Derechos 

Sexuales y Reproductivos 2024

En relación con los derechos de la comunidad LGBT+, aunque este fue el grupo donde 

el índice de aprobación mostró la mayor diferencia entre ambas comunidades —con una 

contundente postura progresista de las ICI y un mayor rechazo por parte de LLDM—, el 

Histograma 4 revela que la distribución en LLDM es considerablemente plural, lo que 

indica que la postura conservadora no es tan uniforme como podría presuponerse. En 

las ICI, la tendencia progresista resulta más evidente y consistente.



163

Histograma 4. Distribución de la aprobación de los derechos de la comunidad LGBT+

Fuente: elaboración propia a partir de datos de la Encuesta sobre Religiosidad, Secularización y Derechos 

Sexuales y Reproductivos 2024

Finalmente, el Histograma 5 presenta la distribución de las variables utilizadas para 

construir el índice sobre la aprobación de los DSR y su fortalecimiento en las 

instituciones públicas.

Histograma 5. Distribución de la aprobación de los DSR e Instituciones Públicas

Fuente: elaboración propia a partir de datos de la Encuesta sobre Religiosidad, Secularización y Derechos 

Sexuales y Reproductivos 2024



164

Este histograma vuelve a evidenciar la heterogeneidad de posturas dentro de LLDM 

respecto a los DSR y su institucionalización pública. En el caso de las ICI, aunque la 

tendencia progresista es clara, también se observa cierta dispersión en las posiciones.

Es así como los histogramas presentados demuestran una notable heterogeneidad en 

las posturas de las congregaciones religiosas estudiadas. Este hallazgo desafía la 

percepción de que las organizaciones religiosas son entidades monolíticas y 

uniformemente conservadoras. Los datos sugieren, por el contrario, que existe una 

diversidad significativa de posiciones dentro de cada comunidad religiosa, y que incluso 

algunos movimientos religiosos pueden constituirse como aliados potenciales en la 

agenda progresista de derechos civiles.

Esta diversidad interna tiene importantes implicaciones para la comprensión de la 

relación entre religiosidad y posturas valorativas frente a los DSR. En lugar de asumir 

una correlación directa entre identidad religiosa y conservadurismo, los resultados 

apuntan hacia un panorama más complejo donde la afiliación religiosa no determina 

automáticamente las posturas frente a derechos específicos. Factores como la teología 

específica de cada comunidad, su historia institucional, sus procesos de interpretación 

doctrinal y las características sociodemográficas de sus miembros parecen jugar roles 

significativos en la configuración de estas posturas.

Este análisis comparativo no solo revela las tendencias generales de cada comunidad, 

sino también la complejidad y pluralidad que existe en su interior, desafiando 

simplificaciones sobre la relación entre fe y posturas frente a los derechos sexuales y 

reproductivos.

Ecuación compleja: religiosidad, secularización y derechos sexuales y reproductivos

El análisis integrado de las tres dimensiones estudiadas en esta investigación revela 

relaciones complejas. En primer lugar, la relación entre religiosidad y secularización 

presenta matices significativos que cuestionan la concepción de una correlación lineal 

inversa entre ambas dimensiones. En el caso de LLDM, observamos un fenómeno 

particularmente interesante: aunque exhibe niveles de religiosidad menores que las ICI, 

estos no son bajos ni mucho menos nulos. Lo destacable es que esta congregación 

presenta simultáneamente un índice de secularización significativamente más alto. Esto 



165

sugiere que, si bien se cumple parcialmente la tendencia de que a menor religiosidad 

corresponde mayor secularización, el hallazgo fundamental radica en que lo religioso 

puede mantener su centralidad en la vida organizacional (nivel meso) y personal (nivel 

micro) mientras coexiste con altos niveles de secularización.

En el caso de las ICI, aunque la relación sigue más claramente el patrón esperado (mayor 

religiosidad asociada a menor secularización), este contraste entre congregaciones 

demuestra que la relación no depende exclusivamente de la intensidad de las prácticas 

religiosas. Otros factores resultan determinantes, como la cultura institucional, el 

discurso teológico de las iglesias respecto a lo social y político, e incluso variables como 

el tiempo de vida de las congregaciones. Por tanto, la relación religiosidad-secularización 

no puede reducirse a un continuo lineal, pues los resultados evidencian pluralidad y 

heterogeneidad.

Secularización y posturas valorativas: una relación contraintuitiva

Desde una perspectiva teórica tradicional, se esperaría que LLDM, al mostrar mayor 

nivel de secularización, exhibiera también mayor apertura hacia posturas progresistas 

frente a los DSR en comparación con las ICI. Sin embargo, los resultados contradicen 

esta expectativa: los cuatro índices relacionados con los DSR muestran que, en términos 

generales, LLDM mantiene posturas significativamente más conservadoras que las ICI 

frente a estos derechos.

Esta aparente contradicción puede explicarse, en un primer lugar, a partir de las 

posturas doctrinales y teológicas específicas de cada iglesia. En el caso de las ICI, su 

historia de origen y varios de sus supuestos explican el amplio respaldo a los DSR, pues 

este apoyo no solo responde a posturas personales, sino que también se justifica desde 

su fe. En contraste, la doctrina de LLDM, centrada en principios tradicionales como el 

matrimonio heterosexual y la familia como institución sagrada, se relaciona con una 

menor aceptación de estos derechos. Además, destacan los porcentajes de personas 

que optan por no posicionarse ni a favor ni en contra en muchos de estos temas.

No obstante, es crucial destacar que los histogramas revelan que, pese a estas 

tendencias generales, las posturas no son homogéneas dentro de cada congregación. 

Ambas comunidades exhiben una heterogeneidad interna significativa, con individuos 



166

que se apartan de la posición mayoritaria de su grupo, lo que reafirma la complejidad 

de estas dimensiones cuando se analizan a nivel individual, y resalta la importancia de 

la agencia individual en la interpretación y aplicación de las enseñanzas religiosas. Los 

miembros de ambas congregaciones no parecen ser receptores pasivos de doctrinas 

institucionales, sino agentes activos que reinterpretan estas enseñanzas en relación con 

sus experiencias y contextos personales.

La secularización en la práctica: manifestaciones empíricas 

Los resultados proporcionan evidencia empírica valiosa sobre las manifestaciones 

concretas del proceso de secularización tanto a nivel grupal como individual. En el caso 

de las ICI, observamos que su menor nivel de secularización no impide un amplio apoyo 

a los DSR. Al contrario, estas congregaciones demuestran capacidad para integrar sus 

creencias religiosas con posiciones progresistas, particularmente en lo referente a los 

derechos de la comunidad LGBT+. Su fe logra dialogar efectivamente con principios 

seculares del espacio público e, incluso, del político, sin percibir contradicción entre 

ambas esferas. 

Por otra parte, LLDM, aunque mantiene posturas predominantemente conservadoras 

frente a los DSR, exhibe una notable capacidad para diferenciar lo canónico o religioso 

de lo público. Esta congregación logra poner en diálogo sus principios religiosos en la 

esfera pública sin confundir los ámbitos. Esto sugiere que la postura institucional de 

respeto al Estado laico no es meramente discursiva, sino que ha permeado 

profundamente la visión de la feligresía, facilitando un proceso de secularización 

individual robusto. A pesar de sostener posturas conservadoras y una teología que se 

apega a una lectura más tradicional de la Biblia respecto a temas sobre la sexualidad, 

la reproducción y la familia, los miembros de LLDM distinguen claramente entre los 

espacios de valores seculares y religiosos, reconociendo la diferenciación funcional de 

las esferas sociales.

Este análisis confirma que la secularización, como han planteado diversos teóricos 

contemporáneos, efectivamente promueve la diferenciación de esferas sociales, 

incluida la religiosa, reduciendo su capacidad para ordenar unilateralmente el conjunto 

social. Sin embargo, al examinar este proceso en los niveles meso y micro, encontramos 



167

que lo religioso no necesariamente pierde centralidad en la vida institucional e 

individual, pudiendo coexistir con avanzados procesos de secularización.

Los hallazgos refuerzan la comprensión de la secularización como un fenómeno 

multidimensional con manifestaciones dinámicas en diferentes niveles, y no como "un 

proceso unidimensional, irreversible y progresivo" (Molina Fuentes, 2016, p. 16). Los 

datos empíricos aquí presentados demuestran que la secularización no se contrapone 

necesariamente a lo religioso ni a lo clerical, como algunas perspectivas han sugerido.

En definitiva, la ecuación que vincula religiosidad, secularización y posturas valorativas 

revela ser considerablemente más compleja de lo que las perspectivas y algunos 

estudios empíricos sugieren. Lejos de relaciones mecánicas, observamos 

configuraciones diversas y contextuales que evidencian la naturaleza dinámica y 

multifacética de la vida religiosa contemporánea en su interacción con procesos 

sociales más amplios.

Factores que determinan las posturas valorativas

Como se ha expuesto anteriormente, la relación entre religiosidad, secularización y 

posturas valorativas es más compleja de lo que comúnmente se supone. Con el fin de 

matizar y problematizar aún más esta relación, los índices de religiosidad y de 

secularización fueron divididos en terciles, lo que permitió distinguir tres niveles para 

cada uno (bajo, medio e intenso). A continuación, se muestran las representaciones 

gráficas que ilustran esta relación.

Religiosidad y derechos sexuales y reproductivos

En el Gráfico 34 se muestra la distribución de las medias de aceptación de los cuatro 

índices relacionados con los DSR, según el nivel de religiosidad y por grupo religioso.



168

Gráfico 34. Nivel de religiosidad y aprobación de DSR por congregación

Fuente: elaboración propia a partir de datos de la Encuesta sobre Religiosidad, Secularización y Derechos 

Sexuales y Reproductivos 2024

La representación gráfica revela un patrón general: a mayor nivel de religiosidad, menor 

es la aceptación de los derechos sexuales y reproductivos en ambas congregaciones 

(LLDM e ICI). En LLDM, la aceptación es consistentemente negativa en todos los niveles 

de religiosidad, con un descenso aún más marcado conforme aumenta la intensidad 

religiosa. Por su parte, en ICI se observa una aceptación positiva en los niveles bajo y 

medio, la cual disminuye significativamente en el nivel de religiosidad intensa. 

En conjunto, estos resultados sugieren que la religiosidad tiende a influir negativamente 

en la aceptación de los DSR, aunque este efecto es más acentuado en LLDM. No 

obstante, las diferencias entre los niveles de religiosidad no son tan pronunciadas como 

para afirmar que la religiosidad, por sí sola, determina de manera concluyente las 

posturas valorativas, pues en algunos casos, como los derechos LGBT+ en las ICI, 

quienes tienen intensa religiosidad también tienen una alta aprobación.



169

Secularización y derechos sexuales y reproductivos

Respecto a la influencia de la secularización en las posturas valorativas, el Gráfico 35 

sugiere que esta variable está más estrechamente asociada con un aumento en la 

aceptación de los derechos sexuales y reproductivos (DSR) que el nivel de religiosidad. 

En términos generales, se observa una relación directa: a mayor grado de secularización, 

mayor es la aceptación de los DSR, aunque este patrón se manifiesta de manera distinta 

en cada congregación.

Gráfico 35. Nivel de secularización y aprobación de DSR por congregación

Fuente: elaboración propia a partir de datos de la Encuesta sobre Religiosidad, Secularización y Derechos 

Sexuales y Reproductivos 2024

En el caso de LLDM, algunos derechos, como el aborto, presentan niveles relativamente 

más altos de aceptación incluso en condiciones de baja secularidad, lo cual también se 

observa —aunque en menor medida— en el índice de derechos LGBT. Sin embargo, en 

el caso de los DSR vinculados a las instituciones públicas, la relación sí es claramente 

ascendente: una mayor secularización se traduce en mayor aceptación.

Por otro lado, en las ICI, la tendencia es más consistente: la aceptación del aborto y de 

los derechos reproductivos aumenta progresivamente conforme se incrementa el nivel 



170

de secularización. En cuanto a los derechos LGBT, los niveles bajo y medio de 

secularidad muestran ya una tendencia progresista, que se consolida aún más en el 

nivel alto.

El derecho cuya aceptación se ve más fuertemente influenciada por el grado de 

secularización es el del aborto, tanto en LLDM como en ICI. Aunque los demás índices 

también muestran variaciones, estas no son tan pronunciadas. En conjunto, los datos 

refuerzan la idea de que el nivel de secularización incide en las posturas valorativas 

respecto a los DSR, pero con ligeras variaciones. 

Poniendo a prueba las hipótesis

Con el objetivo de verificar si la religiosidad y la secularización influyen en las posturas 

valorativas frente a los derechos sexuales y reproductivos (DSR), se construyó un índice 

compuesto (zigeneral) que integra los distintos indicadores considerados en este 

estudio para medir la tendencia general de aceptación hacia estos derechos.

El análisis de regresión lineal múltiple reveló un hallazgo inesperado que desafía las 

hipótesis iniciales. Contrario a lo que sugiere la literatura especializada, ni el nivel 

individual de religiosidad ni el grado de secularización mostraron efectos 

estadísticamente significativos sobre las posturas hacia los DSR. El único predictor 

relevante fue el tipo de congregación: las personas de las ICI presentan una aceptación 

mayor de los DSR en comparación con las de LLDM (ver Tabla A9 del Anexo A).

Para validar estos resultados, se replicó el análisis utilizando cada índice de DSR por 

separado —aborto, derechos LGBT+, derechos reproductivos y derechos sexuales e 

instituciones públicas—. Los modelos confirmaron sistemáticamente el mismo patrón: la 

pertenencia congregacional emerge como el factor determinante, mientras que las 

variables individuales de religiosidad y secularización carecen de poder explicativo 

estadísticamente significativo (ver Tablas A10-A13 del Anexo A).

Los análisis diferenciados por congregación refuerzan esta conclusión. Tanto en LLDM 

como en las ICI, las variaciones internas en religiosidad y secularización no explican las 

diferencias en las posturas hacia los DSR, confirmando que es la membresía 

institucional, más que las características individuales, lo que configura estas actitudes 

valorativas (ver Tablas A14 y A15 del Anexo A).



171

Estos hallazgos cuestionan la premisa ampliamente asumida de que las posturas 

morales derivan directamente de la intensidad religiosa individual o del proceso de 

secularización personal. En cambio, evidencian que son los marcos normativos, las 

enseñanzas específicas y las dinámicas colectivas de cada comunidad religiosa los que 

moldean predominantemente las valoraciones de sus integrantes. Este resultado 

subraya la importancia de los procesos de socialización religiosa y la transmisión 

institucional de valores por encima de las disposiciones individuales. En términos 

analíticos, importa menos cuánto se cree que dónde y con quién se cree.



172

Propuesta de tipología a partir del análisis en comunidades religiosas

Un segundo momento de esta investigación, como se planteó en el capítulo 

metodológico, consistió en la construcción de una tipología a partir de un análisis de 

conglomerados mediante el método de enlace completo (complete linkage). Se eligió 

este método porque lo que interesa es poder observar la distancia máxima entre los 

puntos, y así observar las diferencias entre los grupos, para poder dar el paso a la 

formulación de la tipología. En una primera visualización del dendrograma, se 

identificaron con relativa claridad cuatro agrupaciones. Para sustentar esta observación, 

se aplicó la regla DUDA, que sugirió como mejor solución estadística la división en tres 

grupos, seguida de una solución de cuatro grupos. 

Posteriormente, se utilizó la prueba de Calinski-Harabasz, que indicó que la mejor 

partición era en dos grupos, aunque también asignó un alto valor a la solución de cuatro 

conglomerados. Dado que tanto la regla DUDA como la de Calinski coincidieron en 

señalar la opción de cuatro grupos como una de las más robustas, se procedió a generar 

y comparar dos soluciones: una con tres grupos y otra con cuatro (ver Tablas A16-A18 

del Anexo A). Estas agrupaciones fueron creadas exclusivamente a partir de los 

indicadores relacionados con los derechos sexuales y reproductivos, sin considerar las 

variables de religiosidad o secularización, con el objetivo de observar con mayor claridad 

los perfiles actitudinales en torno a estos derechos y su posible articulación con la 

pertenencia religiosa.

Se tomó la decisión de optar por trabajar con cuatro clusters. El Gráfico 36 muestra las 

medias estandarizadas de los cuatro índices relativos a los DSR, según los grupos 

generados por el análisis de conglomerados (con4) y diferenciados por congregación.

Se observa una clara diversidad interna en ambas congregaciones, con presencia de 

grupos altamente favorables a los derechos (grupo 1) y grupos con posturas mucho 

menos a favor (grupo 4). En LLDM, por ejemplo, el grupo 1 presenta puntuaciones 

positivas en todas las dimensiones, mientras que el grupo 4 registra valores negativos 

en todos los indicadores. En las ICI se repite esta lógica: el grupo 1 se muestra favorable 

y el grupo 4, restrictivo, especialmente en temas como el aborto y la intervención de 

instituciones públicas. Los grupos 2 y 3 en ambas congregaciones ocupan posiciones 



173

intermedias, con puntuaciones cercanas a cero o levemente negativas.  Estos 

resultados permiten afirmar que la afiliación religiosa no determina de forma 

homogénea las posturas frente a los derechos sexuales y reproductivos, sino que existen 

diferencias significativas al interior de cada grupo confesional.

Gráfico 36. Distribución de índices de DSR en cuatro clusters por congregación

Fuente: elaboración propia a partir de datos de la Encuesta sobre Religiosidad, Secularización y Derechos 

Sexuales y Reproductivos 2024

Como se señaló en el apartado Poniendo a prueba las hipótesis, el análisis de regresión 

inicial mostró que ni el nivel de religiosidad ni el de secularización eran variables 

estadísticamente significativas al explicar las posturas frente a los derechos sexuales y 

reproductivos; en cambio, el tipo de congregación fue la variable con mayor peso 

explicativo. No obstante, al comenzar a construir la tipología mediante análisis de 

conglomerados, fue necesario realizar una nueva regresión para explorar cómo se 

relaciona el nivel de secularización con los grupos formados por afinidad en sus posturas 

frente a los DSR.

 En el caso de La Luz del Mundo, el clúster 3 no presentó observaciones, motivo por el cual aparece 
vacío en la representación gráfica.



174

En esta regresión, se utilizó como variable dependiente el índice de secularización y 

como variables independientes el índice de religiosidad y las variables dummy 

correspondientes a los cuatro grupos generados por el análisis de conglomerados 

(clusters), tomando al grupo 1 como categoría de referencia (ver Tabla A19 del Anexo 

A).

Los coeficientes estimados muestran diferencias significativas entre los grupos. En el 

grupo 2 —caracterizado por una postura progresista ligeramente inferior a la del grupo 

1—, el coeficiente es de 0.5908 con un valor-p de 0.002, lo que indica una relación 

positiva y estadísticamente significativa al 1% (p < 0.01). Es decir, las personas de este 

grupo presentan, en promedio, un nivel de secularización 0.59 desviaciones estándar 

más alto que el grupo de referencia.

El grupo 3 —con una postura intermedia entre aceptación y rechazo— muestra un 

coeficiente de -0.6051 y un valor-p de 0.042, lo que indica una relación negativa y 

significativa al 5% (p < 0.05). Esto significa que quienes pertenecen a este grupo tienen 

niveles significativamente más bajos de secularización que el grupo 1, en 

aproximadamente 0.60 unidades estándar.

Finalmente, el grupo 4 —el más conservador en términos de valoración hacia los DSR— 

presenta un coeficiente de 0.6840 con un valor-p de 0.001, lo que refleja una relación 

positiva y altamente significativa. Las personas de este grupo tienen, en promedio, 

niveles de secularización 0.68 unidades estándar más altos que los del grupo de 

referencia.

Estos resultados evidencian que la secularización no sigue un patrón lineal en relación 

con las posturas valorativas frente a los DSR. Aunque podría suponerse que a mayor 

secularización corresponde una postura más progresista, el hecho de que el grupo más 

conservador (grupo 4) tenga niveles significativamente más altos de secularización que 

el grupo 1 sugiere una forma distinta de distanciamiento de lo religioso, quizás más 

institucional que normativo. En contraste, el grupo con una postura intermedia (grupo 

3) es el que muestra menores niveles de secularización, lo que indica que una menor 

distancia respecto a la religión no necesariamente se traduce en posturas más 

conservadoras, sino en una ambivalencia que podría implicar elementos tanto 



175

tradicionales como de apertura. Esto sugiere que la secularización opera de manera 

diferenciada según el tipo de vínculo o distanciamiento con el discurso religioso, y no 

únicamente en función del contenido moral de las posturas.

Rumbo a la formulación de la tipología

Para comprobar de manera más exhaustiva que a partir del análisis de conglomerados 

efectivamente se puede crear una tipología, se desarrolló una prueba MANOVA para 

contrastar si existen diferencias estadísticamente significativas entre los cuatro grupos 

generados (con4) en relación con los índices de los DSR (variables zaborto, zdlgbt, 

zreprod y zdsrp) (ver Tabla A20 del Anexo A).

La prueba arroja resultados consistentes a través de los cuatro estadísticos 

multivariados utilizados:

• Wilks' Lambda (0.0838): Este valor, cercano a cero, indica que la mayor 

parte de la varianza total es explicada por las diferencias entre grupos. 

• Pillai's Trace (1.2635): También muestra un efecto fuerte y significativo (F 

= 24.56, p < 0.001). 

• Lawley-Hotelling Trace (6.8246): Confirma la existencia de diferencias 

significativas con un F de 74.88 y un p-valor también menor a 0.001.

• Roy's Largest Root (6.1640): Aun cuando es el más sensible a valores 

extremos y menos robusto, su resultado (F = 208.04, p < 0.001) sugiere un alto grado 

de separación entre al menos dos grupos.

En conclusión, respecto a los resultados del análisis MANOVA, existen diferencias 

multivariadas altamente significativas entre los cuatro grupos de clusters (con4) 

respecto a sus posturas frente a los derechos sexuales y reproductivos. Las estadísticas 

de Wilks, Pillai, Lawley-Hotelling y Roy confirman consistentemente que los grupos 

difieren de manera significativa en la combinación de variables que incluyen actitudes 

hacia el aborto, derechos LGBT, derechos reproductivos y su relación con instituciones 

públicas. Esto sugiere que los clusters identificados no solo agrupan diferencias 

ideológicas individuales, sino que configuran perfiles coherentes en sus valoraciones 

frente a estos temas.



176

Posteriormente, se realizó un análisis discriminante canónico. Este análisis confirma 

que los grupos formados por el análisis de conglomerados presentan perfiles 

claramente diferenciables en cuanto a sus posturas sobre los derechos sexuales y 

reproductivos. 

La primera función discriminante, que explica más del 90% de la varianza, está 

fuertemente asociada a las actitudes hacia los derechos LGBT y la relación con 

instituciones públicas. La segunda función significativa, pero con menor peso, está 

vinculada a los derechos reproductivos. Las medias de grupo indican que el grupo 4 

presenta el perfil más favorable hacia estos derechos, mientras que el grupo 1 agrupa 

las posturas más restrictivas. La precisión del modelo, que clasifica correctamente entre 

el 85% y el 100% de los casos, refuerza la validez de los clusters como representaciones 

consistentes de diferentes orientaciones ideológicas frente a los DSR (ver Tabla A21 del 

Anexo A).

El Gráfico 37 de puntuaciones de la función discriminante muestra cómo se distribuyen 

los individuos de los cuatro grupos (clusters) a lo largo de las dos primeras funciones 

discriminantes. En el eje horizontal se representa la primera función, que explica la 

mayor parte de la varianza entre los grupos, mientras que la segunda función está en el 

eje vertical. Se observa una clara separación del grupo 1 (ubicado mayoritariamente a 

la izquierda), del grupo 4 (predominantemente a la derecha), y una mayor dispersión y 

traslape entre los grupos 2 y 3 en el centro del gráfico. Esto sugiere que la función 

discriminante 1 es especialmente útil para diferenciar entre posturas más 

conservadoras y más progresistas en relación con los derechos sexuales y 

reproductivos.



177

Gráfico 37. Puntuaciones de la función discriminante

Fuente: elaboración propia a partir de datos de la Encuesta sobre Religiosidad, Secularización y Derechos 

Sexuales y Reproductivos 2024

Para ir caracterizando cada grupo respecto a su apoyo o rechazo a los DSR a partir de 

los cuatro índices creados, se interpretó cada una de las funciones discriminantes del 

análisis discriminante canónico. La siguiente matriz muestra cuánto contribuye cada 

variable (zaborto, zdlgbt, zreprod, zdsrp) a la definición de cada función discriminante. 

Cuanto más alto (positivo o negativo) es el valor, mayor es la asociación entre la variable 

y la función.

La función 1 parece representar una postura general negativa hacia los DSR, 

especialmente hacia los derechos de las personas LGBT y, en segundo lugar, hacia el 



178

reconocimiento de los DSR en instituciones públicas. Como los coeficientes son 

negativos, quienes puntúan alto en esta función tienen posturas más favorables (porque 

los valores altos en la variable significan mayor acuerdo con los derechos), mientras que 

quienes puntúan bajo tienen posturas más conservadoras.

La función 2 parece contraponer el reconocimiento de los derechos reproductivos 

(zreprod) frente a una leve aceptación de los derechos LGBT (zdlgbt). Podría reflejar un 

grupo que acepta algunos derechos (como LGBT) pero no reconoce los DSR como un 

conjunto estructural o político.

La función 3 tiene alta correlación positiva con zdsrp (0.772), lo que indica que esta 

función está dominada por la opinión sobre si los DSR deben ser reconocidos e 

implementados desde el Estado.

A continuación, se presenta una tabla que muestra las medias grupales en las variables 

canónicas, es decir, el peso de cada función discriminante en cada uno de los clusters 

(con4):

Con base en la interpretación de las funciones discriminantes y su relación con las 

variables que miden distintas dimensiones de los derechos sexuales y reproductivos —

aprobación del aborto, derechos LGBT, derechos reproductivos y su integración 

institucional—, a continuación, se presenta una primera caracterización de los cuatro 

grupos generados por el análisis de conglomerados, los cuales constituyen los cuatro 

tipos de la tipología. Esta descripción considera la posición promedio de cada grupo en 

el espacio discriminante, lo que permite identificar patrones diferenciados de 



179

aprobación o rechazo hacia los DSR y dotar de sentido sustantivo a la tipología 

construida.

Con el objetivo de reforzar la caracterización de los tipos construidos, se calculó la media 

estandarizada de las cuatro dimensiones que conforman el eje de derechos sexuales y 

reproductivos —aprobación del aborto, de derechos LGBT, de derechos reproductivos, y 

de su integración en instituciones públicas— para cada uno de los grupos. 

Esta comparación permite observar con claridad las diferencias en el grado de 

aceptación de estos derechos por parte de cada tipo o grupo. Los resultados confirman 



180

y profundizan los perfiles previamente definidos: el grupo 1 muestra un respaldo integral 

a todas las dimensiones, el grupo 2 combina apertura reproductiva con reservas hacia 

los derechos LGBT y su provisión institucional, el grupo 3 presenta posturas 

progresistas, pero con rechazo específico al aborto, y el grupo 4 se posiciona como el 

más conservador en términos políticos y normativos, aunque con apertura relativa en 

temas reproductivos. Esta evidencia fortalece la validez sustantiva de las tipologías 

construidas y muestra que las posturas hacia los DSR no son lineales ni homogéneas, 

sino que se distribuyen en configuraciones complejas y diferenciadas.

– –

–

– – –

Creer distinto: la utilidad analítica de la tipología en contextos religiosos

El análisis presentado en este capítulo culmina con una propuesta tipológica que 

permite caracterizar de manera más matizada y profunda las posturas que distintas 



181

personas creyentes tienen frente a los derechos sexuales y reproductivos (DSR). A partir 

de una muestra levantada en dos congregaciones religiosas —la Iglesia La Luz del 

Mundo (LLDM) y las Iglesias Cristianas Incluyentes (ICI), específicamente Misión 

Cristiana Incluyente y Sendas Iglesia Cristiana Incluyente— se aplicó un análisis de 

conglomerados jerárquico complementado por análisis discriminante, con el propósito 

de clasificar a los individuos no según su adscripción religiosa, sino según sus afinidades 

valorativas. Lejos de asumir una homogeneidad doctrinal o moral en las comunidades 

religiosas, el estudio demuestra que incluso dentro de contextos de fe compartida 

existen diferencias significativas en la forma en que se conciben, aceptan o rechazan 

los DSR.

El resultado de este proceso fue la identificación de cuatro tipos claramente 

diferenciados: progresistas integrales, quienes muestran una aprobación amplia y 

consistente de todas las dimensiones de los DSR; intermedios con aceptación 

reproductiva, quienes presentan cierta apertura hacia los derechos reproductivos, pero 

conservan reservas hacia los derechos LGBT y su provisión institucional; progresistas 

conservadores en reproducción, que combinan una aceptación general de los DSR con 

un rechazo específico hacia el aborto; y finalmente, los conservadores integrales 

moderados, caracterizados por una oposición ideológica más amplia, especialmente en 

lo relativo a los derechos LGBT y su incorporación en políticas públicas, aunque con 

apertura en lo reproductivo.

La relevancia de este ejercicio no radica únicamente en la segmentación analítica de 

una población, sino en su capacidad para evidenciar que las comunidades religiosas no 

son bloques monolíticos, sino espacios vivos donde se articulan tensiones, 

adaptaciones y resistencias. 

La tipología aquí construida permite rastrear un espectro de posturas que va desde el 

respaldo más progresista hasta el rechazo más conservador, y aporta una herramienta 

sociológica para captar la complejidad con la que se vive, interpreta y disputa el sentido 

de los derechos dentro de los mundos religiosos. En un contexto en el que el campo 

religioso es frecuentemente representado en términos binarios —tradicionalismo versus 

secularismo—, este enfoque tipológico ofrece una vía intermedia que, sin renunciar al 

análisis estructural, reconoce la pluralidad al interior de las instituciones religiosas y 



182

recupera la agencia diferenciada de sus creyentes. Con ello, se propone no solo una 

mirada más precisa, sino también más justa y empíricamente fundada sobre el vínculo 

entre religiosidad y derechos en el México actual.

En este sentido, el ejercicio analítico permitió confirmar que la relación entre las tres 

dimensiones centrales de esta investigación —religiosidad, secularización y posturas 

valorativas— no es lineal, sino que se manifiesta a través de relaciones múltiples y 

diversas. Las regresiones lineales mostraron que ni la religiosidad ni la secularización 

actúan como factores determinantes en las posturas frente a los derechos sexuales y 

reproductivos (DSR); por el contrario, fue el tipo de congregación la variable que, en este 

estudio, resultó estadísticamente significativa para explicar dichas valoraciones.

En particular, los resultados de las regresiones lineales evidencian que la secularización 

no mantiene una dependencia directa con las posturas valorativas hacia los DSR: se 

registraron niveles elevados de secularización incluso en grupos con baja aceptación de 

estos derechos, y viceversa. Del mismo modo, se constató que la religiosidad no define 

de manera clara dichas posturas. Por esta razón, los tipos de la propuesta tipológica 

fueron construidos exclusivamente a partir de los índices relacionados con los DSR y, en 

una primera etapa, considerando la variable de pertenencia congregacional, que sí 

mostró significancia estadística.

La Tabla 14 presenta los cuatro tipos resultantes del análisis de conglomerados, 

enmarcados dentro de una tipología valorativa frente a los derechos sexuales y 

reproductivos. Las puntuaciones reflejan las medias estandarizadas de los índices 

construidos para cada eje: aprobación del aborto (zaborto), derechos de la comunidad 

LGBT+ (zdlgbt), derechos reproductivos (zreprod) e inclusión de los DSR en instituciones 

públicas (zdsrp). Esta información permite distinguir con mayor claridad los matices 

ideológicos y valorativos de cada tipo.



183

 

– –

–

– – –

Caracterización de los tipos

Aunque las variables sociodemográficas no fueron analizadas de manera exhaustiva en 

cuanto a su capacidad para explicar la varianza de las posturas frente a los DSR, a 

continuación, se presenta una caracterización de los tipos que conforman la tipología 

valorativa frente a los derechos sexuales y reproductivos. Esta caracterización se basa 

en los índices de religiosidad y secularización, así como en diversas variables 

sociodemográficas. Adicionalmente, se incluye una prueba chi-cuadrada para 

determinar si estos factores distinguen de manera significativa los tipos de posturas 

valorativas identificadas.



184

Tipo de congregación

La tabla de contingencia y la prueba chi-cuadrada, con un valor-p de 0.000, confirman 

que el tipo de congregación religiosa es un factor determinante en la configuración de 

las posturas valorativas frente a los DSR. Mientras que las ICI concentran a los grupos 

más progresistas (Tipo 1 y 3), LLDM agrupa mayoritariamente a los tipos con posturas 

más restrictivas o ambivalentes (Tipo 2 y 4), además, no hay membresía de esta 

congregación en el tipo 3, por lo que este grupo es completamente de las ICI. Como se 

ha mencionado antes, esta diferencia puede explicarse por las doctrinas, marcos 

axiológicos y trayectorias institucionales de cada comunidad, que inciden en los valores 

morales de sus integrantes.

Tipología valorativa frente a los DSR según tipo de congregación (%)

Religiosidad

La Tabla 16 presenta la distribución porcentual de los tres niveles de religiosidad (baja, 

media e intensa) dentro de cada uno de los cuatro tipos valorativos. Aunque no se 

encontró una asociación estadísticamente significativa entre nivel de religiosidad y los 

tipos valorativos frente a los DSR (p = 0.237), la distribución interna muestra datos 

relevantes para su caracterización. 



185

El Tipo 3, progresista en general pero conservador en aborto, destaca por una alta 

proporción de personas con religiosidad intensa (54.55%), mientras que el Tipo 4, de 

perfil más conservador, sorprende con mayor presencia de personas con baja 

religiosidad (47.06%). Esto sugiere que la religiosidad no determina de forma lineal las 

posturas valorativas, y que todos los niveles presentan diversidad interna.

Secularización

La asociación entre nivel de secularización y los tipos valorativos frente a los DSR sí 

resulta estadísticamente significativa (p = 0.000), lo que indica que existe una relación 

clara entre ambas variables.

El Tipo 1 (Progresistas integrales) se compone mayoritariamente por personas con baja 

secularización (53.06%), lo cual desafía la idea de que el progresismo valorativo 

depende exclusivamente de la secularización. Sin embargo, el Tipo 4 (Conservadores 

integrales moderados) presenta la proporción más alta de personas con alta 

secularización (47.06%), lo cual es contraintuitivo y sugiere formas no lineales de 

articulación entre valores seculares y religiosos. Por otro lado, el Tipo 2 (Intermedios) se 

vincula más con secularidad media (47.83%), mientras que el Tipo 3 está marcado por 

una fuerte presencia de baja secularización (72.73%).



186

Edad

La relación entre los grupos de edad y la tipología no es estadísticamente significativa 

(p = 0.323). Sin embargo, la distribución por edades permite observar tendencias útiles 

para caracterizar a los tipos.

El Tipo 1 (Progresistas integrales) tiene mayor presencia en personas de 38 a 47 años 

(32.65%) y se mantiene relativamente equilibrado entre los 18 y 47 años. El Tipo 2 

(Intermedios) se concentra más entre jóvenes de 18 a 27 años (28.26%) y adultos entre 

38 y 47 años. El Tipo 3 (Progresistas conservadores en reproducción) resalta entre 

personas de 28 a 37 años (36.36%), mientras que el Tipo 4 (Conservadores integrales 

moderados) es más común entre adultos de 28 a 47 años, aunque también se 

encuentra entre los mayores de 48.

En general, los cuatro tipos se distribuyen en distintos rangos de edad, lo cual sugiere 

que la edad, por sí sola, no delimita con claridad las posturas valorativas, aunque aporta 

elementos descriptivos sobre la composición generacional de cada tipo.

Pearson chi2(12) =   13.6654  Pr = 0.323

Nivel de estudios

La asociación entre nivel educativo y los tipos valorativos es estadísticamente 

significativa (p = 0.000), lo que indica que el nivel de estudios sí influye en la 

configuración valorativa.



187

El Tipo 1 (Progresistas integrales) destaca por tener una alta proporción de personas 

con educación superior (46.94%) y posgrado (22.45%), mientras que los Tipos 2 y 4, 

ambos con mayor rechazo o ambivalencia, tienen más integrantes con educación básica 

(26.09% y 32.35%, respectivamente). El Tipo 3, progresista salvo en aborto, se 

concentra en personas con educación superior (63.64%), y no presenta casos con 

posgrado.

Estos datos muestran que a mayor nivel educativo tienden a aparecer posturas más 

progresistas frente a los DSR, mientras que los perfiles más restrictivos o ambiguos se 

relacionan con niveles educativos más bajos.

Sexo

La asociación entre sexo asignado al nacer y los tipos valorativos frente a los DSR no es 

estadísticamente significativa (p = 0.994), y las distribuciones son prácticamente 

idénticas en todos los tipos: alrededor del 50% son hombres y 50% mujeres.

Esto indica que el sexo asignado al nacer no tiene influencia aparente en las posturas 

valorativas frente a los DSR dentro de esta muestra. La composición por sexo es 

equitativa en los cuatro perfiles, lo cual sugiere que la diversidad de valoraciones 

atraviesa por igual a hombres y mujeres.



188



189

CONCLUSIONES
La presente investigación se propuso explorar la compleja relación entre religiosidad, 

secularización y posturas valorativas frente a los derechos sexuales y reproductivos en 

comunidades religiosas con marcos doctrinales contrastantes en la Ciudad de México. 

Los hallazgos obtenidos permiten cuestionar las perspectivas deterministas que 

asumen una correlación lineal entre estas dimensiones, ofreciendo en cambio una 

visión más matizada que reconoce la heterogeneidad y complejidad con que se articulan 

estos fenómenos en contextos religiosos específicos.

Hallazgos principales

En respuesta a la pregunta general sobre cómo se configuran las posturas valorativas 

en comunidades con diferentes grados de secularización, el estudio revela que estas 

configuraciones no responden a patrones lineales ni predecibles, sino que constituyen 

campos de posibilidades donde las tres dimensiones analizadas mantienen relativa 

autonomía. Contrario a lo que podría esperarse desde visiones canónicas de la 

secularización, encontramos que la Iglesia La Luz del Mundo, aun con posturas más de 

corte tradicionalista, exhibe niveles de secularización significativamente más altos que 

las Iglesias Cristianas Incluyentes, las cuales, pese a su perfil progresista, presentan 

mayor religiosidad y menor secularización. Este hallazgo fundamental cuestiona la 

premisa de que mayor secularización implica necesariamente posturas más liberales 

frente a derechos emergentes.

Respecto a las preguntas particulares, el análisis comparativo de los niveles de 

religiosidad y secularización entre LLDM e ICI evidencia que la relación entre estas 

dimensiones es contextual y está mediada por factores institucionales, doctrinales e 

históricos específicos. La heterogeneidad valorativa identificada al interior de cada 

comunidad demuestra que las posturas frente a los derechos sexuales y reproductivos 

no están determinadas mecánicamente por la afiliación religiosa, sino que emergen de 

complejas interacciones entre marcos doctrinales, trayectorias individuales y contextos 

socioculturales.

Los análisis de regresión mostraron que, contrario a la expectativa inicial, ni la 

religiosidad ni la secularización resultaron estadísticamente significativas como 



190

predictores de las posturas frente a los derechos sexuales y reproductivos. En cambio, 

la pertenencia a una comunidad religiosa específica emergió como el factor más 

determinante, subrayando la importancia de los marcos institucionales y las dinámicas 

comunitarias en la formación de valoraciones morales.

Inicialmente se planteó la hipótesis de que la relación entre religiosidad, secularización 

y posturas valorativas permitiría construir una tipología basada en la interacción de 

estas tres dimensiones. Sin embargo, los modelos de regresión demostraron que la 

religiosidad y la secularización no presentaron relaciones estadísticamente 

significativas, lo que condujo a desarrollar la tipología considerando únicamente los 

índices de DSR y la variable congregacional. Este resultado, lejos de representar una 

limitación, confirma la hipótesis central de que estas tres dimensiones operan con 

relativa independencia.

Diálogo con la literatura internacional

Los resultados coinciden con una parte significativa de los estudios internacionales 

sobre religión y derechos sexuales y reproductivos, especialmente aquellos que 

problematizan la influencia directa de la religiosidad individual en las posturas 

valorativas. Lewis Rhodes (1985) concluyó que factores como el nivel educativo o la 

región de residencia influyen más que la religiosidad en sí. Aunque este estudio no 

abordó variables sociodemográficas de forma comparativa, el análisis de comunidades 

situadas en la Ciudad de México, un contexto político y cultural progresista, sugiere que 

la socialización en entornos urbanos y laicistas puede influir en los marcos valorativos 

de las personas creyentes, además de que, en el apartado sobre la caracterización de 

los tipos, el nivel de estudios presentó significancia estadística en la conformación de 

los grupos de la tipología.

Estudios como los de Woodrum y Davison (1992) y Scott et al. (1991) muestran que el 

tipo de afiliación religiosa es una variable más significativa que la intensidad religiosa 

para explicar posturas ante temas sexuales y reproductivos. Esta tesis confirma dicha 

afirmación, ya que el tipo de congregación tuvo una significancia estadística clara en 

todas las regresiones realizadas, mientras que la religiosidad o la secularización 

individual no mostraron un peso determinante. Esto evidencia el papel de las doctrinas, 



191

trayectorias institucionales y marcos axiológicos en la formación de las posturas éticas 

y morales dentro de cada comunidad.

La heterogeneidad dentro de las mismas congregaciones también ha sido documentada 

por Gay, Ellison y Powers (1996), quienes identifican la existencia de "subculturas 

denominacionales". Este hallazgo se confirma en esta tesis, pues los resultados 

muestran una diversidad interna considerable en ambas comunidades religiosas 

estudiadas. La tipología construida a partir del análisis de conglomerados —progresistas 

integrales, intermedios con aceptación reproductiva, progresistas conservadores en 

reproducción, y conservadores integrales moderados— puede considerarse expresión de 

estas subculturas, lo que refuerza la idea de que la pertenencia institucional no implica 

homogeneidad ideológica.

Un aspecto divergente con la literatura internacional es el papel de la intensidad del 

compromiso religioso. Mientras que estudios previos resaltaron su importancia para el 

posicionamiento valorativo, en esta investigación no fue el nivel de religiosidad lo que 

determinó las posturas de las personas. Esto evidencia que las personas religiosas 

actúan a partir de la agencia individual aun estando situados dentro de marcos 

institucionalizados de fe, donde los mecanismos de transmisión e internalización de 

valores morales operan a múltiples niveles y están sujetos a procesos de negociación y 

reinterpretación por parte de los creyentes.

Cochran y Beeghley (1991) afirman que los efectos de la religiosidad varían según los 

fenómenos estudiados, y este estudio confirma esa afirmación. Las personas 

respondieron de forma matizada según el tipo de derecho en cuestión: el aborto fue más 

aceptado cuando se trataba de preservar la vida de la madre o en casos de violación, 

sin importar la congregación. Así, el tipo de pregunta influye en las respuestas, lo que 

refuerza la necesidad de analizar cada dimensión de los DSR por separado.

Desde el paradigma de la secularización, estudios como los de Petersen y Donnenwerth 

(1997) y Hoffmann y Miller (1997) sostienen que la exposición a contextos más 

secularizados se asocia con posturas más liberales. Aunque los resultados de esta tesis 

no respaldan completamente esa relación —pues el nivel de secularización individual no 

tuvo peso estadístico— sí se confirma que existe un continuo de posturas entre lo 



192

conservador y lo progresista, tanto a nivel intergrupal como intragrupal, pero no de forma 

determinista, pues los resultados apuntan a que estas valoraciones tienen matices 

diversos, permitiendo observar una diversidad de posicionamientos.

Concordancia con los estudios mexicanos

En el contexto mexicano, la literatura coincide con la tendencia internacional al subrayar 

la importancia de la afiliación religiosa sobre la práctica individual. Estudios como el de 

Dides et al. (2011) resaltan que la religión no es un factor exclusivo en la configuración 

de valores, ya que variables como edad o ideología política también influyen. Este 

trabajo también se suma a una línea de investigación que ha comenzado a explorar la 

pluralidad religiosa y valorativa al interior de comunidades no católicas, tal como lo 

hicieron Renée de la Torre y Cristina Gutiérrez (2008) en el ámbito católico.

La diversidad observada puede entenderse como parte de procesos de individualización 

de la fe, donde las personas creyentes reinterpretan y resignifican sus principios 

religiosos en diálogo con valores sociales más amplios, sin necesariamente romper con 

la institucionalidad religiosa. Este fenómeno sugiere un cambio religioso a nivel 

individual relacionado con la agencia de las personas creyentes para resignificar tanto 

sus creencias religiosas como valores seculares.

Especificidades de las congregaciones estudiadas

En LLDM, la importancia otorgada a la fe y la estructura doctrinal influyen fuertemente 

en las posturas de la feligresía, lo que puede explicar la tendencia más conservadora. 

No obstante, esta misma iglesia ha promovido discursos en favor del estado laico y del 

libre albedrío, lo cual ha generado una apertura relativa hacia la diversidad de opiniones. 

El alto grado de secularización de la iglesia seguramente se debe al discurso del respeto 

al estado laico y al incentivo hacia sus miembros de integrarse en todas las actividades 

públicas sin verse coaccionados por su identidad religiosa. Muchos encuestados 

señalaron que, aunque su fe marca pautas claras, su Iglesia les enseña a respetar las 

decisiones ajenas, incluso si estas contradicen sus creencias.

En ICI, el discurso del libre albedrío también fue recurrente, promovido especialmente 

desde los liderazgos religiosos. En diversas ocasiones, se expresó la idea de que las 

leyes del Estado deben respetarse incluso cuando no coinciden con las convicciones 



193

religiosas, sobre todo en contextos profesionales. Esta disposición al respeto de la 

pluralidad también se reflejó en las respuestas a los cuestionarios, donde predominó 

una actitud de apertura sin que ello implicara renunciar a los principios de la fe.

Contribuciones y aportaciones teóricas

La investigación ofrece varias contribuciones significativas que abren camino para 

futuros estudios. En primer lugar, documenta empíricamente la diversidad intra e 

interreligiosa en grupos confesionales escasamente explorados en la literatura 

académica mexicana. Tanto la Iglesia La Luz del Mundo como las Iglesias Cristianas 

Incluyentes han recibido limitada atención en los estudios sobre religión y derechos 

sexuales y reproductivos, por lo que su análisis detallado aporta nuevas perspectivas a 

la comprensión de la pluralidad religiosa en México. 

En segundo lugar, el estudio contribuye con evidencia empírica robusta a los debates 

sobre religiosidad, secularización y derechos sexuales y reproductivos, campos que 

frecuentemente se abordan desde perspectivas teóricas, pero con limitada 

fundamentación en datos empíricos. La aproximación metodológica mixta permite 

capturar tanto las tendencias generales como matices específicos que caracterizan 

estas relaciones.

El análisis realizado identificó diversos factores que modifican las valoraciones sobre 

derechos sexuales y reproductivos, destacando que estas no son uniformes ni 

inmutables. Las posturas varían significativamente según el tipo específico de derecho 

considerado, las características particulares de las comunidades religiosas, y el contexto 

sociopolítico en que estas se desenvuelven.

La investigación también subraya el papel de las iglesias como espacios de socialización 

de valores, donde se producen y reproducen marcos interpretativos que orientan las 

posturas de sus miembros frente a temas controversiales. Sin embargo, lejos de 

presentar a las comunidades religiosas como entidades monolíticas que imponen 

valores homogéneos, el estudio reconoce la agencia de las personas creyentes, quienes 

participan activamente en la interpretación y reconfiguración de sus tradiciones 

religiosas.



194

Los resultados demuestran que estar a favor de ciertos derechos no refleja 

necesariamente un alejamiento de las creencias religiosas, sino una capacidad de 

diálogo entre marcos normativos religiosos y seculares. Esto confirma que la 

secularización, como plantea Dobbelaere, opera tanto a nivel macro como micro, donde 

la vivencia de la fe no impide la adopción de posturas sociales más abiertas. Además, 

se constata que, como proceso social, es multifacético, heterogéneo y reversible.

Propuesta tipológica como aportación metodológica

Una contribución significativa de esta investigación es la construcción de una tipología 

valorativa que trasciende las fronteras denominacionales y captura la complejidad de 

las posturas frente a los derechos sexuales y reproductivos. Los cuatro tipos 

identificados —progresistas integrales, intermedios con aceptación reproductiva, 

progresistas conservadores en reproducción, y conservadores integrales moderados— 

evidencian configuraciones valorativas que no pueden reducirse a la dicotomía 

tradicional entre conservadurismo y progresismo.

Los progresistas integrales muestran alta aprobación en todos los ejes analizados, 

apoyando fuertemente tanto los derechos reproductivos como los LGBT+, así como su 

inclusión en políticas públicas. En contraste, los conservadores integrales moderados 

presentan un perfil aparentemente contradictorio: rechazan el aborto y los derechos 

LGBT+, pero sorprendentemente aprueban otros derechos reproductivos como el uso 

de anticonceptivos.

Los tipos intermedios con aceptación reproductiva y progresistas conservadores en 

reproducción revelan configuraciones valorativas más complejas que desafían las 

categorizaciones simplistas. El primero muestra aceptación moderada de derechos 

reproductivos, pero rechazo a los derechos LGBT+, mientras que el segundo presenta 

alta aceptación de derechos LGBT+ pero rechazo al aborto.

Esta tipología demuestra que las posturas sobre diferentes dimensiones de los DSR no 

necesariamente se correlacionan entre sí, sugiriendo que las personas construyen 

marcos valorativos diferenciados según el tipo específico de derecho considerado. El 

análisis de los tipos revela que ninguno cumple con un perfil enteramente progresista o 

conservador. Aunque el tipo "conservadores integrales moderados" presenta baja 



195

aceptación en tres de los cuatro índices, puntúa muy alto en derechos reproductivos, lo 

que impide caracterizarlo como profundamente conservador. Similarmente, el tipo 

"progresistas integrales", pese a puntuar alto en los cuatro índices, muestra variaciones 

que descartan una caracterización de progresismo extremo. Estos matices sugieren que 

al interior de cada tipo podrían, incluso, identificarse subgrupos con valoraciones aún 

más diferenciadas, evidenciando la complejidad irreductible de las posturas valorativas 

en contextos religiosos.

En este sentido, la propuesta tipológica y el diseño metodológico constituyen 

herramientas analíticas replicables que pueden aplicarse al estudio de otras 

comunidades religiosas y contextos geográficos. Tanto el cuestionario como los índices 

construidos representan una aportación útil al campo, al ofrecer instrumentos 

aplicables en investigaciones similares.

Limitaciones y aspectos pendientes

A pesar de sus contribuciones, esta investigación presenta varias limitaciones que 

deben reconocerse. Una de las principales es la ausencia de un análisis detallado de las 

trayectorias de vida de las personas encuestadas, lo que habría permitido comprender 

mejor cómo las experiencias biográficas concretas inciden en la formación de las 

posturas valorativas identificadas en la tipología propuesta.

Otra limitación significativa es la insuficiente exploración de variables 

sociodemográficas como factores explicativos de la religiosidad, secularización y 

valoraciones sobre derechos sexuales y reproductivos. Si bien estas variables fueron 

consideradas en la caracterización de la muestra, no se incorporaron sistemáticamente 

en los análisis multivariados, lo que habría permitido identificar posibles correlaciones 

entre edad, género, nivel educativo o estado civil y las posturas valorativas.

El estudio tampoco logró integrar adecuadamente las preguntas de control incluidas en 

el cuestionario, que habrían permitido contrastar las posturas sobre derechos sexuales 

y reproductivos con actitudes hacia otros temas controvertidos, proporcionando un 

marco comparativo más amplio para interpretar los resultados.

Adicionalmente, aunque la muestra estudiada es representativa de las comunidades 

específicas analizadas, su tamaño y composición limitan la generalización de los 



196

hallazgos a otras congregaciones religiosas o contextos geográficos. La investigación 

futura se beneficiaría de aproximaciones que incluyan una mayor diversidad de 

comunidades religiosas y abarquen diferentes regiones del país, con contextos distintos 

al de la capital del país, permitiendo comparaciones más amplias.

Por otro lado, un dato relevante que emergió del análisis de las gráficas sobre derechos 

LGBT+ fue el alto porcentaje de personas que eligieron posiciones indecisas ("ni de 

acuerdo ni en desacuerdo"), particularmente en LLDM. Aunque esta investigación no 

profundizó en este aspecto, resulta significativo que una proporción considerable de 

creyentes prefirió no posicionarse explícitamente. Esta respuesta podría vincularse 

tanto con principios doctrinales sobre algunos temas como con procesos de 

secularización individual, aunque determinar las motivaciones específicas requeriría 

indagación directa y profunda. Este hallazgo abre una línea de investigación para 

comprender las estrategias de navegación valorativa en temas controversiales dentro 

de comunidades religiosas.

Líneas futuras de investigación

Los hallazgos dialogan con líneas de investigación que fueron tangencialmente 

abordadas pero que merecen mayor atención: estudios sobre religiosidad vivida o lived 

religion, pluralidad religiosa a nivel macro, estudios sobre religión con perspectiva de 

género, y fe vinculada a la acción colectiva e, incluso, estudios sobre laicidad a partir de 

datos empíricos. Estas áreas representan oportunidades para profundizar la 

comprensión de la complejidad de las relaciones entre religión y valores en el contexto 

mexicano.

En síntesis, esta investigación contribuye a complejizar nuestra comprensión de las 

relaciones entre fe, secularización y posturas valorativas, desafiando visiones simplistas 

y reconociendo la diversidad y agencia que caracterizan a las comunidades religiosas 

contemporáneas. Los hallazgos subrayan la necesidad de aproximaciones 

empíricamente fundamentadas y teóricamente matizadas para comprender cómo las 

personas creyentes negocian las tensiones entre sus convicciones religiosas y los 

debates emergentes sobre derechos en la esfera pública mexicana.



197

Bibliografía 
Libros y capítulos de libros

Almond, Gabriel A., Appleby, R. S., & Sivan, E. (1995). Fundamentalisms comprehended. 

University of Chicago Press.

Arias Marín, A. (2012). Laicidad en México. Las reformas en materia religiosa. En M. 

Moreno Bonett & R. M. Álvarez González (Eds.), El Estado laico y los derechos 

humanos en México: 1810-2010 (Tomo 2, pp. 477-494). Instituto de 

Investigaciones Jurídicas.

Arlettaz, F. (2015). Matrimonio homosexual y secularización. Instituto de 

Investigaciones Jurídicas, UNAM.

Ávalos Capín, J. (2013). Derechos reproductivos y sexuales. Instituto de Investigaciones 

Jurídicas, UNAM.

Bárcenas, K. (2020). Bajo un mismo cielo: Las iglesias para la diversidad sexual y de 

género en un campo religioso conservador. Instituto de Investigaciones Sociales, 

Universidad Nacional Autónoma de México.

Barranco, B. (2016). Las batallas del Estado laico: La reforma a la libertad religiosa. 

Grijalbo.

Berger, P. L. (1971). El dosel sagrado: Elementos para una teoría sociológica de la 

religión. Amorrortu.

Capdevielle, P., & Blancarte, R. (Eds.). (2019). Política, religión y violencia: ¿El retorno 

de los fundamentalismos? Instituto de Investigaciones Jurídicas, UNAM.

Casanova, J. (2000). Religiones públicas en el mundo moderno. Editorial PPC.



198

Casillas R., R. (2007). Trayectorias de las preferencias religiosas por estados (1950-

2000). En R. de la Torre & C. Gutiérrez Zúñiga (Coords.), Atlas de la Diversidad 

Religiosa en México (pp. 137-158). CIESAS.

Davie, G. (1994). Religion in Britain since 1945: Believing without belonging. Institute 

Contemporary British History.

de la Torre, R. (1995a). Los hijos de La Luz: Discurso, identidad y poder en La Luz del 

Mundo. Universidad de Guadalajara, ITESO y CIESAS.

De la Torre, R., & Gutiérrez Zúñiga, C. (Coords.). (2007). Atlas de la diversidad religiosa 

en México. CIESAS, El Colegio de Jalisco, El Colegio de la Frontera Norte, 

Universidad de Quintana Roo, Secretaría de Gobernación-Subsecretaría de 

Población, Migración y Asuntos Religiosos, & Conacyt.

Dobbelaere, K. (1994). Secularización: un concepto multidimensional (E. Sota García, 

Trad.). Universidad Iberoamericana A.C.

Dobbelaere, K. (2004). Secularization: An analysis at three levels (2nd ed.). Presses 

Interuniversitaires Européennes.

Durkheim, É. (2003). Las formas elementales de la vida religiosa (J. Sucre, Trad.). 

Losada. (Trabajo original publicado en 1912).

García Navarro, L. (2017). Conservadurismo y el cuidado de la salud sexual y 

reproductiva: El caso de las mujeres en situación de pobreza en Guanajuato. 

Universidad de Guadalajara, Centro Universitario de Ciencias Sociales y 

Humanidades.

Helminiak, D. A. (2000). What the Bible really says about homosexuality. Xulon Press.



199

Hernández Serrano, P. A. (2019). Ataviada para Dios, esclarecida para el mundo: Ética 

económica en La Luz del Mundo. Universidad Autónoma de Aguascalientes; El 

Colegio de Jalisco.

Martínez, A. T. (2013). Laicidad y secularización. Universidad Nacional Autónoma de 

México, Instituto de Investigaciones Jurídicas.

Marty, M. E., & Appleby, R. S. (Eds.). (1991). Fundamentalisms observed. University of 

Chicago Press.

Merton, R. K. (1968). Continuities in the theory of reference groups and social structure. 

En Social theory and social structure (pp. 279–334). Free Press.

Molina Fuentes, M. G., & Romero García, V. (Eds.). (2023). El principio de laicidad como 

base de las discusiones sobre género y sexualidad. Instituto de Investigaciones 

Jurídicas, UNAM.

Murià, J. M. (2021). La Luz del Mundo: Surgimiento y expansión. MAPorrúa.

Rentería Solís, R. (1997). La Luz del Mundo: Historia de la Iglesia Cristiana. Iglesia La 

Luz del Mundo A.R.

Ruiz Esquivel, M. (2023). Laicidad, Derechos Sexuales y Reproductivos. Algunos apuntes 

sobre los debates en México. En M. Molina & V. Romero (Eds.), El principio de 

laicidad como base de las discusiones sobre género y sexualidad (pp. 73-88). 

Instituto de Investigaciones Jurídicas-UNAM.

Ruiz Miguel, A. (2013). Laicidad y Constitución. Instituto de Investigaciones Jurídicas.

Sociedades Bíblicas Unidas. (1960). Santa Biblia (Versión Reina Valera 1960).



200

Stark, R., & Glock, C. Y. (1968). American piety: The nature of religious commitment. 

Berkeley University Press.

Vaggione, J. M. (2012). Derechos sexuales y reproductivos. Repensando las 

dimensiones religiosas de la política. En P. Montes (Ed.), Pensando los 

feminismos en Bolivia (pp. 297-318). Conexión Fondo de Emancipación.

Artículos académicos

Andrade Lobaco, M. T. (2021). Drama social en una iglesia: La creación de Casa de 

Gracia Incluyente en Ciudad de México. Cuicuilco. Revista de Ciencias 

Antropológicas, (82), septiembre-diciembre.

Andrade Lobaco, M. T. (2022). Un recuento histórico del nacimiento de Comunidad 

Cristiana de Esperanza: la primera iglesia cristiana incluyente. En E. Paz & D. 

Vilchis (Coords.), Ciudad la Viña del Señor: Sobre la dimensión social de las 

iglesias en el México contemporáneo. Universidad Autónoma de la Ciudad de 

México y Universidad Autónoma de Aguascalientes.

Andrade Lobaco, M. T. (2023). Creación identitaria en la iglesia Casa de Gracia 

Incluyente de la Ciudad de México. Desacatos, (72). Centro de Investigaciones y 

Estudios Superiores en Antropología Social. 

https://desacatos.ciesas.edu.mx/index.php/Desacatos/article/view/2675

Beeghley, L., Bock, E. W., & Cochran, J. K. (1990). Religious change and alcohol use: An 

application of reference group and socialization theory. Sociological Forum, 5(2), 

261–278.

Biglieri, P. (2000). Ciudadanos de La Luz: Una mirada sobre el auge de la Iglesia La Luz 

del Mundo. Estudios Sociológicos, 18(53), 403–428. 

https://www.jstor.org/stable/40420626

https://desacatos.ciesas.edu.mx/index.php/Desacatos/article/view/2675
https://www.jstor.org/stable/40420626


201

Blancarte, R. (2012). Religión y sociología: cuatro décadas alrededor del concepto de 

secularización. Estudios Sociológicos, 30(90), 7-

38. https://doi.org/10.24201/es.v30i90.185

Carbonelli, M. A., Mosqueira, M. A., & Felitti, K. (2011). Religión, sexualidad y política en 

la Argentina: Intervenciones católicas y evangélicas entorno al aborto y el 

matrimonio igualitario. Revista del Centro de Investigación. Universidad La Salle, 

9(36), 25–43.

Castro, F. E. (2023). Joseph de Maistre, ¿conservador o reaccionario? Una reevaluación 

conceptual de su pensamiento político. Analecta Política, 13(25), 1–22. 

https://doi.org/10.18566/apolit.v13n25.a04

Clarke, L., Beeghley, L., & Cochran, J. K. (1990). Religiosity, social class, and alcohol use: 

An application of reference group theory. Sociological Perspectives, 33(2), 201–

218.

Cochran, J. K., & Beeghley, L. (1991). The influence of religion on attitudes toward 

nonmarital sexuality: A preliminary assessment of reference group theory. Journal 

for the Scientific Study of Religion, 30(1), 45–62.

de la Torre, R. (1995b). Guadalajara: La perla de La Luz del Mundo. Renglones, 10(30), 

34–39.

de la Torre, R. (1996). Los motivos de la conversión: Estudio de caso en La Luz del 

Mundo, Guadalajara, México. Revista Iztapalapa, (39), 109–126.

de la Torre, R. (1999). L’Eglise de La Luz del Mundo: Un modèle de christianisme 

révolutionnaire institutionnel. Histoire et Sociétés de l’Amérique Latine, (9), 177–

200.

https://doi.org/10.24201/es.v30i90.185
https://doi.org/10.18566/apolit.v13n25.a04


202

de la Torre, R. (2021). La religiosidad popular de América Latina: Una bisagra para 

colocar lived religion en proyectos de descolonización. Revista Cultura & Religión, 

15(1), 259–298.

de la Torre, R., & Fortuny, P. (1991). Mujer: Participación, representación simbólica y 

vida cotidiana en la Luz del Mundo. Estudio de caso en la Hermosa Provincia, 

Guadalajara, Jalisco. Estudios sobre las culturas contemporáneas, 4(12).

de la Torre, R., & Gutiérrez Zúñiga, C. (2008). Tendencias a la pluralidad y la 

diversificación del paisaje religioso en el México contemporáneo. Sociedade e 

Estado, 23(2), 381-424.

De la Torre, R., & Ramírez Saiz, J. M. (2005). Reflexiones finales en torno al 

conservadurismo en México. En R. de la Torre et al. (Comps.), Los rostros del 

conservadurismo mexicano. Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en 

Antropología Social.

Deckman, M., Elder, L., Greene, S., & Lizotte, M.-K. (2023). Abortion, religion, and racial 

resentment: Unpacking the underpinnings of contemporary abortion attitudes. 

Social Science Quarterly, 1–13.

Donnenwerth, G. V., & Petersen, L. R. (1997). Secularization and the influence of religion 

on beliefs about premarital sex. Social Forces, 75(3), 1071–1089.

Fortuny Loret de Mola, P. (2000). La Luz del Mundo, estado laico y gobierno panista: 

Análisis de una coyuntura en Guadalajara. Espiral, 7(19), 129–159.

Fortuny Loret de Mola, P. (2012). Migrantes y peregrinos de La Luz del Mundo: Religión 

popular y comunidad moral transnacional. Nueva Antropología, 25(77), 179–

200. https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0185-

06362012000200009

https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0185-06362012000200009
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0185-06362012000200009


203

Fuentes, L. del C. (2018). La religiosidad y la espiritualidad: ¿Son conceptos teóricos 

independientes? Revista de Psicología, 14(28), 109–119.

Gay, D. A., Ellison, C. G., & Powers, D. A. (1996). In search of denominational subcultures: 

Religious affiliation and 'pro-family' issues revisited. Review of Religious 

Research, 38(1), 3–17.

Hayes, B. C., & McKinnon, A. (2018). Belonging without believing: Religion and attitudes 

towards gay marriage and abortion rights in Northern Ireland. Religion, State and 

Society, 46(4), 351–366. https://doi.org/10.1080/09637494.2018.1467190.

Hernández-Rosete, D., & Estrada-Hipólito, R. (2019). Dificultades de acceso al aborto en 

contextos de interrupción legal del embarazo: Narrativa de estudiantes de 

bachillerato en una comunidad campesina de México. Cadernos de Saúde 

Pública, 35(3), e00046218. https://doi.org/10.1590/0102-311X00046218.

Hoffmann, J. P., & Miller, A. S. (1997). Social and political attitudes among religious 

groups: Convergence and divergence over time. Journal for the Scientific Study of 

Religion, 36(1), 52–70.

Huber, S., & Huber, O. W. (2012). The centrality of religiosity scale (CRS). Religions, 3, 

710–724. https://doi.org/10.3390/rel3030710.

Hyman, H. H. (1942). The psychology of status. Archives of Psychology (Columbia 

University), 269, 1–94.

Johnson, M. (2018). “Ni la pareja, ni la familia, ni la Iglesia deciden por mí”: La 

experiencia del aborto en mujeres católicas. Sexualidad, Salud y Sociedad (Rio 

de Janeiro), (28), 51–70. https://doi.org/10.1590/1984-

6487.sess.2018.28.04.a

https://doi.org/10.1590/0102-311X00046218
https://doi.org/10.3390/rel3030710
https://doi.org/10.1590/1984-6487.sess.2018.28.04.a
https://doi.org/10.1590/1984-6487.sess.2018.28.04.a


204

Lamas, M. (2012). Mujeres, aborto e Iglesia católica. Revista de El Colegio de San Luis, 

2(3), 42-67. https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=426239575003

Maier, E. (2010). El aborto y la disputa cultural contemporánea en México. La Aljaba. 

Segunda Época, XIV, 11–30.

Mazariegos Herrera, H. M. C. (2024). “Torcer” la fe para sanar: mujeres, iglesias 

incluyentes y terapéuticas psicoespirituales. Convergencia, 31, e22094. 

https://doi.org/10.29101/crcs.v31i0.22094

Reyes-Estrada, M., Rivera-Segarra, E., Ramos-Pibernus, A., Rosario-Hernández, E., & 

Rivera-Medina, C. (2014). Desarrollo y validación de una escala para medir 

religiosidad en una muestra de adultos en Puerto Rico. Revista Puertorriqueña 

de Psicología, 25(2), 226–242.

Rhodes, A. L. (1985). Religion and opposition to abortion reconsidered. Review of 

Religious Research, 27(2), 121–133.

Wilkins-Laflamme, S. (2016). Secularization and the wider gap in values and personal 

religiosity between the religious and nonreligious. Journal for the Scientific Study 

of Religion, 55(4), 717–736.

Woodrum, E., & Davison, B. L. (1992). Reexamination of religious influences on abortion 

attitudes. Review of Religious Research, 33(3), 229–243.

Encuestas

Católicas por el Derecho a Decidir. (2003). Encuesta de opinión católica 2003. México: 

CDD.

Católicas por el Derecho a Decidir. (2010). Encuesta de opinión católica 2010. México: 

CDD.

https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=426239575003
https://doi.org/10.29101/crcs.v31i0.22094


205

Católicas por el Derecho a Decidir. (2014). Encuesta de opinión católica 2014. México: 

CDD.

Católicas por el Derecho a Decidir. (2021). Encuesta de opinión sobre religión, política 

y sexualidad en México 2021. México: CDD.

Dides, C. C., Benavente, M. C. R., Sáez, I. A., & Morán, J. M. F. (2011). De opinión pública 

sobre aborto y derechos sexuales y reproductivos en Brasil, Chile, México y 

Nicaragua. Santiago, Chile: FLACSO-Chile.

Red de Investigadores del Fenómeno Religioso en México. (2016). Encuesta nacional 

sobre creencias y prácticas religiosas en México. México.

Shrader-Cox, E., Benson, J., & Nuñez-Fernandez, L. (1990, abril 24-27). Encuesta de 

Opinión sobre el Aborto en la Ciudad de México [Ponencia]. IV Reunión Nacional 

de Investigación Demográfica en México. 

https://saludpublica.mx/index.php/spm/article/view/5729/6318

Notas periodísticas

Alín, P. (2025, enero 30). Mapa del aborto en México: Estados que han despenalizado 

la interrupción voluntaria del embarazo. El País. 

https://elpais.com/mexico/2025-01-30/mapa-del-aborto-en-mexico-estados-

que-han-despenalizado-la-interrupcion-voluntaria-del-embarazo.html

CNN Español. (2024, junio 3). Cuántos años ha gobernado la izquierda en Ciudad de 

México y quiénes la han gobernado. CNN México. 

https://cnnespanol.cnn.com/2024/06/03/cuantos-anos-goberno-izquierda-

ciudad-de-mexico-quienes-gobernaron-orix

De Anda Corral, F. (2023, agosto 29). Aprobación del aborto: 56% a nivel mundial; 45% 

en México. El Economista. https://www.eleconomista.com.mx/arteseideas/En-

https://saludpublica.mx/index.php/spm/article/view/5729/6318


206

Mexico-81-apoya-el-aborto-si-el-embarazo-es-resultado-de-una-violacion-

20220925-0035.html

Díaz Domínguez, A. (2021, febrero 1). ¿Qué nos dice el Censo 2020 sobre religión en 

México? Nexos. https://datos.nexos.com.mx/que-nos-dice-el-censo-2020-sobre-

religion-en-mexico/

Godínez, S. (2024, junio 28). Mes del Orgullo LGBTIQ+: Este es el proceso y los requisitos 

para el cambio de identidad de género en la CDMX. El Universal. 

https://www.eluniversal.com.mx/metropoli/mes-del-orgullo-lgbtiq-este-es-el-

proceso-y-los-requisitos-para-el-cambio-de-identidad-de-genero-en-la-cdmx/

López, A. I. (2023, junio 23). Marcha del orgullo LGBT+ 2023 en Ciudad de México: 

horario, recorrido y transporte. El País. https://elpais.com/mexico/2023-06-

23/marcha-del-orgullo-lgbt-2023-en-ciudad-de-mexico-horario-recorrido-y-

transporte.html

Rangel, A. (2024, septiembre 28). Suman más de 277 mil interrupciones legales del 

embarazo de 2007 a 2024 en CdMx. Milenio. 

https://www.milenio.com/politica/comunidad/sedesa-277-mil-interrupciones-

legales-embarazo

Redacción. (2022, noviembre 15). De CdMx a Yucatán: estos estados permiten la 

adopción homoparental en México. Milenio. 

https://www.milenio.com/politica/de-cdmx-a-yucatan-estos-estados-permiten-

la-adopcion-homoparental-en-mexico

Tesis

Ávila Hernández, M. R. (2018). Entre feminismo y conservadurismo: Coaliciones de 

causa y políticas de género en Baja California [Tesis doctoral, El Colegio de la 

Frontera Norte].



207

Molina, M. (2016). Buenos católicos y buenos ciudadanos: Socialización de valores 

entre adolescentes de escuelas religiosas en la Ciudad de México [Tesis doctoral, 

El Colegio de México A.C.]

Morales Sosa, Y. N. (2024). Factores que influyen en los procesos de movilidad religiosa 

de una institución pentecostal: El caso de La Luz del Mundo en la colonia 

Hermosa Provincia, Guadalajara, Jalisco, México, durante el periodo 2014-2024 

[Tesis de maestría, Instituto de Investigaciones Dr. José María Luis Mora].

Ochoa Bohórquez, A. V. (2011). Lo religioso como agente transformador de la cultura: 

Iglesia La Luz del Mundo: Surgimiento, expansión, usos y ceremonias, México-

Colombia 1926–2006 [Tesis de maestría, Universidad Nacional de Colombia, 

Sede Medellín].

Torres Álvarez, N. A. (2016). Construcción histórica del carisma de los dirigentes en La 

Luz del Mundo y la vida cotidiana de la colonia Hermosa Provincia, Guadalajara, 

de 1975 al 2015 [Tesis de licenciatura, Universidad de Guadalajara]. 

Otras fuentes 

Agonu. (1979). Convención sobre la eliminación de todas las formas de discriminación 

contra la mujer (Resolución 34/180). Entró en vigor el 3 de septiembre de 1981.

Caro Luján, N. (2009). Laicidad y derechos sexuales y reproductivos de adolescentes en 

el México actual. En XXVII Congreso de la Asociación Latinoamericana de 

Sociología. VIII Jornadas de Sociología de la Universidad de Buenos Aires. 

Asociación Latinoamericana de Sociología.

Comisión Nacional de Derechos Humanos. (2018, septiembre 20). Entra en vigor la 

Convención sobre la Eliminación de Todas las Formas de Discriminación contra 

la Mujer (CEDAW). https://www.cndh.org.mx/noticia/entra-en-vigor-la-

convencion-sobre-la-eliminacion-de-todas-las-formas-de-discriminacion-0

https://www.cndh.org.mx/noticia/entra-en-vigor-la-convencion-sobre-la-eliminacion-de-todas-las-formas-de-discriminacion-0
https://www.cndh.org.mx/noticia/entra-en-vigor-la-convencion-sobre-la-eliminacion-de-todas-las-formas-de-discriminacion-0


208

Comisión Nacional para Prevenir la Discriminación. (2018). Discriminación por identidad 

de género: Ficha temática. CONAPRED. 

https://www.conapred.org.mx/userfiles/files/Ficha%20PTrans%282%29.pdf

Comisión Nacional para Prevenir la Discriminación. (2018). Ficha temática. 

Discriminación por Identidad de género. CONAPRED. 

https://www.conapred.org.mx/userfiles/files/Ficha%20PTrans%282%29.pdf

Comité Promotor de la Cartilla de Derechos Sexuales. (2020). Cartilla de Derechos 

Sexuales de Adolescentes y Jóvenes (2.ª ed.). 

https://www.gob.mx/issste/articulos/cartilla-de-derechos-sexuales-de-

adolescentes-y-jovenes

Consejo Nacional de Población. (2022, agosto 3). Día internacional de la planificación 

familiar. SEGOB. https://www.gob.mx/conapo/articulos/dia-internacional-de-la-

planificacion-familiar-310156

Consejo Nacional de Población. (2022, diciembre 21). Aniversario del matrimonio 

igualitario en la CDMX y en todo el país. Gobierno de México. 

https://www.gob.mx/conapo/articulos/aniversario-del-matrimonio-igualitario-

en-la-cdmx-y-en-todo-el-pais

Constitución Política de la Ciudad de México. (2017). Capítulo II: De los derechos 

humanos. 

https://infocdmx.org.mx/documentospdf/constitucion_cdmx/Constitucion_%20

Politica_CDMX.pdf

De la Torre, R. (s.f.). Diversidad religiosa en México: hacia una cultura de pluralismo 

[Infografía]. RIFREM. https://rifrem.mx/religionypluralismo/graficas-2-3/

https://www.conapred.org.mx/userfiles/files/Ficha%20PTrans%282%29.pdf
https://www.conapred.org.mx/userfiles/files/Ficha%20PTrans%282%29.pdf
https://www.gob.mx/issste/articulos/cartilla-de-derechos-sexuales-de-adolescentes-y-jovenes
https://www.gob.mx/issste/articulos/cartilla-de-derechos-sexuales-de-adolescentes-y-jovenes
https://www.gob.mx/conapo/articulos/dia-internacional-de-la-planificacion-familiar-310156
https://www.gob.mx/conapo/articulos/dia-internacional-de-la-planificacion-familiar-310156
https://www.gob.mx/conapo/articulos/aniversario-del-matrimonio-igualitario-en-la-cdmx-y-en-todo-el-pais
https://www.gob.mx/conapo/articulos/aniversario-del-matrimonio-igualitario-en-la-cdmx-y-en-todo-el-pais
https://infocdmx.org.mx/documentospdf/constitucion_cdmx/Constitucion_%20Politica_CDMX.pdf
https://infocdmx.org.mx/documentospdf/constitucion_cdmx/Constitucion_%20Politica_CDMX.pdf
https://rifrem.mx/religionypluralismo/graficas-2-3/


209

Diario Oficial de la Federación. (1992, enero 28). Decreto por el que se reforman los 

artículos 3, 5, 24, 27 y 130 de la Constitución Política de los Estados Unidos 

Mexicanos.

Dirección General de Comunicación Social. (2019, abril 23). Despenalización del aborto, 

el derecho de las mujeres a decidir (Boletín UNAM-DGCS-278). 

https://www.dgcs.unam.mx/boletin/bdboletin/2019_278.html

EMI Global. (s.f.). Our mission. https://opusdei.org/es-mx/article/historia-2/

Human Rights Campaign. (2024). LGBT-affirming Christian religious groups. 

https://www.hrc.org/resources/religion-faith

Instituto de Seguridad y Servicios Sociales de los Trabajadores del Estado. (2018, 

marzo). Cartilla de los derechos sexuales y reproductivos de adolescentes y 

jóvenes. SEGOB. https://www.gob.mx/issste/articulos/cartilla-de-derechos-

sexuales-de-adolescentes-y-jovenes

Instituto Nacional de Estadística y Geografía. (2020). Diversidad. Información de México 

para niños. 

https://cuentame.inegi.org.mx/monografias/informacion/df/poblacion/diversid

ad.aspx

Instituto Nacional de Estadística y Geografía. (2020). Número de habitantes. 

Información de México para niños-INEGI. INEGI. 

https://cuentame.inegi.org.mx/monografias/informacion/df/poblacion/

Juárez, F., & Gayet, C. (2005). Salud sexual y reproductiva de los adolescentes en 

México: Evidencias para políticas públicas. Revista de la CEPAL.

La Luz del Mundo. (s.f.). Somos. https://lldm.org/somos/nuestra-fe/

https://www.dgcs.unam.mx/boletin/bdboletin/2019_278.html
https://opusdei.org/es-mx/article/historia-2/
https://www.hrc.org/resources/religion-faith
https://www.gob.mx/issste/articulos/cartilla-de-derechos-sexuales-de-adolescentes-y-jovenes
https://www.gob.mx/issste/articulos/cartilla-de-derechos-sexuales-de-adolescentes-y-jovenes
https://cuentame.inegi.org.mx/monografias/informacion/df/poblacion/diversidad.aspx
https://cuentame.inegi.org.mx/monografias/informacion/df/poblacion/diversidad.aspx
https://cuentame.inegi.org.mx/monografias/informacion/df/poblacion/
https://lldm.org/somos/nuestra-fe/


210

Luhur, W., Lozano-Verduzco, I., & Shaw, A. (2020, diciembre). Opinión pública de los 

derechos de personas trans: México. School of Law, Williams Institute.

Molina Fuentes, M. (2021). ¿Qué significa la laicidad? UNAM, Instituto de 

Investigaciones Jurídicas.

ONU. (s.f.). Derechos sexuales y reproductivos. Derechos Humanos. 

https://hchr.org.mx/historias-destacadas/derechos-sexuales-y-reproductivos-2/

Organización Mundial de la Salud. (2023, septiembre 5). Planificación familiar/métodos 

anticonceptivos. https://www.who.int/es/news-room/fact-sheets/detail/family-

planning-contraception

Organización Mundial de la Salud. (2023, septiembre 5). Planificación familiar/métodos 

anticonceptivos. OMS. https://www.who.int/es/news-room/fact-

sheets/detail/family-planning-contraception

Organización Mundial de la Salud. (2024, abril 25). Derechos reproductivos. OMS. 

https://www.who.int/topics/reproductive_health/es/

Secretaría de las Mujeres. (s.f.). Programa para el Adelanto, Bienestar e Igualdad de las 

Mujeres. Gobierno de la Ciudad de México. 

https://www.semujeres.cdmx.gob.mx/PROABIM

Secretaría de Salud. (2018, julio 11). La planificación familiar es un derecho humano. 

Gobierno de México. https://www.gob.mx/salud/articulos/la-planificacion-

familiar-es-un-derecho-humano

Wikipedia. (2024). Rosario Robles. Wikipedia, La enciclopedia libre. 

https://es.wikipedia.org/wiki/Rosario_Robles 

 

https://hchr.org.mx/historias-destacadas/derechos-sexuales-y-reproductivos-2/
https://www.who.int/es/news-room/fact-sheets/detail/family-planning-contraception
https://www.who.int/es/news-room/fact-sheets/detail/family-planning-contraception
https://www.who.int/es/news-room/fact-sheets/detail/family-planning-contraception
https://www.who.int/es/news-room/fact-sheets/detail/family-planning-contraception
https://www.who.int/topics/reproductive_health/es/
https://www.semujeres.cdmx.gob.mx/PROABIM
https://www.gob.mx/salud/articulos/la-planificacion-familiar-es-un-derecho-humano
https://www.gob.mx/salud/articulos/la-planificacion-familiar-es-un-derecho-humano
https://es.wikipedia.org/wiki/Rosario_Robles


211

ANEXOS
Anexo A. Tablas

 

–



212

–

Fuente: elaboración propia a partir de datos de la Encuesta sobre Religiosidad, Secularización y Derechos Sexuales y Reproductivos 2024

–

Fuente: elaboración propia a partir de datos de la Encuesta sobre Religiosidad, Secularización y Derechos Sexuales y Reproductivos 2024



213

76 -0.2102301 0.1120531 0.9768562 -0.4334513 0.0129911

64 0.2496482 0.1220726 0.9765806 0.0057057 0.4935908

140 -1.44e-09 0.0845154 1 -0.167102 0.167102

-0.4598783 0.1657074 -0.7875322 -0.1322245

              Pr(T<t)=0.0031          Pr(|T| > |t|) =   0.0063 Pr(|T| > |t|) =  0.9969



214

76 -0.7020737 0.0822616 0.7171403 -0.8659473 -0.5382001

64 0.8337125 0.0677047 0.5416373 0.6984155 0.9690095

140 3.80e-09 0.0845154 1 -0.167102 0.167102

-1.535786 0.1090866 -1.751483 -1.320089

 

              Pr(T<t)= 0.0000          Pr(|T| > |t|) = 0.0000 Pr(|T| > |t|) = 1.0000

76 -0.5110841 0.0963799 0.8402205 -0.7030827 -0.3190855

64 0.6069123 0.1028205 0.8225643 0.4014419 0.8123828

140 -1.15E-08 0.0845154 1 -0.167102 0.167102

-1.117996 0.1411882 -1.397168 -0.8388245

 

              Pr(T<t)= 0.0000          Pr(|T| > |t|) = 0.0000 Pr(|T| > |t|) = 1.0000



215



216



217



218



219
























