




LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO
Y LA IGLESIA EN LA CONSOLIDACIÓN

DEL ORDEN LIBERAL, 
MÉXICO, 1856-1910



CENTRO DE ESTUDIOS HISTÓRICOS



EL COLEGIO DE MÉXICO

LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO
Y LA IGLESIA EN LA CONSOLIDACIÓN

DEL ORDEN LIBERAL, 
MÉXICO, 1856-1910

Cecilia Adriana Bautista García



Primera edición, 2012

D.R. © El Colegio de México, A.C.
Camino al Ajusco 20
Pedregal de Santa Teresa
10740 México, D.F.
www.colmex.mx

ISBN 978-607-462-354-3

Impreso en México



[7]

ÍNDICE

Prólogo  11
Introducción 15

I. El Estado y la Iglesia frente a la constitucionalización 
 de la Reforma liberal, 1856-1873 27
 1. La Iglesia y el Estado: los fundamentos 
  de una vieja relación 28
 2. El Congreso Constituyente de 1856 30
 3. La tolerancia de cultos y la constitucionalización 
  de los derechos individuales 43
  Orden público, derechos de las minorías y religión 60
 4. El desafuero eclesiástico 77
 5. La desamortización de bienes eclesiásticos 93
 6. La secularización de los vínculos sociales 107
  El matrimonio civil 109
  La secularización de los cementerios 122
 7. El juramento constitucional 127
 8. Monarquía y Reforma 131
  La propuesta eclesiástica de la monarquía liberal 133
 9. La constitucionalización de las Leyes de Reforma 144
 Conclusión 146

II. La secularización jurídica y la instrumentación
 de la Reforma liberal, 1870-1894 151
 1. La sistematización del derecho liberal mexicano 152
  La instrumentación de los códigos 154
  La codifi cación civil 160
  La codifi cación penal 163
 2. El registro civil 170



8 ÍNDICE

  El clero y el gobierno frente al registro 172
  La dimensión local de la disputa por el control 
  del registro civil 177
  El impacto de la secularización de vínculos 192
 3. El amparo como recurso eclesiástico 202
  La práctica clerical de los recursos legales 209
 Conclusión 228

III. La consolidación de las garantías individuales y la afi rmación
 de la sociedad civil católica (1875-1895) 231
 1. Los principios del asociacionismo católico mexicano 232
 2. Hacia un nuevo pacto: capitalismo, organización 
  católica y control social 242
  La catolización de la economía: trabajo y caridad 246
 3. Asociacionismo moderno y acción católica 261
  El asociacionismo pío 261
  El asociacionismo de corte laboral 268
  El asociacionismo de auxilio social 277
   Las asociaciones laicas 278
   Las congregaciones religiosas de vida activa 283
 4. Las expresiones de la concertación: gobiernos civiles, 
  párrocos y sociedad 301
 Conclusión 314

IV. La Iglesia mexicana, entre la Reforma y la Romanización, 
 (1891-1910) 319
 1. Los concilios provinciales y las reformas eclesiásticas 320
  Episcopado y control eclesiástico 326
  El clero regular y las congregaciones religiosas 331
  Los juicios contra eclesiásticos 337
  La reforma educativa del clero mexicano 340
 2. La romanización del clero mexicano: el Colegio Pío 
  Latinoamericano 344
 3. La visita apostólica de Nicolás Averardi 35
  La disciplina del clero mexicano: la cuestión guadalupana 353
 4. ¿Hacia un nuevo concordato? 371



 ÍNDICE 9

 5. Las relaciones clero-gobierno en la legislación eclesiástica 378
 Conclusión 385

V. Conclusiones 387

Comentario de fuentes 401

Archivos y bibliografía 405





PRÓLOGO

Las disyuntivas del Estado y la Iglesia en la consolidación del orden liberal. 
México, 1856-1910, que tengo el gran honor de presentar a los lectores, es 
una reelaboración de la tesis doctoral discutida en el Centro de Estudios 
Históricos de El Colegio de México en 2009. A diferencia de la tesis, 
el libro reelaboró muchos aspectos que no habían sido sufi cientemente 
profundizados y revisó críticamente la nueva bibliografía aparecida entre 
el 2009 y el 2011. 

Gracias a la excelente organización y del inteligente y penetrante 
análisis de este libro de Cecilia Adriana Bautista García logramos entender 
un aspecto importante y escasamente estudiado de la historia de México. 
En efecto, son escasos los estudios relativos a la relación entre el Estado 
y la Iglesia mientras existen muchos que nos ilustran la historia de la 
Iglesia de este periodo, aunque en todos ellos predomina la idea de un 
fuerte y constante enfrentamiento entre el Estado y la Iglesia. 

Considero por lo tanto que convenga dar la debida importancia a la 
idea central de este libro, que me parece muy bien expresado el título. 
A lo largo de la segunda mitad del siglo XIX y en el primer decenio del 
siguiente se conformó una nueva relación entre el Estado y la Iglesia 
que contribuyó a reforzar la nueva forma estatal sin entrar en confl icto 
con la Iglesia, permitiendo a esta última encontrar en el nuevo contexto 
institucional una nueva e importante función. 

A diferencia de los estudios existentes, Cecilia Bautista García nos 
ilustra que tanto el Estado como la Iglesia buscaron una nueva forma 
de colaboración, sin renunciar el primero –el Estado– a su orientación 
laica, y permitiendo a la Iglesia expandir su defensa de los intereses de la 
religión católica. Esta concertación fue posible porque el liberalismo en 
México, como en otros países católicos, no consideró la religión como 
su enemiga, convicción en la cual coincidían tanto los gobernantes co-
mo los gobernados. El liberalismo, una vez alcanzado su objetivo de 

[11]



12 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

abolir los fueros y privilegios eclesiásticos, buscó el entendimiento con la 
Iglesia, bajo el supuesto que la gran mayoría de los mexicanos del siglo XIX 
consideraban la religión católica un aspecto signifi cativo de su identidad. 

La gran contribución que ofrece este libro tiene también que ver 
cómo los actores sociales buscaron el sendero para establecer una concer-
tación entre ambas instancias, ambas consideradas fundamentales para 
el orden político, económico, social y cultural del país. 

La lectura de este libro nos muestra con gran detalle la red que hizo 
posible este entendimiento. Se trata de la red de intereses capaces de 
conjugar la voluntad de los actores eclesiásticos con la de los actores que 
tenían responsabilidades de gobierno a diferentes niveles. Esto signifi ca 
que la nueva relación entre el Estado y la Iglesia no dependió exclusi-
vamente de los acuerdos entre la presidencia de la república y la cúpula 
eclesiástica mediadas por Roma. 

Con inteligencia y con base en un óptimo conocimiento crítico de 
la bibliografía y de las fuentes gubernamentales y eclesiásticas, la autora 
nos narra cómo la construcción de la nueva relación encuentra su primer 
nivel en el papel que desempeñan los párrocos y los jefes políticos, a nivel 
local; los gobiernos estatales y los obispos y los cabildos eclesiásticos, a 
nivel regional; y el gobierno federal y la curia metropolitana, a nivel na-
cional. Esta pluralidad de actores nacionales encontraron en el horizonte 
del gobierno universal de la Iglesia, Roma, el apoyo necesario para dar 
vida a una relación no antagonista. 

La nueva relación no se dio de una vez por todas sino que se fue 
construyendo con base en el mutuo respeto de la distinción entre la es-
fera estatal y la esfera religiosa, establecida en la Constitución de 1857, y 
con la progresiva aceptación por parte de la Iglesia de que los gobiernos 
liberales no eran contrarios a las prácticas católicas de la población mexi-
cana. De allí que se pueda decir que el resultado fi nal, que vemos en los 
últimos decenios del porfi riato, fue que los laicos y religiosos no liberales, 
terminaron por aceptar la ideología liberal así como los liberales, laicos o 
religiosos, dejaron de ser contrarios a las prácticas de la religión católica. 

La concertación entre el Estado y la Iglesia tuvo importantes recaídas 
que van más allá de la creación de este nuevo consenso fundamental para 
ambos. En efecto, como ilustra Cecilia Bautista en el capítulo 3, la co-
laboración facilitó la renovación de las formas antiguas de la cooperación 
social de la Iglesia –las cofradías y las hermandades–, dando nacimiento a 



 INTRODUCCIÓN 13

nuevas formas de asociacionismo como la Acción Católica y las sociedades 
de socorros mutuos, que tendrán un papel importante en la Revolución 
a través del partido católico, y en los decenios fi nales del siglo XIX como 
sostén de las demandas al gobierno de servicios públicos por parte de la 
ciudadanía. Ello fue posible porque el asociacionismo católico reelaboró 
muchas formas organizativas impulsadas por el Estado laico. 

Todos estos aspectos son analizados con gran claridad expositiva 
por parte de la autora. Personalmente considero que esta aportación 
historiográfi ca de Cecilia Bautista contribuye a hacermos comprender la 
gran importancia que tuvo el liberalismo en la conformación de la forma 
estatal y eclesiástica de la contemporaneidad mexicana. 

MARCELLO CARMAGNANI





INTRODUCCIÓN

A mediados del siglo XIX, monseñor Víctor Eyzaguirre reporta como re-
sultado de su visita a Latinoamérica para evaluar el impacto liberal sobre 
la Iglesia católica que, luego de “medio siglo de sangrientas revoluciones 
[…] presenta en todos los Estados católicos de América una situación 
particular; siempre combatiendo pero jamás vencida”.1 El caso particular 
era el de México, pues las reformas liberales en materia eclesiástica habían 
llevado “al país más rico y más opulento de la América a la indigencia 
y a la miseria”.2

Las opiniones sobre el golpe fatal que representó para la Iglesia el 
ascenso del liberalismo no han dejado de estar presentes en una parte im-
portante de la historiografía especializada. Las investigaciones dedicadas 
a explorar el tránsito del llamado antiguo régimen hacia la modernidad 
decimonónica han ligado el problema de la relación entre la Iglesia y el 
poder político, en mayor o menor medida, al de la secularización. Uno de 
los aspectos en que se basa esa apreciación es que los regímenes consi-
derados modernos, identifi cados con una serie de paradigmas políticos de 
corte secular y democrático, parecieron alejarse del modelo de gobierno 
que reconocía la legitimidad de la unión Estado-Iglesia. Al menos dos 
posturas parecen identifi carse en los estudios sobre la secularización y 
laicidad del Estado mexicano en el siglo XIX: por un lado, está la corrien-
te que señala la existencia de una ruptura Estado-Iglesia a partir de la 
acción política del Estado que buscó su desvinculación de los asuntos 

1 Eyzaguirre, José Ignacio Víctor, Los intereses católicos de América, París, Librería 
de Garnier Hermanos, 1859, t. I, pp. V-VI.

2 Eyzaguirre, 1859, t. II, p. 361. Ignacio Víctor Eyzaguirre nació en Chile donde 
ejerció gran parte de su ministerio sacerdotal y donde llegó a ser obispo. Llegó a Roma 
en 1857 donde se vinculó con el papado y sirvió de enlace diplomático realizando varias 
visitas a los países de América Latina en las siguientes décadas. Participó activamente en 
la fundación del Colegio Pío Latinoamericano. En 1859 fue nombrado protonotario 
apostólico y en 1860 ablegado de la Santa Sede en América Latina.

[15]



16 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

eclesiásticos, en tanto que la religión ya no representó una forma de le-
gitimidad para el poder político, sino que, por el contrario, en su forma 
institucionalizada se convirtió en un obstáculo para la expansión de un 
modelo político con aspiraciones liberales y modernas.3 Otra corriente 
afi rma que la formación del Estado independiente mexicano se funda-
mentó sobre una base católica que legitimó su funcionamiento dándole 
coherencia y sustento, como uno de los pocos elementos de identidad 
en la sociedad pluriétnica de ese momento. Se afi rma, además, que aun 
después de proclamada la separación Estado-Iglesia siguieron existiendo 
referencias religiosas que, dada su carga simbólica, fueron retomadas para 
legitimar la constitución del nuevo gobierno civil.4

Cabe señalar que durante varias décadas, la orientación de los 
estudios sobre la relación Estado-Iglesia tuvo el tamiz de la posición 
ideológica de sus autores, pues muchos de ellos fueran escritos como 
parte de la difusión de una determinada postura ideológica respecto de 
ese problema.5 Obras recientes han abordado importantes aspectos de 
la relación Estado-Iglesia en periodos marcados por los gobiernos civiles 
(Reforma Liberal, Segundo Imperio, República Restaurada, Porfi riato).6 

En este sentido, se pueden considerar cuatro temas centrales: la Reforma 
Liberal de 1857 y su impacto; la participación de la Iglesia en el Segun-
do Imperio; la situación de la Iglesia durante la República Restaurada; 
la llamada política de conciliación Estado-Iglesia en el porfi riato; y el 

3 Hale, 1972; Ramos, Luis, “La iglesia y la consolidación del Estado mexicano 
en el siglo XIX”, en Anámnesis (Revista de Teología), México, Frailes Dominicos de la 
Provincia de Santiago, vol. 2, núm. 3, enero-junio de 1992, pp. 79-99; Lira, Andrés, 
“Laicidad y democracia”, Blancarte, Roberto (comp.), Laicidad y valores en un Estado 
democrático, México, El Colegio de México, 2000, pp. 17-32.

4 Ibarra, 1999; Annino, 1999, Ceballos, 2000. Connaughton, 2001.
5 Entre las obras que apologizan la reforma liberal en México y caracterizan la 

Iglesia católica mexicana como una institución reaccionaria, véase, por ejemplo, Toro, 
Alfonso, La Iglesia y el Estado en México, México, Talleres Gráfi cos de la Nación, 1927. 
Por otra parte, existen obras en las que se describe a la Iglesia como una institución 
mártir acosada por la actitud impía de los gobiernos liberales. Una de las obras clásicas 
es la del padre Mariano Cuevas, Historia de la Iglesia en México, t. V, México, Editorial 
Revista Católica,1928 y Regis Planchet, La cuestión religiosa en México, México, Ed. 
Moderna, 1957.

6 Véase Gómez Ciriza, 1977, Galeana, Patricia (comp.), Relaciones Estado-Iglesia, 
encuentros y desencuentros, México, Archivo General de la Nación, Secretaría de Gober-
nación, 1999; Ramos Gómez-Pérez, 1995.



 INTRODUCCIÓN 17

nacimiento del catolicismo social con la reinserción de los católicos a la 
vida política. La mayoría de los temas han sido revisados, por separado, 
desde la perspectiva de la historia de la Iglesia.7

Algunas investigaciones muestran aspectos de la respuesta inicial 
del clero a la reforma liberal, en donde se intenta explicar, a partir de 
una rivalidad ideológica insalvable, donde el clero está en oposición 
continua al liberalismo.8 La pauta marcada por otros historiadores parte 
de la premisa central de que el proyecto liberal entró en confl icto con la 
Iglesia católica en su pretensión de instaurar un nuevo orden y romper 
con los lazos corporativos del antiguo régimen que la sociedad mexicana 
tenía en ese momento.9

Otras publicaciones han puesto en evidencia que los liberales busca-
ban lograr la secularización de la sociedad y la política, no la desaparición 
de la Iglesia católica, que desde mediados del siglo XVIII experimentaba 
un periodo de crisis. Sin embargo, el proyecto liberal se presenta co-
mo un pensamiento acabado, por lo menos en lo que toca a la cuestión 
eclesiástica, con objetivos muy precisos, cosa que está lejos de suceder. 
De igual manera, tanto los estudios del Estado como de la Iglesia, se 
presentan como dos realidades antagónicas que conviven pero que no 
se mezclan. Otros han apuntado los matices de esta afi rmación, pues 
la Reforma implicó un largo y complicado tramo con distintos ritmos, 
matices y propuestas que no se explican sólo por una posición ideológica 
anticlerical por parte de los liberales, o por una ideología atrasada por 
parte del clero.

Un ejemplo es la obra de Sinkin, que complejiza el análisis de la 
Reforma liberal al añadir elementos que vinculan la cuestión política 
con el desarrollo económico, social y educativo. Su investigación muestra 
la fl exibilidad alcanzada por la práctica de la política liberal en materia 

7 En esto se incluyen las historias generales: Alvear Acevedo, Carlos, La Iglesia en la 
historia de México, México, Jus, 1975 y Chávez Sánchez, Eduardo, La Iglesia de México, 
entre dictaduras, revoluciones y persecuciones, México, Porrúa, 1998.

8 El estudio de Morales plantea el problema desde una perspectiva más bien dis-
cursiva. Morales, Francisco, “Procesos internos de reforma en las órdenes religiosas. 
Propuestas y obstáculos”, en Manuel Ramos (comp.), Memoria del Primer Coloquio 
Historia de la Iglesia en el siglo XIX, México, Centro de Estudios de Historia de México 
Condumex, 1998.

9 Bazant, Jan, “La Iglesia, el Estado y la sublevación conservadora de Puebla en 
1856”, en Historia Mexicana, 135, vol. XXXIV (3), México, El Colegio de México, 
enero-marzo de 1985, pp. 93-109. Hamnett, Brian, Juárez, Nueva York, Longman, 1997.



18 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

eclesiástica, como parte de las complejidades que caracterizaron al li-
beralismo mexicano. El caso de la reforma liberal en México se plantea 
como un ejemplo de la manera en que se da la formación del Estado 
moderno, en un medio donde se privilegia la violencia como medida de 
solución a los problemas políticos y sociales, frente a la escasa formación 
de instituciones.10 En ese sentido es la propia formación institucional del 
Estado, la que incide directamente en la situación de la Iglesia católica.

De igual manera, otras propuestas historiográfi cas que siguen esta 
línea han matizado la idea tan generalizada de la preeminencia de Juárez 
y del problema eclesiástico en el proceso de reforma liberal, proponiendo 
el rescate de otras fi guras, principalmente aquellas ligadas a la opinión 
pública a través de su actividad periodística. Este es el caso de Jacqueline 
Covò, quien contrasta los principios ideológicos generales del liberalismo, 
con la propuesta concreta que los distintos sectores liberales mexicanos 
pretendieron llevar a la práctica, resaltando el aspecto pragmático de los 
pensadores.11 Covò coincide con Sinkin en que el confl icto Estado-Iglesia 
fue apreciado de distintas maneras por los diversos grupos de liberales y 
conservadores, además de que no siempre fue radical y resulta sólo una 
parte del gran problema de la Reforma.

Estas preocupaciones han tenido continuidad en aquellos trabajos 
que abordan algunas de las preocupaciones sobre la recepción clerical 
de la Reforma, haciendo énfasis en la diversidad de grupos católicos y 
en la manera en que un buen número de eclesiásticos se adhiere a los 
postulados liberales. En este sentido, resulta esclarecedora la propuesta 
que ubica al clero en la dinámica de las transformaciones modernas y 
seculares, lejos de los tradicionales esquemas.12

10 Sinkin, Richard, The Mexican Reform 1855-1876, Institute of Latin American 
Studies, The University of Texas at Austin, 1979.

11 Covò, Jacqueline, Las ideas de la reforma en México 1855-1861, Universidad 
Nacional Autónoma de México, 1986.

12 Connaughton, Brian F., “Soberanía y religiosidad: la disputa por la grey en el 
movimiento de la Reforma”, en Alicia Tecuanhuey (coord.), Clérigos, políticos y políti-
ca. Las relaciones Iglesia y Estado en Puebla, siglos XIX-XX, Instituto de Ciencias y Artes, 
BUAP, México, 2002, pp. 101-121. “The Enemy Within: Catholics and Liberalism in 
Independent Mexico, 1821-1860”, en Jaime Rodríguez, The Divine Charter. Constit-
tutionalism an Liberalism in Nineteeth-Century, Lanham Md., Rowman dan Littlefi eld 
Publishers, 2006, pp. 183-202. “Una ruptura anunciada: los catolicismos encontrados 
del gobierno liberal y el arzobispo Garza y Ballesteros”, en Jaime Olveda (coord.), Los 



 INTRODUCCIÓN 19

Las investigaciones dedicadas a los periodos posteriores se enfocan a 
discernir la participación de la jerarquía católica en la empresa del Segun-
do Imperio y en la manera en que su política eclesiástica representó una 
gran desilusión para los eclesiásticos imperialistas y para los conservado-
res.13 Posteriormente, abundan los estudios que muestran las principales 
ideas que orientan la reorganización eclesiástica y los proyectos de la 
jerarquía encaminados a sortear el impacto de la Reforma,14 y el papel 
que en ello tiene la acción social de los católicos,15 que logra convertirse 

obispos de México frente a la reforma liberal, México, El Colegio de Jalisco, UAM-X, AUBJO, 
2007, pp. 27-55.

13 Galeana, Patricia, Las relaciones Iglesia-Estado durante el Segundo Imperio, México, 
Universidad Nacional Autónoma de México, 1991; Pani, Erika, Para mexicanizar el 
Segundo Imperio: el imaginario político de los imperialistas, México, El Colegio de México, 
Instituto Mora, 2001.

14 Manuel Olimón explica los planteamientos para reformar a la Iglesia mexicana, 
a través de dos documentos elaborados por la jerarquía clerical. El primero, fechado 
en 1866, pertenece a la época del Segundo Imperio cuando los obispos mexicanos, 
presididos por el arzobispo de México, deliberan sobre las modifi caciones a un proyecto 
para la celebración de un concordato. El otro documento del que se hace mención es la 
Instrucción Pastoral que suscriben los arzobispos de México, Guadalajara y Michoacán 
en 1875, en la cual se exhorta principalmente a la mayor participación de los laicos en 
las obras de educación y de benefi cencia. No obstante, no se explican los elementos que 
constituyeron a dicho proyecto, ni sus implicaciones en los años posteriores, pero afi rma 
que éste tuvo un resultado palpable a fi nales del siglo XIX. Manuel Olimón Nolasco, 
“El proyecto de reforma de la Iglesia en México, 1867-1875”, en Álvaro Matute, Evelia 
Trejo y Brian Connaughton (coords.), Iglesia, Estado y sociedad en el siglo XIX, México, 
Porrúa, 1995. Sobre el planteamiento de la reforma de las órdenes religiosas véase, 
además, Morales, Francisco, “Procesos internos de reforma en las órdenes religiosas. 
Propuestas y obstáculos”, en Manuel Ramos (comp.), Memoria del Primer Coloquio 
Historia de la Iglesia en el siglo XIX, México, Centro de Estudios de Historia de México 
Condumex, 1998.

15 La obra de Jorge Adame Goddard se centra en el análisis de las principales ideas 
que orientan la acción social de los católicos en ese periodo, principalmente a raíz de la 
promulgación de la encíclica Rerum Novarum en 1891. A través de una serie de fuen-
tes en las que predominan los impresos emitidos por la jerarquía, tanto del laicado 
como de la jerarquía clerical, el autor da cuenta de varias de las ideas que caracterizan 
al proyecto social de reorganización eclesiástica, principalmente en la república restau-
rada y en el porfi riato. Afi rma que al triunfo de la República, la Iglesia se encontraba 
desorganizada y con escasos recursos, pero que fue en el porfi riato cuando se “diseña 
la forma de adaptación al Estado liberal que practicaron los católicos conservadores 
y la Iglesia, forma que se consolidaría a lo largo del gobierno de Porfi rio Díaz” (p. 17). 



20 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

en una verdadera movilización a partir de la encíclica Rerum Nova-
rum en 1891. La historiografía enfocada al desarrollo socioinstitucional de 
doctrina del catolicismo social, pone énfasis en aquellos sectores católicos 
que construyen un proyecto y un discurso de sociedad católica “alter-
na”, opuesta a un mundo secular que los rechaza y que ellos también 
rechazan.16 Desde esa perspectiva el autor presenta dos realidades que 
se confrontan y desarrollan paralelamente: la del Estado liberal y la de 
la Iglesia y los católicos. Esta última es una realidad irreconciliable que 
deja poco espacio al acercamiento con el proyecto liberal.

Estudios generales y particulares destacan las facilidades otorgadas 
por el régimen de Díaz para lograr la proliferación de las organizaciones 
católicas.17 Quizá la obra más signifi cativa, por referir los elementos 
que la historiografía ha reiterado sobre la “conciliación” Estado-Iglesia 

Adame Goddard, Jorge, El pensamiento político y social de los católicos mexicanos, México, 
El Colegio de México, 1981.

16 Las obras de Manuel Ceballos continúan los estudios del catolicismo social en 
México. En esos trabajos el autor se enfoca a los aspectos sociales e institucionales 
en torno a la “cuestión social”, a partir de la revisión de los informes producidos por 
diferentes organizaciones católicas, las cartas pastorales y los documentos ofi ciales de 
Roma, para trazar la forma en que va creciendo la movilización entre los distintos 
sectores de la catolicidad mexicana. Ceballos, Ramírez, Manuel, “La Encíclica Rerum 
Novarum y los trabajadores católicos en la Ciudad de México (1891-1913)”, en Histo-
ria Mexicana, núm. 129, El Colegio de México, vol. XXXIII (1), 1983. La democracia 
cristiana en el México liberal: un proyecto alternativo (1867-1929), México, Imdosoc, 
1986. El catolicismo social, un tercero en discordia, Rerum Novarum, la “cuestión social” 
y la movilización de los católicos mexicanos (1891-1911), México, El Colegio de México, 
1991a. “Las lecturas católicas: cincuenta años de literatura paralela (1867-1917)”, 
en Ceballos Ramírez, Manuel, Historia de Rerum Novarum en México (1867-1931), 
México, Imdosoc, 1991b. “Las organizaciones laborales católicas a fi nales del siglo 
XIX”, en Álvaro Matute, Evelia Trejo y Brian Connaughton (coords.), Iglesia, Estado 
y sociedad en el siglo XIX, México, Porrúa, 1995, pp. 367-395. Este tema ha desperta-
do un signifi cativo interés entre los historiadores, véase Arenal Fenochio, Jaime del 
[et al.], Catolicismo social en México: teoría, fuentes e historiografía, Monterrey, México, 
Academia de Investigación Humanística, 2000.

17 Muriá, José María, “Iglesia y Estado en Jalisco durante la República Restaurada 
y el Porfi riato”, en Secuencia, enero-abril, México, 1988, pp. 43-50. Alicia Puente 
Lutteroth, en el ensayo “Repercusiones sociales de una política de conciliación”, consi-
dera que la Iglesia durante el porfi riato tiene la oportunidad de fortalecer su presencia 
pública, su organización, sus centros de formación y sus actividades religiosas, haciendo 
énfasis en la nueva distribución de obispados y en el aumento del número de obispos, 
seminaristas, sacerdotes, etc. Puente Lutteroth, Alicia, “Repercusiones sociales en una 



 INTRODUCCIÓN 21

durante el porfi riato, es la de Robert D. Conger, Porfi rio Diaz and the 
church hierarchy, 1876-1911.18 La investigación es de las primeras en 
abordar la conciliación entre el presidente Díaz y la jerarquía mexicana, 
principalmente a través de los documentos extraídos de la Colección 
Porfi rio Díaz de la Universidad Iberoamericana. El objetivo del autor es 
examinar la forma en que el presidente Díaz logra el apoyo de la Iglesia 
y la manera en que las Leyes de Reforma pasan a ser letra muerta, sin 
aplicación posible en atención a la conciliación. Conger parte de explicar 
la necesidad que tuvo Díaz para acercarse a la Iglesia en un intento por 
estabilizar la política interna de México, y dar credibilidad a su gobierno 
en el extranjero. Explica que la conciliación Estado-Iglesia en México 
se extiende desde el porfi riato hasta los gobiernos priístas de las últimas 
décadas del siglo XX, donde las esposas de los presidentes se convierten 
en las principales intermediarias. Intenta demostrar que el porfi riato 
consolidó un presidencialismo fuerte que propició el restablecimien-
to del patronato colonial, en donde la voz del presidente se impuso como 
factor dominante en la política eclesiástica interna, comenzando por la 
elección de candidatos a ocupar las sedes episcopales.

Varios trabajos explican la incursión de los católicos mexicanos en 
la política del país, a fi nes del siglo XIX y principios del XX.19 De igual 

política de conciliación”, en Hacia una historia mínima de la Iglesia en México, México, 
Imdosoc, 1993.

18 Conger, Robert D., Porfi rio Diaz and the church hierarchy, 1876-1911, Albu-
querque, N. M. University of New Mexico, 1985.

19 Dos trabajos que en específi co dedican a revisar las actividades de los católicos en 
el periodo que abarca el porfi riato y la revolución son: O’Dogherty Madrazo, Laura, “El 
ascenso de una jerarquía eclesial intransigente, 1890-1914”, en Historia de la Iglesia en el 
siglo XIX, Manuel Ramos (comp.), México, Condumex, 1988, pp. 179-198. “De Urnas 
y sotanas. El Partido Católico Nacional en Jalisco”, tesis para obtener el grado de doctor 
en historia, México, El Colegio de México, 1999. En el primero aborda la actuación 
de los mexicanos egresados del Colegio Pío Latinoamericano de Roma, recurriendo a 
documentación de los archivos romanos. A ese grupo lo califi ca como una jerarquía 
intransigente que ayuda a acotar el poder de las iglesias locales favoreciendo la centrali-
zación eclesiástica. En el segundo título se reconstruye la formación y el crecimiento del 
Partido Católico Nacional y la forma en que establece una vinculación con sectores de 
la clerecía, grupos de seglares y otras asociaciones en el resto de la República. Defi ne el 
programa político del partido y sus etapas hasta llegar a su participación política durante 
los gobiernos de Francisco León de la Barra, Francisco I. Madero y Victoriano Huerta.



22 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

manera, ha llamado la atención la educación de los católicos mexicanos 
en Roma como parte de la transformación mundial del catolicismo.20

No obstante, resulta sorprendente que de los estudios sobre los 
diversos aspectos de la Iglesia en el porfi riato sea poco referida la visita 
apostólica de Nicolás Averardi a México (1896-1899), tomando en 
cuenta que se podría considerar como una de las mejores expresiones de 
la conciliación de la jerarquía con el gobierno de Porfi rio Díaz a la que 
repetidamente se refi ere la historiografía.21

La cuestión de la secularización ha cobrado interés en los últimos 
años, destacándose el aporte de la Reforma liberal y la forma en que, 
a partir de entonces, el Estado avanza a costa del poder eclesiástico.22

20 Una investigación en particular sigue la temática de la educación del clero lati-
noamericano en Roma, a través de un extenso recorrido, espacial y temporal que abarca 
más de cien años. El texto está dedicado principalmente a dilucidar el funcionamiento 
institucional de la educación romana con que fueron formados una buena cantidad 
de sacerdotes de distintos países de América Latina. Edwards, Lisa Marie, “In Science 
and Virtue: The Education of Latin American Clergy, 1858-1967”, tesis doctoral, 
Universidad de Tulane University, 2002.

21 Romero de Solís, José Miguel, El aguijón de espíritu. Historia contemporánea de 
la Iglesia en México (1892-1992), Zamora, El Colegio de Michoacán, 2005. Igualmente 
escasos resultan los estudios propios sobre la reorganización eclesiástica, encontrándose 
el de Manuel Olimón, que aborda los intentos de reforma interna de la Iglesia mexicana 
durante el Segundo Imperio, en que los obispos mexicanos presididos por el arzobispo 
de México, deliberaron sobre las modifi caciones a un proyecto ya existente para la ce-
lebración de un concordato. Estos cambios se referían a la administración de la Iglesia, 
específi camente en las cuestiones relativas al arreglo de las propiedades nacionalizadas, 
al manejo de cuestiones económicas y al estado de las órdenes monásticas. Olimón, 
1995. Estudios más específi cos y recientes muestran varios aspectos de algunas gestiones 
episcopales, el caso más destacado es el de Eulogio Gillow, obispo en Oaxaca. Daniela 
Traffano explora algunas de las formas que tomó la recomposición local de la iglesia 
oaxaqueña en manos de ese prelado, quien tuvo una trayectoria infl uyente dentro del 
episcopado mexicano. Traffano, 2000. Para España, Higueruela del Pino muestra el 
caso de un obispo liberal. Higueruela del Pino, Leandro, “El catolicismo liberal de 
don Antonio Posada, obispo de Murcia”, Colloque International Liberalisme Chretien et 
Catholicisme Liberal en Espagne, France et Italie dans la Premiere Moitie du XIXè Siecle, 
Francia, Universidad de Provence, 1987, pp. 361-398.

22 Una de las preguntas centrales que intentan responder algunos estudios es qué se 
entiende por secularización y cuál ha sido su alcance en México. Blancarte J. Roberto, 
Laicidad y valores en un Estado democrático, México, El Colegio de México, 2000. “Lai-
cidad y secularización en México”, en Estudios Sociológicos, México, Centro de Estudios 
Sociológicos, El Colegio de México, vol. XIX, núm. 57, 2001, pp. 843-855. Dorantes 



 INTRODUCCIÓN 23

A pesar de los abundantes estudios, existen aspectos que es convenien-
te volver a revisar, particularmente desde las disyuntivas que generó tanto 
al Estado como a la Iglesia la instauración del orden liberal, en periodos 
más o menos amplios en los que se pueda hacer un seguimiento, si no 
exhaustivo, sí puntualizado de aspectos específi cos que nos den cuenta 
de esta relación. Si bien existen importantes avances,23 resulta pertinente 
explorar estas disyuntivas como parte de un proceso de varias décadas 
que puede plantearse bajo el seguimiento de líneas de análisis, fuera de 
una periodización convencional.

Lo que propone el presente estudio es mostrar las disyuntivas que 
generó la interacción entre la Iglesia y el Estado en el periodo que va 
de 1856 a 1910. La presente investigación pretende exponer, a través de 
aspectos puntuales, ciertas líneas que toma el camino de la relación 
Estado-Iglesia en el proceso de consolidación del régimen liberal. En 
ese sentido, no se busca hacer una historia, ni del Estado ni de la Iglesia, 
sino analizar ciertos puntos de interacción de carácter político-institu-
cional que se dan entre ambos polos. Es necesario destacar que el diálogo 
y la tensión entre el Estado y la Iglesia serán visualizados a través de su 
interconexión en el proceso de institucionalización de la reforma liberal.

El estudio del proceso de convergencia que se dio entre el Estado 
y la Iglesia en la segunda mitad del siglo XIX y la primera década de la 
siguiente centuria requirió plantear una periodización fl exible y la selec-
ción de puntos considerados nodales para exponer los términos de esa 
relación. La fl exibilidad deriva de la centralidad de los problemas de 
análisis que surgen y tienden a desvanecerse sucesivamente a lo largo de la 

González, Alma, “Lectores católicos, secularización y protestantismo en el siglo XIX”, 
Estudios del hombre, pp. 153-174.

23 Destacan estudios para regiones específi cas en el interior de la República: Franco 
Savarino expone la manera en que se da la interacción entre los gobiernos civiles y el clero 
en Yucatán durante el porfi riato, a partir de puntos de encuentro y objetivos comunes. 
Por su parte, la investigación de Daniela Traffano también se enfoca a la interacción 
entre el clero, los gobiernos civiles y la población indígena en Oaxaca, en el contexto de 
la transformación liberal, mostrando los periodos y las formas de interacción entre los 
actores: la aplicación de la transformación legal, los intentos de organización del clero, 
y las propuestas y respuestas de la sociedad. Savarino, Franco, “Religión y sociedad en 
Yucatán durante el porfi riato”, en Historia Mexicana, vol. XLVI, núm. 3, México, El 
Colegio de México, 1996, pp. 617-651. Traffano, Daniela, “Indios, curas y nación la 
sociedad indígena frente a un proceso de secularización. Oaxaca, siglo XIX”, tesis doctoral, 
El Colegio de México, Centro de Estudios Históricos, 2000.



24 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

construcción de la nueva relación. De allí que mi investigación se integra 
en cuatro capítulos. En el primero el argumento central atañe a la forma 
en que los debates del Congreso de 1856-1857 intentan proyectar un 
marco legislativo que condense los cambios presentados desde décadas 
anteriores y el nuevo impulso para instaurar la reforma política liberal 
en México que incluye, como parte de sus objetivos más importantes, el 
fortalecimiento del poder y las facultades del Estado y la defi nición 
del individuo como nuevo actor político. Ese cambio implica el recono-
cimiento de una serie de derechos y garantías a los individuos, dentro de 
los postulados marcados por el iusnaturalismo moderno.

Pretendo mostrar cómo esta serie de cambios, plasmados bajo la im-
pronta del derecho positivo, llevan a una nueva interacción entre distintos 
grupos sociales, las autoridades civiles y las autoridades eclesiásticas, y 
forman parte de una etapa de constitucionalización de los principios 
de la doctrina liberal que concluye a mediados de la década de 1870, 
con la elevación constitucional de las Leyes de Reforma.

Una vez analizada la trasformación acontecida entre 1856 y 1873, 
que encuentra en la Constitución de 1857 la consagración de los valo-
res y principios de la nación que se pretendía formar, estudio el pasaje 
desde el hecho constitucional a la institucionalización de los principios 
liberales, es decir, a la creación de los instrumentos que hacen posibles las 
prácticas sociales. En el segundo capítulo se estudian los mecanismos de 
instrumentación, jurídicos particularmente, de las bases constitucionales 
ya emitidas, y su impacto en la relación clero-gobierno-sociedad. Todo 
esto constituye un proceso de transición legal, el cual se enfoca particu-
larmente desde 1870 hasta mediados de la década de 1890, cuando tiene 
lugar la formación de los códigos legales y su instrumentación.

En el tercer capítulo se expone la manera en que las transformacio-
nes que tienen lugar en el plano secular infl uyen para la emergencia de 
nuevas formas de organización católica que validan el ejercicio de los 
derechos individuales, en el marco de la expansión de nuevas sociabili-
dades en la segunda mitad del siglo XIX. Este cambio está acompañado 
de una reorganización eclesiástica interna, marcada por un proceso de 
centralización de la autoridad pontifi cia. Pretendo mostrar que, lejos 
de ser estática, la relación Estado-Iglesia en el periodo que comprende 
parte de la República Restaurada y del Porfi riato, se desenvuelve activa-
mente al enlazar procesos y acontecimientos que acercan a las autoridades 
civiles y eclesiásticas, a partir de la problemática institucional de cada 
una, y en torno a una serie de problemas sociales.



 INTRODUCCIÓN 25

En el último capítulo se abordan las características que distinguen 
al proceso de romanización de la Iglesia mexicana a fi nes del siglo XIX: la 
formación de una parte del episcopado en Roma, la visita apostólica de 
Nicolás Averardi y la celebración de los concilios provinciales. El interés 
radica en explicar la manera en que el equilibrio logrado entre el clero 
y el gobierno motiva el último intento por restablecer formalmente las 
relaciones Estado-Iglesia, a través de las gestiones del visitador apostólico 
Nicolás Averardi, en un contexto donde el gobierno y el clero han coin-
cidido en una serie de acuerdos. Por otro lado, se revisan las reformas 
plasmadas en los concilios provinciales.

Cabe señalar que están lejos de los objetivos que plantea esta inves-
tigación el desarrollo de la participación de los católicos –de diversas 
tendencias ideológicas y políticas–, así como el interesante tema del 
clero parroquial, cuyo posicionamiento en este largo proceso implicaría 
un estudio aparte.

Me resulta muy grato expresar mi reconocimiento a todas las per-
sonas e instituciones que de diversas maneras intervinieron para que 
mis cursos de doctorado y la investigación que aquí presento llegaran 
a su término.

Mis estudios y parte de esta investigación fueron llevados a cabo 
gracias a la beca otorgada por el Consejo Nacional de Ciencia y Tecno-
logía (Conacyt). De igual manera, agradezco el fi nanciamiento de la beca 
otorgada por El Colegio de México. Dos programas fueron importantes 
para el respaldo del presente estudio: el Programa de Becas para Estu-
diantes Distinguidos 2005, otorgado por el entonces Instituto Nacional 
de Estudios Históricos sobre la Revolución Mexicana (ahora, Instituto 
Nacional de Estudios Históricos de las Revoluciones de México); y 
el Programa de Becas de Movilidad Académica ANUIES-Santander, de 
enero-mayo de 2007.

Deseo dejar constancia de mi gratitud a las instituciones y personas 
que hicieron posible la publicación de este texto: el Centro de Estudios 
Históricos de El Colegio de México, A.C., en especial a su director, 
Dr. Ariel Rodríguez Kuri; de igual manera a la Facultad de Historia de 
la Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo, y a su director 
el Mtro. Alonso Torres Aburto. La coedición pudo ser posible gracias 
al apoyo del Fideicomiso Historia de las Américas y, en especial, de su 
directora la Dra. Alicia Hernández Chávez. De igual manera, agradezco 
el interés del Dr. Marcello Carmagnani Fusco, director de la tesis de 
doctorado, base de este libro, con quien estoy en deuda por su labor 



26 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

formativa, compromiso constante y estímulo académico en el desarrollo 
de esta investigación. Durante los dos seminarios de tesis desarrollados 
en el programa de Doctorado, mis lectores: Dra. Alicia Hernández 
Chávez, Dra. María Luna Argudín, Dra. Ana Carolina Ibarra y el Dr. 
Brian Connaughton, quien desde hace años ha tenido la amabilidad de 
facilitarme material bibliográfi co y comentar algunos de mis textos. Todos 
ellos contribuyeron de manera sustancial con sugerentes comentarios y 
orientaciones para ampliar la perspectiva de mi investigación.

A las secretarias del Centro de Estudios Históricos, Irene Rosa María 
Quiroz Ramírez, Graciela San Juan y María del Pilar Morales, por sus 
amables atenciones. Al personal de la Biblioteca Daniel Cosío Villegas, 
de El Colegio de México, quienes con su trabajo cotidiano y amabilidad 
facilitaron mis estudios.

Al personal del Archivo Histórico del Arzobispado de México, 
particularmente a su director, Pbro. Lic. Gustavo Watson Marrón, y a 
los maestros Berenise Bravo Rubio y Marco Antonio Pérez Iturbe, por 
sus atenciones y generosidad. Asimismo al personal de la Biblioteca del 
Seminario Conciliar de México y de la Biblioteca Pública Universitaria 
de la Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo, en especial 
a Eunice Domínguez Ballesteros. De igual manera a los encargados del 
Archivo del Cabildo Catedral Metropolitano de la Ciudad de México, 
del Archivo General de la Nación (galería 7) y de la Biblioteca de la 
Universidad Iberoamericana.

A mis compañeros de generación, que hicieron entrañable la estancia 
en la Ciudad de México: Javier Delgado, Cyntia Montero, René de León, 
María José Navajas, Andrés Molina, María Rosa Gudiño, Karina Busto, 
Inés Rojkind, Susana Sosenski, Gregorio Saldarriaga, Gabriel Torres, 
Juan Carlos Vélez, Marina Alonso, Jesús Hernández, Harim Gutiérrez, 
Luis Arrioja, Dolores Lorenzo y Lara Semboloni.

A mi tíos Julieta García y Esteban Balderas, por su generoso e incon-
dicional apoyo durante tantos años, lo mismo que a mis primos Esteban, 
Maximiliano y a Julieta Balderas, la más noble de las hermanas.

A mi madre, María Dolores García, por el imborrable ejemplo de 
trabajo y honestidad. A mi papá, Joaquín Bautista, por ser una presencia 
constante, un ejemplo de superación y un apoyo total en mi vida. A su 
esposa Guillermina y a mis hermanos Abraham y Joaquín, quien ha sido 
mi amigo más cercano desde la infancia.

Valgan pues estas breves líneas para manifestar mi sincera gratitud 
hacia todos ellos.



I. EL ESTADO Y LA IGLESIA 
FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 

DE LA REFORMA LIBERAL, 1856-1873

La acción política de distintos grupos, ya sea a favor o en contra de los 
principios liberales o con distintas nociones de ella, genera el ajuste y 
modifi cación de la doctrina liberal durante las primeras décadas del si-
glo XIX. Charles Hale señala que las ideas políticas del liberalismo deci-
monónico mexicano tienen su formulación clásica como ideología entre 
los años de 1820 y 1840, y su cumplimiento en la Constitución de 1857 
y en las Leyes de Reforma.1 Por su parte, Alicia Hernández muestra que, 
en la práctica, las doctrinas liberales llegan a un avance signifi cativo en 
diversas regiones del país a partir de la década de 1840 y hasta 1867.2 
En esas etapas se discuten y defi nen los principios que serán caracterís-
ticos del liberalismo hacia la segunda mitad del siglo XIX, entre ellos, la 
afi rmación legal de los derechos individuales, la creación de instituciones 
representativas, la separación de poderes, la liberalización de distintas 
actividades de la economía y la cuestión eclesiástica, entre otros puntos.3

En este apartado se explica la forma en que el debate sobre la cuestión 
eclesiástica se enlaza con la discusión de otros puntos en el Congreso 
Constituyente de 1856-1857, con la formación de las Leyes de Reforma, 
y en las discusiones sobre la Ley Orgánica de Adiciones Constitucionales, 
entre 1873 y 1874. Para ello, el capítulo se ha dividido en dos partes. 
El argumento central de la primera parte hace énfasis en la forma en 
que los debates del Congreso Constituyente de 1856-1857 intentan 
proyectar una legislación secular que busca condensar una perspectiva 

1 Hale, Charles, El liberalismo mexicano en la época de Mora, México, Siglo XXI 
editores, 1991, p. 15.

2 Véase Hernández Chávez, Alicia, La tradición republicana del buen gobierno, 
México, Fondo de Cultura Económica, 1993.

3 Hale, 1991, p. 16.

[27]



28 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

más secularizada e individualizada de la sociedad mexicana, a través de 
la consolidación de los derechos individuales, lo que inevitablemente 
será el punto de quiebre con la perspectiva liberal moderada que hasta 
entonces había mostrado buena parte del clero mexicano. Para mostrar 
lo anterior, abordo cuatro puntos del debate generado en el Congreso 
Constituyente, directamente vinculados con el problema de las garantías 
individuales: la tolerancia de cultos y la consolidación de los derechos in-
dividuales; los fueros eclesiásticos; la desamortización de bienes y la 
secularización de vínculos civiles. Considero que estos puntos centrales 
engarzan la discusión que defi ne una nueva convivencia Estado-Igle-
sia, la cual deriva en una pugna en la que se contraponen conceptos de 
autoridad, jurisdicción y soberanía.

He organizado esas cuatro problemáticas con un fi n analítico y no 
cronológico respecto a la secuencia de la discusión en el Congreso y la 
promulgación de la legislación, pues el orden y la selección corresponden 
a la manera en que podemos reconstruir las maneras como se concibe la 
transformación de la relación Estado-Iglesia en el régimen liberal.

En la segunda parte del capítulo se explican los aspectos centrales del 
impacto de la reforma liberal, particularmente de aquéllos que continúan 
las líneas referentes a la consagración legal de las garantías individuales, 
que culminará con la constitucionalización –entendida como la elevación 
a rango constitucional– de las Leyes de Reforma en 1873. Cabe señalar que 
no se referirá el devenir de los hechos puntuales de la relación clero-
gobierno en estos azarosos años, algunos abundantemente referidos por 
la historiografía, y otros que merecerían trabajos particulares, siendo ésta 
una labor que rebasa los objetivos de esta investigación.

1. LA IGLESIA Y EL ESTADO: 

LOS FUNDAMENTOS DE UNA VIEJA RELACIÓN

La vinculación Estado-Iglesia en el periodo colonial estuvo sustentada 
jurídicamente en el patronato real. El regio patronato fue entendido como 
el cuerpo de derechos y privilegios otorgados a la corona por concesión 
papal, y tuvo como principal prerrogativa la presentación de candidatos 
para ocupar los benefi cios eclesiásticos.4

4 El regio patronato fue entendido como el cuerpo de derechos y privilegios otorga-
dos a la corona por concesión papal, y tuvo como principal prerrogativa la presentación 



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 29

Desde su fundación en 1508, el patronato causó diversas discusiones 
entre los partidarios de las prerrogativas civiles –conocidos como regalis-
tas– y los defensores de los privilegios del clero. En su mayoría las polé-
micas se debieron a las áreas que se consideraron de competencia mixta, 
en donde se opuso la idea de las regalías soberanas contra las reservas del 
derecho pontifi cal.5 A pesar de las tensiones, esa unión benefi ció tanto 
al Estado como a la Iglesia. Brian Connaughton señala que el ejercicio 
del patronato real delimitó las esferas de acción de la Iglesia y del Estado 
en el ámbito social, en el que la Iglesia resguardaba su autonomía en 
materia de fe, mientras que el Estado asumía su autoridad al orientar los 
nombramientos eclesiásticos. Aunque el patronato no siempre pareció 
delimitar tan claramente las jurisdicciones entre la autoridad civil y la 
eclesiástica. Para el siglo XVIII ese derecho comprendía todo lo relativo a 
las investiduras dentro de las catedrales e iglesias, lo referente a patrimo-
nios destinados a fi nes piadosos y la selección del personal en claustros, 
colegios y hospitales.6

El periodo de convivencia Estado-Iglesia tuvo un momento clave 
hacia la segunda mitad del siglo XVIII, en que se reorientó la relación 
que hasta entonces se había mantenido. Varios estudios muestran que a 
partir de los cambios introducidos en materia eclesiástica por la dinastía 
de los Borbones se produjo una transformación de la situación que había 
mantenido la Iglesia católica hasta ese momento. Las reformas mostraron la 
voluntad del poder político por establecer una división más clara entre 
las esferas religiosa y secular.7 Las doctrinas del iusnaturalismo moderno 
cobran en este contexto una gran importancia, pues actúan en múltiples 
sentidos, particularmente para la defi nición doctrinal de los derechos 
naturales de las personas en un sentido individualista y secular, en prin-
cipio compartido por amplios sectores del clero y los gobiernos civiles.

de candidatos para ocupar los benefi cios eclesiásticos. El regio patronato o dere-
cho de investidura tal como se encuentra consignado en la legislación de Indias otorgó 
a la corona la prerrogativa de elegir a las personas que deberían ocupar las dignidades 
eclesiásticas en las iglesias.

5 Domínguez Ortiz, 1979.
6 Staples, 1976, pp. 35-37.
7 Taylor, William, “El camino de los curas y de los Borbones hacia la modernidad”, 

en Álvaro Matute (et al.), 1995, p. 88.



30 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

En el caso de México, la secularización se moldeó particularmente en 
este largo proceso de instauración del reformismo borbónico y adquirió 
nuevos matices con el establecimiento de los regímenes liberales. Es 
necesario precisar que la secularización no tuvo un resultado previsible 
como un proceso evolutivo favorecido por la modernidad, sino que fue 
uno de los elementos que impulsó la transformación material e inte-
lectual hacia la instauración de nuevos regímenes, los cuales, al mismo 
tiempo, dieron forma positiva a la expansión del cambio secular. Debido 
a las distintas aristas que reviste el problema de la secularización y los 
intereses específi cos de este trabajo, me referiré únicamente a su impacto 
político y social dejando de lado su vinculación religiosa. Entenderé por 
secularización la racionalización progresiva del poder político, de 
la administración de la justicia y de la organización social que lleva a 
concebir la separación de las esferas de acción de la Iglesia y el Estado y 
a justifi car, en un momento dado, el funcionamiento de este último con 
un grado menor de intervención política de las instituciones eclesiásticas. 
Dicha racionalización exigió la ampliación de las facultades del Estado 
que busca un dominio exclusivo de las distintas esferas de la vida pública.

2. EL CONGRESO CONSTITUYENTE DE 1856-1857

El Plan de Ayutla de 1854 afi rma la intención de concretar ciertos as-
pectos de la organización republicana en un texto constitucional, por lo 
que insta al nuevo presidente interino a convocar a un nuevo Congreso 
constituyente a los quince días de haber comenzado a ejercer sus fun-
ciones.8 En cumplimiento de esa disposición, el 17 de octubre de 1855 
se publica la convocatoria para las elecciones de los representantes al 
Congreso Constituyente.

8 El Congreso debía ocuparse “…exclusivamente de constituir a la nación bajo la 
forma de República representativa popular, y revisar los actos del ejecutivo provisional 
de que se habla en el artículo segundo”. “Plan de Ayutla”, marzo 1 de 1854, Art. 5o., 
p. 7; “Plan de Acapulco modifi cando el de Ayutla”, 11 de marzo de 1854. Zarco, 
Francisco, Historia del Congreso Extraordinario Constituyente de 1856-1857. Extracto de 
todas sus sesiones y documentos parlamentarios de la época, México, Cámara de Diputados, 
LIV Legislatura, 1990, t. I (Edición facsimilar, 1857), pp. 12-13. También ha sido de 
utilidad la edición: Zarco, Francisco, Historia del Congreso Extraordinario Constituyente 
de 1856-1857. Extracto de todas sus sesiones y documentos parlamentarios de la época, 
México, El Colegio de México, 1956.



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 31

Varios de sus artículos restringen los derechos políticos del clero, 
secular y regular, para votar en las elecciones primarias y secundarias.9 La 
negativa de que pudieran votar suprimía, al mismo tiempo, la posibilidad 
de que fueran elegidos como congresistas. Esta no era la primera vez 
que se ponían límites a los derechos políticos del clero, pues existieron 
precedentes como las reformas de Valentín Gómez Farías de 1833, las 
cuales habían prohibido a los eclesiásticos ser elegidos como represen-
tantes.10 No obstante, esas primeras disposiciones no tuvieron vigencia, 
pues más adelante se dan otras en sentido contrario, como el proyec-
to de las Bases Orgánicas de 1843, que dispuso se organizara la selección 
de los candidatos a senadores entre prominentes miembros del clero, la 
milicia y la vida secular.

Los argumentos que evitan a los eclesiásticos participar como re-
presentantes ante la federación en 1855, se enfocan en dos direcciones: 
se considera que la cuestión política no es una actividad compatible 
con el ministerio sacerdotal, pues el clero que se involucra en asuntos y 
discusiones mundanas poco hace por mejorar la formación sacerdotal 
y, antes bien, lastima el decoro eclesiástico. Y es que se enfatiza que la 
participación política activa del clero en las juntas populares, las asambleas 
legislativas y los consejos civiles, etc., es una distracción a sus deberes 
ministeriales y una sobre-exposición a la crítica pública, particularmente 
cuando los sacerdotes se involucran en discusiones que los hacen partí-
cipes de bandos políticos que entran en polémicas y oposición a otros.

9 “Convocatoria para el Congreso Constituyente”, 17 de octubre de 1855, Bases 
para las elecciones, De las juntas primarias. Art. 8, fracción VI y Art. 28, De las elec-
ciones secundarias y de partido, Art. 46, en Zarco, t. I, 1990, pp. 13, 15 y 16. En las 
disposiciones siguientes sólo se impedirá al clero ser votado, pues la determinación de 
ciudadano no excluye al clero formalmente, pero sí de manera indirecta.

10 Se prohibió al clero secular y regular tratar asuntos políticos, en las disposiciones 
del 6 y 8 de junio de 1833. Durante cerca de un año se produjeron otras disposiciones: 
se suprimió la coacción civil para el pago del diezmo y para el cumplimiento del voto 
monástico (en 27 de octubre y 6 de noviembre respectivamente); se suprimieron los 
colegios religiosos y los destinaron a la educación pública (12 de octubre de 1833); se 
suprimió la Universidad Pontifi cia y se ordenó la creación de la Instrucción Pública 
(23 de octubre de 1833); los edifi cios jesuitas fueron cedidos a los estados de la fede-
ración (31 de enero de 1834), y se ordenó la secularización de todas las misiones de la 
República (16 de abril de 1834).



32 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

Por otro lado, se cuestiona el confl icto entre los intereses particulares 
del ministerio católico y los intereses públicos generales. Los legislado-
res partidarios de las ideas liberales consideran que cuando el clero ejerce 
funciones públicas como representante de la nación, inevitablemente 
antepone sus intereses corporativos a los generales. En ese caso, la repre-
sentación política se ve comprometida, pues resulta una representación 
restringida al no tener como prioridad los intereses de la nación, sino 
los de la Iglesia y sus corporaciones. José María Luis Mora enfatiza que 
el estatus del clero es opuesto a la formación ciudadana por sus intereses 
particulares y la defensa en la desigualdad jurídica en la que se basa.11 De 
esa manera, los límites de los derechos políticos del clero pretenden ser 
un freno a la “peligrosa” infl uencia eclesiástica en los poderes públicos. 
Así, en atención a su carácter, fueros e intereses corporativos, se impone 
a los eclesiásticos –sin importar cuál sea su tendencia ideológica– un im-
pedimento legal para fungir como representantes ante alguna legislatura. 
Los argumentos se exponen de manera más amplia a la hora de discutir 
en el Congreso las restricciones a la ciudadanía del clero.

Richard Sinkin y Jacqueline Covò muestran que el Constituyente 
de 1857 es una asamblea que congrega no sólo a personajes con una 
trayectoria política importante sino, principalmente, a un grupo de 
personas que por primera vez incursiona en la escena política nacional. 
Es importante referir que hay una ruptura generacional entre los asis-
tentes al Congreso de 1856, respecto de las asambleas de 1842 y 1847, 
con una renovación de más del 83% entre los representantes.12 Empero, 
varios de los personajes más activos en las discusiones de los congresos 
permanecen, como Ponciano Arriaga, José María Lafragua, Melchor 
Ocampo, y otros tantos que habían participado en los gobiernos locales 
anteriores y que se suman al de 1856.13

11 “Abolición de los privilegios del clero y la milicia”, en Mora, José María Luis, El 
clero, la educación y la libertad, México, Empresas Editoriales, 1949, p. 53.

12 Arroyo García, Israel, “La arquitectura del Estado mexicano: formas de gobier-
no, representación política y ciudadanía, 1821-1857”, tesis de doctorado en historia, 
México, El Colegio de México, Centro de Estudios Históricos, 2004, p. 244.

13 Por ejemplo, Marcelino Castañeda y León Guzmán, quienes fungieron en 
distintas posiciones gubernamentales, a partir del Acta de Reformas de 1847. Arroyo, 
2004, p. 244.



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 33

Los congresistas poseen una importante diversidad ideológica, pues 
están adscritos a distintas corrientes políticas que amplían las tradicionales 
posiciones liberal-conservador.14 Si bien comparten ideas centrales con 
estas dos grandes posturas, encontramos matices puntuales resultado 
de sus múltiples adscripciones, como republicanos, imperialistas, libre-
pensadores, centralistas, federalistas, católicos ultramontanos, católicos 
moderados, deístas, masones, etc. A pesar de que se ha considerado 
liberal a la mayoría de los asistentes, existen diferencias en cuanto a la 
forma de asimilar y proyectar la aplicación de los principios liberales 
–en particular el ejercicio de las libertades y la igualdad jurídica–, con 
base en determinadas apreciaciones acerca de la ley, la utilidad social, 
el progreso económico, el ejercicio del poder, etc., que los dividen, en 
términos de la época, en “puros” o “radicales” y moderados. Por ello, 
más que adscribirse a posiciones completamente defi nidas, evidencian 
acercamientos y tensiones en torno al debate de puntos específi cos del 
proyecto constitucional, por ejemplo, las que refi ere Richard Sinkin, 
en torno a la ley y el orden, la pena de muerte, la estructura del poder 
legislativo, el tipo de federalismo, y las tensiones entre el Congreso y el 
poder ejecutivo, al que podría agregarse la defi nición de las libertades, 
donde se incluyen en buena medida a las garantías individuales y, den-
tro de ellas, el tema de la cuestión religiosa.15

Los debates en el Congreso están dominados por una elite profesio-
nal integrada por abogados, militares, periodistas, burócratas, médicos 
y profesores, entre otros.16 El Congreso cuenta ofi cialmente con 155 
diputados e igual número de suplentes que, en varios casos, llegan a 

14 Emilio Rabasa considera que más que diferencias ideológicas, los congresistas se 
distinguen por su grado de ilustración. Rabasa, Emilio, La Constitución y la dictadura: 
estudio sobre la organización política de México, México, Porrúa, 1990 (Edición original, 
1912), p. 169.

15 Sinkin, Richard N., The Mexican Reform 1855-1876: a study in liberal nation-
building, Austin, Tex., Institute of Latin American Studies, The University of Texas, 
1979, pp. 61-66.

16 Sinkin elabora un cuadro porcentual de un muestreo sobre las profesiones de los 
congresistas. Sinkin, 1979, p. 57. Covò señala que grandes fi guras liberales estuvieron 
ausentes físicamente del debate, por ejemplo, Benito Juárez, diputado por el Estado de 
México, no asistió a los debates y Melchor Ocampo no estuvo presente en gran parte 
de ellos. Covò, Jacqueline, Las ideas de la reforma en México 1855-1861, Universidad 
Nacional Autónoma de México, 1983, p. 90.



34 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

reemplazar a los propietarios. Empero, la asistencia de los representantes 
a las sesiones es mucho menor: Covò señala que el número promedio 
de los asistentes a las sesiones es de 80, de los cuales sólo un reducido 
número participa en los debates.17 La autora registra un total de 69 
oradores de los 127 que llegan a asistir, de ellos 25 intervienen de una a 
tres veces, 18 lo hacen hasta en diez ocasiones y 26 toman la palabra en 
más de diez oportunidades.18

En la sesión del 20 de febrero de 1856 quedan aprobadas las 11 
comisiones constitucionales: gobernación, relaciones, hacienda, crédito 
público, justicia, guerra, industria, libertad de imprenta, policía, peti-
ciones, guardia nacional y negocios eclesiásticos.19 Esta última la forman 
José María Romero Díaz, Manuel Buenrostro, Manuel Alatriste y, 
como suplente, Francisco Lazo Estrada. La redacción del proyecto consti-
tucional está a cargo de una representación integrada por 11 miembros, 
quienes se han dividido en seis radicales y cinco moderados. Los liberales 
considerados radicales son: Ponciano Arriaga, José María Mata, León 
Guzmán, Melchor Ocampo y José María del Castillo Velasco. Entre 
los liberales moderados están: Mariano Yáñez, Romero Díaz, Cardoso 
y Pedro Escudero y Echánove. Aunque Isidoro Olvera es colocado en 
el grupo radical, su postura respecto a la cuestión eclesiástica lo ubica 
como parte del sector liberal moderado. También encontramos a un 
importante sector conservador que se caracteriza por su oposición a 
ciertas propuestas del grupo liberal, pues avizoran un cambio sustancial 
a la idea de la nación católica.20

17 Desde el principio de las sesiones se destacó la falta de los diputados a las mis-
mas: en las sesiones del 7, 18, 24, 26 y 29 de marzo, y 9, 16 y 18 de abril de 1856, 
por ejemplo, se declaró la falta de quórum. Los diputados proponen distintas medi-
das para estimular y hacer obligatoria la asistencia, como declarar vigente la ley penal 
de 1848 contra las faltas de los congresistas o tomar nota de las faltas y publicarlas. Zarco, 
1990, pp. 55, 67, 69, 76, 89, 100 y 114. Así, llegan a presentarse situaciones como en 
la sesión del 16 de febrero de 1856, cuando a las dos de la tarde y con una asistencia de 
63 diputados, Guillermo Prieto pide que se declare sesión permanente hasta que lleguen 
los diputados necesarios para instalar el Congreso, por lo que se solicita la asistencia de 
todos aquellos que se encontraran presentes en la Ciudad de México. Sesión del 16 de 
febrero de 1856, en Zarco, t. I, 1990, p. 26.

18 Covò, 1983, pp. 93-94.
19 Sesión del 20 de febrero, en Zarco, t. I, 1990, pp. 48-49.
20 Brian Connaughton refi ere que “la postura que estaba desarrollando buen número 

de conservadores era que el gobierno de la Reforma pretendía variar la constitución 



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 35

Es importante partir de que la convocatoria al congreso constitu-
cional a mediados del siglo XIX, evidencia la manera en que confl uye un 
cambio doctrinario en el derecho natural, marcado por la consolidación 
de los estados modernos. Dicho cambio ha dado pie a la formación de 
un iusnaturalismo de corte liberal, como una de las tantas líneas que 
posibilita la transformación de las posiciones fi losófi cas sobre el derecho 
natural medieval que, en líneas generales, converge en lo que algunos 
autores han llamado iusnaturalismo moderno. Las teorías iusnaturalistas 
medievales habían proyectado un orden jerárquicamente dispuesto “en el 
que cada ‘cosa’ encontraría su lugar natural gracias a la ordenación divina 
original en la creación de la naturaleza”.21 De esta manera, debía garan-
tizarse el orden de convivencia entre los diversos componentes sociales 
reconociendo a cada uno la facultad de organizar su propio derecho. De 
dicha organización estaba ausente la injerencia directa del poder político 
como voluntad rectora. En este camino, la Iglesia se había estructurado 
con un ordenamiento jurídico propio como una manifestación autónoma 
separada del Estado.22

En contraposición, la escuela del derecho natural moderno, que se 
despliega entre los siglos XVII y XIX, concibe un ordenamiento con mar-
cados tintes seculares en tanto que sus autores no hacen alusión a una 
“verdad sobre el hombre” que el intelecto intuya, sino que para ellos “la 
sola razón ha de dirigir al ser humano”.23 El derecho natural moderno se 
va diferenciando del derecho natural propio del orden jurídico medieval 
en un largo y diverso proceso de elaboración doctrinaria, al proponer, 
en términos generales, una dinámica social distinta a la que operaba en 
la realidad, fuertemente marcada por una intencionalidad política. En 
distintos momentos, autores como Thomas Hobbes, Samuel Von Pufen-

histórica del país y con ello violaba la voluntad popular y la fortaleza ciudadana de la 
nación”. Connaughton, Brian, “1856-1857: conciencia religiosa y controversia ciuda-
dana. La conciencia como poder político en un ‘pueblo eminentemente católico’”, en 
Brian Connaughton (coord), Prácticas populares, cultura política y poder en México, siglo 
XIX. UAM-I, Juan Pablos, 2008, p. 396. Agradezco al doctor Connaughton las referencias 
y textos que me proporcionó para su consulta.

21 Carpintero Benítez, Francisco, Historia de derecho natural. Un ensayo, México, 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas, 
1999, p. 11.

22 Grossi, 1996, p. 121.
23 Carpintero Benítez, 1999, p. 186.



36 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

dorf y Christian Wolf, entre otros, diseñan formas políticas consideradas 
utópicas y contrarias a la sociedad de su momento, en las que el derecho 
es un componente central. Ya fueran autores absolutistas, liberales, po-
sitivistas, etc., “abordaron directa y fundamentalmente, la empresa de 
construir ideas políticas que fueran aprovechables como futuros modelos 
de convivencia; es precisamente esta fi nalidad el factor que en mayor 
medida determinó la orientación que tomó su razón cuando se desplegó 
para construir sus respectivos sistemas político-jurídicos”.24

Estas proyecciones políticas sugieren diversas posiciones respecto al 
sistema jurídico: que debía ser entregado a la prudencia y moderación de 
los gobernantes (Thomas Grocio, Hobbes, Spinoza y Puffendorf ); que 
debía ser protegido de manera especial a través de la separación de los 
poderes del Estado (John Locke y Montesquieu); y que su elaboración 
y protección debía recaer en manos de la voluntad general (Jean Jacques 
Rosseau), entre otros. En esta última logran articularse algunos autores 
precedentes como Jacobo Thomasius y Jean-Jacques Burlamaqui, quie-
nes consideran a cada hombre dueño de sí mismo y, en consecuencia, 
el único derecho reconocido para establecer los límites a la libertad de 
cada individuo es el que ha sido elaborado por todos los ciudadanos, es 
decir, por la voluntad general.25

Las doctrinas de la voluntad general se suman a la elaboración de 
los nuevos ordenamientos jurídicos. La voluntad general se mistifi ca y 
se presenta de manera abstracta como algo inalterable, superior y tras-
cendente, que permite plantear distintas interpretaciones acerca de la in-
tervención del Estado en el derecho. Esto hace posible desarrollar la 
premisa de que la obligación legítima proviene “del consentimiento de 
las partes afectadas, y que los ámbitos en los que los hombres desarrollan 
su actividad –sociedad, propiedad, familia– para ser legítimos no pueden 
tener otro origen y otro alcance que el que determina el consentimiento 
prestado por los individuos”.26

Es así como surge una diversidad de doctrinas jurídicas del iusnatura-
lismo moderno, entre ellas las de corte liberal que, a pesar de algunas di-

24 Carpintero Benítez, 1999, p. 185. Véase además Bobbio, Norberto, La teoría de 
las formas de gobierno en la historia del pensamiento político, México, Fondo de Cultura 
Económica, 2000, pp. 95-107.

25 Carpintero Benítez, 1999, p. 219.
26 Carpintero Benítez, 1999, p. 185.



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 37

ferencias, confl uyen en la manera en que conciben al individuo como una 
nueva fi gura portadora de derechos: derecho a la seguridad, la igualdad 
legal, la propiedad, la libertad de expresión y de pensamiento, etcétera.

De igual manera, se va a consolidar el afán por sistematizar y articular 
la normatividad a través de un método expositivo, claro y simple, que 
redimensiona la ley positiva. Es así como la ley se consolida como el re-
sultado de la vinculación entre los nuevos postulados del derecho natural 
y el derecho positivo. El Estado adquiere un protagonismo importante 
cuando reclama y consolida atribuciones para intervenir directamente 
en el ordenamiento jurídico, lo que incide particularmente en la orga-
nización y sistematización de la ley positiva. Así, una de las principales 
atribuciones que asume el poder político es la de encauzar la voluntad 
general para consolidarla en la ley.

La elaboración de las constituciones políticas modernas es preci-
samente lo que permitirá a los nuevos estados fundar, a través de un 
conjunto de normas jurídicas, escritas y no escritas, un ordenamiento 
encaminado a consolidar dos aspectos centrales: la organización de 
los poderes públicos, incluida la defi nición de sus competencias y los 
fundamentos de la vida política, económica y social, y la delimitación 
de los derechos y deberes de los individuos. Esta función del Estado 
se respalda en las doctrinas que proponen la división de poderes, de 
donde es parte central la creación de un poder legislativo. La imbrica-
ción de las teorías liberales en este proceso de estructuración del Estado 
es innegable, a partir de que la labor del poder legislativo intenta defi nir 
las proyecciones del poder político y de un orden de libertades civiles, a 
través de las constituciones políticas.27

La historia de las constituciones mexicanas muestra los esfuerzos 
por concretar, desde distintas perspectivas y en circunstancias diversas, 
las características políticas del Estado mexicano, como lo exponen los 
documentos de la Constitución de Apatzingán en 1814, la Constitución 
de 1824, las Siete Leyes de 1835, las Bases Orgánicas de 1843 y el Acta 
Constitutiva y de Reforma de 1847. En ese sentido, la Constitución de 
Cádiz de 1812 se considera el punto de partida de la historia constitu-
cional liberal de los estados hispanoamericanos.

27 Las constituciones modernas datan de fi nes del siglo XVIII, como la estadounidense 
del 17 de septiembre de 1787, la cual establece los límites de los poderes gubernamenta-
les, con las enmiendas de los años posteriores y la protección a los derechos individuales.



38 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

A mediados del siglo XIX, las corrientes liberales habían sufrido varias 
mutaciones, extendiéndose a un importante sector de la clase política 
mexicana. Las posiciones liberales habían transitado por distintas maneras 
de entender la división de poderes, la representación política, los derechos 
ciudadanos, la igualdad y las libertades individuales, etc. Respecto a este 
último punto, la generación de liberales que había ascendido al congreso 
constituyente de 1856-1857, muestra una posición más radical en tanto 
que se propuso consolidar tanto el sistema republicano y federal como el 
reconocimiento de los derechos individuales en una nueva carta magna. 
La propuesta en ese momento adquiere una fuerte infl uencia secular para 
un sector liberal, pues supone que la constitucionalización de los derechos 
individuales debía modifi car el entramado legal que mantenía la vigencia 
de los antiguos vínculos económicos, políticos y sociales ligados a la 
Iglesia católica, aspecto que los documentos constitucionales anteriores 
no habían modifi cado sustancialmente. Considero que el avance de esta 
nueva perspectiva liberal, decididamente más secular, será el punto de 
ruptura con el catolicismo liberal sustentado hasta entonces por ciertos 
eclesiásticos. Como plantean Alicia Tecuanhuey, Brian Connaughton y 
Pablo Mijangos, durante la primera mitad del siglo XIX, en varias partes 
de la República un buen número de eclesiásticos del alto y bajo clero, se 
suscribieron a favor de un liberalismo moderado. Este sector eclesiástico 
se propuso consolidar una posición en el nuevo Estado, donde la religión 
católica, en atención a su histórica presencia en el país, debía desem-
peñar un papel de legitimadora del orden civil, mientras que la Iglesia 
debía desplegar sus recursos para mantener el orden y la obediencia de 
los ciudadanos.28

Estos vínculos se consideran propios de un sistema que habían 
dotado a la Iglesia de un gran poder e infl uencia social, cuya organiza-
ción y arraigo rivalizaba con el Estado que se pretendía consolidar. Esta 

28 Véase Connaughton, Brian, Ideología y sociedad en Guadalajara (1788-1853), 
México, CNCA, 1992. “Clérigos federalistas: ¿fenómeno de afi nidad ideológica en la 
crisis de dos potestades?”, Manuel Miño Grijalba [et al.], Raíces del federalismo mexica-
no, México, Universidad Autónoma de Zacatecas, Secretaría de Educación y Cultura 
del Gobierno del Estado de Zacatecas, 2005, pp. 71-87. Mijangos y González, Pablo, 
“Las vías de lo legítimo: derecho natural y Estado católico en la obra de Clemente de 
Jesús Munguía”, Cuadernos del Instituto Antonio de Nebrija, España, núm. 9, 2006, 
pp. 151-221.



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 39

perspectiva liberal es la que determina, no sólo en México, sino en varios 
países de América Latina y Europa, el matiz secular con que se plantea 
el reconocimiento de los derechos individuales, puesto que, además de 
la reforma política y económica, el liberalismo tiene en la secularización 
de la sociedad uno de sus ejes principales.

Cabe señalar que los sectores liberales, aun los más seculares, no 
rechazan o desprecian la infl uencia del catolicismo en la organización 
del nuevo Estado.29 La radicalidad que alcanza el proyecto liberal con la 
Iglesia católica llega en un momento posterior, luego de que se cierran 
los mecanismos para negociar un acuerdo pacífi co que contemplase la 
instauración paulatina de las reformas liberales, quizá en su versión más 
moderada. De esta manera, durante la primera mitad del siglo XIX, la 
mayoría de las propuestas políticas, incluida la perspectiva liberal que 
compartían clérigos y laicos, se había pronunciado por la inclusión del 
catolicismo como algo natural y necesario, en atención a la propia cons-
titución histórica del país bajo una monarquía católica. Esto era evidente 
tanto en la elaboración simbólica del poder político de los gobiernos 
independientes, como en los componentes materiales de la sociedad.

Estas posiciones que ligan el catolicismo con el liberalismo no eran 
privativas de México. Andrew Gould refi ere los ejemplos de la relación 
Estado-Iglesia en el proceso de consolidación del liberalismo. En el caso 
de Bélgica señala que los conservadores generalmente aceptaron la pro-
piedad privada, el libre mercado y el constitucionalismo democrático; 
sin embargo, defendieron la autoridad constitucional de la Iglesia en la 

29 La mayoría liberal se adhiriere a la conservación del catolicismo como elemento 
central de la constitución del México independiente. En este sentido, se puede marcar 
como un aspecto distinto el hecho de que ello no impide que existan voces que, como 
la de Joaquín Fernández de Lizardi, comienzan a manifestarse a favor de posiciones que 
a la larga afectarían el predominio formal de la Iglesia católica, por ejemplo, en el tema 
de la tolerancia religiosa, justifi cada por argumentos tales como el impulso de la economía 
–para alentar las inversiones extranjeras–, y la protección de los derechos individuales. 
Para una revisión de estas posturas véase Santillán, Gustavo, “La secularización de las 
creencias. Discusiones sobre la tolerancia religiosa en México (1821-1827)”, en Álvaro 
Matute (et al.), Estado, Iglesia y sociedad en México. Siglo XIX, México, Porrúa, 1995, 
pp. 175-198. De los Reyes, Guillermo, “El impacto de la masonería en los orígenes 
del discurso secular, laico y anticlerical en México”, en Patricia Galeana (coord.), 
Secularización del Estado y de la sociedad, México, Siglo XXI, Senado de la República, 
XLI Legislatura, 2010, pp. 101-126.



40 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

educación estatal. Los liberales y conservadores belgas generalmente es-
tuvieron de acuerdo en el programa económico y político del liberalismo 
e incluso acordaron cierto tipo de relaciones Iglesia-Estado por cierto 
tiempo, no obstante al fi nal la dimensión religiosa del programa liberal 
fue lo que distinguió a los dos partidos.30

Y es que, como John Rawls afi rma, por mucho tiempo se creyó que 
la intolerancia religiosa fundamentaba la existencia de un lazo doctrinario 
uniforme en la sociedad garantizando su unidad y estabilidad.31 Enton-
ces, ¿por qué transformar un orden “seguro” para imponer elementos 
de discordia y división social? Los intelectuales liberales consideran que 
el debilitamiento de la idea de ese supuesto equilibrio social posibilita 
la aceptación de un hecho real: la pluralidad del pensamiento humano 
como un derecho individual natural.

Así lo entienden los miembros de la comisión redactora del pro-
yecto constitucional que, en la sesión del 16 de junio de 1856, señalan 
la necesidad de explicitar los derechos civiles en la Constitución, pues 
“suponemos, y con toda razón, que todavía hay monarquías más o menos 
pequeñas, despotismos más o menos brillantes, aristocracias y clases más 
o menos modestas que, en esta lucha del pasado con el porvenir, quieren 
oscurecer esos derechos, y a título de no estar inscritos en una carta que 
es y debe ser la primera ley de la tierra, desconocerlos y conculcarlos”.32

El problema surge cuando debe pasarse de los principios teóricos a 
la defi nición legislativa e implementación de los mismos, es decir, a su 
constitucionalización. Los críticos de la Constitución de 1857, contem-
poráneos y posteriores, refi eren el carácter irreal del proyecto liberal, pues 
sus preceptos eran incompatibles con la realidad nacional. Daniel Cosío 
Villegas afi rma que algunos críticos “perdieron de vista un elemento 
esencial que, me parece, debe tener toda ley constitucional, y que en todo 
caso han tenido las nuestras: no han dicho ellas simplemente cómo son 

30 Gould, Andrew, Origins, of liberal Dominance. State, Church, and Party in 
Nineteenth-Century Europe, The University of Michigan Press, 1999, p. 3.

31 Rawls, John, El liberalismo político, México, Fondo de Cultura Económica, 
2002, p. 18.

32 “Proyecto de constitución. Dictamen presentado por la comisión”. Sesión de 16 
de junio de 1856, en Zarco, t. I, 1990, pp. 443-444.



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 41

las cosas, sino cómo deben ser, convirtiéndose así en meta ideal hasta la 
cual ha de levantarse el país si es capaz y digno de mejorar”.33

Sin embargo, otros autores han planteado el problema en distinta 
perspectiva. Covò y Marcello Carmagnani sostienen que hay una tensión 
creada entre las doctrinas del derecho natural de corte liberal y su institu-
cionalización.34 La respuesta a los debates del Congreso iniciado en 1856, 
tanto de eclesiásticos proclives al liberalismo como de liberales defensores 
del catolicismo, deja ver esa tensión. Este problema complejo salta a la 
vista cuando consideramos que los liberales que debaten en este consti-
tuyente hacen algo más que proponer la simple adopción de un modelo 
político y jurídico propio de otras naciones, como sus contemporáneos 
acusan, sino que buscan dar cabida a nuevos postulados que consolidarían 
los principios liberales en la circunstancia nacional.

Así lo consigna Ignacio Comonfort en el discurso de apertura del 
Congreso, el 18 de febrero de 1856, cuando se dirige a los diputados 
para recordar el peso de la experiencia histórica ganada por los repre-
sentantes del país:

Ensayados todos los sistemas de gobierno, habéis podido conocer sus 
ventajas y sus vicios; y podéis con más acierto que los legisladores que os 
han precedido, combinar una constitución, que adaptada exactamente a 
la nación mexicana, levante sobre los principios democráticos, un edifi cio 
en que perdurablemente reinen la libertad y el orden.35

De igual forma lo entiende la comisión que clarifi ca los aspectos 
prácticos de su misión:

Esclarecer y fi jar el derecho público de los mexicanos, reunir en el código 
nacional sus elementos y principios, reconocer y declarar del modo más 
preciso y más claro aquellas reglas que han merecido el reconocimiento 
universal y formado el credo político de la República, era y debía ser el 

33 Cosío Villegas, Daniel, La Constitución de 1857 y sus críticos, México, Ed. Clío, 
1997, p. 47.

34 Carmagnani, Marcello, “El federalismo liberal mexicano”, en Federalismos lati-
noamericanos: México, Brasil, Argentina, México, FCE, 1993, pp. 135-179.

35 Intervención del diputado Ignacio Comonfort. Sesión de 18 de febrero de 1856, 
en Zarco, t. I, 1990, p. 43.



42 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

principal trabajo de la comisión. Procurar que este derecho quedase al 
abrigo de opiniones extraviadas y corregir los abusos introducidos en la 
aplicación, adoptar las reformas que la misma práctica constitucional 
ha podido enseñarnos y buscar para el régimen legal todas las garantías 
compatibles con su libre y racional ejercicio, ha sido y debido ser nuestro 
empeño más constante.36

Así, tocaba a los legisladores del Constituyente de 1856-1857 no 
sólo corregir aspectos a partir de la experiencia, sino además consolidar 
un régimen de libertades que presentaba importantes disyuntivas. El 
giro que sobre los derechos individuales había tomado el liberalismo 
hacia la segunda mitad del siglo XIX se hace patente en los miembros de 
la comisión redactora del proyecto constitucional, pues señalan que su 
trabajo es contribuir a la gran base establecida por la Constitución de 
1824, añadiendo los principios que reconocen “la libertad y los derechos 
del hombre, poniendo determinadas restricciones al poder ejecutivo, y 
fi jando reglas generales para la administración de la justicia”.37 Se reco-
noce, pues, la necesidad de plasmar a través de la ley positiva, las prerro-
gativas reconocidas a todos los hombres desde la perspectiva doctrinaria 
del derecho natural. Enfáticamente puntualizan: “No pretendemos crear 
esos derechos, ni hacerlos dependientes de un pacto variable como la 
voluntad de los contrayentes; pero por el respeto mismo que nos merece, 
queremos decir en palabras claras y solemnes cuáles son las segurida-
des que nuestra sociedad puede prestar a tales derechos”.38

Quizá la disyuntiva más problemática para los legisladores haya sido 
la discusión sobre la tolerancia de cultos, pues hizo evidente las tensiones 
generadas a partir de los deseos por consagrar la libertad de conciencia 
como derecho individual. Rawls expone que, históricamente, la discu-
sión sobre la posibilidad de la tolerancia religiosa, motivada a partir de 
la Reforma protestante, anima el desarrollo de las doctrinas liberales, al 
permitir el avance de uno de sus principios centrales: la libertad de con-

36 “Proyecto de constitución. Dictamen presentado por la comisión”, sesión de 
16 de junio de 1856, en Zarco, t. I, 1990, p. 437.

37 “Proyecto de constitución. Dictamen presentado por la comisión”, sesión de 
16 de junio de 1856, en Zarco, t. I, 1990, p. 443.

38 “Proyecto de constitución. Dictamen presentado por la comisión”, sesión de 
16 de junio de 1856, en Zarco, t. I, 1990, p. 443.



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 43

ciencia.39 Y es que éste sería uno de los puntos de quiebre entre las posi-
ciones de los sectores eclesiásticos liberales y los congresistas mexicanos.

3. LA TOLERANCIA DE CULTOS 

Y LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 

DE LOS DERECHOS INDIVIDUALES

Para cierto sector de liberales en el Congreso de 1856-1857, la discusión 
sobre la tolerancia de cultos se hace impostergable en tanto se considera 
uno de los preceptos fundamentales para consolidar un régimen de 
garantías individuales. Ello no quiso decir que se planease romper con 
la Iglesia, ni mucho menos negar los aspectos positivos que derivaban 
al Estado de la relación mantenida hasta ese momento, pues el objetivo 
estaba encaminado, insisto, a consolidar una serie de principios desde la 
perspectiva de un orden político y jurídico liberal que, en ese momento, 
se expresaba desde posiciones más seculares.

En un esfuerzo por conciliar ambos intereses –el de salvar la presencia 
del catolicismo y el de consolidar un régimen de garantías– el proyecto 
constitucional integra, en su artículo núm. 15, la tolerancia de cultos 
de la siguiente manera:

No se expedirá en la República ninguna ley, ni orden de autoridad que 
prohíba o impida el ejercicio del culto religioso, pero habiendo sido la 
religión exclusiva del pueblo mexicano la Católica, Apostólica Romana, 
el Congreso de la Unión cuidará por medio de leyes justas y prudentes, 
de protegerla en cuanto no se perjudiquen los intereses del pueblo ni los 
derechos de la soberanía nacional.40

La propuesta de la tolerancia está directamente relacionada con 
el reconocimiento de la práctica natural de las actividades de la razón 

39 Rawls afi rma que “el origen histórico del llamado liberalismo político (y, más 
generalmente, del liberalismo) es la Reforma y sus secuelas, con las largas controversias 
acerca de la tolerancia religiosa en los siglos XVI y XVII. Entonces dio principio a algo 
parecido al criterio moderno de la libertad de conciencia y de la libertad de pensamien-
to”. Rawls, 2002, p. 18.

40 Artículo 15, “Proyecto de constitución”. Título Primero, Sección Primera, De 
los Derechos del Hombre. Sesión de 16 de junio de 1856, en Zarco, 1990, p. 468.



44 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

humana, como un derecho individual en un régimen de instituciones 
libres. El artículo 15 forma parte del conjunto de preceptos referentes 
a las libertades individuales consignados en los primeros 34 artículos del 
proyecto constitucional, en la primera sección del título primero 
designado como “Derechos del hombre”. Los artículos establecen la 
igualdad ante la ley de todos los habitantes de la República –nacionales 
y extranjeros– y, por tanto, similares derechos “sin distinción de clases, 
ni de origen”.41

La supresión de las distinciones legales pretende ampliar y garanti-
zar a todos los individuos mexicanos –con omisión de las mujeres– las 
mismas posibilidades de tener acceso a la riqueza, la justicia, el ascenso 
social y los derechos políticos. La libertad individual especifi ca la libre 
expresión de ideas, la libertad de circular, trabajar, comerciar, publicar y 
de enseñaza, entre otras prerrogativas. Desde su posición en el Congreso 
y como periodista, Francisco Zarco fue de los primeros congresistas en 
argumentar a favor de la tolerancia como un derecho.42 Para Francisco 
Zarco, la garantía legal para desarrollar un trabajo o industria no era más 
importante que la necesaria para ejercer el culto religioso que dictara la 
conciencia de cada persona.43 La tolerancia era parte fundamental del 
programa de cambio y se equiparaba a la supresión de alcabalas, peajes 
y otras restricciones en la economía, cuya existencia expresaba la “igno-
rancia o preocupación del vulgo, o arterias de ciertas clases”.44

41 La excepción es el fuero de guerra para los delitos y faltas directamente rela-
cionados con la disciplina militar, debiendo especifi carse en las leyes penales. Artícu-
lo 2, “Proyecto de constitución”. Título Primero, Sección Primera, De los Derechos 
del Hombre. Sesión de 16 de junio de 1856, en Zarco, 1990, t. I, p. 467.

42 Francisco Zarco nació en la ciudad de Durango, Dgo., en el año de 1829. En 
sus artículos periodísticos se comprometió a explicar y difundir los principios liberales. 
Durante las sesiones del Congreso de 1857, del cual fue diputado y secretario, se dedi-
có a redactar varios artículos periodísticos en los que trataba de explicar el sentido del 
proyecto legislativo en discusión. Murió en 1869.

43 Para Francisco Zarco, la explotación de las riquezas del país, el restablecimiento 
del crédito, la creación de la hacienda pública, etc., requerían de garantizar “la libertad 
en todo y para todo” a través del impulso a la reforma democrática y social. Zarco, “Un 
sermón a la prensa”, extracto de El Siglo Diez y Nueve, 20 de enero de 1857, p. 1 en 
Zarco, Francisco, Periodismo político y social. Compilación y revisión Boris Rosen Jélomer, 
México, Centro de Investigación Científi ca Jorge L. Tamayo, vol. 8, 1989-1993, p. 36.

44 Intervención del diputado Zarco, Sesión de 29 de julio de 1856, en Zarco, 
1990, t. I, p. 808.



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 45

En ese sentido, bajo la impronta del iusnaturalismo liberal, la libertad 
religiosa se suma a los demás derechos individuales, como parte de los 
principios básicos que hacían posible las relaciones políticas, económicas y 
sociales entre los individuos, de formación e intereses heterogéneos, pues 
establecían una serie de reglas de convivencia, justas y racionales, para 
evitar y zanjar rivalidades y discordias entre ellos.45 La única distinción 
entre los sujetos sería la que surgiera de sus capacidades y talento personal, 
y ya no de los privilegios consignados en la legislación.

A pesar de esas certezas, en el dictamen del proyecto de la comisión 
se exponen los dilemas de sus miembros al “discutir la libertad otorgada 
a todos los habitantes del país, en el ejercicio de ciertos derechos que 
pudieran interesar la seguridad de la República”.46 Y no cabe duda que 
uno de los puntos más difíciles de la discusión es la tolerancia de cultos, 
precisamente por la tensión generada entre las libertades individuales y su 
institucionalización en el contexto específi co de México. La historiografía 
ha ponderado el tema de la tolerancia de cultos en función de la división 
y radicalidad recrudecidas en los años siguientes, por lo que ha situado 
la discusión del tema como un mero interés doctrinario de cierto sector 
liberal, mismo que se califi ca del todo “ajeno” a la realidad mexicana.

No obstante, para los redactores del artículo la propuesta va más allá 
de ser un mero asunto de moda doctrinaria, pues están convencidos de 
que la discusión sobre ese punto es ineludible a pesar de que tienen igual 
certeza de que producirá grandes tensiones, no sólo entre los representan-
tes, sino en los distintos sectores de la sociedad y de la jerarquía católica 
y conservadora. Desde esa conciencia proponen un artículo que concilie 
tanto los derechos individuales como la realidad del país. En principio, 
elaboran el artículo de manera artifi ciosa, es decir, terminan con la po-
sibilidad de imponer un culto exclusivo en el país. Esa prohibición tiene 
por objetivo dar fi n al monopolio del catolicismo y puntualizar el derecho 
de los individuos a profesar cualquier culto. Como segundo elemento, 
afi rman la protección legal del Estado a la religión católica, como una 
manera de conciliar la garantía con el contexto mexicano, caracterizado 

45 “Proyecto de constitución. Dictamen de la Comisión de Constitución”, Sesión 
de 16 de junio de 1856, en Zarco, t. I, 1990, p. 447.

46 “Proyecto de constitución. Dictamen de la Comisión de Constitución”, Sesión 
de 16 de junio de 1856, en Zarco, t. I, 1990, p. 447.



46 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

no sólo por una mayoritaria población católica, sino por una iglesia que 
históricamente ostenta una gran infl uencia social.

El debate del artículo 15 en el pleno del Congreso da inicio el 29 de 
julio de 1856 y concluye en la sesión del 7 de agosto. En la discusión se 
destacan varios diputados, cuya participación es desigual en cuanto a la 
extensión de sus argumentos, pero que, en conjunto, plantean cuestiones 
centrales respecto al tema.47 Dos interrogantes medulares a discernir son: 
¿cuál es la utilidad de la tolerancia de cultos para la sociedad mexicana? 
y ¿cuáles sus implicaciones en un país como México, mayoritariamente 
católico?

Dentro de los debates se distinguen, al menos, tres posturas principa-
les: por un lado, la que es ampliamente apoyada por el sector conservador 
de la Cámara, la cual se opone a la aprobación del artículo, al ponderar 
la tolerancia como un problema religioso de implicaciones políticas que 
atentaban contra la unidad nacional. Dentro de esta tendencia se destacan 
fi guras como Marcelino Castañeda, diputado por el estado de Durango. 
Por otra parte, está el argumento que apoya el artículo sin restricciones, 
enfocando la cuestión principalmente como un tema de derechos in-
dividuales, directamente ligado a las reformas políticas, económicas y 
sociales del programa liberal en México. En tercer lugar, se plantea la 
legitimidad de la tolerancia religiosa, al tiempo que se reconoce la poca 
conveniencia de su promulgación. Las dos últimas posturas descubren, 
al menos, dos de las posiciones que dividen al grupo liberal, a partir de 
las cuales se puede establecer su moderación o radicalidad.

Sin embargo, se debe matizar estas posturas, en el sentido de que la 
mayoría considera la conveniencia de incluir al catolicismo en el proyecto 
de nación, aun cuando se reconocieran a favor de la tolerancia religiosa. 
Así ubicamos, entre los diputados más activos en la discusión a: Francisco 
Zarco, José María Mata, José María del Castillo Velasco, José Antonio 
Gamboa, Isidoro Olvera y Mariano Arizcorreta.48

47 Opinión de los diputados Castañeda, Mata, Gamboa, del Castillo Velasco, 
Zarco, Cortés Esparza, González Páez, Guillermo Prieto, Manuel Buenrostro, Maria-
no Arizcorreta, Rafael Jáquez, Díaz González, Juan N. Cerqueda, Fuente, Villalobos, 
Barragán, Ignacio Ramírez, Vicente López Aguado.

48 José María del Castillo Velasco nace en Ocotlán, Morelos, el 11 de junio de 
1820. Ingresa en el Colegio de San Ildefonso. Hacia 1844 recibe el título de abogado. 
Funge como magistrado de la Suprema Corte de Justicia, y en 1871 como ministro 



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 47

Los diputados que apoyan la promulgación del artículo señalan que 
éste no es, simplemente, un postulado ideológico abstracto, sino un prin-
cipio necesario por razones de “conveniencia para México”, en función 
de su avance material y social.49 Ese argumento se presenta en el pri-
mer debate legislativo del artículo, cuando se expone la tolerancia religiosa 
como una condición necesaria para impulsar la economía del país. La 
tolerancia pretende asegurar a los extranjeros no católicos el ejercicio de 
sus derechos humanos, como lo harían en cualquier régimen de liberta-
des. José María Mata, uno de los principales promotores de ese artícu-
lo, considera de interés público otorgar garantías a los extranjeros de otras 
confesiones religiosas, por dos razones: la primera, porque la inversión 
extranjera se propone como un excelente medio para impulsar distintas 
ramas de la industria y el comercio, además de la infraestructura necesaria 
para ello.50 La segunda porque la tolerancia es un estímulo necesario para 
poblar ciertas regiones en el país donde los recursos no se aprovecha-
ban por la falta de habitantes. El plan, propuesto décadas atrás, pero todavía 

de Gobernación. Ocupa el cargo de ministro del Tribunal Superior de Justicia del 
Distrito Federal entre 1877 y 1881. Fallece el 4 de septiembre de 1883. Referencia 
obtenida de: Hernández Chávez, Alicia, “José María del Castillo Velasco: ‘el don de 
gobierno’” (Estudio introductorio), en José María del Castillo Velasco, Ensayo sobre el 
derecho administrativo mexicano (Edición facsimilar, 1874), t. I, México, Universidad 
Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas (Serie C: Estudios 
Históricos, núm. 45), 1994, p. VIII.

49 “Dictamen sobre la Compañía de Jesús por la Comisión de Justicia y Negocios 
Eclesiásticos”, Sesión de 6 de junio de 1856, en Zarco, t. I, 1990, p. 405.

50 José María Mata nace en Jalapa, Veracruz, el 13 de noviembre de 1819. Recono-
cido diputado, diplomático y ministro de relaciones exteriores y uno de los personajes 
más destacados en el Constituyente de 1856. Durante la invasión norteamericana fue 
jefe de milicias de los “cívicos” en Jalapa, Veracruz, que se movilizaban en guerrillas 
para combatir al ejército estadounidense. Expulsado del país, fue secretario de la “Junta 
Revolucionaria” creada en Nueva Orleáns al lado de Benito Juárez, Melchor Ocampo 
y Ponciano Arriaga. También fue electo por las entidades de Veracruz y México como 
diputado y nombrado por Juárez su representante ante el gobierno de Estados Unidos y 
posteriormente ministro de Hacienda. Con el triunfo del Plan de Tuxtepec y con Díaz 
en el poder, Mata regresó a la vida pública como enviado extraordinario y ministro 
plenipotenciario de México ante el gobierno de Estados Unidos. El 20 de junio de 1878, 
cuando Ignacio L. Vallarta se vio forzado a dejar el Ministerio de Relaciones Exteriores, 
José María Mata aceptó ocupar el cargo en el que duraría solamente tres meses. Murió 
en 1895 cuando era edil del Ayuntamiento de Jalapa.



48 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

poco estructurado hasta ese momento, pretendía fomentar el arribo de 
sectores trabajadores, europeos y norteamericanos, en zonas estratégicas 
del territorio nacional, de tal manera que estimularan el avance de la 
agricultura, la industria y el comercio, para que, en pocos años, el país 
presentara “un aspecto de riqueza, de bienestar y de vigor”.51 El diputado 
tenía la esperanza de que “millares de individuos” llegaran a México “a 
poblar nuestras ardientes costas, nuestras desiertas fronteras, y a sacar de 
las entrañas de nuestro suelo inagotables riquezas”.52

El argumento es apoyado por los diputados González Páez y Rafael 
Jáquez.53 Este último agrega que en ese momento no sólo se legisla para 
los mexicanos católicos “sino también para los extranjeros, para los pro-
testantes que estén o arriben a nuestro país”.54

La idea de que México fuese poblado por protestantes resultó por 
demás escandalosa para varios sectores, que pretendieron resguardar 
el ejercicio exclusivo de la religión católica al recurrir a un discur-
so de unidad nacional. La unidad religiosa se presenta como un asunto 
de conveniencia política, particularmente para quienes desde décadas 
atrás habían concebido la consolidación del país como un Estado emi-
nentemente católico. El catolicismo se coloca como el único elemen-
to de cohesión en una sociedad dividida por los intereses particulares y 
la desigualdad social.55

Por ello, esta discusión resultará un punto de quiebre para las posi-
ciones sostenidas por aquellos clérigos mexicanos que, en las primeras 
décadas del siglo XIX, muestran una visión católica y liberal particular, 
en defensa de los fundamentos católicos de la república liberal mexicana. 
Es con esta discusión que se acentúan las diferencias con los liberales que 

51 Intervención del diputado Mata, Sesión de 29 de julio de 1856, en Zarco, 
t. I, 1990, p. 787. Para una revisión de los primeros planteamientos sobre la tole-
rancia, véase De los Reyes, 2010, pp. 101-126.

52 Intervención del diputado Mata. Sesión de 29 de julio de 1856, en Zarco, t. I, 
1990, p. 787.

53 González Páez argumenta que los extranjeros no llegan a México por falta de 
garantías. Intervención del diputado González Páez. Sesión de 30 de julio de 1856, en 
Zarco, t. I, 1990, p. 813.

54 Intervención del diputado Jáquez, Sesión de 30 de julio de 1856, en Zarco, 
t. I, 1990, p. 837.

55 Connaughton, 2008, p. 397.



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 49

paulatinamente redimensionan como radicalmente necesaria la consa-
gración de los derechos individuales dentro del proyecto político liberal.

En una representación suscrita por “los eclesiásticos de Guadalajara” 
al Congreso de la Unión, se pedía que no se aprobara la tolerancia de 
cultos pues era un principio abstracto y doctrinario, totalmente contrario 
a los intereses nacionales. El argumento expone que fuera del catolicismo 
no existen bases seculares que sustenten la unidad política, social y moral 
del país debido a los enfrentamientos partidistas y a la inestabilidad que 
habían dominado después de consumada la independencia.56

La emigración causaba especial intranquilidad entre el clero, pues 
abría la puerta a la formación de sectores extranjeros no católicos lejos 
del control clerical que podían infl uir y “confundir” a la población ca-
tólica mexicana. No se declaran directamente en contra de la población 
inmigrante, que no era nueva en el país, sino del tipo de derechos que el 
Estado mexicano estaba dispuesto a reconocerles. No obstante, el clero 
conservador se pronuncia por el inmigrante católico europeo frente al 
estadounidense protestante, pues el lazo moral y social que proporciona 
el catolicismo se extiende entre la población de distinta nacionalidad.57 
En contraposición, la convivencia de los católicos mexicanos con otras 
confesiones religiosas daría pie a una pugna social “entre ministros y 
ministros, creyentes y creyentes”.58 Desde su perspectiva, la razón polí-
tica, los derechos individuales y la utilidad económica, no justifi can el 
interés de los congresistas por aprobar el artículo y crear una “población 
heterogénea en sus creencias y en sus costumbres”.59

Esta parte del debate evidencia el punto en que las expresiones 
liberales del clero se cierran a favor de posiciones más conservadoras. 

56 Representación que los eclesiásticos de Guadalajara dirigen al Soberano Congreso 
Constituyente, sobre que en la Carta Fundamental que se discute no quede consignada la 
Tolerancia de Cultos en la República, Guadalajara, Tipografía de Rodríguez, 1856, p. 11.

57 Los escritores católicos conservadores afi rmaban que la unidad del país dependía 
de la conservación de una religión exclusiva: “porque sólo a la Religión está concebido 
unir todas las razas, acomodarse a todas las lenguas, favorecer la obediencia a todas las 
autoridades y hacer iguales a todos los hombres”. “Representación al soberano Con-
greso contra el artículo 15 del proyecto de constitución sobre la tolerancia religiosa”, 
suplemento especial del núm. 17, La Cruz, 10 de julio de 1856.

58 Representación que los eclesiásticos de Guadalajara..., 1856, p. 11.
59 “Representación al soberano Congreso...”, Suplemento especial del núm. 17, 

La Cruz, 10 de julio de 1856.



50 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

Si en la primera mitad del siglo XIX un sector importante del clero se 
afi rma convencido de que la Iglesia podía formar parte del régimen li-
beral, el planteamiento de aspectos específi cos, particularmente de la 
libertad de conciencia y la desamortización de bienes eclesiásticos, van 
transformando ese discurso católico, liberal y conciliador, hasta hacerlo 
expresión de una minoría.60

Los diputados moderados comparten los argumentos de los eclesiás-
ticos sobre la exclusividad de que gozaba el catolicismo. La intervención 
de Marcelino Castañeda en la apertura de la discusión sostiene que el de-
sarrollo del país no radica en el reconocimiento de las garantías indivi-
duales, pues la prosperidad nacional sólo se daría cuando se establecieran 
las condiciones de “paz, justicia y buen gobierno”. En su lugar, las leyes 
debían demandar que los extranjeros no católicos aceptaran el domi-
nio del catolicismo, como parte de un pacto político-religioso nacional 
y, en ese sentido, es que debía ser el culto público. Los extranjeros tenían 
sufi ciente con “la tolerancia pasiva” existente en México que hacía posible 
la práctica de otros cultos, siempre y cuando éstos se reservaran al ám-
bito privado. Desde la perspectiva liberal moderada –donde coincidían 
congresistas y eclesiásticos– el espacio público se planteaba, entonces, 
católico.61 Esta idea de replegar la disidencia al espacio privado es simi-
lar a las posiciones de los liberales moderados en Chile a la hora que se 
discute el punto de la legislación sobre la tolerancia religiosa.62

Es necesario insistir en la percepción de la mayoría de los congresistas 
liberales sobre el catolicismo, pues valoran públicamente su papel en la 
sociedad mexicana, cuyo orden no pueden dejar de concebir sin la inter-
vención de éste. Por el contrario, los intereses del catolicismo se ven, en 
buena medida, ligados a los del Estado y a los de la sociedad mexicana. 
Por ello, no es de extrañar que los sectores liberales pusieran como parte 

60 Para un estudio novedoso que plantea preguntas importantes en torno a las 
expresiones liberales del clero mexicano hacia la primera mitad del siglo XIX, véase 
Connaughton, Brian, “The Enema Within: Catholics and Liberalism in Independent 
Mexico, 1821-1860”, en Jaime Rodríguez, The Divine Charter. Constittutionalism an 
Liberalism in Nineteeth-Century, Lanham Md., Rowman and Littlefi eld Publishers, 
2006, pp. 183-202.

61 Intervención del diputado Marcelino Castañeda, Sesión de 29 de julio de 1856, 
en Zarco, t. I, 1990, p. 776.

62 Serrano, Sol. “Defi nición de lo público en un Estado católico. El caso chileno. 
1810-1855”, Estudios Públicos, Chile, CEP, núm. 76, primavera 1999, pp. 211-232.



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 51

de la agenda política la revisión de las funciones y el desempeño de la 
Iglesia católica, en el camino de la histórica reforma eclesiástica mexicana 
planteada por los gobiernos borbónicos. Así, lejos de una posición anti-
católica, Zarco enfatiza el valor de la extensión moral del catolicismo en 
las relaciones sociales, como una forma de moderar la convivencia entre 
los individuos. A la religión se le reconoce una función social primordial, 
en tanto que, hasta el momento, se constituye en la principal responsable 
de la formación moral de los individuos, al dictar pautas de conducta 
y control que facilitan el entendimiento y las relaciones pacífi cas entre 
las personas. Los principios del catolicismo se avenían muy bien con las 
garantías defendidas por el liberalismo, del cual podían convertirse en 
gran aliado: “...la verdad cristiana es conforme con la república y con la 
democracia, porque la verdad cristiana proclama la libertad, la igualdad 
y la fraternidad de todos los hombres”.63

Incluso, las prácticas de los rituales católicos en los actos de gobier-
no, no desaparecen hacia mediados del siglo XIX cuando las posiciones 
liberales han alcanzado una mayor proyección secular, pues se acude 
nuevamente a los elementos religiosos para dotar de legitimidad a 
los gobiernos liberales, toda vez que están ausentes otros mecanismos 
simbólicos para lograrlo, aun cuando para un grupo de representantes 
va quedando más clara la distinción entre las esferas civil y eclesiástica. 
Desde la instalación del Congreso, José María Lafragua, ministro de 
Gobernación, había dispuesto que se celebraran funciones religiosas 
muy solemnes “para implorar el auxilio de la Divina Providencia en las 
deliberaciones del Congreso”. Para que esa solemnidad tuviera efecto 
propone que una comisión de doce representantes asista a una ceremonia 
programada en la catedral metropolitana.64 El diputado Del Río responde 
que al Congreso no le incumbe participar, como tal, en funciones ecle-
siásticas para dar solemnidad a un acto estrictamente civil. Guillermo 

63 Intervención del diputado Zarco, Sesión de 29 de julio de 1856, en Zarco, 
t. I, 1990, p. 804.

64 Lafragua había establecido como precedente: “que en 1845 habían asistido co-
misiones de ambas cámaras a las funciones que en acción de gracias por el feliz término 
de la revolución del 6 de diciembre se habían verifi cado en la Santa Iglesia Catedral y en 
la Colegiata de Nuestra Señora de Guadalupe”. Intervención de José María Lafragua. 
Sesión de 18 de febrero de 1856. Zarco, t. I, 1990, pp. 46-47.



52 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

Prieto65 justifi ca la propuesta de Lafragua como “un sentimiento de 
piedad y un deseo sincero de implorar los auxilios de la Providencia”. 
Afi rma, incluso, que evitar ese tipo de ceremonias podía “dar lugar a 
desfavorables interpretaciones”. Con el ánimo de evitar difi cultades, 
propone que se celebren las funciones religiosas, para que los diputados 
“concurrieran a dar gracias e implorar las bendiciones del Altísimo sobre 
nuestra patria”.66 Sin embargo, la propuesta de Lafragua fue desechada.

Con el ánimo de hacer frente a las imputaciones hacia sus posiciones 
religiosas, varios congresistas, antes de hacer su intervención a favor de 
la tolerancia, aclaran su condición de católicos, por tradición familiar 
y por convencimiento, asegurando que sus creencias religiosas no cam-
biarían si era permitida la práctica de otros cultos.67 Una de las más 
contundentes es la de Francisco Zarco, quien hace una declaración un 
tanto parecida a una protesta: “Soy católico, apostólico, romano, y me 
jacto de serlo; tengo fé en Dios, encuentro la fuente de todo consuelo 
en las verdades augustas de la revelación, y no puedo concebir no sólo 
a un ateo, pero ni siquiera a un deísta”.68 De igual manera, el diputado 
Gamboa, ardiente defensor del artículo, declara antes de su intervención: 
“sí, mis hijos serán católicos, y yo moriré católico como murieron mis 

65 Guillermo Prieto nació en Tacubaya, Distrito Federal, el 10 de febrero de 1818. 
Huérfano de padre a los 13 años de edad y con su madre enferma, trabajó como depen-
diente en una tienda de ropa y luego como meritorio en la aduana, bajo la protección 
de don Andrés Quintana Roo. Pudo así ingresar al Colegio de San Juan de Letrán y 
posteriormente al lado de Manuel Toussaint Ferrer y los hermanos José María y Juan 
Lacunza, participó en la fundación de la Academia de Letrán, en 1836, dirigida por Quin-
tana Roo. Fue secretario particular de Valentín Gómez Farías y Anastasio Bustamante, 
sucesivamente. Comenzó su carrera de periodista en El Siglo XIX, colaboró también en 
El Monitor Republicano. En 1845 fundó, junto a Ignacio Ramírez, el periódico satírico 
Don Simplicio. Murió el 2 de marzo de 1897.

66 Intervenciones de Del Río y Guillermo Prieto. Sesión de 18 de febrero de 1856. 
Zarco, t. I, 1990, p. 47.

67 El diputado José María Castillo Velasco, defensor de la aprobación del artícu-
lo, señala que el catolicismo es una “religión que todos hemos proclamado como la úni-
ca santa, la única legítima, la única que concede al hombre su libertad”. Intervención del 
diputado Castillo Velasco, Sesión de 29 de julio de 1856, en Zarco, t. I, 1990, p. 801.

68 Intervención del diputado Zarco, Sesión de 29 de julio de 1856, en Zarco, 
t. I, 1990, p. 802.



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 53

padres. Hablaré, pues, en esta discusión como católico, y como católico 
sostendré mis opiniones”.69

Sin embargo, la Cámara no se afi rma totalmente católica. Ello puede 
apreciarse en los pronunciamientos de los diputados cuando, por ejemplo, 
hacen referencia a una entidad superior creadora, cercana a posiciones 
deístas. En ese sentido cabe enfatizar que estos pronunciamientos quieren 
distanciarse del catolicismo, pero no del sustrato religioso que simbó-
licamente legitimaba la constitución política. Este ánimo se plasma en 
fórmulas generales que buscaron distanciarse del catolicismo. Algunos 
diputados aluden a su apego a los principios generales del cristianismo, 
antes que al catolicismo. Covò señala que los liberales realizan una trans-
formación ideológica, quizá como una táctica, en donde la fi gura de Dios 
toma un papel fundamental en la causa democrática, al convertirse en la 
fi gura fundante y reguladora de la nación mexicana.70 No necesariamente 
se acudía a una fi cción o conveniencia política, puesto que para varios 
diputados no había otra manera de concebir la constitución del poder 
político si no era a través de su vinculación religiosa.71 En ese sentido, 
la secularización del poder político estaba lejos de ser una propuesta 
general y acabada. Por el contrario, las creencias religiosas y la posición 
que tomara el catolicismo en el Estado, eran compatibles con la libertad 
de conciencia.72

69 Intervención del diputado Gamboa, Sesión de 29 de julio de 1856, en Zarco, 
t. I, 1990, p. 788. Lo mismo ocurre con el diputado Castillo Velasco. Intervención del 
diputado Castillo Velasco, Sesión de 29 de julio de 1856, en Zarco, t. I, 1990, p. 798.

70 Covò, 1983, p. 161.
71 El diputado Arriaga hacía de la revolución de Ayutla un episodio trascendente 

para el “mundo liberal y cristiano”. Intervención del diputado Arriaga. Apertura de 
sesiones el 18 de febrero de 1856, p. 44. Ignacio Ramírez también considera que la 
tolerancia está de acuerdo con el cristianismo. Intervención del diputado Ramírez, Sesión 
de 31 de julio de 1856, p. 868. Isidoro Olvera habla de que “la exacta inteligencia del 
cristianismo enseñó ya las verdaderas relaciones entre los hombres y la divinidad, y fi jó 
el verdadero ministerio del sacerdocio de Cristo, son ya verdades que casi se palpan, que 
alumbran a toda inteligencia y que mejoran visiblemente a la especie humana”. Voto 
particular del señor Olvera al proyecto constitucional. Sesión de 16 de junio de 1856, 
p. 494. Todas las referencias en Zarco, t. I, 1990.

72 El diputado Cerqueda afi rma que la libertad de conciencia es “una consecuencia 
del cristianismo, un derecho que otorga la ley natural y una obligación que el dere-
cho de gentes impone a las naciones del mundo”. Intervención del diputado Cerqueda. 
Sesión de 30 de julio de 1856, Zarco, t. I, 1990, p. 847.



54 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

En su posición de católicos, los congresistas se permiten elaborar 
intervenciones acerca de la necesidad de una reforma eclesiástica que, 
desde el cambio liberal, adquiere un interés secular. Para ello, dejan claro 
dos puntos importantes. El primero, que un Estado garante de la liber-
tad de cultos no pretende erradicar las religiones para formar un Estado 
ateo, sino que en éste sea reconocido un derecho universal, aunque por 
el momento fuera un benefi cio de minorías. El segundo, que el artícu-
lo se enfoca a la ruptura del control sociopolítico del clero, a través de las 
normas instauradas por la Iglesia católica que iban más allá de regular la 
religiosidad. Ese poder ejercido en el plano secular debía pasar al Estado.

Por esta razón, la infl uencia del clero en la sociedad no debía ser valo-
rada en el mismo sentido que la presencia del catolicismo. Zarco distingue 
entre el catolicismo y sus ministros, pues en ambos “hay una distancia 
inmensa”.73 Específi camente acusa al clero de haber “desnaturalizado 
la religión del Crucifi cado”, de ser enemigo de la libertad, sembrador 
de discordias y de haber “acumulado tesoros empobreciendo al país”.74 
De ahí que varios diputados afi rmen que el elemento central en torno 
a la discusión del artículo es defi nir, fundamentalmente, la libertad de 
conciencia, pues una vez reconocida ésta, la religión católica dejaría 
de ser una imposición del Estado como lo consignaban las constituciones 
políticas desde la independencia. El artículo 15 representa la posibili-
dad de emancipar a los individuos de la infl uencia del clero, pues en el 
aspecto espiritual son los únicos acreditados para impartir los servicios 
espirituales.

73 Intervención del diputado Zarco, Sesión de 29 de julio de 1856, en Zarco, 
t. I, 1990, p. 804.

74 Intervención del diputado Zarco, Sesión de 29 de julio de 1856, en Zarco t. I, 
1990, p. 804. Las opiniones negativas sobre la actuación del clero datan del periodo 
borbónico, como parte de la justifi cación de una serie de reformas consideradas ne-
cesarias debido a la situación eclesiástica. Véase Brading, David, “El clero mexicano 
y el movimiento insurgente de 1810”, en Relaciones, vol. 2, núm. 5, 1981, pp. 5-26. 
Taylor, 1995, pp. 81-113. Connaughton refi ere la manera en que para mediados del 
siglo XIX, los párrocos van perdiendo “cualquier aureola trascendental”, por lo que ante 
los ojos de los fi eles llegan a ser “juzgados cada vez más como ciudadanos y cristianos”, 
en Connaughton, Brian, “Soberanía y religiosidad: la disputa por la grey en el movi-
miento de la Reforma”, en Alicia Tecuanhuey (coord.), Clérigos, políticos y política. Las 
relaciones Iglesia y Estado en Puebla, siglos XIX-XX, Instituto de Ciencias y Artes, BUAP, 
México, 2002, p. 119.



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 55

Entonces, se replantean una serie de cambios dentro de la Iglesia 
en el contexto que brindaba el orden liberal. En los términos en que 
algunos diputados lo exponen, la religión debía entrar en la dinámica de 
los cambios de la liberalización, pues la llegada de otras religiones podía 
ser benéfi ca al desarrollo mismo del catolicismo, en tanto que la libre 
competencia “del clero purifi ca sus costumbres. Por eso, el clero italiano, 
el español y el mexicano, son los cleros más corrompidos del mundo; 
y el francés, de la revolución de 89 para acá, el más morigerado de todos. 
El único medio de que nuestro clero se ilustre y cumpla con su santa 
misión, es el que tengan clérigos de otras sectas que hagan avergonzar 
a nuestro clero”.75

La posibilidad de que la población pudiera escoger entre una oferta 
espiritual sería un elemento de sana competencia importante para lograr, 
por ejemplo, la disminución de la corrupción eclesiástica y el aumento 
en la instrucción del clero, además de desplazar la intervención de los 
sacerdotes en asuntos temporales hacia una verdadera evangelización de 
la sociedad. El papel espiritual de la Iglesia se veía desvirtuado, como 
afi rmaban algunos asambleístas, por su pretensión de participar en el 
gobierno de los pueblos. Con la reforma impulsada por el artículo 15, 
el sacerdote acabaría por ser un individuo como cualquier otro, sin pre-
tensiones en la política nacional y sin mayor poder que el alcanzado por 
sus propios méritos, por su propia capacidad y talento.76

Covò argumenta que los liberales a favor de la tolerancia de cultos te-
nían dos caminos posibles: buscar un acuerdo con la Iglesia “ampliando el 
papel del clero” o eliminar radicalmente la infl uencia de la Iglesia en la so-
ciedad.77 Podríamos añadir un tercer camino: la búsqueda de una alianza 
entre los liberales, llámese puros y moderados, con la jerarquía para garan-
tizar ciertas libertades individuales, al tiempo de favorecer, con determi-

75 Intervención del diputado Gamboa, Sesión de 29 de julio de 1856, en Zarco, 
t. I, 1990, p. 796.

76 Intervención del diputado Gamboa, Sesión de 29 de julio de 1856, en Zarco, 
t. I, 1990, p. 795. Intervención del diputado Castillo Velasco, Sesión de 29 de julio de 
1856, en Zarco, t. I, p. 801. “El único medio de que nuestro clero se ilustre y cumpla 
con su santa misión, es el que tengan clérigos de otras sectas que hagan avergonzar a 
nuestro clero. Sólo entonces, si de veras se aman su religión, estudiarán e ilustrarán al 
pueblo para librarlo del contagio con que nos amenaza”. Intervención del diputado 
Gamboa, Sesión de 29 de julio de 1856, en Zarco, t. I, 1990, p. 796.

77 Covò, 1983, p. 163.



56 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

nadas restricciones, el ejercicio del catolicismo en el país. Empero, en esta 
opción no se pretende ampliar el papel público del clero, por el contrario, 
se coincide en la necesidad de restringir su acción política. Y es que los 
diputados que apoyan el artículo aspiran a una transformación sustancial 
del papel desempeñado por los sacerdotes en la sociedad. Constantemente 
se alude y se teme la infl uencia social del clero, precisamente porque su 
acción va más allá de la esfera religiosa. El diputado Gamboa precisa que 
“el clero de México, como los otros cleros católicos, han querido dominar 
a los reyes e imperantes, aunando sus intereses con ellos… Porque los 
Papas y el clero han cuidado más de lo temporal que de lo eterno. Si 
los Papas no hubieran comerciado con los sacramentos (rumor), si los 
Papas no hubieran querido gobernar temporalmente el mundo, no exis-
tiría el protestantismo, no existiría hoy la Iglesia británica, no existirían 
hoy las innumerables sectas que de estas han nacido”.78

En ese sentido, la solución es suprimir su elemento corruptor, es decir, 
su participación en cuestiones temporales. La propuesta no era nueva, 
había sido planteada en varias ocasiones desde fi nes del siglo XVIII, en el 
contexto del reformismo borbónico, cuando se buscó implementar una 
transformación eclesiástica que replegara a la Iglesia al plano espiritual. 
Esta discusión introduce otro elemento central de tensión entre el clero 
y el gobierno: ¿hasta dónde era legítima la intervención del Estado en la 
organización interna de la Iglesia?

Para unos diputados, la redacción de la segunda parte del artícu-
lo daba al Estado la autoridad necesaria para intervenir en materia ecle-
siástica, mientras que para la mayoría de representantes esa protección 
implicaba una sujeción. Los primeros asumen con naturalidad la tutela 
estatal sobre la Iglesia, como una prerrogativa del poder político, res-
paldada por el pasado histórico y en el legítimo interés por mejorar la 
administración eclesiástica y la educación sacerdotal. El interés del poder 
político por reformar a la Iglesia católica por lo menos está presente de 
manera enfática desde el reformismo borbónico. Para un sector liberal, 
insisto, era legítima esta pretensión. No obstante, otros diputados ad-

78 Intervención del diputado Gamboa, Sesión de 29 de julio de 1856, en Zarco, 
t. I, 1990, p. 795.



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 57

vierten que la protección del Estado podría operar en perjuicio de ambos 
poderes, al mezclar indebidamente sus facultades.79

Francisco Zarco considera que por más benéfi ca y bien intencionada 
que se creyera la intervención estatal para proteger a la Iglesia, partía de 
una cuestionable autoridad del poder civil sobre ésta. Las consecuencias 
más probables de una unión en esos términos eran dos: que la religión 
pervirtiera sus principios al mezclarse en asuntos temporales, pues daba 
pie al desarrollo de las ambiciones del clero en la búsqueda por dirigir 
los destinos del gobierno en benefi cio propio y en contra del interés 
general, por ejemplo, impidiendo el ejercicio de las libertades de prensa 
y de enseñanza. El otro escenario posible era que el Estado intentara 
someter a la Iglesia a sus “caprichos” haciéndola un “instrumento de 
dominación”, a todas luces perjudicial para el desarrollo de la libertad.80 
En cualquier caso, las libertades individuales y los derechos humanos 
quedaban comprometidos, además de que la protección específi ca del 
catolicismo signifi caría una desventaja para los demás cultos. Zarco se 
opone a la aprobación de la segunda parte del artículo y se pronuncia 
por la completa independencia entre la Iglesia y el Estado “como católico 
que tiene fe en su religión y como ciudadano que anhela la libertad de su 
patria”.81 La independencia entre los asuntos políticos y los eclesiásticos 
por la que aboga no es defi nitiva, pues si bien se opone a la intervención 
del Estado en cuestiones de culto y disciplina, también aprueba una re-
gulación estatal como medida de carácter transitorio, para equilibrar la 
debilidad de los gobiernos seculares frente al poder eclesiástico y frenar 
la formación de un “Estado dentro del Estado”.82

Los diputados a favor de la intolerancia religiosa coinciden con ese 
rechazo a la intervención del Estado, como categóricamente expresa el 

79 Intervenciones del diputado Castillo Velasco y del diputado Zarco, ambos 
en la Sesión de 29 de julio de 1856, en Zarco, t. I, 1990, pp. 799 y 805, res-
pectivamente.

80 Para ejemplifi car el caso, Zarco hacía referencia al caso del concordato de Austria 
y el papado en que, a su juicio, el emperador Francisco José había aceptado una nego-
ciación vergonzosa. Intervención del diputado Zarco, p. 805, Sesión de 29 de julio de 
1856, en Zarco, t. I, 1990, p. 805.

81 Intervención del diputado Zarco, Sesión de 29 de julio de 1856, en Zarco, 
t. I, 1990, p. 805.

82 Zarco F., “La constitución y la prensa. II”, editorial de El Siglo Diez y Nueve, 
19 de marzo de 1857, en Zarco, vol. 8, 1989-1993, p. 191.



58 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

diputado Fuente.83 La posición es apoyada por la intelectualidad católica 
laica que emprende una rápida y organizada respuesta. El grupo de los 
intelectuales católicos está formado por letrados mexicanos y extranjeros, 
que generan un importante espacio de opinión pública sobre los temas 
discutidos en el Congreso, desde las distintas posiciones que ocupan, 
como representantes en la asamblea nacional, escritores, periodistas y 
miembros de academias literarias.

José Joaquín Pesado es uno de los miembros distinguidos de este 
grupo de escritores.84 A la generación de Pesado pertenecen los hermanos 
José María85 y Rafael Roa Bárcena86 y el español Anselmo de la Portilla, 
uno de los principales colaboradores de El Espectador de México.87 A ellos 

83 Intervención del diputado Fuente, Sesión de 31 de julio de 1856, en Zarco, 
t. I, 1990, p. 854.

84 Nace en San Agustín del Palmar, Puebla, el 9 de febrero de 1801. Es hijo de 
Domingo Pesado, emigrante de la provincia de Galicia y de doña Josefa Francisca Pérez, 
originaria de San Andrés Tuxtla. Desde joven se dedica al estudio de la lengua castellana, 
aprende latín, italiano, francés e inglés, la fi losofía, el derecho y la historia, además de 
las ciencias naturales y exactas. Sus escritos muestran un domino en el terreno de la 
teología. El escritor combina sus actividades como empresario y terrateniente a la par de 
su carrera política y literaria. Entre 1833 y 1834 es legislador por el estado de Veracruz. 
En 1835, durante el gobierno de Bustamante, funge como ministro del Interior y de 
Relaciones Exteriores. Posteriormente se traslada a la Ciudad de México y en marzo 
de 1838 ocupa el cargo de ministro del Interior. Durante 1844 se encarga del ministe-
rio de Relaciones Exteriores por algunos días. En 1854, con la reapertura de la univer-
sidad, en el gobierno de Santa Anna, ocupa la cátedra de literatura.

85 José María Roa Bárcena nace en Jalapa, Veracruz, en 1827. Es miembro de la 
Academia Imperial de Ciencias y Literatura durante el Segundo Imperio. Desde 1871 
administra los bienes de la empresa “Viuda de José de Teresa e hijas”. Muere el 21 de 
septiembre de 1908.

86 Rafael Roa Bárcena nace en Jalapa, Veracruz el 13 de noviembre de 1832. 
En 1857 obtiene el título de abogado. Desempeña algunos cargos públicos y realiza 
diversas traducciones para el periódico católico La Cruz, sobre los escritos del conde 
Montalembert. Escribe varios manuales de la práctica litigante y la civil forense. Muere 
en Veracruz el 22 de julio de 1863.

87 Anselmo de la Portilla nace el 3 de febrero de 1816 en la Provincia de Santander, 
España. Realiza su carrera literaria en México, a donde llega a la edad de 24 años. En 
1858 viaja a Estados y Unidos y La Habana y regresa nuevamente a México en 1862. 
En México fundó las publicaciones El Español, en 1850; El Eco de España, La Iberia, en 
1863 y El Eco de Europa, entre otros. Participó en las publicaciones de El Católico, La 
Voz de la Religión, La Cruz, La Sociedad, etc. Colaboró en la elaboración del Diccionario 
Universal de Historia y Geografía. Murió en México el 3 de marzo de 1879.



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 59

se suman Alejandro Arango y Escandón88 y los veracruzanos Manuel 
Carpio89 y José Bernardo Couto.90 Sus nombres se ligan a publicaciones 
como: El Observador Católico, La Voz de la Religión, La Cruz, La Sociedad 
Católica y La Voz de México. Su labor periodística, literaria y político-
ideológica tiene como uno de sus principales articuladores la defensa 
de las prerrogativas de la Iglesia católica y la crítica a distintos temas 
como las revoluciones liberales, la secularización y el anticlericalismo. 
Por ello, someten el proyecto constitucional y las reformas liberales a un 
cuestionamiento constante, negando al Congreso la representatividad 
para decretar reformas contrarias a los deseos de sus representados y sin 
tomar en cuenta sus opiniones, como era el caso de los decretos en ma-
teria eclesiástica, que obligaban a la sociedad a ser “anticatólica”, cuando 
la mayoría del país se pronunciaba por el catolicismo.

88 Alejandro Arango y Escandón nace en Puebla, el 10 de julio de 1821. Hijo del 
español Alejandro María Arango y de Guadalupe Escandón, de Orizaba, Veracruz. 
Desde muy joven es enviado a estudiar a España al Colegio Real de Humanidades de 
Madrid; continúa su formación en París y regresa a México en 1837, tras lo cual ingresa 
al Seminario Conciliar, en donde cursa la carrera de abogado. Ocupó varios cargos en 
el Ayuntamiento de la Ciudad de México, integró el Supremo Tribunal de Justicia y 
fue Consejero de Estado de Maximiliano, por lo cual se le destierra durante un año, 
al triunfo de la República. Fue miembro de la Academia de Letrán y de las Reales 
Academias de Historia y de la Lengua. Realizó varias traducciones y publicó ensayos 
históricos y sobre derecho público mexicano. Murió el 28 de febrero de 1883. Valverde 
Téllez, Emeterio, Bibliografía fi losófi ca mexicana, Zamora, Michoacán, El Colegio de 
Michoacán, 1989, p. 197.

89 Manuel Carpio nace un 1 de marzo de 1791. Hijo de José Antonio Carpio 
y Josefa Hernández ingresa al Seminario a temprana edad, para fi nalmente cursar la 
carrera de medicina, auspiciado por el obispo de Puebla. Carpio funge como diputado 
por el Estado de México en 1824 y por Veracruz en 1829; se interesa por el estudio de 
la geología, la astronomía, la arqueología, la fi losofía, la teología y las bellas artes. Su 
acercamiento a las letras le permite ingresar a la Academia de Letrán. Varios de sus poemas 
están dedicados a cuestiones religiosas y a exaltar los símbolos patrios, en especial a la 
Virgen de Guadalupe; además de enaltecer los escenarios naturales de México y referir 
algunos sucesos históricos de México. Muere el 11 de febrero de 1860.

90 José Bernardo Couto nace en Orizaba, Veracruz, el 29 de diciembre de 1803. 
Ingresa al Colegio de San Ildefonso y recibe el título de abogado en 1827. Realiza varios 
escritos de jurisprudencia en defensa de la Iglesia católica, además de obras dedicadas a 
la historia de la pintura en México y trabajos literarios, como cuentos y leyendas breves. 
Fallece el 11 de noviembre de 1862. Véase Valverde, 1989, pp. 194-197.



60 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

En una serie de artículos titulados “Observaciones sobre la verdadera 
ciencia política”, Pesado expone una serie de ideas en contra de la sobe-
ranía popular, de las leyes como expresión de la voluntad general y del 
pacto social, pues los considera fi cciones legales de una forma de gobierno 
“que está más cerca de la anarquía”, y que es contraria a la naturaleza 
del país.91 Desde su punto de vista, “la historia de nuestra desgraciada 
República ofrece continuos ejemplos del mal que abrigan esas doctrinas 
desorganizadoras... A fuerza de ensayos para moldar una constitución, no 
hemos logrado más que relajar todos los vínculos sociales; poner en duda 
todos los buenos principios, alentar todas las ambiciones, y desencade-
nar todos los furores, hasta poner en peligro no tanto la forma de gobier-
no, cuanto la validez del gobierno mismo, y la existencia de la patria”.92

El 10 de julio de 1856 aparece una representación dirigida al Con-
greso en el periódico La Cruz, en la cual varios católicos expresan su 
inconformidad por el proyecto de artículo constitucional sobre la tole-
rancia de cultos. Al igual que varios de los diputados opositores al artícu-
lo 15, argumentan que el Congreso no tenía “amplitud de poderes” para 
trastocar el artículo de la exclusividad del catolicismo, pues la voluntad 
nacional seguía siendo la misma desde el Plan de Iguala en 1821: “fácil 
le sería al congreso rectifi carlo, si pudiese haber duda, recurriendo a una 
votación popular...”.93

Orden público, derechos de las minorías y religión

Las discusiones sobre la tolerancia se llevan a cabo en un contexto 
marcado por una serie de levantamientos armados, varios de los cuales 
tienen como causa principal la cuestión sobre el catolicismo, enfocando 
el problema como un asunto religioso. Esa circunstancia hace que los 
congresistas reconozcan la defi nición del artículo 15 como un asunto de 
orden público que estaba afectando la estabilidad del país pues, hasta el 
momento, había impedido regularizar la vida de numerosas poblaciones 
en el plano local, particularmente desde 1855. En pocos años se habían 

91 La Cruz, México, octubre 1 de 1857, t. VI, núm. 1, p. 3.
92 La Cruz, México, febrero 18 de 1858, t. VIII, núm. 1, p. 3.
93 “Representación al soberano Congreso contra el artículo 15 del proyecto de 

constitución sobre la tolerancia religiosa”, Suplemento especial del núm. 17, La Cruz, 
10 de julio de 1856.



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 61

producido varios levantamientos armados donde el clero adquiere especial 
protagonismo, al convocar a los católicos a tomar las armas y rebelarse 
contra los gobiernos para frenar los “ataques” liberales al catolicismo. Por 
momentos, la lucha armada parecía impulsarse por los comunicados de la 
jerarquía en contra de las disposiciones gubernamentales y la aprobación 
de ciertas leyes, que fueron califi cadas de anticatólicas.94

La confl ictividad local había mostrado que el clero era capaz de 
generar una movilización armada nada despreciable, apelando a los 
sentimientos religiosos de la población. Una de las más conocidas había 
ocurrida en Puebla un año antes, mientras que se vivían otros levanta-
mientos en el resto de la República. La violencia generada por el decreto 
infl uye de manera determinante para dar marcha atrás. Varios liberales 
parecían tomar una posición más proclive al aplazamiento de las leyes que 
afectaban a la Iglesia. Frente a ello, surgen opiniones que cuestionan esa 
posición dilatoria. La pregunta de Ezequiel Montes, ministro de Justicia 
y Negocios Eclesiásticos es clave sobre ese punto: “¿Por qué el gobierno, 
que profesa ideas liberales, cierra los ojos, encoge los hombros, y huye 
de la Reforma?”95

Las intervenciones de Juan Nepomuceno Cerqueda y José María 
Lafragua intentan responder a ese cuestionamiento y son un ejemplo 
de los temores y ambigü edades que enfrentan los diputados a favor de 
la tolerancia, a la hora de votar su promulgación. Para Cerqueda la opo-
sición al artículo hacía más evidente la debilidad del Estado en sus in-
tentos por trastocar los intereses de una institución tan poderosa como 
la Iglesia católica. El representante acusa la terrible infl uencia social del 
clero, su corrupción y conspiración contra la libertad, “su avaricia, y ese 
lujo mundano, que con el pretexto del culto despliega en todos sus actos”; 
pero al mismo tiempo señala que ese poder es el principal motivo para 
impedir la promulgación del artículo 15.96 Lo mismo consideran varios 

94 Connaughton muestra los numerosos levantamientos que tienen lugar en un corto 
periodo, y cuya motivación central es la cuestión religiosa. Connaughton, Brian, 2008.

95 Intervención del diputado Ezequiel Montes, Sesión de 5 de agosto de 1856, en 
Zarco, t. II, 1990, p. 86.

96 Intervención del diputado Cerqueda, Sesión de 30 de julio de 1856, en Zarco, 
t. I, 1990, p. 846. En la mayoría de las opiniones de los congresistas, a favor o en contra 
de la tolerancia religiosa, el anticlericalismo es un elemento común. Ese anticlericalismo 
se entiende como la excesiva infl uencia del clero sobre la sociedad y considera poco exitosa 



62 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

diputados, como Lafragua y Zarco, para quienes las posibilidades reales 
de garantizar ese derecho son escasas, debido al predominio de un pueblo 
“fanatizado”, “ignorante”, alterado por la sola discusión de ese artícu-
lo, que sería presa fácil de la manipulación del clero.97

El diputado Isidoro Olvera, médico egresado de la Pontifi cia Uni-
versidad de México y defensor de los decretos de desamortización, 
mantiene sus reservas contra el artículo debido a que la mayoría de la 
población subyugaba “su inteligencia a las inspiraciones de fanatismo y a 
las intrigas de los que obran por intereses bastardos”.98 En su opinión el 
escándalo público, producto de la utilización política del fervor religioso, 
desembocaría en una guerra religiosa sin precedentes.

Esa oposición hizo que los diputados proclives a la tolerancia ponde-
raran el problema del consenso social: ¿hasta qué punto era válido que, 
como representantes, contradijeran la voluntad general?99 Vale aquí referir 
que esta misma pregunta la habían hecho años atrás, algunos eclesiásticos 
liberales. Clemente de Jesús Munguía es uno de ellos. Sin todavía ser 
consagrado como obispo de Michoacán, manifi esta un particular interés 
en fundamentar la identidad católica del sistema republicano en México. 
Remarca los derechos de la sociedad a elegir sus formas de gobierno 
y a los gobernantes –si bien bajo esquemas controlados–, y enfatiza el 
interés de que se fi jen límites específi cos al poder civil a través de la ley. 
Sin embargo, sobre las constituciones escritas considera que éstas deben 
responder a la constitución social vigente, es decir, a la trayectoria social 
histórica resultado del devenir natural y de la voluntad de Dios que, en 

una reforma emprendida sobre la base del monopolio religioso. La legislación se podría 
considerar anticlerical en la medida que intentó disminuir la infl uencia sacerdotal, fuera 
del plano espiritual, en la sociedad.

97 Intervención del diputado Arizcorreta, Sesión de 29 de julio de 1856, en Zarco, 
t. I, 1990, p. 827.

98 Intervención del diputado Olvera, Sesión de 30 de junio de 1856, en Zarco, t. 
I, 1990, p. 495.

99 Para proteger la intolerancia, el diputado Castañeda solicita que los diputados 
representen los derechos de la mayoría católica y la realidad existente: “Nosotros, señores, 
que nos gloriamos de demócratas, que llevamos el estandarte de la voluntad nacional, 
que somos los representantes del pueblo, y que comprendemos todo lo que importa tan 
augusta misión, no podemos sin conculcar nuestros mismos títulos, contrariar la unidad 
religiosa que existe entre todos los mexicanos”. Intervención del diputado Castañeda, 
Sesión de 29 de julio de 1856, en Zarco, t. I, 1990, p. 771.



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 63

la discusión que nos ocupa, se inclina por afi rmar y proteger los derechos 
de la mayoría católica.100

Algunos legisladores plantean otro tipo de razones, pero en función 
del mismo reconocimiento la constitución social histórica se inclina ha-
cia los derechos de la mayoría católica. Así, aceptar la libertad de conciencia 
no implica que, como consecuencia, deba promulgarse la tolerancia de 
cultos, pues la conveniencia pública –que pertenece a las mayorías– debía 
anteponerse a los derechos individuales. La tolerancia se reconoce como 
un factor de desequilibrio social que afecta la gobernabilidad del país. El 
punto central radica en defi nir si la legislación puede ser exitosa en sus 
objetivos sin provocar un desequilibrio que propicie nuevos enfrenta-
mientos bélicos en el país o si, por el contrario, era conveniente impulsar 
cambios en otras direcciones dilatando la defi nición sobre la exclusividad 
religiosa hasta adecuar las circunstancias del país. Entonces, la ley, que 
en muchos casos se vio como el medio transformador de la sociedad, 
debía frenarse para evitar un “uso forzado del derecho”.101

El temor de que la promulgación del artículo tuviera un alto costo 
político y social modera la radicalidad de algunos diputados, para quienes 
resulta preferible lograr un consenso social que apuntarse a la aplicación 
paulatina del principio, en espera de un escenario favorable. Incluso, 
liberales considerados radicales, como Benito Juárez, optan por contener 
ciertas reformas mientras exista la posibilidad de negociar ese punto en 
benefi cio de la pacifi cación del país.

El diputado Gamboa propone postergar el decreto hasta llegar a un 
pacto con la jerarquía; Cortés Esparza se suma a la iniciativa aduciendo 
que no perdía “la esperanza” de que el gobierno llegara a una negociación 
formal con la jerarquía mexicana.102 El diputado Arizcorreta también 
apoya la moderación, aduciendo que el Congreso no debía decretar “leyes 
alarmantes” que pudieran “causar una confl agración en la sociedad”.103 
Cerqueda propone que el Estado no establezca el compromiso de pro-

100 Mijangos y González, 2006, pp. 177-179.
101 Intervención del diputado Olvera, Sesión de 30 de junio de 1856, en Zarco, 

t. I, 1990, p. 495.
102 Intervención del diputado Cortés Esparza, Sesión de 30 de julio de 1856, en 

Zarco, t. I, 1990, p. 813.
103 Intervención del diputado Arizcorreta, Sesión de 30 de julio de 1856, en Zarco, 

t. I, 1990, p. 831.



64 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

teger ningún culto y que el tema se mantenga como punto omiso en la 
Constitución.104

Guillermo Prieto también interviene para señalar el benefi cio de 
respetar los preceptos sociales establecidos, uno de ellos el deseo, casi 
unánime, de profesar exclusivamente el culto católico.105 El diputado 
Díaz González se da la oportunidad de ahondar más en el tema de 
la representación. Relata que antes de ser legislador había apoyado la 
libertad de cultos, pero que su posición como congresista hizo cambiar 
su percepción sobre el tema, en tanto que en su papel de representante 
político pesaba más el respeto a la voluntad del pueblo, es decir, “tener 
en cuenta sus costumbres, sus afecciones y su fallo”.106

Zarco, plenamente convencido de la obligación de expedir la tole-
rancia religiosa, también navega con la idea de que los principios de la 
democracia debían guiar las acciones de los diputados, respetando así 
los deseos del pueblo que se pronunciaba por la exclusividad del catoli-
cismo. Si la población mexicana se reconocía mayoritariamente católica, 
entonces los derechos de la mayoría debían prevalecer:

Si la tolerancia de cultos es contraria a la voluntad nacional, no puede ser 
sancionada por una ley... La primera condición de una ley es la conformi-
dad con la opinión general, y si nosotros la contrariamos, dejaremos de ser 
representantes del pueblo; y nos convertiremos en sus tiranos: nuestra ley 
quedará escrita en el papel y será escarnecida por los pueblos.107

El asambleísta pretende apoyarse en una sutil distinción que encuen-
tra entre la tolerancia de cultos y la libertad de conciencia. Considera 
que el artículo 15 no puede consignar esta última pues, como precepto 
de derecho natural, escapa a la defi nición de las leyes civiles. De igual 

104 Intervención del diputado Cerqueda, Sesión de 30 de julio de 1856, en Zarco, 
t. I, 1990, p. 846.

105 Intervención del diputado Prieto, Sesión de 30 de julio de 1856, en Zarco, 
t. I, 1990, pp. 815-816.

106 Para conciliar esos elementos, propone una tolerancia que respete, en térmi-
nos generales, la libertad de conciencia y que otorgue la exclusividad al catolicismo. 
Intervención del diputado Díaz González, Sesión de 30 de julio de 1856, en Zarco, 
t. I, 1990, p. 841.

107 Intervención del diputado Zarco, Sesión de 29 de julio de 1856, en Zarco, 
t. I, 1990, p. 772.



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 65

manera, el diputado Mota afi rma que la libertad de creencias debe ser 
defi nida por el criterio individual y no por el legislador.108 Lo mismo 
opina Cortés Esparza, para quien la libertad de conciencia no necesita 
ser legislada por ser uno de los principales derechos del hombre, de la 
misma manera que tampoco se confi rma constitucionalmente el de-
recho del hombre a “la luz del día”.109 El argumento es repetido hasta 
el fi n de la discusión, por ejemplo, Lafragua reconoce el derecho a la 
libertad de conciencia, pero no considera que ésta deba estar asentada 
en la Constitución pues no es un derecho político, sino natural “es una 
facultad intrínseca, inseparable de la inteligencia e independiente de toda 
acción legal, de toda opinión ajena, como es la libertad de pensamien-
to. Entonces, como no puede fi gurar en una constitución un artícu-
lo que diga que el hombre es libre para pensar, tampoco puede fi gurar 
otro que diga que el hombre es libre para adorar a Dios”.110

Con elaboradas justifi caciones, los congresistas perfi lan un espacio 
para las decisiones desde donde pueda operarse la transición política y 
social. En este sentido, apelan a la capacidad de adaptación y a la fl exibi-
lidad institucional para lograr un equilibrio entre las demandas sociales 
y la capacidad de respuesta gubernamental, es decir, se atiende a ciertos 
principios que buscan establecer la gobernabilidad.111

Así, el constituyente de 1856-1857 tiende a tomar medidas tran-
sitorias y, en principio, discordantes con los principios liberales, pero 
capaces de garantizar la gobernabilidad del país. Por ello, el empuje del 
derecho individual va cediendo en las últimas sesiones ante la aplastante 
evaluación que los congresistas hacen de la sociedad mexicana y su rela-
ción con la Iglesia y el catolicismo. Nada expone mejor la imposibilidad 

108 Intervención del diputado Mata, Sesión de 29 de julio de 1856, en Zarco, 
t. I, 1990, p. 778.

109 Intervención del diputado Cortés Esparza, Sesión de 30 de julio de 1856, en 
Zarco, t. I, 1990, p. 813.

110 Intervención del diputado Lafragua, Sesión de 1 de agosto de 1856, en Zarco, 
t. II, 1990, p. 5.

111 Son varias las defi niciones que existen de gobernabilidad, pero para efectos de 
este trabajo, y en función de la diversidad de elementos que contempla, la considerare-
mos como la articulación de tres principios: efi cacia gubernamental, legitimidad social 
y estabilidad de los sistemas políticos. Camou, Antonio, Gobernabilidad y democracia, 
México, IFE, 1995, pp. 22-23. Camou, Antonio, Los desafíos de la gobernabilidad, 
México, Plaza y Valdés, 2001.



66 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

del principio, como la intervención del diputado Vicente López, para 
quien la discordia generada por la tolerancia religiosa evidencia la 
falta de una formación cívica que la sustentara: “No tendremos pues, 
tolerancia, porque no hay instrucción, porque el gobierno de México 
no ha podido vincular a los gobiernos y crearles amor patrio, espíritu 
público”.112

No obstante, los diputados liberales también reconocen el imperativo 
de un mínimo de seguridades legales para el ejercicio de los cultos, pues 
como otras tantas libertades, debía estar limitado y sujeto a la vigilancia 
del poder público.113 Para Zarco lo que debe quedar claro en la legislación 
es la garantía de los individuos para no verse coaccionados a profesar 
una confesión determinada, pues una fe religiosa no podía ser inspirada 
por las leyes civiles. Esta posición es manifestada también por algunos 
sectores del clero. Por ejemplo, Clemente de Jesús Munguía, distinguido 
profesor del Seminario de Morelia, había manifestado su oposición a la 
intolerancia religiosa, a la cual consideraba tiránica y antisocial, pero en 
la circunstancia de una sociedad donde existiera, de facto, una diversidad 
religiosa.114 A diferencia de los principios que defi enden los liberales que 
se manifi estan en favor de las garantías individuales de todas las personas, 
incluidas las minorías, los eclesiásticos no están interesados en reconocer 
sino el interés general. Así, en un país donde el catolicismo tenía una 
trayectoria histórica probada, era legítimo plantear la intolerancia.

Mientras, en atención a los derechos naturales de todos los indivi-
duos, los liberales consideraban necesaria la supresión de la exclusivi-
dad del catolicismo y la prerrogativa de la Iglesia católica para utilizar, 
legalmente, la fuerza pública para hacer valer sus preceptos religiosos.115

El panorama había sido anticipado desde la presentación del pro-
yecto constitucional por el diputado Olvera, quien emitió un voto 
particular en el que sugería la manera de evitar la confrontación en el 
Congreso general sobre el tema a través de dos propuestas: la primera 

112 Intervención del diputado Vicente López, Sesión de 31 de julio de 1856, en 
Zarco, t. I, 1990, p. 873.

113 Intervención del diputado Arizcorreta, Sesión de 30 de julio de 1856, en Zarco, 
t. I, 1990, p. 827.

114 Mijangos y González, 2006, p. 199.
115 Zarco, F., “La constitución y la prensa. II”, editorial de El Siglo Diez y 

Nueve, 19 de marzo de  1857, en Zarco, vol. 8, 1989-1993, p. 193.



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 67

era la supresión del artículo de la Constitución como “el mejor medio 
de no establecer nada y de levantar la polvareda en nuestra contra”; y la 
segunda, que el asunto se pasara al plano local, delegando a los estados 
de la federación la facultad para sancionar o no, la tolerancia de cultos. 
Opina que los estados “son los únicos que pueden conocer la verdadera 
opinión de sus pueblos en asunto de tanta trascendencia, y a ellos, por 
lo mismo, debe pertenecerles de derecho, la facultad de hacer la reforma 
en este particular, sin que la Unión pueda ni deba injerirse en otra cosa 
que en abrir una amplia puerta para aquella, prohibiendo la persecución 
por opiniones y creencias religiosas; pero dejando a los supremos poderes 
de las localidades, la atribución de establecer la tolerancia en los lugares 
donde la creyeren oportuna”.116

El debate no concluye la cuestión de la tolerancia religiosa. Final-
mente gana la posición “neutral” que opta por la supresión del artícu-
lo en la Constitución, con 64 votos a favor y 44 en contra. La omisión 
constitucional del artículo 15 es considerada una medida “prudente 
y conciliadora” que evitaría enardecer los ánimos. Pero ésta no es una 
renuncia defi nitiva, por el contrario, se reencauza la discusión de la to-
lerancia al plano local, esperando que los estados empujen la aprobación 
a la asamblea nacional, evitando una confrontación violenta.117

Por ello, a pesar de esta derrota aparente, los partidarios de la to-
lerancia logran tres puntos importantes: el primero es que empuja su 
aprobación a través de las asambleas locales, en las que se espera ganar 
paulatinamente el debate sin una confrontación directa y nacional; el 
segundo es que la omisión del artículo en la Constitución fi niquita 
legalmente el exclusivismo católico, por lo que su protección no es más 
un asunto de Estado; por último, la omisión amplía los derechos indi-
viduales al dar término a la obligación legal de profesar el catolicismo.

La discusión de la tolerancia de cultos en las asambleas estatales de 
la República muestra la fuerza que pudo alcanzar el federalismo como 
garante de las libertades individuales. A pesar de que éste es un periodo 
en el que las asambleas locales están defi niendo sus propias constitu-

116 Voto particular del diputado Olvera sobre el proyecto de constitución, Sesión 
de 16 de junio de 1856, Zarco, t. I, 1990, p. 494.

117 Sesión de 5 de agosto de 1856. Nuevamente en la sesión de 26 de enero de 
1857, se ratifi ca la omisión constitucional del artículo. Zarco, t. II, 1990, pp. 93-94 
y 816-822, respectivamente.



68 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

ciones, y de que algunos no llegan a formular una propia sino casi a 
fi nes del siglo XIX –en parte porque ciertos estados están defi niendo 
su propia consolidación como tales en la federación–, con los textos 
constitucionales existentes se puede establecer un panorama que apunte 
elementos a considerar. Como puede verse en el cuadro 1, el problema 
de la gobernabilidad y del orden social son dos factores que infl uyen en 
el pragmatismo de los diputados partidarios de la tolerancia en el plano 
local.118 Esto hace que la cuestión de la tolerancia siga distintos ritmos 
en la federación en el periodo que va de 1857 a 1880, en donde se puede 
apuntar que la posición de las asambleas locales respecto a la tolerancia 
religiosa se ve afectada desde la Constitución de 1857. Las posiciones se 
dividen en dos grandes bloques que apuntan a la aceptación paulatina 
del principio de tolerancia, pues es de resaltar que sólo una de las cons-
tituciones estatales contemporáneas a la federal de 1857, establece la 
intolerancia religiosa. Por un lado, tenemos a las asambleas que prefi eren, 
en principio, no tomar una posición sobre la tolerancia y, por el otro, a 
aquéllas que van incorporando como parte de los derechos individuales 
a la libertad de cultos.

Así, ocho cartas constitucionales estatales contemporáneas a la de 
1857, omiten con ésta el principio de exclusividad de la religión católica 
(Aguascalientes, Colima, Chihuahua, Jalisco, Michoacán, Nuevo León, 
Oaxaca y Zacatecas). Probablemente el argumento de la gobernabilidad 
política haya infl uido para que, teniendo como contexto la guerra civil y 
la invasión extranjera, en dos asambleas estatales se optara por la omisión 
del punto sobre la tolerancia, después de que se decreta la separación 
Estado-Iglesia en diciembre de 1860 (Aguascalientes y Zacatecas).

118 Los textos constitucionales base para la elaboración de este cuadro han sido 
extraídos de: Colección que comprende la constitución general de la República con sus adi-
ciones, reformas y leyes orgánicas expedidas hasta el 30 de junio de 1884, y las constituciones 
especiales de cada uno de los estados de la federación. t. II, México, Imprenta del Gobierno 
en Palacio, 1884, p. 333. Al no contar con el primer tomo de esta colección se consultó 
otra edición facsimilar: Constitución de 1857, constituciones de los estados. Presentación 
de Enrique Lombera Pallares, México, Partido Revolucionario Institucional, Serie 
Documentos 6, s/a (edición facsimilar, 1884). Andrea Sánchez, Francisco de (coord.), 
Derecho constitucional estatal. Estudios históricos, legislativos y teórico-prácticos de los estados 
de la República Mexicana, México, UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, Serie 
Doctrina Jurídica, núm. 57, 2001.



Cuadro 1. Las constituciones estatales y el decreto de la tolerancia religiosa, 1857-1880

Entidad federativa Postura Redacción constitucional

Constitución de Aguascalientes 
de 1857, reformada en 1868.

Punto omiso con la Constitución de 
1857, establece la tolerancia después de 
las Leyes de Reforma.

Punto omiso en la Constitución de 1857. En la Constitución 
de 1868 se establece: “Art. 5o. El Estado permite el libre ejer-
cicio de todos los cultos religiosos, sin distinción o preferencia, 
cuyo ejercicio no puede tener más límites que el derecho de 
tercero y las exigencias del orden público. En todo lo demás, 
la independencia entre el Estado y las sociedades religiosas es y 
será perfectamente inviolable”.

Constitución de Campeche de 
1861, reformada en 1878.

Tolerancia después de las Leyes de 
Reforma.

“V. Adorar a Dios y tributarle, en los templos o edifi cios que des-
tine a aquel objeto, el culto público que le dicte su conciencia”.

Constitución de Coahuila de 
Zaragoza, de 1867.

Tolerancia después de las Leyes de 
Reforma.

“Art. 2o. En el Estado se permite el ejercicio del culto católico 
y de todos los demás que se establezcan, sin más límites que el 
derecho de tercero, el respeto a la moralidad y las exigencias del 
orden público. En lo demás, la independencia entre el Estado y 
las creencias y prácticas religiosas será inviolable”.

Constitución de Colima de 
1857.

Punto omiso con la Constitución de 
1857.

Punto omiso.

Constitución de Chiapas de 
1858.

Establece la intolerancia. “Art. 2o. La religión que profesa el Estado es la católica, apos-
tólica, romana” (derogado por las reformas constitucionales de 
25 de septiembre de 1873).

Continúa…



Entidad federativa Postura Redacción constitucional

Constitución de Chihuahua de 
1858 (3-O).

Punto omiso con la Constitución de 
1857.

Punto omiso.

Constitución de Durango de 
1863.

Tolerancia después de las Leyes de 
Reforma.

“Art. 34. El Estado tolera y protege el ejercicio de todos los cultos 
religiosos sin distinción ni preferencia. Este ejercicio no tendrá 
más límites que el derecho de tercero, y las exigencias del orden 
público. En todo lo demás, la independencia entre el Estado 
y las sociedades religiosas, es y será perfectamente inviolable”.

Constitución de Guanajuato 
de 1861.

Punto omiso. Punto omiso.

Constitución de Guerrero de 
1861 y 1874.

Punto omiso con las Leyes de Reforma. 
Se establece la tolerancia después de las 
Adiciones Constitucionales.

La Constitución de 1861 derogó la exclusividad del catolicismo. 
La Constitución de 1874 establece la libertad de cultos: “Art. 
10. El Estado es independiente de cualesquiera sociedades 
religiosas, así como estas, en su dogma y leyes interiores, lo son 
igualmente de aquel; mas en todo lo que tenga conexión con 
el orden público, el estado civil de la familia o los derechos del 
ciudadano están sujetas a él. El Estado permite el ejercicio de 
todos los cultos, sin distinción o preferencia; pero esta tolerancia 
no autoriza las prácticas inmorales e incompatibles con el orden 
público y la seguridad del Estado, ni se extiende a las demostra-
ciones que pretendan hacerse fuera de los templos o del hogar”.

…continuación



Constitución de Hidalgo de 
1870 (primera constitución).

Tolerancia después de las Leyes de Refor-
ma. Separación Estado-Iglesia.

“Art. 6. Habrá perfecta independencia entre los negocios de 
la Iglesia y del Estado. Éste reconoce la libertad religiosa, sin 
más limitación que el derecho de tercero y las exigencias del 
orden público”.

Constitución de Jalisco de 1857. Punto omiso con la Constitución de 
1857.

Constitución del Estado de 
México de 1861 y 1870.

Punto omiso con las Leyes de Reforma, 
se establece la libertad de cultos antes de 
las Adiciones.

La Constitución de 1861 suprime el principio de la exclusivi-
dad religiosa del catolicismo. La de 1870 establece la libertad 
de cultos: “Art. 7o. El Estado permite el libre ejercicio de todo 
culto religioso cuyas prácticas no estén en desacuerdo con la 
moral y la paz pública”.

Constitución de Michoacán de 
1858, reformada en 1875.

Punto omiso con la Constitución de 
1857 y después de las Adiciones Cons-
titucionales.

Constitución de Morelos de 
1870, reformada en 1871 y 
1875.

Tolerancia después de las Leyes de 
Reforma.

Hasta 1870 funcionó con la Constitución del Estado de México 
de 1861. El texto de 1870 “reconoce y acepta los principios 
consignados en las leyes que con fechas 12 y 23 de julio de 1859 
y 4 de diciembre de 1860 expidió en la ciudad de Veracruz el 
ejecutivo”. Lo mismo reconocen las siguientes de 1871 y 1875.

Constitución de Nuevo León de 
1857, reformada en 1874.

Punto omiso con la Constitución de 
1857.

En ambas es punto omiso.

Constitución de Oaxaca de 
1857.

Punto omiso con la Constitución de 
1857.

Continúa…



Entidad federativa Postura Redacción constitucional

Constitución de Puebla de 
1880.

Constitución de Querétaro de 
1879.

Punto omiso después de las Adiciones 
Constitucionales.

Constitución de San Luis Potosí 
de 1861.

Punto omiso con las Leyes de Reforma. Punto omiso.

Constitución de Sinaloa de 
1861.

Tolerancia después de las Leyes de 
Reforma.

“Art. 5o. Es libre en el Estado el ejercicio privado o público de 
todas las religiones; pero esta tolerancia no autoriza las prácticas 
inmorales o que sean incompatibles con el orden público y la 
seguridad del Estado”.

Constitución de Sonora de 
1861, modifi cada en 1877.

Tolerancia después de las Leyes de 
Reforma.

En ambas se reconoce la libertad de cultos: “Art. 23. El Estado 
permite el libre ejercicio del culto religioso, sin distinción o 
preferencia; pero la libertad de conciencia asegurada por la 
presente, no se deberá entender respecto de los actos licencio-
sos, o bien respecto de prácticas que estén en desacuerdo con 
la paz pública”.

Constitución de Tamaulipas de 
1871, última reforma registrada 
en 1879.

No se sabe, pero se decreta la libertad de 
cultos hacia las Adiciones.

“Art. 123. Es perfecta e inviolable en Tamaulipas la libertad 
religiosa. El Estado protege el ejercicio de los cultos que en él 
establecieron, sin más límites que el derecho de tercero y las 
exigencias de orden público”.*

…continuación



Constitución de Tlaxcala de 
1868 (Primera constitución en 
3 de octubre de 1857).

Tolerancia después de las Leyes de 
Reforma.

“Art. 2o. Entre los negocios del Estado y los eclesiásticos habrá 
perfecta independencia, y el Gobierno protege con su autoridad 
todo culto público”.

Constitución de Veracruz Llave 
de 1873, reformada en 1882.

Punto omiso después de la Constitución. Punto omiso en ambas.

Constitución de Yucatán de 
1870.

Tolerancia después de las Leyes de 
Reforma.

“Art. 3o., Fracción I. Ejercer libremente la religión que profesen, 
siempre que no ataquen los derechos de la sociedad, el orden 
público y las leyes vigentes, en cuyo caso está expedida la acción 
de las autoridades para proceder contra los contraventores”.

Constitución de Zacatecas de 
1857, reformada en 1869.

Punto omiso con la Constitución de 
1857.

Punto omiso en ambas.

* A diferencia de los demás textos constitucionales, esta disposición no se inserta en el apartado de los derechos individuales, sino en la parte fi nal 
de las “Prevenciones generales”.
Fuentes: Colección que comprende la constitución general de la República con sus adiciones, reformas y leyes orgánicas expedidas hasta el 30 de junio de 
1884, y las constituciones especiales de cada uno de los estados de la Federación, t. II, México, Imprenta del Gobierno en Palacio, 1884, y Constitución 
de 1857, constituciones de los estados. Presentación de Enrique Lombera Pallares, México, Partido Revolucionario Institucional, Serie Documen-
tos 6, 1982. Andrea Sánchez, Francisco de (coord.), Derecho constitucional estatal. Estudios históricos, legislativos y teórico-prácticos de los estados de 
la República Mexicana, México, UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, Serie Doctrina Jurídica, núm. 57, 2001.



74 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

De las constituciones locales elaboradas después de la Constitución 
de 1857, ocho establecen la libertad de cultos siguiendo el decreto de 
tolerancia religiosa de 1860 (Campeche, Coahuila, Durango, Hidalgo, 
Morelos, Sinaloa, Sonora, Yucatán). Tres lo mantienen como punto omi-
so (Guanajuato, Guerrero, San Luis Potosí) y de éstas una lo establece 
después de las Adiciones Constitucionales de 25 de septiembre de 1873 
(Guerrero), a la que se agrega otra de publicación posterior a las Adicio-
nes (Tamaulipas). Otro documento constitucional decreta la libertad de 
cultos después de las Leyes de Reforma y antes de las Adiciones Cons-
titucionales (Estado de México). En tres constituciones estatales más se 
prefi ere mantener el punto omiso a pesar de que son elaboradas después 
de la publicación de las Adiciones (Puebla, Querétaro y Veracruz).119

Caso particular es el de Tlaxcala, de cuya primera constitución, 
promulgada el 3 de octubre de 1857, no tenemos noticia a diferencia 
de la siguiente promulgación constitucional del estado de 1868, donde 
se establece una “perfecta independencia” entre los asuntos civiles y 
eclesiásticos. Llama la atención la diferencia que guarda con las otras 
asambleas, donde se decreta una libertad de culto y no, precisamente, 
una independencia Estado-Iglesia. A esta posición se suman posterior-
mente las constituciones de Hidalgo, cuya primera promulgación data de 
1870, y la Guerrero en 1874. Ambas establecen tanto la independencia 
Estado-Iglesia como el principio de la libertad de cultos.

119 Los siguientes trabajos refi eren aspectos específi cos de las primeras constituciones 
estatales. Santos Olivo, Isidro de los, “Consideraciones en torno a la reforma constitucio-
nal: puntual referencia al código político de Aguascalientes”, pp. 1-12. Robles Martínez, 
Reynaldo, “Historia de las constituciones del Estado de México”, pp. 139-156. Rodríguez 
Saldaña, Marcial, “Desarrollo constitucional del estado de Guerrero”, pp. 171-181. 
Valdés Anguiano, Luis, “La Constitución de Jalisco. Una visión histórica y política”, 
pp. 213-222. Pfeiffer Islas, Mario Alberto, “Origen y evolución del constitucionalismo 
hidalguense del siglo XIX y repercusiones a principios del siglo XX”, pp. 183-211. García 
Rubí, Jorge Arturo, “Historia constitucional del estado de Morelos”, pp. 233-244. 
Cisneros Farías, Germán, “Historia, estructura y algunas instituciones importantes de 
la Constitución política del estado de Nuevo León”, pp. 261-269. Arangón Salcido, 
María Inés, “La Constitución política del estado de Sonora y su evolución”, pp. 385-406. 
Piña Gutiérrez, José Antonio, “El constitucionalismo en Tabasco (1824-1914)”, pp. 
407-423. Rodríguez Valadez, Juan Manuel, “Evolución de las constituciones políticas 
del estado de Zacatecas, de 1825-1918”, pp. 491-530. Todos ellos pertenecen al texto: 
Andrea Sánchez, Francisco de (coord.), Derecho constitucional estatal: estudios históricos, 
legislativos y teórico prácticos de los estados de la República Mexicana, México, Universidad 
Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas, 2001.



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 75

Chiapas es la única legislatura que consigna la intolerancia antes de 
las Leyes de Reforma mostrándose a favor de la intolerancia religiosa 
y la protección al catolicismo: “La religión que profesa el Estado es la 
católica, apostólica, romana”.120 La legislatura pasará a una posición de 
tolerancia después de las Adiciones Constitucionales de 1873.

En parte, puede apreciarse cómo estas constituciones muestran la 
trayectoria histórica particular del catolicismo en cada entidad. Varios 
estados históricamente, por su lejanía de los centros de poder eclesiástico, 
cuentan con una fuerza clerical limitada, como era el caso de algunos 
territorios del norte y el sur del país. Para ese tiempo, el territorio nacional 
se divide en grandes obispados, algunos de ellos tienen una extensión 
que abarca varios estados de la federación. Durante la primera mitad del 
siglo XIX, dichos obispados experimentan cambios signifi cativos que trans-
forman la confi guración de las iglesias locales: el cierre de seminarios, la 
mengua en la matrícula de la carrera eclesiástica, la desorganización de la 
justicia eclesiástica, la disminución de ciertos ingresos (como el diezmo), 
etc., a lo que se añaden las vacantes en las sedes episcopales y la falta de 
una administración espiritual constante, debido a un clero insufi ciente 
para servir tan extensos territorios. No es de extrañar que la debilidad y 
lejanía de las iglesias en lugares como Campeche, Coahuila, Durango, 
Morelos, Sinaloa, Sonora, Yucatán, hayan infl uido en la fortaleza de 
los gobiernos locales frente a la jerarquía que se manifestase opuesta 
a la tolerancia, pues ante la debilidad local de la Iglesia, los diputados 
podían suponer poca resistencia a la hora de garantizar los derechos de 
las incipientes minorías.

Si bien varias de las legislaturas transitan de la omisión a la tolerancia, 
otras, a pesar de la legislación de diciembre de 1860 y de su adición a la 
Constitución federal en la década siguiente, mantienen la omisión co-
mo punto garante de la gobernabilidad de sus territorios (por ejemplo, 
Puebla, Querétaro y Veracruz). Por ello, para llegar a una comprensión 
más puntual sobre los factores que intervienen en la votación local del 
artículo, habría que examinar la situación específi ca de cada entidad y 
su correlación particular de fuerzas, siendo ésta una labor que rebasa los 
objetivos de esta investigación.

120 Constitución política del estado de Chiapas, de 4 de enero de 1858, en 
Constitución de 1857, constituciones de los estados…, p. 57.



76 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

A pesar de que no se puede establecer un panorama de todas las 
posturas estatales para los años en que se promulga la Constitución fede-
ral, se observa que algunas de ellas dan continuidad a la discusión de la 
asamblea general constituyente de 1856-1857. Cabe evaluar, a manera de 
refl exión, si la tolerancia de cultos puede sumarse a la discusión de otros 
puntos en donde se haga evidente la diversidad de la postura política de 
las legislaturas estatales, en un periodo en el que se están confi gurado 
como un importante espacio de decisión autónomo más atento, quizá, 
a los problemas locales. El balance de la Constitución de 1857 y sus 
contemporáneas en los estados respecto a la cuestión de la tolerancia de 
cultos resulta favorable para el reconocimiento de los derechos indivi-
duales, promovidos por una minoría liberal que, a su vez, pone especial 
énfasis en la consolidación de los derechos de las minorías no católicas.

Para esta minoría liberal la cuestión eclesiástica no estaba fi niquitada 
con la omisión del artículo 15: Ponciano Arriaga es un ejemplo de estos 
diputados radicales,121 que consideran que la tibieza, el temor y las fuerzas 
externas habían impedido la constitucionalización de ese principio, “tan 
necesario” para las libertades humanas. Como una salida momentánea 
era necesario establecer ciertos controles legales que, desde la Constitu-
ción, permitiesen la regulación estatal en materia eclesiástica. Con ese 
fi n, el diputado Arriaga presenta a la Cámara la adición de un artícu-
lo que establece la facultad exclusiva de los poderes federales para “ejercer 
en materias de culto religioso, y disciplina externa, la intervención que 
designen las leyes”.122

El principio era muy general, pero daba legalidad a las acciones 
futuras que los gobiernos civiles emprendieran en materia eclesiástica. 
Esa intervención, referida en otro momento como perjudicial para los 
poderes civiles y eclesiásticos, representa aquí una manera de construir 
un contrapeso circunstancial a la gran fuerza del catolicismo y del poder 

121 Ponciano Arriaga nace en el año de 1811. Fue abogado, militar y masón. Fue 
gobernador del Distrito Federal y de Aguascalientes, se le reconoce por su distinguida 
gestión pero, sobre todo, por sus profundas ideas humanitarias expresadas en cientos 
de páginas fundamentales para la historia del país. Murió en 1865.

122 La adición propuesta por Arriaga es aprobada por el Congreso, “en virtud de 
la cual corresponde a los poderes generales en materia de culto religioso y disciplina 
externa, la intervención que designen las leyes”. En la Constitución se añade como 
el artículo 123. Sesión de 30 de enero de 1857, en Zarco, t. II, 1990, pp. 866-867.



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 77

eclesiástico. Las circunstancias “obligan al legislador a intervenir en el 
culto y en la disciplina”, pues de otra manera las aspiraciones soberanas 
de la reforma del Estado quedarían sobrepasadas por el poder eclesiástico. 
El artículo, entonces, es un mecanismo de control gubernamental que 
debía funcionar mientras las reformas radicales y de mayor peso ganaban 
terreno en el plano local.

4. EL DESAFUERO ECLESIÁSTICO

La cuestión de los fueros está directamente relacionada con seis problemas 
centrales de la reforma liberal: las garantías individuales, la formación 
de las nuevas identidades políticas, las reformas económicas, la reorga-
nización de la justicia, la constitución civil del clero y su representación 
política, y el reconocimiento de la soberanía estatal.

La discusión no era nueva pues tenía importantes antecedentes en 
los esfuerzos de varios liberales de la primera mitad del siglo XIX, que 
intentaron hacer posible la igualdad jurídica de los individuos ante la 
ley. José María Luis Mora y Valentín Gómez Farías son ejemplo de ello. 
Ambos habían esbozado un modelo de ciudadano que desplazaba de 
la organización social a las entidades corporativas tradicionales como la 
Iglesia, el ejército, los gremios y las comunidades indígenas, entre otras, a 
fi n de establecer la igualdad de los individuos ante la ley. Mora considera 
la abolición de privilegios una necesidad individual y política en tanto 
que el espíritu de cuerpo debilita y destruye el espíritu nacional, pues 
las personas se conciben a sí mismas como parte de una corporación 
a la cual otorgan sus lealtades.123

Mora opina que el estatus del clero es particularmente opuesto a la 
formación ciudadana por “su resistencia a someter las acciones civiles y 
las causas criminales de sus miembros al poder social, a sus leyes, a sus 
autoridades gubernativas y judiciales”.124 El fuero eclesiástico no reconoce 
más autoridades que las de su clase “únicas de quienes tiene que esperar 
y temer, y a las que se halla sometido mucho más de lo que puede estarlo 
cualquier ciudadano al poder civil”.125

123 “Abolición de los privilegios del clero y la milicia”, en Mora, 1949, p. 67.
124 “Abolición de los privilegios del clero y la milicia”, en Mora, 1949, p. 53.
125 “Abolición de los privilegios del clero y la milicia”, en Mora, 1949, p. 53. 

Connaughton menciona que el problema “de incertidumbre de límites sobre las esferas 



78 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

Los privilegios y exenciones legales, continúa el argumento, generan 
problemas de inseguridad jurídica, por ejemplo, el clero está sometido 
a una legislación confusa, mezcla indiscriminada entre la legislación 
eclesiástica y civil: “Nadie puede saber a punto fi jo cuáles son las leyes 
político-eclesiásticas que fi jan la condición y los deberes de los individuos 
del clero en el orden social mexicano, pues las disposiciones contrarias 
que existen sobre todo en materias de derecho canónico se dan a la vez 
por vigentes o abolidas, según la opinión o intereses de los que se hallan 
en el caso de aplicarlas”.126

Uno de los pasos decisivos en la disolución de los privilegios cor-
porativos es la llamada Ley Juárez, por medio de la cual se suprime la 
jurisdicción de los tribunales especiales. El artículo 42 de dicha ley 
asienta, en su segunda parte, que los tribunales eclesiásticos ya no pueden 
tratar cuestiones civiles, a pesar de que temporalmente podían conocer 
“de los delitos comunes de su fuero”. Establece que el “fuero eclesiástico 
en los delitos comunes es renunciable”, y dispone que los tribunales ecle-
siásticos pasen los asuntos civiles a los jueces ordinarios respectivos, con 
la salvedad de que conserven su jurisdicción en las causas criminales.127

El constituyente de 1856-1857 retoma la ley Juárez para su discusión 
y ratifi cación. El dictamen de la Comisión de Justicia evalúa el artícu-
lo bajo el mismo criterio de utilidad y conveniencia con que se habían 
discutido otros apartados. Señala que la ley consigna un gran principio 
político encaminado a consolidar la igualdad social entre los individuos, 
amparado en un ideal de justicia universal que elimina parte de los fue-
ros de la clase eclesiástica y militar, pues los consideran una “constante 
rémora” para el avance de la sociedad: “El principio consignado en la ley 
es un gran paso hacia la igualdad social, pues la abolición del fuero civil 

propias de los poderes eclesiástico y civil, en medio de una frecuente confusión y repe-
tidos choques, es un problema que venía agrandándose desde las reformas borbónicas”. 
Connaughton, Brian, “Los curas y la feligresía ciudadana en México, siglo XIX”, en 
Jaime E. Rodríguez O., Las nuevas naciones: España y México, 1800-1850, Madrid, 
Ed. Mapfre, 2008, p. 247.

126 “El gobierno de las clases aforadas”, Mora, José María Luis, Obras completas, 
Lillian Briseño Senosian, Laura Solares Robles y Laura Suárez de la Torre (selección y 
notas), México, Secretaría de Educación Pública, Instituto de Investigaciones Dr. José 
María Luis Mora, 1986, vol. 4, pp. 267-268.

127 “Ley sobre Administración de Justicia y Orgánica de los Tribunales de la Nación, 
Distrito y Territorio”, 22 de noviembre de 1855.



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 79

en cuanto a los eclesiásticos, y del civil y criminal por delitos comu-
nes en cuanto a los militares, es la satisfacción de dos necesidades que 
reclamaban, no sólo la consecuencia con los principios democráticos, 
sino las circunstancias particulares de nuestra sociedad”.128

La permanencia de los privilegios clericales se considera, particular-
mente, un elemento subvertidor del orden social, en tanto que representa 
una forma de “constante amago a las garantías individuales”, pues ciertos 
grupos entran en abierta disputa por la preponderancia de sus privile-
gios, dejando sin garantías a los derechos del resto de la ciudadanía. Se 
añade que los fueros apartan al sacerdocio de “su carácter sagrado” y lo 
sobreponen inconvenientemente a las demás clases.129

Por otro lado, varios diputados coinciden en que el reconocimiento 
de la Ley Juárez por el Congreso Constitucional es una medida política 
necesaria para evitar nuevas insurrecciones al amparo de la impuni-
dad.130 Uno de ellos, el diputado Mariscal, explica la necesidad de que 
el Congreso revise y apruebe favorablemente el dictamen de la Ley, si se 
pretende garantizar el orden público y la consolidación de la libertad, la 
asamblea está “en el deber de hacer pedazos la bandera de la rebelión y 
de frustrar hasta las últimas esperanzas de los reaccionarios...”131

Por las razones expuestas, la supresión de fueros no sólo se consi-
dera útil, sino además, conveniente como “un gran paso hacia la igual-
dad social”.132

La voz del diputado Castañeda se hizo escuchar, una vez más, en de-
fensa de los privilegios eclesiásticos con el argumento de que éstos debían 
respetarse pues estaban consignados en la Constitución de 1824, misma 
que tenía un gran apoyo social.133 Al igual que en el debate del artícu-

128 Dictamen de la Comisión de Justicia sobre la Ley Juárez, Sesión de 15 de abril 
de 1856, en Zarco, t. I, 1990, pp. 137-138.

129 Intervención del diputado Vicente López, Sesión de 22 de abril de 1856, en 
Zarco, t. I, 1990, p. 177.

130 Intervenciones de los diputados Fuente, Aguado y López, Sesión de 22 de abril 
de 1856, en Zarco, t. I, 1990, pp. 173-177.

131 Intervención del diputado Mariscal, Sesión de 19 de abril de 1856, en Zarco, 
1990, t. I, p. 169.

132 Dictamen de la comisión de Justicia sobre la Ley Juárez, Sesión de 15 de abril 
de 1856, en Zarco, t. I, 1990, p. 138.

133 Intervención del diputado Castañeda, Sesión de 21 de abril de 1856, en Zarco, 
t. I, 1990, p. 167.



80 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

lo 15, propone que el decreto sobre los fueros atienda “a las convicciones, 
a los deseos, a los hábitos, a las creencias de gran parte del pueblo”.134

Para Zarco esa propuesta era de “excesiva buena fe”, pues Castañeda 
no alcanzaba a entender que los hechos del país ya habían cambiado a 
las instituciones. La supresión de los privilegios jurídicos era una medida 
que las circunstancias del país obligaban a decretar, porque “los fueros se 
convirtieron en poderosísimos auxiliares de la opresión y de la tiranía, y 
era preciso destruirlos para redimir a este pueblo”.135 Lo único que la gente 
esperaba que se conservara de la Constitución de 1824 era la división de 
poderes y el sistema de gobierno federal, lo demás ya no coincidía con 
la realidad existente ni con el proyecto liberal que deseaba instaurarse.

No obstante, representantes como Ponciano Arriaga hilan más fi no 
y se concentran en las implicaciones políticas de fondo de la ratifi cación 
de la ley por el Congreso. Y es que todos estos temas vinculan, primordial 
o tangencialmente, la delimitación de las facultades de los poderes de 
la federación. Como Carmagnani señala, el Estado se confi gura como 
una “realidad basada en una tensión constitucional que... es defi nida 
por la existencia de dos polos en tensión, el Congreso y el gobierno”.136 
El tema que se presenta con la ratifi cación de una ley promulgada por 
el gobierno es la posibilidad de someter al poder ejecutivo a una inspec-
ción del Congreso, que muchos consideran necesaria para equilibrar la 
relación entre poderes. Zarco es uno de ellos, pues considera la vigilancia 
de los actos de gobierno como un contrapeso imperativo para evitar el 
ejercicio tiránico del poder y, además, para dar legitimidad a la propia 
actuación del gobierno. Zarco añade que la aprobación de la asamblea 
“da más fuerza a la reforma, frustra toda esperanza en los reaccionarios, 

134 Intervención del diputado Castañeda, Sesión de 22 de abril de 1856, en Zarco, 
t. I, 1990, p. 179.

135 Intervención del diputado Fuente, Sesión de 21 de abril de 1856, en Zarco, 
t. I, 1990, p.174. El diputado Montes refi rió como antecedente la propuesta del conde 
de Revillagigedo, quien señalaba que los fueros, particularmente el eclesiástico, eran 
perjudiciales para la sociedad. Con ello pretendía demostrar que la supresión no era 
una idea nueva y demagógica, sino de bases sólidas y signifi cativo e histórico arraigo 
entre distintos sectores sociales. Intervención del señor Montes, Sesión de 22 de abril 
de 1856, en Zarco, t. I, 1990, p. 179.

136 Carmagnani, Marcello, Estado y mercado. La economía pública del liberalismo 
mexicano, 1850-1911, México, Fondo de Cultura Económica, Fideicomiso de las 
Américas (serie Hacienda), 2004, p. 362.



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 81

y viene a ser una nueva prenda de unión entre los dos poderes”.137 Otros 
diputados siguen esta propuesta, consideran que la obligación del Con-
greso es “la conveniente revisión de los poderes públicos”.138 Y no sólo 
el poder ejecutivo debía someterse a ciertos límites, también los demás 
poderes, aspecto con el que coinciden los eclesiásticos liberales.139

A diferencia del debate sobre el artículo 15, los diputados se mues-
tran decididos a sostener la ratifi cación de la ley Juárez. Los diputados 
Escudero y Aguado lanzan una opinión “todavía más avanzada que la 
ley Juárez”, denuncian el hecho de que la ley conserva el vicio del fuero 
eclesiástico en materia criminal.140 El fuero criminal compromete la 
soberanía del Estado al obstaculizar su acción judicial sobre los minis-
tros, a quienes da más poder “de lo que antes tenían, y así no se trata de 
igualdad, sino de un principio más alto, más importante para la soberanía 
de la nación”.141 El reto es hacer valer la soberanía del Estado, coartada 
por límites legales establecidos por el fuero eclesiástico.

Buena parte del episcopado mexicano que participa en la discusión 
vive un cambio de sus anteriores posiciones abiertas respecto a la for-
mación del Estado liberal que, hasta ese momento, se pensaba católico. 
La generación de obispos de ese momento dista mucho de mantener 
posiciones radicalmente conservadoras. Como ya se ha referido, los ecle-
siásticos habían mantenido posturas que particularmente se inscribían 
en un liberalismo moderado, adscritos al republicanismo y convenci-
dos de la conveniencia de una representación política, de la consolidación 
de la propiedad privada, y de la necesidad de una serie de libertades 
individuales.142 En ese sentido, los eclesiásticos adscritos al liberalismo 
en la primera mitad del siglo XIX, no se manifestaron por una vuelta a la 
monarquía, ni el simple retorno a sus antiguos privilegios, sino por una 
república católica donde la religión, Iglesia y su clero tenían un papel 

137 Intervención del diputado Zarco, Sesión de 21 de abril de 1856, en Zarco, 
t. I, 1990, p. 173.

138 Por ejemplo, la intervención del diputado Fuente, Sesión de 21 de abril de 
1856, Ibid., p. 174.

139 Véase Mijangos y González, 2006.
140 Intervención del diputado Escudero, Sesión de 21 de abril de 1856, 

Ibid., pp. 171-172.
141 Intervención del diputado Aguado, Sesión de 22 de abril de 1856, Ibid., p. 176.
142 Connaughton, 2005, pp. 71-87. Mijangos y González, 2006, pp. 151-221.



82 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

histórico que cumplir. Así, no es de extrañar que en las décadas posteriores 
a la independencia la jerarquía eclesiástica haya reformulado las nociones 
liberales de la ciudadanía y la república ligadas al catolicismo.143 Y es que 
la formación intelectual de los eclesiásticos enfrentó transformaciones 
importantes dentro de las concepciones del iusnaturalismo moderno. 
Hasta los seminarios mexicanos llegó la transformación del derecho 
natural que fue absorbida por los jóvenes seminaristas que compartieron 
estudios con importantes fi guras de la abogacía en México. El arzobis-
po de México, Lázaro de la Garza y Ballesteros144 es la cabeza de un grupo 
de la jerarquía mexicana al que podríamos llamar la generación de la 
Reforma, que aglutina a clérigos con una formación en instituciones 
educativas mexicanas, con una arraigada trayectoria como docentes en las 
instituciones educativas y en los cabildos eclesiásticos locales. Varios de 
ellos pertenecen a las elites económicas y políticas locales del interior 
de la República y cuentan con una formación intelectual y académica 
como abogados y como hombres de letras, obtenida durante las convul-
sionadas décadas de la primera mitad del siglo XIX y en el escenario de 
la transformación del derecho natural.145

Así, las propuestas de los eclesiásticos liberales fueron, en muchos 
sentidos, similares a las de laicos en un evidente esfuerzo por “fi ncar un 
constitucionalismo en el que estuvieran delimitadas facultades, división 
y equilibrio de poderes y en la que se plasmara los valores de libertad, 

143 Tecuanhuey Sandoval, Alicia, “Los miembros del clero en el diseño de las nor-
mas republicanas, Puebla, 1824-1825”, en Alicia Tecuanhuey Sandoval (coord.), 2002, 
Clérigos, políticos y política. Las relaciones Iglesia y Estado en Puebla, siglos XIX y XX, Puebla, 
Instituto de Ciencias Sociales y Humanidades, BUAP, 2002, pp. 43-67.

144 Lázaro de la Garza y Ballesteros es nombrado arzobispo de México en septiembre 
de 1850, posición en la que se mantiene hasta su muerte en marzo de 1862.

145 La generación está formada por Pelagio Antonio de Labastida y Dávalos (Pue-
bla), José Agustín Domínguez y Díaz (Antequera), Carlos María Colina y Rubio (San 
Cristóbal de las Casas), Clemente de Jesús Munguía y Núñez (Michoacán), Pedro Barajas 
Moreno (San Luis Potosí), Pedro Espinosa y Dávalos (Guadalajara), José María Guerra 
y Rodríguez Correa (Yucatán), José Antonio Laureano de Zubiría y Escalante (Duran-
go), Francisco de Paula (Monterrey), Francisco de la Concepción Ramírez y González 
(Tamaulipas), Pedro José de Jesús Loza y Pardavé (Sonora). De ellos, uno muere en la 
década de 1850, mientras que nueve lo hacen en la década de 1860 y cuatro más en 
1870. Así, la mayoría de obispos viven las convulsionadas primeras décadas del México 
independiente y los intentos del poder civil por controlar las instituciones eclesiásticas.



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 83

igualdad, así como representación política y separación de potestades”.146 
Esta separación sería entendida más en términos autónomos que de una 
independencia formal entre el Estado y la Iglesia, puesto que se “anhelaba 
una cooperación por la que la religión católica, como religión del Estado, 
debía jugar un papel legitimador del orden imperante, concitar la obe-
diencia de los ciudadanos y dar soporte a la unidad de los mexicanos”.147

La cuestión de los fueros eclesiásticos evidencia con mayor contun-
dencia la controversia desatada entre la concepción liberal de la sobera-
nía del Estado y la noción de la soberanía a la que se adscribían los ecle-
siásticos liberales. Es así como, por una parte, los prelados se enfrentan al 
problema que emerge con la mayor secularización del Estado moderno y 
del liberalismo, expresada en la pretensión del poder político en erigirse 
como la única autoridad capaz de conformar la voluntad general con los 
preceptos legales. En ese sentido, el confl icto deriva del cuestionamiento 
sobre la defi nición de la potestad legítima encargada de reordenar la vida 
eclesiástica y los aspectos propiamente seculares considerados dentro de 
la esfera de interés del catolicismo. Para el grupo liberal que empuja el 
reconocimiento de las garantías individuales, ciertos aspectos sociales 
ya no son exclusivos de la esfera católica, sino que pasan a ser parte del 
interés público. Por ello, el punto que separa a los eclesiásticos liberales 
de estos legisladores liberales radica justamente en los planteamientos 
sobre la libertad y la igualdad. Así, las posiciones liberales moderadas de 
una buena parte de los eclesiásticos se van diluyendo conforme avanza 
el debate de las garantías.

El debate sobre la supresión de fueros se sustenta en la igualdad 
jurídica de todos los individuos. El arzobispo de México argumenta 
que el fuero eclesiástico no es un privilegio otorgado por el poder civil, 
sino un derecho “preexistente” concedido a los sacerdotes en razón de 
su dignidad, por su consagración a los altares y por la representación 

146 Alicia Tecuanhuey y María del Carmen Aguilar muestran los alcances liberales 
de la propuesta eclesiástica a través de dos eclesiásticos poblanos, quienes a pesar de 
que llegan a romper con la constitución gaditana, confl uyeron importantes postulados 
liberales. Tecuanhuey Sandoval, Alicia y María del Carmen Aguilar, “Los clérigos en 
la formación del liberalismo. Puebla 1812-1835”, ponencia presentada en el simposio 
núm. 27 del XIV Congreso Internacional AHILA, septiembre de 2005, p. 27. Referencia 
electrónica: cial.uji.es/.../OTROSCONGRESOS/SIMPOSIO27.doc.

147 Alicia Tecuanhuey y María del Carmen Aguilar, 2005, p. 27.



84 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

social del ministerio católico, que se sobrepone a cualquier autoridad 
temporal por su origen divino.148

Pronto se dejan escuchar las protestas de los obispos de Puebla, 
Michoacán, Chiapas y Guadalajara. Sus comunicados plantean dos ar-
gumentos centrales. El primero rechaza el principio de igualdad jurídica, 
al que consideran una teoría irreal e injusta para aquellos miembros de la 
sociedad que viven una desigualdad de hecho, la cual es sustancial reco-
nocer pues de ella deriva la gestión de la “verdadera” justicia. El derecho 
no debe imponerse, aseguran, como una misma regla para todos, sino 
que necesita reconocer las diferentes condiciones de cada persona para 
adaptarse a ellas, sacrifi cando la “lógica, la sistematización, la unidad 
formal y fl exibilizarse como una vestimenta que quiera adherirse a los 
diversos cuerpos que cubre”.149

Clemente de Jesús Munguía, obispo de Michoacán y preocupado 
educador de la juventud sacerdotal mexicana, es uno de los más impor-
tantes pensadores católicos de la época, con escritos que trascienden en la 
construcción de una defensa compleja de los intereses de la Iglesia. Como 
ha mostrado una línea historiográfi ca reciente, interesada en acentuar una 
percepción equilibrada de las razones y el desarrollo del enfrentamiento 
entre el clero y el gobierno liberal, la propuesta del obispo Munguía se 
presenta combativa y radical en ciertos momentos, pero también comple-
ja y receptiva a los cambios del momento. Desde una perspectiva crítica 
y racionalista que intenta conciliar con la fe, Munguía no se propone 
la restauración del antiguo régimen a la manera de la reacción europea, 
sino que busca “la manera de conciliar el origen divino de la sociedad 
con una legitimidad republicana, correspondiente al estado político del 
país”.150 En sus escritos de la década de 1840 propone la sujeción de los 
gobiernos a la ley y la necesidad de reconocer ciertos derechos naturales 
a las personas, así como la pertinencia de los controles normativos al 

148 Contestaciones habidas entre el Señor Arzobispo y el Ministerio de Justicia con 
motivo de la ley sobre administración en ese ramo, México, Imprenta de José Mariano 
Fernández de Lara, 1855, p. 6.

149 Grossi, Paolo, El orden jurídico medieval, Marcial Pons, Madrid, 1996, p. 131.
150 Mijangos y González, 2006, p. 174. Otra investigación reciente y puntual de la 

formación jurídica y la controversia del obispo es: Manuel Olimón Nolasco, “Clemente 
de Jesús Munguía y el incipiente liberalismo de Estado en México”, tesis para obtener 
el grado de doctor en historia, México, Universidad Iberoamericana, 2005.



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 85

poder. Empero, su inclinación por el liberalismo tuvo sus reservas en 
tanto que respecto a “los derechos de libertad e igualdad, Munguía adopta 
una posición francamente conservadora, si bien ésta coincide en gran 
medida con los planteamientos de un liberalismo moderado. En ambos 
casos, lo que realmente se buscaba no era consagrar el absolutismo, sino 
ahuyentar el temido fantasma de la democracia jacobina, mediante el 
establecimiento de una serie de limitaciones a la libertad y al ejercicio 
de los derechos políticos”.151

De esta manera, Munguía expone claramente el segundo argumento 
del clero que juzga la supresión del fuero como una “intromisión” de 
la “administración pública” en asuntos de exclusivo dominio eclesiásti-
co.152 Afi rma categóricamente que las únicas autoridades reconocidas para 
modifi car sus derechos y limitar sus facultades son los obispos y el 
papado, pues su derecho de juzgar es divino porque “emana directamente 
del mismo que la fundó, y no viene de otra parte”.153 El obispo reconoce 

151 Mijangos y González, 2006, p. 183.
152 José Clemente de Jesús Munguía nace en Los Reyes, Michoacán, el 21 de no-

viembre de 1810. Estudia en el Colegio Seminario de Morelia en 1830, donde conoce a 
Pelagio Labastida y Dávalos. Reconocido como un alumno de gran capacidad intelectual, 
ingresa al Seminario de Morelia y recibe el título de abogado en 1838. Sus adelantos lo 
llevan a ocupar algunas cátedras en el Seminario, entre 1835 y 1838. Después de fungir 
un breve tiempo como juez de distrito decide continuar sus clases en el Seminario y 
recibe las órdenes sacerdotales el 16 de mayo de 1841. En 1851 es nombrado obispo de 
Michoacán, pero no pudo tomar posesión de su cargo sino hasta un año después, por 
negarse a jurar la Constitución. En septiembre de 1858, debido a su fuerte oposición a 
la legislación liberal, es obligado a abandonar su jurisdicción episcopal por el presiden-
te interino de la República. El prelado se instala en Coyoacán, lugar donde continúa 
elaborando sus protestas hacia la reforma liberal que, en Michoacán, estaba llegando a 
las confi scaciones de bienes de la Catedral de Morelia, al cierre del Colegio Seminario 
y al destierro de otras dignidades eclesiásticas, como el gobernador y el secretario de la 
Mitra. En 1861 es desterrado del país y se instala en Roma, lugar donde fallece el 14 de 
diciembre de 1867. Véase Bravo Ugarte, José, Munguía: obispo y arzobispo de Michoacán 
(1810-1868), México, Jus, 1967.

153 “Exposición del Obispo de Michoacán al Supremo Gobierno con motivo de 
los artículos 42, 44 y 4o. de los transitorios de la ley de 22 de noviembre de 1855 sobre 
la administración de justicia en la parte concerniente al fuero eclesiástico; pidiendo la 
derogación de aquellos, y protestando contra sus efectos, en caso de no derogarse, 30 de 
noviembre de 1855”, en Defensa Eclesiástica en el obispado de Michoacán desde 1855 
hasta principios de 1858, o sea, colección de representaciones y protestas, comunicaciones 
ofi ciales, circulares y decretos diocesanos, con motivo de las leyes, decretos y circulares del 



86 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

la intención de los asambleístas por motivar una reforma eclesiástica, la 
cual considera conveniente, pero se opone a que ésta se haga desde el 
poder político y que, además, pretenda anular los derechos políticos y 
estatutos jurídicos del clero. Al Estado reconoce una autoridad limitada 
que no alcanza para, a título propio, hacer reformas en materia eclesiás-
tica. Los prelados coinciden en que cualquier reforma relacionada con 
la Iglesia sólo podía ser legítima y legal si era dictada o pactada con sus 
autoridades eclesiásticas.

Munguía hace hincapié en el escándalo social que producirá el 
sometimiento de los clérigos a la justicia secular, con el ingreso de los 
sacerdotes a los tribunales y cárceles civiles para ser procesados como 
simples delincuentes, soportando “delante de sí el descrédito de la clase 
entera... el vilipendio absoluto del ministerio sacerdotal”.154 Descon-
certada por las pretensiones de los congresistas, la jerarquía percibe los 
alcances de la igualdad jurídica que se pretende establecer y los límites 
impuestos a su ciudadanía. Por ejemplo, el obispo de Puebla, Pelagio 
Labastida,155 expresa que la igualdad jurídica llevará, necesariamente, a la 
individualización de la clase sacerdotal, al cierre de sus espacios jurídicos 
privilegiados y a la supresión de su autoridad y representación política:

gobierno general, constitución federal de 1857, decretos y providencias de los gobiernos de los 
estados de Michoacán y de Guanajuato, contra la soberanía, la independencia, inmunidades, 
y derechos de la Santa Iglesia, desde el 23 de noviembre de 1855 hasta principios del año 
de 1858, en que el nuevo gobierno derogó todas las leyes que el anterior había dado contra 
la Iglesia. Seguida de una serie de instrucciones a los fi eles sobre la institución, régimen y 
derechos de la Santa Iglesia católica, por el Lic. Clemente de Jesús Munguía, Obispo de 
Michoacán, t. I, México, Imprenta de Vicente Segura, 1858, p. 6.

154 “Exposición del Obispo de Michoacán...”, pp. 10 y 12.
155 Pelagio Labastida y Dávalos era originario de Zamora, Michoacán. Realizó 

sus estudios en el Colegio Seminario de Morelia de 1831 a 1838. Obtuvo el título de 
abogado en 1839 y fungió como promotor fi scal y juez de testamentos de la Iglesia 
Catedral de Michoacán, de la que fue prebendado y canónigo en 1847. A la par de 
su carrera eclesiástica, Labastida tuvo una activa participación en la política mexicana 
que dio inicio en 1846, cuando fungió como diputado de la Junta Departamental de 
Michoacán. Ocupó la rectoría del seminario de Morelia de 1850 a 1855, cuando Cle-
mente de Jesús Munguía estaba al frente del obispado. Fue electo obispo de Puebla en 
1855 y al año siguiente fue desterrado por primera vez del país, tras protagonizar dos 
confl ictos con las autoridades poblanas. Regresa al país poco después de ser consagrado 
Arzobispo de México en 1863. Falleció en Oacalco, Morelos, el 4 de febrero de 1891.



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 87

Se le sujeta –al clero–, sin distinción de Obispos, Presbíteros y Ministros, a 
unos jueces, a unas autoridades cuya elección no se le da parte; en fi n, para 
el ejercicio de los derechos políticos no son ciudadanos mexicanos, sino 
eclesiásticos, o mejor dicho, miembros de una sociedad extraña, que muerta 
para México nada tiene que ver con su gobierno; y hoy en el arreglo de la 
administración de justicia ya no son puramente eclesiásticos, han perdido 
este carácter en concepto de la ley; son puramente mexicanos y deberán 
ser juzgados por los tribunales del fuero común. No sé qué nombre podrá 
darse a esto, y por los respetos debidos al supremo gobierno solo puedo 
repetir que ha sido inesperado.156

Labastida defi ende al fuero como una inmunidad personal de 
“derecho natural” que permite a los eclesiásticos ser juzgados, civil y 
criminalmente, por sus propios jueces. El derecho natural se justifi ca 
como el ordenador histórico de las sociedades y de las jerarquías sociales, 
“superior a la autoridad temporal que preside a la sociedad”, y por lo 
tanto, posicionado más allá de la “voluntad o capricho de los gober-
nantes”; el derecho natural está “fuera de la órbita en que desarrolla su 
acción el poder público.157

Carlos María Colina y Rubio, obispo de Chiapa, también alude a 
la moderación para fundar la defensa de la independencia y soberanía 
de la Iglesia, como una de las tantas sociedades constituidas con un de-
recho privado.158 Si bien esta propuesta puede evidenciar la vigencia 
de una “sociedad de sociedades” propia del antiguo régimen,159 donde 

156 Los paréntesis son míos. Cuarta Carta Pastoral del Illmo. Señor Obispo de la 
Puebla de los Ángeles, Lic. D. Pelagio Antonio de Lavastida, manifestando a sus diocesanos 
la contestación que dio en 29 de Noviembre de 1855 al Exmo. Sr. Ministro de Justicia y 
Negocios Eclesiásticos, protestando contra los artículos 42, 44 y 4o. de los transitorios de la 
ley expedida en 22 del mismo sobre administración de Justicia, en la parte relativa al fuero 
eclesiástico. Imprenta de José María Rivera, 1855, p. 6.

157 Cuarta Carta Pastoral del Illmo. Señor Obispo de la Puebla de los Ángeles…, 
1855, pp. 3-4.

158 Carlos María Colina y Rubio. Fue obispo de Chiapa de abril de 1854 a marzo 
de 1863, cuando fue nombrado obispo de Puebla, donde se mantuvo hasta su muerte 
en marzo de 1879.

159 Grossi, Paolo, Derecho, sociedad, Estado: una recuperación para el derecho, México, 
Escuela Libre de Derecho, El Colegio de Michoacán, Universidad Michoacana de San 
Nicolás de Hidalgo, 2004.



88 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

la legislación novohispana sanciona la diversidad de cuerpos sociales 
como organismos con jurisdicción legal propia, en ese momento sólo 
se reconoce ese privilegio a la Iglesia y sus ministros. La Iglesia debía ser 
reconocida como cualquier entidad política –soberana e independiente–, 
en una “igualdad internacional” respecto de otros estados.160

Con relación al artículo 44 de la ley, que proponía hacer renuncia-
ble al fuero, los prelados señalan que el sacerdote no podía renunciar 
individualmente a una inmunidad otorgada al cuerpo de ministros de 
la Iglesia. El fuero pertenecía a la Iglesia y no a la posesión particular 
de quien la representaba. Así los eclesiásticos no debían estar sujetos a las 
leyes, ni civiles ni criminales de las sociedades, sino a reglas particulares 
consignadas por el derecho natural fuera de la jurisdicción del poder 
público.161

El debate no hacía más que evidenciar la disputa por la delimitación 
de la autoridad y soberanía entre ambos poderes. En ese momento, el clero 
busca ampliar la perspectiva del problema, dimensionando nuevamente 
su papel histórico en el país y la importancia de que por razones legítimas 
y propias de su constitución divina y en atención a la constitución social 
del país, se justifi caba un respeto a la autonomía, soberanía, autoridad y 
jurisdicción eclesiásticas. Empero, estas prerrogativas obstaculizan dos 
aspectos concretos del proyecto de Estado liberal: primero, impiden el 
afi anzamiento del Estado soberano, cuya consolidación demandaba 
el control de aquellos aspectos manejados por la Iglesia; por otro lado, 
frenan los derechos individuales que se consideran la base de la democra-
cia, pues sin la igualdad jurídica la “democracia sería imposible, porque 
fundándose en la justicia universal, malamente podría ejercerse ésta 
reconociéndose privilegios en los individuos o en las clases”.162

Continuamente los prelados insisten en que la falta de acuerdos pre-
vios entre los gobiernos y las autoridades eclesiásticas y, principalmente, 

160 Quinta Carta Pastoral que el Illmo. Sor. Dr. D. Carlos María Colina y Rubio, 
Dignísimo Obispo de la Diócesis de Chiapa, dirige a todos sus diocesanos a 8 de junio 
de 1856. Sobre la independencia, soberanía y libertad de la Iglesia, Imprenta de Chia-
pas, 1856, p. 13.

161 Cuarta Carta Pastoral del Illmo. Señor Obispo de la Puebla de los Ángeles..., 
1855, p. 4.

162 Dictamen de la Comisión de Justicia sobre la Ley Juárez, Sesión de 15 de abril 
de 1856, en Zarco, t. I, 1990, p. 138.



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 89

la falta de reconocimiento formal de estas últimas como un actor político 
de interlocución, impedían moderar y contener los cambios. Sin esas 
condiciones, la oposición era inevitable, como señala el obispo Colina y 
Rubio, quien comunica al ministro de Justicia y Negocios Eclesiásticos 
estar al tanto de su deber de “acatar, obedecer y cumplir las leyes que 
establezca la autoridad temporal en la órbita de sus atribuciones”, pero 
como obispo de la Iglesia mexicana asegura tener la “obligación” y el 
amparo del derecho para desobedecer la legislación civil: “cuando tales 
leyes o disposiciones temporales se opongan o traten de anular otras 
canónicas preexistentes que he jurado inviolablemente observar; resulta 
de aquí, por una necesaria verdad de consecuencia que ni la ley sobre 
administración de justicia que V.E. me acompaña, ni cualquiera otra 
que en manera alguna ataque o destruya las inmunidades, los derechos 
y prerrogativas de la Santa Iglesia, pueden ser objeto de mi obediencia 
y reconocimiento”.163

Así, una parte del clero nacional sigue considerando legítima la 
resistencia, pacífi ca y armada, hacia los gobiernos civiles que no reco-
nocieran su independencia –que no su separación–, y a las disposiciones 
que atentaran contra el derecho natural y la legítima constitución social 
del pueblo mexicano, de la que la Iglesia era parte nodal.

Frente a la progresiva radicalización de posturas, era difícil evitar el 
trago amargo de la confrontación, pues las reformas se consideran ne-
cesarias para que el Estado adquiriera para sí un conjunto de facultades 
y para que la población ampliara sus derechos individuales, todo ello 
implica una transformación sustancial de la situación eclesiástica:

La igualdad ante la ley, y por consecuencia, la abolición de fueros y pre-
rrogativas especiales; la libertad religiosa, compatible con el estado del 
país, la seguridad personal, las garantías en todo procedimiento del orden 
criminal, y las relativas al derecho de propiedad, no podían menos de ser 
acordadas a todos los hombres, nacionales o extranjeros, que estuviesen 
dentro del territorio mexicano. Sin el pleno ejercicio de esos derechos, la 

163 Los obispos comunicaron que habían dado instrucciones a su clero y a sus “Tri-
bunales” para que no cumplieran lo dispuesto por la ley del ministro de Justicia. Cuarta 
Instrucción Pastoral que el Illmo. Señor Doctor D. Carlos María Colina y Rubio, Dignísimo 
Obispo de la Diócesis de Chiapa, dirige a todos sus diocesanos, a 8 de enero de 1856, sobre 
el fuero eclesiástico, Imprenta Chiapas a cargo de Joaquín Armendáriz, 1856, p. 5.



90 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

palabra sociedad no tiene sentido, las relaciones mutuas de los asociados, o 
se confunden o se embrollan, o entran en colisiones funestas, en rivalidades 
y discordias peligrosas, con mengua del honor y del decoro de su país.164

La igualdad jurídica queda estipulada en el proyecto constitucional, 
en el artículo 2o., el cual se aprueba casi literalmente.165 En la Constitu-
ción se consigna en el artículo 13, que suprime el fuero eclesiástico en 
materia criminal, quedando reconocido, únicamente y con restricciones, 
el fuero militar: “En la República Mexicana nadie puede ser juzgado por 
leyes privativas ni tribunales especiales. Ninguna persona ni corporación 
puede tener fueros ni gozar emolumentos que no sean compensación de 
un servicio público y estén fi jados por la ley. Subsiste el fuero de gue-
rra solamente para los delitos y faltas que tengan exacta conexión 
con la disciplina militar. La ley fi jará con toda claridad los casos de esta 
excepción”.166

La individualización del clero, o su “mexicanización”, como alude el 
obispo Labastida –entendida como el nuevo estatus legal que establece la 
igualdad legal de todos los mexicanos, incluido el clero–, queda matizada 
por los límites constitucionales impuestos a su representación política. 
El artículo 60 del proyecto constitucional especifi ca las condiciones 
que impiden a los ciudadanos ser elegibles como representantes en las 
legislaturas, entre las cuales está el Estado eclesiástico.167

Esta restricción resulta cuestionable para algunos, cuando el clero 
se encuentra ya sin fuero, teniendo el derecho a ser elector y elegible al 

164 Proyecto de constitución. Dictamen presentado por la comisión. Sesión de 16 
de junio de 1856, en Zarco, t. I, 1990, p. 447.

165 El artículo se debate en la sesión de 11 de julio de 1856.
166 El artículo fue aprobado en la sesión de 21 de abril de 1856. “Constitución 

Federal de los Estados Unidos Mexicanos sancionada y jurada por el Congreso General 
Constituyente, el día 5 de febrero de 1857”, Título Primero, Sección I, De los derechos 
del hombre, Art. 13, en Zarco, t. II, 1990, p. 993.

167 Art. 60. “Para ser diputado se requiere: ser ciudadano mexicano en ejercicio de 
sus derechos, ser residente en el Estado que hace la elección, tener veinte y cinco años 
cumplidos el día de la apertura de las sesiones y no pertenecer al Estado eclesiástico”. 
Proyecto de Constitución, Título III, De la división de poderes, Sección I, Del poder 
legislativo, en Zarco, t. I, 1990, p. 474.



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 91

igual que todos los ciudadanos: “¿Les tiene miedo el Partido Liberal u 
obran contra ellos algunas pasiones?”168

La justifi cación a los límites políticos del clero retoma los argumentos 
referidos anteriormente: la incoherencia entre política y decoro sacer-
dotal; y la contradicción entre los intereses clericales con los de la na-
ción, añadiendo la falta de vínculos seculares de los ministros con la 
sociedad. Prieto señala que el sacerdote “es un hombre sin familia que 
no comprende las relaciones sociales”, por lo que difícilmente podría 
representar los intereses de la sociedad.169

Los diputados a favor y en contra coinciden en que a los ministros 
“no les conviene mezclarse en asuntos políticos”. Sin embargo, para los 
que piden el reconocimiento pleno de los derechos políticos al clero, el 
veto debía dejarse al “buen instinto del pueblo”, para que pudiera decidir 
si depositaba o no “su confi anza en personas del Estado eclesiástico”.170 
La opinión contraria esgrimía que el asunto no podía dejarse a la deci-
sión de los electores, pues era un asunto que afectaba el orden público 
y los intereses generales, por la posición tan infl uyente que detentaban 
los religiosos y la visión de mundo particular que estaban compelidos 
a defender. Cuando se diera el caso de votar temas específi cos en la 
asamblea, ¿votarían como ministros de un culto o como representantes 
de la nación?

Se afi rma que “muchos eclesiásticos confunden los negocios civiles 
con los espirituales... Así, hemos visto, en un Congreso al tratarse de 
cuestiones que afectaban la soberanía nacional en sus relaciones con 
Roma, que un diputado eclesiástico exclamó: ‘Soy ciudadano mexicano, 
pero si se trata de Roma, me envuelvo en mi manteo y soy un súbdito 
del Papa.’” La discusión de temas sensibles al sacerdocio haría que, si 
llegase a ocupar cargos de representación popular, enfrentaran continuas 
disyuntivas entre faltar a los deberes de ministros o los de representantes. 
De ahí que se alimentara esa recurrente crítica de la falta de patriotismo en 
el clero mexicano, acusado peyorativamente de papista y ultramontano, 

168 Intervención del diputado Castañeda, Sesión de 2 de octubre de 1856, en 
Zarco, t. II, 1990, p. 376.

169 Intervención del diputado Prieto, Sesión de 2 de octubre de 1856, Zarco, 
t. II, 1990, p. 381.

170 Intervención del diputado Castañeda, Sesión de 2 de octubre de 1856, Zarco, 
t. II, 1990, p. 376.



92 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

al no dudar someterse a un soberano extranjero: “si en ciertos negocios 
los eclesiásticos han de renegar de su patria, el pueblo de ningún modo 
puede dispensarles su confi anza”.171

Como medida correctiva, el diputado Ramírez se pronuncia por la 
supresión de los impedimentos, pero exige del clero una actitud más 
comprometida con los intereses nacionales, que comenzara por renun-
ciar a “toda sumisión al rey de Roma”, porque de lo contrario serían los 
representantes no del pueblo mexicano, sino del soberano de Roma: 
“creerán que los bienes nacionales son propiedad romana, en el Congreso 
se fi gurarán representantes de los cardenales y de otras personas que nada 
tienen que ver en nuestros negocios”.172

Empero, la exigencia resultaba poco convincente para solucionar esa 
falta de compromiso con los intereses seculares nacionales, pues afectaba 
el ejercicio de sus obligaciones ciudadanas a la hora de ejercer un cargo 
de elección popular. Tenían, pues, una ciudadanía imperfecta que los 
legisladores debían equilibrar imponiendo ciertos límites a favor de la 
representación nacional.

La exclusión de los eclesiásticos para ser elegidos diputados fue 
aprobada por 71 votos a favor y ocho en contra (artículo 56 de la 
Constitución).173 La mayoría de las legislaturas locales consignan esta 
reforma en sus constituciones locales, específi camente para la elección de 
diputados, gobernadores, presidentes y miembros del ayuntamiento.174 
A partir de estos preceptos, el clero queda subordinado como el resto de 
los mexicanos, aunque con menor posibilidad de representación política, 
a la Constitución y a las demás leyes civiles vigentes en la República.

171 A falta de la garantía efectiva de la tolerancia religiosa, la cuestión se tornaba 
delicada para el orden público, pues si tomaba “parte en las intrigas más reprobadas”, los 
odios de partido podían “alcanzar a la clase entera”. Intervención del diputado Zarco, 
Sesión de 2 de octubre de 1856, Zarco, t. II, 1990, p. 379.

172 Intervención del diputado Ramírez, Sesión de 2 de octubre de 1856, en Zarco, 
t. II, 1990, p. 381.

173 Sesión de 3 de octubre de 1856, en Zarco, t. II, 1990, p. 382. “Constitución 
Federal...”, Título Tercero, De la división de poderes, Sección I, Del poder legis-
lativo, Párrafo 1, De la elección e instalación del Congreso, Art. 56, Zarco, t. II, 
1990, pp. 1000-1001.

174 Constitución de 1857, constituciones de los estados.



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 93

Los derechos económicos se perfi lan como otro de los grandes te-
mas que ineludiblemente afectan la posición privilegiada de la Iglesia 
mexicana.

5. LA DESAMORTIZACIÓN DE BIENES ECLESIÁSTICOS

La discusión en torno a la igualdad y la libertad que suscitaron las garan-
tías individuales vino a radicalizarse a partir de un tercer punto sensible 
para el clero: la propiedad eclesiástica. Al igual que en los puntos señalados 
anteriormente, el clero mantiene, en principio, una posición moderada, 
en la que reconoce el derecho inviolable a la propiedad, particularmente 
cuando se le considera la base para la participación de los individuos en 
la esfera pública. Así, la propiedad individual adquiere una legitimidad 
sagrada que debía ser defendida por los gobiernos civiles. Nuevamente el 
elemento en disputa no es la propiedad privada e individual, y en algún 
momento tampoco lo es la circulación de la propiedad eclesiástica, sino 
la disposición que los gobiernos civiles pretendían sobre la propiedad 
eclesiástica sin negociación previa con el clero.

Se pueden distinguir dos momentos en el proceso de desamortiza-
ción: más que un esfuerzo anticlerical por debilitar a la Iglesia, la des-
amortización de los bienes eclesiásticos es uno los pasos necesarios para 
garantizar la libre circulación de la riqueza y el derecho a la propiedad 
individual. Marcello Carmagnani muestra que la desamortización es el 
origen de la “expansión de los derechos económicos”, pues el impulso 
económico liberal se vinculó a la dimensión política por la interacción 
de sus principios de libertad de opinión y asociación con la libertad de 
comercio y la seguridad en la propiedad.175

Si bien, la aplicación de los postulados liberales permitió la persis-
tencia de instituciones económicas de carácter corporativo, al mismo 
tiempo, mantuvo una posición proclive a eliminarlas. La tendencia 
anticorporativa del régimen liberal se basó en la necesidad de garantizar 
las libertades individuales, como las libertades económicas ligadas a la 
producción, el comercio, la propiedad, el trabajo, etc., todas ellas medios 
indispensables para institucionalizar los derechos individuales y generar 
la riqueza pública. Carmagnani puntualiza que la desamortización “no 

175 Carmagnani, 2004, p. 38.



94 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

tenía como objetivo atacar a la Iglesia en cuanto institución religiosa”, 
sino que pretendía ser una “medida amplia” que, como tal, afectara los 
bienes de los ayuntamientos y las comunidades indígenas.176

Por otro lado, se aprecia en momentos específi cos que la desamorti-
zación se convierte en una forma de cortar los recursos al clero y sancio-
nar el sometimiento a la autoridad civil. El elemento en disputa no es 
la propiedad privada e individual, y en algún momento tampoco lo 
es la circulación de la propiedad eclesiástica, sino la disposición que los 
gobiernos civiles pretendían sobre la propiedad eclesiástica sin negocia-
ción previa con el clero.

Así, el decreto de desamortización de bienes de corporaciones, civiles 
y eclesiásticas, de 25 de junio de 1856, y el de nacionalización de pro-
piedades de la Iglesia, de 1859, tienen ciertas especifi cidades. El primer 
decreto pretende asegurar el derecho individual a la libre circulación de 
la riqueza y garantizar el acceso a la propiedad de los ciudadanos, libe-
ralizando el mercado de la tierra y poniendo en circulación los bienes 
concentrados en un reducido número de propietarios corporativos. 
La segunda ley tiene una justifi cación pragmática, pues se ubica en el 
contexto de la gran confrontación clero-gobierno, como parte de una 
sanción contra la Iglesia por la rebeldía de ciertos sectores que se declaran 
en contra de las disposiciones gubernamentales. La nacionalización 
pretende cortar al clero los medios de fi nanciamiento con los cuales 
sustentar su rebeldía hacia las autoridades civiles liberales.177

Un precedente importante de la expropiación de propiedades 
como sanción es el decreto de desamortización de bienes eclesiásticos 
del estado de Puebla, establecido como condena a la participación de 
ciertos sectores clericales en la sublevación contra el Plan de Ayutla.178 

176 Carmagnani, 2004, p. 38.
177 Véase Knowlton, Robert J., Los bienes del clero y la reforma mexicana: 1856-

1910, México, Fondo de Cultura Económica, 1986, p. 9. Otros autores han seguido esta 
distinción que hace Knowlton, por ejemplo, para la Ciudad de México véase Morales, 
Francisco, “Procesos internos de reforma en las órdenes religiosas. Propuestas y obs-
táculos”, en Manuel Ramos (comp.), Memoria del Primer Coloquio Historia de la Iglesia 
en el siglo XIX, México, Centro de Estudios de Historia de México, 1995.

178 Para un seguimiento puntual de los acontecimientos sobre la sublevación en 
Puebla, véase Bazant, Jan, “La Iglesia, el Estado y la sublevación conservadora de Puebla 
en 1856”, en Historia Mexicana, núm. 35 (1), México, El Colegio de México, 1985, 
pp. 93-109.



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 95

En la sesión del Congreso de 27 de marzo de 1856, se informa que el 
gobierno federal ha logrado imponerse a los “rebeldes de Puebla”. Tres 
días después, el presidente Comonfort decreta la intervención de bienes 
de la iglesia poblana para solventar los gastos de guerra y resarcir a las 
viudas, huérfanos e inválidos que habían resultado de la sublevación, pero 
sobre todo para desarmar al clero y “evitar a toda costa que la nación 
vuelva a sufrir los estragos de la guerra civil”.179 Debe enfatizarse que 
esta primera desamortización tiene dos objetivos principales: desalentar 
la participación del clero en los movimientos armados que se estaban 
dando en el país; y solventar las propias fuerzas armadas del Estado que, 
por falta de recursos, acusaban una debilidad importante.

Ese decreto encuentra una amplia justifi cación para el gobierno por 
dos motivos: porque el origen de las riquezas eclesiásticas había sido la do-
tación de particulares y de las propias autoridades civiles (sin importar 
que hayan sido coloniales); y porque el clero había hecho un mal uso de 
los recursos, faltando a la fundación piadosa que les había dado origen 
y que legitimaba su posesión.180

Para los liberales, moderados y radicales, está claro que, en buena 
medida, el poder político del clero deriva de su control económico fi s-
cal sobre la sociedad y las enormes riquezas que administra, sufi cientes 
para motivar y sostener una rebeldía armada. Frente a un poder de esa 
naturaleza, eran razones de “alta política” las que compelían al gobierno 
a cortar de tajo las fuentes de fi nanciamiento que, además, impedían el 
desarrollo de los derechos económicos de la población y el impulso de 
las fuerzas liberalizadoras de la economía. Manuel Payno, reconocido 
liberal moderado, justifi ca en todo momento los decretos de desamor-

179 “Decretos de 30 y 31 de marzo de 1856, Ignacio Comonfort, presidente sus-
tituto. Cuartel General de Puebla”. Los congresistas Lazo Estrada, Anaya Hermosillo, 
García Anaya, García Granados, Estrada, Olvera, Ramírez, Castillo Velasco y otros, 
presentaron una propuesta para la ratifi cación del Congreso de los decretos del ejecutivo 
sobre intervención de los bienes del clero de Puebla. Sesión del 5 de abril de 1856, en 
Zarco, t. I, 1990, pp. 117-119.

180 El artículo 2o. del decreto de desamortización de la iglesia poblana señala que era 
obligación de los interventores de bienes “cuidar de que los administradores o mayordo-
mos de los bienes eclesiásticos no los malversen ni los distraigan de los objetos piadosos 
o de benefi cencia a que están dedicados”. “Decreto 31 de marzo de 1856, Ignacio 
Comonfort, presidente sustituto. Cuartel General de Puebla”, Zarco, t. I, 1990, p. 119.



96 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

tización, aun tiempo después, cuando los considera causa fundamental 
de la guerra civil.181

Si razones de alta política orillaban al gobierno a adjudicarse los 
bienes eclesiásticos de Puebla, el obispo Labastida pedía que se respetase 
la soberanía eclesiástica y que las reformas partieran de una negociación 
con la autoridad pontifi cia: “De esta manera se conseguirá todo, sin las-
timar los principios y sin disputar a los obispos la facultad de disponer 
de sus fondos, conforme a las reglas de su constitución, cuya guarda le 
está encomendada”.182

Pero la reforma económica eclesiástica apenas daba comienzo con 
los decretos de desamortización de Puebla. La Iglesia disponía de una se-
rie de bienes cuyas rentas le otorgaban una fuerte autonomía económi-
ca basada, en gran medida, en un control fi scal sobre la población muy 
superior al del Estado, con lo que había sido capaz de fi nanciar algunos 
proyectos vinculados a la benefi cencia, la educación, el culto público, 
el sostenimiento de su clero, además de desempeñar una reconocida ac-
tividad como prestamista. En contraposición, el Estado carecía de estos 
medios de recepción fi scal, por lo que las reformas en materia económica 
tenían como fi n obtener una fuente de fi nanciamiento regular para llevar 
a cabo los programas de gobierno. La restricción de las actividades econó-
micas de la Iglesia se convierte, entonces, en un problema de soberanía y 
consolidación estatal, en tanto que el Estado debe afi rmar su legítima y le-
gal jurisdicción como la única entidad con derecho a formar, normar y 
administrar un sistema fi scal sobre la población. Se impone la necesidad 
de que diputados y gobierno institucionalicen la soberanía económi-
ca del Estado y ello, necesariamente, implica tomar el control fi scal que 
poseía la Iglesia. Dos son los pasos más importantes: el primero es el 
artículo 23 del proyecto constitucional; el segundo es la supresión de la 
obligatoriedad para el pago de las imposiciones eclesiásticas.

181 “Memoria sobre la revolución de diciembre de 1857 y enero de 1858. 20 de 
septiembre de 1860”, en Payno, Manuel, Memorias de México y el mundo, Obras com-
pletas, t. VIII, México, Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, 2000, pp. 51-52.

182 El obispo alegaba que la Iglesia había perdido millones durante la guerra de 
independencia, por los capitales consolidados y los “cuantiosos préstamos hechos al 
gobierno nacional”, lo que había redundado en la disminución del decoro del culto en 
las iglesias y en la pérdida de capitales que ya no se esperaba recuperar en su totalidad. 
Cuarta Carta Pastoral del Illmo. Señor Obispo de la Puebla de los Ángeles..., 1855, p. 8.



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 97

El artículo 23 establece la legalidad de las enajenaciones hechas por 
el Estado, previa indemnización a sus poseedores, siempre que tuviesen 
como fi n la utilidad pública.183 A partir de ese principio constitucional 
debía organizarse la circulación de la propiedad raíz, que ya se venía dan-
do. En consonancia con ese principio, el 25 de junio de 1856, Ignacio 
Comonfort decreta la ley de desamortización de bienes de corporaciones, 
mediante un documento en donde expone su utilidad pública. La des-
amortización, afi rma Comonfort, no tiene más objeto que contribuir a 
“la prosperidad y engrandecimiento de la nación”, suprimiendo “la falta 
del movimiento o libre circulación de una gran parte de la propiedad 
raíz, base fundamental de la riqueza pública”. Para ello dispone que 
“todas las fi ncas rústicas y urbanas que hoy tienen o administran como 
propietarios las corporaciones civiles o eclesiásticas de la República, se 
adjudicarán en propiedad a los que las tienen arrendadas por el valor 
correspondiente a la renta que en la actualidad pagan, calculada como 
rédito en seis por ciento anual”.184

La circulación de los bienes eclesiásticos, “que estancados son muy 
poco productivos”, tiene como objetivo benefi ciar a todos los sectores 
sociales y extender la riqueza pública: a través del aumento de propietarios 
de bienes inmuebles –quienes tendrían mejores medios para subsistir–, 
y por medio de la inversión del producto de las enajenaciones en la 
agricultura, industria y comercio. En un comunicado leído en la sesión 
del 28 de junio, el presidente Comonfort explica que sus intenciones 
son conciliar los “grandes intereses que por ella pudieran ser afectados”. 
Tanto los intereses de los arrendadores como de los arrendatarios debían 
tener un benefi cio, de tal manera que los primeros gozaran de las rentas 
necesarias para “seguirlas aplicando a los objetos de su institución, al 

183 El artículo 23 estipulaba: “La propiedad de las personas no puede ser ocupa-
da sin su conocimiento, sino por causa de utilidad pública y previa indemnización”. 
Proyecto de constitución. Sesión de 16 de junio de 1856, en Zarco, t. I, 1990, p. 469.

184 El artículo 25 de esta ley estipula: “Desde ahora en adelante, ninguna corpora-
ción civil o eclesiástica, cualquiera que sea su carácter, denominación u objeto, tendrá 
capacidad legal para adquirir en propiedad o administrar por sí bienes raíces, con la única 
excepción de los edifi cios destinados inmediata y directamente al servicio u objeto de la 
institución”. Ley de 25 de junio de 1856. Ignacio Comonfort, presidente sustituto 
de la República Mexicana, en Leyes civiles vigentes que se relacionan con la Iglesia y sen-
tencias pronunciadas con arreglo a ellas por los tribunales de la República, México, 
Tipografía Guadalupana de Reyes Velasco, 1893, p. 7.



98 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

paso que los segundos, convertidos en propietarios de las fi ncas que 
poseen en arrendamiento, no tendrán ya que temer para lo sucesivo el 
verse despojados de las ventajas que disfrutan en la actualidad”.185 De 
igual forma, Manuel Payno opina, desde su posición como ministro de 
Hacienda, que el proyecto de la desamortización esbozaba resultados 
benéfi cos, pues la Iglesia no sería directamente afectada.186

Si bien el artículo 25 de la ley prohibía a las corporaciones “adquirir 
en propiedad o administrar por sí bienes raíces”, se pensó como una 
medida justa que indemnizara, en lo posible, a los poseedores originales, 
quienes podían recibir los totales de la propiedad o conservar sus ingresos 
en forma de hipotecas por el importe de la deuda.187

El benefi cio también sería para el gobierno. Zarco, entusiasmado 
por el decreto, comenta que el porcentaje del 5% de la operación desti-
nado al erario público ayudaría a abolir las alcabalas, y disminuiría “los 
gravámenes que pesan sobre el pueblo”.188 Lo mismo Guillermo Prieto, 
quien asegura que la medida tiene un fi n eminentemente económico y 
que, por el impuesto de las operaciones, el erario produciría una cantidad 
considerable de recursos para facilitar la reforma del sistema tributario.189

Zarco pide al Congreso la inmediata aprobación de la ley, señalando 
que era una medida económica que conciliaba intereses de distintas par-
tes, al tiempo que facilitaba la reforma del sistema tributario, la abolición 
de las alcabalas y la disminución de los gravámenes. Afi rma que la ley 
estaba planteada en términos prudentes porque lo mejor era conducirse 
sin provocar una radicalización que afectara el objetivo del decreto. La 
estabilidad política y el éxito de la reforma dependían de la moderación 
con que ésta se llevara a cabo, evitando que la medida fuese vista como 

185 Sesión de 28 de junio de 1856, Zarco, t. I, 1990, pp. 604-605.
186 Manuel Payno afi rma que la ley consagraba “la propiedad, asegurando su libre 

uso, dejaba en sustancia los bienes de corporaciones reducidos a una sola categoría. 
¿Quién, imparcialmente, pudo ver en esto ni un despojo, ni mucho menos un ataque 
a la religión?”, “Memoria sobre la revolución de diciembre de 1857 y enero de 1858”, 
Manuel Payno, t. VIII, 2000, p. 51.

187 Arts. 14 y 25 de la Ley de 25 de junio de 1856, en Leyes civiles vigentes..., 
1893, pp. 5 y 7.

188 Intervención del diputado Zarco, Sesión de 28 de junio de 1856, Zarco, t. I, 
1990, p. 599.

189 Intervención del diputado Prieto, Sesión de 28 de junio de 1856, Zarco, t. I, 
1990, p. 611.



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 99

un despojo para los grandes propietarios y que se frustrara su decreto y 
cumplimiento, como había sucedido en 1833 y 1847.190

Dicha propuesta tuvo una aceptación casi general por parte de los 
diputados, quienes reconocen que no se pretende afectar la disponibili-
dad de recursos del clero, sino fraccionar y poner en circulación la gran 
propiedad para que los arrendatarios de ese momento se conviertan 
en propietarios legítimos, por lo cual se acepta que el clero continúe 
disfrutando de sus rentas.191

El obispo de Guadalajara, Pedro Espinoza, había apoyado casi al 
inicio, el decreto de la desamortización invitando a los “arrendatarios a 
que se adjudicasen las fi ncas propiedad de la Iglesia en su diócesis”.192 Sin 
embargo, buena parte de sus pares emprendieron una defensa inmediata 
de la propiedad eclesiástica. El obispo de Chiapa expone que lejos de ser 
un obstáculo para el desarrollo del país, la Iglesia había contribuido con 
importantes préstamos al fomento de empresas particulares y colectivas: 
“contentándose con que únicamente le satisfagan un corto rédito anual 
que de cualquier modo se considere, vuelve por necesidad a entrar en 
circulación: siendo por otra parte la misma Iglesia mexicana, la que 
inmensamente más ha contribuido con sus bienes y rentas a aliviar las 
urgencias del gobierno en diversas épocas”.193

El ministro Ezequiel Montes comentaba al arzobispo Lázaro de la 
Garza que el gobierno mexicano reconocía los benefi cios que el clero 
había hecho al país y pedía una vez más a la jerarquía que mostrara 
su voluntad de cooperar, no con el gobierno directamente, sino en el 
desarrollo de la sociedad, al poner en circulación la riqueza territorial, 
fomentar el comercio y la industria y sacar a la agricultura del estanca-

190 Intervención del diputado Zarco, Sesión de 28 de junio de 1856, Zarco, t. I, 
1990, p. 601.

191 Knowlton, 1986.
192 Pani, Erika, Para mexicanizar el Segundo Imperio: el imaginario político de los 

imperialistas, México, El Colegio de México, Instituto Mora, 2001, p. 292.
193 El prelado afi rmaba que desde 1822, la Iglesia chiapaneca había atendido las 

peticiones de préstamos del gobierno, sumando una considerable deuda que ascendía 
a setenta y seis mil pesos, la cual hasta ese momento no había sido satisfecha ni en 
los pagos correspondientes a los réditos. Sexta Carta Pastoral que el Illmo. Sr. Dr. Don 
Carlos María Colina y Rubio, Dgmo. Obispo de la Diócesis de Chiapa, dirige a todos sus 
diocesanos a 20 de julio de 1856, sobre los bienes eclesiásticos, Guatemala, Tipografía de 
la Paz, 1856, p. 31.



100 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

miento en que se encontraba, lo cual no representaría pérdida alguna 
para las rentas eclesiásticas.194

A diferencia de lugares como Colombia y España, el gobierno 
mexicano y la jerarquía clerical no fueron capaces de llegar a un acuerdo 
que permitiera la reforma económica liberal en términos pacífi cos.195 La 
cuestión económica pareció ser el detonante que radicalizó la postura 
eclesiástica y la voluntad negociadora que mostró en un principio, des-
encadenando al poco tiempo un confl icto bélico que marcaría una de las 
etapas de mayor radicalidad en la historia de la relación Estado-Iglesia. 
Según Manuel Payno, si bien el arzobispo de México pudo mostrarse 
a favor de una negociación, son fi nalmente las presiones a las que se 
siente sometido, su formación tradicional y su carácter personal, los 
que impiden una negociación con el gobierno civil sobre el tema de la 
desamortización: “El señor Garza, ajeno, sin embargo, a otros estudios 
y a otra práctica del mundo, es enteramente extraño a los negocios; 
hablarle de caminos de fi erro y de mejoras materiales, es hablarle en 
griego, proponerle esta o la otra combinación de rentas, de bonos, de 

194 “La ley de que me ocupo deja a las corporaciones en posesión de todas sus rentas, 
aseguradas con la hipoteca de sus fi ncas que se rematen o adjudiquen; les reserva ade-
más la facultad de exigir a su satisfacción fi adores de los réditos; y tan sólo exceptúa de 
darlos a las personas que habían contratado antes de que esa misma ley se promulgara, 
porque ciertamente el legislador no podía obligar a los inquilinos con una condición 
a que los arrendatarios habían renunciado”. Contestación al arzobispo de México en 
nombre del presidente sustituto, en la que el prelado le pedía la revocación de la ley 
de 25 de junio de 1856. Firmada por Montes, 5 de julio de 1856, en Contestación del 
Illmo. Sr. Arzobispo de México a la tercera comunicación el Exmo. Sr. Ministro de Justicia 
con fecha 15 del corriente, relativa a la ley del próximo pasado junio, México, Imprenta 
de Andrade y Escalante, 1856, p. 6.

195 Véase, Callahan, William, Church, Politics, and Society in Spain, 1750-1874, 
Cambridge, Mass., 1984. En Colombia se vive un proceso de reajustes a partir del as-
censo del liberalismo: el 28 de mayo de 1858, el presidente Mariano Ospina Rodríguez 
promulgó la Constitución política para la Confederación Granadina, que prohibía la 
intervención del gobierno en asuntos religiosos. La revolución de 1860 culminó con el 
triunfo liberal, a partir del cual se decretan una serie de disposiciones liberales como la 
desamortización de los bienes eclesiásticos. A pesar de la radicalidad que se generó en las 
primeras décadas de la reforma, que incluyó la prisión y el destierro de algunos prelados, 
en 1880 se logró un acuerdo con Roma. Valderrama Andrade, Carlos, Un capítulo en 
las relaciones entre el Estado y la Iglesia en Colombia, Bogotá, Imprenta Patriótica del 
Instituto Caro y Cuervo, 1986.



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 101

desamortización, de capitales para pagar tales o cuales deudas, o para 
obtener tales o cuales recursos, es hablarle de usura y de operaciones 
reprobadas y pecaminosas; en una palabra, es tiempo perdido tratar con 
él asuntos que no sean exclusivamente de su ministerio”.196

Esta resistencia fue compartida por otros miembros del episcopado. 
El obispo de Chiapa considera que la desamortización es contraria a los 
intereses de la Iglesia por dos aspectos: se obliga a vender las propiedades 
eclesiásticas sin dejar al clero en posibilidad de buscar el mejor postor; y se 
les priva del derecho de adquirir bienes en lo futuro. Por ello, la jerarquía 
considera legítima “y muy cristiana” su resistencia a que fuese la autori-
dad del Estado la que dispusiera el destino de los bienes eclesiásticos; se 
pronuncia por la independencia, autoridad, jurisdicción y soberanía de 
la Iglesia sobre sus bienes, disciplina, dogmas, leyes y mandamientos.197 
El último obispo y primer arzobispo de Guadalajara, Pedro Espinoza y 
Dávalos, también eleva una protesta por la desamortización en los esta-
dos de Jalisco y Zacatecas, haciendo referencia a la falta de atribuciones 
del gobierno civil para intervenir los bienes eclesiásticos que en buena 
medida eran producto de las donaciones de particulares realizadas, en 
parte, como pago por los pecados cometidos.198

Ezequiel Montes responde que el derecho y soberanía de los gobier-
nos temporales están plenamente justifi cados para ampliar, restringir y 
derogar los privilegios concedidos en sus territorios: “Jamás he podido 
comprender cómo la autoridad suprema de la República, independiente 
de las otras naciones, puede sujetarse a ninguna otra potestad para el 

196 Payno, t. VIII, 2000, p. 49. Aunque se ha descrito el carácter moderado del 
arzobispo, tendiente a evitar confl ictos, también se ha reconocido que a la hora 
del debate público esa moderación fue difícil de mantener. Véase Connaughton, 
Brian, “Una ruptura anunciada: los catolicismos encontrados del gobierno liberal y el 
arzobispo Garza y Ballesteros”, en Jaime Olveda (coord.), Los obispos de México frente a 
la reforma liberal, México, El Colegio de Jalisco, UAM, AUBJO, 2007, pp. 30-31.

197 Sexta Carta Pastoral que el Illmo Sr. Dr. Don Carlos María Colina y Rubio..., 
1856, p. 34.

198 El Ilmo. Señor Obispo de Guadalajara y su Venerable Cabildo protestan contra 
el decreto del Gobierno del Estado, referente a la ocupación de réditos y capitales piadosos 
asegurado en las fi ncas rústicas y urbanas situadas en territorio del mismo, Guadalajara, 
Tipografía de Rodríguez, 1858, p. 5.



102 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

arreglo de una gran porción de su territorio y el gobierno de una parte 
considerable de sus súbditos”.199

El Congreso muestra un apoyo mayoritario y confi rma el decreto de 
desamortización por 78 votos a favor y 15 en contra.200 Meses más tarde,
en la sesión de 24 de enero de 1857, la Comisión de la Constitución 
presenta un proyecto para la constitucionalización de ese artículo. El 
diputado Mata, miembro de la Comisión, funda la propuesta en la “con-
siderable mayoría” que había sancionado el artículo de 25 de junio. La 
propuesta pasa a una rápida votación en pleno, siendo aprobada por 73 
votos a favor y tres en contra.201 De esa manera, el control estatal sobre la 
desamortización queda formalizado en el artículo 27 de la Constitución, 
el cual integra la redacción del artículo 23, del proyecto constitucional y 
del artículo 25, del decreto de desamortización de 25 de junio.202

Como Carmagnani muestra, la desamortización de 1856 es sólo una 
parte del amplio proceso jurídico que se extiende hasta fi nes del siglo XIX y 
que intenta consolidar la institucionalización de los derechos económicos 
sobre la igualdad, la libertad de acción y los derechos de propiedad, con 
la liberalización del mercado de la tierra, por ejemplo, a través de las leyes 

199 Ezequiel Montes, 15 de julio de 1856, en Contestaciones habidas entre el Illmo. 
Sr. Arzobispo de México, Dr. D. Lázaro de la Garza y Ballesteros y el Exmo. Sr. Ministro de 
Justicia, Negocios Eclesiásticos e Instrucción Pública, Lic. D. Ezequiel Montes, con motivo 
de la ley expedida el 25 de junio de 1856 sobre la desamortización de bienes de las Corpo-
raciones civiles y eclesiásticas de la República, México, Imprenta de José A. Godoy, 1856.

200 Aun así, se discuten algunas objeciones a la ley, tres son las más puntuales: 
la escasa posibilidad de que todos los arrendatarios estuviesen en posibilidades reales 
de adquirir las propiedades; el deseo de convertir en propietarios a la mayoría podría 
perjudicar a otras ramas de la economía y, por último, que las ventas incrementaran el 
capital líquido del clero.

201 Sesión de 27 de enero de 1857, en Zarco, t. II, 1990, p. 807.
202 Artículo 27. “La propiedad de las personas no puede ser ocupada sin su conoci-

miento, sino por causa de utilidad pública y previa indemnización. La ley determinará 
la autoridad que deba hacer la expropiación, y los requerimientos en que ésta haya de 
verifi carse. Ninguna corporación civil o eclesiástica, cualquiera que sea su carácter, 
denominación u objeto, tendrá capacidad legal para adquirir en propiedad o adminis-
trar por sí bienes raíces, con la única excepción de los edifi cios destinados inmediata y 
directamente al servicio u objeto de la institución”. “Constitución Federal...”, Título 
Primero, Sección I, De los derechos del hombre, Zarco, t. II, 1990, p. 996.



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 103

de colonización y de tierras de 1883 y 1894, respectivamente. El proceso 
se estanca después de la publicación de esta última ley.203

A pesar de las críticas al proceso desamortizador y de la afectación 
a ciertos sectores sociales, también se ha mostrado que éste permitió a 
ciertos sectores sociales participar en espacios económicos de los que 
antes habían permanecido excluidos.204 Y es que no hay que olvidar que 
la especifi cidad social y económica de las poblaciones da lugar a diversas 
consecuencias, por lo que debiera partirse del plano local para intentar 
una conclusión más comprensiva, que muestre las “particularidades que 
alteran las posibilidades de acción individual libre y equitativa” marcadas 
por la legislación.205

También fueron signifi cativos los decretos que hicieron de los diez-
mos y las obvenciones parroquiales retribuciones voluntarias para la 
población. Aunque el diezmo no cambia en estos años, pues su defi nitivo 
carácter voluntario se regula hasta 1860, puede incluirse dentro de estas 
preocupaciones. No obstante, es necesario señalar que existió un impor-
tante precedente al respecto. A pocos años de consumada la independen-
cia, en distintas entidades, comenzando por Jalisco, se produjo un litigio 
por el control de ciertos recursos manejados por la Iglesia, el primero de 
ellos fue el diezmo. Desde 1824 el gobierno de Jalisco intenta asumir la 
colecta y distribución del diezmo, suprimiendo las facultades que para 
ello tenían las instancias eclesiásticas. Algo similar ocurre en Michoacán. 
Posteriormente, los intentos de reforma de Valentín Gómez Farías en 

203 Carmagnani, 2004, pp. 39-43.
204 Knowlton refi ere que el resultado de la desamortización fue “la inseguridad 

de las propiedades y la depreciación de los bienes raíces, que redujeron su valor en 
las ventas o como garantía para los préstamos. ….confl ictos entre particulares, entre 
particulares y el gobierno federal, y entre las autoridades estatales y federales, así como 
entre la Iglesia y el Estado”. Knowlton, 1986, p. 11. Por su parte, Carmagnani destaca 
que la ampliación de los derechos pudo ser aprovechada por sectores sociales inter-
medios. Carmagnani, 2004.

205 Roth S. Andrew (ed.), Recursos contenciosos: ruralidad y reformas liberales en 
México, Zamora, Mich., El Colegio de Michoacán, 2004, p. 18. Las particularidades 
locales llevan a distintos sectores a desplegar su apoyo y rechazo al proceso de desamor-
tización. Los ejemplos de las poblaciones de Páztcuaro y Zacapu, en Michoacán, son 
ejemplo de ello. Véase Rosberry, William, “Ley liberal y derecho comunal en el Pátzcuaro 
porfi riano”, y Purnell, Jennie, “‘Con todo el debido respeto’. La resistencia popular 
a la privatización de tierras comunales en el Michoacán del siglo XIX”, en Andrew 
Roth S., 2004, pp. 43-84 y 85-128, respectivamente.



104 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

1833 –sobre el pago voluntario del diezmo– sentaron un precedente 
importante, de tal manera que, para 1856, el diezmo es considerado por 
varios legisladores una contribución voluntaria, a pesar de que seguía 
gozando, formalmente, de la coacción civil para su satisfacción.206

El pago voluntario de los diezmos había hecho que la fuente más 
importante de recursos se viera reducida, dejando a las obvenciones 
parroquiales un peso importante para el fi nanciamiento de las igle-
sias parroquiales. Las obvenciones parroquiales sujetaban a la población 
al pago de los servicios espirituales por bautizos, confi rmaciones, matri-
monios, entierros y misas, por ejemplo. Ese tipo de contribuciones recibe 
importantes críticas. Zarco, por ejemplo, compara el caso de México con 
el de Estados Unidos, donde los obispos católicos realizaban una labor 
admirable y predicaban a sus fi eles el pago de contribuciones volunta-
rias, pues “se les deja en libertad para contribuir según sus medios, sin 
hablar de la exacción del diezmo, sin establecer derechos parroquiales, a 
los que en otras partes se ha pretendido dar mayor fuerza que a las leyes 
de contribuciones”.207

México era una de esas “otras partes” donde los impuestos eclesiásti-
cos tenían mayor arraigo y efectividad que los civiles. El tema se discutió 
dentro del debate sobre la supresión de las alcabalas y aduanas interiores, 
cuando el señor Vega propuso una adición al artículo para eliminar las 
“costas judiciales” y las obvenciones parroquiales. La supresión debía 
tener efecto cuando una ley previa señalara los fondos y asignaciones 
a los funcionarios respectivos. Después de debatir que la cuestión de 
las obvenciones parroquiales debía tratarse por separado, la Comisión 
de Constitución (formada por Guzmán, Del Castillo Velasco, Olvera y 
Mata), desaprueba la propuesta de Vega. Los argumentos fueron varios y 
evidencian la serie de confusiones entre las materias civiles y eclesiásticas 
de las que eran presa los representantes. En este caso pareció evidenciarse 
más la confusión entre los partidarios de la unión Estado-Iglesia, que 
despectivamente es explicada por otros como el resultado de “la infl uencia 

206 Ello había llevado a exceptuar de la desamortización las casas destinadas a 
guardar y expender los frutos decimales. Decreto de 6 de septiembre de 1856. Des-
pacho de Hacienda y Crédito Público. Leyes civiles vigentes..., 1893, p. 11.

207 Zarco no niega el hecho de que “quien sirve al altar ha de vivir del altar”, pero 
sin la obligación secular que se imponía a los individuos. “El Concilio plenario de 
Baltimore”, Nueva York, noviembre de 1866, Zarco, t. XIV, 1993, p. 120.



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 105

de la tradición, de las costumbres y del consorcio en que estuvieron la 
Iglesia y el Estado, el culto y la legislación”.208

La discusión deriva de dos supuestos: la obligación de los gobiernos 
de conservar los medios legales y económicos para que la Iglesia sostuviera 
la práctica de su culto, dentro de los cuales se conservaría la obligatoriedad 
civil para el pago de las obvenciones; y la existencia de facultades de los 
gobiernos civiles para disponer sobre aspectos de disciplina externa, como 
el monto de lo que debería cobrarse en las obvenciones parroquiales, o 
suprimidas éstas, la cantidad que correspondería destinar al sostenimiento 
de los párrocos.

El diputado Mata parte de esos supuestos y afi rma que determinar las 
contribuciones y los fondos respectivos al clero resulta una intromisión 
en los asuntos eclesiásticos, a la cual se estaría obligando con la supre-
sión de las obvenciones, pues en ese caso el gobierno debía proporcionar 
los fondos necesarios para los gastos de culto, y ello signifi caba reconocer 
una religión de Estado, lo cual contravenía la omisión constitucional. 
En todo caso, los artículos 13 y 123 ya estipulaban una intervención 
general del gobierno civil en materia eclesiástica, de la cual podían partir 
los gobiernos liberales para regular cualquier tipo de abuso.

Sin embargo, otros diputados apuntan que el tema a discutir debe 
ser la utilidad social de la supresión de las obvenciones, pues son mues-
tra de las enormes injusticias que el clero comete contra el pueblo, de 
tal manera que su desaparición llega a ser más positiva “que la libertad 
de comercio”. Prieto afi rma que la supresión también es necesaria para 
“restaurar la dignidad del altar que se ha convertido en mostrador”.209

En esta discusión, los legisladores tuvieron noticia de que el ministro 
de Justicia estaba preparando una ley sobre obvenciones parroquiales. Por 
ello, acordaron esperar a que el gobierno decidiera sobre esta cuestión. 
Mientras, se dejan vigentes las prevenciones del artículo 13. Se declara, 
entonces, sin lugar a votar el artículo propuesto por el diputado Vega, 
con 44 votos a favor y 42 en contra.

Después del acuerdo, la comisión propone discutir otro artículo: “No 
habrá coacción civil para el pago de los impuestos llamados obvenciones 

208 Intervención del diputado Cendejas, Sesión de 29 de enero de 1857, Zarco, 
t. II, 1990, p. 868.

209 Intervenciones de los diputados Cendejas y Prieto, Sesión de 29 de enero 
de 1857, Zarco, t. II, 1990, p. 869.



106 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

parroquiales y derechos de estola”. No obstante, esto también suscita 
opiniones encontradas: el temor a que el gobierno tuviera que proveer 
recursos para la subsistencia del clero (Ignacio Ramírez); que el clero 
llegara a especular con libertad el aumento de sus cobros; que debía ser 
declarada la gratuidad de los servicios espirituales (Anaya Hermosillo). 
Otros traen a debate tres cuestiones de fondo: la libertad de conciencia 
(Santos Degollado), la secularización de los vínculos sociales (Villalobos) 
y la separación Estado-Iglesia (Prieto).

Santos Degollado argumenta que hacer de las obvenciones un pago 
voluntario en un país mayoritariamente católico y sin tolerancia religio-
sa, no daba margen a la verdadera elección personal, pues la voluntad 
se encontraba coaccionada. El verdadero cambio vendría sólo con la 
libertad de conciencia, que permitiría a la población liberarse de los 
confl ictos internos.

El diputado Villalobos añade el problema del control eclesiástico 
de los vínculos sociales generado por la dependencia de la población a 
los servicios parroquiales, particularmente su impacto al registro civil, 
cuyo abandono tendría consecuencias sociales y morales importantes, 
por ejemplo, en los matrimonios: “Ningún abuso se remedia, mientras el 
clero pueda negar los sacramentos, y los legisladores no deben olvidar que, 
cuando no se paga por el casamiento, las consecuencias son el desarrollo 
del concubinato, la destrucción de las familias, las malas costumbres y 
la más espantosa inmoralidad”.210

Zarco emite una crítica a la posición moderada del grupo liberal. 
Afi rma que las confusiones en torno la pertinencia de abolir las obven-
ciones son resultado “de las indecisiones en el Congreso”, que “tímido y 
funesto” ha dejado como punto omiso el artículo 15, y al mismo tiempo 
“sin brújula, sin guía, sin plan” a la asamblea respecto a las cuestiones 
eclesiásticas. Mientras no se diera la separación Estado-Iglesia, el clero y 
el gobierno permanecerían en constante lucha, pues el primero seguiría 

210 Villalobos explica: “Mientras la ofrenda a la Iglesia no sea voluntaria, libre, pro-
porcionada a los recursos de los fi eles, subsiste la iniquidad de especular con el júbilo de 
la familia que saluda al recién nacido, con las afecciones puras del corazón que aspiran 
a la unión conyugal, con las lágrimas de la viuda y del huérfano que tienen que sepultar 
a un esposo a un padre, y que han agotado todos los recursos en una larga enfermedad 
y quedan reducidos a la más espantosa miseria por un cura inhumano”. Intervención 
del diputado Villalobos, Sesión de 30 de enero de 1857, Zarco, t. II, 1990, p. 876.



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 107

obstaculizando la soberanía plena del Estado, en aspectos tan importantes 
como el control de los impuestos civiles sobre el registro. Esto llevaba 
implícita una contradicción: la Iglesia “es un Estado aparte y no quiere 
pasar por funcionario”.211

El tema de las obvenciones se califi ca como una cuestión admi-
nistrativa que debe ser meditada detenidamente, por lo que se prefi ere 
esperar a que el gobierno controle el problema con la legislación que 
el ministro de Justicia preparaba. El 11 de abril de 1857 se publica la 
ley sobre derechos y obvenciones parroquiales, en la que se suprime el 
cobro por los servicios de casamientos, entierros y bautismos realizados 
a la población pobre.212 La categoría de pobre sería determinada por la 
autoridad civil del lugar donde se realizara el servicio. De igual manera 
quedaban suprimidos los pagos de obvenciones mediante la prestación 
de servicios personales, tasaciones, concordias, alcancías y hermandades.

Como se ha visto, la secularización de los vínculos sociales se posicio-
na como un complemento fundamental en la serie de reformas tendientes 
a replegar la acción eclesiástica y, en su lugar, afi rmar la soberanía estatal.

6. LA SECULARIZACIÓN DE LOS VÍNCULOS SOCIALES

La secularización de los vínculos sociales impacta la relación Estado-
sociedad-Iglesia por dos razones: permite transferir la tutela de los 
individuos de la Iglesia al Estado y complementa los derechos civiles de 
los individuos.

El registro de los actos vitales de las personas y la administración 
estatal de los confl ictos judiciales derivados de ellos, sientan las bases de 
la secularización jurídica de la sociedad y, por lo tanto, de la individua-
lización de los católicos como sujetos de derecho.

211 Intervención del diputado Zarco, Sesión de 30 de enero de 1857, Zarco, 
t. II, 1990, p. 877.

212 “Ley de 11 de abril de 1857 sobre derechos y obvenciones parroquiales”. El 
decreto de la nacionalización de bienes ratifi ca la supresión de la coacción civil para el 
pago de obvenciones parroquiales, para que “los fi eles y los ministros se arreglen conven-
cionalmente”. “Decreto del Ministerio de Justicia, Negocios Eclesiásticos e Instrucción 
Pública”, 12 de julio de 1859, en Leyes civiles vigentes..., 1893, p. 44.



108 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

Esta secularización es impulsada a través de la creación del Registro 
Civil y de una legislación específi ca desarrollada en decretos particulares 
y en la codifi cación.

La transformación sustancial comienza en la segunda mitad del si-
glo XIX, particularmente con la Ley sobre Administración de Justicia y 
Orgánica de los Tribunales de la Nación, del Distrito y Territorios, 
expedida el 23 de noviembre de 1855; y la Ley Orgánica del Registro 
Civil, del 27 de enero de 1857, a las que se adicionan posteriores leyes 
reglamentarias como la Ley para el Establecimiento y Uso de los Ce-
menterios, del 30 de enero de ese mismo año.213

La creación de las leyes sobre el estado civil de las personas y su 
registro ofi cial forman parte de la reorganización legislativa tendiente a 
delimitar la personalidad jurídica de los individuos en el derecho positivo, 
pues son aspectos necesarios para control administrativo gubernamental 
sobre la población. Y es que la realidad social pronto hizo evidente la 
necesidad de la reordenación legal de aquellos aspectos que normaban 
la relación específi ca entre los individuos, la cual debía estar fundada en 
el reconocimiento de los individuos como personas jurídicas con dere-
chos civiles, y de su sujeción a la administración pública estatal.214 El 
registro civil permite ampliar las facultades y jurisdicción de los poderes 
del Estado como los únicos encargados de regular y resolver, legalmente, 
los actos civiles de la población, en puntos tan trascendentes como los 
nacimientos, los matrimonios y las defunciones.

El cambio es sustancial, en tanto que las nuevas disposiciones estable-
cen que los actos civiles registrados ante las autoridades gubernamentales 
surten todos sus efectos legales sin la intervención de los párrocos, jueces 
y tribunales eclesiásticos. La jurisdicción civil de la Iglesia desaparece y 
se crea la institución del Registro Civil, a cargo de un juez o funcionario 
público autorizado para certifi car, a través de constancias, los registros 
levantados. Sus tareas se harán más complejas conforme avanza la es-

213 Dirección General del Registro Nacional de Población e Identificación 
Personal, El registro civil en México, antecedentes histórico-legislativos, aspectos jurídicos y 
doctrinarios, México, Secretaría de Gobernación, 1982, p. 23.

214 El cambio legislativo transformó el papel de los jueces, abogados y las demás 
personas involucradas en la administración de la justicia, quienes debieron adaptarse a 
la positivización del derecho. Basave Fernández del Río, Agustín, Filosofía del derecho, 
fundamentos y proyecciones de la fi losofía jurídica, México, Porrúa, 2001, p. 590.



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 109

pecifi cidad de las causas civiles en la codifi cación. La instrucción de la 
sociedad sobre las nuevas disposiciones tendría lugar mediante la publi-
cación y circulación de “manuales sencillos y claros sobre los derechos y 
obligaciones del hombre en sociedad”.215

Para explicar la forma en que se establece la secularización de los 
vínculos sociales, referiré las leyes sobre matrimonio, pues esa discusión 
fue la más amplia entre el clero y las autoridades civiles. Los códigos civiles 
tienen una concreción en las siguientes décadas, a partir de estos decretos 
particulares, por lo que se dejará como materia del segundo capítulo.

El matrimonio civil

Los límites legales a la actuación de la Iglesia en el registro de los actos 
vitales de las personas tienen dos etapas: la primera corresponde a la 
publicación de la Ley Orgánica del Registro Civil, de 27 de enero de 
1857; la segunda a los decretos sobre que forman parte de las llamadas 
Leyes de Reforma de 1859.

La Ley Orgánica de 1857 dicta que el nacimiento, matrimonio, 
adopción y arrogación, el sacerdocio y profesión de algún voto religioso, 
temporal o perpetuo, además de la muerte, eran actos que debían ser 
registrados ante las instancias civiles para que pudieran tener lugar sus 
efectos legales. Los artículos 41 y 71 añaden la obligación de los sacerdotes 
a dar informes de los bautizos y matrimonios celebrados en sus iglesias.216

No obstante, la legislación de 1857 no establece una ruptura entre el 
matrimonio como contrato y como sacramento. Si bien el matrimonio 
civil legaliza la unión conyugal y los actos que derivan de ella, como la 
legitimidad de los hijos, la patria potestad, el derecho hereditario, 
la dote y demás acciones referentes a la administración de la sociedad 
conyugal, la Ley Orgánica estipula que el registro ante los funcionarios 
del gobierno debía darse después de celebrado el matrimonio eclesiástico, 
al que se le daba primacía. Así, se obliga a los contrayentes a mostrar la 

215 “Justifi cación de las Leyes de Reforma”, Veracruz, julio 7 de 1859. Benito Juárez, 
Manuel Ruiz, Melchor Ocampo, Miguel Lerdo de Tejada, en Juárez, t. II, 1972, p. 488.

216 “Ley Orgánica del Registro Civil”, 27 de enero de 1857, en El registro civil en 
México…, 1982, pp. 29-30. González, María del Refugio, El derecho civil en México, 
1821-1871. Apuntes para su estudio, México, Universidad Nacional Autónoma de 
México, Instituto de Investigaciones Jurídicas, 1988.



110 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

partida parroquial ante el juez del registro para poder celebrar el contrato 
matrimonial.

En este primer momento, el gobierno no pretende suprimir la inter-
vención eclesiástica, sino ampliar su autoridad y jurisdicción sobre los 
actos vitales de las personas, a través de instituciones civiles encargadas 
de regular la confl ictividad familiar. Lo que sí hace la ley es crear una ju-
risdicción, aunque débil, para el control gubernamental del matrimonio, 
mediante una distinción entre el contrato civil y el sacramento religio-
so.217 El contrato y el sacramento son dos partes que complementan un 
mismo acto en su carácter civil y espiritual, pero lo hacen a partir de una 
confusa interacción entre autoridades. Y es que los gobiernos liberales 
reconocen su incapacidad para hacer frente al control administrativo de 
los actos vitales de la sociedad, por lo que se apoyan en la organización 
eclesiástica para llevarlo a cabo, paulatinamente.

A pesar de esa vinculación, la Ley Orgánica de 1857 logra establecer 
una delimitación inicial, si bien no muy clara, entre los aspectos seculares 
y religiosos de los actos vitales de las personas, tratando de circunscribir, 
en la medida de lo posible, la acción de la Iglesia al orden espiritual.

La jerarquía fue muy sensible a la intervención del gobierno civil en 
una actividad que consideraba de su exclusivo control, civil y religioso. 
El argumento central de la protesta deriva de la distinción que se hace 
entre el matrimonio como contrato civil y como sacramento. Alguna 
idea pudo rescatarse de los comunicados del papa Pío IX con el rey de 
Cerdeña, en 1852, sobre los matrimonios civiles en los Estados italianos 
que circularon en México a través de las publicaciones que hicieron varios 

217 La secularización de la legislación matrimonial en México no comenzó con 
la llegada de los liberales al poder. Desde fi nes del siglo XVIII el Estado borbónico se 
asumió como la instancia reguladora de la relación matrimonial, bajo la infl uencia del 
iusnaturalismo moderno y de una tendencia regalista que apoyaron la afi rmación del 
racionalismo y la efi ciencia administrativa, en donde el matrimonio se concibió, por 
primera vez, como un contrato material y utilitario separado del sacramento. Aunque 
no parece que esa atención fuera necesariamente en detrimento del sacramento, sí 
puede hablarse de un intento por distinguir los aspectos civiles legales del matrimonio, 
enfocados a la problemática conyugal material, por un lado y por otro, a las cuestiones 
concernientes exclusivamente al sacramento. Ese representa un primer intento por 
defi nir esferas de competencia entre las autoridades civiles y las eclesiásticas. García 
Peña, Ana Lidia, El fracaso del amor. Género e individualismo en el siglo XIX, México, El 
Colegio de México, Universidad Autónoma del Estado de México, 2006, pp. 33-39.



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 111

obispos para difundir el documento papal. Particularmente se destaca el 
pronunciamiento del Papa y la jerarquía romana en contra de dos puntos: 
las acciones de los gobiernos por suprimir el control exclusivo que la 
Iglesia ejercía en una cuestión que, si bien era considerada de disciplina 
exterior, hasta ese momento sólo había concernido a la jurisdicción 
eclesiástica; y los efectos morales y sociales que tendría en los católicos 
la separación entre el contrato civil y el sacramento religioso.218

Al tiempo que se reclama la conservación de la jurisdicción eclesiásti-
ca sobre el matrimonio, se propone que el contrato civil esté supeditado 
al sacramento, el cual siempre se requeriría para aceptar la legítima unión 
conyugal, pues la ley civil no podía bastar para legitimar el matrimonio. 
Si sólo se llevaba a efecto el contrato civil, la unión se consideraba un 
simple concubinato sin validez.219

La sola celebración del matrimonio civil se encuentra estipulada 
como una falta grave en el Sylabus Errorum, que recopila las principales 
disposiciones del Papa Pío IX condenando los “errores y las falsas doc-
trinas que corren particularmente en nuestros miserables tiempos”.220

Por su parte los obispos mexicanos señalan las ambigü edades que 
encierran las disposiciones sobre los enlaces conyugales, destacándose las 
protestas de los obispos de Guadalajara y Michoacán.

El obispo Munguía toca una cuestión central del binomio contrato-
sacramento, en una disertación que crítica la “obligación” del clero a la 
que apuntaba la legislación para obligarlos a participar con el gobierno 
en el levantamiento de datos, pues equivale a ejercer como funcionario 
público, cosa que la clase sacerdotal estaba muy lejos de desear. La idea 
de que el clero operase como un funcionario estatal cuando se le habían 
negado sus derechos políticos resultaba a todas luces contradictoria para 
los eclesiásticos: “o se les considera como ciudadanos, o como párrocos... 

218 Colección de documentos relativos a matrimonios civiles. Carta de Ntro Smo. Padre 
el Pontífi ce Pío IX a su majestad de Cerdeña. En Séptima Carta Pastoral que el Illmo. Sr. 
Dr. Don Pedro Espinosa, obispo de Guadalajara, dirige a sus diocesanos, Guadalajara, 
Tipografía de Rodríguez, 1856.

219 Colección de documentos relativos…, 1856, pp. 3-4.
220 Uno de los errores enunciados niega la validez del matrimonio civil sin el sacra-

mento: “Por virtud de contrato meramente civil puede tener lugar entre los cristianos el 
verdadero matrimonio; y es falso que, o el contrato de matrimonio entre los cristianos 
es siempre sacramento, o que el contrato es nulo si se excluye el sacramento. “Las causas 
matrimoniales y los esponsales por su naturaleza pertenecen al fuero civil”. Error LXXIII, 
Encíclica Quanta Cura y Syllabus Errorum, http://www.fi losofi a.org/mfa/far864a.htm.



112 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

el clero está muerto para la sociedad cuando se trata de derechos, y está 
vivo y presente cuando se trata de cargas y gravámenes”.221

El obispo está seguro de que la capacidad administrativa eclesiástica 
rebasa a la del Estado, pues los sacerdotes gozan de una legitimidad e 
infl uencia moral entre la población, muy por encima de la que pudieran 
tener los funcionarios públicos, producto de su larga experiencia como 
administradores y jueces.

Munguía se preocupa por los efectos sociales de esta legislación. 
Entonces, la ley civil no podía simplemente ser reconocida como una 
“fuente legítima de obligaciones” cuando contraviene la constitución 
religiosa de la sociedad. A partir de estas disposiciones, prevé el problema 
administrativo toda vez que las autoridades civiles y eclesiásticas estaban 
autorizadas para conocer de los mismos casos. Los dos tipos de legisla-
ción podían tener interpretaciones jurídicas distintas y probablemente 
contrarias para un mismo problema. Uno de los aspectos que mejor lo 
ejemplifi ca es la serie de impedimentos para la celebración de matrimo-
nios establecidos por la Iglesia, conocidos como dirimentes, algunos de los 
cuales la legislación civil dejó de contemplar.222 El panorama anunciaba 
el futuro choque entre dos tipos de derecho, que traería como conse-
cuencia fuertes dilemas de conciencia entre la población.

No obstante, hasta ese momento el problema se presentaba matizado, 
pues la propuesta que se apreciaba más conveniente era la que consideraba 
el contrato civil y el sacramento como dos aspectos que debían formalizar 
una misma unión conyugal, en su carácter civil y religioso.

Después de promulgada la Constitución, el 5 de febrero de 1857, los 
continuos levantamientos armados mantuvieron un clima de oposición 
violenta que hizo pensar a los propios liberales en la imposibilidad de 
llegar a un consenso para hacer funcionar la Constitución.223

221 “Exposición dirigida al supremo gobierno de la nación, pidiendo la derogación 
de varios artículos de la ley orgánica del registro civil expedida el 27 de enero de 1857”, 
en Defensa Eclesiástica en el obispado de Michoacán..., t. I, 1858, p. 171.

222 Los impedimentos dirimentes hacían el matrimonio nulo e inválido. Entre ellos 
se encontraba el llamado parentesco espiritual o apadrinamiento que ha sido considerado 
como un tipo de parentesco entre quienes toman parte activa en los ritos de iniciación 
cristiana, bautismo y confi rmación, por lo cual el matrimonio está prohibido entre ellos.

223 Connaughton muestra, para el caso del obispado de Puebla, las confrontaciones 
entre las autoridades locales –párrocos, alcaldes y prefectos–, por las primeras reformas 
liberales, en los primeros años de la década de 1850. Connaughton, 2002, pp. 101-121.



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 113

La posición de los liberales, moderados y radicales, frente a la cuestión 
eclesiástica defi nió que algunos de ellos no fi rmaran el texto constitucio-
nal, o lo hicieran con reservas: Ponciano Arriaga, Isidoro Olvera, José 
María Mata, León Guzmán, Ocampo y Del Castillo Velasco fi rmaron 
la Constitución; entre los liberales moderados Mariano Yáñez no fi rmó 
el texto constitucional, Romero Díaz lo hizo con reservas, al igual que 
Pedro Escudero y Echánove.

El decreto para el juramento a la nueva Constitución se promulga 
el 17 de marzo de 1857, siendo obligatorio para todas las autoridades, 
funcionarios y empleados públicos al ingresar al servicio público o para 
poder continuar él, de lo contrario serían cesados de sus labores. Al día 
siguiente, el arzobispo de México comunica al gobernador de distrito que 
había impuesto a los confesores de su jurisdicción que no absolvieran a 
los juramentados, y que en caso de arrepentimiento se debía imponer 
a los “penitentes” un contrajuramento para dejar salvos los derechos de 
la Iglesia. La oposición clerical se dio ampliamente con la divulgación 
de nuevas protestas de Labastida, Munguía, Pedro Espinosa y Colina y 
Rubio.224

El obispo de Michoacán afi rma que la situación no haría más que 
encender pasiones, pues muchos empleados públicos preferirían perder 
su trabajo “antes que hacer a Dios y a su Iglesia una ofensa tan grande”.225 
Estos elementos aumentan la tensión entre el clero y el gobierno en el país.

Empero, existieron eclesiásticos que sí pudieron mantener su posi-
ción liberal moderada. Oaxaca, bajo la gubernatura de Benito Juárez, 
se presentó como un ejemplo de conciliación clero-gobierno. El obispo 
de esa entidad aceptó la celebración de un Te Deum en la catedral para 
solemnizar el juramento a la Constitución. Quizá se pudo llegar a ello por 
la avenencia que había logrado el gobierno de Juárez con la jerarquía local, 
como refi ere Brian Hamnett. El autor señala que en su segundo periodo 
de gobierno (de 1856 a 1857), Juárez logró establecer una convivencia 

224 Pedro Espinosa y Dávalos estuvo al frente del obispado de Guadalajara de 
septiembre de 1853 a noviembre de 1863.

225 Clemente de Jesús Munguía, “Representación del Obispo de Michoacán al 
Supremo Gobierno protestando contra varios artículos de la nueva constitución, y su-
plicando sean restituidos a sus destinos los empleados destituidos”. Defensa eclesiástica 
en el obispado de Michoacán..., t. I, 1858, p. 208.



114 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

con la Iglesia a través de una negociación que acordó la sujeción del clero 
a las leyes civiles a cambio del respeto al fuero interno de la Iglesia.226

Sin embargo, en la mayoría de las otras diócesis no se dieron inme-
diatamente este tipo de acuerdos. Desde su exilio en Roma, el obispo 
de Puebla dirige una carta en la que habla de la autoridad soberana del 
pontífi ce y del deber de los católicos y eclesiásticos para resistirse, en 
circunstancias específi cas, a las disposiciones civiles:

...nuestros procedimientos, nuestro juicio, nuestra conducta, quedará 
siempre sujeta al juicio de la Santa Sede, del romano Pontífi ce, que podrá 
reformar y aun revocar nuestras declaraciones y reprobar nuestro modo 
de obrar haciendo uso de su autoridad soberana e infalible; pero mientras 
esto no suceda, todos nuestros súbditos están obligados a obedecernos y a 
cumplir con lo que les hayamos mandado.227

Entre tanto, el gobierno mexicano y la jerarquía romana intentan 
formalizar un acuerdo diplomático. La preocupación por reorganizar 
internamente a la Iglesia es común al gobierno y a la jerarquía mexicana. 
Desde 1856, Labastida y otros obispos mexicanos habían elaborado una 
Memoria, probablemente destinada a Pío IX, sobre la situación de la 
Iglesia mexicana. En ella explican que las causas de la inestabilidad del 
país se deben al cambio de las relaciones entre la Iglesia y el Estado y los 
intentos de los gobiernos civiles por secularizar la vida política y social 
de los mexicanos. En otro documento, el obispo de Puebla propone tres 
cambios fundamentales: la reestructuración de los territorios diocesanos; 
la reforma de las comunidades religiosas, y la planeación de los meca-
nismos que respondieran a las reformas que había llevado el Estado en 
materia eclesiástica, por ejemplo, la concesión de facultades para que los 
obispos estuvieran en posibilidades de efectuar “composiciones” sobre la 
adjudicación de los bienes eclesiásticos.228

226 Hamnett, Brian, Juárez, Nueva York, Longman, 1997, p. 91.
227 Carta Pastoral que el Illmo. Sr. Dr. Don Pelagio Antonio de Labastida por la gracia 

de Dios y de la Santa Sede Apostólica obispo de la Puebla de los Ángeles dirige a todos sus 
diocesanos con motivo de la nueva constitución publicada en la capital de su diócesis el día 
12 del último abril. Roma, Imprenta de la Civiltá Católica, 1857, p. 11.

228 México, su Estado político y sus relaciones con la Iglesia, 1856 (manuscrito), en 
Bautista, Cecilia, “Clérigos virtuosos e instruidos: los proyectos de reforma del clero 



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 115

Ezequiel Montes es parte de la Legación mexicana, encabezada por 
Manuel Castilla Portugal, que viaja a Roma para llegar a un acuerdo con 
el papado. Montes lleva la misión de arreglar los aspectos eclesiásticos 
que habían sido modifi cados por la Reforma, pero que requerían de 
la aceptación formal del clero para “remediar” la crítica situación de la 
Iglesia.229 Montes pretendía lograr que el secretario de Estado en Roma 
reconociera el desafuero eclesiástico, la desamortización, la disminución 
del cobro de los derechos parroquiales y la extinción de las órdenes, a 
excepción de “los colegios apostólicos de Propaganda Fide, los padres 
de San Felipe Neri y los Camilos”, cuya labor educativa es ampliamente 
reconocida. El Papa estaba de acuerdo con el primer punto, pero sobre 
la desamortización proponía respetar las adquisiciones hechas hasta ese 
momento por la ley de 25 de junio de 1856, si era reconocido el derecho 
del clero para adquirir bienes raíces.

Si bien el aspecto material de la primera disputa con el clero parecía 
apuntar un camino de solución, la cuestión política fue más difícil de 
resolver, cuando la jerarquía romana introduce una petición, de la que 
Montes dice “no habíamos pensado en México: los derechos políticos 
del clero”. La solicitud es para que el clero sea restituido en su dere-
cho de votar y ser votado en las elecciones populares, pues sostiene que 
el sacerdocio no es un Estado “infamante, sino al contrario, un Estado 
honesto y honroso, el clérigo sólo por serlo no podía ni debía quedar 
privado de los derechos de ciudadanía”. Montes se rehúsa a negociar 
sobre ese punto, porque lo considera un tema de política interna en el 
“que nadie tenía derecho de mezclarse”. Más importante aún considera 
el hecho de que el clero debía conservar un carácter “neutral en las luchas 
políticas, para merecer el respeto de todos”.230

La legación no tuvo oportunidad de continuar las pláticas para llegar 
a un convenio debido al golpe de Estado en México, de diciembre de 
1857, producto de la división del Partido Liberal. En ese momento, se 
evidencian las posiciones que buscaban reencauzar las reformas liberales 
para consolidar un gobierno central fuerte con reformas paulatinas y 

secular en un obispado mexicano. Zamora, 1867-1882”, tesis de maestría en historia. 
Zamora, Mich., El Colegio de Michoacán, 2001.

229 “Ezequiel Montes al presidente Benito Juárez. Informe de su misión en Roma”, 
18 de junio de 1858, en Juárez, t. II, 1972, p. 374.

230 “Ezequiel Montes…”, 18 de junio de 1858, en Juárez, t. II, 1972, p. 374.



116 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

moderadas, y quienes optaban por consolidar un régimen de garantías 
con aspiraciones democratizantes. La rebelión es encabezada por el 
general Félix Zuloaga, que desconoce la Constitución mediante el Plan 
de Tacubaya y convoca a un Congreso extraordinario para elaborar una 
nueva carta magna. El presidente interino, Ignacio Comonfort, se une 
a la rebelión y se le deja al frente del ejecutivo, lo mismo a aquellas 
autoridades dispuestas a apoyar el plan. Benito Juárez e Isidoro Olvera, 
presidentes de la Suprema Corte y del Congreso respectivamente, son 
encarcelados junto a otros funcionarios y diputados.

El clero es acusado de incitar la rebelión formal contra el Estado, 
como una evidente oposición a sus intentos de reformas.231 Para algunos, 
el acuerdo entre el clero y los golpistas se hace notorio cuando éstos dero-
gan disposiciones a las que se oponían los sectores conservadores del clero. 
Empero, la reacción no fue la pauta general del clero, pues sabemos de 
la oposición que una parte del clero diocesano y regular jalisciense hizo 
a su obispo Pedro Espinoza, a favor de las posturas liberales. Ejemplo de 
esto es el eclesiástico Juan José Caserta, quien se opuso a las sanciones 
contra la jura de lealtad a la Constitución de 1857, y Ramón Valenzuela 
y Francisco de Campa, quienes fungieron como capellanes del lado de 
los combatientes liberales.232

A pesar de la importancia de estas posiciones clericales a favor de la 
Reforma, no se logra evitar el confl icto que ocasiona una terrible división 
nacional, que orilla a Comonfort a cambiar nuevamente de bando y, 
fi nalmente, a renunciar. Ante lo cual, Benito Juárez, fuera ya de prisión, 
toma el cargo de presidente interino. Por su parte, el grupo opositor 
organiza un gobierno paralelo, con Félix Zuloaga como su presidente, y 
publica las llamadas Cinco Leyes, las cuales derogan, entre otros puntos, 
los decretos sobre la supresión de fueros y la desamortización. La fuerza 
de la oposición y las derrotas militares de los liberales, llevan a Juárez 
a salir de la capital y establecer su gobierno en Guanajuato y luego en 
Veracruz. Como afi rma Sinkin, el golpe de Estado afecta directamente 
las relaciones Estado-Iglesia, radicalizando la postura de aquellos liberales 
proclives a la moderación, pues importantes sectores laicos y clerica-

231 El impacto del golpe de Estado fue tal que Ezequiel Montes permaneció en 
Europa por varios meses más en espera de poder llegar a un acuerdo.

232 Véase Jaime Olveda (coord.), Los obispos de México frente a la reforma liberal, 
México, El Colegio de Jalisco, UAM-X, AUBJO, 2007.



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 117

les apoyan el golpe de Estado tomando como bandera los derechos de 
la Iglesia heridos por la legislación liberal.233

Por ello, desde Veracruz, la resistencia liberal publica una legislación 
que pretende debilitar la fuerza económica y los vínculos clericales de la 
Iglesia con la sociedad. Como las leyes emitidas hasta ese momento no 
habían sido capaces de frenar la acción violenta de los opositores, era 
necesario llegar al punto radical que se había evitado, siguiendo el sentido 
liberal de las ya formuladas para “hacer desaparecer esos elementos” que 
obstaculizaban la consolidación del Estado: el 12 de julio de 1859 se 
decreta la ley de nacionalización de los bienes eclesiásticos y extinguen 
las comunidades religiosas; el 23 de julio, la ley del matrimonio civil; el 
28 siguiente, la Ley Orgánica del Registro Civil y la ley sobre el Estado 
civil de las personas; el 31 del mismo mes, el decreto que suprime la 
intervención del clero en cementerios y camposantos.234

Simultáneamente, los continuos enfrentamientos agotan, poco a 
poco, las fuerzas conservadoras encabezadas por el general Miguel Mira-
món, que sufren una importante derrota diplomática cuando, en 1859, 
el gobierno de Washington reconoce al del presidente Juárez.

En ese contexto, las Leyes de Reforma y el principio de separación 
Estado-Iglesia dan un nuevo sustento a la legislación sobre el registro 
civil, dirigiéndola, ahora sí, al completo control gubernamental sobre 
los actos vitales de los individuos: “Poco habrá que decir sobre la nece-
sidad, no sólo conveniencia, de que la autoridad tenga noticia directa 
del nacimiento, del matrimonio y de la muerte de sus súbditos, puesto 
que todos los efectos mundanos de estos actos son civiles, y que de las 
constancias de ellos parten los ciudadanos y los tribunales civiles para 
aplicar a los hombres las leyes también civiles”.235

233 Sinkin, 1979, p. 135.
234 El alto clero, se decía, era de los principales instigadores de la subversión hacia 

el gobierno, pues se le acusaba de fi nanciar las campañas militares de los opositores al 
régimen, convirtiéndose en una ‘rémora’ constante para la autoridad civil. “Justifi cación 
de las Leyes de Reforma”, Juárez, t. II, 1972, p. 486.

235 “Circular de la Secretaría de Estado y Despacho de Gobernación”, 6 de agos-
to de 1859, en Leyes civiles vigentes…, 1893, p. 62. El gobierno de Zacatecas había 
promulgado una ley sobre matrimonios civiles diez días antes de que se publicara en 
Veracruz, pero en los mismos términos que afi rmaban que el poder civil había delegado 
su jurisdicción para reglamentar y autorizar la validez del contrato matrimonial a las 
autoridades eclesiásticas, que debido a la promulgación de la separación Estado-Iglesia 



118 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

La Ley Orgánica del Registro Civil de 1859 consta de 43 artículos 
y un párrafo transitorio, agrupados en cuatro capítulos: disposiciones 
generales, actas de nacimiento, actas de matrimonio y actas de falleci-
miento. El primer párrafo asienta:

...para perfeccionar la independencia en que deben permanecer recíproca-
mente el Estado y la Iglesia, no puede ya encomendarse á ésta, por aquel, el 
registro que había tenido del nacimiento, matrimonio, y fallecimiento de las 
personas, registros cuyos datos eran los únicos que servían para establecer en 
todas las aplicaciones prácticas de la vida el estado civil de las personas.236

Manuel Ruiz, ministro de Justicia, expone el nuevo carácter secular 
del matrimonio establecido al apuntar una idea clave que lo diferencia 
de la ley emitida en 1857: la premisa de que la sociedad, “para todo”, 
debía “bastarse a sí misma”.237 Dicha premisa instituye la soberanía de los 
gobiernos civiles respecto de los actos vitales de la sociedad, incluido el 
matrimonio. Y es que “México, en su calidad de soberano, libre e inde-
pendiente, puede y debe establecer, como lo ha hecho, que el matrimonio 
sea contraído entre personas legalmente hábiles, ante la autoridad, que 
sea público y perpetuo”.238

Así, los poderes legalmente constituidos deben, en nombre de la 
sociedad, establecer los lineamientos que, en armonía con los principios 
morales de la sociedad, legitimen al matrimonio como un acto civil para 
que los esposos “y sus familias gocen el honor, derechos y consideracio-

el gobierno de Zacatecas en el ejercicio de su soberanía reasumía ese control. El decreto 
de Zacatecas generó una polémica entre el gobernador de esa entidad y el obispo de 
Guadalajara. Véase El matrimonio civil, considerado en sus relaciones con la religión, la 
familia y la sociedad, Guadalajara, Tipografía de Rodríguez, 1859.

236 “Ley Orgánica del Registro Civil”, Veracruz, 28 de julio de 1859, Dublán, Ma-
nuel y José María Lozano, Legislación mexicana ó colección completa de las disposiciones 
legislativas expedidas desde la Independencia de la República ordenada por los licenciados 
Manuel Dublán y José María Lozano. Publicación digital, El Colegio de México, Biblio-
teca Daniel Cosío Villegas, Decreto 5060, http://lyncis.dgsca.unam.mx/harvest/cgi-bin/
DUBLANYLOZANO/muestraXML.cgi?var1=8-5060.xml&var2=8.

237 “Circular del Ministerio de Justicia”, Veracruz, 23 de julio de 1859, Juárez, 
t. II, 1972, p. 522.

238 “Circular de la Secretaría de Estado y Despacho de Gobernación”, 6 de agosto 
de 1859, en Leyes civiles vigentes..., 1893, p. 62.



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 119

nes que la sociedad y la ley dispensan a los casados”.239 La solemnidad 
y legitimidad del contrato enfatiza el compromiso moral adquirido por 
los contrayentes, “para que viviendo en la honorabilidad y en la justicia 
procuren de consuno el bien de ellos mismos y de sus hijos”.240 Melchor 
Ocampo afi rma que el matrimonio civil es el único medio moral para 
formar una familia, para “conservar la especie y suplir las imperfecciones 
del individuo que no puede bastarse a sí mismo para llegar a la perfec-
ción del género humano”.241

Los eclesiásticos replican que el matrimonio “no es para propagar 
materialmente a los hombres, como si fueran plantas o bestias; tampoco 
es para proveer a la sociedad de lo que entiende una política irreligiosa por 
buenos y cumplidos ciudadanos, es decir, de hombres que cooperen sólo 
a su bienestar material, que es para aquellos políticos el fi n supremo de 
la sociedad. ...es para conservar y multiplicar a los hombres, pero de un 
modo digno del ser racional, propagando de padres a hijos las virtudes”.242

No obstante, ese carácter digno y virtuoso del matrimonio también 
es defendido por los liberales. En realidad, los objetivos del contrato 
civil y del sacramento no parecen estar tan alejados: el bienestar social, 
el progreso material de la sociedad y la conducta moral de las personas 
son objetivos a los que aspiran tanto la jerarquía como el gobierno de la 
Reforma. La diferencia radica en la naturaleza distinta de ambos tipos 
de matrimonio (contrato secular y ritual religioso) y en las autoridades 
que controlan su administración.

A pesar de la ruptura legal Estado-Iglesia, el gobierno liberal no negó, 
como algunos autores sostienen, el carácter sacramental del matrimonio, 
sino que no reconoció los efectos legales de éste.243 Si el orden liberal ga-
rantizaba el respeto a las conciencias de los individuos, debía asegurar que 

239 “Circular del Ministerio de Justicia”, Veracruz, 23 de julio de 1859, Juárez, 
t. II, 1972, p. 524.

240 “Circular del Ministerio de Justicia”, Veracruz, 23 de julio de 1859, Juárez, 
t. II, 1972, p. 523.

241 “Epístola” Melchor Ocampo, 19 de julio de 1859, en El matrimonio civil..., 
1859, p. 13.

242 “Epístola” Melchor Ocampo, 19 de julio de 1859, en El matrimonio civil..., 
1859, p. 13.

243 El artículo 20 del decreto de separación Estado-Iglesia ratifi ca: “La autoridad 
pública no intervendrá en los rituales y prácticas religiosas concernientes al matrimonio; 
pero el contrato que de esta unión dimana queda exclusivamente sometido a las leyes”. 



120 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

éstos pudieran estar en posibilidad de decidir efectuar, o no, el sacramento 
religioso, no sólo católico, sino del culto que profesaran los contrayentes, 
sin que ese hecho signifi cara el aumento o la disminución de la validez 
legal del matrimonio: “Bien se entiende que en nada obsta esto para que 
los cónyuges, después de cumplir con lo que la sociedad manda, y a la 
sociedad y a ellos importa, puedan ocurrir a los ministros del culto cuya 
creencia tengan, para que éstos les distribuyan la gracia divina de la manera 
que cada uno sabe invocar al Padre de las luces y de las misericordias”.244

El registro garantiza un derecho civil, si bien de las minorías, pero 
que complementa el principio de libertad de conciencia permitiendo a 
aquellos sectores no católicos legalizar sus uniones conyugales.

Las especifi cidades del contrato matrimonial establecidas por la 
ley tenían como fi nalidad “la mejora y perfección de las generaciones”, 
y hacer efi ciente la administración civil para que los enlaces legítimos 
fueran “más fáciles, más numerosos y tanto la menor difi cultad como el 
mayor número, dando un resultado de gran utilidad para los pueblos”.245

No se establecen nuevos impedimentos para el contrato matrimonial, 
pero tampoco se conservan todos los que establecía el derecho canónico 
dejándose, por ejemplo, la falta de razón, de mayoría de edad, de con-
sentimiento de alguno de los contrayentes, la consanguinidad y afi nidad 
en los grados de línea recta, el matrimonio preexistente; por otro lado, se 
suprimen los obstáculos de orden sagrado y castidad, permitiéndose el 
matrimonio entre los llamados parientes espirituales (ahijados y padrinos) 
y los parientes por afi nidad lateral después del tercer grado, además de la 
posibilidad legal de que los clérigos pudiesen contraer nupcias. También 
se deja de contemplar la llamada disparidad de cultos que invalidaba el 
matrimonio entre un católico con una persona de otra religión.246

Las leyes promulgadas en Veracruz son rechazadas por la jerarquía 
mexicana mediante varias protestas que impugnan la invasión a la 

“Decreto del Ministerio de Justicia e Instrucción Pública”, 12 de julio de 1859, en Leyes 
civiles vigentes…, 1893, pp. 70-71.

244 “Circular de la Secretaría de Estado y Despacho de Gobernación”, 6 de agosto 
de 1859, en Leyes civiles vigentes…, 1893, p. 62.

245 “Circular del Ministerio de Justicia”, Veracruz, 23 de julio de 1859, Juárez, 
t. II, 1972, p. 524.

246 Impedimentos para celebrar el contrato civil del matrimonio. Artículo 8, “Ley so-
bre el Matrimonio Civil”, Veracruz, 23 de julio de 1859, Dublán y Lozano, Decreto 5056.



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 121

jurisdicción eclesiástica, particularmente en la delicada cuestión del 
matrimonio.247 El obispo de Guadalajara, Pedro Espinosa, asevera que 
ni los autores galicanos ni los jansenistas habían pretendido invadir la 
jurisdicción eclesiástica en las cuestiones matrimoniales, apuntando el 
tipo de impedimentos que debían contemplarse. Munguía también 
alude a autores galicanos en ese mismo sentido, para citarlos en partes 
específi cas que apoyaban sus ideas acerca de la supremacía de la Iglesia 
sobre el poder civil.248

Sin embargo, no existió un cambio radical en cuanto al contenido 
del contrato matrimonial como podría esperarse, por lo que los temo-
res de la clerecía fueron infundados. El contrato respetó la indisolubilidad 
del matrimonio que establecía el sacramento, fi jando al divorcio civil en 
los mismos términos que el divorcio eclesiástico, considerado solamente 
como la separación de cuerpos que no autoriza a los divorciados a contraer 
nupcias nuevamente mientras viviera el esposo(a) de quien se separaban: 
“Garantizando el lazo conyugal hasta en estos casos, ciertamente graves, 
la familia conservará el amparo que le dio la naturaleza y que le consa-
gró la sociedad”.249

247 Véase El matrimonio civil..., 1859, p. 5. Manifestación que hace al gobierno eclesiás-
tico de Guadalajara, contra las disposiciones dictadas en Veracruz, Guadalajara, Tipografía 
de Rodríguez, 1859; y Carta Pastoral que el Ilmo. Sr. Obispo de Guadalajara, dirige a 
sus diocesanos sobre matrimonios civiles, Guadalajara, Tipografía de Rodríguez, 1859.

248 Espinosa elaboró un recuento histórico en el que recurrió a fragmentos de algunas 
obras de autores jansenistas para afi rmar que ni ellos habían desconocido la competencia 
de la Iglesia para entender en los casos matrimoniales citando, por ejemplo, a Van-Espen: 
“...quien hablando del Tratado de Gervesio sobre la autoridad de la Iglesia acerca de los 
impedimentos matrimoniales, dice que este autor ‘trae muchos testimonios y ejemplos 
de la antigü edad, tomados de todos los siglos, que convencen que tiene la Iglesia esta 
potestad y manifi estan que la recibió de Jesucristo; que ha usado de ella y por derecho 
propio, desde los primeros siglos hasta nuestros días’.... A nadie por cierto se le ocurrirá 
de califi car de ultramontano o ignorante al Clero Galicano...” Las cursivas del texto 
son del autor. No hay una referencia clara del escrito de Van-Espen, anotándose las 
siguientes abreviaturas “In 4 sent. Dist. 40.a.4. ad.1- Suppl. q.54.4.a.ad.1”. La referen-
cia a ese autor es de las pocas anotadas por la jerarquía en este tiempo. Carta Pastoral 
que el Ilmo. Sr. Obispo de Guadalajara, dirige a sus diocesanos sobre matrimonios civiles. 
Guadalajara, Tipografía de Rodríguez, 1859, p. 14.

249 “Circular. Se explica cómo el matrimonio es una institución social no reli-
giosa”. Veracruz, julio 23 de 1859, Juárez, t. II, 1972, p. 524.



122 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

La secularización de los cementerios

La secularización de los cementerios ha recibido menor atención de parte 
de los estudiosos. Su trayectoria es similar a la legislación matrimonial, a 
partir de los decretos sobre el registro civil en 1857 y las Leyes de Refor-
ma de 1859. No obstante, el caso muestra particularidades interesantes 
que es conveniente resaltar, pues además de estar relacionado con el 
problema de la secularización, el tema de los cementerios está inmerso 
en una problemática de carácter higiénico.250

El 30 de enero de 1857 se promulga la Ley Sobre el Establecimiento 
y Uso de Cementerios que complementa la del Registro Civil, publicada 
tres días antes. La Ley consta de 59 artículos dirigidos a hacer “parte de 
los registros de policía la noticia de todos los que mueren y los datos 
que se refi eren á ellos, ya sea para dar testimonios fehacientes á petición 
de partes, ó ya para servir de ofi cio á las operaciones de la estadística 
general”.251

Varios de los artículos reglamentan la creación de nuevos cementerios 
con disposiciones de carácter higiénico que prohibían “las inhumaciones 
en los templos, ermitas, capillas, santuarios y lugares cerrados, ó en cual-
quier otro, dentro del recinto de los pueblos y fuera de los cementerios”.252 

250 Hacia fi nes del periodo novohispano las autoridades civiles manifestaron una 
especial preocupación por la reubicación de los lugares en donde se efectuaban las se-
pulturas, especialmente los templos, debido a las recurrentes epidemias como la viruela 
y el sarampión. Al parecer los gobiernos de la época no lograron un avance signifi cativo 
y los entierros se siguieron efectuando en los atrios de los templos, en el interior de 
las iglesias, los conventos y otros lugares que exponían a la población al contagio de 
enfermedades endémicas. Anne Staples señala que la epidemia del cólera en 1833 puso 
en evidencia la necesidad de un cambio que modifi cara las viejas prácticas de entierro 
por otras que evitaran, en la medida de lo posible, la propagación de los padecimientos. 
Aunque durante la primera mitad del siglo XIX se presentaron varios proyectos para la 
construcción de cementerios, no tuvieron el éxito esperado. Staples, Anne, “La lucha por 
los muertos”, en Diálogos, México, vol. 13 [77] (septiembre-octubre), 1977, pp. 15-20.

251 “Ley para el establecimiento y uso de cementerios”. Artículo 1. México, 30 de 
enero de 1857, en Dublán y Lozano, Decreto 4878, http://lyncis.dgsca.unam.mx/
harvest/cgibin/DUBLANYLOZANO/muestraXML.cgi?var1=8-4878.xml&var2=8.

252 Los artículos 9, 17, 20, 21, 27 y 29 se refi eren a la forma en que deben efectuarse 
las autopsias y los embalsamamientos y los entierros de personas fallecidas en casos de 
epidemias, además de la forma en que debe planearse la construcción de los cementerios 
por cuestiones higiénicas. Dublán y Lozano, Decreto 4878.



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 123

La sepultura en las iglesias se reservó a las dignidades como los arzobispos, 
obispos y los presidentes de la República. La formación de los nuevos 
cementerios tendría un carácter municipal y los dejaría a cargo de un 
agente nombrado por el gobernador o jefe político de la localidad, cuya 
función abarcaba el cobro de las cuotas por los derechos de entierro. Se 
preveía, además, como una especie de medida social, que las autoridades 
y encargados del orden informaran a sus superiores si los enfermos de 
sus poblaciones tenían los medios para solventar sus padecimientos o si 
los deudos quedaban protegidos para que, en caso contrario, el gobierno 
dispusiera lo conveniente.253

Con un enfoque más administrativo, marcado por la separación 
Estado-Iglesia y destinado a hacer exclusivo de las autoridades civiles el 
manejo de los cementerios, fue publicada la Ley el 31 de julio de 1859, 
que da fi n a la intervención del clero en la dirección de camposantos, pan-
teones, bóvedas o criptas mortuorias, pues “sería imposible” al gobierno 
“ejercer por la autoridad la inmediata inspección que es necesaria sobre 
los casos de fallecimientos é inhumación, si cuanto a ellos concierne no 
estuviese en manos de sus funcionarios”.254

La ley consta de 31 artículos que establece los casos y la forma en que 
debía procederse al reconocimiento legal del fallecimiento de una persona, 
bajo diversas circunstancias, para que la muerte no se considerara un de-
lito. Al mismo tiempo, se radicalizan las prohibiciones para la sepultura 
de cadáveres en las iglesias y se enfatizan las reglas higiénicas para las 
nuevas construcciones. Sin embargo, la secularización administrativa no 
pretende la eliminación de los elementos religiosos en los cementerios. Al 
igual que en los casos matrimoniales, los rituales se dejan a la libre elección 
de los individuos para ejercer su libertad religiosa, lo mismo que el pago 
a los sacerdotes por el servicio religioso. La administración secular de los 
cementerios, lo mismo que el contrato de matrimonio, complementa la 
libertad religiosa, y asegura el derecho de aquéllos fuera del catolicismo, 
ya sea por confl ictos con la Iglesia o por convicción propia.

El aspecto que determina el carácter secular de los cementerios, tanto 
en la ley de 1857 como en la de 1859 es, además de su administración 

253 Dublán y Lozano, Decreto 4878.
254 “Se declara que cesa toda intervención del clero en los cementerios y campo-

santos”. Benito Juárez, Veracruz, 31 de julio de 1859, Juárez, t. II, 1972.



124 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

directa por las autoridades públicas, la supresión del ritual religioso 
para la construcción e inauguración de los nuevos panteones.255 Los 
artículos eliminan las ceremonias para la bendición de los cementerios, 
su consagración a cierta advocación y la demarcación de un espacio para 
una capilla. Con esta secularización queda anulada legalmente la de-
pendencia de las licencias diocesanas para establecer el espacio físico 
de los cementerios como lugar sagrado.

Aunque la discusión sobre los cementerios parece haber sido de 
menor impacto en el plano general, localmente se pueden observar las 
disputas en la aplicación de la legislación. Una de ellas tiene lugar entre 
el obispo de Chiapa, Carlos María Colina y Rubio y el jefe político del 
Departamento del Centro (San Cristóbal), Nicolás Ruiz. Éste dispuso, 
el 11 de junio de 1858, un bando para la ciudad de Comitán con varios 
artículos basados en la Ley del 30 de enero de 1857, en la que se deja-
ba a las autoridades locales establecer una legislación particular sobre 
cuestiones de salud pública. El bando retomó algunos artículos de la 
Ley ante “el inminente peligro” por la expansión del cólera en ese lugar, 
principalmente las que prohibían los entierros en los templos y dentro 
de las ciudades.256 El jefe político determinó que, provisionalmente y 
mientras se efectuara la construcción de un cementerio municipal, los 
entierros de los fallecidos por el cólera debían realizarse en tres ermitas 
del lugar. Para el cumplimiento de esas medidas, Ruiz pidió el auxi-
lio del obispo, quien se negó a atender su solicitud. El obispo comenzó por 
desconocer las disposiciones que municipalizaban los nuevos cementerios 

255 “Podrá el gobierno civil atender a las razones de simple policía, de salubridad 
y de limpieza que la obligan a inhumar o a alejar de los centros poblados aún los cadá-
veres de los pequeños animales. Sobre todo, se quitará la especie de anatema, el olor de 
infamia que en el vulgo persigue, aún más allá del sepulcro, al desgraciado que no se 
enterró en donde el clero había echado sus bendiciones...”. Disposición contenida en 
“Circular de la Secretaría de Estado y del Despacho de Gobernación”, 6 de agosto de 
1859, en Leyes civiles vigentes..., 1893, p. 63.

256 Nicolás Ruiz al Obispo de la diócesis, Carlos María Colina y Rubio. San Cris-
tóbal de las Casas, 11 de junio de 1858, en Novena Carta Pastoral que el Ilmo. Señor 
Doctor Don Carlos María Colina y Rubio, dignísimo obispo de Chiapa, dirige a todos sus 
diocesanos a 28 de junio de 1858. Sobre Cementerios cristianos o rigurosamente católicos; 
y derechos, autoridad y jurisdicción permanentes que la Santa Iglesia ha tenido y siempre 
deberá ejercer en ellos, Guatemala, Imprenta de L. Luna, 1858.



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 125

y omitían sus vínculos religiosos respecto de “la bendición del cemente-
rio, la dedicación piadosa de él, la capilla que debe tener, los tramos de 
fábrica, la jurisdicción parroquial y demás cosas propias de un cementerio 
o camposanto sagrado y estrictamente católico y cristiano...”.257 El obispo 
se quejaba de que los artículos sólo contemplaban la presencia de los 
sacerdotes en la parte ritual de los entierros, dejándose de lado los demás 
elementos para la fundación de los cementerios como “lugar sagrado”.

El confl icto claramente es de jurisdicción. El obispo, al igual que 
las autoridades estatales, se pronuncia a favor de las medidas higiénicas 
encaminadas a contener la expansión de las epidemias entre la pobla-
ción evitando las inhumaciones en los templos y creando cementerios 
extramuros de la ciudad, pero siempre y cuando éstas sean fundaciones 
bendecidas por la Iglesia y con jurisdicción eclesiástica.258

El jefe político responde que, en su calidad de autoridad política, 
se veía precisado a dar una solución a la emergencia de salud que se 
presentaba: “No hago más que promover un bien al pueblo, sin contra-
decir ni oponerme a la episcopal de V. S. Illma., porque, si bien dicha 
ley quiere que se hagan los cementerios conforme a las circunstancias de 
cada pueblo, que es lo que estoy procurando, mi categoría no me permite 
oponerme a su resolución”, a pesar de que con ello fuera califi cado de 
“anticatólico”.259

El otro punto importante que se disputa en la jurisdicción de los ce-
menterios es el cobro por los derechos de sepultura, que con las nue-
vas disposiciones pasaba a la recepción y manejo de las autoridades 
civiles, dejándose al clero sólo la percepción por los servicios religio-
sos que, recordemos, ya era voluntario. El obispo defi ende el destino 
exclusivamente religioso de los recursos obtenidos de las sepulturas, 
oponiéndose rotundamente a que formasen parte de los caudales 
públicos. Colina y Rubio termina su comunicación enumerando una 
serie de prevenciones a los fi eles de su diócesis, sentenciando que todos 
aquellos que se inhumaran en los cementerios civiles “no tienen ni go-

257 “El obispo de Chiapa al Jefe Político del Departamento del Centro. San Cris-
tóbal, junio 14 de 1858”, en Novena Pastoral..., 1858, p. 9.

258 Novena Pastoral..., 1858, p. 11.
259 “Nicolás Ruiz al Obispo de la diócesis, Carlos María Colina y Rubio. San 

Cristóbal de las Casas, 16 de junio de 1858”, Novena Pastoral..., 1858, pp. 15-16.



126 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

zan de los privilegios de la sepultura eclesiástica y verdadera comunión 
católica de los fi eles”.260

Como se puede ver, la primera etapa de la reforma liberal se vio 
condicionada por la falta de alianzas y de una negociación clero-gobierno 
que se radicalizó luego del golpe de Estado de diciembre de 1857. Las 
disposiciones de 31 de julio de 1859 refrendaban el cese de la interven-
ción clerical en la administración de los cementerios. El 4 de diciembre 
de 1860 se expide el decreto de la separación Estado-Iglesia, de cuyos 
artículos se deriva la legislación particular de separación entre materias 
civiles y seculares, como la libertad de cultos, la ratifi cación de los diez-
mos como donaciones voluntarias, la prohibición de hacer donaciones 
en bienes raíces, el cese al tratamiento ofi cial especial a clérigos, a quienes 
también se les exime de la milicia y de todo servicio personal coercitivo, 
y la secularización de los cementerios.261

El 3 de agosto de 1859 el Ministerio de Relaciones Exteriores, con 
base en la ley del 12 de julio de ese año que decretaba la separación 
Iglesia-Estado, dispone el retiro de la legación mexicana en Roma, pues 
en el aspecto político y económico son “muy pocas y demasiado lánguidas 
las relaciones diplomáticas y comerciales que ligan á la República con 
el Santo Padre, como soberano temporal de los Estados pontifi cios”.262

Tras una serie de derrotas, las fuerzas liberales logran imponerse 
militarmente a sus contrarios. El 6 de noviembre de 1860 se publica 
una convocatoria para las elecciones a representantes al Congreso de la 
Unión y para presidente de la República, tras lo cual Juárez es elegido 
presidente constitucional. En ese mismo mes tiene lugar el triunfo del 
ex gobernador de Zacatecas, Jesús González Ortega sobre las tropas de 
Miramón, en la batalla de Calpulalpan en el Valle de México. El 1 de 
enero de 1861, Juárez hace su entrada triunfal a la capital de la República. 
A pesar del triunfo, no puede lograrse un control efectivo del territorio, 

260 “El obispo de Chiapa al Jefe Político del Departamento del Centro. San Cris-
tóbal, junio 18 de 1858”, Novena Pastoral..., 1858, p. 22.

261 El ministerio de justicia y negocios eclesiásticos desapareció. Arts. 15, 16, 17, 
19 y 21. “Decreto del Ministerio de Justicia e Instrucción Pública”, 4 de diciembre de 
1860, en Leyes civiles vigentes..., 1893, pp. 70-71.

262 “Resolución del Ministerio de Relaciones del 3 de agosto de 1859”, en Dublán 
y Lozano, Decreto 5062, http://lyncis.dgsca.unam.mx/harvest/cgi-bin/DUBLANYLO-
ZANO/muestraXML.cgi?var1=8-5062.xml&var2=8.



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 127

pues la oposición armada continúa, con pérdidas terribles como Melchor 
Ocampo, Santos Degollado y Leandro Valle.

La ruptura de las relaciones diplomáticas obliga a la búsqueda de 
nuevas formas de interacción no sólo Iglesia-Estado, sino también 
de estos dos poderes hacia la sociedad. La sociedad enfrenta un proce-
so de individualización legal que favorece su pluralidad y nuevas formas 
de sociabilidad, que los poderes civiles y eclesiásticos intentarán contro-
lar de múltiples maneras. De ahí, la búsqueda de Roma por entablar una 
proyección distinta hacia México, al mismo tiempo que la Iglesia mexi-
cana voltea su mirada, con mayor insistencia, a la cabeza del catolicismo 
mundial, en busca de un posible contrapeso a los gobiernos liberales.

7. EL JURAMENTO CONSTITUCIONAL

Como lo anunciaron algunos legisladores, la contraposición entre los 
decretos civiles y eclesiásticos ocasiona confl ictos de conciencia entre 
la población, particularmente entre aquellos funcionarios y empleados 
del gobierno federal, estatal y municipal que son obligados a realizar un 
juramento de fi delidad a la nueva Constitución.263

El episcopado mexicano cuestiona el simbolismo religioso del ju-
ramento, destacando la inconsistencia de un acto en el que se invocaba 
el nombre de Dios para dar legitimidad a una promesa civil. Munguía 
afi rma no entender el fundamento que establece la promulgación de la 
soberanía constitucional “en el nombre de Dios y con la autoridad del 
pueblo mexicano”, pues esa sentencia anula el principio de autoridad 
divina. Señala que, en el peor de los casos, se debió promulgar la Consti-
tución “con la autoridad de Dios y en el nombre del pueblo mexicano”. 
Acusa la referencia a Dios como una fi gura abstracta, que más bien 
evocaba a una concepción deísta y no católica: “El deísta tiene un Dios 
perfecto en la idea, pero inactivo, extraño del todo al movimiento de la 

263 Brian Hamnett considera que la obligación de realizar el juramento constitu-
cional fue una medida errónea del gobierno liberal, porque radicalizó la oposición de la 
jerarquía y, a su vez, la actuación de las autoridades civiles. Ello es cierto si consideramos 
la pronta respuesta del arzobispo de México condenando con pena de excomunión a 
aquellos que jurasen la Constitución de 1857; no obstante, el juramento no puede 
considerarse el elemento detonante de los enfrentamientos, que desde 1855, no habían 
dejado de producirse en contra de los gobiernos liberales. Véase Hamnett, 1997, p. 99.



128 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

sociedad: nombra frecuentemente a su Dios, mas no por esto le rinde 
los tributos de la fe”.264

El obispo Espinosa considera una inconsecuencia de los constitu-
cionalistas admitir “un principio”, el religioso, “y no lo que se deduce 
necesariamente de él”, es decir, la protección del catolicismo.265 No 
obstante, el juramento y los elementos instituidos para la confi rmación 
legítima de la Constitución, apuntaban más a una combinación simbólica 
entre las referencias religiosas, no necesariamente católicas, y las nociones 
liberales de soberanía popular.

Lo que los obispos resisten con ese cuestionamiento es que el control 
del simbolismo religioso salga de sus manos para ser apropiado, en este 
caso, por los gobiernos civiles.

El juramento produjo una serie de tensiones entre autoridades en el 
plano local. En uno de ellos el obispo de Chiapas recurre al ministro de 
Gobernación y al presidente de la República para que intervengan en 
el confl icto suscitado entre la autoridad diocesana y el gobernador del 
estado, a raíz de que el obispo enviara una circular a sus párrocos para 
advertir a sus fi eles no jurar la constitución, pues de hacerlo quedarían 
excomulgados.266 El gobernador y su gabinete habían jurado la Consti-
tución sin reservas, por lo que el obispo les comunicó que ya no podían 
ser recibidos con los honores acostumbrados en la iglesia catedral y que 
se abstuvieran de presentarse a fi n de evitar un “desaire, falta de respeto 
o sedición” por parte del clero.267

264 Clemente de Jesús Munguía, “Representación del Obispo de Michoacán al 
Supremo Gobierno protestando contra varios artículos de la nueva constitución, y su-
plicando sean restituidos a sus destinos los empleados destituidos”. Defensa eclesiástica 
en el obispado de Michoacán..., t. I, 1858. p. 221.

265 Carta pastoral que el Ilmo. Sr. Obispo de Guadalajara dirige a sus diocesanos con 
motivo de la Ley penal publicada en Zacatecas en 16 de junio del presente año de 1859. 
Guadalajara, Tipografía de Rodríguez, 1859, p. 10.

266 Exposición que el obispo de Chiapa dirige al Supremo Gobierno General de la 
Nación, contra los procedimientos del Exmo. Sr. Gobernador del Estado del mismo nombre, 
a consecuencia de no haberse concedido se solemnizara con Te Deum en la Santa Iglesia 
Catedral, la instalación del Honorable Congreso del propio Estado. Guatemala, Imprenta 
de la Paz, 1857, p. 4.

267 “Carlos María, Obispo de Chiapa al Exmo. Señor Gobernador del Estado. 
San Cristóbal, mayo 14 de 1857”, en Exposición que el obispo de Chiapa…, 1857, p. 5.



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 129

El comunicado no fue respondido, y tres meses después, el goberna-
dor pidió al obispo que se sirviera solemnizar la instalación de la legislatu-
ra estatal con un Te Deum en la iglesia catedral. El gobernador del estado 
entendía el simbolismo del Te Deum como una práctica social con un 
impacto público para la legislación civil. Y es que, independientemente 
de lo religiosos que pudieran llegar a ser el gobernador y los congresis-
tas chiapanecos, estaban convencidos de que, ya fuera por “devoción, 
costumbre ú obligación”, la solemnidad religiosa serviría para atraer el 
“aplauso público”, es decir, la aceptación general, a la carta constitucional. 
La negativa del obispo a realizarlo, aseguraba el gobernador, generaba el 
efecto contrario hacia las leyes civiles, porque los funcionarios públicos 
y los miembros del Congreso local eran califi cados de anticatólicos y 
herejes por “la gente fanática e ignorante”.268 El gobernador impuso una 
multa de trescientos pesos al obispo.

El obispo Colina y Rubio no aceptó la multa alegando la “indepen-
dencia eclesiástica”, que le impedía sujetarse a las imposiciones de la au-
toridad civil.269 Pero esta independencia no es tal en el estado chiapaneco, 
pues al año siguiente se promulga la constitución local que consigna la 
intolerancia religiosa y la protección al catolicismo.270 La constitución 
salva, momentáneamente, el problema.

Otros congresos locales también habían comenzado a sesionar para 
elaborar sus propias constituciones. Las constituciones locales incluyen 
invocaciones diversas. Encontramos las que aluden a una fórmula cercana 
al catolicismo, como las de Chiapas y Guanajuato, dos estados que no 
consignaron la libertad de cultos: “En el nombre de Dios todo poderoso, 
creador y legislador supremo de las sociedades, el Congreso constituyente 
del Estado libre y soberano de Guanajuato, con objeto de formar una 
perfecta unión entre los pueblos sus comitentes, establecer la justicia, 
asegurar la tranquilidad doméstica, promover el bien general y afi rmar 

268 Es interesante referir, que el gobernador no se asumió enteramente como ca-
tólico, sino como cristiano. “Ángel Albino Corzo, gobernador del Estado de Chiapas 
al Obispo de esa diócesis. San Cristóbal, agosto 22 y 23 de 1857”, en Exposición que el 
obispo de Chiapa…, 1857, pp. 7, 10-11.

269 “Carlos María, obispo de Chiapa al Gobernador del Estado, agosto 24 
de 1857”, en Exposición que el obispo de Chiapa…, 1857, pp. 12-13.

270 “Constitución política del Estado de Chiapas de 4 de enero de 1858”, en 
Constitución de 1857, constituciones de los estados..., p. 57.



130 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

los benefi cios de la libertad para esta generación y las futuras...”. La de 
Chiapas comienza: “El Congreso constituyente del Estado libre y sobe-
rano de Chiapas, invocando el Santo Nombre de Dios Todo Poderoso 
y Supremo regulador de las Sociedades, usando de las facultades de que 
se halla investido...”.271

Algunas repiten la fórmula de la general de 1857;272 mientras que 
otras incluyen referencias explícitamente deístas, como la de Coahuila: 
“El pueblo de Coahuila de Zaragoza, profundamente reconocido al su-
premo Regulador del Universo: invocando su nombre y protección con 
el fi n de asegurar en el Estado los imprescriptibles derechos del hombre, 
afi anzar sus benefi cios, establecer la justicia y procurar la prosperidad 
común...”; la de Colima: “Los representantes del Estado de Colima, re-
conocidos al Ser Supremo por su Independencia, en nombre del pueblo 
y con el auxilio de Dios...”; y el texto constitucional de Durango inicia: 
“En nombre de la Razón Augusta, e invocando el auxilio del Supremo 
Legislador de las Sociedades...”.273

Unas constituciones son más radicales, al aludir exclusivamente a 
la autoridad del pueblo y sus representantes, omitiendo las referencias 
religiosas, como en el caso de Campeche: “Nosotros, los representantes 
del pueblo Campechano, reunidos y constituidos por su voluntad, en 
su nombre y con su autorización, hemos venido a decretar...”; y Gue-
rrero: “El tercer Congreso constitucional del Estado libre y soberano 
de Guerrero, en nombre de los pueblos que representa...”.274 Las demás 

271 “Constitución política del Estado de Guanajuato de 14 de marzo de 1861” y 
“Constitución política del Estado de Chiapas de 4 de enero de 1858”, en Constitución 
de 1857, constituciones de los estados…, pp. 87 y 57.

272 La de Aguascalientes es un ejemplo: “En el nombre de Dios, y con la autoridad 
del pueblo, el Congreso del Estado libre y soberano de Aguascalientes...”. “Constitución 
política del Estado de Aguascalientes de 1857”, en Constitución de 1857, constituciones 
de los estados..., p. 17.

273 “Constitución política de Coahuila del Estado de Zaragoza, 1867”, “Constitu-
ción política del Estado de Colima de 16 de octubre de 1857”, “Constitución política 
del Estado de Durango, de 25 de mayo de 1863”, en Constitución de 1857, constitu-
ciones de los estados..., pp. 37, 45 y 79 respectivamente.

274 “Constitución política del Estado de Campeche de 30 de junio de 1861 y 
Constitución política del Estado de Guerrero de 29 de julio de 1879”, en Constitución 
de 1857, constituciones de los estados..., pp. 27, 99.



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 131

lo mantienen como punto omiso, como las del Estado de México, Mi-
choacán y Jalisco.

Las tensiones entre los gobiernos civiles y las autoridades eclesiás-
ticas no se frenaron con el triunfo liberal. Desde su exilio, el obispo 
de Michoacán mantuvo la disposición de que los párrocos no dieran 
sepultura eclesiástica a los juramentados, ni se hicieran ofi cios religio-
sos, ni oraciones, ni recibieran limosnas por las almas de los que en ese 
estado murieran. Lo mismo debía aplicarse a los adjudicatarios y a los 
que contrajeran exclusivamente matrimonio civil.275

8. MONARQUÍA Y REFORMA

La experiencia de la guerra no había menguado que la cuestión ecle-
siástica siguiera colocándose en el centro de la discusión. Las sesiones 
del Congreso no pudieron reanudarse sino hasta 1861. El discurso de 
apertura hizo hincapié en la larga lucha que las fuerzas “progresistas” 
habían sostenido contra el clero, considerado el principal instigador de 
los hechos violentos que años atrás intentaron desestabilizar al gobierno 
liberal. La reinstalación del Congreso es califi cada como un triunfo sobre 
“las clases privilegiadas que se habían sobrepuesto durante muchos siglos 
al espíritu público y a la prosperidad nacional”.276

Acusados de participar en el golpe de Estado, un grupo de obispos 
sale exiliado del país por orden del presidente Benito Juárez: el arzobispo 
de México, Lázaro de la Garza, y los obispos Clemente de Jesús Mun-
guía, de Michoacán; Pedro Espinosa y Dávalos de Guadalajara; Pedro 
Barajas, de San Luis Potosí, y José Antonio Zubiría, de Durango, además 
del delegado apostólico en México. Todos, a excepción de De la Garza, 
se instalaron en Roma.277

275 “Circular del Obispo de Michoacán, México, 28 de noviembre de 1857”, Defensa 
Eclesiástica en el Obispado de Michoacán..., t. II, 1858, p. 115.

276 Historia del Segundo Congreso Constitucional de la República Mexicana que 
funcionó en los años de 1861, 62 y 63. Extracto de todas las sesiones y documentos relati-
vos de la época por Felipe Buenrostro. Facsímil de la edición mexicana de 1874-75, t. I, 
México, Colección Historia de los debates legislativos en México. Comité de Asuntos 
Editoriales, 1990, p. 3.

277 Bravo Ugarte, 1967, pp. 67-68.



132 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

No obstante, los problemas para los gobiernos liberales no se resol-
vieron. Internamente, tanto en el Congreso como en el gobierno, las 
diferencias no se hacen esperar. Se acusa una falta de gobernabilidad y 
efi ciencia en el gabinete entre 1861 y 1864, por no lograr un avance 
signifi cativo económico y político. Otros defi enden el gabinete, pero 
mantienen una postura crítica del hecho de que la Reforma ha seguido un 
camino fallido, es decir, que no sólo no ha cumplido con sus postulados, 
sino que los ha revertido, al hacer selectiva su aplicación en un intento 
por “contemporizar” con los grupos opositores.

La falta de una conciliación entre la jerarquía y el gobierno liberal 
produjo la maduración de una nueva opción política entre los prelados 
exiliados en Europa. La intervención militar producida en 1862 por parte 
de Francia, Inglaterra y España a México facilitó las negociaciones cerca-
nas que varios personajes hicieron para instaurar un imperio mexicano 
de origen europeo. En ese sentido, se ha mencionado que la Iglesia “se 
constituyó en el núcleo aglutinante del sector conservador que apoyó a la 
intervención francesa y al imperio, formando lo que hemos denominado 
‘partido clerical’, que al ser derrotado en Calpulalpan recurrió al auxilio 
extranjero para establecer una monarquía que le diera las prerrogativas 
perdidas en la guerra civil”.278

Aunque resulta un tanto dudoso que la voz de la Iglesia más que 
“oída” fuera “obedecida” por los conservadores para maquinar la instau-
ración del imperio, hemos visto que parte de la causa de la diversidad 
de posiciones, liberales y conservadoras, entre los eclesiásticos son las 
mutaciones ideológicas a que son susceptibles. El desencanto de la gue-
rra civil caló hondo en ciertos miembros de la jerarquía y contribuyó 
a transformar los planteamientos de una jerarquía otrora republicana y 
abiertamente moderada. La actividad del obispo Labastida como enla-
ce de las negociaciones para la instauración de un imperio extranjero: 
“convencidos de que era la única solución para sacar defi nitivamente a 
México del caos en el que lo consideraban perdido”.279

Como la participación de una parte de la jerarquía clerical en ese 
grupo ha sido abundantemente señalada por la historiografía, sólo haré 
referencia a algunos aspectos de esta intervención que la expliquen como 

278 Galeana, 1991, p. 33.
279 Galeana, 1991, p. 36.



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 133

parte de la continuidad del confl icto Estado-Iglesia. Para ello me enfocaré 
a revisar la reforma imperial en materia eclesiástica y los términos en 
que se dio la referida continuidad del liberalismo durante ese periodo.

La propuesta eclesiástica de la monarquía liberal

Mucho se ha hablado de las expectativas que tenía buena parte del clero 
en la instauración de un gobierno extranjero que, opuesto a las doctrinas 
liberales, restableciera los antiguos privilegios a la Iglesia. La opción del 
proyecto imperial ha sido referida como la “última carta” de un grupo 
de hombres que vivían el “amargo desencanto” del desarrollo político del 
país.280 Sin embargo, no sólo los sectores clericales y los reconocidos “con-
servadores” participan del proyecto imperial, también algunos liberales 
lo apoyan como una opción política capaz de transformar pacífi camente 
al país. Esa vinculación de intereses es posible gracias a la ambigü edad 
de la propuesta imperial y a las sobradas expectativas depositadas por 
parte de la opinión pública. La participación de personajes como Ma-
nuel Payno se sustenta en la argumentación de que el imperio es una 
especie de mal necesario para devolver la estabilidad al país. De ahí, que 
se afi rme que la actitud de estos “liberales moderados” se fundamente en 
una reacción frente a la crisis que vivía el país, más que en un programa 
político defi nido.281

No obstante, el apoyo clerical pudo sostenerse más que en acto de fe. 
Las negociaciones que el obispo Labastida lleva a cabo en Europa mues-
tran la manera en que un sector eclesiástico capitalizó el apoyo político 
del clero mexicano para forzar un compromiso por parte del emperador 
hacia el problema eclesiástico. El apoyo de varios obispos mexicanos se 
da desde su exilio en Europa, específi camente en Roma. La experiencia 
del exilio da un nuevo enfoque a la jerarquía mexicana, pues entra en 

280 Pani, Erika, 2001, p. 183.
281 Pani, 2001, p. 28. Como la autora misma menciona, todos hacían de la libertad 

su principio de acción, pero resulta cuestionable que para todos signifi que lo mismo, de 
ahí que se hable, para ese momento, de una “tercera vía” liberal entre la jerarquía católica 
que, al hablar de la “libertad católica” entendió el ejercicio de la voluntad de sus fi eles 
bajo los límites dictados por los preceptos de Iglesia, porque la idea de “la libertad” y 
su defensa como un “valor universal” fue referida por todos los grupos políticos, pero 
ello no los convirtió, necesariamente, en liberales.



134 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

contacto directo con el papado justo en el momento en que Roma se co-
loca como el eje de la catolicidad y articula una serie de estrategias para 
reorganizar a las iglesias locales, bajo el impulso sistemático a la centrali-
zación pontifi cia. La centralización fortalece al papado como cabeza del 
catolicismo, así como su capacidad de intervenir y negociar, de forma 
más directa, en las iglesias locales.282

La cercanía con Roma y la atención de los problemas eclesiásticos 
internos reforzó la idea en la jerarquía mexicana de que no era posible 
una negociación con los gobiernos civiles en turno si no existía un previo 
acuerdo con el papado. Anulada esa posibilidad con los gobiernos libe-
rales republicanos –principalmente después de la guerra de Reforma y 
la acusada participación eclesiástica–, el establecimiento de un gobierno 
monárquico extranjero en México representa una nueva oportunidad 
para los eclesiásticos. En ese contexto, se da el relevo arquiepiscopal 
de la Iglesia mexicana, con la muerte del arzobispo Lázaro de la Garza 
en Roma, el 11 de marzo de 1862. Meses después, Pelagio Labastida 
es nombrado su sucesor, iniciando con ello una larga gestión de casi 
treinta años, caracterizada por el impulso a una serie de reformas ecle-
siásticas.283 La infl uyente posición que Labastida logra establecer con la 
jerarquía romana le permite participar en las negociaciones para buscar 
un emperador europeo y formar parte del gabinete imperial que toma 
cuerpo en la Regencia.

En su primera pastoral como arzobispo de México en 1863, Labas-
tida elabora una justifi cación sobre las circunstancias políticas, sociales 
y religiosas que empujan la búsqueda de opciones políticas fuera del 

282 Bautista, 2001.
283 Antes de su regreso a México, Labastida logra gestionar una nueva organiza-

ción de los territorios eclesiásticos, misma que fragmentó buena parte de las grandes 
jurisdicciones del periodo colonial, con el objeto de controlar y hacer más efi ciente la 
administración de los territorios. Michoacán y Guadalajara fueron elevadas a arzobis-
pados. La división de esos grandes y antiguos obispados permitiría organizar espacios 
más pequeños para prestar una mejor atención espiritual a la feligresía, al mismo tiempo 
que facilitar el trabajo administrativo realizado por las jerarquías locales. Al elevarse a 
arzobispado la antigua diócesis de Michoacán, se crearon las sufragáneas de Zamora, 
León y Querétaro, las cuales se sumaron a la ya existente de San Luis Potosí. Por su 
parte, la arquidiócesis de Guadalajara quedó compuesta por los obispados de Durango, 
Linares, Sonora y Zacatecas. Al arzobispado de México se anexaron los territorios de 
Tulancingo y Veracruz.



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 135

país. En el documento, que consta de dos partes, el prelado hace una 
“mirada retrospectiva” a la crisis eclesiástica de la primera mitad del 
siglo XIX. El elemento que respalda su intervención es el “ataque” que, 
bajo el nombre de “revolución”, había sufrido la “religión y la patria” 
generando una terrible crisis que había tenido uno de sus puntos cum-
bres con la separación Estado-Iglesia. La circunstancia clamaba “por el 
hombre de la época”.284

El optimismo de los prelados fue expuesto en una pastoral conjunta 
un año después de la pastoral de Labastida, en la que daban la bienvenida 
a los emperadores y mostraban su entusiasmo por el futuro cambio en 
la situación política del país, sobre todo si “las cualidades del príncipe 
escogido” correspondían “exactamente a las llagas de esta sociedad para 
curarlas, y a las exigencias de esta situación para satisfacerlas”. Del mo-
narca se esperaba, principalmente, un “espíritu conciliador” capaz de 
acabar con la confrontación política y restituir la posición que la Iglesia 
católica tenía hasta antes de las reformas.285

Pero no todo el episcopado compartía las mismas opiniones. El 
obispo de Guadalajara, Pedro Espinosa, es un ejemplo notable, pues no 
apostaba a la llegada de un monarca extranjero para mejorar la situación 
de la Iglesia.286 La carta pastoral colectiva que daba la bienvenida a los 
emperadores no fue fi rmada por él. De igual forma opinaba el obispo 
de San Luis Potosí, Pedro Barajas, quien prefería distanciarse de la inter-
vención francesa, en tanto que era un proyecto político que distaba de 
la coherencia histórica que había mantenido la participación política 
de la Iglesia. Si el clero participaba en los puestos públicos del gobierno 

284 Carta Pastoral que el Ilmo. Sr. Dr. D. Pelagio A. De Labastida y Dávalos dirige al 
venerable clero del arzobispado de México con motivo de su promoción a aquella arquidió-
cesis. Puebla, Tipografía de Pedro Alarcón, 1863, p. 25.

285 Carta Pastoral que los Ilmos. Sres. Arzobispos de México y Michoacán y Obispos de 
Puebla, Oaxaca, Caradro, Querétaro, Tulancingo, Chiapas, Veracruz, Zamora y Chilapa, 
se dirigen a sus diocesanos con motivo de la entrada de sus majestades el Emperador Maxi-
miliano Primero y la Emperatriz Carlota a la Capital, México, Imprenta de Andrade y 
Escalante, 1864 (Introducción).

286 Brian Connaughton comenta que, camino de su primer exilio, el obispo Pedro 
Espinosa pudo percatarse de “los progresos de la Iglesia católica” en los Estados Unidos, 
un país bajo el régimen de separación Estado-Iglesia. No obstante, hay que apuntar, 
que siendo el catolicismo una minoría religiosa en aquel país, nada benefi ciaba más al 
catolicismo que esa separación. Connaughton, 2007, p. 54.



136 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

invasor sería una derrota simbólica para los eclesiásticos, en tanto que 
su misión patriótica y republicana sería abandonada en detrimento de 
su autoridad moral y el respeto de los fi eles.287 Esta postura refl eja los 
esfuerzos de ciertos eclesiásticos por mantener, en medio del confl icto, 
la coherencia con un pensamiento que durante décadas reivindicó al 
catolicismo como el cimiento del proyecto republicano y patriótico. 
Varios de ellos estaban conscientes de que la participación del clero en 
el grupo antiliberal obstaculizaba, no sólo las aspiraciones políticas de 
los republicanos liberales, sino el propio desarrollo del catolicismo.

No obstante, el grupo clerical adscrito al imperio había optado 
por otro camino. La posibilidad de la reconfi guración de las relaciones 
Estado-Iglesia a través de un acuerdo con el papado, fue un punto de 
negociación central entre la jerarquía y el Imperio, presentados a través 
de dos proyectos de concordato: uno elaborado por la jerarquía clerical 
y el otro presentado por el Imperio.

El proyecto de concordato presentado por la jerarquía confi gura la 
participación de las instituciones eclesiásticas en la formación del Estado 
monárquico y las bases de la administración eclesiástica desde una pers-
pectiva racionalizada, abierta y liberal. El clero diseña los cambios en la 
administración interna que desde décadas atrás se venían discutiendo: 
la comunicación directa de los obispos con Roma, la reestructuración de 
los institutos religiosos y la independencia económica eclesiástica frente 
al erario público.288 En cuanto a la cuestión de los bienes eclesiásticos, 
Roma se mostraba en la mejor posición de negociar “en obsequio de la 
paz y armonía que debe reinar entre las dos supremas autoridades”, para 
lo cual convenía en “no reclamar al Gobierno los bienes de la Iglesia que 
fueron enajenados a los particulares con el carácter de nacionalizados, 
renunciando para esto los derechos y acciones que por diversos títulos le 
competen”. Acordaban también no emprender acción legal alguna contra 
aquellos particulares que hubieran adquirido propiedades eclesiásticas. 
Los prelados mexicanos estarían en posibilidades de emprender estos 
“arreglos” en sus diócesis, para “tranquilizar las conciencias y legitimar 

287 Referencia citada en Galeana, Patricia, Las relaciones Iglesia-Estado durante el 
Segundo Imperio, México, UNAM, Instituto de Investigaciones Históricas, 1991, p. 63.

288 Documento citado bajo la referencia EG, en Olimón, Manuel, “El proyecto de 
reforma de la Iglesia en México, 1867-1875”, en Álvaro Matute, Evelia Trejo y Brian 
Connaughton (coords.), 1995, p. 274.



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 137

las adquisiciones”. Por otro lado, se proponía que la Iglesia se insertara en 
el terreno económico casi como cualquier otro contribuyente, quedando 
sus capitales sujetos al pago de contribuciones “del mismo modo que 
los de los ciudadanos mexicanos”, con la excepción conveniente de la 
mayoría de sus propiedades.289

En cambio, el proyecto presentado por la emperatriz Carlota al Papa 
Pío IX contenía puntos distintos a los que presentaba el arzobispo; éste 
también se suscribe a posiciones liberales, pero con matices importantes. 
La cuestión fundamental para los imperialistas fue encontrar un gobierno 
que supiera hacer funcionar la administración, que hiciera cumplir la 
ley. El Estado debía tener el papel fundamental en regular, crear ins-
tituciones y hacer funcionar todo el sistema.290 En efecto, el proyecto 
imperial muestra una decidida tendencia liberal, que pretende, entre 
otros aspectos, afi rmar la tolerancia de cultos que en ningún momento 
era esperada por la jerarquía católica. Como vimos en la primera parte 
del capítulo, dentro de la discusión sobre el establecimiento de las ga-
rantías individuales, la defi nición de las libertades individuales –y la de 
conciencia en particular–, fue un punto polémico y trascendente en la 
posición de los congresistas liberales mexicanos. La emperatriz expresaba 
que la religión de Estado tenía su verdadero sentido con “la tolerancia 
de cultos puesta en primer lugar, asegurando la libertad de conciencia 
tal como existe en Francia”.291 La emperatriz justifi caba ese punto en el 
hecho de que México era un país “‘mediocremente católico’; tan diferente 
a Francia, cuyo catolicismo ‘tanto en esencia como por sus tradiciones’, 
era capaz de prescindir de una religión de Estado”.292 El pasado colonial 

289 Las propiedades exceptuadas de impuestos serían: “los templos, cementerios y 
demás lugares sagrados destinados al culto divino, los palacios episcopales, conventos 
y colegios de ambos sexos, seminarios, hospitales, hospicios, orfanatos, casas de ejerci-
cios espirituales y de corrección y las destinadas para habitación de los curas y vicarios 
de las parroquias y de los capellanes de los mencionados establecimientos”. Olimón, 
1995, p. 275.

290 Pani asegura que los imperialistas deseaban establecer un gobierno “científi co, 
moderno, ordenado y legal”. Pani, 2001, pp. 40 y 52.

291 Si bien el Concordato pretendía afi rmar la tolerancia de cultos, el hecho es 
que no se consignó el discutido punto en el Congreso de 1857 sobre la “libertad de 
conciencia”, aspecto que era considerado más “avanzado” y estrictamente más radical 
que la tolerancia de cultos. Galeana, 1991, p. 112.

292 Citado en Galeana, 1991, p. 111.



138 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

que de alguna manera corrompía a la religión practicada en ese momento, 
justifi caba la permanencia de una religión de Estado, porque sólo éste 
podía convertir al catolicismo en una nueva fuerza renovada.

Empero, al mismo tiempo, pretende otorgar protección al catolicis-
mo como religión de Estado. Para ello se encargaría del sostenimiento del 
culto y de los ministros con gastos del erario.293 Lo anterior convertiría 
al clero en una especie de funcionario público a cargo, por ejemplo, del 
manejo del registro civil y de prestar servicios espirituales gratuitos a la 
población.294 Pero la protección del Imperio tenía un costo: “La Iglesia 
cede y traspasa al gobierno mejicano todos los derechos con que se con-
sidera, respecto de los bienes eclesiásticos que se declararon nacionales 
durante la República”. Con ello, dejaba a la Iglesia fuera de la negociación 
y de la posible restitución de sus bienes.

Entonces, el concordato no mantenía la “sana distancia” entre el 
Estado y la Iglesia, pues declaraba al catolicismo como “religión de Es-
tado”, por la que muchos legisladores mexicanos y sectores del clero 
liberal se habían pronunciado.295 Esta posición había sido criticada por 
los liberales radicales del Constituyente de 1856, pues consideraban que 
el gobierno civil no permanecía “neutral” ante la “competencia” entre 
la oferta religiosa, puesto a pesar de que se pronunciara por la libertad 
religiosa, la protección dispensada al catolicismo ponía en desventaja a 
las demás confesiones.

Otro de los aspectos importantes a considerar es la cuestión de los 
fueros eclesiásticos. La defi nición de la igualdad jurídica entre los indi-
viduos como una cuestión trascendental para los diputados a favor del 
reconocimiento de las garantías individuales quedaba inconclusa mien-
tras los fueros estuviesen vigentes, por lo que el pleno reconocimiento 

293 “II. El tesoro público proveerá a los gastos del culto católico y del sostenimiento 
de sus miembros en la misma forma, proporción y preferencia con que se cubra la lista 
civil del Estado”.

294 “III. Los ministros del culto católico administrarán los sacramentos y ejercerán 
su ministerio gratuitamente y sin que ellos tengan derecho a cobrar, ni los fi eles obliga-
ción de pagar estipendio, emolumento o cosa alguna, a título de derechos parroquiales, 
dispensas, diezmos, primicias o cualquier otro”.

295 Ramírez, Historia documentada, doc. LXVI, núm. 4, en Genaro García, 
Documentos, t. XII, pp. 229-230. Recordemos que tampoco todos los eclesiásticos se 
manifestaron ya por una unión incondicional con el Estado, como lo expone el caso 
del obispo de Guadalajara, Pedro Espinosa. Véase Pani, 2001.



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 139

de las garantías individuales quedaba, de cierta forma, comprometido. 
El concordato considera la cuestión de la restitución de los fueros 
eclesiásticos, pero sin dejar claro si reconocería sus derechos políticos 
al clero. Si bien, la propuesta de concordato de los monarcas apunta a 
que el clero conservara básicamente la función religiosa a la que habían 
tratado de circunscribirlo las disposiciones liberales republicanas, a 
diferencia de éstas se piensa establecer una Iglesia al servicio del Estado 
desde una posición subordinada. La adhesión del clero estaría asegurada 
por el mantenimiento de su dependencia económica y el control de sus 
fuentes de fi nanciamiento, con la ratifi cación de la desamortización y 
nacionalización de bienes.

En lo que respecta a la cuestión eclesiástica, las acciones del Imperio 
no son, simplemente, una continuación de la política liberal marcada 
por el Congreso Constituyente de 1856-1857. Si tomamos en cuenta 
que el sector de los liberales que logra impulsar en la legislación federal 
la consolidación de los derechos y las garantías individuales, la propues-
ta monárquica pretende, bajo una preocupación más administrativa y 
racional, el retorno del binomio Estado-Iglesia con marcados elementos 
regalistas como lo habían mostrado sus propuestas de controlar y refor-
mar directamente a la Iglesia, lo que matiza el propio avance liberal. En 
buena medida, imperialistas y republicanos coinciden en su visión de una 
iglesia corrompida por el pasado colonial, al grado de que era necesaria 
la intervención del Estado para operar una reforma. Sin embargo, mien-
tras los imperialistas la plantean directamente, los republicanos buscan 
regular las funciones eclesiásticas sin un intervencionismo directo.

En las diferentes discusiones en el Congreso, los diputados liberales 
habían planteado, al mismo tiempo, la necesidad de reconocer la tole-
rancia de cultos como el hecho de que la sociedad debía ser educada con 
principios religiosos. En consecuencia con el cauce histórico de la religión 
dominante, dichos valores debían ser católicos, aunque algunos opinaban 
que no necesariamente tenían que ser los católicos. La propuesta de los 
monarcas coincide con esta primera idea de conservar un catolicismo 
capaz de fundar las bases morales de la población.

Sin embargo, las discusiones de los liberales sobre los derechos civiles 
reorientan la propuesta y empiezan a dominar las voces de los represen-
tantes que pretenden defender la “sana distancia” entre la Iglesia y el 
Estado, para no denostar las garantías individuales, pues la libertad de 



140 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

conciencia obliga a dar igualdad de oportunidades a todas las religiones. 
Desde esa perspectiva se considera que una religión de Estado terminaría 
por tiranizar las confesiones que no estuviesen protegidas, y mezclaría 
turbiamente los aspectos civiles y los eclesiásticos produciendo confl ictos 
de competencias.296

Una vez más la Iglesia católica norteamericana es punto de referen-
cia. Personajes como Francisco Zarco voltean la mirada a su episcopado 
teniendo como punto de refl exión, la reforma eclesiástica mexicana. 
El comentario más sobresaliente a ese respecto es sobre el concilio de 
Baltimore de 1866. Durante su estancia en los Estados Unidos pudo 
seguir de cerca los pormenores de la reunión. Particular atención le me-
rece la trayectoria eclesiástica en aquel país, pues en pocos años habían 
logrado aumentar las diócesis, los sacerdotes y sus templos, con una 
base económica respetable.297 Esto había sido posible, asegura Zarco, 
gracias a la serie de libertades y garantías otorgadas por el Estado a todas 
las religiones por igual.298 De no ser así, el protestantismo dominante 
habría impedido el desarrollo de las demás religiones, en detrimento de 
la libertad de conciencia de los individuos.

Zarco comenta que el catolicismo, como cualquier otra religión, 
goza en los Estados Unidos de “libertad de reunión para celebrar sus 
asambleas, de libertad de imprenta para publicar libros y periódicos, de 
libertad de palabra para predicar, de libertad de enseñanza para fundar 
escuelas, y sin restricción puede llamarse docente en este país”.299 La 
libertad garantizada por el Estado norteamericano demuestra que es 
posible la aspiración democrática del sentimiento religioso expresado en 

296 Pocos fueron los liberales que se proclamaron ateos, entre ellos Ignacio Ramírez 
es de los más recordados, frente a contemporáneos suyos que hablaban de la necesidad 
de conservar a la religión.

297 Zarco muestra que en menos de 60 años el catolicismo en Estados Unidos había 
logrado un avance signifi cativo, a través del contraste de dos fechas límite: 1808, cuando 
se contaba con una provincia, una diócesis, dos obispos, 68 sacerdotes, 80 templos y dos 
institutos eclesiásticos; y 1860, en que se tenían siete provincias, 48 diócesis, tres vicarías, 
49 obispos, 2 235 sacerdotes, 2 385 iglesias, 1 128 capillas y 48 institutos. “El Concilio 
plenario de Baltimore”, Nueva York, noviembre de 1866. Zarco, t. XIV, 1993, p. 123.

298 “El Concilio plenario de Baltimore”, Nueva York, noviembre de 1866, Zarco, 
t. XIV, 1993, p. 121.

299 “El Concilio plenario de Baltimore”, Nueva York, noviembre de 1866, Zarco, 
t. XIV, 1993, p. 124.



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 141

una “Iglesia libre en el Estado libre”.300 La ley no se interpone entre Dios 
y la conciencia para imponer una verdad religiosa, porque el Estado no 
tiene almas que salvar: “la adopción de una religión es para cada hombre 
un acto de libre albedrío”.301 Si bien eclesiásticos como Clemente de 
Jesús Munguía coincidían en que era tiránico que el Estado impusiese 
una religión, el matiz lo daba la excepción que hacía en caso de que la 
religión favorecida por los gobiernos civiles era ya practicada. Entonces, 
la protección legal se convertía en una defensa de la constitución social.302

En esos comentarios yace la crítica a las acciones de buena parte 
de la jerarquía mexicana en oposición al gobierno civil durante la Re-
forma, la guerra civil y la intervención francesa.303

Sin haber llegado a algo concreto con el papado respecto a sus pro-
puestas, el Imperio se apresuró a suscribir los decretos de desamortiza-
ción, al tiempo que asumió el patronazgo de la Iglesia católica. A menos 
de un año de las comunicaciones en donde la jerarquía manifi esta sus 
parabienes por la instauración de un imperio mexicano, se publica una 
serie de protestas por las ratifi caciones de varias leyes liberales. Labasti-
da intenta suspender el culto en las iglesias mientras no se llegase a un 
acuerdo, pero ello no hizo más que radicalizar la situación.304 El obispo 
Ormaechea previene a la población de no cumplir la legislación imperial 
sobre el registro civil, y a sus párrocos de no actuar como intermediarios 
entre las leyes y los fi eles.305

300 Pero no todo eran alabanzas al vecino país, Zarco afi rmaba que éste no había 
logrado consagrar efectivamente la igualdad entre los ciudadanos debido a la posición 
que mantenían los esclavos, porque como elemento de justicia y libertad la supresión 
de la esclavitud no debía retardarse.

301 “El Concilio plenario de Baltimore”, Nueva York, noviembre de 1866, Zarco, 
t. XIV, 1993, p. 125.

302 Véase Mijangos y González, 2006.
303 Desde los inicios de la intervención, varios fueron los artículos que denunciaron 

la participación del clero; por ejemplo, Guillermo Prieto afi rmaba que el clero “aplaude y 
canta el Te Deum del crimen”, convirtiéndose en “los gendarmes del invasor”. “La situa-
ción”, 12 de marzo de 1863, Prieto, Guillermo, Periodismo político y social, Boris Rosen 
Jélomer (comp.), México, Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, t. XXIV, p. 383.

304 Galeana, 1991, p. 70.
305 La ley establecía, al igual que los primeros decretos de los liberales republica-

nos, que los sacerdotes no efectuaran el matrimonio religioso sin que los interesados 
presentaran previamente el acta del matrimonio civil. El obispo Ormaechea respetó esta 
disposición, pero se negó a que los párrocos adoctrinaran a la población en ese sentido. 



142 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

En conclusión, se puede establecer que la política eclesiástica marcada 
por el Imperio siguió algunas medidas creadas por el gobierno liberal 
anterior, pero matizadas por el interés de conservar su patronazgo, que si 
bien no puede considerarse una medida antiliberal, sí es una posición que 
sectores radicales y moderados del liberalismo abandonaron formalmente 
hacia la segunda mitad del siglo XIX, pues no se le considera una exclusiva 
cuestión eclesiástica, sino un problema relacionado con el ejercicio de los 
derechos individuales. En cambio, en una versión distinta del liberalismo, 
el proyecto monárquico decide conservar un patronazgo eclesiástico, 
en un afán por construir un Estado fuerte que, por el momento, podía 
postergar el reconocimiento de los plenos derechos individuales, pues 
quedaba por resolver el fuero eclesiástico y, con ello, la igualdad jurídica.

A pesar de sus coincidencias, el discurso liberal de los imperialistas 
es distinto al que proponen los republicanos liberales. Precisamente sus 
propuestas concretas y la forma en que sustentan sus acciones de gobierno 
muestran una clara idea de esa diferencia. Los eclesiásticos muestran un 
punto de quiebre en la manera en que entienden el fundamento legal 
positivo del nuevo régimen. Para Labastida, la “verdadera” ley no se en-
contraba en “esas hojas de papel que contienen las combinaciones fi cticias 
y transitorias de la política humana, por más que la vanidad las apellide 
fastuosamente constituciones, el código fundamental de la sociedad 
civil; sino esa ley que el mundo encontró ya hecha cuando comenzó a 
existir; esa ley inmediatamente dictada por Dios, escrita después por su 
dedo mismo en las tablas de piedra, promulgada en todos los pueblos 
de la Tierra por los evangelizadores del mundo, explicada, sostenida y 
aplicada por esta Iglesia santa”.306

Siguiendo los argumentos esgrimidos cuando el registro civil fue creado por las Leyes 
de Reforma, se afi rmó que el matrimonio civil “pervertía” el sentido del sacramento 
matrimonial. Segunda Carta Pastoral que el Ilmo. Sr. Dr. Don Juan Bautista Ormaechea 
y Ernaiz Obispo de Tulancingo dirige al Venerable clero y fi eles de sus diócesis. México, 
Imprenta de Escalante y Andrade, 1866, p. 4. Otras protestas que se sumaron fueron las 
del obispo de Zacatecas: Carta Pastoral del Ilmo. Sr. Dr. y Lic. D. Ignacio Mateo Guerra, 
Primer Obispo de Zacatecas. Sobre los Mandamientos de Nuestra Santa Madre Iglesia. 
Zacatecas, impresa por Joaquín de Lorenzana, 1864.

306 Carta Pastoral que el Ilmo. Sr. Dr. D. Pelagio A. De Labastida y Dávalos dirige al 
venerable clero del arzobispado de México con motivo de su promoción a aquella arquidió-
cesis. Puebla, Tipografía de Pedro Alarcón, 1863, p. 25.



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 143

Para varios liberales, la ley era la expresión de la razón que dictaba, 
por encima de la realidad, un ideal transformador que imaginaba, pro-
ponía y adelantaba aspectos que no existían aún, pero que posibilitarían 
la construcción de un Estado con base en una serie de principios que 
era necesario establecer. Sin embargo, la problemática trayectoria de 
la Constitución de 1857 había producido mutaciones también en el 
sector liberal. Algunos liberales consideran que el problema radicaba 
no en el diseño político jurídico, sino en una defi ciente aplicación de 
la ley por parte del gobierno. De esa manera, Guillermo Prieto había 
pasado de afi rmar que las reformas no dieron los resultados esperados 
porque el gobierno había mostrado “más que una punible debilidad” 
en la aplicación de la legislación, a proponer que la Constitución de 1857 
debía suspenderse con el fi n de retomar el control de la administración 
y de reorganizar los poderes públicos.307 Ignacio Ramírez se sumaba a 
Prieto al evaluar que “entre la regla y la aplicación, se presentan obstácu-
los imprevistos los unos, y los otros compañeros inseparables de la orga-
nización, de la naturaleza y de las imperfecciones de la humanidad”.308 
Por ello, la postura de los conocidos “liberales moderados”, era moderada 
en cuanto a la consideración de la ley; personajes como Payno hacían 
referencia a que debía rescatarse el lado pragmático del gobierno y dejar 
a un lado la ley, cuya aplicación, afi rmaba, era imposible.

En los postulados de algunos imperialistas pareció dominar más 
un pragmatismo que pudo haberlos alejado de las posiciones liberales 
radicales, de ahí que se haya preferido instaurar un gobierno que fue-
ra capaz de dar “resultados” antes que seguir una serie de principios. 
Entonces, los imperialistas no sostuvieron el elemento transformador 
de la ley a la manera que lo hizo un grupo radical de liberales que se 
mostraba decididamente más secular. El Estado aplicaría disposiciones 
guiadas en principios generales de libertad y derechos con más límites 
que los controles impuestos por los liberales radicales. Los límites estaban 
dados por una constitución social católica que obligaba a ponderar las 
transformaciones.

307 Prieto, Guillermo, “Devolución del Convento de Santa Brígida”, El Monitor Re-
publicano, 4 de mayo de 1861, “Temores y esperanzas”, El Monitor Republicano, 5 de mayo 
de 1861, pp. 56-57, Prieto, t. XXIII, p. 52.

308 Ignacio Ramírez y Guillermo Prieto, “Las Leyes de Reforma y El constitucional. 
II”, El Monitor Republicano, 6 de agosto de 1861, p. 307.



144 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

La fallida experiencia monárquica lleva a un segundo exilio a impor-
tantes miembros del episcopado mexicano, entre ellos el arzobispo de 
México. Pero una vez más, el acusado radicalismo liberal cede ante las 
circunstancias y el presidente Juárez permite su regreso al país en 1871.

9. LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 

DE LAS LEYES DE REFORMA

La experiencia imperial es contundente a la hora de mostrar a ciertos 
grupos eclesiásticos los límites para lograr un cambio de gobierno desde 
la opción armada, mientras que para un sector de legisladores resulta 
evidente lo impostergable del reconocimiento constitucional (constitu-
cionalización) de la separación Estado-Iglesia, dejando de lado aspectos 
del pragmatismo político que habían mesurado, por momentos, la 
legislación en materia eclesiástica.

La primera discusión para el cambio es la reforma de algunos artícu-
los referentes al registro civil antes de que entrara en funciones el presi-
dente Sebastián Lerdo de Tejada.309 Después se presenta el proyecto de 
constitucionalización de las Leyes de Reforma en el Séptimo Congreso 
Constitucional de 1873, mismo que cierra el proceso de discusión cons-
titucional de la relación Estado-Iglesia. Las Adiciones contemplan un 
total de cinco artículos: 1o. sobre la independencia Estado-Iglesia; 2o. los 
actos del estado civil de las personas son competencia de las autoridades 
civiles; 3o. ninguna institución puede adquirir bienes con excepción de 
lo estipulado en el artículo 27 de la Constitución; 4o. la simple promesa 
de decir verdad y cumplir obligaciones, suple al juramento religioso y 
5o. el hecho de que nadie puede ser obligado a prestar trabajos personales 
sin la retribución adecuada y sin el justo consentimiento.310

309 Diario de Debates. Sexto Congreso Constitucional de la Unión. Tercer Periodo de 
1872, t. III, México, Tipografía del Partido Liberal, 1873. Sesión de 20 de septiembre 
de 1872, p. 48; se discute la gratuidad del Registro, sesión de 24 de septiembre 1872, 
pp. 76-78; sesión de 26 de septiembre de 1872, pp. 102-110; votación de la Ley, sesión 
de 27 de septiembre de 1872, pp. 116-177. Segunda lectura y se aprueba provisional-
mente la vigencia de la Ley del Registro Civil, Sesión de 1 de octubre de 1872, p. 135; 
aprobación de los artículos de la Ley, sesión de 26 de octubre de 1872, pp. 477-478.

310 Diario de Debates de la Cámara de Diputados del Sexto Congreso de la Unión. 
IV Periodo de 1873, t. IV, México, Imprenta de Irineo Paz, 1904. El proyecto fue 



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 145

A la misma época corresponde la discusión de algunos artículos que 
pretenden ser llevados a su forma más radical y contundente, como la 
propuesta de 23 de abril de 1873, que propone derogar el artículo 11 de 
la ley del 4 de diciembre de 1860, que permitía las ceremonias fuera 
de los templos con previa autorización de los gobiernos civiles. La mo-
difi cación formula la supresión total de las ceremonias religiosas fue-
ra de los templos, “porque donde no hay culto nacional, no se deben 
hacer demostraciones fuera de los templos”.311

También se vuelve a discutir el artículo 123, que permite la interven-
ción de las autoridades federales en materia de culto religioso y disciplina 
externa. Las preguntas que surgen son referentes a los límites y las facul-
tades de la federación y los estados para decidir sobre materias de culto, 
enfatizando que no se pretende cuestionar el derecho de los individuos 
a abrazar religión alguna, sino la autoridad de los gobiernos para regular 
la práctica externa del culto como un asunto de orden público.312

Finalmente, la separación Estado-Iglesia se aprueba, lo mismo que 
la prohibición de los actos religiosos fuera de los templos.313

De la misma manera, se refrenda, con base en las garantías indivi-
duales, la supresión de las comunidades religiosas, pues: “El Estado no 
puede permitir que se lleve a efecto, ningún contrato, pacto o convenio, 
que tenga por objeto el menoscabo, la pérdida o irrevocable sacrifi cio 
de la libertad del hombre, ya sea por causa de trabajo, de educación o de 
voto religioso. La ley en consecuencia no reconoce órdenes monásticas, ni 

presentado por la comisión formada por Manuel Dublán, Sánchez Mármol y Alcalde, 
Sesión de 22 de abril de 1873, pp. 264-265.

311 Intervención del diputado Baz, Sesión de 6 de mayo de 1873, Diario de 
Debates, 1904, p. 530. La propuesta fue aprobada en esa misma sesión, sin discutirse, 
por 101 votos a favor y 21 en contra.

312 Algunos diputados refi eren el artículo como atentatorio a la libertad de la práctica 
de cultos y del catolicismo, en tanto que los puntos sobre la vigilancia de las ceremonias 
fuera de los templos es un asunto “interno” que sólo atañía a los eclesiásticos defi nir. 
Para otros, no podía ser un asunto interno en tanto que se efectuaba en la vía pública, lo 
que los convertía en actos públicos sujetos a la vigilancia gubernamental. Intervención 
del diputado Ruelas, Sesión de 22 de abril de 1873, Diario de Debates, 1904, p. 274.

313 La separación Estado-Iglesia fue aprobada con 147 votos a favor. Sesión de 
22 de abril de 1873, Diario de Debates, 1904, p. 277. La Ley del 13 de mayo de 1873 
previno que ningún acto religioso podría tener lugar fuera del recinto de los templos. 
Sesiones de 1, 6 y 13 de mayo, Diario de Debates, 1904, pp. 459-460; 530-531 y 
622-623, respectivamente.



146 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

puede permitir su establecimiento, cualquiera que sea su denominación 
u objeto con que pretenda erigirse. Tampoco puede permitir convenio 
en que el hombre pacte su proscripción o destierro”.314

La prohibición al clero para que manejase más bienes de los necesarios 
a la reproducción del culto y al mantenimiento de iglesias también es 
aprobada.315 En la sesión de 26 de septiembre de 1873, pasa al ejecutivo 
el acta de reformas a la Constitución.

A diferencia de lo ocurrido en la asamblea de 1856-1857, en el 
Congreso de 1872-1873 se expone una actitud más decidida para consti-
tucionalizar las Leyes de Reforma, debido al difícil “periodo de transición 
violenta” que había experimentado con la resistencia antiliberal,316 con 
una guerra civil de por medio y una invasión extranjera que costaron la 
vida a importantes fi guras del grupo liberal. La gran infl uencia que el 
poder de la Iglesia ejercía en las acciones antiliberales justifi ca una mayor 
contundencia para asentar las bases constitucionales del control legal del 
Estado en determinados aspectos eclesiásticos.

CONCLUSIÓN

La discusión pública que genera el Congreso constituyente de 1856-
1857 es el espacio que permite el contraste de diversas ideas liberales. Por 
un lado, sectores eclesiásticos adscritos, desde las primeras décadas del 
siglo XIX, a ciertos principios liberales, y formados en una racionalidad 
secular que impulsa las nuevas concepciones del derecho natural, se ven 
en la disyuntiva de plantear distintos caminos a la participación de la 
Iglesia católica.

El punto de quiebre entre las posturas moderadas y radicales de las 
corrientes liberales –civil y eclesiástica– será la defi nición de las libertades 
individuales, la igualdad jurídica y la representación política del clero. La 
propia convocatoria al Congreso Constituyente de 1855 parece anunciar 
esa ruptura, pues retoma la restricción de los derechos políticos del clero 

314 “Reforma del artículo 5o. de la Constitución”, Sesión de 22 de abril de 1873, 
Diario de Debates…, 1904, p. 265.

315 Sesión de 22 de abril de 1873, Diario de Debates, 1904, pp. 266 y 268.
316 Ese punto era reconocido por los opositores de la constitucionalización de las 

Leyes de Reforma, como el diputado Castañeda. Intervención del diputado Castañeda, 
Sesión de 25 de abril de 1873, Diario de Debates…, 1904, p. 351.



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 147

como una acción política tendiente a disminuir su infl uencia de los es-
pacios públicos. Se considera que la cuestión política no es una actividad 
compatible con el ministerio sacerdotal, pues el clero que se involucra 
en asuntos y discusiones mundanas poco hace por mejorar la formación 
sacerdotal y, antes bien, lastima su decoro sacerdotal, particularmente 
cuando se involucran en discusiones que los hacen partícipes de bandos 
políticos en oposición a otros.

Las doctrinas jurídicas del iusnaturalismo de corte liberal favorecen 
el reconocimiento de los derechos individuales a la seguridad, propie-
dad, libertad de expresión, de pensamiento y la igualdad ante la ley. El 
individuo se erige como una nueva fi gura portadora de derecho, a la que 
debía reconocerse una serie de libertades y obligaciones en el derecho 
positivo. La discusión del plan constitucional entre 1856 y 1857, es el 
espacio para formalizar los cambios que se han operado en la sociedad 
y para sentar las bases legales de la organización del nuevo régimen que 
se proyecta.

La transformación de la dinámica Estado, Iglesia y sociedad no resul-
ta, en un primer momento, del ánimo por desplazar la presencia social 
del catolicismo, sino que es la defi nición de las garantías individuales 
lo que promueve el cambio de la condición legal y el posicionamiento 
social de la Iglesia católica. Ello resulta evidente en la forma en que su 
discusión se plantea en el Congreso: la tolerancia de cultos, la supresión 
de los fueros eclesiásticos, la desamortización de bienes de corporaciones 
eclesiásticas y la secularización de vínculos civiles.

Bajo una percepción más secularizada del derecho natural, la libertad 
religiosa se suma a los demás derechos individuales, como parte de los 
principios básicos que hacen posible las relaciones políticas, económicas 
y sociales entre los individuos, de formación e intereses heterogéneos. 
En ese sentido, al proyecto liberal interesó consagrar los derechos de las 
minorías disidentes. La nueva legislación busca establecer una serie de 
reglas de convivencia, claras y racionales, para zanjar rivalidades y dis-
cordias generadas en la convivencia social. Mediante la igualdad legal se 
pretendió establecer como única distinción entre los sujetos aquélla que 
surgiera de sus capacidades y talento personal, y ya no de los privilegios 
consignados en la legislación. Los sectores eclesiásticos adscritos a las 
posturas liberales moderadas transitarán a una posición conservadora, 
en algunos casos, radical, pues es justamente en la discusión en torno a 



148 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

la libertad y la igualdad donde dejaron ver sus posiciones conservadoras 
y sus reticencias a la propuesta liberal más radical y secular.

Los congresistas liberales, moderados y radicales, valoran el papel 
del catolicismo para la sociedad mexicana. Lejos de una posición anti-
católica, admiten la importancia de la extensión moral del catolicismo 
en las relaciones sociales como una forma de moderar la convivencia 
entre los individuos. A la religión se le reconoce una función social 
básica que, para los liberales moderados, debía extenderse al espacio 
público, en tanto que el catolicismo dotaba de una conciencia moral 
indispensable para guiar la conducta de los individuos, al dictar pautas 
de comportamiento y control social que facilitan el entendimiento y 
las relaciones pacífi cas entre las personas. No obstante, la postura más 
liberal de los congresistas se inclina por aceptar legalmente la tolerancia 
por ser un derecho natural que garantizaba la diversidad de pensamiento, 
sin oprimir a las minorías.

De igual manera, los sectores liberales también se ven obligados a 
replantear su propuesta. Con elaboradas justifi caciones, los congresis-
tas perfi lan un espacio para la transición política y social, a favor de la 
capacidad de adaptación y a la fl exibilidad institucional para lograr un 
equilibrio entre las demandas sociales y la capacidad de respuesta guber-
namental, es decir, se atiende a ciertos principios que buscan establecer 
la gobernabilidad. De esta forma, la circunstancia de la guerra civil hace 
que los congresistas opten por una decisión moderada y reconozcan 
la defi nición de la tolerancia como un asunto de orden público, cuya 
resolución debía aplazarse en espera de mejores condiciones para su 
promulgación.

A pesar de ello, los partidarios de la tolerancia logran tres puntos 
importantes: el primero es empujar la transformación en los estados de 
la federación, donde se debate la posibilidad de reconocer esa garantía 
en sus territorios; el segundo es que la omisión del artículo en la Consti-
tución implícitamente da fi n al exclusivismo religioso, por lo que la pro-
tección particular del catolicismo no sería más un asunto de Estado; 
y el tercero es que la omisión amplía los derechos individuales cuando 
suprime la obligación legal de profesar el catolicismo.

Pasar a los estados la discusión sobre el tema de la tolerancia de cultos 
evidencia el alcance que pudo tener el federalismo para empujar la con-
solidación de las libertades individuales, a través de los congresos locales.



 EL ESTADO Y LA IGLESIA FRENTE A LA CONSTITUCIONALIZACIÓN 149

La legislación sobre fueros es otro de los grandes temas para la reforma 
liberal, no sólo para asegurar la consolidación de las garantías individua-
les, sino para empujar la individuación de las identidades políticas, las 
reformas económicas, la reorganización de la justicia, la constitución civil 
del clero y su representación política, además del reconocimiento de la 
soberanía estatal. La secularización de los vínculos sociales es impulsada 
a través de la creación del Registro Civil y la formación de una legislación 
específi ca desarrollada en la codifi cación.

La desamortización de los bienes eclesiásticos opera en un doble 
sentido: por un lado, entra como parte del debate en torno al derecho 
de propiedad, es uno los pasos necesarios para garantizar la libre cir-
culación de la riqueza y los derechos económicos; por otro, en ciertas 
circunstancias, como en el caso de la diócesis de Puebla, se convierte 
en una forma de disminuir recursos y frenar la acción antiliberal de un 
sector del clero mexicano.

La primera etapa de la reforma liberal se ve condicionada por la 
falta de alianzas y de una negociación clero-gobierno, cuya relación se 
radicaliza luego del golpe de Estado de diciembre de 1857. A pesar de 
las resistencias y la radicalización de posturas, el proceso de seculari-
zación que favorece la pluralidad social y otras formas de sociabilidad, 
no tendría marcha atrás. Esto lo muestra la política imperial en materia 
eclesiástica.

Si bien, se puede establecer que el proyecto eclesiástico del Impe-
rio siguió algunas medidas del gobierno liberal anterior, su interés por 
conservar el patronazgo eclesiástico, en un afán de construir un Estado 
fuerte, postergó el reconocimiento de los derechos individuales estable-
cidos por la república liberal.

La gran infl uencia que el poder de la Iglesia ejerce en las acciones 
antiliberales justifi ca el mayor afán para asentar las bases constitucionales 
del control legal del Estado en determinados aspectos eclesiásticos. El 
Congreso de 1872-1873 cierra esta etapa de constitucionalización, con 
la incorporación de las Leyes de Reforma a la Constitución de 1857.





II. LA SECULARIZACIÓN JURÍDICA 
Y LA INSTRUMENTACIÓN 

DE LA REFORMA LIBERAL, 1870-1894

En el primer capítulo se ha explicado que parte medular del cambio 
liberal es la formación de un nuevo orden jurídico estrechamente ligado 
a la consolidación de los principios liberales. La Constitución de 1857 se 
convirtió en el principal texto jurídico que consagró los valores y princi-
pios de la nación que se pretendía formar. Sin embargo, para que dichos 
principios fuesen aplicados en las distintas materias que componían la 
vida secular del país, se requerían ordenamientos legales específi cos que 
les dieran operatividad. La pregunta es: ¿cómo pasar del hecho consti-
tucional a un proceso de institucionalización de los principios liberales? 
El problema que se presenta después de haber diseñado una carta magna 
con principios generales es el de instrumentar las nuevas instituciones 
jurídicas, políticas, económicas y sociales, situación que enfrenta al pro-
yecto liberal con sus posibilidades de aplicación reales.

Y es que, efectivamente, como señalan los propios jerarcas católicos 
mexicanos, la nueva legislación presentaba vacíos legales en términos 
de operatividad, es decir, no existía la pauta de cómo proceder, por 
ejemplo, en la formación de distintos juicios, el procesamiento de los 
reos, la comprobación de su culpabilidad, la designación de los jueces, 
las sanciones, las excepciones, etc. El nuevo régimen demandaba un 
cuerpo legal más acabado, que paulatinamente supliera la variedad de 
fuentes jurídicas del régimen anterior, a las cuales todavía se recurría. 
Para los juristas y diputados adscritos al iusnaturalismo liberal, es nece-
sario construir la seguridad jurídica con base en la elaboración de una 
normatividad específi ca de procedimientos, a través de un método de 
exposición simple y claro. La opción más viable es la creación de códigos 
de procedimientos legales.

[151]



152 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

La formación de los códigos constituye un proceso de transición 
legal, el cual se enfoca en este capítulo particularmente desde 1870 hasta 
mediados de la década de 1890, periodo en que se arma la discusión y se 
procede a elaborar la codifi cación y formar las instituciones que delimi-
tarán las competencias de los juzgados gubernamentales y eclesiásticos 
en el régimen liberal.1

Para explicar el proceso de transición jurídico y sus implicaciones 
en la relación Estado-Iglesia, dividiré este capítulo en dos partes. En la 
primera veremos cómo se planeó la instrumentación de los postulados 
liberales que permiten consolidar el tránsito hacia la secularización del 
derecho. En la segunda parte se seguirá la discusión y organización de 
códigos, atendiendo, de manera más específi ca, a la manera en que, a 
partir de ellos, se organiza el registro civil, como un elemento central 
que incidirá directamente en la relación clero-gobierno.

Se pretende partir de que la transformación liberal permite nuevas 
formas jurídicas como fundamento del Estado y el orden social, y plan-
tea una serie de postulados que transitan hacia una perspectiva estatal 
eminentemente secular. El cambio jurídico, por su naturaleza compleja, 
requiere de varias décadas de organización en las que la secularización 
va ganando terreno.

1. LA SISTEMATIZACIÓN 

DEL DERECHO LIBERAL MEXICANO

El pensamiento iusnaturalista liberal en México tuvo un desarrollo par-
ticular, pues asimiló las distintas nociones del derecho natural moderno 
sin romper tajantemente con la tradición anterior. Los planteamientos de 
las primeras generaciones de liberales mexicanos muestran la transición 
del derecho ligada a la transformación política del país. Este proceso de 

1 El primer código promulgado en la Ciudad de México en la segunda mitad 
del siglo XIX, con base en los principios establecidos en la Constitución de 1857 es el 
Código Civil del año de 1870, al cual siguieron el Código Penal (1871), el Código de 
Procedimientos Civiles (1871), el Código de Procedimientos Penales (1880), el Código 
Comercial (1884), un nuevo Código Civil y otro de Procedimientos Civiles (1884), 
otro Código Comercial (1890), un Código de Procedimientos Penales (1894), a los 
que se suman códigos como el de Sanidad y otros proyectos de códigos que fueron 
discutidos durante esta etapa.



 LA SECULARIZACIÓN JURÍDICA Y LA INSTRUMENTACIÓN DE LA REFORMA 153

cambio replantea aspectos importantes entre las propuestas teóricas y su 
práctica, consecuencia inevitable de la compleja realidad que deseaban 
transformar. No obstante, esa problemática genera una postura pragmá-
tica y fl exible en buena parte de los legisladores, quienes reconocen las 
inevitables contradicciones del proceso de transición legal en el cambio de 
régimen, y que nos lleva a pensar en la continuidad de un orden secular 
que no se entendía si no era vinculado al catolicismo y sus instituciones.

Para muchos estudiosos la mezcla entre el derecho y la política 
produce el declive del derecho como un instrumento netamente social 
para convertirlo en un instrumento del Estado, cuyo dominio lo reduce 
a su mínima expresión: la ley.2 Empero, las teorías jurídicas liberales son 
concebidas para transformar las áreas políticas, sociales y económicas con 
miras, no a lograr un Estado todo poderoso en sí mismo, sino un Estado 
garante de los derechos civiles. La separación entre el proyecto de Esta-
do y el derecho es prácticamente impensable, pues las distintas áreas que 
pretendían transformarse representaban nuevas expresiones secularizadas 
del interés común que demandaban un lugar en las leyes y en los textos 
jurídicos, como única vía para formalizar e impulsar el cambio.

Así, durante la primera mitad del siglo XIX, diversos autores plantean 
la necesaria reestructuración del derecho que, entre otras materias, refor-
mara las instancias judiciales a partir del reconocimiento de las garantías 
y los derechos civiles.3 Nuevos criterios emergieron y se mezclaron con 

2 Grossi, 1996, p. 42. Jaime del Arenal destaca la importancia del ascenso del 
positivismo formalista en la sujeción de los juristas a la ley y en la injusticia que re-
presentó “la adopción del modelo codifi cador francés”, Arenal Fenochio, Jaime del, 
“La escuela ‘mexicana’ de historiadores del derecho”, en Anuario Mexicano de Historia 
del Derecho, vol. XVIII, México, Instituto de Investigaciones Jurídicas, Universidad 
Nacional Autónoma de México, 2006, p. 60. Estas perspectivas tienen su origen en el 
mismo proceso de cambio del orden jurídico. Los eclesiásticos se refi rieron a la irrealidad 
de la nueva legislación, que era vista como simples “hojas de papel que contienen las 
combinaciones fi cticias y transitorias de la política humana, por más que la vanidad 
las apellide fastuosamente constituciones, el código fundamental de la sociedad ci-
vil…”, Carta Pastoral que el Ilmo. Sr. Dr. D. Pelagio A. De Labastida y Dávalos dirige al 
venerable clero del arzobispado de México con motivo de su promoción a aquella arquidió-
cesis, Puebla, Tipografía de Pedro Alarcón, 1863, p. 25.

3 Se pretendía lograr que se demostrara la culpabilidad de los acusados bajo evi-
dencias contundentes que, dado el caso, evitarían los castigos corporales. El sistema 
carcelario también estuvo a revisión, bajo el argumento de que debía humanizarse como 
una prueba del avance social, al mismo tiempo algunos juristas seguían manteniendo 



154 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

los anteriores, para ayudar a determinar los parámetros de la convivencia 
civil y los procedimientos judiciales, tratando de mantener un equilibrio 
entre el respeto a los derechos individuales y la necesidad de establecer 
una serie de seguridades sociales. En ese contexto, después del gran 
esfuerzo de elaboración constitucional cobra relevancia la construcción 
de instrumentos legales para desarrollar los preceptos contenidos en la 
carta magna, indispensables para motivar la práctica social de la ley. En 
el siguiente apartado se revisan la organización de la codifi cación y el 
recurso de amparo, como dos de los pilares que instrumentan y delimi-
tan los recursos y organismos encargados de manejar la justicia estatal.

La instrumentación de los códigos

Desde 1824, el sistema federal de la República Mexicana reconocía las 
facultades de los estados de la República para elaborar una codifi cación 
específi ca. Las legislaturas de los estados de Oaxaca y Zacatecas habían 
ejercido dichas facultades preparando, al menos, dos proyectos de código 
civil, entre 1827 y 1829; la legislatura de Zacatecas publicó el suyo en 
1829, y en 1831 fue conocida la primera parte del proyecto de Jalisco; el 
estado de Guanajuato convocó a un concurso para su elaboración.4 Estos 
primeros intentos de codifi cación son diferentes entre sí, por ejemplo, los 
de Jalisco y Oaxaca proponían la creación de un registro civil, aspecto que 
el de Zacatecas no contempló, pero incorporó, junto con el de Oaxaca, 
varias disposiciones sobre el contrato matrimonial. En 1843, con las Bases 
Orgánicas de la Nación Mexicana, se estableció que los códigos civil, 
penal y de comercio debían ser únicos para toda la República. Mientras 
tanto, para suplir ese vacío, varios juristas elaboraron compilaciones de 
leyes para la administración de la justicia y la enseñanza del derecho.5 

la prudente aplicación de la pena de muerte, pero ya no como un recurso vengativo 
o con fi nes expiatorios, sino como una medida secular, conveniente y razonada para 
restablecer el orden y la paz en la sociedad.

4 Icaza Dufour, Francisco de, “La codifi cación civil en México 1821-1884”, en 
Revista de Investigaciones Jurídicas, núm. 9, México, Escuela Libre de Derecho, 1985, 
pp. 273-274. González, 1988, p. 90.

5 Entre ellas destacó la obra de Juan N. Rodríguez de San Miguel, Pandectas Hispano-
Mejicanas, en donde se mezcla la legislación antigua con los principios establecidos por 
los congresos mexicanos después de la Independencia. El apremio por contar con nuevos 



 LA SECULARIZACIÓN JURÍDICA Y LA INSTRUMENTACIÓN DE LA REFORMA 155

Con la reinstauración del sistema federal en 1847, la facultad de elabo-
rar códigos regresó a la legislatura de los estados, y en varias de ellas se 
retomó la tarea de elaborar nuevos códigos.6

Debido a esta serie de cambios, se ha considerado que en la primera 
mitad del siglo XIX no existió un modelo de codifi cación propiamente 
dicho, a pesar de que todos tenían como referencia importante la divi-
sión temática efectuada por el código francés: civil, penal, mercantil, y 
procesal civil y procesal penal. No obstante, puede observarse que los 
códigos y sus proyectos mostraron un grado de secularización importante, 
en tanto que el Estado circunscribió para sí la competencia exclusiva de 
la administración jurídica, la cual había compartido con los tribunales 
eclesiásticos hasta la primera mitad del siglo XIX, cuando las faltas a la 
religión (pecados) todavía se consideraban delitos contra el Estado. El 
Proyecto de Código Penal del Estado Libre y Soberano de México, de 1848, 
es un ejemplo de ello, pues consigna en un apartado denominado “De-
litos contra la religión de Estado”, las faltas contra el catolicismo con 
base en el principio de la intolerancia religiosa. El proyecto establecía 
como delitos contra la religión: la blasfemia, los insultos a los ministros 
de culto y a los templos, la idolatría, la exhumación de cadáveres y los 
agravios cometidos contra ellos; la bigamia o matrimonio doble y el 
perjurio o juramento falso.7

Particularmente signifi cativa resulta la cuestión de la idolatría, defi -
nida como “el culto que se da a quien no debe darse, como a las criaturas 
o a un falso numen”.8 Esa disposición buscaba prohibir la práctica de 
cualquier sistema de creencias que no fuera el católico. Empero, ya no se 
condenaba a los idólatras, sino a quienes “indujeren a algunas personas a 
la idolatría”, es decir, a aquellos que difundieran otros principios religiosos 
que amenazaran el monopolio del catolicismo. Al no estipular castigo 
al supuesto idólatra, se dejaba un margen a la acción individual a favor 

códigos llevó a la idea de organizar un concurso convocado en 1845, por el ministro de 
Justicia, Vicente Riva Palacio, para impulsar la formación de estas obras.

6 Oaxaca, por ejemplo, organizó la revisión de su Código Civil de 1828, lo que 
dio como resultado una nueva versión del mismo, publicada en 1852.

7 Proyecto de Código Penal del Estado Libre y Soberano de México, presentado por el 
Sr. Magistrado D. Mariano Villela, al Honorable Congreso, Toluca, Imprenta de Juan 
Quijano, 1848, Libro III, Delitos contra la religión de Estado, pp. 22-24.

8 Título I, Art. 150, Proyecto de Código…, 1848, p. 23.



156 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

de la libre conciencia de los individuos para la práctica privada de sus 
creencias. Este código fi nalmente no entró en vigor, pero puede verse 
como una muestra de la transición secular del derecho en ese momento, 
pues al tiempo que inscribía varios postulados liberales referentes a los 
derechos individuales (con excepciones importantes como la libertad de 
conciencia), afi anzaba su compromiso de utilizar la fuerza pública y los 
recursos del Estado para proteger al catolicismo.9

No obstante, es la secularización del derecho, la defi nición de los 
derechos individuales y ciudadanos en la Constitución de 1857 y la 
organización de los poderes del Estado federal: ejecutivo, legislativo y 
judicial, los factores que obrarán un cambio sustancial en la naturaleza de 
la codifi cación. En este contexto, el poder federal, débil aún, va tomando 
el papel de poder central capaz de garantizar el ejercicio de la libertad y 
la aplicación de sus límites.

La Constitución se convierte en el principal cuerpo jurídico que sien-
ta las bases para estructurar el marco legal de acción con principios como 
la división de poderes, la soberanía popular, las libertades individuales 
y la igualdad jurídica de los individuos, entre otros. Al mismo tiempo, 
aumenta considerablemente la jurisdicción estatal, y se afi rma una nueva 
relación individuo-gobierno, por medio de instituciones seculares que 
sustraen a las personas de la acción de los tribunales clericales y benefi cian 
el creciente control estatal sobre la sociedad.10

Los códigos pasan de ser textos de referencia o simples compilaciones 
a convertirse en una elaboración sistemática y racional de los principios 
legales contenidos en la carta magna, lo cual es un cambio trascendente 
para el derecho natural de corte liberal.

Los legisladores pretenden convertir a los códigos en un arma ju-
rídica, al alcance de toda la sociedad, para la defensa de sus derechos 

9 En 1854 se expide el Código de Comercio de México, también conocido como 
Código Lares, el cual tuvo una vigencia importante a pesar de la inestabilidad política de 
la República, siendo reconocido por los liberales de Ayutla, el Imperio y la República 
Restaurada. Teodosio Lares participó en la comisión que elabora el código.

10 El título III de la Constitución de 1857 establece la estructura del Poder Judicial 
de la federación, el cual se deposita en tres instancias: la Corte Suprema de Justicia, los 
tribunales de distrito y los tribunales de circuito. Todo lo no especifi cado como parte del 
poder judicial federal, quedaba a la competencia de los poderes locales. “Constitución 
Federal...”, Título Tercero, De la división de poderes; Sección III, Del poder judicial, 
Arts. 90-102, en Zarco, t. II, 1990, p. 1009.



 LA SECULARIZACIÓN JURÍDICA Y LA INSTRUMENTACIÓN DE LA REFORMA 157

individuales, ya fueran económicos, políticos, judiciales, civiles, etc. En 
ese sentido, los textos tendrían que exponer de manera breve, sencilla y 
clara, los derechos y las obligaciones individuales. El objetivo de la co-
difi cación es, entonces, materializar los principios generales contenidos 
en la Constitución. Los códigos de procedimientos instruyen, tanto a 
los jueces como a los individuos, de los elementos específi cos necesarios 
para poner en práctica tales derechos en los respectivos juzgados así como 
las penas a la infracción de las leyes.

Desde 1856, Francisco Zarco propone la conveniencia de estable-
cer las bases para la elaboración de los códigos civiles, criminales y de 
procedimientos. En 1858, el abogado Justo Sierra O’Reilly se encarga 
de elaborar un proyecto de código civil, el cual queda terminado en di-
ciembre de 1859.11 En el contexto del fi n de la guerra civil, el proyecto 
se adopta como un código civil local por el estado de Veracruz-Llave, el 
cual se promulga el 5 de diciembre de 1861. Éste comprendía diversas 
disposiciones y comentarios cuyas fuentes remitían a textos recientes, por 
ejemplo: Concordancias, motivos y comentarios al Código Civil español de 
1851, elaborado por Florencio García Goyena, a las Leyes de Reforma, 
la Constitución de 1857, la ley de Matrimonio civil de 1859, y el código 
civil francés, entre otros.12 La discusión del texto fue inconstante, debido 
a la inestabilidad política y a la posterior Intervención Francesa, a pesar 
de lo cual algunos diputados pretendieron concluir ese proyecto al 
lado del gobierno monárquico. Una comisión designada por el empe-
rador continuó los trabajos de codifi cación que dieron por resultado la 
promulgación de dos de los cuatro tomos que comprendía el Código 
Civil del Imperio Mexicano en 1866. Sin embargo, la publicación total 
fue anulada a la instauración de la República.13

11 El Código Civil contenía la colección de leyes que fi jaban los derechos, deberes 
y obligaciones, particulares y recíprocos, de los individuos que formaban una sociedad. 
Véase este tipo de defi niciones en Código Civil del Distrito Federal y Territorio de la Baja 
California, México, Tipografía de José M. Aguilar Ortiz, 1873, p. III.

12 Para una revisión más detallada de la formación de los códigos véase González, 
1988; Cruz Barney, La codifi cación en México: 1821-1917. Una aproximación, México, 
Universidad Nacional Autónoma de México, 2004.

13 La comisión encargada de hacer la revisión durante el Segundo Imperio, estuvo 
presidida por Jesús Terán, Sebastián Lerdo de Tejada, Fernando Ramírez, José María 
Lacunza, Pedro Escudero y Echánove y Luis Méndez. Las fuentes de este Código son 
similares a las que propone el de Sierra O’Reilly, con la anexión de la Ley Orgánica del 



158 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

Los legisladores y juristas apremian la formación de los códigos por la 
necesidad de formar una normatividad de procedimientos que se adaptara 
a las circunstancias históricas del país. Varios contemporáneos acusan los 
límites que el progreso imponía a la legislación: “es también lamentable 
aberración del espíritu el pretender que un pueblo se engrandezca por la 
industria y el trabajo, que su comercio tome vuelo, cuando no puede dar 
un paso sin tropezar con una legislación basada sobre añejas ideas de la 
economía política o sobre los principios del servilismo y del exclusivismo 
comercial e industrial”.14

Otra comisión, formada por Isidoro Montiel y Duarte, Mariano Yá-
ñez, José María Lafragua, Rafael Dondé y Joaquín Eguía Lis, retomó los 
trabajos de Justo Sierra y del Código Civil del Imperio, para concluir una 
versión del Código Civil compuesta de cuatro libros que fue presentada 
al Congreso. Algunos diputados sugirieron que se discutiera capítulo 
por capítulo, pero por cuestiones operativas se terminó aprobando el 8 
de diciembre de 1870, entrando en vigencia en marzo del año siguiente 
para el Distrito Federal y Territorio de la Baja California. El Código es 
adoptado por las legislaturas de varios estados.15

Registro Civil, que contiene innumerables referencias doctrinarias de autores como 
Tomás de Aquino, Grocio, Puffendorf. Véase Cruz Barney, 2004, p. 56. Véase, además, 
Sánchez Dávila, Jorge A. (coord.), Libro del cincuentenario del Código Civil, México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas, Universidad Nacional Autónoma de México, 1978.

14 Méndez, Luis, “De las modifi caciones que ha tenido la legislación privada de los 
mexicanos en materia civil y penal”, en El Derecho, 29 de agosto de 1868, t. I, núm. 1, 
p. 4. Los jueces seguían fundando sus sentencias, por ejemplo, en las Leyes de Partida y 
la Novísima Recopilación de Leyes de Indias, las cuales no eran rechazadas totalmente, 
pero sí aspectos que todavía se conservaban en los procedimientos judiciales.

15 Código Civil del Distrito Federal…, 1873. El congreso del estado de Michoacán, 
por ejemplo, dispuso la adopción del Código Civil del Distrito Federal el 31 de julio 
de 1871. Con esta adopción, el Congreso michoacano abolió las disposiciones ante-
riores sobre las nuevas temáticas del Código Civil. Véase Código Civil del Estado de 
Michoacán de Ocampo, Morelia, Octaviano Ortiz (ed.), 1871. Chiapas fue otro 
de los estados en adoptarlo rápidamente, mediante un decreto del 18 de noviembre de 
1871. La adopción de Campeche fue un año después, mientras que en Aguascalientes 
fue aprobada por el Congreso local el 8 de enero de 1875. Véase Cruz Barney, Óscar, 
“La codifi cación en Michoacán de Ocampo durante el siglo XIX”, en Alfonso Jiménez, 
Óscar Cruz Barney y Emmanuel Roa Ortiz (coords.), Ensayos histórico jurídicos en 
México y Michoacán, México, Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto 
de Investigaciones Jurídicas, 2006, pp. 139-162.



 LA SECULARIZACIÓN JURÍDICA Y LA INSTRUMENTACIÓN DE LA REFORMA 159

No es de extrañar que se diera la vigencia de algunos cuerpos legales 
anteriores, particularmente del periodo colonial, tomando en cuenta 
que la transformación jurídica apenas había comenzado a formalizarse 
con la emisión de las leyes generales.16 Se puede afi rmar que el propio 
proceso de construcción e instrumentación del nuevo orden permite 
la permanencia de algunos usos jurídicos del régimen anterior, cuya 
vigencia fue requerida para la continuación de la práctica jurídica y la 
estabilidad del régimen.

La convivencia entre las disposiciones constitucionales y la legislación 
del antiguo régimen, había creado una situación desordenada y poco 
clara en términos de los procedimientos legales, como los ajustes entre los 
delitos y las penas, las omisiones, etc., que afectaban el desarrollo de 
los procesos judiciales, pues hacían confusa la administración de la justicia 
en varios puntos, generando una problemática que también intentó ser 
suplida pragmáticamente con el arbitrio del juez.17 Este problema no 
fue resuelto por los códigos de manera tajante.

La comisión encargada de elaborar el Código Civil de 1870 reco-
noce que ése es un complejo problema, y afi rma que lejos está de haber 
formado un código perfecto, pues para lograrlo sería necesario que el 
texto, “además de llenar todas las condiciones de justicia, equidad, orden, 
claridad y concisión” como las bases comunes a todas las leyes, estuviera 
“exactamente acomodado a las costumbres e índole del pueblo, de fácil 
y segura aplicación, y sobre todo que contuviera un precepto fi jo para 

16 Las Siete Partidas, la Recopilación de las Leyes de Indias y la Novísima Recopilación 
de las Leyes de Indias, entre otras. María del Refugio González afi rma que las más usadas 
en los procesos judiciales fueron las Partidas. En caso de que la nueva legislación no 
cubriera el aspecto legal consultado se debía acudir a la legislación vigente. González, 
1988, p. 42. Al mismo tiempo se produjo lo que se ha llamado la “vulgarización” del 
derecho castellano a través de la publicación de compendios y pequeñas recopilaciones 
que tuvieron por objetivo mostrar algunas disposiciones para la resolución de asuntos 
específi cos en los procesos judiciales.

17 El arbitrio judicial consistió en la facultad de los jueces para dictaminar en un 
proceso, a partir de su ponderación sobre las posibles soluciones válidas otorgadas por 
las fuentes judiciales. El cambio jurídico no negó la existencia radical del arbitrio, a 
favor de la ley, pero su funcionamiento fue replanteado a la luz de las transformaciones 
jurídicas liberales que, bajo ciertos límites, reconoció a los jueces la posibilidad de 
interpretar la ley y llenar los vacíos jurídicos existentes.



160 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

cada acto, porque sólo de esta manera podría decirse que la vida social 
del hombre estaba en todas sus partes bajo la sagrada custodia de la ley”.18

Entonces, el control legal es una aspiración más que una realidad, y 
se reconocía que la nueva legislación tenía límites pues era difícil “prever 
todos los actos que inspiran el interés y la malicia”.19 No obstante, era 
necesario sentar las bases para que esa aspiración se convirtiera en una 
realidad positiva.

La codifi cación civil

El amplio esfuerzo de codifi cación de la década de 1870 acompaña 
el fortalecimiento del sistema federal. En estos años la federación pretende 
fortalecer su esfera de acción propia y los recursos para garantizar, además 
de la libertad de los estados (ya esbozado en la Constitución de 1824), 
los derechos individuales y ciudadanos de la Constitución de 1857. La 
interacción entre los poderes de la federación, los estados y los individuos 
produce una serie de tensiones que es necesario equilibrar mediante la 
delimitación de la soberanía de los estados, los derechos individuales y 
ciudadanos, y las facultades de la propia federación.20

Los primeros códigos civiles atienden a las necesidades de orden y 
sistematicidad local que demanda la reforma liberal, fi jando el carácter 
secular de “los derechos, deberes y obligaciones, particulares y recíprocos 
de los individuos de un pueblo”, como dominio exclusivo de la admi-
nistración judicial.21

Los cuatro libros del Código Civil de 1870 estaban divididos de la 
siguiente manera: el primero, De las personas, contenía trece títulos que 
especifi caban la personalidad jurídica de los individuos, sus derechos y 
garantías individuales y la formalización y efectos de los vínculos sociales; 
en ellos se especifi caban los derechos de los nacionales y extranjeros, los 
objetivos y características del contrato matrimonial civil, la forma de 

18 La comisión estuvo integrada por Mariano Yáñez, José María Lafragua, Isidoro 
A. Montiel y Duarte, Rafael Dondé y J. Egía Lis. Parte expositiva. Código Civil del 
Distrito Federal..., 1873, pp. 1-2.

19 Parte expositiva. Código Civil del Distrito Federal..., 1873, p. 2.
20 Carmagnani, 1993, pp. 147-152.
21 El Código Civil del Distrito puesto en forma didáctica por el Lic. D. Raimundo 

Guerra (sin lugar y sin editorial), 1873, p. III.



 LA SECULARIZACIÓN JURÍDICA Y LA INSTRUMENTACIÓN DE LA REFORMA 161

certifi car el estado civil de las personas, el estatus de los menores y los 
mayores de edad, los aspectos sobre la paternidad, la patria potestad, de 
la emancipación, etc.22 El segundo libro, De los bienes, la propiedad y sus 
diferentes modifi caciones, estaba dividido en ocho títulos que establecían 
los tipos y los términos de la propiedad legítima, las formas de regular 
la circulación de los bienes y sus formas legales para usufructuarlos; 
además de establecer al trabajo como una forma de propiedad que 
suprimía la servidumbre, y reconocía la facultad de venderlo como 
una mercancía.23 El libro tercero, De los Contratos, es el más extenso, 
evidenciando la importancia que adquirieron los contratos en el dere-
cho moderno, como la expresión de las voluntades individuales libres 
que pactan sociedades con distintos fi nes, uno de los que se conside-
raron más importantes fue el económico.24 Las disposiciones del có-
digo tenían como objetivo regular los distintos tipos de contratos, para lo 
cual se estableció una tipología más o menos amplia, en términos de las 
obligaciones y derechos para las partes contratantes y la disposición de los 
bienes involucrados en ellos, quedando además establecida la forma en 

22 Libro Primero, De las personas, dividido en trece títulos: Título preliminar, De 
la ley y sus efectos, con las reglas generales de aplicación; Título I, De los mexicanos 
extranjeros; Título II, Del domicilio; Título III, De las personas morales; Título IV, 
De las actas del estado civil; Título V, Del matrimonio; Título VI, De la paternidad y 
fi liación; Título VII, De la edad menor; Título VIII, De la patria potestad; Título IX, 
De la tutela; Título X, Del curador; Título XI, De la restitución integrum; Títu-
lo XII, De la emancipación y mayor de edad; Título XIII, De los ausentes e ignorados.

23 Libro segundo, De los bienes, la propiedad y sus diferentes modifi caciones, dividido 
en ocho títulos: Título I, Disposiciones preliminares; Título II, De la división de los 
bienes; Título III, De la propiedad; Título IV, De la posesión; Título V, Del usufructo, 
del uso y de la habitación; Título VI, De las servidumbres; Título VII, De la prescrip-
ción; Título VIII, Del trabajo.

24 Libro Tercero, De los Contratos. Título I, De los contratos en general; Título II, 
De las diferentes especies de obligaciones; Título III, De la ejecución de los contratos; 
Título IV, De la extinción de las obligaciones; Título V, De la rescisión y nulidad de las 
obligaciones; Título VI, De la fi anza; Título VII, De la prenda y de la anticresis; Título 
VIII, De la hipoteca; Título IX, De la graduación de los acreedores; Título X, Del con-
trato de matrimonio con relación a los bienes de los consortes; Título XI, Del contrato 
de sociedad; Título XII, Del mandato o procuración; Título XIII, Del contrato de obras 
o prestación de servicios; Título XIV, Del depósito; Título XV, De las donaciones; Tí-
tulo XVI, Del préstamo; Título XVII, De los contratos aleatorios; Título XVIII, De la 
compra venta; Título XIX, De la permuta; Título XX, Del arrendamiento; Título XXI, 
De los censos; Título XXII, De las transacciones; Título XXIII, Del registro público.



162 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

que éstos quedaban disueltos. El cuarto y último libro sobre Sucesiones, 
aborda las formas de testar y heredar, con base en la libre voluntad y la 
propiedad individual, aunque se obtienen avances limitados.25

El 13 de agosto de 1872, se expidió el Código de Procedimientos 
Civiles, con la aprobación del proyecto elaborado por la comisión for-
mada por José María Lafragua, Mariano Yáñez, Manuel Dublán, Luis 
Méndez y Pablo Zayas. El Código de Procedimientos establecía las 
especifi cidades y la forma de operar del Código Civil. Ambos fueron 
revisados para ser corregidos y adicionados en sus contenidos desde 1875 
hasta 1880, cuando se aprobó la reforma del Código de Procedimientos. 
La práctica del Código Civil puso en evidencia “algunos defectos” que 
debían corregirse, pues ciertas circunstancias de su aplicación no habían 
sido previstas. Bajo la idea de que la práctica jurídica era el factor que 
actuaba como piedra de toque de las transformaciones legales, se decidió 
hacer un nuevo estudio del código para reformarlo.26 En 1884, después 
de que el Congreso otorgara facultades especiales al poder ejecutivo para 
dirigir los cambios en el Código Civil, se aprobó uno nuevo, en donde 
se reconoció el derecho de testar libremente.27 Los demás apartados del 
Código Civil fueron mantenidos, dando continuidad a los instrumentos 
creados para hacer operativos los principios liberales.

25 Los aspectos que pretende transformar la codifi cación son, por ejemplo, la 
obligación de testar la legítima, que disponía la transmisión de determinada cantidad 
de los bienes de los padres a favor de uno de sus hijos, sin dejarlos en plena liber-
tad de determinar el destino de sus posesiones. Libro Cuarto, titulado Sucesiones, el 
cual se divide en cinco títulos: Título I, Disposiciones preliminares; Título II, De la su-
cesión por testamento; Título III, De la forma de los testamentos; Título IV, De 
la sucesión legítima; Título V, Disposiciones comunes a la sucesión testamentaria y 
a la legítima.

26 La adopción del código por los estados había producido una uniformidad que 
quería conservarse, por lo cual se pretendió evitar que en vista de los inconvenientes 
mostrados en los códigos, las legislaturas decidieran su reforma. “Voto particular del 
Sr. Lic. Justino Fernández, miembro de la 1a. comisión de Justicia sobre el proyecto de 
reformar el Código Civil”. El Foro, t. XXII, 9 de enero de 1884.

27 Código Civil para el Distrito Federal y Territorio de la Baja California reformado 
en virtud de la autorización concedida al Ejecutivo por decreto de 14 de diciembre de 1883, 
México, Imprenta de Francisco Díaz de León, 1884. “Editorial. Parte expositiva del 
dictamen de la mayoría de la Comisión de Justicia de la Cámara de Diputados, relativo 
a la reforma del Código Civil del Distrito Federal y Territorio de la Baja California”. El 
Foro, t. XXII, 23 de marzo de 1884.



 LA SECULARIZACIÓN JURÍDICA Y LA INSTRUMENTACIÓN DE LA REFORMA 163

El 31 de mayo de 1884 fue aprobado el nuevo Código de Procedi-
mientos Civiles.28 Posteriormente, el presidente Díaz realizó un proyecto 
que se tenía desde hacía años: un Código Federal de Procedimientos 
Civiles. Éste se promulgó en 1896, con la intención de reorganizar y 
fortalecer el poder judicial de la federación sobre los estados, mismo que 
también fue reformado y promulgado nuevamente en 1908.29

La codifi cación penal

La formación del Código Penal fue más difícil de concretar. El Código 
Penal debía desarrollar no sólo una tipología de delitos, como se ha 
referido, sino especifi car los casos en que se daría la defensa de los dere-
chos. Las comisiones nombradas no lograron formular un texto acabado 
debido a la inestabilidad producida por la guerra civil y, más tarde, por 
la intervención. Durante el Segundo Imperio se trató de organizar uno 
y fue nombrada una comisión, integrada por Teodosio Lares, Urbano 
Fonseca y Juan B. Herrera, quienes tampoco pudieron llegar a concluir 
sus trabajos. Sin embargo, fueron dictadas varias leyes que pretendían 
regular la administración de la justicia, la organización del Ministerio 
Público y el arreglo de las prisiones, que complementarían la adopción 
de los códigos penales franceses de 1865 y 1866.30

Instaurada nuevamente la República, el presidente Juárez dispuso la 
continuación de los trabajos del Código Penal nombrando a una comi-
sión formada por Antonio Martínez de Castro, Manuel Zamacona, José 
María Lafragua, Indalecio Sánchez Gavito y Eulalio María Ortega. En 
noviembre y diciembre de 1869 se concluyen el primer y segundo libros 
del Código Penal, con base en la defensa de los derechos del individuo, en 
torno a su igualdad jurídica, seguridad, libertad y bienes. Parte importante 

28 Código de Procedimientos Civiles del Distrito Federal y Territorio de la Baja Cali-
fornia, México, Imprenta de Francisco Díaz de León, 1884.

29 Código Federal de Procedimientos Civiles y Ley Orgánica de los Tribunales Federales. 
Con notas, concordancias e inserción de las leyes a que hacen referencia o dejan de ser vigentes 
por el Sr. Lic. D. Antonio de J. Lozano, México, Imprenta de Eduardo Dublán, 1897.

30 Ley para la organización del Ministerio Público, que fue promulgada el 
19 de diciembre de 1865, mientras que las “Bases para la organización y el arreglo 
de las cárceles” corresponden a pocos días después, el 24 de diciembre de 1865”. 
Barney Cruz, 2004, p. 71.



164 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

de los textos es la precisión de los tipos de delitos y sus respectivas penas 
(corporales –cárcel y pena de muerte– y pecuniarias). El código afi rma, 
a partir de su nuevo carácter racional y sistemático, aspectos como la 
igualdad de los individuos ante la ley –por la cual se suprimen los fueros 
y los tribunales especiales, a excepción de los militares–; la seguridad de 
los individuos durante los procesos criminales, ya fueran víctimas o acusa-
dos, prohibiendo la aplicación de leyes retroactivas, y considerando a los 
acusados inocentes hasta que se comprobara su culpabilidad, mediante 
mecanismos que reducen los castigos corporales a la cárcel, entre otros.

En ese mismo año ya había entrado en vigor la Ley de Jurados, 
promulgada por el presidente Juárez y el ministro de Justicia de aquel 
entonces, Ignacio Mariscal. Para el tiempo en que se discutía el código de 
procedimientos penales, dicha ley ya enfrentaba varias críticas “a conse-
cuencia de algunos escandalosos veredictos y otros abusos lamentables”.31

El 4 de diciembre de 1871 se promulgó el Código Penal del Distrito 
Federal y Territorio de la Baja California, sobre delitos del fuero común 
y sobre delitos contra la Federación, mismo que, a diferencia del Código 
Civil, no fue adoptado de inmediato por los estados, sino remitido para 
su estudio y adaptación por los gobiernos locales.32

El Código Penal generó varias discusiones en las legislaturas locales, 
pues no todos los puntos contemplados se consideraron vigentes en toda 
la República. Algunos estados mostraban un importante avance en la 
elaboración de sus códigos penales, cuya exposición variaba en puntos 
particulares.

El Tribunal Superior del Distrito instó a que se presentara también 
el Proyecto del Código de Procedimientos Penales al Congreso y se 
incluyera en él la reforma de la Ley de Jurados. Desde el 4 de febrero 
de 1871, el presidente de la República había nombrado una comisión 

31 La Ley de Jurados fue promulgada el 15 de junio de 1869. Derecho penal. Ca-
pítulo II, p. 210.

32 Código Penal del Distrito Federal y Territorio de la Baja California, sobre delitos del 
fuero común, y para toda la República sobre delitos contra la Federación, México, Imprenta 
de Gobierno, 1871. Se enuncia que las fuentes del Código fueron: los códigos penales de 
Francia, de Bélgica (1867), el proyecto de Código de Portugal (1864), el Código Penal 
Portugués (1852) y el Código de Louisiana, el Código de Baviera (1813), el Código 
de Prusia (1851), el de España, la Novísima Recopilación, el Civil de Veracruz, entre 
otros; y autoridades como Jeremy Bentham y Alexis de Tocqueville, que serán referidos 
ampliamente por los juristas de la época. Véase Cruz Barney, 2004, p. 72.



 LA SECULARIZACIÓN JURÍDICA Y LA INSTRUMENTACIÓN DE LA REFORMA 165

para organizar el Código de Procedimientos, compuesta de los licen-
ciados Manuel Dublán, Manuel Ortiz de Montellano y Luis Méndez, 
a quienes posteriormente se agregaron José Linares, Manuel Siliceo y 
Pablo Macedo. El proyecto fue presentado a la Secretaría de Justicia en 
diciembre de 1872 y fue modifi cado por el ejecutivo; más tarde se entregó 
nuevamente al secretario de Justicia, quien instruyó algunos cambios, 
los cuales fueron dejados a la revisión de Dublán y Macedo, después de 
lo cual fue publicado en 1873 y difundido en los medios periodísticos 
a fi n de ampliar su discusión.

El código de procedimientos debía precisar las formas para mate-
rializar los artículos planteados en el código: la manera en que debían 
ordenarse los procesos; qué tipo de pruebas correspondía presentar y la 
temporalidad válida para hacerlo; los elementos para demostrar la cul-
pabilidad o inocencia de los individuos; la manera en que se llevarían a 
cabo las detenciones y averiguaciones; una clasifi cación de las penas que 
correspondía a cada delito, entre otros. Estos puntos suscitaron estudios 
específi cos de varios juristas.33

A diferencia de la legislación penal de la primera mitad del si-
glo XIX, los códigos posteriores a la Reforma liberal suprimen las viola-
ciones exclusivas al catolicismo para ampliar la perspectiva de las san-
ciones, con el fi n de garantizar la libertad de conciencia. Entonces, la 
cuestión religiosa sí tiene un espacio en los códigos penales, que plasman 
la separación Estado-Iglesia y los postulados de la ley sobre Libertad de 
Cultos de 1860, con importantes artículos como el 4o., donde reduce 
la autoridad penal de los eclesiásticos a una competencia exclusivamente 

33 Algunos de los artículos publicados en El Foro, sobre los aspectos sistematizados 
en la codifi cación son los siguientes: Rebollar, Rafael, “Clasifi cación de heridas y lesiones 
según el código penal”, 4 de enero; 15 y 17 de febrero de 1874, 12 de junio de 1874, 13 
de junio de 1874 y 14 de junio de 1874. Zúñiga, Mariano, “Clasifi cación de heridas y 
lesiones según el código penal” (respuestas I), 22 y 23 de enero de 1874. “Clasifi cación 
médico-legal de las heridas” (respuesta II), 8 de marzo; 28, 30 de abril, 2, 5 y 7 de mayo 
de 1874. Otros artículos planteaban exposiciones generales para introducir el nuevo 
código, mientras que se elaboraban disertaciones específi cas para clarifi car materias 
específi cas: Macedo, Pablo, “Apuntes sobre el Código de Procedimientos Criminales”, 
3 de mayo de 1874; “Responsabilidad criminal por detención arbitraria, ¿con arreglo a 
qué ley debe castigarse? ¿Está vigente para esa clase de delitos el Código Penal, en toda 
la República Mexicana?”, 28 de noviembre de 1874. “Los códigos. Código Penal”, 13 de 
febrero de 1874, “Los códigos. Código Penal (concluye)”, 14 de febrero de 1874.



166 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

espiritual; y el artículo 5o., que estipula el nuevo estatus legal de los pe-
cados: “En el orden civil no hay obligación, penas, coacción de ninguna 
especie con respecto a los asuntos, faltas y delitos simplemente religiosos; 
en consecuencia, no podrá tener lugar, aun precediendo excitativa de 
alguna iglesia o de sus directores, ningún procedimiento judicial o admi-
nistrativo por causas de apostasía, cisma, herejía, simonía o cualesquiera 
otros delitos eclesiásticos”. Por tanto, queda suprimido el procedimiento 
judicial por los delitos exclusivamente eclesiásticos, pero si éstos eran, al 
mismo tiempo, faltas a las leyes vigentes, serían juzgados por la autoridad 
competente, sin que pesara su trascendencia en el orden religioso. El 
artículo 23 precisa que los ministros que en ejercicio de sus funciones, y 
aprovechándose de ellas, ordenaran la ejecución de un delito o exhortasen 
a cometerlo, serían juzgados como cómplices por los tribunales civiles.34

El Código Penal de 1869 consigna, en un apartado denominado 
confusamente “Los delitos contra la religión”, aquellas transgresiones 
que impiden el ejercicio efectivo de la libertad religiosa, retomando la ley 
de 1860 casi textualmente.35 El Código garantiza la libertad para la ma-
nifestación de las ideas sobre cuestiones religiosas y para la publicación 
de breves, cartas pastorales y demás escritos sobre esas materias, siempre 
y cuando no incitasen a cometer ilícitos y no atacasen el orden y la moral 
públicas, la paz y la vida privada y todos aquellos derechos de los terceros, 
pues en tales casos se aplicarían las leyes vigentes para sancionarlos.36

Los delitos relacionados con las religiones no pretenden proteger 
la integridad de las creencias religiosas, sino resguardar un derecho 
individual que asegura la libertad de conciencia. Esa libertad implica 
la seguridad tanto de los cultos como de quienes los practicasen, pues 
se garantiza la integridad de todas las religiones instaladas en el país. 

34 “Ley sobre Libertad de Cultos”, Arts. 4o., 5o. y 23, 4 de diciembre de 1860, en 
Leyes civiles vigentes..., 1893, pp. 66-67 y 71.

35 Libro Segundo, Título II, “Delitos contra la religión”. Arts. 267-272. Código 
Penal del Estado de Veracruz Llave, presentado en proyecto a la honorable legislatura por el 
presidente del H. Tribunal Superior de Justicia C. Lic. Fernando de Jesús Corona, y mandado 
observar por el decreto número 127 de 17 de diciembre de 1868. Veracruz, Imprenta del 
Progreso, 1869, pp. 92-94.

36 Libro Segundo, Título II, “Delitos contra la religión”. Art. 267, Código Penal del 
Estado de Veracruz Llave..., 1869, pp. 92-93. “Ley sobre Libertad de Cultos”, Art.5o., 
4 de diciembre de 1860, en Leyes civiles vigentes..., 1893, pp. 66-67.



 LA SECULARIZACIÓN JURÍDICA Y LA INSTRUMENTACIÓN DE LA REFORMA 167

De ahí que la legislación penal especifi cara como delitos aquellos actos 
que impidieran el ejercicio libre y respetuoso de cualquier religión, san-
cionando los atentados contra los recintos, creencias y objetos de culto.37

Los códigos penales de los siguientes años catalogaron estas cuestiones 
de forma más precisa, como “delitos contra la libertad religiosa”, los cuales 
fueron desarrollados en apartados que estipulan materias como: la sanción 
por la violencia, de hecho y por injurias públicas, contra la práctica de 
los “ritos o las funciones” de cualquier culto permitido por el Estado; se 
contempla la protección a los ministros, quienes no podrán ser insultados, 
ni molestados en el ejercicio de las prácticas religiosas permitidas por la 
ley; se castiga a todo aquel que por medio de la violencia física o moral 
obligue a otra persona a practicar alguna confesión contra su voluntad, 
a guardar determinadas fi estas religiosas, o a no ejercer la religión que ya 
profesara; además se sancionaría a todo aquel que obligase a menores de 
16 años a adoptar una religión diferente a la de sus padres, y por último, 
se prohíben las persecuciones religiosas.38

Algunas de estas disposiciones fueron desapareciendo en las reformas 
que se practicaron a los códigos, pero la protección a la libertad de las 
prácticas religiosas y la naturaleza secular de la ley y de los tribunales 
civiles fueron conservadas. Es necesario insistir que ambos aspectos 
pretendían garantizar los principios constitucionales de la exclusiva 
jurisdicción del Estado para elaborar la ley y conocer de sus faltas, y la 
libertad de conciencia de los individuos, lo cual hizo que la Iglesia se 
quedara exclusivamente con los recursos de conciencia para imponer sus 
normas. Esta posición sería invariable en los códigos posteriores.

La discusión del Código de Procedimientos presentado en 1873, se 
extiende por más tiempo del planeado, dejando dispersa y confusa la 
cuestión de procedimientos judiciales, lo que posibilita un mayor espacio 
para el desarrollo del arbitrio judicial. No fue sino hasta el 15 de septiem-
bre de 1880, que se expide el primer Código de Procedimientos Penales, 

37 Libro Segundo, Título II, “Delitos contra la religión”. Arts. 268-269, Código 
Penal del Estado de Veracruz Llave, 1869, p. 93. Dentro de la cuestión religiosa también se 
encontraba penada la violación a los sepulcros y la exhumación de cadáveres sin permiso 
de la autoridad pública, igualmente contenido en la ley de 4 de diciembre de 1860.

38 Sección 47, “Delitos contra la libertad religiosa”. Arts. 951-946, Código Pe-
nal para el Estado libre y soberano de México, Toluca, Imprenta del Instituto Litera-
rio, 1875, pp. 218-219.



168 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

el cual pretende establecer reglas generales “para que el despacho sea 
uniforme en los tribunales del crimen, procurando extirpar corruptelas 
introducidas en nuestro foro y adoptando medios para hacer pronta y 
expedita la administración de la justicia penal”.39

Cabe mencionar que el debate de estos textos en el Congreso prác-
ticamente estuvo ausente, pues aunque se habla de la conveniencia de 
desarrollar amplias discusiones para conducir de manera más apropiada 
la legislación, la premura para aprobar los códigos y el trabajo acumulado 
en las sesiones lo impiden. Tras casi una década de que la codifi cación 
entrara en vigor, las comisiones nombradas para sus reformas reconocen 
las enormes difi cultades que implica el diseño de la especifi cidad jurídi-
ca. Y no podía ser de otra manera, pues el proceso de transición jurídica 
representa un gran esfuerzo por conciliar los principios constitucionales 
con la experiencia ganada en el foro, que obliga a amoldar varios de los 
principios doctrinales a las prácticas y valores imperantes en la sociedad.

El Código Penal fue reformado en 1884, y siete años después, la 
“Ley de jurados en materia criminal en el Distrito Federal” –de 24 de 
junio de 1891– fue adicionada al de Procedimientos, cuya elaboración 
estuvo a cargo de Rafael Rebollar, F. G. Puente y P. Miranda.40 En 1894 
se publica un nuevo Código de Procedimientos Penales, que incluyó 
algunos cambios al juicio por jurados y mostró un plano distinto del 
derecho mexicano. Éste plasma la positivización del derecho que reduce 
considerablemente los esfuerzos por establecer el diálogo entre la teoría y 
la práctica jurídica, postulando en primer término la elaboración teórica 
de la ley.

Pese a sus continuos cambios, la codifi cación civil y penal de la le-
gislación mexicana en la segunda mitad del siglo XIX, ayuda a estructurar 
la administración secular del gobierno: los aspectos de control, orden y 

39 Parte expositiva. Código de procedimientos penales, México, Imprenta del Comercio 
de Dublán, 1880. La comisión encargada de elaborarlo estuvo formada por Mariscal, 
entonces ministro de Justicia, Manuel Dublán, Pablo Macedo y Emilio Monroy, 
entre otros.

40 La comisión señalaba que la organización de este tribunal no presentaba “las 
sufi cientes garantías de acierto, para llenar la función social que conforme a su insti-
tución le estaba reservada”. Parte expositiva. Código de procedimientos penales para el 
distrito y territorios federales. Expedido por el Ejecutivo en virtud de la autorización que se 
le concedió por el Congreso de la Unión en 3 de junio de 1891, Imprenta y Litografía de 
F. Díaz de León y Sucesores, 1894.



 LA SECULARIZACIÓN JURÍDICA Y LA INSTRUMENTACIÓN DE LA REFORMA 169

justicia en la sociedad, con base en los principios liberales esbozados en 
la Constitución de 1857.

El avance de la secularización se manifi esta con más contundencia 
en dos aspectos presentes en la codifi cación civil y penal: por un lado, 
la delimitación de las esferas de competencia estatal y eclesiástica con 
argumentos que privilegian la conservación de los intereses generales 
del Estado, la sociedad y los individuos sobre los del catolicismo; y por 
otro, la ampliación de la jurisdicción del Estado a costa del control de-
tentado por la Iglesia, donde determinados aspectos de la conducta de 
la población, que resaltan por su interés social y moral, no se consideran 
más un dominio de ésta, sino de la competencia del poder judicial. A 
partir de entonces, las atribuciones sobre el comportamiento social son 
disputadas por los tribunales eclesiásticos y por los civiles.

La delimitación legal de la frontera entre los delitos civiles y religiosos 
inevitablemente produce algunas confusiones en la práctica, teniendo 
como consecuencia el desarrollo de una tensión clero-gobierno. El de-
sarrollo de la codifi cación civil, particularmente la creación del registro 
civil y su impacto en el plano local, es particularmente ilustrativa.

La historiografía ha referido dos versiones contrarias acerca del 
funcionamiento de los primeros años del registro civil en México: una 
es que la fuerza de la Iglesia anuló el desarrollo de éste; y la otra, que el 
Estado se impuso sobre las pretensiones eclesiásticas, logrando secularizar 
a la sociedad. Sin embargo, los casos concretos llevan a preguntarnos 
por la forma en que operan las dos jurisdicciones y por la manera en 
que se dirimen sus tensiones, en un escenario donde los dos actores se 
disputan la legitimidad y hegemonía de un importante espacio de con-
trol social. A este complejo escenario se añade la actitud de los diversos 
sectores sociales ante la disputa por su lealtad, pues no sólo la Iglesia 
tenía que apelar al convencimiento para hacer cumplir sus normas, sino 
también el Estado, porque a pesar de contar con medios coactivos para 
afi rmar su autoridad, la consolidación de los nuevos mecanismos legales 
dependió, en buena medida, de la aceptación y práctica que les dispensara 
la población.41 Esto lleva a preguntarnos por la forma en que opera la 

41 Por eso, en principio no se planteaba la imposición de una ley a través del sistema 
penal, sino instar a los individuos a conocer las “obligaciones” que demandaba la vida en 
sociedad y a cumplir con ellas. “Justifi cación de las Leyes de Reforma”, Veracruz, julio 



170 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

instrumentación del cambio jurídico y la interacción de la sociedad, el 
clero y el gobierno.

Para entrar a este punto se revisan los registros de las parroquias, 
los informes de los párrocos en el arzobispado de México, los informes 
sobre el registro civil y las memorias de gobierno, específi camente en 
las primeras décadas del funcionamiento del Registro, pues durante esa 
etapa se ponen en práctica la legislación orgánica sobre el Registro y los 
primeros códigos civiles.

2. EL REGISTRO CIVIL

La instrumentación del registro civil no fue fácil. La ley orgánica, de 
27 de enero de 1856, publicada antes de la separación Estado-Iglesia, 
todavía contempla la intervención del clero en la certifi cación matrimo-
nial, pues dispone a los curas la obligación de dar parte a las autoridades 
civiles de los matrimonios y bautizos que efectuaran diariamente, pero 
con la salvedad de que el sacramento debía celebrarse primero que el 
acto civil, otorgando al matrimonio religioso un carácter formal y una 
autoridad particular a los eclesiásticos.42

No fue sino hasta el decreto de separación Estado-Iglesia en 12 de 
julio de 1859, que se da un nuevo carácter a la formación del Registro, 
pues la secularización de la administración gubernamental y la legisla-
ción en material civil requirieron de la creación de un organismo estatal, 
secular –en sus fi nes y principios–, para sustituir la acción del clero en la 
certifi cación de la personalidad jurídica, y de todos aquellos actos rela-
cionados con el estado civil y la condición de los individuos. Primero se 
legisla la cuestión matrimonial, mediante la Ley del Matrimonio Civil 
de 23 de julio de 1859: “que reasumiendo todo el ejercicio del poder 
soberano, éste [El Estado] debe cuidar de que un contrato tan importante 
como el matrimonio, se celebre con todas las solemnidades que juzgue 

7 de 1859, Benito Juárez, Manuel Ruiz, Melchor Ocampo, Miguel Lerdo de Tejada. 
Juárez, t. II, 1972, p. 488.

42 “Ley Orgánica del registro civil, 27 de enero de 1857”. Artículos 48 y 65, en 
Dirección General del Registro Nacional de Población e Identifi cación Personal. El 
registro civil en México, antecedentes histórico-legislativos, aspectos jurídicos y doctrinario, 
México, Secretaría de Gobernación, 1982, p. 29.



 LA SECULARIZACIÓN JURÍDICA Y LA INSTRUMENTACIÓN DE LA REFORMA 171

convenientes a su validez y fi rmeza y que el cumplimiento de éstas le 
conste de un modo directo y auténtico”.43

El matrimonio, como contrato, se justifi ca como una institución 
social no religiosa, que sólo podía reconocerse si se celebraba frente a la 
autoridad civil, pues la sociedad “para todo” debía “bastarse a sí misma”.44

A pocos días se expide la Ley sobre el estado civil de las personas, en 
28 de julio de 1859, que permite la formación del registro civil, a partir 
del postulado de que el Estado ya no podía encomendar a la Iglesia “el 
registro que había tenido del nacimiento, matrimonio y fallecimiento 
de las personas, registros cuyos datos eran los únicos que servían para 
establecer en todas las aplicaciones prácticas de la vida el estado civil de 
las personas”.45

La legislación establece a los jueces del estado civil como las autori-
dades encargadas de “la averiguación y modo de hacer constar el estado 
civil de todos los mexicanos y extranjeros residentes en el territorio 
nacional, por cuanto concierne a su nacimiento, adopción, arrogación, 
reconocimiento, matrimonio y fallecimiento”. El juez otorgaba ese re-
conocimiento legal, como autoridad estatal y a nombre de la sociedad 
mexicana, a través de un escrito por el cual los individuos entraban en 
el goce de sus derechos y obligaciones jurídicas al tomar algún estado.46

43 La ley contenía un total de 31 artículos: “Ley sobre el Matrimonio Civil”, Vera-
cruz, 23 de julio de 1859. Dublán y Lozano, Decreto 5057, http://lyncis.dgsca.unam.
mx/harvest/cgibin/DUBLANYLOZANO/muestraXML.cgi?var1=8-5057.xml&var2=8.

44 “Circular del Ministerio de Justicia”. Veracruz, 23 de julio de 1859. Juárez, 
t. II, 1972, p. 522.

45 La ley estipulaba, en 43 artículos, la forma de expedir las actas de nacimiento 
(Arts. 24-28), matrimonio (Arts. 25-35), y fallecimiento (Arts. 36-43). “Ley Orgánica 
del Registro Civil”, Veracruz, 28 de julio de 1859. Dublán y Lozano, Decreto 5060 
http://lyncis.dgsca.unam.mx/harvest/cgibin/DUBLANYLOZANO/muestraXML.
cgi?var1=8-5060.xml&var2=8.

46 Las actas debían empezar de la siguiente manera: “En nombre de la República 
de México y como el Juez del estado civil de ese lugar, hago saber a los que la presente 
vieren y certifi co ser cierto, que en el libro número… del registro civil es a mi cargo, a 
la foja… se encuentra sentada un acta del tenor siguiente”. Art. 1. “Ley orgánica…”, 
Veracruz, 28 de julio de 1859. Dublán y Lozano, Decreto 5060. La codifi cación civil 
especifi có diversos aspectos que serían materia del Registro: la inscripción del nacimiento, 
la fi liación, las emancipaciones y habilitaciones de edad, las modifi caciones judiciales 
de la capacidad de las personas o que éstas han sido declaradas en concurso, quiebra 
o suspensión de pagos; las declaraciones de ausencia y fallecimiento; los matrimonios 



172 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

El clero y el gobierno frente al registro

Varios años transcurrieron desde las primeras disposiciones relacionadas 
con la creación del Registro, hasta la formación de los primeros códigos 
Civil y de Procedimientos, ya referidos. Durante ese tiempo, la expe-
riencia ya había mostrado las difi cultades para organizar y articular la 
infraestructura necesaria para formar las ofi cinas del Registro, lo que 
redunda en una escasa difusión del mismo entre la población.47 A ello se 
añade la oposición combativa de la jerarquía clerical en los primeros años 
del funcionamiento del Registro. A pesar de que el Estado asume for-
malmente el control ofi cial del Registro como parte de la administración 
pública, no evita que la Iglesia reclame su competencia sobre buena parte 
de ellos, por lo cual existen, simultáneamente, las dos jurisdicciones.48

La disputa Estado-Iglesia en torno al registro de los actos vitales 
de las personas se centra, particularmente, en el control de la cuestión 
matrimonial, sometida a la jurisdicción de ambas instituciones, pues 
las uniones conyugales se consideran la base de la estructura social. 
En términos de importancia, al matrimonio le siguen el registro de los 
nacimientos y las defunciones. Los dos últimos no se encuentran en el 
mismo estatus del matrimonio, pues “los primeros son puramente he-
chos físicos cuya existencia es completamente independiente de toda ley 
positiva, mientras que el segundo no puede existir sino acomodándose 
a lo que esta ley prescriba”.49 De lo cual resultaba que los nacimientos y 

y divorcios; la vecindad y nacionalidad; la patria potestad, tutela y demás representa-
ciones legales.

47 Los gobernadores de los estados y Distrito Federal y territorios, fueron los en-
cargados de designar el número y distribución de los jueces del Registro, de tal manera 
que a todos los habitantes de la República fuera accesible su localización. Se estableció 
una serie de requisitos para nombrar a esta autoridad –mayores de treinta años, casa-
dos o viudos y de notoria probidad–, pero se estableció que a falta de éstos, ejercerían 
como jueces del estado civil las personas que desempeñaren las funciones judiciales en 
primera instancia en el lugar designado. Art. 3, “Ley Orgánica...”, Veracruz, 28 de julio 
de 1859. Dublán y Lozano, Decreto 5060.

48 La Iglesia llevaba el registro de los bautizos (con información sobre el nacimiento 
y la fi liación del registrado), matrimonios, divorcios y defunciones, a los cuales añadía 
el estado religioso.

49 Méndez, Luis, “De las modifi caciones que va teniendo la legislatura pri-
vada de los mexicanos en materia civil y penal”, El Derecho, núm. 13, 21 de noviem-
bre de 1868, p. 206.



 LA SECULARIZACIÓN JURÍDICA Y LA INSTRUMENTACIÓN DE LA REFORMA 173

defunciones podían probarse por otros medios distintos a las actas del 
registro, pero no así el matrimonio.

Para la jerarquía clerical el matrimonio civil tenía dos delicadas 
implicaciones: la primera se refería a una serie de consecuencias de tipo 
moral-religioso, pues el nuevo carácter secular del matrimonio –que vino 
a confi rmarse como un contrato civil, sufi ciente en sí mismo y respaldado 
por instituciones seculares–, lo separaba de la solemnidad de lo sagra-
do, en los términos planteados por el catolicismo, lo cual para muchos 
católicos era lo que legitimaba al matrimonio. La segunda cuestión es la 
pérdida de la jurisdicción secular del clero sobre estos actos, a favor del 
reconocimiento de la autoridad del Estado.50

La postura ofi cial del clero católico considera que la separación 
del matrimonio civil y eclesiástico tendría un efecto negativo para los 
principios morales difundidos por el catolicismo, pues durante mucho 
tiempo el matrimonio religioso había sido la base legal predominante 
sobre la cual descansaba el modelo de familia de la sociedad mexicana. 
Se temía que la ausencia de los principios religiosos para establecer el 
compromiso matrimonial relativizara las obligaciones de los cónyuges, 
y trivializara lo que se consideraba un acto sagrado, lo cual trastocaría el 
orden moral y religioso que aspiraba normar la conducta de la sociedad. 
Una tercera consecuencia anunciaba no sólo la supresión de las facultades 
eclesiásticas sobre los aspectos seculares de la población, sino también el 
probable choque entre dos tipos de derecho sobre un mismo tema, que 
traería dilemas de conciencia entre la población.

Así, para la jerarquía, la creación del registro civil representaba una 
verdadera crisis social. Pero, ¿hasta qué punto eran diferentes ambos 
tipos de matrimonio?

La argumentación de la jerarquía clerical y los gobiernos civiles 
respecto a la función del matrimonio y sus fi nes eran, en términos 

50 La idea de que el matrimonio religioso era el único legítimo para la mayoría de 
la población fue reconocida por las autoridades judiciales como uno de los elementos 
utilizados por el clero para manipular a la población y detener el avance del Registro. 
“Consulta del gobernador de Coahuila sobre las reformas a la ley de registro civil”. 
México, septiembre 20 de 1883, en Ignacio Luis Vallarta. Archivo inédito, México, 
Suprema Corte de Justicia de la Nación, 1993, p. 250.



174 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

generales, los mismos.51 A pesar de que existían algunas diferencias 
puntuales respecto a los impedimentos que cada legislación establecía, 
como en el caso de los límites de consanguinidad entre los cónyuges,52 
las discrepancias más fuertes se presentaban sobre la forma de lograr la 
legitimidad del matrimonio, con base en un discurso que apuntaba 
la estructuración de dos trinomios: moral católica-sacramento-autoridad 
eclesiástica, frente a, moral secular-contrato-autoridad civil.

El matrimonio eclesiástico establece su legitimidad en la doble di-
mensión del matrimonio como convenio-sacramento, mediante el cual 
dos voluntades libremente decidían unirse, temporal y espiritualmente. 
El sacramento matrimonial signifi caba la gracia de Dios otorgada a la 
alianza perpetua entre un hombre y una mujer, orientada al bien de los 
cónyuges y a la procreación y educación de su descendencia. A pesar de 
que la jerarquía critica la inclinación materialista del matrimonio civil, 
también reconoce ampliamente las consecuencias materiales y jurídicas 
de dicho convenio, como la responsabilidad paterna de la manutención de 
la esposa y los hijos, el adulterio, el divorcio, etc. Al convenio-sacramento 
se agrega la fi gura del sacerdote, como autoridad eclesiástica necesaria 

51 En la discusión de 1857 sobre el contrato matrimonial y su posibilidad de disolver-
lo, los diputados no aceptaron la indisolubilidad del matrimonio, por lo que el divorcio 
civil, al igual que el eclesiástico, no produjo más que la separación de cuerpos: “porque 
la unión conyugal es inherente al estado social: porque el divorcio permitido siempre 
y la poligamia no puede producir mas que escándalos e inmoralidad… el matrimonio 
es indisoluble, y aun entre los salvajes, que no están muy lejos, el matrimonio es tam-
bién perpetuo, es indisoluble”. Intervención del diputado Arriaga. Zarco, t. II, 1990, 
pp. 730-733. Este principio de la indisolubilidad del matrimonio quedó forma-
lizado en los artículos 4 y 20 de la ley de 2 de julio de 1859.

52 El derecho canónico estableció una mayoría de edad para contraer matrimonio 
–con base en aptitudes físicas de los contrayentes–, de 12 años en la mujer y 14 en el 
hombre; igual requisito de la legislación civil que estipulaba lo mismo en un principio 
(artículo 5). Están también los límites de consanguinidad, que para las leyes civiles 
se extendía a los primos hermanos de línea colateral igual, mientras que la Iglesia los 
extendía hasta los primos segundos. No obstante, estos impedimentos no eran tan 
graves, pues en ambos casos se establecieron mecanismos de dispensa, por ejemplo, 
los gobiernos otorgaron habilitaciones para permitir a los menores de edad contraer 
matrimonio. Sobre los impedimentos y los mecanismos para dirimirlos véase “Circular 
del presidente interino de los Estados Unidos Mexicanos”, mayo 2 de 1862, en Leyes 
civiles vigentes..., 1893, p. 78.



 LA SECULARIZACIÓN JURÍDICA Y LA INSTRUMENTACIÓN DE LA REFORMA 175

para atestiguar la formalidad del acto, es decir, el cumplimiento de los 
términos y rituales establecidos por la disciplina eclesiástica.

El contrato civil del matrimonio pretende abarcar las dimensiones 
material y moral secular de éste. El matrimonio se entiende como un 
hecho jurídico mediante el cual dos voluntades libres (de un hombre 
y una mujer) acuerdan unirse –de ahí la idea de contrato–, para esta-
blecer una vida común, de ayuda mutua y gozar de todos los derechos 
y prerrogativas que las leyes civiles concedían a los casados.53 Para que 
el matrimonio civil tuviera efectos legales debía celebrarse con ciertas 
solemnidades, dentro de las cuales la presencia del funcionario público 
para acreditarla era insustituible. En sus disertaciones sobre el matrimo-
nio civil, Luis Méndez aseguraba que las leyes del registro civil no eran 
opuestas a las ideas religiosas y a la moral: “sino que antes bien contribuye 
a la conservación de tan preciosos bienes, dando mayor estabilidad y 
sanción más robusta al estado social del hombre”.54

El gran problema presentado a esta legislación es cómo sustituir la 
solemnidad del sacramento religioso, o dicho de otro modo, con qué 
principios sostener la solemnidad secular del matrimonio. Como res-
puesta, se trata de formar y consolidar el aspecto moral del matrimonio. 
Para ello, se dota de un amplio contenido moral a los intereses seculares 
de la sociedad, los cuales adquieren un carácter sagrado, que no está 
sustentado en principios religiosos, sino en el hecho de ser máximas 
de derecho natural que guían a los individuos en la convivencia y las 
relaciones sociales, haciendo de ellos principios sublimes e intocables.

La moral del matrimonio se estructura con base en cuatro preceptos: 
la autoridad social, el respeto, el honor y la justicia. La legitimidad del 
matrimonio civil se establece por la autoridad del conjunto social, a través 
de la celebración del contrato y su inscripción en el registro civil, como 
“el único medio moral” de hacer honorable la unión entre un hombre y 
una mujer y “fundar la familia, de conservar la especie y de cumplir las 
imperfecciones del individuo que no puede bastarse a sí mismo para llegar 

53 “Ley Orgánica del registro civil”, el 27 de enero de 1857. Arts. 1, 9, 16, en El 
registro civil en México…, 1982, pp. 29-30.

54 Méndez, Luis, “De las modifi caciones que va teniendo la legislatura priva-
da de los mexicanos en materia civil y penal”, El Derecho, núm. 13, 21 de noviem-
bre de 1868, p. 206.



176 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

a la perfección del género humano”.55 De ello también resulta la garantía 
de la justicia en el matrimonio, pues sólo con el contrato tendrían lugar 
una serie de efectos legales de justicia, que entre otros puntos, incluían 
el reconocimiento de los deberes y derechos por ambos cónyuges y para 
con los hijos que resultaran de esa unión.

Los preceptos de la ley matrimonial establecen las pautas del lazo 
moral contraído, expresado en un determinado tipo de normas para guiar 
la conducta considerada socialmente aceptable entre los contrayentes que, 
además de estipular expectativas sociales de género, para los hombres y 
las mujeres (el hombre debía mantener el hogar y otorgar protección a 
su esposa, mientras que ésta se comprometía a obedecerlo y atender su 
casa), establece condiciones de mutuo “respeto, deferencia, fi delidad, 
confi anza y ternura”. Por lo tanto, se reprueba la violencia física, moral y 
emocional: “nunca se dirán injurias, porque las injurias entre los casados, 
deshonran al que las vierte, y prueban su falta de tino o de cordura en 
la elección, ni mucho menos se maltratarán de obra, porque es villano 
y cobarde abusar de la fuerza”.56

Esta moral secular debía estar más allá de la profesión de cualquier 
religión, de tal suerte que la exigencia de un comportamiento justo, ho-
norable y ejemplar por parte de los individuos, era una condición para 
toda la sociedad, independiente de sus creencias espirituales, y en armo-
nía con la garantía de conciencia entre los individuos.57 Es conveniente 
reiterar que el matrimonio civil tenía la virtud de contemplar ambas 
condiciones: al tiempo que protegía el derecho de los individuos a unirse 
en legal y legítimo matrimonio, cuidaba la libertad que cada uno tenía 
de solemnizar su unión o no por algún ritual religioso. De esa manera, 
el Estado mexicano, a través del registro civil, reconocería el contrato 
matrimonial de todos los individuos, independientemente de su religión.

A pesar de las discrepancias por la naturaleza distinta entre el sa-
cramento y el contrato civil, la diferencia más signifi cativa radica en el 
último elemento de cada trinomio, es decir, en la autoridad designada 

55 “Epístola” de Melchor Ocampo, 19 de julio de 1859, El matrimonio ci-
vil…, 1859, p. 13.

56 “Ley Orgánica del registro civil”, 27 de enero de 1857. Artículo 15, en El registro 
civil en México…, 1982, p. 29.

57 Méndez, Luis, “De las modifi caciones que va teniendo la legislatura privada 
de los mexicanos en materia civil y penal”, en El Derecho, 21 de noviembre de 1868, 
pp. 203-208.



 LA SECULARIZACIÓN JURÍDICA Y LA INSTRUMENTACIÓN DE LA REFORMA 177

para conocer directamente sobre los mismos. Ello extendió la dispu-
ta Iglesia-Estado más allá del plano ideológico, para ubicarlo en una 
abierta pugna político-administrativa por el control de los espacios de 
jurisdicción encargados de administrar los matrimonios. Tanto en el 
matrimonio eclesiástico como en el civil, los celebrantes son quienes 
dan vida al matrimonio, y no los jueces civiles o los eclesiásticos, pero 
la presencia de ambas autoridades tiene un peso importante para el re-
conocimiento legal y sacramental de los matrimonios, pues atestiguan, 
autorizan y declaran el convenio de un matrimonio libre y válido, es 
decir, efectuado “con todas las solemnidades... y que el cumplimiento de 
éstas conste de modo directo y auténtico”.58 Ninguna otra fi gura podía 
sustituir a estas autoridades, por lo tanto el matrimonio sólo es válido 
ante sus instancias respectivas.

El registro secular de los actos vitales de las personas permite a 
la administración estatal competir por el control social a costa de la 
hegemonía detentada por la Iglesia en esa área. Ello genera una dispu-
ta que no es meramente ideológica, sino por el control de los espacios de 
representación y jurisdicción administrativa sobre buena parte de la vida 
secular de la población. La pugna es protagonizada por los funcionarios 
civiles y los párrocos, ambos en su calidad de representantes del poder 
estatal y eclesiástico.

La dimensión local de la disputa por el control 
del registro civil

La promulgación del Código Civil, del Código de Procedimientos y de 
leyes específi cas para la organización de los tribunales, vino a fortalecer 

58 “Circular del Ministerio de Justicia e Instrucción Pública”, 31 de julio de 1859, 
en Leyes civiles vigentes..., 1893, p. 47. El Concilio de Trento estableció que los minis-
tros del matrimonio son los contrayentes, no los sacerdotes. Por ello, el sacramento 
del matrimonio no necesita, como tal, la bendición del sacerdote, la cual se constituyó 
a manera de un precepto eclesiástico que atestiguaba la validez del acto. No fue sino 
hasta 1907, que la Sagrada Congregación del Concilio estipuló la participación activa 
del sacerdote para pedir a los contrayentes la manifestación de su consentimiento. El 
gobierno civil también reconoce que en el matrimonio “los ministros celebrantes son 
los mismos contrayentes, y el párroco un simple testigo condecorado y fi dedigno...”. 
“Circular de la Secretaría de Estado y del Despacho de Gobernación”, 6 de agosto de 
1859, en Leyes civiles vigentes..., 1893, p. 60.



178 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

la organización del registro civil, pero no se consideró sufi ciente para 
adelantar al dominio detentado por la jurisdicción eclesiástica.59

Los esfuerzos de los gobiernos locales por lograr el control de la 
administración matrimonial toman dos vías: en la primera el gobierno 
federal, a través de la disposición del 5 de diciembre de 1867, deter-
mina la regularización de todos los matrimonios religiosos vigentes, 
celebrados antes y/o después de las leyes reglamentarias del matrimonio 
de 1859, y de aquellos acreditados durante la intervención, bajo las dis-
posiciones imperiales.60 Con esta primera prevención no se regularizan 
los matrimonios, pues a pesar de que el Código Civil de 1871 avanza 
en la ordenación de las pautas legales, la instalación de las ofi cinas del 
registro en las municipalidades comprendidas en el arzobispado de 
México es, hasta cierto punto, lenta, obstaculizando el control efectivo 
del registro, por lo que la disposición para regularizar los matrimonios 
religiosos celebrados después de la codifi cación civil se mantuvo vigente 
durante toda la década de 1870 y parte de la siguiente. A este esfuerzo se 
añaden las reformas de 1873, que al incluir las Leyes de Reforma en la 
Constitución de 1857, afi rman el control estatal sobre los actos vitales 
de las personas. Concretamente, el artículo 2o. del decreto de Adiciones 
y Reformas a la Constitución Política de la República Mexicana, estipula 
que el matrimonio es un contrato civil y que éste, y los demás actos de 
la vida civil de los individuos, son jurisdicción de las autoridades civiles, 
teniendo la fuerza y la validez que les otorgaran las leyes.61

59 Los registros de la Ciudad de México de 1868 mostraban un número muy 
reducido de matrimonios y una desproporción importante en comparación con las 
defunciones y nacimientos. Méndez, Luis, “De las modifi caciones que va teniendo la 
legislatura privada de los mexicanos en materia civil y penal”, El Derecho, núm. 13, 
21 de noviembre de 1868, p. 205. Para los gobiernos civiles se volvió imperioso pro-
mover, particularmente por medio de la prensa, las bondades de la nueva legislación y 
la utilidad de que los individuos inscribieran legalmente sus acciones para que fueran 
reconocidos sus efectos jurídicos y las consecuencias negativas que podía producir la 
falta de una certifi cación legal.

60 “Ley que prescribe reglas para la revalidación de las actuaciones hechas y senten-
cias pronunciadas por los tribunales del gobierno usurpador”. Benito Juárez, 20 de agos-
to de 1867. El Derecho, núm. 5, 26 septiembre de 1868, p. 80 y núm. 6, 3 de octubre 
de 1868, pp. 95-96 y núm. 5, 26 septiembre de 1868, pp. 89-90.

61 En 1873, la Ley de Reformas y Adiciones Constitucionales introdujo en el texto 
constitucional el artículo 130, que establecía al matrimonio como un contrato civil y 
de la exclusiva competencia de las autoridades seculares. Dublán y Lozano, Legislación 



 LA SECULARIZACIÓN JURÍDICA Y LA INSTRUMENTACIÓN DE LA REFORMA 179

La segunda vía, instrumentada particularmente por los gobiernos 
locales, surge en la circunstancia de la escasa respuesta inicial de la 
población al registro, complicando la recopilación de datos para la for-
mación de estadísticas de población, base para elaborar los programas 
de acción gubernamental. En respuesta, las autoridades civiles de varias 
localidades piden directamente auxilio a los eclesiásticos para compo-
ner sus registros a partir de la información contenida en los libros de 
sacramentos, a pesar de que las resoluciones marcaban lo contrario.62 Las 
autoridades también exigen a los eclesiásticos una labor de convenci-
miento entre la población católica a favor del registro civil.63

Ambas demandas son una contradicción difícil de ignorar, pues pre-
tenden continuar con la vinculación clero-gobierno de la ley de enero de 
1857, pero de manera más radical, al condicionar la celebración del acto 
religioso. Contrario a lo estipulado por la ley del Matrimonio Civil de 
1859, los gobiernos locales expiden decretos prohibiendo a los párrocos 
la administración de los sacramentos, si los contrayentes no presentan 
sus comprobantes de la ofi cina del Registro. Para 1865, las leyes del 
Segundo Imperio refrendan esa petición, imponiendo a los católicos el 
matrimonio civil y eclesiástico por medio de una serie de multas a los 
eclesiásticos en caso de que no exigieran como condición la boleta de 
registro. El congresista Luis Méndez asegura que estas condicionantes son 
“una restricción a la libertad, que nunca es tan preciosa como cuando se 

mexicana, en Legislación mexicana ó colección completa de las disposiciones legislativas 
expedidas desde la Independencia de la República ordenada por los licenciados Manuel 
Dublán y José María Lozano, t. XII, México (s/e),1876-1904, pp. 501 y 503.

62 El prefecto de Tulancingo había consultado si los curas párrocos debían hacer 
los bautismos antes o después de efectuado el registro. La Secretaría de Gobernación 
responde que debía exigir a los padres de familia, el registro de sus hijos “sin injerirse 
la autoridad civil en lo relativo a los actos eclesiásticos del bautismo”. “Circular de la 
Secretaría de Estado y del Despacho de Relaciones Exteriores”, 23 de mayo de 1861 en 
Leyes civiles vigentes..., 1893, p. 80.

63 Algunos historiadores muestran las pretensiones excesivas de las autoridades 
seculares respecto del registro civil, como algo propio de las Leyes de Reforma y de 
toda la legislación liberal, sin hacer notar que esto es una contradicción hacia los pro-
pios principios de la doctrina liberal. Así, se menciona que la administración de los 
sacramentos depende de que no se apliquen las Leyes de Reforma, porque éstas son, de 
origen, contrarias a los sacramentos o intereses eclesiásticos. Véase, por ejemplo, Chávez 
Sánchez, Eduardo, La Iglesia de México, entre dictaduras, revoluciones y persecuciones, 
México, Porrúa, 1998, p. 5.



180 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

trata de prácticas religiosas, que por su propia naturaleza no deben tener 
más móvil que la conciencia del individuo”.64

Al triunfo liberal de 1867, las autoridades civiles de distinta jerarquía 
informan que la propaganda negativa emprendida por la jerarquía cle-
rical para desacreditar la legitimidad de las instituciones y disposiciones 
gubernamentales, había contenido la aceptación del registro civil. Por 
ello, una vez restaurada la República y en el contexto de la discusión y 
aprobación del primer Código Civil, varios gobernantes locales retoman 
la pretensión de consolidar al registro civil, obligando a la participación 
del clero parroquial. Hasta las legislaturas estatales llega la discusión de 
esta posibilidad, por ejemplo, Jalisco, Yucatán y Tabasco. Algunas asam-
bleas parecen no percatarse de la falta que implicaba obligar al cle-
ro a participar de las actividades gubernamentales frente a la declarada 
independencia Iglesia-Estado. En Jalisco, por ejemplo, se refi eren las 
circunstancias excepcionales de la República y “la tenaz resistencia del 
clero a atacar y obsequiar las prevenciones de las Leyes de Reforma, y 
la poderosa infl uencia que el fanatismo ejerce aún sobre las masas”.65

Así, se recurre al paradójico intento de vincular a los eclesiásticos en la 
disminución de su propia representatividad social cuando las autoridades 
civiles envían comunicados a los párrocos para solicitar su participación 
en dos tipos de registros: el primero, la formación de una estadística sobre 
cultos que demanda la noticia, por municipalidades, sobre el número de 
parroquias existentes en el territorio, cuántos sacerdotes las atienden, la 
jurisdicción eclesiástica a la que pertenecen, y el número de fi eles que 
acuden a ellas; el segundo es una petición a los eclesiásticos para 
que motiven en los católicos el registro de los nacimientos de sus hijos, los 
matrimonios y las defunciones. El registro también contribuiría a formar 
una estadística de población, considerada de vital importancia para la 
administración gubernamental de cada estado de la República, pues el 
control estadístico de la población debía ser la base de la planeación de 
políticas económicas, de sanidad, etcétera.

64 Méndez, Luis, “De las modifi caciones que va teniendo la legislatura pri-
vada de los mexicanos en materia civil y penal”, El Derecho, núm. 13, 21 de noviembre 
de 1868, p. 205.

65 “Consulta del gobernador de Coahuila sobre las reformas a la ley de registro 
civil”. México, septiembre 20 de 1883, en Ignacio Luis Vallarta…, t. II, 1993, p. 240.



 LA SECULARIZACIÓN JURÍDICA Y LA INSTRUMENTACIÓN DE LA REFORMA 181

Las disposiciones sobre el registro suscitan nuevas fricciones entre el 
clero y el gobierno, pero es necesario preguntarnos por la especifi cidad 
de esta circunstancia: ¿signifi caría la continuidad en la radicalización de 
posturas entre ambas autoridades?, y ¿cuáles son los efectos de la rup-
tura del espacio dominado por la Iglesia en el registro de los actos 
vitales de las personas, frente a los intentos del Estado por construir su 
hegemonía en esa área?

A diferencia de la disputa presentada por la cuestión de la tolerancia 
de cultos y del juramento constitucional, que en los primeros años de la 
Reforma había polarizado el discurso y la acción de los involucrados –de 
donde resultó la renuncia de varios funcionarios públicos que se vieron 
en la disyuntiva de prestar el juramento constitucional o renunciar a su 
trabajo–, con el registro civil se empuja la recepción de la legislación libe-
ral y de los nuevos instrumentos creados para hacer que todos los sujetos 
de derecho, la Iglesia incluida, hicieran valer sus prerrogativas jurídicas.

La demanda de las autoridades para la participación del clero en el 
registro civil, se da con mayor insistencia desde 1867, y produce varias 
respuestas clericales que procuran trascender las experiencias bélicas de 
la guerra civil y la intervención. Las comunicaciones presentadas en-
tre las autoridades civiles y eclesiásticas a partir de estos casos, no hacen 
sino mostrar la diversidad de posturas de eclesiásticos. Por lo menos, po-
demos caracterizar dos grandes respuestas por parte del clero parroquial y 
la jerarquía: por un lado, se recurre a los mecanismos formales que brinda 
la transformación legal liberal con el fi n de frenar la presión ejercida por 
los gobiernos; por otra parte, se aceptan, de manera incondicional, las 
disposiciones gubernamentales.

A partir de ahí se derivan dos aspectos trascendentes que caracteri-
zan la reorientación de las relaciones Estado-Iglesia, en el contexto de 
la instrumentación legislativa de la Reforma liberal: el primero es que 
los sectores clericales disponen de los elementos legales que otorga el 
régimen liberal para hacer efectivos sus derechos y dirimir así sus con-
fl ictos con las autoridades gubernamentales, reclamando la efectividad 
del principio de separación Estado-Iglesia; el segundo aspecto refi ere 
los intentos de la jerarquía por moldear la diversidad de respuestas de los 
ministros para lograr un argumento uniforme, que permita encauzar la 
disputa al plano legal, a través del uso de los recursos creados y garantiza-
dos por el Estado, actitud que ayuda al fortalecimiento de los principios 
liberales y de sus instrumentos legales.



182 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

Así, encontramos a un sector clerical que se pronuncia por no ceder 
a las pretensiones de los gobiernos temiendo por las “terribles” conse-
cuencias que pudieran acarrear para la Iglesia. Su negativa a participar 
formalmente con las autoridades civiles refi ere argumentos legales que 
remiten, por un lado, a sus derechos como eclesiásticos, a su libertad 
como párrocos de respetar los límites dictados por su conciencia en 
calidad de religiosos y al principio legal de la separación Estado-Iglesia 
que los había emancipado de participar en los negocios gubernamentales.

Tal fue el caso de un grupo de sacerdotes del arzobispado de México 
que, a través de una representación dirigida al ministro de Gobernación 
del Distrito Federal, solicita la revocación del mandato expedido por los 
jueces del registro civil de la entidad, por el cual se había ordenado a 
los párrocos de la demarcación no realizar ningún bautizo, matrimonio 
o entierro sin que primero presentasen las boletas de inscripción en esa 
ofi cina. Denuncian la continua vigilancia sobre los eclesiásticos y las ar-
bitrarias detenciones, malos tratos y el destierro que sufrían por negarse 
a cooperar con las disposiciones de los jueces.66 La sola pretensión de 
poner a los párrocos como auxiliares de los gobiernos civiles es sufi ciente 
para sustentar el hecho como ilegal, pues encarna:

Un ataque a la libertad del Párroco, a quien se quiere hacer depender de la 
autoridad civil en el ejercicio de las funciones de su ministerio: lo coloca 
en la posición de agente de la misma autoridad exigiéndoles que vigile a 
los fi eles en el cumplimiento de sus deberes civiles en esta materia.67

66 Los informes muestran que, efectivamente, algunas autoridades civiles levantaron 
multas a varios párrocos, pero fueron menos los casos en donde se dio la efectiva impo-
sición de prisiones –que en su mayoría se cumplieron en los curatos o en el domicilio 
de los sacerdotes– y destierros, como penas por no cumplir con mandatos específi cos 
en materia de registro civil. Así, tenemos casos como el del gobernador del estado de 
Hidalgo que había sancionado con reclusión en su curato al eclesiástico de Pachuca 
por negarse a entregar una partida de bautismo. El presidente Porfi rio Díaz propuso 
otorgar el indulto al cura si éste reconocía su falta a la ley, con la promesa obligada de 
guardar respeto a las autoridades locales. Colección Porfi rio Díaz (en adelante CPD), 
Comunicaciones entre Francisco Cravioto y Porfi rio Díaz, marzo de 1888, Docto. 
002255, Caja 5, Legajo 13. Los casos en que los eclesiásticos llegan a prisión es por las 
infracciones cometidas por la celebración de actos religiosos en la vía pública y por su 
participación en movimientos armados contra el gobierno.

67 “Representación elevada al Supremo Gobierno sobre los puntos que se expresan”, 
México, 25 de septiembre de 1867, Archivo Histórico del Arzobispado de México (en 
adelante AHAM), Sección Secretaría arzobispal, Serie Correspondencia, Caja 38, Exp. 2.



 LA SECULARIZACIÓN JURÍDICA Y LA INSTRUMENTACIÓN DE LA REFORMA 183

En efecto, las autoridades pretenden valerse de la infl uencia clerical 
sobre la población para que el registro sea aceptado y practicado con 
mayor amplitud. La oposición clerical no sólo estriba en el hecho de 
que se les pida intervenir en una cuestión gubernamental, sino en que 
una parte del clero se opone al registro civil por considerar que altera 
la relación fi el-sacerdote-sacramentos. La oposición es más radical y se 
presenta contra aquellos gobiernos que exigen el registro antes de los 
actos religiosos:

Se les abrevia (a los católicos) el tiempo para el registro de los nacidos, 
pues se les exige antes del Bautismo que regularmente no pasa del tercer 
día, y la ley les concede quince: se les estrecha el matrimonio civil cuando 
la ley los deja en libertad para contraerlo y se les exige que lo hagan antes 
del matrimonio eclesiástico: no son libres para celebrar sus funerales sino 
hasta que tengan la boleta de entierro, haya o no expirado el plazo que se 
les conceda para obtenerla.68

No obstante, los eclesiásticos olvidan que también ellos ejercen cierto 
tipo de presión entre la población para solemnizar sus uniones, bautizar 
a sus hijos y realizar los entierros de acuerdo con los rituales católicos. 
La Iglesia había logrado imponer los rituales de los actos vitales de las 
personas a tal grado que para los eclesiásticos representa una práctica 
“natural” y obligatoria que no debía cuestionarse. En ella no reconocen 
la libertad personal para que los fi eles decidan sobre la conveniencia del 
sacramento, por ejemplo, el bautizo de un menor no es una decisión 
sujeta a la libre voluntad de los padres, o que se pudiera aplazar hasta que 
los individuos decidieran si querían efectuarlo o no. La Iglesia considera 
que la unión entre un hombre y una mujer, mientras no esté solemnizada 
por medio del sacramento, es una unión espuria. Los católicos que así 
transgreden las normas eclesiásticas son objeto de sanción y se les compele 
a reconciliarse con ellas.

Los gobiernos civiles también obligan a las personas a cumplir con el 
registro civil, pues sostienen que son áreas en que la libertad individual 
se ve restringida por el interés social: “porque es falso que los individuos 
estén en libertad para hacer constar o no los actos de la vida civil, puesto 

68 “Representación…”, México, 25 de septiembre de 1867, AHAM, Sección Secretaría 
arzobispal, Serie Correspondencia, Caja 38, Exp. 2.



184 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

que, en materia del altísimo interés social, su inscripción no puede quedar 
al arbitrio de los particulares”.69 Así, el registro está claramente estipulado 
como una obligación en la legislación civil, que estipula sanciones si no 
se llegare a cumplir.

Tanto el Estado como la Iglesia reconocen que la libertad de los indi-
viduos está limitada por la estructura y el ordenamiento, civil o religioso, 
que pretenden hacer hegemónico y proyectar como necesario para que la 
sociedad funcione “correctamente”. Sin embargo, la imperfección huma-
na podía actuar en contra de dichos ordenamientos –como la seguridad, 
felicidad y la salvación espiritual–, por lo cual queda al Estado y a la 
Iglesia, desde sus respectivas materias, establecer los medios para conciliar 
la libertad individual con el orden –civil o eclesiástico–, que cada entidad 
promueve. Por ello, a pesar del margen de libertad personal indiscutible 
en el matrimonio, las solemnidades exigidas por ambas potestades para 
legitimar las uniones conyugales son de carácter obligatorio. Entonces, 
lo que aquí se disputa es un espacio de control y representación social 
en torno al registro de los actos vitales de las personas, que incluye el 
confl icto por el reconocimiento social de la autoridad legítima a cargo 
de su jurisdicción.

Si bien la defensa clerical que alude a los derechos civiles está presente 
desde la primera mitad del siglo XIX, la promulgación de la Constitu-
ción de 1857 y la defi nición de la legislación particular ofrecen otros 
elementos al clero para sustentar la defensa de sus intereses eclesiásticos.

Cuando un grupo de eclesiásticos de la Ciudad de México denuncia 
que “los dogmas católicos, la moral y la disciplina de la Iglesia” son vul-
nerados por las autoridades civiles que condicionan la administración de 
los sacramentos a su participación en el registro civil, se apoyan en una 
base legal que remite al decreto de separación Estado-Iglesia.70

En casos como éste, los párrocos no apelan, precisamente, a sus 
derechos ciudadanos, sino a los derechos que como ministros les otorga 
la ley. Estos derechos habían sido afi rmados por el gobierno federal, 
por lo menos desde 1861, en circulares enviadas a los gobiernos loca-
les, motivadas por varias solicitudes de eclesiásticos a la presidencia de 

69 “Consulta del gobernador de Coahuila sobre las reformas a la ley de registro 
civil”. México, septiembre 20 de 1883, en Ignacio Luis Vallarta..., t. II, 1993, p. 250.

70 “Representación…”, México, 25 de septiembre de 1867, AHAM, Sección 
Secretaría arzobispal, Serie Correspondencia, Caja 38 Exp. 2.



 LA SECULARIZACIÓN JURÍDICA Y LA INSTRUMENTACIÓN DE LA REFORMA 185

la República que pedían se les exonerara de la exigencia de remitir al 
gobierno la “noticia de los nacidos, casados y muertos de que tengan 
conocimiento en sus respectivas parroquias”. Así ocurre en casos concretos 
donde la presidencia de la República dispone que “debiendo conservarse 
la independencia absoluta del Gobierno y de las autoridades eclesiásticas, 
no es conveniente pedir la noticia de que se trata, pues esto importaría 
tanto, como hacer depender a los curas en sus funciones eclesiásticas, 
de la autoridad civil”.71 En lugar de ello, las autoridades debían hacer 
“entender a los ciudadanos que el no contraer matrimonio civilmente 
los priva de todos aquellos derechos que la ley señala, como el de patria 
potestad, sucesión legítima, etc., dejándolos, sin embargo, en entera li-
bertad para que ocurran o no ante los ministros del culto que elijan”.72

En otra circular de 15 de agosto de 1862, se afi rma que por muy 
justifi cables que fuesen los intentos por superar los obstáculos impuestos 
por la infl uencia clerical para el desarrollo del registro civil, ese tipo de 
sujeciones contravenía el espíritu de la Reforma, tendiendo a perpetuar 
la “mutua anómala dependencia”.73 Esta disposición se basa en la propia 
legislación de la Reforma, concretamente en el decreto sobre la Libertad 
de Cultos, expedido por el presidente Juárez el 4 de diciembre de 1860. 
El artículo 20 estipulaba:

La autoridad pública no intervendrá en los ritos y prácticas religiosas con-
cernientes al matrimonio. Pero el contrato de que esta unión dimana, queda 
exclusivamente sometido a las leyes. Cualquiera otro matrimonio que se 
contraiga en el territorio nacional, sin observarse las formalidades que las 
mismas leyes prescriben, es nulo o incapaz por consiguiente de producir 
ninguno de aquellos efectos civiles que el derecho atribuye solamente al 
matrimonio legítimo. Fuera de esta pena, no se impondrá otra de las uniones 
desaprobadas por este artículo, a no ser cuando en ellas interviniere fuerza, 

71 La circular se dio a partir de una petición de un grupo de eclesiásticos de la Ciu-
dad de México para evitar la presión de los gobiernos locales. “Circular de la Secretaría 
de Relaciones Exteriores y el Departamento de Gobernación”, 11 de abril de 1861, en 
Leyes civiles vigentes..., 1893, p. 85.

72 “Circular…”, 11 de abril de 1861, en Leyes civiles vigentes..., 1893, p. 85.
73 Extracto de la circular del 15 de agosto de 1862, en “Consulta del gobernador de 

Coahuila sobre las reformas a la ley de registro civil”. México, septiembre 20 de 1883, 
en Ignacio Luis Vallarta..., t. II, 1993, p. 249.



186 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

adulterio, incesto o engaño, pues en tales casos se observará lo que mandan 
las leyes relativas a esos delitos.74

Empero, para un sector de las autoridades locales, la separación clero-
gobierno es interpretada como la sumisión del primero a la autoridad 
civil, al grado de disponer de las actividades de los párrocos y obstruir 
su administración eclesiástica, a favor de la consolidación de las insti-
tuciones estatales. Por lo tanto, los intentos directos de las autoridades 
civiles por dominar la acción del clero no son una contradicción propia 
de la legislación liberal, sino son el resultado de una acción política de 
extralimitación jurisdiccional contraria a los principios constitucionales y, 
en consecuencia, susceptible de ser sancionada por la misma legislación.

Y es que, como Connaughton refi ere, la problemática de la juris-
dicción entre ambas autoridades deriva de “la palpable confusión a este 
nivel local entre lo ciudadano y lo religioso, que daba lugar a la interfe-
rencia de las autoridades ciudadanas en materia religiosa...”75 A lo cual 
habría que añadir la propia debilidad administrativa de los gobiernos 
incapaces, todavía, de hacer hegemónicas sus propias instituciones, por 
lo que se veían “obligados” a echar mano del apoyo de los eclesiásticos 
y su organización.

Ese tipo de controversias y desequilibrios entre la ley y la práctica 
habían preocupado a los legisladores, quienes establecen formas de equili-
brio dentro de la misma ley. Tal es el caso de los artículos constitucionales 
que previenen los mecanismos para la sanción de los actos equívocos o 
arbitrarios de determinadas autoridades, lo mismo que también se esti-
pulan las formas en que los individuos podían defender sus derechos.76 
El derecho de petición, consignado en el artículo 8o. de la Constitución 
de 1857 es uno de ellos. El artículo establece la inviolabilidad del derecho 
de los individuos a dirigirse a sus autoridades “por escrito, de una manera 
pacífi ca y respetuosa”, sobre cualquier asunto, a excepción de las materias 

74 “Ley sobre Libertad de Cultos”, Art. 20, Veracruz, 4 de diciembre de 1860, en 
Leyes civiles vigentes..., 1893, pp. 70-71.

75 Connaughton, 2008, p. 250.
76 “Constitución Federal…”, Título Tercero, De la división de poderes, Sec-

ción III, Del poder judicial, Título IV, De la responsabilidad de los funcionarios 
públicos, Arts. 103-108, en Zarco, t. II, 1990, p. 1358.



 LA SECULARIZACIÓN JURÍDICA Y LA INSTRUMENTACIÓN DE LA REFORMA 187

políticas reservadas sólo a los ciudadanos. Se obliga a las autoridades a 
responder a todas las peticiones también por escrito.77

A partir de estos mecanismos los ministros transitan a una nueva 
sensibilidad legal que les permite reorganizar, con mayor claridad, su 
estrategia hacia los gobiernos civiles. A diferencia de los confl ictos pasados 
en donde arremetía por igual contra las leyes y la actividad de los gobier-
nos, los sectores clericales están en la disposición de hacer una defensa 
jurídica de sus intereses y denunciar las “amargas contradicciones” entre 
la legislación vigente y la actividad de los funcionarios.

Los eclesiásticos apelan a estos dispositivos legales para hacer efec-
tiva la libertad de cultos. Las autoridades federales, y algunas estatales, 
responden favorablemente protegiendo los derechos clericales contra las 
arbitrariedades de los gobiernos locales. Por ejemplo, el gobernador del 
Distrito Federal, con base en las circulares emitidas años atrás por las 
autoridades federales, responde a la petición de un grupo de párrocos 
de la Ciudad de México y ordena a los jueces del registro civil de su ju-
risdicción el cumplimiento estricto de su deber “con el tenor y espíritu 
de las Leyes de Reforma”, para evitar que “traspasen sus atribuciones”, 
pues los párrocos estaban en libertad de administrar los matrimonios, 
entierros y bautizos sin tener que exigir a sus fi eles la presentación de 
la boleta del registro.78 El gobierno eclesiástico recibió la respuesta y la 
envió, a manera de circular, a todas las parroquias del arzobispado para 
que los eclesiásticos estuviesen en posibilidad de sustentar su defensa en 
casos similares.79

77 “Constitución Federal...”. Título Primero, Sección I, “De los derechos del hom-
bre”, Art. 8o., en Zarco, t. II, 1990, p. 992. Ésta es considerada una de las principales 
prerrogativas del hombre, pues fuera o no ciudadano, nacional o extranjero, tenía el 
derecho de formular por escrito sus pretensiones, tanto legislativas como administrati-
vas, relacionadas con el interés público o individual. Toda autoridad tenía el deber de 
acoger las peticiones escritas y dictar una solución. Este punto también es tratado por 
Isidoro Montiel y Duarte, Título II, La igualdad, Capítulo IX, Del derecho de petición, 
en Montiel y Duarte, Isidoro, Estudio sobre las garantías individuales, México, Porrúa, 
1998 (edición facsimilar, 1873), pp. 285-291.

78 “Respuesta del Gobernador del Distrito Federal”, 31 de diciembre de 1867, 
AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie correspondencia, Caja 38, Exp. 2.

79 La circular está fechada el 30 de enero de 1868, y se envía a las parroquias del 
arzobispado: Santa Catarina, Santa Ana, Santa María, Santa Veracruz, San Antonio, San 
José, Salto del Agua, San Ángel, Mixcoac, Tacubaya, Santa Fe, Cuajimalpa, Azcapotzal-
tongo, Villa del Carbón, Huehuetoca y Tepotzotlán, Texcoco, Huejutla, Chimalhuacán, 



188 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

El secretario de Gobernación, Ignacio L. Vallarta, ratifi ca la dispo-
sición en una circular.80 Sin embargo, esas comunicaciones no bastan 
para persuadir a algunas autoridades “de que conspiraban contra los 
principios que con celo defendían, queriendo intervenir en los actos 
religiosos, aunque fuesen para ello inspirados por el patriótico deseo de 
consolidar la nueva institución”.81 En los años siguientes, las disputas en-
tre autoridades locales se siguen presentando, pues tanto los eclesiás-

Atenco, Coatlinchan, Coatepec, Chalco, Ixtapaluca, Ixtapalapa, Ixtacala, Ecatepec, 
Tepexpan, Acolman, Tecamac, Teotihuacán, Tepitlastoc, Chiautla, Cuautitlán, Tul-
titlán, Tlalnepantla, Azcapotzalco, Naucalpan, Tacuba, entre otras. Cabe señalar que 
éstas no son todas las parroquias del arzobispado, pero había algunas que no tenían un 
encargado. La diócesis de León también procede con prudencia; su prelado prohíbe 
dar sepultura en todas las iglesias, capillas y cementerios que hubiesen sido cerrados 
y no contaran con licencia de la mitra y el permiso de la autoridad civil, para evitar a 
los curas “gravísimas cuestiones y compromisos”. Al mismo tiempo se advierte que los 
curas no deben dar razón alguna al registro civil de sus registros. “Registro Civil”, 15 de 
abril de 1867, en “Extracto de las prevenciones contenidas en las circulares diocesanas 
de la Sagrada Mitra de León”, Undécima Pastoral que el Illmo. Y Rmo. Sr. Obispo de 
León, Dr. y Maestro D. José María de Jesús Diez de Sollano y Dávalos dirige a su Ilmo. y V. 
Cabildo, Señores curas, y V. Clero. La que contiene los estatutos disciplinares de la diócesis 
de León que se compone de lo siguiente: Índice de las circulares diocesanas expedidas hasta 
mayo del presente año. Auto General de Visita. La parte de la Pastoral del Ilmo. Sr. Garza 
concernientes a bautizos. Caso de conciencia consultado al Ilmo. Sr. Obispo. Constitución 
de la Santa Sede sobre censuras. Facultades llamadas de cordillera. Edicto bienal. Aranceles 
Diocesanos de esta Sagrada Mitra. León, Imprenta de José María Monzón, 1872, p. 17.

80 Ignacio L. Vallarta nació en 1830 en Guadalajara, Jalisco. Realiza estudios para 
abogado y empieza su carrera política en su estado natal. Es nombrado secretario de 
Gobierno de Jalisco; en 1855 comienza su labor como litigante. Al año siguiente acude 
al congreso. Participa junto a Santos Degollado en la defensa del gobierno liberal local. 
Es elegido como diputado por el distrito de San Gabriel para asistir como representante 
al Congreso de 1856-1857. Activo defensor de los principios liberales, participa en la 
discusión de la tolerancia de cultos. De 1861 a 1862 ocupó la gubernatura interina 
de su estado. En 1863, en medio de la intervención extranjera, Juárez lo nombra go-
bernador y comandante militar de Jalisco de donde sale para establecer una resistencia 
itinerante. Se presenta como candidato a diputado en otras legislaturas, 1862 y 1869. 
En 1871 fue elegido gobernador constitucional de su estado. Funge como ministro de 
Relaciones Exteriores y presidente de la Suprema Corte de Justicia, “Ignacio L. Vallarta. 
Una aproximación biográfi ca”, González Oropeza, Manuel, “Ignacio L. Vallarta. Una 
aproximación biográfi ca”, en La Suprema Corte de Justicia en el primer periodo del Por-
fi rismo (1877-1882), México, Suprema Corte de Justicia de la Nación, pp. 907-909.

81 “Circular del secretario de Gobernación”, 30 de enero de 1868, en Extracto de 
las prevenciones contenidas en las circulares diocesanas de la Sagrada Mitra de León.



 LA SECULARIZACIÓN JURÍDICA Y LA INSTRUMENTACIÓN DE LA REFORMA 189

ticos como los funcionarios son cambiados con regularidad. El gobierno 
eclesiástico del arzobispado de México continuó recibiendo consultas de 
sus párrocos, a quienes aconsejó proceder en la defensa de sus derechos 
como eclesiásticos, utilizando la legislación vigente que afi rmaba la se-
paración Estado-Iglesia.82

Esa interacción clero-gobierno, aunque confl ictiva, es útil a la asimi-
lación de los límites legales de su convivencia, pues las mismas tensiones 
y la forma en que se resuelven constituyen precedentes que aleccionan a 
los involucrados respecto a sus fronteras de acción en el orden jurídico 
liberal.

En los años siguientes, la elevación constitucional de las Leyes de 
Reforma, que afi rma la separación Estado-Iglesia, no produce cambios 
signifi cativos respecto a los casos que hemos venido refi riendo.

Así, se presentan situaciones como en el poblado de Huixquilucan, 
perteneciente al arzobispado de México, donde el presidente municipal 
pide “amistosamente” al encargado de la parroquia, fray Alberto Zamora, 
que para que convivan en “armonía ambas autoridades, como siempre 
se ha hecho, no proceda a administrar los Sacramentos del Bautismo y 
Matrimonio, ni de sepultura eclesiástica, sin que los interesados presenten 
la correspondiente boleta del registro civil”. El párroco responde que “de 
ninguna manera podía hacerlo, puesto que, nos favorecen, acerca de esto, 
las leyes vigentes, que tan repetidas veces han declarado la independen-

82 Las siguientes son las consultas presentadas desde distintos puntos del arzobispado 
respecto a la insistencia de las autoridades civiles a que los eclesiásticos participasen del 
registro civil de 1868 hasta 1874, año de la elevación constitucional de las Leyes de 
Reforma: Consulta del señor cura de Tequisquiac, 1868, Caja 37, Exp. 34. Consulta 
del encargado de Villa del Carbón, 1868, Caja 37, Exp. 88. Consulta del reverendo 
padre cura encargado de Achichipico, 1868, Caja 38, Exp. 7. Consulta del señor cura 
de Mixquic, 1868, Caja 38, Exp. 11. Consulta del señor cura de Alfajayucan, 1869, 
Caja 46, Exp. 35. Consulta del encargado de Chilcuatla, 1870, Caja 52, Exp. 27. Con-
sulta del cura de Ixtacalco, 1870, Caja 52, Exp. 78. Consulta del encargado de Jiutepec, 
1871, Caja 72, Exp. 19. Consulta del encargado de Acambay, 1871, Caja 62, Exp. 54. 
Consulta del párroco de Aculco, 1871, Caja 64, Exp. 27, Registro civil. Consulta del 
párroco de Chapatongo, 1872, Caja 72, Exp. 52. Consulta del encargado de Tolcayucan, 
1872, Caja 76, Exp. 90. Consulta del vicario fi jo de Coacalco, 1873, Caja 77, Exp. 93. 
Consulta del párroco de Tecozautla, 1874, Caja 86, Exp. 33. Consulta del encargado 
de Tepotzotlán, 1875, Caja 93, Exp. 21. Todos los expedientes pertenecen a la Sección 
Secretaría arzobispal, serie Parroquias, del AHAM.



190 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

cia de la Iglesia y del Estado”.83 La resistencia del párroco se basa en la 
afi rmación de la independencia entre ambas potestades decretadas por 
las Leyes de Reforma. El vicario general y gobernador de la mitra pide al 
párroco que busque las circulares que establecen el precedente y sustento 
legal que resolvía esa cuestión.

Otro caso que ilustra esa dinámica es el de Vito Cruz, cura encar-
gado de la iglesia de Justepec, en la vicaría foránea de Cuernavaca. El 
clérigo había recibido una carta del juez del registro civil, quien le exhor-
taba enviase informes acerca del número de bautizos y casamientos 
efectuados en su parroquia, “sin poner nombres” de los que hubieren 
acudido a tomar el sacramento, para formar una noticia estadística. El 
eclesiástico considera que dichos informes no representan peligro alguno 
para los feligreses o para la propia iglesia, pues de los datos no podría 
saberse “quiénes son los que no han ocurrido a registrarse al juzgado 
civil”. La colaboración con la autoridad civil podía “evitar diferencias y 
esos disgustos que suelen originarse de que uno se niegue a concederles 
el favor que piden”. Sin embargo, no pensaba lo mismo respecto a otra 
petición formulada por el jefe político del lugar, en la que se pedía su 
participación en la estadística de cultos. En este caso Cruz se niega a 
otorgar la información por no estar en “armonía” con sus convicciones 
religiosas, pues “condescender en esta vez a ministrar los datos que pide 
el Sr. Jefe Político... más que tolerancia, me parece una coadyuvancia en 
detrimento de los intereses de nuestra misma religión”. La desventaja 
para el clero, desde la perspectiva del eclesiástico de Justepec, radica 
en que la vigilancia “externa” que el Estado pretende sobre los cultos en 
el país llevaría: “a nivelar Ntra. Santa Religión (el catolicismo) con las 
demás religiones, acerca de lo cual soy intolerante y contra de lo que 
me confi eso adversario intransigible”.84 La intransigencia del sacerdote 
no encuentra un respaldo en el gobierno eclesiástico del arzobispado de 
México, que recomienda la entrega de la información solicitada por las 
autoridades, en un afán por mostrar una actitud de concordia.

83 “Carta de fray Alberto Zamora, encargado de Huixquilucan, al gobierno del 
arzobispado de México”, 2 de julio de 1876, AHAM, Sección Secretaría arzobispal, 
Serie Parroquias, Caja 100, Exp. 49.

84 “Carta del encargado de la iglesia de Justepec al gobierno eclesiástico”, 21 de ju-
nio de 1871, AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie Parroquias, Caja 62, Exp. 19.



 LA SECULARIZACIÓN JURÍDICA Y LA INSTRUMENTACIÓN DE LA REFORMA 191

Inevitablemente la organización de las condiciones para asegurar 
el funcionamiento de distintas religiones en México es un hecho poco 
agradable para los eclesiásticos, pues daba fi n al monopolio que habían 
mantenido durante siglos. Empero, los confl ictos radicales con la autori-
dad civil, protagonizados desde el inicio de la Reforma Liberal a mediados 
de la década de 1850, dejan una lección importante para la década de 
1870, en términos de la búsqueda de una nueva forma de entendimiento 
capaz de frenar el propio desgaste institucional de la Iglesia católica. Ello 
es evidente en el abandono del discurso clerical de descrédito y confron-
tación con el gobierno, tan característico en la jerarquía al inicio de la 
disputa Estado-Iglesia, para dar oportunidad a la apertura de un espacio 
de entendimiento mutuo, apoyado en las bases legales construidas por 
el liberalismo. Así, al mismo tiempo que recomienda el uso de la ley 
para evitar imposiciones de los gobiernos locales, llega el momento en 
que el arzobispo de México promueve la aceptación del registro civil, 
instruyendo a sus párrocos que no sólo comunicaran a los católicos el 
“permiso” para acudir al registro, “sino que persuadimos a los interesados 
para que ocurran a él y no se priven de los benefi cios del orden legal”.85

En este camino, la jerarquía intenta uniformar la respuesta clerical 
y, al mismo tiempo, afi anzar un mayor control en la administración 
parroquial. Un caso ilustrativo ocurre en 1888, cuando el gobierno del 
estado de Hidalgo, perteneciente al obispado de Tulancingo, dispone 
bajo penas severas que los párrocos informen acerca del número de 
bautizos y matrimonios. El obispo de Tulancingo considera la ordenanza 
un atentado a la separación Estado-Iglesia. Se manda la consulta del 
problema al arzobispado de México, donde el deán y futuro arzobispo de 
México, Próspero María Alarcón, opina sobre la conveniencia de escribir 
al presidente Porfi rio Díaz para solicitar su mediación en el asunto, bajo 
el precedente de que los presidentes anteriores habían reprobado “tal 
disposición como anticonstitucional”.86

Mientras se efectuaba la negociación, la parroquia de Pachuca emitió 
un comunicado a sus iglesias dependientes, en el cual dio instrucciones 

85 “Consulta de la población de Buena Vista, jurisdicción de Acambay. Contes-
tación del arzobispo de México”, 3 de febrero de 1876, AHAM, Sección Secretaría 
arzobispal, Serie Parroquias, Caja 98, Exp. 59.

86 “Próspero María Alarcón”, 25 de junio de 1888, AHAM, Sección Secretaría 
arzobispal, Serie Diócesis de Tulancingo, Caja 205, Exp. 9.



192 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

para iniciar un doble registro de los sacramentos: el primero debía conte-
ner información escueta de los sacramentos y podía ser presentado ante el 
gobierno; el segundo llevaría la noticia real y pormenorizada del mismo 
y sería para uso exclusivo de las iglesias. La instrucción establecía que 
si las autoridades civiles se llegaban a enterar y los curas eran multados, 
éstos debían pagarla sin resistencia y recurrir, al mismo tiempo, a pedir 
protección a las autoridades civiles superiores.87 Al enterarse, el arzobispo 
de México critica severamente la disposición del párroco de Pachuca, pues 
no sólo se había tomado la libertad de decidir sobre un asunto delicado 
sin el consentimiento de sus superiores, sino que su decisión se consi-
dera imprudente, pues el registro secreto podría desencadenar mayores 
fricciones con perjuicio para la Iglesia. Se ordena al párroco de Pachuca 
abstenerse de emitir resoluciones de ese tipo, sin que previamente fuesen 
“aprobadas por esta superioridad”.88

El prelado teme por aquellas acciones que rompan los mecanismos 
legales que habían ayudado a establecer cierto equilibrio en la relación 
gobierno-clero. Y es que la prédica en contra del cumplimiento de la 
legislación civil vigente es un delito penado por la ley.89 Para el gobierno 
eclesiástico es importante mantener y consolidar las nuevas formas legales 
que el Estado liberal brinda para moderar la tensión entre el clero y el 
gobierno civil, constriñendo al clero a unifi car sus criterios de respuesta 
y a seguir una pauta moderada y uniforme.

Y no sólo eso, sino que también se ponderan las consecuencias so-
ciales de la pugna entre las autoridades civiles y eclesiásticas.

El impacto de la secularización de vínculos

Las consecuencias de la secularización de los vínculos sociales obligan a un 
acuerdo entre el clero y el gobierno. Sobre todo, cuando la confusión legal 
suscitada por la introducción de nuevas leyes resulta el argumento apro-

87 “Parroquia y Vicaría de Pachuca”, 12 de julio de 1888, AHAM, Sección Secretaría 
arzobispal, Serie Diócesis de Tulancingo, Caja 205, Exp. 9.

88 “El arzobispo de México”, julio 20 de 1888, AHAM, Sección Secretaría arzobispal, 
Serie Diócesis de Tulancingo, Caja 205, Exp. 9.

89 La omisión a las disposiciones al registro era un delito, y si el clero predicaba 
contra la práctica del registro, incitaba a la población a incurrir en él. Art. 23. “Ley sobre 
la libertad de cultos”, 4 de diciembre de 1860, en Leyes civiles vigentes..., 1893, p. 71.



 LA SECULARIZACIÓN JURÍDICA Y LA INSTRUMENTACIÓN DE LA REFORMA 193

vechado por aquellos que pretenden aprovechar la situación y celebrar 
el matrimonio civil con una persona y el eclesiástico con otra, o anular 
la validez de alguno de los dos alegando no haber celebrado el otro.90 
Este sector intenta sacar partido del hecho de que la legislación civil no 
reconoce la legalidad de las uniones religiosas y viceversa. Desde 1859 
se habían presentado casos en donde “hombres, que aparentando ceder 
a la preocupación opuesta al matrimonio civil, arrastran a las jóvenes al 
pie de los altares, donde les juran fi delidad, para después abandonarlas 
deshonradas y volar a nuevas uniones”.91 En esos casos, los individuos 
enlazados civilmente con una mujer, contraen matrimonio con otra mujer 
por la Iglesia. La consecuencia es un confl icto con graves implicaciones 
sociales, pues se deja en una posición de vulnerabilidad a las mujeres y 
los hijos abandonados.

Ante esta problemática que alienta la “corrupción” social, los jueces 
civiles y eclesiásticos se ven obligados a hacer a un lado sus diferencias y 
reconocer, en la práctica, las alianzas matrimoniales –civiles o eclesiás-
ticas– como compromisos públicos con consecuencias legales. Así, las 
autoridades civiles y eclesiásticas desalientan a la población de contraer 
el matrimonio civil con una persona y el eclesiástico con otra y en su 
lugar enfatizan la formalización de una sola unión por las dos vías.92 Esto 
pretendía evitar la ruptura de la moral del matrimonio para la mayoría 
de la población católica, haciendo de las dos prácticas, formalidades que 
convergían para legitimar dos aspectos distintos de un solo acto. Las 
formalidades civiles y eclesiásticas no debían sino reforzar los principios 
y valores del matrimonio, indisoluble en sus principios y por el cual tenía 
lugar la fundación de la familia.

90 En Chiautla algunos fi eles pretendieron anular el matrimonio eclesiástico porque 
argumentan su falta de registro civil. El párroco insiste en su labor de convencimiento 
entre sus fi eles “haciéndoles patente los deberes que tienen como cristianos para guardar 
y respetar las prescripciones de Ntra. Madre la Sta. Iglesia”. “Chiautla. El párroco sobre 
matrimonios que se le han presentado con la ley de registro civil”. 1883, AHAM, Sección 
Secretaría arzobispal, Serie Parroquias, Caja 153, Exp. 47.

91 Méndez, Luis, “De las modifi caciones que va teniendo la legislatura pri-
vada de los mexicanos en materia civil y penal”, El Derecho, núm. 13, 21 de noviembre 
de 1868, p. 208.

92 “Chilcuantla. El señor cura sobre el llamado matrimonio civil”. AHAM, Sección 
Secretaría arzobispal, Serie Parroquias, Caja 142, Exp. 46, 1882.



194 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

La posición de los eclesiásticos es particularmente delicada en el 
contexto local de tensiones entre autoridades, pues no sólo tienen que 
enfrentar la crítica de su desempeño ministerial por parte de los fi eles, 
sino también el escrutinio de las autoridades civiles y eclesiásticas.

Si bien la presión a la clase sacerdotal está presente desde fi nes del 
siglo XVIII y la primera mitad del XIX,93 al iniciar la ciudadanización de los 
católicos que acompaña una mayor exigencia al papel sacerdotal, al grado 
de permitirse “llamar a cuentas a sus ministros”,94 a partir de la Reforma 
Liberal las autoridades eclesiásticas continúan recibiendo las quejas de 
los católicos y también de las autoridades locales sobre el desempeño 
de los párrocos, pero con base en preocupaciones más seculares, como 
el orden público y las confrontaciones clero-gobierno en el plano local.

Es frecuente que se den situaciones como la de Zimapan, en Hidalgo, 
donde el gobernador del estado solicita al presidente de la República su 
mediación con el arzobispo para cambiar al párroco del lugar, pues su 
presencia generaba tensiones entre la población, al grado de producir 
“un intento de rebelión”.95 La intervención que se pide al gobierno civil 
se justifi ca toda vez que el desempeño del párroco y su relación con los 
católicos pasan a ser un asunto de gobernabilidad que pone en peligro 
la estabilidad política local y que salía de la competencia exclusiva de la 
Iglesia católica.

Pero no todo fue confrontación. Un sector de párrocos aprende a so-
brellevar la nueva dinámica y las presiones a que son sometidos, acercán-
dose a las autoridades con el fi n de lograr benefi cios mutuos. Este sector 
actúa en circunstancias muy específi cas y presenta un indicio importante 
sobre la diversidad de grupos eclesiásticos y de las distintas formas de 
acercamiento entre autoridades en el plano local, particularmente cuan-
do son conscientes de la importancia que cobra la gobernabilidad. Para 

93 Durante el periodo de las reformas borbónicas se desarrolla una confl ictividad 
entre los curas y la población seglar. Taylor hace un seguimiento de varias quejas e in-
formes sobre una serie de confl ictos entre los pueblos y los curas, desencadenados con 
las nuevas disposiciones tendientes a limitar el fuero sacerdotal. Todo parece indicar 
que los pueblos aprovecharon la disminución del fuero eclesiástico abriendo un espacio 
para la litigación en contra de los párrocos. Este fue un aspecto que minó la autoridad 
de los curas frente a la población. Taylor, 1995, p. 101.

94 Connaughton, 2008, pp. 245-246.
95 Rafael Cravioto, gobernador del estado de Hidalgo a Porfi rio Díaz, Pachuca, 

7 de diciembre de 1889, CPD, Docto. 012686, Caja 26, Legajo 14.



 LA SECULARIZACIÓN JURÍDICA Y LA INSTRUMENTACIÓN DE LA REFORMA 195

algunos eclesiásticos, su trato respetuoso y pacífi co con las autoridades 
signifi ca la posibilidad de ser colocados al frente de una parroquia, vía 
recomendación especial de las autoridades municipales al arzobispado 
por su buen desempeño como ministros.

La jerarquía clerical llega a desconfi ar de ese acercamiento, pues 
abría el espacio para que las autoridades civiles promovieran la carrera 
de aquellos “malos” sacerdotes que, contagiados del “torrente de la in-
moralidad”, establecieran peligrosos compromisos y clientelas, con el 
riesgo de ejercer “el ministerio que no conviene a la Iglesia, sólo porque 
lo nombró o apoya algún funcionario público”.96 En esos casos los ecle-
siásticos podrían ser usados para pasar por encima de las disposiciones 
de la jerarquía o administrar los sacramentos a quienes no reunían las 
exigencias estipuladas por la disciplina eclesiástica para recibirlos.

Un caso que devela el tipo de acercamientos que podían establecerse 
entre el clero y las autoridades liberales locales es el de Juan Herrera, cura 
de Zumpango, Estado de México. El eclesiástico es acusado por un sec-
tor de la población de recomendar a los padres de familia enviar a sus hijos 
a la escuela pública. De igual manera se le acusa de predicar a favor de 
“El Catecismo Constitucional” de Nicolás Pizarro, del que argumentaba 
no contenía “nada contra la moral”. El cura alegó en su defensa que se 
había visto obligado a recomendar el texto por una comunicación del 
jefe político, en la que señalaba que, en vista de que la mala propaganda 
que había hecho un eclesiástico de la obra de Pizarro, y de que la mitra 
no la había prohibido, se informara a la población que el texto aludi-
do no había recibido la censura del gobierno eclesiástico. Herrera no es 
amonestado, no obstante es transferido para evitar fricciones con la po-
blación. Tiempo después, probablemente con el cambio de la autoridad 
civil, la misma población pide el regreso del párroco.97

Ese acercamiento es más notorio cuando se da el parentesco entre los 
gobernantes y los eclesiásticos, pues sus intereses familiares sobrepasan 

96 “Representación elevada al Supremo Gobierno sobre los puntos que se expresan”, 
1867, AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie Correspondencia, Caja 38, Exp. 2.

97 “Los vecinos de Zumpango de la Laguna contra su párroco, presbítero D. Juan 
N. Herrera, 1869”, AHAM, Sección Provisorato, Serie Autos contra eclesiásticos, 
Caja 45, Exp. 61.



196 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

sus fi liaciones institucionales y logran fortalecer alianzas gracias al interés 
por consolidar una posición en el plano local.98

Resulta signifi cativo que a mediados de la década de 1870 comenzara 
a disminuir la coacción de las autoridades civiles hacia los párrocos para 
promover el registro civil, persistiendo sólo la insistencia de información 
para armar estadísticas.99 ¿Cuál fue la razón de este cambio? ¿Infl uyó la 
resistencia legal interpuesta por el clero?

Tres aspectos contribuyen a explicar esta disminución: el primero es 
el éxito del uso de los recursos legales para frenar los intentos de coerción 
hacia el clero; el segundo es la respuesta de la población a las institucio-
nes y recursos liberales; y el tercero, el incremento de las negociaciones 
extraofi ciales entre los gobiernos y los eclesiásticos.

Ya se ha visto cómo el clero logró frenar las distintas acciones 
de los jefes políticos demandando el cumplimiento de la ley; pero el 
funcionamiento del registro civil también permite ver otros aspectos, 
particularmente su impacto en la secularización de los actos vitales de 
la población católica. Durante el periodo de acomodo del registro civil, 
entre 1867 y 1877, la población se enfrenta, en reiteradas ocasiones, a 
dos discursos contrapuestos, especialmente sobre el matrimonio, pues les 
plantean una disyuntiva al oponer el matrimonio eclesiástico como un 
acto sin reconocimiento legal, frente al matrimonio civil, califi cado de 
inmoral y desacralizado. ¿El discurso polariza la actitud de la población 
respecto a los sacramentos y los registros?

A diferencia del juramento religioso, la cuestión del registro civil y 
del contrato matrimonial parecen ser un dilema menor para la conciencia 

98 Un ejemplo es el caso del religioso Manuel González, quien en unión con su 
tío, el juez del registro civil de Xochimilco, efectuaron una alianza para posicionar al 
religioso como al párroco del lugar y desplazar al cura encargado. “Carta del señor 
cura de Xochimilco”, 22 de julio de 1881, AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie 
Parroquias, Caja 136, Exp. 30.

99 Se registra un total de ocho casos para un periodo de 15 años (1877-1892): 
El encargado de Tláhuac, 1877, Caja 109, Exp. 33. El párroco de Xochitepec, 1878, 
Caja 115, Exp. 34. El párroco de Yecapixtla, 1878, Caja 115, Exp. 35. El encargado de 
Teoloyucan, 1879, Caja 118, Exp. 75. El encargado de Tolcayucan, 1880, Caja 127, 
Exp. 22. El párroco de Atlacahualoya, 1881, Caja 136, Exp. 20. El señor cura de Santa 
Veracruz, 1883, Caja 153, Exp. 72. El señor Arcediano de la iglesia de Tulancingo, 
1888, Caja 205, Exp. 9. Todos, AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie Parroquias.



 LA SECULARIZACIÓN JURÍDICA Y LA INSTRUMENTACIÓN DE LA REFORMA 197

de los católicos, pues varios sectores supieron aprovechar los benefi -
cios de la ley a su favor, sin entrar en confl icto con sus creencias religiosas; 
en menor medida otros celebraron la certifi cación de su estado civil sin 
tener que pasar por el ritual católico.

La codifi cación del matrimonio civil es la que mejor ejemplifi ca los 
efectos que la secularización del orden jurídico ejerce en la vida cotidia-
na, pues trae consigo un proceso de “individuación” de los cónyuges, 
que hace de los asuntos matrimoniales una cuestión exclusiva de los dos 
individuos sujetos a la legislación que marca sus derechos y obligacio-
nes. En el cambio es fortalecido el pragmatismo legal para resolver los 
confl ictos domésticos, entendiendo por ello la mayor ponderación de 
la parte material de los problemas, sobre la implicación emocional 
de los mismos.100

No obstante, la crítica a la transformación jurídica liberal hace 
énfasis en que la igualdad de todos los individuos ante la ley no fue tal, 
en tanto que la mujer no se constituyó en un sujeto de derecho en toda 
la extensión de la palabra, sino que sufrió un nuevo tipo de subordina-
ción, más jerarquizada, a favor del dominio masculino.101 El hecho de 
que las mujeres no tuvieran la posibilidad de desarrollarse en todos sus 
aspectos personales, les impide ejercer una libertad que sí se reconoce a 
los hombres.102

Sin embargo, esta desigualdad se explica en el horizonte cultural 
de las relaciones de género, cuya transformación es mucho más lenta que 
los procesos políticos, y que permite el desarrollo de la contradicción 
entre el discurso liberal –que aludía a la igualdad entre los individuos– 
y la permanencia de la subordinación de la mujer a la fi gura masculina. 
Subsiste, entonces, un importante control relacionado con la idea del 

100 García Peña, 2006, p. 48.
101 García Peña maneja como argumento central que la posición subordinada de 

las mujeres en la sociedad no mejoró en el régimen liberal, sino que se agudizó, radi-
calizando, quizá los aspectos negativos para el género femenino. García Peña, 2006, 
pp. 222-234.

102 Por ejemplo, la administración de bienes en el matrimonio corresponde al hom-
bre, de igual manera están diferenciadas entre los hombres y las mujeres, las condiciones 
para la emancipación legal, pues ellas debían permanecer sujetas a la tutela paterna si no 
habían contraído matrimonio, a pesar de que contasen con la mayoría de edad. Libro 
primero, Título V; Libro Tercero, Título X, Código Civil del Distrito Federal…, 1873.



198 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

honor masculino y con la propia percepción cultural de las mujeres como 
seres inferiores, por naturaleza, al hombre.103

De esto no puede concluirse que el liberalismo haya pretendido some-
ter y tiranizar a las mujeres; sino que las ideas dominantes de la época no 
ponderan como elemento a discutir la igualdad jurídica entre hombres y 
mujeres, cuando las concepciones culturales marcan la existencia de una 
“natural” desigualdad de género. De ello deriva la idea de la “protección” 
legal de las mujeres que establece importantes avances en la codifi cación 
civil para mejorar su posición en la problemática conyugal: el reconoci-
miento del derecho de la esposa a decidir sobre su depósito, el divorcio 
por mutuo consentimiento y las compensaciones económicas en uniones 
fuera del matrimonio, entre otras.104 Esas obligaciones económicas son 
pensadas desde una perspectiva predominantemente material y no podía 
ser de otra manera, pues la situación de desamparo y desprotección de 
las mujeres resulta una prioridad para los legisladores.

Pese a los límites y al control que la sociedad y el Estado siguieron 
ejerciendo sobre las mujeres, el liberalismo abre un cambio legal que les 
permite encontrar mayores espacios de acción y de decisión, en el tránsito 
a su propio proceso de individuación que llevaría un mayor tiempo para 
consolidarse. Más allá de las diferencias en los benefi cios legales entre 
hombres y mujeres, el régimen liberal asume la obligación de garantizar 
los derechos seculares de los individuos. Poco a poco, los sectores de la 
población se van instruyendo en el uso de sus garantías legales como una 
forma de dirimir sus querellas y proteger sus derechos.

Sin embargo, los gobiernos locales no alcanzan su objetivo de despla-
zar a la Iglesia en el control de los registros. A pesar de que haría falta un 

103 Sin embargo, en las discusiones sobre el matrimonio se enfatiza que ese contrato 
no hace a las mujeres esclavas del hombre, pues “la mujer es persona, la mujer no es 
cosa…, es libre, es enteramente libre, no está sujeta a ningún yugo”. A pesar de lo cual 
podía reconocerse que supeditaba parte de su libertad en el matrimonio. Intervención 
del diputado Arriaga. Zarco, t. II, 1990, pp. 730-733. También se insiste en que la 
instrucción pública debía difundir la enseñanza primaria para ambos sexos, buscando 
la “elevación” de la mujer por medio del cultivo de la inteligencia, como estableció el 
decreto de 15 de abril de 1861.

104 La legislación liberal permite a las mujeres ejercer ciertos derechos para obligar, 
por ejemplo, “a sus esposos y amantes…a cumplir con sus obligaciones”. García Peña, 
2006, p. 52. Así, las demandas por dinero para obligar a los hombres a cumplir con la 
manutención de sus hijos son más frecuentes.



 LA SECULARIZACIÓN JURÍDICA Y LA INSTRUMENTACIÓN DE LA REFORMA 199

estudio puntual sobre las fl uctuaciones de los registros en el arzobispado 
de México para exponer su porcentaje exacto, se puede calcular que, 
entre las décadas de 1870 y 1890, menos de la mitad de la población 
acude a solicitar su certifi cación civil. El registro de defunción es el que 
más se practica, pues la administración civil de los cementerios facilita 
su control.105 Le sigue el contrato civil del matrimonio, y por último el 
registro de los nacimientos. Este último contrasta fuertemente con la 
aplastante mayoría de los sacramentos bautismales. Y es que los bauti-
zos rebasan su esfera espiritual pues forman parte de importantes lazos 
socio-religiosos, con un fuerte arraigo en los usos y costumbres locales, 
como lo muestran los compromisos de compadrazgo. En el resto de la 
República se da un panorama similar, con variaciones que dependen de 
la efi cacia administrativa de los estados en la instalación de las ofi cinas.106

Ignacio L. Vallarta explica que la enorme inconsistencia entre el 
registro de los nacimientos con el de las defunciones se debe a que las au-
toridades locales no aplican las sanciones dictadas al respecto. La sanción 
más común es la multa y a ella apelan varios gobiernos,107 pero algunos 

105 No obstante, hubo casos en donde las autoridades civiles tardaron en tomar el 
control de los cementerios, por ejemplo, en 1884, en Tlaxcala, el clero negó la sepultura 
a Andrés Iglesias, notable escritor y reconocido liberal, que había trabajado en diferentes 
posiciones dentro del gobierno tlaxcalteca prestando el juramento constitucional sin 
elaborar su retractación, situación por la cual el clero negó su sepultura en el cementerio 
de la ciudad, puesto que ahí “no existe el registro civil ni rigen las Leyes de Reforma”. 
El Monitor Republicano, 13 de febrero de 1884.

106 Chihuahua, Guerrero, Morelos, Tabasco y Veracruz son estados que a fi nes de la 
década de 1890 registran un avance signifi cativo en el registro civil. González Navarro, 
Moisés, “El Porfi riato. Vida social”, en Daniel Cosío Villegas, Historia Moderna de 
México, vol. 4, México, Ed. Hermes, 1957, p. 14.

107 Artículo 41 de la ley de 27 de enero de 1857, obligaba a los padres parientes o 
personas a informar sobre los nacimientos en un lapso no mayor a tres días tras lo cual 
se cobraría una multa de 10 a 50 pesos. Esta disposición fue suprimida en la codifi cación 
civil posterior, y pasó a ser objeto del Código Penal, como parte de los delitos contra el 
registro civil. Respecto al tema de las multas Vallarta asegura que no se tenían referencias 
de que las omisiones a la obligación de registro causaran una sanción cotidiana, pues 
cotidiana podía ser la falta al registro. “Consulta del gobernador de Coahuila sobre 
las reformas a la ley de registro civil”. México, septiembre 20 de 1883, en Ignacio Luis 
Vallarta…, t. II, 1993, p. 244. El gobernador de Coahuila en 1881, Evaristo Madero, 
decretó las multas y la prisión a quienes no cumplieran con el registro, lo mismo que 
en Guerrero. González Navarro, 1957, pp. 15-16.



200 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

gobernadores llegan a proponer penas más severas.108 Otros gobernadores 
señalan que la ignorancia y la “desidia” de los individuos para acudir al 
Registro es refl ejo de la poca labor de difusión de las autoridades locales 
respecto de las leyes civiles. A ello hay que sumar la falta de un control 
administrativo, con la inconsistente instalación de las ofi cinas de Regis-
tro, y la propaganda negativa del clero, todo lo cual impone trabas a su 
consolidación. La falta de recursos impide establecer jueces de registro 
en cada una de las municipalidades, pues el pago de los empleados de 
la ofi cina dependía del cobro efectivo de las asignaciones, por lo que el 
funcionamiento efectivo de algunas ofi cinas se vio condicionado por la 
situación económica de cada localidad.

Si bien es un hecho que el registro eclesiástico rebasa al secular, 
interesa destacar las características del registro que sí se efectúa. Los 
informes de las autoridades civiles y eclesiásticas ayudan a construir una 
perspectiva de la respuesta local, pues proporcionan un indicio del grado 
de secularización que pudieron alcanzar algunas poblaciones a partir de 
la instauración del registro civil.

Los jueces del registro logran en varias poblaciones una propaganda 
que resulta efectiva. Por ejemplo, en la población de Tequisquiac la ad-
ministración de sacramentos había disminuido drásticamente. El párroco 
achacaba el hecho a que el juez y secretario del registro civil promovían 
la sufi ciencia del matrimonio civil para legalizar las uniones. A pesar 
de que el cura afi rma haber hecho lo posible para explicar, “como he 
podido”, la importancia del “dogma del Sacramento Matrimonial”, no 
fue sufi ciente para persuadir a los fi eles.109

La autoridad del juez civil también se hace signifi cativa en la pobla-
ción de Chimalhuacán. El párroco del lugar señala que este funcionario, 
apoyado por el presidente municipal declarado públicamente protestante, 

108 Algunos gobiernos, como el de Michoacán, consideran que las penas debían 
ser más severas y la administración de los ayuntamientos más ágil. Sin embargo, las 
penas que establece el código civil de ese estado son bastante severas, pues contemplan 
prolongados encierros. Por ejemplo, dictan penas que van de los dos a los seis años de 
prisión, para los padres que presentaren a sus hijos al juez del registro civil. Capítu-
lo VII, “Delitos contra el estado civil de las personas”. Art. 451, Código penal expedido 
por la XVIII legislatura del Estado libre y soberano de Michoacán de Ocampo, Morelia, 
Imprenta del Gobierno en Palacio, 1881, p. 139.

109 “Correspondencia del párroco de Tequisquiac, 1868”, AHAM, Sección Secretaría 
arzobispal, Serie Parroquias, Caja 37, Exp. 34.



 LA SECULARIZACIÓN JURÍDICA Y LA INSTRUMENTACIÓN DE LA REFORMA 201

había instruido a la población sobre la preeminencia del registro sobre 
los sacramentos. El eclesiástico asegura que su prédica logró contrarres-
tar la política secularizadora, consiguiendo que los católicos acudieran 
nuevamente a tomar los sacramentos. Pero la situación no estaba com-
pletamente dominada, pues los entierros eran la gran excepción.110

Los pobladores de la Hacienda de Crespa, jurisdicción de San Pedro 
Totoltepec, también habían abandonado signifi cativamente el matrimo-
nio religioso, para celebrar únicamente el civil.111 De igual manera, en 
la localidad de San Pedro Tezontepec, los matrimonios religiosos dismi-
nuyeron bajo la alarma del párroco, pues “la mayoría” de las parejas que 
se iban a casar acudía a iniciar los trámites eclesiásticos, pero al fi nal se 
quedaban sólo con el enlace civil y “jamás” volvían a presentarse en la 
parroquia.112

Esta situación hace que algunos párrocos pidan su cambio de aquellas 
poblaciones donde existía “en todo su vigor, las leyes del registro civil”, 
pues los sacramentos se volvían “muy escasos”, e insufi cientes para dar 
a los clérigos los medios indispensables para vivir.113

Y es que solventar ambos registros era difícil para la población de es-
casos recursos. Varios poblados denuncian a los eclesiásticos y a los jueces 
del registro que intentan cobrar cuotas excesivas por sus servicios. Los 
católicos refi eren el interés puramente materialista de algunos párrocos. 
Por ejemplo, los vecinos de la Hacienda de la Crespa acusan “la sórdida 

110 “Tolcayucan. El encargado sobre registro civil”. 1873, AHAM, Sección Secretaría 
arzobispal, Serie Parroquias, Caja 76, Exp. 90. En otro informe también se hablaba de 
la falta de un orden religioso en la población. El cura Pablo Ávila comunica haber to-
mado posesión y enfatiza el lamentable estado que guarda la parroquia. “Chimalhuacán, 
Chalco”, 1868, AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie Parroquias, Caja 37, Exp. 39.

111 “Causa seguida en el provisorato contra el reverendo padre fray Buenaventura 
Mata, vicario de San Pedro Totoltepec”, 1876, AHAM, Sección Provisorato, Serie Autos 
contra eclesiásticos, Caja 50, Exp. 1.

112 Fernando de la Rocha, 31 de julio de 1888, “Tezontepec. El párroco sobre el 
modo de evitar que sus feligreses contraigan solo el llamado matrimonio civil”, 1888, 
AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie Parroquias, Caja 193, Exp. 6.

113 El párroco José María Ocharte informa que no obtiene nada de los entierros 
y que no se pagaban los derechos completos de los matrimonios: “algunos novios se 
presentan y presentados se quedan sin verifi car su enlace, los bautismos son bien pocos 
y tampoco quieren pagar los padrinos sus derechos íntegros, las misas pagadas son 
también escasas…”. “El encargado, licenciado don José María Ocharte, 1870”, AHAM, 
Sección Secretaría arzobispal, Serie Parroquias, Caja 87, Exp. 39.



202 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

avaricia” del cura de Toluca, que después de obligar a los sirvientes y 
gañanes a cumplir con el sacramento se preocupaba “muy poco de que 
se velaran los cónyuges”.114 Lo mismo sucede con los sacerdotes que se 
rehúsan a otorgar los sacramentos si no se les pagan los aranceles com-
pletos, pues dejan a la población sin los auxilios espirituales.115

Debe hacerse notar que los casos citados corresponden a zonas ru-
rales del Estado de México, Morelos, Puebla e Hidalgo. Dichas regiones 
históricamente han sido consideradas particularmente conservadoras en 
sus prácticas religiosas, pero es preciso asentar que las constituciones de 
los estados de México y de Hidalgo ya consignaban, para ese tiempo, la 
libertad de cultos.

A pesar de que el registro civil es rebasado por el eclesiástico, la secula-
rización de vínculos permite ampliar las libertades individuales –incluidas 
las de minorías–, sustrayendo a la sociedad del control eclesiástico. La 
práctica del registro evidencia la ampliación de los derechos civiles 
a aquellos sectores que, por diversos motivos, deciden sustraerse del 
control católico.

Otro de los pilares fundamentales para la instrumentación cons-
titucional es el amparo. Éste resulta de singular importancia como 
instrumento utilizado para mediar la relación clero-gobierno-sociedad.

3. EL AMPARO COMO RECURSO ECLESIÁSTICO

El recurso de amparo, enunciado en los artículos 101 y 102 de la Consti-
tución de 1857, tuvo diversas infl uencias y precursores que lo orientaron 
en su largo proceso de consolidación.116 La noción liberal del amparo 

114 “Causa seguida en el provisorato contra el reverendo padre fray Buenaventura 
Mata, vicario de San Pedro Totoltepec”, 1876, AHAM, Sección Provisorato, Autos contra 
eclesiásticos, Caja 50, Exp. 1.

115 “Relativo al Sr. cura de la Villa del Valle”, 1864, AHAM, Sección Provisorato, Autos 
contra eclesiásticos, Caja 23, Exp. 51. El pueblo de Huaquechutla pide la ayuda del 
presidente Díaz para que el cura Felipe Santiago Pulido sea sustituido, pues cobra altas 
cuotas por administrar los sacramentos. Carta de José María García et al. a Porfi rio Díaz. 
Huaquechutla, Puebla, 20 de febrero de 1888, CPD, Docto. 001998, Caja 4, Legajo 13.

116 Se han remarcado tres grandes infl uencias para la defi nición del amparo: la 
constitución norteamericana, y la obra de Alexis de Tocqueville, particularmente la 
idea del control constitucional. Este autor es constantemente referido en los debates 
de los diputados sobre el amparo en distintos momentos, como uno de los “mejores 



 LA SECULARIZACIÓN JURÍDICA Y LA INSTRUMENTACIÓN DE LA REFORMA 203

se fue desarrollando de manera formal a partir de dos facultades conte-
nidas en la Constitución de 1824: la que daba al congreso la capacidad 
de sancionar las violaciones a la Constitución –punto retomado de la 
Constitución de Cádiz–; y aquella, de infl uencia norteamericana, que 
se otorga a la Suprema Corte Federal para decidir sobre infracciones a la 
Constitución y a las leyes federales. Estas prerrogativas daban facultades 
a los tribunales federales y tenían que ver con el control de la legalidad 
constitucional. Posteriormente, la Constitución de Yucatán de 1841 
–con el proyecto de Manuel Crescencio Rejón– y seis años después el 
proyecto de Mariano Otero ayudan a defi nir el recurso.

El proyecto de Otero resulta un antecedente importante pues enfatiza 
el papel del amparo como parte de un sistema jurídico de protección 
a los derechos individuales y de contrapeso a los poderes del Estado. 
Este sistema considera que la Constitución, como ley suprema, debe 
fi jar cuatro puntos: los derechos y las garantías de los habitantes de la 
República; la nulidad de las leyes secundarias (estatales) que contra-
vienen las disposiciones de la Constitución federal; la protección de 
las garantías individuales por la justicia federal; y la responsabilidad 
de los funcionarios públicos por infracción de las garantías individuales 
o quebrantamiento de leyes.

El Acta de Reformas del 18 de mayo de 1847 establece el amparo 
de los tribunales federales a cualquier habitante de la República en el 
ejercicio y conservación de los derechos que le otorgasen las leyes cons-
titucionales.117 El Acta de Reformas retoma la propuesta de Otero de 

comentadores” de la constitución norteamericana. La segunda infl uencia es la españo-
la, con antecedentes castellanos y aragoneses. La tercera infl uencia es el derecho francés, 
a través de la defi nición de los derechos del hombre. Fix-Zamudio, Héctor, Ensayos sobre 
el derecho de amparo, México, Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto 
de Investigaciones Jurídicas, 1993.

117 “Art. 25. Los tribunales de la federación ampararán a cualquier habitante 
de la República en el ejercicio y conservación de los derechos que le concedan esta 
Constitución y las leyes constitucionales, contra todo ataque de los poderes legislativo 
y ejecutivo, ya de la federación, ya de los estados, limitándose dichos tribunales a im-
partir su protección en el caso particular sobre que verse el proceso, sin hacer ninguna 
declaración general respecto de la ley o acto que lo motivare” (Proyecto de Mariano 
Otero). “Acta de reformas constitucionales”, 18 de mayo de 1847, Dublán y Lozano, 
Decreto 2982, http://lyncis.dgsca.unam.mx/harvest/cgi-bin/DUBLANYLOZANO/
muestraXML.cgi?var1=5-2982.xml&var2=5.



204 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

atender también a la protección de la soberanía de los estados y de la 
federación.118 Sin embargo, sin una ley que reglamentara su funciona-
miento, el amparo difícilmente podía ser un recurso efectivo.119

Los proyectos son replanteados por el Constituyente de 1856 frente 
a la necesidad de crear mecanismos para la protección de las garantías 
individuales. El debate involucra la difícil tarea de mantener un equilibrio 
entre poderes, particularmente entre el legislativo y el judicial; y entre 
los estados y la federación.120

El poder federal se erige como el garante de las libertades individuales, 
de ahí “que las garantías inscritas en la Constitución encuentren su ins-
trumento de defensa en el Poder Judicial de la federación... el nacimiento 
de la justicia federal subraya que el todo –la federación– es superior a 
las partes –los estados–, en cuanto garante de los derechos del hombre 
y del ciudadano”.121 Poco a poco, el poder judicial federal se presenta 
como garante de los derechos constitucionales, con el fortalecimiento 
de sus facultades y la creación de los tribunales de distrito y de circuito.

118 El “Proyecto Lafragua”, de 1848, es otro de los textos presentados para regla-
mentar el amparo. Con un total de 34 artículos, enuncia las libertades y la protección 
de la ley a los individuos en los procesos criminales. Proyecta la formación de juicios 
sin infringir castigos corporales; que se demuestre la culpabilidad con pruebas, y que el 
acusado tenga posibilidad de defenderse. Contempla la abolición de la pena de muerte y 
el juicio por jurados en las capitales. Establece juicios de responsabilidad por: las faltas en 
los procedimientos judiciales y la responsabilidad del juez; aquellos actos de funcionarios 
por cohecho, soborno, etc. Véase texto en Barragán Barragán, José, Algunos documentos 
para el estudio del origen del juicio de amparo, 1812-1861, México, Universidad Na-
cional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas, 1987a.

119 A pesar de no estar reglamentado formalmente, existen algunos precedentes 
judiciales. El primer juicio de amparo de que se tiene noticia fue promovido por el pe-
riodista Vicente García Torres en 1847, con motivo de su aprehensión. Véase González 
Oropeza, Manuel, “El primer juicio de amparo sustanciado en México”, en Anuario 
Mexicano de Historia del Derecho, vol. X, México, Universidad Nacional Autónoma de 
México, 1998, pp. 157-170.

120 Manuel Dublán reconoce que la federación y los estados no tenían mecanis-
mos para zanjar los problemas entre ellos, por lo cual acudían como único camino a 
los levantamientos armados. De ahí la necesidad de contar con el amparo. Dublán, 
Manuel, “Juicios de amparo” (II), El Derecho, t. I. núm. 2, 5 de septiembre de 1868, p. 
22. Véase Barragán Barragán, José, Primera Ley de Amparo 1861, México, Universidad 
Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas, 1987b.

121 Carmagnani, 1993, p. 148.



 LA SECULARIZACIÓN JURÍDICA Y LA INSTRUMENTACIÓN DE LA REFORMA 205

La Constitución de 1857 concreta los proyectos sobre el amparo en 
dos artículos: el artículo 101 dispone la jurisdicción de los tribunales 
federales para resolver controversias por la transgresión que las leyes o 
las autoridades hicieran a las garantías individuales;122 el artículo 102 
estipula el inicio del amparo a petición de la parte agraviada, por medio 
de los procedimientos y formas dispuestas por las leyes reglamentarias, 
limitando la resolución de los tribunales al caso específi co, sin permitir 
pronunciamientos generales sobre la ley que había motivado el recurso.123

El amparo supera sustancialmente al habeas corpus, pues pretende 
proteger “no sólo la libertad individual, con relación a los hechos que 
materialmente atacan y vulneran, por medio de la detención o prisión, 
sino en todas sus aplicaciones y formas, y en general todas las garan-
tías individuales que aseguran al hombre el ejercicio de sus derechos 
naturales”.124 Vallarta señala que México había realizado “un progreso, 
progreso inmenso” con la introducción del amparo, puesto que recono-
cía “con todas sus consecuencias el liberal principio del habeas corpus, 
al no limitar el amparo a la protección de la libertad personal, sino al 
extenderlo a la de todas las garantías otorgadas en la Constitución”.125

122 El texto del artículo es el siguiente: “Los tribunales de la federación resolverán 
toda controversia que se suscite: I. Por leyes o actos de cualquier autoridad que violen 
las garantías individuales”. “Constitución Federal...”, Título Tercero, De la división 
de poderes, Sección III, Del poder judicial, Art. 101, en Zarco, t. II, 1990, p. 1009.

123 El derecho a la petición de estos recursos incluyen a los estados y la federación. 
El texto del artículo es el siguiente: “Todos los juicios de que habla el artículo anterior 
se seguirán, a petición de la parte agraviada, por medio de procedimientos y formas 
del orden jurídico, que determinará una ley. La sentencia será siempre tal, que sólo se 
ocupe de individuos particulares, limitándose a protegerlos y ampararlos en el caso 
especial sobre que verse el proceso, sin hacer ninguna declaración general respecto de 
la ley o acto que la motivare”. “Constitución Federal...”, Título Tercero, De la división 
de poderes, Sección III, “Del poder judicial”, Art. 102, en Zarco, t. II, 1990, p. 1009.

124 Lozano, José María, Tratado de los Derechos del Hombre. Estudio del Derecho 
Constitucional Patrio en lo relativo a los derechos del Hombre conforme a la Constitución 
de 1857 y a la Ley Orgánica de Amparo de Garantías de 20 de enero de 1869, Imprenta 
del Comercio, de Dublán y Compañía, 1876, p. 256.

125 Votos del Sr. Lic. D. Ignacio L. Vallarta presidente que fue de la Suprema Corte de 
Justicia en los negocios más notables resueltos por este tribunal desde mayo de 1878 hasta 
noviembre de 1882. Edición a cargo de Antonio de J. Lozano, México, Imprenta par-
ticular a cargo de A. García, 1894, p. 275 (en adelante Votos).



206 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

Fuera de los mecanismos ordinarios de la Constitución de 1857, el 
amparo se reconoce como “la más preciosa de las conquistas”, el “escudo 
inquebrantable de los derechos de la humanidad”.126 El amparo “es un 
recurso expedito, fácil y poco costoso”, al cual los individuos pueden 
recurrir “cuando algún acto de la autoridad o alguna ley, sea de la federa-
ción o de los estados, viola en perjuicio de un habitante de la República 
alguna de estas garantías”.127

Es necesario insistir que el recurso no sólo tenía lugar para proteger 
los derechos individuales, sino cuando las leyes o actos de los poderes 
públicos restringían o vulneraban la soberanía de los estados.128 Pero la 
defi nición constitucional apenas es el comienzo que da lugar a varias 
discusiones sobre el desarrollo de la legislación complementaria necesaria 
para la defi nición de los procedimientos jurídicos del amparo.129

La intervención francesa contiene, en cierta medida, la práctica del am-
paro hasta 1867, pero también da el espacio para replantear la formación 
de una nueva ley de procedimientos. El ejecutivo solicita la elaboración de 
un nuevo proyecto de ley orgánica, el cual se presenta al Congreso el 30 
de octubre de 1868. El 20 de noviembre de 1869 es aprobada la “Ley Or-
gánica Constitucional sobre el Recurso de Amparo”, con un total de seis 
capítulos que establecen los casos en los que se puede apelar a ese recurso, 
la manera de sustanciarlo y los procedimientos para su resolución.130

No obstante, varios asuntos quedan sin contemplarse en esa ley, por lo 
que doce años después de la práctica del recurso se procede a subsanar la 

126 Lozano, 1876, p. 339.
127 Lozano, 1876, p. 256.
128 Capítulo II, “De la libertad natural”, en Lozano, 1876, p. 599.
129 Entre los textos propuestos para reglamentar el amparo está el del diputado 

Domingo María Pérez Fernández, presentado en la sesión de 16 de noviembre de 1857. 
El proyecto contiene un total de 23 artículos que establecen los tiempos, maneras y 
condiciones de presentar el recurso. “Proyecto de ley presentado al Congreso de la 
Unión por el diputado Pérez Fernández, determinando los procedimientos que han 
de seguirse en las controversias de que habla el artículo 101 de la Constitución”. Véase 
texto completo en Barragán, 1987a, pp. 228-230.

130 “Ley Orgánica Constitucional sobre el Recurso de Amparo”, 20 de noviembre 
de 1869, en Soberanes Fernández, José Luis, Evolución de la ley de amparo, México, Insti-
tuto de Investigaciones Jurídicas, Universidad Nacional Autónoma de México, Comisión 
Nacional de Derechos Humanos, 1994, pp. 422-434. Esta ley cambió la disposición 
sobre el orden de las instancias que debían conocer de estos casos y colocó al juez de 
distrito como la primera instancia y en segundo lugar a la Suprema Corte. Arts. 3 y 15.



 LA SECULARIZACIÓN JURÍDICA Y LA INSTRUMENTACIÓN DE LA REFORMA 207

serie de “huecos” legales.131 Durante ese tiempo, la prensa había sido, 
después del Congreso, el espacio más favorecido para ventilar la discusión 
sobre el funcionamiento del amparo.132

Varios artículos periodísticos critican la utilización del amparo 
por quienes pretenden evadir la ley, principalmente los opositores a las 
doctrinas liberales que argumentan las causas “más injustifi cables”. Esta 
efervescencia es califi cada como una “amparomanía”.133

No es casualidad que el estudio de las garantías individuales haya sido 
uno de los principales temas desarrollados por varios autores a partir de 
la década de 1870. Isidoro Montiel y Duarte, José María Lozano, Ignacio 
Vallarta, Luis Méndez y Blas Ramírez, entre otros, son personajes que, 
desde su posición como representantes en el Congreso, funcionarios 
en la administración judicial o catedráticos de derecho, desarrollan un 
arduo trabajo intelectual con miras a defi nir, comprender y orientar la 
transición jurídica liberal.134

131 “Iniciativa que la Secretaría de Justicia e Instrucción Pública dirige al Senado 
sobre la reforma de la Ley de 20 de enero de 1869, Orgánica del artículo 102 de la 
Constitución Federal. Presentación de Protasio P. Tagle ante la Cámara de Diputados. 
Proceso de discusión de la ley de amparo de 1882, México, Universidad Nacional Autó-
noma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas, 1993.

132 Varias de estas sentencias aparecieron en el semanario El Derecho, que comenzó 
a publicarse el 29 de agosto de 1868, con base en la ley de Amparo de 1861. Algunos 
casos son: “Retroactividad de la Ley. Denegación de amparo” (Juzgado de Distrito de 
San Luis Potosí), en El Derecho, núm. 3, t. II, 16 de enero de 1869, pp. 36-38. “Causa de 
Domingo Benítez. Denegación de amparo. Interpretación del artículo 23 de la Consti-
tución” (Tribunal Superior del Distrito Federal); “Amparo por confi scación de una línea 
telefónica” (Tribunal Superior del Distrito Federal); “Denegación de amparo por servicios 
profesionales gratuitos” (Juzgado de Distrito de Michoacán), en El Derecho, núm. 5, t. II, 
30 de enero de 1869, pp. 83-87, 87-88, 89-90. Véase Cabrera Acevedo, Lucio y Lourdes 
Celis Salgado, “El Derecho, antecedente del Semanario Judicial de la Federación y los 
primeros amparos”, El Derecho. Periódico de Jurisprudencia y Legislación, Primera época, 
t. I. Edición facsimilar, México, Instituto de Investigaciones Históricas, UNAM, 2004, 
pp. VII-XXXV.

133 “Amparomanía”, en Gaceta del Estado de Jalisco, 30 de diciembre de 1873. La 
preocupación es de que el amparo se convierta en el medio para derogar y corregir to-
dos aquellos puntos de la Constitución de 1857 que causan mayor controversia; otros 
consideran al amparo como una manera de perfeccionar el propio texto constitucional.

134 La labor de difusión en apoyo a los códigos es considerada una tarea fundamental 
para los juristas, quienes a través de conferencias, periódicos, revistas, folletos y libros, 
emprenden una vasta obra de divulgación de los principios constitucionales y codifi -



208 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

Los autores insisten en que el sistema judicial debe asegurar el de-
sarrollo simultáneo de las libertades del hombre, las facultades de los 
poderes públicos, la relación equilibrada entre los estados y la federación, 
y el interés social.135

Ignacio L. Vallarta es uno de los abogados liberales más entusiastas en 
apoyar el amparo judicial. En 1878, el secretario de Justicia pide a Vallar-
ta, entonces presidente de la Suprema Corte, que transforme el epílogo 
de la obra que estaba redactando –El juicio de amparo y el writ of habeas 
corpus–, en un nuevo proyecto de ley. Vallarta elabora una propuesta de 
transformación de la ley orgánica a partir de la propia jurisprudencia 
expuesta en el foro, en la prensa especializada y en las obras escritas por 
juristas. Pero esto no era sufi ciente, pues considera a los estudios sobre 
el derecho constitucional “un edifi cio” que aún estaba por levantarse 
en el país. Como presidente de la Suprema Corte, entre 1878 y 1882, 
se encarga de defi nir varios juicios sobre distintas materias, que considera 
importantes precedentes para orientar la actuación de los tribunales y 
ciudadanos y aclarar varios puntos confusos del acusado vacío legal. Por 
ello, se da a la tarea de recopilar, comentar y publicar las resoluciones 
emitidas durante su presidencia en la Suprema Corte.136 En ellas se 
exponen didácticamente, a manera de interrogantes, una serie de temas 
con sus respectivos comentarios sobre las motivaciones que sustancian las 

cadores. Sus estudios se realizan desde una amplia perspectiva comparativa con otras 
experiencias para fortalecer el desarrollo del derecho mexicano, siguiendo el modelo 
de varias obras europeas que llegan al país, por ejemplo, Concordancia entre el códi-
go civil francés y los códigos civiles extranjeros, Biblioteca Universal publicada bajo la 
dirección de D. Ángel Fernández de los Ríos, Madrid, 1852 y el Diccionario razo-
nado de legislación y jurisprudencia, por D. Joaquín Esqueriche, Magistrado Honorario 
de la Audiencia de Madrid, París, 1858. Estos textos llevan a la producción de textos 
como las Concordancias, motivos y comentarios del Código Civil español concordado 
expresamente para la Biblioteca de Jurisprudencia con arreglo a la legislación vigente 
en la República Mexicana, 1878.

135 Capítulo II, “De la libertad natural”, Lozano, 1876, p. 599.
136 Ignacio L. Vallarta presidía la reunión de los magistrados Ignacio M. Altami-

rano, Ignacio Ramírez, Pedro Ogazón, Manuel Alas, Antonio Martínez de Castro, 
Miguel Blanco, José María Bautista, Juan M. Vázquez, Simón Guzmán, José Manuel 
Saldaña, José Eligio Muñoz y Enrique Landa (este último fungió como secretario). 
En 1882, Ignacio L. Vallarta, Manuel Alas, Jesús M. Vázquez Palacios, José María 
Bautista, Manuel Contreras, José Manuel Saldaña, Pascual Ortiz, F. J. Corona, y Enri-
que Landa (este último fungió como secretario).



 LA SECULARIZACIÓN JURÍDICA Y LA INSTRUMENTACIÓN DE LA REFORMA 209

sentencias.137 Las resoluciones de la Corte se publican en el mismo año 
en que, tras una serie de largas discusiones en las cámaras de Diputados 
y Senadores, se promulga la “Ley orgánica de los artículos 101 y 102 de 
la Constitución Federal”, por el entonces presidente Manuel González.138

Las resoluciones de la Corte abordan, además de la protección a las 
garantías individuales, seis temas sustanciales en los juicios de amparo: la 
relación de los estados con la federación; la dinámica de las jurisdicciones 
entre los estados; la potestad de cada uno de los poderes de la unión; los 
alcances de las facultades de los poderes públicos en su misión por esta-
blecer el “bien común”; las garantías de los individuos y, fi nalmente, los 
límites del amparo como recurso de equilibrio frente a la Constitución, 
lejos de los intereses políticos mediáticos.

La importancia del amparo radica en que no sólo se constituye en un 
instrumento para proteger las garantías de los individuos, sino también 
en un importante mecanismo para dirimir los confl ictos entre los poderes 
de la federación, y entre la federación y los estados.

La práctica clerical de los recursos legales

Es necesario remarcar que la apelación del sacerdocio al discurso y los 
mecanismos jurídicos proporcionados por el derecho secular había 
comenzado desde la primera mitad del siglo XIX, cuando varios clérigos 
reclamaron el reconocimiento de lo que entendían era su nueva posición 
como ciudadanos en la república independiente. La progresiva defi nición 

137 Votos..., t. I, 1894. Introducción al primer tomo fi rmada en octubre de 
1879, p. IV.

138 Los capítulos que contenía la ley eran los siguientes: Capítulo I, De la naturaleza 
del amparo y de la competencia de los jueces que conocen de él; Capítulo II, De la de-
manda de amparo; Capítulo III, De la suspensión del acto reclamado; Capítulo IV, De 
las excusas, recusaciones e impedimentos; Capítulo V, De la sustanciación del recurso; 
Capítulo VI, Del sobreseimiento; Capítulo VII, De las sentencias de la Suprema Cor-
te; Capítulo VIII, De la ejecución de las sentencias; Capítulo IX, Disposiciones genera-
les; Capítulo X, De la responsabilidad en los juicios de amparo. Los capítulos contenían 
un total de 83 artículos. “Ley orgánica de los artículos 101 y 102 de la Constitución 
Federal”, Manuel Baranda, presidente, 14 de diciembre de 1882, en Barragán Barragán, 
José, Proceso de discusión de la ley de amparo de 1882, México, Universidad Nacional 
Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas, 1993.



210 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

legal de las siguientes décadas ayuda a concretar la posición jurídica de 
los eclesiásticos, y precisa los mecanismos para hacer valer sus derechos.139

Los procesos seguidos por los sacerdotes católicos son de dos tipos: 
por un lado, se encuentran aquellos en los cuales los presbíteros solici-
tan la defensa de sus intereses particulares exclusivamente seculares, sin 
vincularlos a su posición dentro de la Iglesia. Así, efectúan solicitudes 
para la revisión de sentencias para proteger su patrimonio económico, 
como el caso de los juicios por herencias familiares y litigios sobre pro-
piedades, por mencionar los más recurrentes. Varios de esos procesos 
resultan favorables a sus intereses.140

Por otra parte, tenemos que los clérigos recurren al amparo para 
buscar la protección de las instituciones e intereses eclesiásticos. A pesar 
de que no son numerosos, resulta de mayor interés para el presente es-
tudio, pues proporcionan elementos para calibrar la manera en que los 
eclesiásticos participan del sistema legal liberal que habían combatido 
discursivamente en los inicios de la Reforma liberal. La protección de 
los intereses clericales tiene dos motivaciones: tratar de revertir la propia 
legislación liberal y detener las acciones arbitrarias hacia la Iglesia.

Uno de los casos que suscita mayor controversia es el amparo pro-
movido para impedir el decreto de expulsión de los jesuitas, expedido 
por el presidente Sebastián Lerdo de Tejada en mayo de 1873. El voto de 
obediencia directa al Papa (cuarto voto) que los jesuitas mantenían en sus 
constituciones les había generado un rechazo histórico por parte de los 
gobiernos civiles. Para muchos gobiernos ese principio tenía relevancia 
política porque signifi caba la extensión de los intereses temporales de 
un poder extranjero, el del Papa, en sus territorios. Desde esa perspecti-
va, los miembros de la Compañía actuaban como agentes políticos del 
pontifi cado y no como ministros. Los jesuitas habían sido expulsados 

139 Con ello se pretende mostrar que no siempre las Leyes de Reforma y los princi-
pios de la doctrina liberal estaban “sobre la cabeza de la jerarquía eclesiástica”. Chávez 
Sánchez, 1998, p. 5.

140 El presbítero José María Gordoa presenta un amparo contra la expropiación 
decretada por la legislatura de Zacatecas, de dos sitios de ganado mayor pertenecientes 
a su hacienda del maguey. El juzgado de distrito otorga el amparo porque la legislatura 
no había cumplido con todos los requerimientos para decretar la expropiación. “Expro-
piación. Inconstitucionalidad de un decreto de la legislatura de Zacatecas”. El Derecho, 
núm. 4, septiembre de 1868, pp. 53-54.



 LA SECULARIZACIÓN JURÍDICA Y LA INSTRUMENTACIÓN DE LA REFORMA 211

del país en la segunda mitad del siglo XVIII, pero su retorno en el contexto 
de la consolidación de la Reforma liberal genera el resurgimiento de la 
animadversión de varios sectores, pues ahora sí, los jesuitas que llegan 
al país son de distintas nacionalidades.

Los jesuitas extranjeros son acusados de desarrollar una acción po-
lítica antipatriótica que tiene por objetivo derrocar al régimen liberal, a 
través de la predicación en el púlpito y de la labor educativa: “¿Quién 
ignora que en el púlpito, en los planteles de enseñanza de los misioneros, 
y hasta en el hogar, transmiten los jesuitas y los loyolistas ideas perniciosas, 
que producen la agitación, la ruina, el desplomamiento del pueblo que, 
a falta de mejor enseñanza, aprende a fanatizarse?” Las actividades de los 
religiosos se convierten en un asunto de interés público, toda vez que la 
población podía ser “engañada” y conminada a la subversión contra el 
gobierno, “vista la ignorancia que domina a nuestro pobre pueblo”, que 
hace de los jesuitas “verdaderos plagiarios de la conciencia”. Se los acusa 
de predicar “sermones incendiarios para trastornar el cerebro del pueblo 
fanático... le escucha, maldice al gobierno y acabará de trastornarse si el 
mal no se corta de raíz”.141

Bajo estas consideraciones, la expulsión es, para muchos, la única 
solución. El presidente Lerdo emite el decreto que ordena salir del 
país a los jesuitas con base en el artículo 33 de la Constitución, el cual 
reconoce a mexicanos y extranjeros el goce de los derechos humanos, 
con una excepción: la suspensión de derechos a los extranjeros que se 
considerasen “perniciosos”, y su expulsión sin que para ello tenga que 
mediar juicio alguno. El decreto de expulsión considera perniciosos a 
los jesuitas extranjeros, lo mismo que a las Hermanas de la Caridad y los 
demás religiosos extranjeros que se encontrasen congregados.142

La noche del 20 de mayo de 1873 se procede a la exclaustración 
de algunas religiosas y de varios estudiantes del seminario en la Ciu-
dad de México, que se decía eran jesuitas. Ese hecho causa alarma entre 
la población, pues corría el rumor de que para hacer efectivo el decreto 

141 “Boletín”, El Monitor Republicano, 26 y 30 de abril de 1873. Otros artícu-
los ligaron directamente a los jesuitas con los franceses invasores, en sus intentos 
por instaurar una tiranía, además de rememorar sus expulsiones en países europeos. 
“Gacetilla. Los jesuitas”, La Bandera de Juárez, 16 de abril de 1873.

142 “Constitución Federal...”. Título Primero, Sección III, “De los Extranjeros”, 
Art. 33, en Zarco, t. II, 1990, p. 997.



212 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

se habían producido varios allanamientos violentos a cargo de “bruscos 
esbirros”, quienes levantaron “brutalmente” a las señoras que “algunas 
vez fueron monjas… arrojándolas en medio de las calles y plazas, donde 
llorosas y afl igidas no encontraban abrigo alguno”, produciéndose un 
“atentado grosero, alarmante y conmovedor”.143

El diputado Francisco Gómez Palacio, a quien se le considera un libe-
ral y republicano “a toda prueba”, introduce en el Congreso una iniciativa 
para solicitar al gobierno un informe de los sucesos de la exclaustración. 
Incluso los declarados anticlericales, como el diputado Baz, afi rman que 
cuidar de la forma correcta de llevar a cabo las exclaustraciones no era 
vigilar de los intereses del clero, sino los de la sociedad en general, en la 
cual se incluían los eclesiásticos.144

Así lo entiende el jesuita español Pablo Greco, que introduce un 
recurso de amparo contra el decreto que lo había expulsado del país por 
extranjero pernicioso. La iniciativa del diputado Gómez Palacio y el re-
curso de amparo de Greco ponen a debate los derechos de los extranjeros 
y los derechos del clero. El punto a defi nir es si los extranjeros y el clero 
gozan de los derechos naturales constitucionales.

Al mismo tiempo, se plantean aspectos relativos a la división de po-
deres y a las atribuciones del ejecutivo y el poder judicial. La discusión 
en el Congreso que genera la petición del diputado Gómez Palacio se en-
camina a determinar si los funcionarios encargados de la administra-
ción gubernamental debían dar cuenta de sus actos a las asambleas de 
representantes. Las opiniones se inclinan a favor de los informes, co-
mo un acto normal en toda democracia republicana, “si es que vivimos 
en un pueblo libre y soberano donde los funcionarios públicos son servi-
dores de éste y no sus dueños y señores, la representación de este pueblo 
tiene derecho de vigilar la conducta de esos servidores, pidiéndoles las 
explicaciones debidas para poder cumplir dignamente su cometido”.145

El Congreso autoriza la petición de un informe a los funcionarios a 
cargo de la exclaustración, pero sólo en el caso de los religiosos mexicanos. 
Al clero nacional se reconoce el goce de las garantías constitucionales 

143 “Acontecimiento alarmante”, La Bandera de Juárez, 23 de mayo de 1873.
144 La Bandera de Juárez “Acontecimiento alarmante”, La Bandera de Juárez, 

23 de mayo de 1873.
145 La Bandera de Juárez “Acontecimiento alarmante”, La Bandera de Juárez, 

23 de mayo de 1873.



 LA SECULARIZACIÓN JURÍDICA Y LA INSTRUMENTACIÓN DE LA REFORMA 213

de derecho natural, pero no así al extranjero, pues “no gozaban de las 
garantías constitucionales”.146

Varias voces se manifi estan en contra de la excepción establecida 
por el Congreso, pues sostienen que las garantías deben reconocerse a 
todos los individuos: “tanto el mexicano como el extranjero, el ministro 
de un culto como el del otro, el jesuita como la monja, el maestro como 
su discípulo, el periodista como el que no lo es, tienen garantizados sus 
derechos y tribunales que se los amparen y protejan debiendo cuidar los 
guardianes de la Constitución que esto sea una verdad”.147

El recurso de amparo introducido por Greco afi rma los derechos 
individuales de los jesuitas extranjeros y califi ca el decreto de expulsión 
como una “conveniencia política”. El argumento presentado ante el 
juez primero de distrito, el señor Bucheli, expone que la violación de 
garantías a los jesuitas radica en que no se había demostrado que eran 
perniciosos como requería el artículo 33. Según este argumento, para 
que procediera la expulsión debía demostrarse en los tribunales que 
eran perniciosos siendo, entonces, el poder judicial el único autorizado 
para decidir su culpabilidad. El decreto de expulsión los había privado 
del derecho a juicio donde se expusieran las pruebas en su contra y los 
argumentos de su defensa. Así lo consideró el juez de distrito, quien 
otorgó el amparo solicitado por el señor Greco, afi rmando que el decreto 
había sustraído a los jesuitas de la jurisdicción de los tribunales, únicos 
autorizados para decidir sobre una cuestión que afectaba las garantías 
individuales de los quejosos.

El otorgamiento del amparo resulta una contrariedad para quienes 
apoyan la expulsión, por lo que el caso se lleva ante la Suprema Corte de 
Justicia. José María Iglesias es el encargado de revisar el asunto y elaborar 
un dictamen. Iglesias considera que el decreto de expulsión seguía la co-
rrecta aplicación de la ley y que el amparo no debía proceder. Refrenda la 
excepción del artículo 33 que faculta a los gobiernos a decidir, sin juicio 
previo, los casos y las circunstancias en que los extranjeros desarrollasen 
una actividad perniciosa para expulsarlos del país. Tan claro estima Igle-
sias el artículo constitucional, que sugiere llevar a juicio al juez Bucheli, 

146 La Bandera de Juárez “Acontecimiento alarmante”, La Bandera de Juárez, 
23 de mayo de 1873.

147 La Bandera de Juárez, “Acontecimiento alarmante”, La Bandera de Juárez, 
23 de mayo de 1873.



214 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

por haber sentenciado contra ley expresa, pues exponía su pretensión 
de revertir el artículo constitucional. La controversia aquí radica en el 
hecho de que un juez de mediana jerarquía hubiera intentado revertir 
una decisión presidencial entrando en la discusión de competencias y 
jerarquías que para muchos es una trampa difícil de evitar.

El abogado defensor de los jesuitas resuelve hábilmente la cuestión. 
Por un lado, destaca que la libertad de los jueces a interpretar la ley no 
era una tarea mecánica, pues debían evaluar la norma general y decidir en 
circunstancias específi cas “si cierta acción ejecutada o por ejecutar, es o no 
conforme a la ley que establece la regla con que esa acción debe estar de 
acuerdo, se necesita un ser racional que haciendo uso de su inteligencia 
estime si hay o no conformidad entre cierto hecho y el precepto”.148 Toda 
sentencia, entonces, era resultado de un “modo de ver las cosas, modo 
de ver la ley”.149 Por otra parte, afi rma al amparo como un instrumento 
para hacer efectivo el espíritu de la Constitución de 1857, de contener 
los abusos de las autoridades y “establecer el dominio de la ley sobre la 
voluntad de cualquier hombre, cualquiera que fuera su posición social 
y política”. El artículo 101 hacía posible esa defensa al facultar a la 
autoridad judicial, a petición de los afectados, a revisar si la aplica-
ción de las leyes violaba o no los derechos individuales. Esa facultad, pro-
pia del poder judicial, podía ser usada para revisar las acciones de todas 
las autoridades: “Sea un alcalde de una aldehuela o el presidente de la 
República, o el poder legislativo el autor del acto contra el que se alega 
que viola las garantías individuales, la diversa categoría de la autori-
dad que ha cometido la violación, no tiene infl uencia alguna en alterar 
las facultades que la autoridad judicial tiene para rever y revisar el acto a 
fi n de impedir que la violación, si la hay, se haga efectiva”.150

Sin embargo, en el caso concreto de la expulsión, no podía alegarse la 
mala aplicación de la ley, cuando el artículo 33 exceptuaba del derecho a 
juicio a los extranjeros y otorgaba facultades extraordinarias a la autoridad 
para expulsarlos a su discreción. Por ello, cuando Pablo Greco pretende 

148 “Inserciones”, La Bandera de Juárez, 1 de septiembre de 1873.
149 Se justifi ca el fallo del juez Bucheli como el resultado de una forma de entender 

que la expulsión no se podía justifi car en el artículo 33, que no opina sobre el artícu-
lo o las facultades concedidas al ejecutivo. “Editorial. La sentencia de la Corte con-
tra los sacerdotes extranjeros”, La Bandera de Juárez, 1 de septiembre de 1873.

150 “Inserciones”, La Bandera de Juárez, 1 de septiembre de 1873.



 LA SECULARIZACIÓN JURÍDICA Y LA INSTRUMENTACIÓN DE LA REFORMA 215

entregar pruebas para demostrar que no es “pernicioso”, la autoridad 
judicial no las recibe, pues no había tenido lugar un proceso judicial.151

Para terminar con la controversia y hacer efectivo el decreto, una 
comisión de diputados propone que el Congreso ratifi que la expulsión. 
No es casualidad que el proyecto de elevar a rango constitucional las 
Leyes de Reforma, incluya la proscripción de todas las órdenes religiosas 
en el país. Finalmente, el amparo no procede y el decreto presidencial 
es ratifi cado. Varios jesuitas y religiosas salieron del país entre 1873 y 
1875, a pesar de que otros más evadieron el decreto ocultándose en otras 
diócesis de la República.

La sentencia sigue recibiendo importantes críticas por parte de 
aquellos que defi enden el reconocimiento de los derechos naturales para 
mexicanos y extranjeros.152 No obstante, como ocurre con otros decretos, 
una razón política y de orden público –que se espera sea transitoria– se 
impone al reconocimiento pleno de ciertos derechos. Y es que la expe-
riencia bélica de la segunda mitad del siglo XIX había demostrado que la 
fuerza clerical, aliada a sectores extranjeros, podía ser perjudicial para la 
estabilidad del régimen. El artículo 33 se presenta como un instrumento 
político para ser usado por el ejecutivo en circunstancias específi cas que 
pusieran en peligro la gobernabilidad del país. Isidoro Montiel y Duarte 
propone, incluso, imponer límites al derecho de asociación de los extran-
jeros cuando se tuviese la certeza de los fi nes políticos de su reunión.153 
La excepción no sólo se mantiene, sino que en los años siguientes se 
propone su perfección legal mediante la especifi cación de que sólo el 

151 El jesuita afi rma que sólo podía ser acusado de infringir las Leyes de Reforma. Su 
culpabilidad debía demostrarse en los tribunales ante un juez, a quien correspondía fi jar 
la sentencia. “Alegato del Sr. Lic. D. Eulalio M. Ortega en el juicio de amparo promovido 
por D. Pablo Greco contra el acuerdo del Supremo gobierno, que lo mandó expulsar de 
la República como extranjero pernicioso”. El Foro, 13 de septiembre de 1873, núm. 86.

152 Se habla de que todos los extranjeros residentes en México temen “que cuando 
estén más tranquilos se les levantarán de cama y sin la más ligera fórmula de esas que 
aún en los pueblos incultos se observan, serán arrancados del hogar, de sus negocios, de 
su subsistencia para echarlos del país…”. “El Monitor”, La Bandera de Juárez, 16 de junio 
de 1873 (extracto). Arteaga, Eduardo F., “Sobre expulsión de los sacerdotes católicos”, 
La Bandera de Juárez, 16 de junio de 1873.

153 Título III, De la libertad, Capítulo X, Del derecho de asociación. Montiel y 
Duarte, 1998, pp. 302-303.



216 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

poder ejecutivo tenía la facultad de expulsar “al extranjero pernicioso y 
al ministro de cualquier culto, nacional y extranjero”.154

Tres años más tarde se presenta otro caso que resulta un precedente 
importante para la jurisprudencia federal en materia eclesiástica. La 
prensa lo califi ca como un proceso “célebre” y una “causa curiosa”, pues 
esta vez es un sacerdote quien lleva ante los tribunales civiles a su prelado.

El problema surge en el Santuario de Chalma, uno de los recintos 
más importantes del Estado de México. El confl icto tiene su origen en 
la pérdida del control administrativo del arzobispado sobre el santuario, 
cuando el presbítero encargado, Javier Aguilar y Bustamante, se niega 
a dar cuenta de su gestión al gobierno eclesiástico. Como sanción, el 
arzobispo Pelagio Labastida cancela las licencias de confesión a los 
eclesiásticos de Chalma, hecho que provoca la inconformidad de 
los vecinos, pues disminuye la llegada de los peregrinos y pone en peligro 
las entradas económicas de los pueblos inmediatos al santuario “puesto 
que su porvenir depende de las ferias del Santuario”.155

El prelado asegura que los problemas de los fi eles tendrían solución 
cuando se retomara el control del Santuario y pudiera nombrar un ecle-
siástico autorizado.156 La respuesta de Labastida provoca la indignación 
del clérigo Aguilar y Bustamante, quien acude a los tribunales civiles a 
presentar una demanda por difamación contra el arzobispo. En su de-
manda alega el daño que el prelado había infringido a sus derechos de 
ciudadano, al acusarlo de eclesiástico “entrometido” y de administrar el 
santuario ilegalmente.

154 La Constitución federal de 1857 y sus reformas. Prólogo de la Confederación Cívica 
Independiente. Anteproyecto del Sr. Lic. D. José Diego Fernández, México, Imprenta y 
Fotocopia de la Secretaría de Fomento, 1914, Art. 33, p. 27 (el artículo 33 se mantiene 
hasta la fecha).

155 “Solicitud de algunos vecinos al Ilustrísimo Señor Obispo de México pidiendo 
que permita en el santuario de Chalma la administración del Sacramento de la Penitencia; 
y acuerdo que recayó, el cual dio origen a la acusación del Dr. Aguilar y Bustamante 
contra el Sr. Arzobispo. 1877”. Impreso contenido en Complemento de la publicación 
hecha en el año de 1877 bajo el título de Principales Piezas del Célebre Proceso que inició 
por difamación el Sr. D. Javier Aguilar y Bustamante contra el Sr. Arzobispo de México 
Dr. D. Pelagio Labastida y Dávalos, México, Imprenta de Epifanio D. Orozco, 1878.

156 “El Arzobispo de México. México, noviembre 22 de 1876”, en Complemento 
de la publicación…, 1878, p. 5.



 LA SECULARIZACIÓN JURÍDICA Y LA INSTRUMENTACIÓN DE LA REFORMA 217

Aguilar pretende mostrar que está en “propiedad” legal del santuario 
por una disposición civil. Señala que el 25 de marzo de 1861, el gobierno 
civil le concedió el permiso de abrirlo al servicio público, lo cual, desde 
su particular percepción, es una “dotación” que lo acredita como el único 
dueño y administrador del santuario.

Las argumentaciones de Aguilar no son inocentes, pues además de 
eclesiástico, es un abogado reconocido académicamente, que ostenta el 
título de doctor y asiste como jurado a exámenes y disertaciones públicas 
junto a Sebastián Lerdo de Tejada, Juan Nepomuceno Rodríguez de San 
Miguel y José María Lozano.157 Con toda habilidad, Aguilar pretende 
crear un confl icto entre autoridades civiles y eclesiásticas, para salir bene-
fi ciado en sus pretensiones. No era descabellado pensar que en vista de la 
reciente elevación constitucional de las Leyes de Reforma, la animosidad 
entre el clero y el gobierno civil ganaría a la legalidad. Pero no fue así.

El juez primero de lo criminal, licenciado José María Castellanos, 
apreciado como un “liberal de reconocidos antecedentes”, examina el caso 
y determina que es una cuestión a todas luces relacionada con el recono-
cimiento de la autoridad eclesiástica y con la administración interna de 
la Iglesia. Por ello, no considera que sea atribución del juzgado “califi car 
si el señor arzobispo en el ejercicio pleno de su autoridad como Jefe de 
la Iglesia Católica en México, ha tenido o no razones bastante fundadas 
para designar al Sr. Aguilar con el califi cativo de intruso”. En ese sentido, 
determina que los califi cativos con los que Labastida estima a Aguilar y 
Bustamante son propios de las acciones de los sacerdotes en el espacio de 
la administración eclesiástica interna y no implican, en el aspecto legal 
civil, ninguna pena o “concepto injuriante o difamante, pues como antes 
se ha dicho la injuria y la difamación tienen lugar cuando la imputación 
del hecho se refi ere a un ciudadano cuyos derechos se vulneran, pero de 
ninguna manera cuando hace relación a un eclesiástico cuya conducta 
se reprocha bajo el aspecto de su carácter como tal”.158

157 Mayagoitia, Alejandro, “Acerca de la vida y obra de don Manuel Cruzado”, 
Anuario Mexicano de Historia del Derecho, México, UNAM, vol. XVI, pp. 45-87.

158 “Auto del Sr. Juez 1o. de lo Criminal, Lic. D. José María Castellanos en que se 
declara no haber delito por qué formar causa al Sr. Arzobispo de esta Metrópoli, con 
motivo de la acusación que le hace el Dr. Aguilar y Bustamante por Injurias y difama-
ción. 1877”, en Complemento de la publicación…, 1878, p. 9.



218 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

Las palabras del juez muestran con claridad el centro de la dispu-
ta: la independencia entre la jurisdicción civil y la eclesiástica. De lo cual 
se sigue que la legitimidad en el ejercicio de las facultades espirituales no 
depende del concepto “que sus pueblos o sus autoridades (civiles) tengan 
formado acerca de ella”. El juzgado estima inútil e inconveniente para el 
tiempo inquirir si alguna vez el pueblo, o el gobierno civil de Chalma, 
nombraron encargado del santuario al sacerdote Aguilar.159

El juez Castellanos detiene las pretensiones del sacerdote cuando 
añade que las Leyes de Reforma establecen que los templos son propiedad 
o de particulares, o de la nación, y que los eclesiásticos únicamente debían 
“servirlos” bajo la autoridad del Jefe de la Iglesia y no de las autoridades 
civiles. En ese sentido, se determina que la disposición civil de 1861 
sólo era un permiso para abrir el templo al culto que no constituye un 
título de propiedad sobre el inmueble, como pretendía el eclesiástico. 
La propiedad sólo se demostraba con la “escritura de dominio”, que 
Aguilar no había presentado. Se falla no haber lugar al seguimiento de 
la demanda contra Labastida.

El caso adquiría mayor relevancia en tanto que podría convertirse en 
el precedente que fi jara, en la práctica judicial, “la verdadera indepen-
dencia entre la Iglesia y el Estado”. Lo interesante es que en este confl icto 
muestra la convergencia entre la prensa liberal y la católica para afi rmar 
el respeto a la independencia Estado-Iglesia. Y no sólo eso, sino que 
representa también un avance en el reconocimiento de las “libertades 
propias de las religiones todas, que es lo que constituye el dogma de la 
verdadera tolerancia, base del credo dogmático”.160

La prensa aclara que el presbítero Aguilar confunde “su honra de 
ciudadano” y la protección que las leyes civiles deben a los individuos, 
con aspectos que sólo afectan su posición como sacerdote católico, en 
un plano ajeno al carácter civil. La ley civil no podía ser usada como 
instrumento en las disputas intraeclesiales, pues “las leyes sociales suelen 
estar en pugna, o aun discrepar de las leyes religiosas”, cuando una de-
terminada transgresión religiosa podía no serlo para la legislación civil. 
Por ejemplo, los sacerdotes católicos obligados al celibato por la legisla-
ción eclesiástica están, al mismo tiempo, en entera libertad de contraer 

159 “Auto del Sr. Juez 1o. de lo Criminal..., 1877”, en Complemento de la publica-
ción…, 1878, p. 10.

160 El Federalista, núm. 1958, 5 de junio de 1877.



 LA SECULARIZACIÓN JURÍDICA Y LA INSTRUMENTACIÓN DE LA REFORMA 219

matrimonio civil. “¿En qué se tuba la armonía civil de los asociados 
porque un prelado católico declare juzgado en su tribunal y por un delito 
de disciplina eclesiástica, al Sr. Dr. Aguilar un clérigo cismático? ¿Qué 
jurisdicción tienen nuestros jueces y magistrados para mezclarse en esta 
cuestión y califi car el acto del prelado?”161 Así, para periódicos como El 
Federalista, “lo interesante” de este precedente es que ayuda a delimitar 
la “línea divisoria” entre la legislación para la sociedad y la de todas las 
“sectas”, en relación con su dogma y disciplina religiosa. Lo que corres-
ponde a la ley civil es garantizar al sacerdote sus “derechos de hombre” 
y de la protección de las leyes en la sociedad mexicana.

Insatisfecho con el resultado, Aguilar solicita la revisión de la senten-
cia en otro juzgado. El eclesiástico justifi ca su apelación afi rmando que era 
evidente “lo grave del dialecto incendiario, injurioso y difamatorio” con 
que el arzobispo se había referido hacia su persona, haciéndole parecer 
públicamente como un “rebelde y oposicionista”, “delator y difamador 
gratuito”, además de “cismático, conforme al derecho canónico”. Pun-
tualiza que la jurisdicción de Labastida sólo “es puramente espiritual”, 
sin autoridad en la administración local “que sólo a mí me pertenece”.162

Empero, el dictamen del licenciado José María Cordero sobre la 
apelación respalda la autoridad eclesiástica del prelado y su máxima ju-
risdicción sobre las cuestiones concernientes a la administración interna 
de la Iglesia católica mexicana. Además, para el juez había un trasfondo 
grave en este caso: el escándalo producido por la insubordinación de 
un sacerdote a su arzobispo, sobre todo porque en ese problema en 
particular el matiz está dado “por el estado y categoría de las personas 
del acusado y acusador”. La prensa comentaba la “consternación” que 
el enfrentamiento entre los eclesiásticos había producido en “el pueblo 
católico, numeroso en esta tierra”.163 Las frases empleadas por Aguilar 
sobre su superior, cuando refi ere que “el desenfreno de la inmoralidad ha 
invadido los altares”, son consideradas una falta escandalosa e intolerable 

161 El Federalista, núm. 1958, 5 de junio de 1877.
162 “Pedimento del Sr. Fiscal Segundo, Lic. D. José María Cordero, en la causa de 

difamación promovida por el Dr. D. Javier Aguilar Bustamante contra el Sr. Arzobispo 
de esta Metrópoli, Lic. D. Pelagio Antonio de Labastida y Dávalos, 1877”, en Comple-
mento de la publicación…, 1878, p. 14.

163 “Pedimento del Sr. Fiscal…, 1877”, en Complemento de la publicación…, 
1878, p. 16.



220 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

hacia la autoridad. Si bien, en el orden liberal se proclama la igualdad 
entre los hombres, también se insiste en el respeto hacia las jerarquías 
del orden público y las autoridades legítimamente constituidas, que 
incluían las del orden religioso pues, insisto, éste incidía en el orden y 
la gobernabilidad en el país.

El juez se permite reconocer a Labastida una trayectoria académica 
respetable “como insigne profesor de derecho”, y el ejercicio de un “dere-
cho incuestionable” para determinar los negocios espirituales como “Jefe 
y cabeza de la Iglesia católica en México”. A todas luces, la insubordi-
nación del demandante era un mal ejemplo para la población, que no 
debía tolerarse en ningún orden social. Con base en estos argumentos se 
ratifi ca la sentencia dada por el primer juez. Inconforme, Aguilar solicita 
nuevamente la revisión del fallo por una última instancia que confi rma 
la improcedencia de la demanda y añade una multa al demandante por 
“injuriar” a las autoridades.164

Contrario a lo que pudo haber esperado el doctor Aguilar, su deman-
da no reanimó los confl ictos Estado-Iglesia sino que, paradójicamente, 
sirvió para que se afi rmaran, desde distintas instancias públicas, la pro-
tección legal a las autoridades de todos los cultos y la separación de las 
instancias civiles y religiosas.

Otro ejemplo del recurso de amparo que contribuye al fortalecimien-
to de la jurisprudencia en torno a la independencia Estado-Iglesia y a 
la afi rmación de los derechos del clero se presenta en el estado de Coa-
huila. El recurso surge para contener la presión de la legislatura de 
aquel estado, que había condicionado a los sacerdotes la administración 
de los sacramentos de bautismo y matrimonio a la presentación de las 
actas de Registro.165 Un grupo de eclesiásticos de la ciudad de Saltillo 

164 “Informe en Estrados que pronunció el Sr. Lic. D. Miguel Ruelas ante la tercera 
sala del tribunal supremo del Distrito, por comisión del Sr. Juez, Lic. D. José María 
Castellanos, en defensa del auto de esa autoridad que desedhó (sobreseer sic) la acusa-
ción del Dr. D. Javier Aguilar y Bustamante contra el Sr. Arzobispo Dr. D. Pelagio 
Antonio de Labastida y Dávalos”, en Complemento de la publicación…, 1878, p. 29.

165 El 7 de noviembre de 1881, el Congreso de Coahuila dispone que ningún 
acto religioso debía celebrarse sin la previa demostración de la inscripción al registro 
civil, y que los sacerdotes que no cumplieran recibirían una multa de 25 a 100 pesos 
o la reclusión de un mes, según lo defi niera la autoridad local. El 3 de enero del año 
siguiente el ejecutivo de Coahuila elabora un reglamento que estipula la imposición de 
una multa a los padres y padrinos (en caso de bautizo) y a los esponsales y los testigos 



 LA SECULARIZACIÓN JURÍDICA Y LA INSTRUMENTACIÓN DE LA REFORMA 221

toma la iniciativa de interponer un recurso de amparo para solicitar la 
anulación del decreto. Su alegato básicamente se sustenta en la infracción 
de tres preceptos constitucionales: la restricción a la libertad religiosa; 
las trabas a la separación Estado-Iglesia y la violación al pacto federal.

Los eclesiásticos proclaman la emancipación de la Iglesia como un 
principio constitucional de primer orden, ganado en el sangriento periodo 
de la guerra civil y, convertido ya, en “una institución fundamental de 
la República”.166

En el tiempo en que Ignacio L. Vallarta funge como presidente de 
la Suprema Corte, se manifi esta claramente por la no intervención de la 
autoridad civil en los aspectos internos de la Iglesia. El caso de Coahuila 
es reconocido como un ejemplo de arbitrariedad contrario al espíritu 
constitucional. Sin embargo, no pudo declararse el amparo a favor de los 
peticionarios, pues se detectan dos problemas en la solicitud: la petición 
concreta que se presenta y el argumento que la sostiene.

Según lo marcado por los procedimientos del amparo, éste debía 
presentarse en el contexto de un proceso judicial ya iniciado, cuando 
la ley que originaba la disputa hubiera sido aplicada. Tal precepto no 
se cumplía en este caso, pues el clero coahuilense pedía concretamente 
que el poder judicial federal derogara la ley emitida por el congreso 
de Coahuila antes de que pudiera llegar a tener aplicación. Así, con el 
amparo se pretendía lograr la revocación, general y permanente, de un 
decreto antes de su aplicación. Este uso que se intenta dar al amparo está 
claramente tipifi cado como inconstitucional, pues promueve un confl icto 
jurisdiccional entre el poder judicial sobre el legislativo, afectando la 
división de poderes marcada en la Constitución.167

(en el matrimonio), que no se presentaran, antes del acto religioso, a formalizar el hecho 
en el registro civil. “Amparo pedido contra la ley que prohíbe la administración de los 
sacramentos del bautismo y del matrimonio sin haberse cumplido previamente con 
las prevenciones del registro civil”. Sentencia ejecutoria 22 de agosto de 1882. Votos, 
t. IV, 1897, pp. 264-290.

166 “Amparo pedido contra la ley que prohíbe la administración de los sacramentos 
del bautismo y del matrimonio sin haberse cumplido previamente con las prevencio-
nes del registro civil”. Votos, t. IV, 1897, p. 287.

167 Las leyes orgánicas de 1869 y la de 1882, dispusieron la excepcionalidad de las 
sentencias de amparo respecto de la ley involucrada en el proceso: “La sentencia será 
siempre tal, que sólo se ocupe de individuos particulares, limitándose a protegerlos y a 
ampararlos en el caso especial sobre que verse el proceso, sin hacer ninguna declaración 



222 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

Durante la presidencia de Vallarta la cuestión de las jurisdicciones 
resulta un problema recurrente que motiva el desarrollo de argumentos 
a favor del límite del arbitrio judicial como uno de los medios para 
evitar esos confl ictos. Vallarta considera que los confl ictos de jurisdic-
ción derivan de una absoluta libertad de los jueces, quienes operan sin 
elementos que defi nan el origen, los principios y las restricciones de sus 
facultades en los recursos de amparo.168 Con esa gran libertad el amparo 
podía llegar a ser usado como un arma política con fi nes opuestos a los 
principios esbozados en la Constitución. Y es que los jueces, lo mismo 
que los sacerdotes, debían cumplir escrupulosamente su cometido como 
“sacerdotes de la justicia”, cuidando las sagradas máximas contenidas en 
la Constitución. Los litigantes, como los creyentes, debían tener igual 
interés en que se conservara “incólume la institución que resguarda sus 
respectivos derechos”.169

Para Vallarta, esto no signifi ca sofocar la labor de los jueces y redu-
cirlos a la simple aplicación la ley positiva, sino crear mecanismos para 
constreñirlos al ejercicio serio y constante de su labor en la evaluación 

general respecto de la ley o acto que lo motivare”. Artículo 2. Capítulo I, “Introducción 
del recurso de amparo y suspensión del acto reclamado”. “Ley Orgánica Constitucio-
nal Sobre el Recurso de Amparo”, 20 de enero de 1869, Soberanes, 1994, p. 20. La 
reglamentación del 14 de diciembre de 1882, conservó la redacción de este artículo en 
el artículo 2o. del Capítulo I, “De la naturaleza del amparo y de la competencia de los 
jueces que conocen de él”. Ley Orgánica de los artículos 101 y 102 de la Constitución 
Federal, 14 de diciembre de 1882. Soberanes, 1994, p. 22.

168 El arbitrio judicial comienza a ser limitado formalmente desde la década de 
1830, cuando varias constituciones locales señalan la necesidad de motivar la sentencia 
judicial y obligan al juez a defi nir la ley o costumbre en que se funda para emitir su fallo. 
En el caso de Michoacán, esto se expone en la primera “Ley Orgánica de Tribunales 
del Estado”, de 1834, Art. 145. Véase Hernández Díaz, Jaime, “Tribunales de justicia 
y práctica judicial en la transición jurídica de Michoacán: 1824-1840”, en Anuario 
Mexicano de Historia del Derecho, vol. XVIII, México, Instituto de Investigaciones 
Jurídicas, Universidad Nacional Autónoma de México, 2006, pp. 315-330. El Estado 
de México lo contempla en el proyecto de código penal que sigue el decreto del 26 de 
enero de 1847, sobre la necesidad de motivar las sentencias judiciales. Proyecto de Código 
Penal del Estado Libre y Soberano de México, presentado por el Señor Magistrado Mariano 
Villela, al Honorable Congreso, Toluca, Imprenta de Juan Quijano, 1848.

169 “Amparo pedido contra la ley que prohíbe la administración de los sacramentos 
del bautismo y del matrimonio sin haberse cumplido previamente con las prevencio-
nes del registro civil”. Votos, t. IV, 1897, p. 284.



 LA SECULARIZACIÓN JURÍDICA Y LA INSTRUMENTACIÓN DE LA REFORMA 223

de los procesos judiciales dentro de sus circunstancias concretas, lo cual 
no haría sino mejorar y fortalecer el poder judicial de la federación, 
que en varios aspectos es todavía débil y carente de orden.170 Vallarta 
entiende el problema de la existencia de leyes erróneas y contradictorias 
en la práctica judicial, pero no justifi ca que en el afán por dar solucio-
nes se socave la propia legalidad. En ese contexto, las resoluciones de 
los amparos cumplen un papel fundamental para el poder legislativo, 
al constituirse en el pulso real de la práctica jurídica, capaz de formar 
precedentes necesarios para guiar, hacer ajustes y modifi car la ley en el 
congreso. Los tribunales debían fallar con base en esos principios, sin 
intentar reformar directamente las leyes, sino apuntando los posibles 
cambios al Congreso.171

El amparo se concibe como “un recurso eminentemente conservador 
de la Constitución”, que no podía “ser el remedio universal de todas las 
injusticias”, por más odiosas que probaran ser algunas leyes: “ni siquiera 
para crear más derechos fundamentales sobre los declarados en el Cons-
tituyente, ni para seguir las doctrinas de la teoría más avanzada, con el 
olvido del texto escrito de la ley suprema”.172

La actuación de los jueces debía limitarse a resolver la suspensión 
de leyes o sentencias en procesos específi cos, para evitar el ejercicio de 
una autoridad sin restricciones “que sería, sólo por ello, la violación del 
derecho ajeno”.173

El clero de Saltillo no lo entiende así, pues supone que puede alcan-
zar la revocación de la ley a través del amparo. Parte de su alegato pudo 
haber tenido mayores posibilidades de haberse buscado la protección 

170 Se habla de que el juez queda reducido a aplicar la ley “y se toman las medidas 
para que la subjetividad apenas aparezca en sus decisiones”. García-Huidobro, Joaquín, 
Filosofía y retórica del iusnaturalismo, México, UNAM, Instituto de Investigaciones His-
tóricas, 2002, p. 159.

171 Varias leyes generan oposición entre los magistrados, una de ellas es la pena de 
muerte establecida en el artículo 23 de la Constitución, que genera un amplio debate 
entre partidarios y opositores. Vallarta propone llevar la discusión al Congreso para lograr 
su supresión, pues el poder judicial tenía una incompetencia de origen para contradecir 
la ley constitucional y mucho menos frenarla por medio del amparo. “Amparo pedido 
por el Señor Prisciliano Rodríguez contra el Supremo Tribunal de Justicia de Zacatecas”. 
Fallo de la Suprema Corte, 7 de junio de 1881. Votos, t. IV, 1897, pp. 36-65.

172 Ignacio L. Vallarta, febrero de 1883. Votos, Introducción al tomo IV, 1897, p. iii.
173 Ignacio L. Vallarta, febrero de 1883. Votos, Introducción al tomo IV, 1897, p. ii.



224 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

judicial federal una vez que comenzara a aplicarse la ley que constreñía 
al clero.174 En su lugar se presenta un argumento que intenta demos-
trar que el Congreso de Coahuila ha invadido la esfera de la autoridad 
federal, pues la legislación en materia de cultos es un asunto reservado 
exclusivamente a la federación por el artículo 123.175

A pesar de que el principal temor es que las legislaturas locales des-
truyan “esta conquista de la independencia del Estado y la Iglesia, que 
se ha tenido como la primera y la más importante de nuestro código 
fundamental”, el punto se desarrolla de manera secundaria y breve, pues 
el clero termina por no reconocer, ni al congreso local ni al federal, la 
legalidad de expedir leyes que incidan en la independencia de la Iglesia. 
El argumento sobre el problema de las jurisdicciones es cambiado ape-
nas se plantea: “¿Pueden los estados, es lícito a la federación misma, 
expedir una ley sometiendo la Iglesia al Estado?” La independencia 
eclesiástica es ya una institución que “no está a merced de los estados ni 
de la federación, sino que es general y obligatoria para toda la República, 
sin que ninguno de sus legisladores pueda reclamarla como asunto de su 
exclusivo conocimiento, para desconocerla, para infringirla”.176

Por último, se aclara que la independencia Estado-Iglesia no cons-
tituye una garantía individual, como sí lo es la libertad de conciencia, 
puesto que la primera defi ne el “modo de ser de la asociación religiosa”, 
en tanto que la segunda hace “abstracción de las relaciones que existen 
entre el Estado y la Iglesia, para no consagrar sino el derecho que todo 
hombre tiene para profesar las creencias religiosas que le acomoden”. 
Así, las corporaciones no podían interponer un amparo para mantener 

174 Este argumento podía desarrollarse con base en las precisiones defi nidas en el 
Congreso de la Unión. La legislación orgánica estipula: “La ley no impondrá ni pres-
cribirá los ritos religiosos respecto del matrimonio. Los casados son libres para recibir o 
no las bendiciones de los ministro de su culto, que tampoco producirán efectos legales”. 
Fracción XII, artículo 23. Ley Orgánica de 10 de diciembre de 1874. Véase, además, las 
sesiones de 1 de mayo de 1873 y 8 de mayo de 1873. Diario de los Debates. Sexto Congreso 
Constitucional de la Unión, correspondiente al cuarto periodo de sesiones ordinarias del año 
de 1873, t. IV, México, Imprenta de Gobierno de Palacio, 1873, pp. 303, 349-350.

175 Las bases eran la fracción III del capítulo I de la ley de amparo de 1869, misma 
que se refrendó en la ley de 1882 y el artículo 123 de la Constitución.

176 “Amparo pedido contra la ley que prohíbe la administración de los sacramentos 
del bautismo y del matrimonio sin haberse cumplido previamente con las prevencio-
nes del registro civil”. Votos, t. IV, 1897, p. 287.



 LA SECULARIZACIÓN JURÍDICA Y LA INSTRUMENTACIÓN DE LA REFORMA 225

“una independencia que no es, que no puede ser el derecho de individuo 
alguno”.177

El dictamen de la Suprema Corte reconoce que el gobierno de 
Coahuila, en su pretensión de hacer que la legislación sobre el regis-
tro civil tuviera efecto, había invadido aspectos exclusivos de la esfera 
eclesiástica, violentando la independencia Estado-Iglesia. La solución 
no estaba en el amparo, sino en el reconocimiento efectivo, que tanto 
el clero como el gobierno civil debían hacer de sus respectivas áreas de 
acción para emancipar a la sociedad de dos tiranías igualmente funestas, 
la de la ley sobre la conciencia y la del sacerdocio sobre la sociedad. La 
sujeción a las respectivas jurisdicciones lograría vencer el problema de la 
aceptación del Registro que no se había podido superar ni en Coahuila, 
ni en otros puntos de la República.178

Meses después de la sentencia, Evaristo Madero, gobernador de aquel 
estado, mantiene una interesante comunicación con Vallarta para aclarar 
los puntos referentes a las modifi caciones al registro civil, expedidas por 
el congreso coahuilense. Vallarta expone las principales aristas de esa ley 
estatal respecto de las Leyes de Reforma, incluidas ya en la Constitución. 
En ese documento, el presidente de la Suprema Corte es mucho más 
contundente que en su dictamen ofi cial, al referir la anticonstituciona-
lidad de toda aquella legislación que pretendiese imponer condiciones a 
los ministros de cualquier culto para ejercer su ministerio. Reconoce que 
es deber del Estado conservar el orden público sin demandar el sacrifi cio 
de la libertad de la Iglesia. Vallarta propone una reforma legal para hacer 
efi ciente el registro civil de las personas, exigiendo a los jueces encargados 
de su administración, la vigilancia constante y la aplicación efectiva de 
las sanciones en caso de infracción.

La instrumentación del amparo es uno de los tantos instrumentos que 
construye la federación para expandir la “política civilizada que garanti-
zaba la esfera federal” y que, al mismo tiempo, permite “el desarrollo del 
poder de la federación, que de fuerza silente y escasamente operacional 
logró convertirse en un poder real a través del ejercicio cotidiano de sus 
competencias”.179 En la búsqueda de los mecanismos que le permitieran 
allegarse los recursos para afi rmar sus intereses particulares, la Iglesia 

177 “Amparo pedido...”, Votos, t. IV, 1897, p. 286.
178 Resolución de la Suprema Corte. “Amparo pedido...”, Votos, t. IV, 1897, p. 285.
179 Carmagnani, 1993, p. 166.



226 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

participa de los benefi cios que la república federal liberal es capaz de 
garantizarle, con lo cual contribuye activamente a su fortalecimiento.

El sistema judicial de los estados también se benefi cia de la instru-
mentación de los principios federales y contribuye a la formación de la 
jurisprudencia sobre los derechos de los eclesiásticos, como lo muestra el 
caso del robo de los objetos sagrados de la Iglesia de Zeutla, en el distrito 
de Etla, Oaxaca. La recuperación de los objetos no es el problema, sino 
el hecho de que la propiedad de los mismos haya sido reclamada tanto 
por el municipio, a nombre de los vecinos, como por el párroco. El mu-
nicipio justifi ca su pretensión en dos razones: que los curas no podían 
exigir propiedad legal sobre los objetos sagrados pues carecían de una 
representación legal; que los objetos del culto se habían adquirido en el 
transcurso de los años con la participación de los fi eles de la localidad, 
por lo que la población de Zeutla se considera en el derecho a pedirlos 
en propiedad para su vigilancia y cuidado.

El primer fallo de los tribunales ordinarios dispone la entrega de 
los bienes al municipio, y desconoce a su párroco, Manuel Carrisosa, 
como administrador de dicha Iglesia. En respuesta, Carrisosa interpone 
una petición para revocar la sentencia. Su recurso plantea los siguientes 
cuestionamientos: “¿Los sacerdotes o ministros de una congregación 
o secta religiosa, la representan legítimamente? ¿Esa representación, si 
existe, es bastante amplia para que en su virtud el sacerdote o ministro 
pueda pedir la devolución y entrega de objetos destinados al culto y que 
fueron robados?”180

La sentencia de la Segunda Sala de la Corte de Justicia del estado 
de Oaxaca es favorable a la parte eclesiástica. Respecto del primer cues-
tionamiento se dictamina con base en el artículo 3o. de la ley de 4 de 
diciembre de 1860 sobre Libertad de Cultos, que reconoce a todas las 
iglesias o sociedades religiosas la libertad de arreglar por sí o por medio 
de sus sacerdotes, las creencias y prácticas del culto que profesan, lo que 
signifi ca “que el sacerdote de cualquiera culto es el representante legal de 
su iglesia respectiva, mientras ésta no tenga la voluntad de representarse 
a sí misma, y en consecuencia, los actos ejercidos por el sacerdote respec-

180 Corte de Justicia del Estado de Oaxaca, 2 de julio de 1874. Publicada en El 
Foro, 5 de febrero de 1875.



 LA SECULARIZACIÓN JURÍDICA Y LA INSTRUMENTACIÓN DE LA REFORMA 227

tivo a nombre de la sociedad religiosa a cuyo servicio está dedicado, son 
válidos en derecho como si los hubiera ejercido su Iglesia respectiva”.181

Sobre el segundo cuestionamiento se concluye que los objetos desti-
nados al culto no habían sido comprendidos en la ley de nacionalización 
de bienes eclesiásticos de julio de 1859 sino que, por el contrario, protegía 
el derecho del clero sobre esa clase de posesión. Por lo tanto, la sentencia 
establece que “conforme al espíritu y letra de la legislación de reforma 
que la citada iglesia conserve su propiedad”. Los bienes debían entregarse 
a la iglesia de Zeutla, bajo su responsabilidad y formal inventario.

Otra demanda es promovida por el arzobispo de México contra 
Antonio Gutiérrez Victory, por la horadación de una de las paredes 
de su vivienda porque afectaba el edifi cio que ocupaba el Seminario 
Conciliar de México. La defensa del acusado alega que el clero carecía 
de personalidad jurídica para presentar demandas a favor de la Iglesia. 
La sentencia reconoce al arzobispo la personalidad jurídica bastante, el 
dominio directo y el título legal sufi ciente para detener las obras que 
afectasen alguno de los templos a su resguardo. Según lo establecido por 
la ley de 14 de diciembre de 1874, se estipula que la estructura jerárquica 
de la Iglesia no producía efectos legales, salvo la personalidad reconocida 
a los superiores de ellas en cada localidad para los efectos del artículo 15 y 
de la ley de 12 de julio de 1859, que concedía a las iglesias el derecho de 
propiedad de los templos, así como el dominio directo de los objetos 
destinados al culto. Los bienes que con posterioridad a la ley se hubieren 
cedido a cualquier institución religiosa pertenecían a la nación, pero el 
clero podía poseerlos por usufructo y encargarse de procurar su mejora.

De lo anterior se determinó que el arzobispo tenía la posesión legal 
de la catedral de la Ciudad de México y de las instituciones “anexas”, 
además de la obligación de hacer valer a plenitud ese derecho. Por tal 
motivo, se da paso a la demanda del arzobispo y se impone a Gutiérrez la 

181 “Cada una de estas sociedades tiene libertad de arreglar por sí o por medio de 
sus sacerdotes, las creencias y prácticas de culto que profesa y de fi jar las condiciones 
con que admitan los hombres a su gremio o los separe de sí, con tal que por estas pre-
venciones, ni por su aplicación a los casos particulares que ocurran, se incida en falta 
alguna o delito de los prohibidos por las leyes, en cuyo caso tendrá lugar y cumplido 
efecto el procedimiento y decisión que ellas prescriben”. Art. 3o. “Ley sobre Libertad 
de Cultos”, 4 de diciembre de 1860, en Leyes civiles vigentes..., 1893, p. 66.



228 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

obligación de suspender las modifi caciones en su vivienda que afectasen 
al Seminario, debiendo dejar la construcción en su estado anterior.182

CONCLUSIÓN

La institucionalización de los derechos individuales contenidos en la 
Constitución de 1857, obliga a la defi nición de los procedimientos y 
condiciones necesarios para llevarlos a la práctica. Este proceso de ins-
trumentación jurídica, que tiene su concreción en la década de 1870, 
muestra la fortaleza adquirida por la federación, en la delimitación de 
aquellos organismos e instrumentos encargados de impartir justicia desde 
el plano federal, limitando con ello la acción del poder de los estados.

Los códigos legales pasan de ser simples compilaciones a convertirse 
en una elaboración sistemática y racional de los principios legales con-
tenidos en la carta magna, produciendo cambios trascendentes para el 
derecho natural de corte liberal.

Los legisladores pretenden convertir a los códigos en un arma ju-
rídica, al alcance de toda la sociedad, para la defensa de sus derechos 
individuales, ya fueran económicos, políticos, judiciales, civiles, etc. La 
labor de los códigos es exponer de manera breve, sencilla y clara, los 
derechos y las obligaciones individuales. Los códigos de procedimientos 
instruyen a la sociedad de los elementos válidos y necesarios para poner 
en práctica sus derechos.

La organización de la justicia federal impacta signifi cativamente la 
trayectoria de las relaciones Estado-sociedad-Iglesia: por un lado, delimita 
las esferas de competencia de las instituciones civiles y eclesiásticas con 
argumentos que privilegian la conservación de los intereses generales del 
Estado, la sociedad y los individuos sobre los del catolicismo; y por otro, 
la ampliación de la jurisdicción secular a costa del control detentado por 
la Iglesia, donde determinados aspectos de la conducta de la población, 
que resaltan por su interés social y de orden público, no se consideran 
más un dominio de ésta, sino de la competencia del poder judicial.

A partir de entonces, las atribuciones sobre el comportamiento social 
son disputadas por los tribunales eclesiásticos y por los civiles, pero de 
manera separada.

182 “Jurisprudencia Civil”, El Foro, núm. 11, 15 de julio de 1885.



 LA SECULARIZACIÓN JURÍDICA Y LA INSTRUMENTACIÓN DE LA REFORMA 229

Este proceso de cambio legal acarrea contradicciones importantes 
entre las propuestas teóricas y su práctica, como consecuencia inevita-
ble del contacto con la compleja realidad que deseaban transformar y, 
particularmente, con la manera en que buena parte de las autoridades 
seguían concibiendo el orden secular vinculado al catolicismo. Los 
legisladores hacen frente al problema adoptando una postura fl exible, 
pues reconocen tanto las inevitables contradicciones del proceso de 
transición legal en el cambio de régimen, como la permanencia de una 
sociedad católica a la que costaba desvincular los aspectos religiosos de 
los seculares, en una mejor distinción de lo público y lo privado. La 
delimitación legal de la frontera entre los delitos civiles y religiosos no 
es la excepción, pues inevitablemente produce algunas confusiones en 
la práctica, teniendo como consecuencia el desarrollo de una tensión 
clero-gobierno.

No obstante, simultáneamente se elaboran nuevos instrumentos 
jurídicos para hacer que todos los sujetos de derecho, la Iglesia incluida, 
hagan valer sus prerrogativas jurídicas. El amparo es uno de ellos, pues 
amplía la protección del poder judicial de la federación a los derechos 
naturales de los individuos, frente a las acciones arbitrarias del poder 
público.

Así, los párrocos están en posibilidad de apelar no sólo a sus derechos 
ciudadanos, sino a sus derechos como ministros de un culto permitido 
por la ley.

Las comunicaciones presentadas entre las autoridades civiles y 
eclesiásticas a partir de la instauración local del registro civil, permiten 
observar la interacción clero-gobierno-sociedad en ese proceso: muestra 
la forma en que la sociedad se instruye paulatinamente en el uso de las 
instituciones liberales que le resultan benéfi cas en la ampliación de sus 
derechos civiles; expone los esfuerzos de los gobiernos para tomar el 
control administrativo sobre los actos vitales de los individuos; y hace 
patente el uso del clero de los elementos legales que le otorga el régimen 
liberal para reclamar la efectiva separación Estado-Iglesia.

La sociedad, los ministros y las autoridades civiles transitan a una 
nueva sensibilidad legal que les compele a delimitar esferas de acción 
de cada uno, al tiempo que les ofrece los mecanismos para dirimir sus 
tensiones en el plano formal, lo que, en buena medida, fortalece los 
instrumentos legales del régimen liberal.





III. LA CONSOLIDACIÓN 
DE LAS GARANTÍAS INDIVIDUALES 

Y LA AFIRMACIÓN DE LA SOCIEDAD 
CIVIL CATÓLICA (1875-1895)

Buena parte de la historiografía ha afi rmado que después del triunfo de 
la República Liberal, la combinación de intereses entre el clero y el go-
bierno forma parte de la llamada “conciliación” Estado-Iglesia. Empero, 
a la luz de los elementos que se han introducido hasta el momento, se 
propone debatir esta propuesta argumentando que, como resultado de 
la constitucionalización de la doctrina liberal ya revisada, lo que tiene 
lugar es, no una conciliación, sino una concertación clero-gobierno 
donde la sociedad civil desempeña un papel central. La conciliación 
es una referencia más propia del campo jurídico, que nos remite a una 
idea de componer y ajustar, judicial y extrajudicialmente, los ánimos de 
quienes se encuentran opuestos entre sí, a través de un tercero que fun-
ge como conciliador.1 Quizá en ello haya infl uido la forma de entender la 
conciliación Estado Iglesia como un arreglo sustentado en la omisión de 
las principales fi guras del gobierno civil y el clero –el presidente Porfi rio 
Díaz y obispos como Eulogio Gillow–, en la que se pacta la predicación 
sacerdotal de sumisión hacia el gobierno porfi rista, a cambio del “relaja-
miento en la observancia de las Leyes de Reforma”.2 De ello resultaría el 

1 En el plano jurídico, el acto de conciliar es propio de un proceso judicial, donde 
además de los sujetos en disputa por intereses opuestos, está presente la fi gura de un 
mediador o juez, cuyo deber es aclarar el confl icto. Fix-Zamudio, Héctor y José Ramón 
Cossío Díaz, El Poder Judicial en el Ordenamiento Mexicano, México, Fondo de Cultura 
Económica, 1996.

2 Joseph Robert, Confl ict and cooperation between church and state, the Archbisho-
pric of Guadalajara during the porfi riato, 1876-1911, Austin, Tex., University of Texas. 
Algunos autores ponderan excesivamente las relaciones personales entre el presidente 
Díaz y la jerarquía, y señalan que lo que tiene lugar con esa conciliación es el retorno 
del patronato eclesiástico durante el porfi riato. Véase Conger, Robert D., Porfi rio Diaz 

[231]



232 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

retroceso de los principios liberales. El concepto de concertación que se 
propone aquí pretende explicar la relación Estado-Iglesia enfatizando, 
no la idea de una animosidad que se relaja y da paso a una omisión con 
costos políticos para el reformismo liberal, sino la noción de pactos y 
acuerdos, legales y extralegales, como una vía a la que recurren los ac-
tores involucrados para establecer cierta gobernabilidad política –que, 
reitero aquí será entendida como la efi cacia gubernamental, legitimidad 
social y estabilidad de los sistemas políticos–, en el contexto del des-
gaste de la vía armada como forma de resistencia antiliberal radical, lo 
que no necesariamente implica una vuelta al pasado y/o un repliegue 
de los principios liberales. Este es un proceso que inicia a mediados 
de la década de 1870, a partir de la anexión de las Leyes de Reforma 
a la Constitución.

El capítulo se divide en dos partes: empieza por plantear la recom-
posición de la base social de la Iglesia a partir del debilitamiento de la 
organización corporativa de la sociedad, promovida por la individuali-
zación de los católicos y la formación de asociaciones civiles que busca 
una nueva forma de insertar al catolicismo en el espacio público. La 
segunda parte atiende a la redefi nición de los mecanismos para mantener 
la disciplina eclesiástica, de los fi eles y los eclesiásticos. Se verá cómo las 
sociedades civiles hacen posible esta disciplina, al tiempo que permiten 
a los católicos recurrir a prácticas políticas secularizadas para organizar 
un activismo social de diversas características.

1. LOS PRINCIPIOS DEL ASOCIACIONISMO 

CATÓLICO MEXICANO

Diversas investigaciones dedicadas al estudio de la sociedad civil y la 
esfera pública en Europa, coinciden en que las ideas de igualdad social 
y libertad política emergen, en el contexto del cambio de régimen, en 
una sociedad en transición que practica nuevas formas asociativas y fa-
vorece la consolidación de una esfera pública. Ésta, a su vez, promueve 
el reconocimiento legal de los principios que la posibilitan.3

and the church hierarchy, 1876-1911, Albuquerque, N. M., University of New Mexico, 
1985. Chávez Sánchez, 1998, p. IX.

3 Forment, Carlos A., “La sociedad civil en el Perú del siglo XIX: democrática o 
disciplinaria”, en Hilda Sobato (coord.), Ciudadanía política y formación de las nacio-



 LA CONSOLIDACIÓN DE LAS GARANTÍAS INDIVIDUALES 233

Ciertos autores proponen que el punto de diferenciación entre la 
experiencia europea y la latinoamericana es que en esta última la for-
mación de la esfera pública no se da mediante “un movimiento real de 
democratización de la sociedad o de la cultura pública anterior al cambio, 
como al hecho de que la ruptura del pacto colonial y la Independencia 
requerían buscar un principio legitimador del paso del poder de la Co-
rona a las elites locales”.4 No obstante, la ruptura del pacto colonial da la 
pauta para la búsqueda de una nueva forma de legitimidad que fortalece 
la construcción de la esfera pública.5 La política moderna tiende a separar 
el espacio público del privado, de manera que la religión se “privatiza”, 
es decir, se la hace “parte del dominio de la conciencia y de la práctica 
privada”.6 Este cambio se produce en un contexto que empieza a evi-
denciar la individuación de la sociedad, en la que se organiza una nueva 
participación de los grupos sociales en las sociedades presumiblemente 
más secularizadas, donde la organización de los católicos tiene un papel 
central.

Ese proceso, presente en México y en varios países de América Latina 
desde fi nes del siglo XVIII, se deja sentir con mayor fuerza en las primeras 
décadas del siglo XIX. En este apartado se parte de la premisa de que la 
constitucionalización de los derechos individuales en 1857, revisada en 
el primer apartado, fortalece la expansión del nuevo asociacionismo, no 
sólo a través del derecho de reunión, sino por la libertad de conciencia 
que permite la fundación de una pluralidad de sociedades: políticas, 
científi cas, laborales, religiosas, etcétera.

nes: perspectivas históricas de América Latina, México, El Colegio de México, Fondo 
de Cultura Económica, 1999, pp. 202-230. Habermas, Jü rgen, Historia y crítica de 
la opinión pública. Las transformaciones estructurales de la vida pública, Barcelona, 
Gustavo Gili, 1994.

4 Serrano, Sol, 1999, p. 212.
5 Vale referir nuevamente que la esfera pública es entendida aquí como una ins-

tancia social claramente situada entre lo privado perteneciente a la familia, y lo que 
pertenece al Estado o al gobierno. Serrano, Sol, “Defi nición de lo público en un Estado 
católico. El caso chileno. 1810-1855”, Estudios Públicos, Chile, CEP, núm. 76, pri-
mavera 1999, p. 212.

6 Serrano, Sol, “Espacio público y espacio religioso en el Chile republicano”, 
en Teología y Vida, Santiago de Chile, Pontifi cia Universidad de Chile, vol. XLIV, 
núm.02/03, 2003, p. 346.



234 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

El individuo y su libertad de pensamiento constituyen la base de 
muchas asociaciones reunidas en salones, tertulias y academias, entre 
otras.7 Las sociedades de libre pensamiento contribuyen particularmente 
a consolidar el asociacionismo moderno, pues se esfuerzan por romper 
con los vínculos corporativos que caracterizan al “antiguo régimen”.8 

Las organizaciones masónicas son un claro ejemplo de ello: sus fun-
damentos promueven los derechos individuales, con base en el “libre 
desenvolvimiento de la razón como el don más preciado que se le ha 
dado al hombre”.9 Estas organizaciones ofrecen “una renovada visión de 
la sociedad de tipo igualitario, fundada en la autonomía de sujeto social 
individual como actor democrático”.10

El asociacionismo moderno extiende la práctica de los derechos in-
dividuales, al tiempo que se apropia de algunas prácticas políticas cuyo 
ejercicio contribuye a fortalecer la formación cívica ciudadana. Y es que 
los miembros de las sociedades participan en el nombramiento de sus 
autoridades y en la organización activa de diversas obras, en donde ejercen 
su voluntad individual y fortalecen distintas formas de llegar a acuerdos 
y consensos.11 Las nuevas formas de socialización no sólo toman cuerpo 
en organizaciones con fi nes seculares, sino que permiten un desarrollo 
plural de sociedades religiosas dentro de las que están, en principio, las 
católicas y protestantes.12

7 Guerra, Francois Xavier, Modernidad e independencias. Ensayos sobre las 
revoluciones hispánicas, México, Fondo de Cultura Económica, 1993, p. 13.

8 Martínez Zaldúa, Ramón, Historia de la masonería en Hispanoamérica, México, 
Costa-Amic, 1978, p. 147.

9 Martínez Zaldúa, 1978, p. 147.
10 Bastián, Jean Pierre, Protestantismos y modernidad latinoamericana: historia de 

unas minorías religiosas activas en América Latina, México, Fondo de Cultura Eco-
nómica, 1994, p. 8. Otros autores ven a las logias como “escuelas de formación del 
ciudadano moderno”. Véase Álvarez Lázaro, Pedro, La masonería, escuela de formación 
del ciudadano: la educación interna de los masones españoles en el último tercio del siglo XIX, 
Madrid, Universidad Pontifi cia Comillas de Madrid, 1996.

11 A pesar de que ya se ha intentado matizar el hecho de que algunas corporaciones 
en el antiguo régimen permiten el ejercicio de un tipo de participación de los individuos. 
Guerra, 1993, p. 23.

12 Las cristianas son las que más se conocen, pero haría falta una revisión más 
puntual de otras confesiones religiosas. Hacia fi nes del siglo XIX, se nota el avance de las 
organizaciones masónicas y las iglesias protestantes en México. Se registran 88 iglesias 
de carácter protestante en el país (adventistas, presbiterianos, mormones, etc.), al menos 



 LA CONSOLIDACIÓN DE LAS GARANTÍAS INDIVIDUALES 235

Lejos de suponer que la secularización social y los principios promo-
vidos por este primer liberalismo, actuarían en un sentido opuesto a los 
intereses del catolicismo, partimos de que las sociabilidades modernas 
son apropiadas por el catolicismo para proponer un nuevo tipo de aso-
ciaciones, que tiene como característica el uso de un discurso liberal que 
valida la organización civil de los católicos. Trabajos recientes afi rman la 
fuerte presencia que, desde la primera mitad del siglo XIX, fueron ganando 
sociedades civiles de distinto tipo –laborales, políticas, literarias, etc.–, 
incluidas las católicas, en una experiencia compartida entre distintos 
países de América Latina, en tanto que las sociedades civiles desempeñan 
un papel central “al lado del Estado y el mercado”.13

Al igual que otros sectores sociales, varios grupos de católicos deci-
den construir, desde su confesionalidad, prácticas y percepciones de la 
sociedad civil, que empujan la participación plural de la vida pública. Es 
en la práctica del asociacionismo que los proyectos católicos y liberales 
convergen en un “catolicismo cívico”.14 En este sentido, las asociaciones 
civiles pueden ser entendidas como parte integral de la vida democrática 
de un país, en tanto que la organización de una variedad de grupos es 
capaz de fortalecer los espacios de la vida pública y las prácticas solidarias 
y civilizadas.

Así, dentro de las posibilidades para formar sociedades civiles, el 
catolicismo se posiciona como uno de los más infl uyentes a la hora de 
abarcar importantes espacios de la vida pública relacionados con la opi-
nión pública, la salud, la educación, y la propia vida religiosa. Lo que 

21 de ellas se encontraban en la Ciudad de México. El protestantismo estaba organizando 
escuelas de primeras letras y tenía en circulación varias publicaciones periódicas, como 
El Bautista, Atalaya Bautista. Chávez Sánchez, 1988, p. 36.

13 La propuesta de Carlos Forment da cuenta de las organizaciones civiles en Perú, 
Argentina y México. Del primero destaca que las asociaciones lograron varios puntos: 
aumentan la permanencia y la estabilidad de los lazos sociales, contribuye a la extensión 
de formas cívicas del compromiso civil que lleva a la institucionalización de la socie-
dad civil. Forment, Carlos A., 1999, pp. 202-230. Véase, además, del mismo autor, 
“Catolicismo cívico, subjetividad democrática y prácticas públicas en Latinoamérica 
decimonónica”, en Guillermo Palacios (coord.), Ensayos sobre la nueva historia política 
de América Latina, siglo XIX, México, El Colegio de México, pp. 213-229.

14 Aunque faltaría una defi nición puntual del autor sobre las características propias 
de este “catolicismo cívico”, la propuesta es sugerente por la vinculación entre proyectos 
seculares estatales y el papel que en ello juega la religión. Forment, 1999, p. 239.



236 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

interesa remarcar en este apartado es la manera en que la consolidación 
del derecho de asociación y de expresión en la carta magna de 1857, 
permite a los católicos redimensionar las posibilidades para el ejercicio 
de sus derechos, no sólo en benefi cio del catolicismo, sino del Estado y 
su proyecto económico y político.

Es necesario remarcar que desde 1845 se había comenzado a organi-
zar el laicado masculino, para emprender actividades de auxilio social, a 
través de la formación de las Conferencias de San Vicente de Paul. Esta 
fundación puede considerarse una iniciativa de grupos católicos extran-
jeros, generada por el impacto del liberalismo europeo en la movilización 
de las órdenes religiosas francesas, en este caso de las Hermanas de la 
Caridad y los Hermanos Paulinos, quienes llegan a México hacia 1844. 
Dos años después se fundaba la Asociación de Señoras de la Caridad de 
San Vicente de Paul, también conocidas como Damas Vicentinas, la cual 
unió a ciertos sectores de mujeres católicas, en su mayoría de prominentes 
familias, de la Ciudad de México y el interior del país, para emprender 
obras en auxilio social destinadas a los sectores menos favorecidos: pobres, 
huérfanos y enfermos.

Los intentos de los religiosos franceses por organizar a los laicos 
mexicanos rindieron importantes frutos, pero su trabajo se vio interrum-
pido por las circunstancias políticas y por su expulsión a mediados de 
la década de 1870, con base en el artículo 33, como ya se ha referido.15

La expansión del asociacionismo católico toma fuerza con la Repú-
blica Restaurada. Antes que el clero, los laicos católicos dan inicio a la 
tarea de organizar las nuevas sociedades. La fundación de la Sociedad 
Católica de México, en 1868, es el parteaguas que marca el nacimiento 
de la nueva organización religiosa con base en los derechos civiles que los 
católicos mexicanos ejercen para fundar proyectos educativos, fi lantrópi-
cos y neocatequistas. La Sociedad Católica de México se puede considerar 
como la primera iniciativa de organización de los católicos mexicanos 

15 La expulsión de la congregación de San Vicente de Paul fue discutida en distin-
tos momentos por la asamblea de representantes, y a pesar de que fue promulgada, no 
había tenido efecto sino hasta 1875. Por ejemplo, en la sesión del día 22 de octubre de 
1861 se decretó que “en cumplimiento de los artículos 5o. y 6o. de la ley de 12 de julio 
de 1859, que previno suprimir todas las órdenes religiosas, mandará inmediatamente 
disolver la congregación de los padres paulinos”. Sesión de día 22 de octubre de 1861, 
Historia del Segundo Congreso…, 1990, pp. 366-368.



 LA CONSOLIDACIÓN DE LAS GARANTÍAS INDIVIDUALES 237

desde el marco legal trazado por los principios liberales, lo cual resulta 
toda una novedad para los grupos sociales católicos.

La fundación de la Sociedad Católica tiene lugar mientras el arzo-
bispo Pelagio Labastida se encuentra en el exilio. La iniciativa corre a 
cargo de un grupo de católicos compuesto por sectores sociales hetero-
géneos de la Ciudad de México. La dirigencia (presidente, secretario y 
tesorero) es constituida por miembros de familias adineradas, mientras 
que las bases congregan a individuos de distintos sectores, entre ellos los 
trabajadores. Los representantes de la asociación envían un comunicado 
a Roma para informar al arzobispo Labastida los fi nes de su fundación: 
“sostener difundir y avivar las ideas morales y religiosas”, a través de “el 
establecimiento de colegios o escuelas en que se enseñe fundamental-
mente la religión, el proteger los ya establecidos, iniciar y sostener con 
constancia publicaciones meramente católicas y por último fomentar 
el culto de nuestros padres manteniendo así vivos los sentimientos de 
nuestra divina Religión”.16

La rápida extensión de la Sociedad Católica en diferentes puntos 
del país muestra a la jerarquía, las posibilidades de las organizaciones 
católicas con base en los derechos de asociación que garantiza el régi-
men, pues varios sectores católicos, de distintas partes de la República 
y de diferentes estratos sociales, están dispuestos a recurrir a ellos para 
emprender obras concretas a favor del catolicismo, como la recaudación 
de recursos y la fundación de escuelas, asilos, periódicos, restauración de 
templos, y demás obras en nombre del catolicismo.

La posición ofi cial de una parte de la jerarquía para impulsar ma-
sivamente la acción católica a través del asociacionismo moderno se 
manifi esta formalmente a mediados de la década de 1870, cuando el 
arzobispo de México, retoma las riendas de la reorganización eclesiástica. 
Como se vio en el capítulo anterior, en esa década varios grupos clericales 
defi nen una nueva postura frente al régimen liberal, cuando la búsqueda 
por lograr una base social que compensara la debilidad de la Iglesia lleva 
a buscar una alianza con el gobierno. Después de los intentos fallidos 
por oponerse al avance liberal, un sector de la jerarquía comprende que, 
efectivamente, la “Iglesia libre” puede desarrollarse en el Estado moderno.

16 “Carta de Labastida a los Sres. de la Sociedad Católica”, Roma, 17 abril de 1869, 
AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie Correspondencia, Caja 45, Exp. 5.



238 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

Si bien está documentada y es más conocida la oposición de un 
sector del clero al régimen liberal, se puede afi rmar que otros sectores 
eclesiásticos y de la sociedad católica participan de la fortaleza del propio 
régimen, desde el momento en que hacen suyas las garantías que éste les 
proporciona y, toda vez que, a través de ellas, buscan nuevas estrategias 
para robustecer la presencia del catolicismo en México. Aun cuando para 
esos sectores, todavía la fortaleza eclesiástica dependiera de la reversión 
de varios aspectos de la Reforma, la convivencia con el régimen liberal 
había obligado a la jerarquía a limitar su crítica a aspectos específi cos: el 
indiferentismo religioso, la laxitud moral, la desamortización y nacio-
nalización de bienes, el exacerbado materialismo y el sufragio universal, 
que dejan de lado las condenas a las libertades individuales, el progreso 
material y, en menor medida, la igualdad legal, pues ésta es criticada y 
defendida al mismo tiempo.17

La condena a la separación Estado-Iglesia del episcopado mexicano a 
mediados de la década de 1870 se convierte, en términos más precisos, en 
una resistencia a la organización formal de los aspectos sociales y jurídicos 
del Estado mexicano los cuales omiten los principios del catolicismo 
y acentúan un marcado racionalismo, materialismo e indiferentismo 
religioso. Entonces, la condena que hacen varios obispos a la separación 
Estado-Iglesia ya no debe ser entendida como una negación a su ruptura, 
pues varios de sus efectos son, para ese entonces, plenamente defendidos 
por el clero. La separación es condenada por los efectos negativos que 

17 A pesar de que se defi ende la igualdad legal cuando se apela a sus benefi cios, en 
determinados momentos es muy criticada, pues se sostiene que la forma de organizar 
un sistema legal más justo es con leyes que reconozcan y se ajusten a la propia des-
igualdad social existente. También, la cuestión del sufragio universal suscita oposición 
precisamente por el hecho de que las jerarquías sociales hacían poco idónea la partici-
pación igualitaria de todos los sectores sociales en la elección de los gobernantes. No 
obstante, católicos reconocidos por su fi liación a los sectores conservadores, ejercen su 
derecho a participar en varios procesos electorales, como las elecciones para formar el 
ayuntamiento de la Ciudad de México, elegir al presidente de la República y formar 
las cámaras de representantes en 1877, año en que Manuel García Aguirre, reconocido 
articulista de La Voz de México, es elegido presidente de la Suprema Corte de Justicia. 
Diez años después, la reforma electoral para permitir la reelección de Porfi rio Díaz, es el 
marco para retomar las críticas al sufragio universal, visto como un principio utópico, lo 
cual se repitió en la reforma de 1890 que permitía la reelección presidencial indefi nida. 
Véase La Voz de México, t. VIII, Crónicas de enero a septiembre de 1877. “Editorial”, 
La Voz de México, 31 de octubre de 1888.



 LA CONSOLIDACIÓN DE LAS GARANTÍAS INDIVIDUALES 239

tiene para el catolicismo, derivados de la supresión del privilegio de 
exclusividad religiosa y de la exclusión de la Iglesia institucional en el 
ordenamiento político, económico y social del país.18

Nada expone mejor ese cambio que la pastoral colectiva publicada 
por los arzobispos mexicanos en 1875, pues diseña formalmente los 
elementos sociales de la recomposición eclesiástica al amparo de los de-
rechos del régimen liberal, entre ellos, la movilización de los católicos. 
El documento es una respuesta a los decretos de 1874, que hacen de la 
separación Estado-Iglesia un artículo constitucional, defi nen la expulsión 
de las Hermanas de la Caridad y demás religiosos extranjeros, y vigorizan 
las prohibiciones para que el clero esté al frente de escuelas, institutos 
de salud, de caridad, y cualquier otro tipo organizaciones fuera de sus 
labores estrictamente ministeriales.

El documento fi rmado por los arzobispos de México, Michoacán y 
Guadalajara, reafi rma la vigencia de las disposiciones condenatorias del 
episcopado con motivo de la Constitución de 1857, sobre el juramento 
constitucional, matrimonio civil, etc. A pesar de que otros miembros 
del episcopado condenan las adiciones constitucionales como un ata-
que a la libertad de la Iglesia,19 los arzobispos abandonan, con un tono 
moderador que pretende superar la confrontación violenta de la década 
anterior, el discurso radical instando a los fi eles a mostrar una actitud 
mesurada frente a las autoridades, para evitar posiciones que pudieran 
considerarse reaccionarias, irracionales y opuestas “al Gobierno que nos 

18 1872, el obispo de León mencionaba que el Estado había despreciado a la 
Iglesia, diciéndole: “eres para mí como si no existieras”, Undécima Pastoral del obispo 
de León, 1872. Para el obispo de León, la separación Iglesia-Estado signifi ca la falta de 
protección gubernamental a los principios del catolicismo. La misma idea fue repro-
ducida por Roma: “así como no es lícito descuidar los propios deberes para con Dios, 
el primero de los cuales es profesar de palabra y de obra, no la religión que a cada uno 
acomode, sino la que Dios manda, y consta por argumentos ciertos e irrecusables ser 
la única verdadera, de la misma suerte no pueden las sociedades políticas obrar en 
conciencia, como si Dios no existiese”. Inmortale Dei Carta encíclica de S.S. León XIII 
sobre la constitución cristiana de los estados, 1 de noviembre de 1885.

19 Quinta Carta Pastoral que el Ilmo. Sr. Dr. D. José María del Refugio Guerra y 
Alva, dignísimo Obispo de Zacatecas, dirige a todos sus diocesanos y contiene la Instrucción 
Pastoral que los Ilmos. Sres. Arzobispos de México, Michoacán y Guadalajara han dado con 
motivo de la Ley Orgánica de las Adiciones y Reformas Constitucionales. Zacatecas, Imp. 
Económica de Mariano R. de Esparza, 1875, p. 40.



240 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

rige”. Aun cuando se considerasen indignantes la leyes sancionadas por 
el Congreso y justifi cado su rechazo, niegan la validez de la rebelión y 
condenan cualquier incitación por parte del clero a la violencia. En su 
lugar, exhortan a los católicos a mostrar una actitud civilizada, pacífi ca 
y resignada frente a la legislación adversa, pero también activa, evitando 
las manifestaciones injuriosas, sarcásticas y coléricas hacia los gobiernos 
civiles. En ese sentido, lo que se está promoviendo es un catolicis-
mo cívico, en el que tendría continuidad esta idea de la primera mitad 
del siglo XIX que sólo puede concebir a la ciudadanía como católica.

La jerarquía convoca a una movilización de la sociedad sin prece-
dentes, amparada en las disposiciones constitucionales sobre las garantías 
individuales. El llamado es a los católicos para que, en el uso pleno de 
sus derechos individuales, emprendan una serie de acciones encaminadas 
a tomar las riendas de aquellas obras anteriormente fundadas y dirigidas 
por las órdenes religiosas y el clero, que por sus principios, recursos y 
reglamentos, buscarían afi rmar la presencia del catolicismo en la sociedad 
secular.20

La pastoral colectiva diseña formalmente los elementos sociales de la 
acción de los católicos, en torno a cuatro puntos: la educación religiosa 
impartida en las escuelas; la religiosidad; el activismo católico y la colecta 
de limosnas fuera de los templos. La base de este llamado a la movili-
zación católica nacional es la práctica de dos garantías constitucionales 
fundamentales: el derecho de petición y el derecho de asociación.

La Constitución de 1857 había ampliado el antiguo derecho de peti-
ción a través del artículo 8o., que reconocía el derecho de los particulares 
a efectuar representaciones a los poderes formalmente constituidos.21 El 
episcopado recomienda la práctica de ese derecho de manera “pacífi ca” 
y “razonada”, pues no sólo constituye una garantía individual sino una 

20 Quinta Carta Pastoral…, 1875.
21 Artículo 8o. “Es inviolable el derecho de petición ejercido por escrito, de manera 

pacífi ca y respetuosa; pero en materias políticas sólo pueden ejercerlo los ciudadanos 
de la República. A toda petición debe recaer un acuerdo escrito de la autoridad a quien 
se haya dirigido, y ésta tiene obligación de hacer conocer el resultado al peticionario”. 
Artículo 9o. “A nadie se le puede coartar el derecho de asociarse o de reunirse pacífi -
camente con cualquier objeto lícito; pero solamente los ciudadanos de la República 
pueden hacerlo para tomar parte en los asuntos políticos del país. Ninguna reunión 
armada tiene derecho de deliberar”. Título I. Sección I, De los derechos del hombre, 
Constitución Federal…,  en Zarco, t. II, 1990, p. 993.



 LA CONSOLIDACIÓN DE LAS GARANTÍAS INDIVIDUALES 241

“conducta cristiana aceptable”, protegida por la ley. El objetivo es motivar 
a los católicos, ciudadanos y no ciudadanos, a realizar numerosas peti-
ciones a los gobiernos para detener la aplicación de las leyes consideradas 
anticatólicas y lograr su supresión.

El derecho de asociación se promueve como la vía para organizar las 
bases del catolicismo, convocando a los fi eles a recurrir ampliamente a 
las nuevas formas de asociacionismo que habían permitido la expresión de la 
pluralidad social e ideológica, con la formación de las logias masónicas, 
sociedades mutualistas, grupos religiosos y clubes sociales, entre otros.22

A diferencia del antiguo asociacionismo, las sociedades católicas 
modernas se avienen muy bien a las disposiciones legales que reglamen-
tan la asociación civil, pues permiten a los hombres y mujeres que en 
el ejercicio de sus derechos asociativos formen organizaciones que “sin 
compromiso, ni promesa de ningún género”, se dediquen a aliviar “en 
varias poblaciones la suerte del desgraciado y del infeliz”.23

Las asociaciones también tratan de adaptarse a las disposiciones 
anticlericales, en tanto que se establecen como agrupaciones respetuosas 
de la voluntad individual y “enteramente seculares, en cuanto a su orga-
nización y administración”.24 No obstante, muchas de ellas no cumplen 
con esa disposición. El asociacionismo católico también se ampara 
en el derecho a la libre expresión de las ideas, pues es parte sustancial 
de la propagación del carácter de esas nuevas organizaciones, a través de 
un discurso activo que combina las obras sociales con la prédica de la 
religión. La publicación de periódicos, libros y folletos, constituye una 
herramienta importantísima que facilita, junto a la prédica en el púl-

22 Como muestran las estadísticas de la época, se estaba dando una importante 
formación de templos protestantes en todo el país. Para 1878 se registran alrededor 
de 37 (4 893), hacia 1895 la cifra aumenta con un total de 189 (9 580); en 1900 son 
(188) 12 225 y para 1910, la cantidad llega a (245) 12 413. Los números en paréntesis 
representan los templos católicos. Dirección General de Estadística, Estadísticas sociales 
del porfi riato, 1877-1910, México, Secretaría de Economía, 1956, p. 13.

23 Quinta Carta Pastoral..., 1875.
24 La labor de los sacerdotes pretende restringirse a su papel de asesores y guías 

espirituales. Aunque ello no se cumple al pie de la letra, marca la intención del nuevo 
asociacionismo católico que, además, debía ser apolítico. Los prelados no permiten que 
las asociaciones publiquen periódicos que aborden cuestiones políticas para no herir la 
susceptibilidad de algún funcionario público, sólo se recomienda publicar las noticias 
para información y estímulo de los asociados.



242 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

pito, los rituales y las festividades religiosas, la transmisión del cuerpo 
doctrinal que sustenta la reorganización eclesiástica.25 Además, en ellas 
se establecen mecanismos de elección de sus autoridades con el ejercicio 
del voto entre los asociados.

Debe reiterarse que la pastoral colectiva representa la aceptación 
formal de buena parte de la jerarquía a los mecanismos legales trazados 
por el régimen federal, no sólo para estructurar su funcionamiento, sino 
también para zanjar las diferencias Estado-Iglesia. La disputa, por tantos 
años violenta, adquiría un carácter racional con miras a una convivencia 
pacífi ca.

2. HACIA UN NUEVO PACTO: 

CAPITALISMO, ORGANIZACIÓN CATÓLICA 

Y CONTROL SOCIAL

La recomposición de las fuerzas federales en la década de 1870 hace 
posible la concertación Estado-Iglesia y la búsqueda de un pacto de 
estabilidad social. Dicha recomposición forma parte de la nueva etapa 
del federalismo –entre 1876 y 1890– que “favoreció una mejor y mayor 
institucionalización de los estados a través de la expansión de la política 
civilizada que garantizaba la esfera federal y, al mismo tiempo, permitió 
el desarrollo del poder de la federación, que de fuerza silente y escasa-
mente operacional logró convertirse en un poder real a través del ejercicio 
cotidiano de sus competencias”.26

Entre 1878 y 1887 se evidencian las tensiones entre las facciones 
estatales y federales, al aumentar el poder del presidente y los goberna-
dores, con importantes fricciones que contribuyen a la generación de 
movimientos armados. A ello se añaden las tensiones político-fi nancieras 
entre la federación y los estados por la defi nición impositiva y las formas 
de redistribución de la riqueza. Esta confl ictividad local presenta obs-
táculos al fortalecimiento de la federación, que requiere nuevos pactos con 

25 Numerosas son las publicaciones que apoyan el activismo católico: El Pájaro 
Verde (1861-1877), La Sociedad Católica (1870-1909), El Tiempo (1883-1912), todas 
de la Ciudad de México. En el interior de la República: La Época, en Orizaba (1870-
1896), La Linterna de Diógenes, en Guadalajara (1877-1905), El Pueblo Católico, en 
León (1883-1914) y El Estandarte, en San Luis Potosí (1891-1914).

26 Carmagnani, 1993, p. 165.



 LA CONSOLIDACIÓN DE LAS GARANTÍAS INDIVIDUALES 243

las fuerzas políticas en disenso. En ese contexto se reinstala la Cámara de 
Senadores como un organismo para lograr una mayor equidad política 
e igualdad en la representación de los estados, frente a la representación 
ciudadana de la Cámara de Diputados. El Senado busca encarnar los 
intereses de los estados para dar solución a los confl ictos políticos que 
alteran su estabilidad.27 Una parte del clero –considerada una de las 
fuerzas políticas en disenso- se suma a los actores que recurren a los 
mecanismos que ofrece la federación para fomentar, a través del pacto 
federal, colaboraciones mutuas que afi rman intereses particulares y que 
también permiten la búsqueda de consensos.

En el plano formal se habían tendido los mecanismos legales de la 
relación a través de la recomposición jurídica y la institucionalización de 
las reformas liberales. No obstante, la federación también recurre a los 
mecanismos informales que le son necesarios para afi anzar su poder. La 
convención a la que llega con ciertos sectores de la jerarquía se explica 
por la propia fortaleza y los recursos de que ésta dispone, particularmente 
su infl uencia social. En ese sentido, la acción eclesiástica es capaz de 
benefi ciar a los poderes seculares, toda vez que la inestabilidad social y 
la falta de gobernabilidad demandan una fuerza estabilizadora. Se con-
sidera que la Iglesia es parte de una solución transitoria a ese problema, 
pues es una institución fuerte con importantes instrumentos de control 
y estabilidad que ayudarían a lograr orden en el plano social.

Es a través de ese camino que el poder civil pacta una alianza extra-
legal con un sector de la jerarquía, que no olvida sino complementa la 
constitucionalización de las instituciones liberales. Para llegar a la con-
certación, el Estado debió fl exibilizar sus pretensiones directas de 
control sobre la sociedad, para delegar parte del mismo a las instituciones 
eclesiásticas. Un sector de la jerarquía asume un papel específi co de or-
den y control social en el régimen. De ahí que una parte del carácter del 
asociacionismo católico nacional se defi na por su ajuste a la problemática 
específi ca que atraviesa la sociedad mexicana. Distintos sectores del clero 
consideran que la sociedad mexicana enfrenta una serie de cambios que 
no sólo dan pie a manifestaciones de una secularización –contenida, pero 
al fi n, secularización–, sino que producen confrontación social, contribu-

27 Carmagnani, 1993, p. 153. Luna Argudín, María Leonila Matilde, “El Congreso 
de la Unión y las transformaciones del liberalismo y federalismo mexicanos, 1857-1910”, 
tesis de doctorado, El Colegio de México, 2001, pp. ii-v.



244 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

yen al desorden público y evidencian la falta de un efectivo control de la 
sociedad por parte de los gobiernos. Para ese tiempo se dejan sentir la serie 
de efectos originados por las transformaciones económicas orientadas al 
fortalecimiento económico capitalista, como el signifi cativo crecimiento 
urbano, el aumento de la industria, la formación de sectores obreros, la 
disminución de los sectores artesanales y la movilidad poblacional, etc., 
todos ellos aspectos que impactan las relaciones entre los individuos y 
generan tensiones entre los distintos sectores sociales.

El llamado catolicismo social es una de las corrientes más importan-
tes que intenta dar soluciones a esta problemática en el plano mundial. 
Antes que en México, sus doctrinas tienen un amplio desarrollo en los 
países católicos europeos desde la segunda mitad del siglo XIX, aunque su 
respaldo ofi cial se diera después, durante el pontifi cado de León XIII.28 

Las doctrinas sobre el catolicismo son distintas entre sí y evidencian la 
diversidad de propuestas con que los católicos, llámense “tradicionalistas, 
sociales o demócratas” –o cualquier otro epíteto–, conciben la “adapta-
ción” de la Iglesia a los nuevos tiempos, aunque difi eren en cuanto a la 
idea de participar con los gobiernos civiles.29 Sus planteamientos tienen 
una elaboración constante a partir de sucesos importantes en el plano 
mundial: la publicación del primer tomo de El Capital, en 1867; la cele-

28 El catolicismo social es defi nido como “un movimiento de extensos alcances 
que pretendía crear una opción social y política sustentada por la Iglesia y donde fuera 
ésta la fuente de legitimidad y de inspiración. Fue con esta mentalidad que todo lo 
adjetivaron con el epíteto de católico: la economía, la sociología. La escuela, la acción 
social, la política, los partidos, los sindicatos, las escuelas, el deporte, la medicina, el arte 
y hasta el incipiente cinematógrafo”. Ceballos Ramírez, Manuel, El catolicismo social: un 
tercero en discordia Rerum Novarum, la “cuestión social” y la movilización de los católicos 
mexicanos (1891-1911), México, El Colegio de México, 1991, p. 24.

29 Manuel Ceballos elabora una tipología acerca de las distintas corrientes de catoli-
cismo social: utópica, tradicionalista, conciliacionista, intransigente, etc. Las diferencias 
están en las formas de gobierno a las que apelan (algunos, como los tradicionalistas eran 
monárquicos, mientras que los utópicos se acercaban al republicanismo) y la radicalidad 
de los cambios que proponen, el cual, básicamente tenía que ver con las formas que 
debía tomar la organización de los trabajadores, es decir, si debían formar sindicatos 
más combativos hacia el Estado, o sólo organizaciones de auxilio, y si era conveniente 
formar partidos políticos. Todos ellos promovían la acción de los católicos como base 
de su movimiento. Ceballos, 1991, pp. 23-27.



 LA CONSOLIDACIÓN DE LAS GARANTÍAS INDIVIDUALES 245

bración de la Segunda Internacional de París de 1888; y los movimientos 
obreros de Chicago en 1886, y de Londres en 1889.30

Se ha afi rmado que el catolicismo social mexicano pretende entrar en 
cerrada competencia y confrontación con el régimen liberal y el sistema 
económico impulsado por éste, pero vale la pena explorar otros elementos 
fuera del conocido argumento que oscila entre la “intransigencia” y la 
“conciliación”.31 Lo que se propone aquí es destacar los puntos de encuen-
tro, pues lejos de ser un elemento opuesto a las doctrinas liberales, una 
corriente del catolicismo social retoma el activismo social acoplándose a 
los lineamientos del régimen liberal, desde una perspectiva social, pues 
formula la creación de una estructura social para lograr un equilibrio 
entre los sectores sociales, los trabajadores y sus patrones, para evitar el 
surgimiento de pugnas violentas y limar las tensiones producidas por la 
desigual distribución de la riqueza. Estas propuestas sociales del catoli-
cismo, extendidas a través del asociacionismo, contribuyen a apoyar el 
desarrollo del régimen liberal.

30 Ceballos, 1991, p. 35. Robert Felicitè de Lamennais es uno de los escritores más 
referidos respecto a su infl uencia en las corrientes modernas del catolicismo. Nació en 
Saint-Malo, Francia, el 29 de junio de 1782. En 1808 publicó su obra titulada Refl exiones 
sobre el Estado y la Iglesia en Francia, en donde junto a su hermano, hizo una evaluación 
de la Iglesia en Francia, destacando el deterioro de la vida religiosa, la vida material y la 
falta de sacerdotes. Lamennais se convirtió en una de las fi guras claves del clero francés 
de la renovación intelectual, religiosa, social y política del catolicismo. Sin embargo, la 
oposición de la Iglesia a sus ideas pretendió censurar sus planteamientos. Lamennais 
rompe con la monarquía y comprende que la Iglesia podía funcionar con la máxima 
de la libertad legal si se apegaba al principio de igualdad de derechos que sostenía el 
liberalismo. Lamennais es reconocido como la cabeza del progresismo católico, a partir 
de la cual se desarrollan nuevas corrientes eclesiásticas: liberalismo católico, el catoli-
cismo social y el cristianismo social, entre otras, que básicamente buscan adaptar el 
catolicismo a las transformaciones políticas seculares. Lamennais es escasamente referido 
como fuente de autoridad en las publicaciones católicas mexicanas, particularmente las 
de tendencia conservadora, debido a su postura radical, que es tema de reprobación 
en algunos diarios católicos mexicanos, mediante notas biográfi cas hacían mención de 
su “carácter revoltoso”. “Noticia biográfi ca de Lamennais”, en La Cruz, t. III, México, 
octubre 9 de 1856, núm. 10, p. 301. La Revista Católica, publicación quincenal ex-
clusivamente religiosa, núm. 1, Guanajuato, impresa por Félix María Conejo, 1868. 
Muere en París el 27 de febrero de 1854. Véase Jedin, Manual de historia de la Iglesia, 
Barcelona, Herder, 1980, pp. 384-385.

31 Ceballos, 1991, p. 183.



246 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

La catolización de la economía: trabajo y caridad

La prensa católica afi rma que a más de cincuenta años de la independen-
cia de México, el país sigue luchando por lograr la paz y la estabilidad 
social, en un panorama económico y social poco alentador: “En todas las 
clases de la sociedad, se manifi estan ese malestar y esa profunda tristeza, 
ocasionados por el infl ujo pernicioso de la discordia que todavía enciende 
el odio en los corazones; por la falta de la actividad en el comercio; por 
la decadencia de la agricultura y de las artes; por la poca protección que 
se dispensa a las ciencias; y sobre todo, por la creciente inmoralidad 
que se propaga con espantosa rapidez, ahuyentando de los espíritus los 
sentimientos de orden y de verdadero progreso”.32

Desde una perspectiva económica, en función del propio progreso 
material de los individuos, las familias y el país, se considera que es el 
trabajo la solución al problema de la pobreza: el medio para que el pobre 
recupere su dignidad al hacerse de los recursos necesarios para vivir, ale-
jándose de una situación económica extrema, aunque no necesariamente 
de la pobreza. El catolicismo ilustrado ya había propuesto al trabajo como 
parte de la solución a la pobreza, pero las condiciones económicas del 
siglo XIX son las que permiten divulgar más ampliamente esa idea con 
características específi cas. Es hasta que México comienza a experimentar 
los cambios a partir de la liberalización de la producción, el mercado y 
el trabajo, que las ideas en torno al ocio y al trabajo, expuestas décadas 
atrás por pensadores europeos, toman sentido y son apropiadas formal-
mente por el discurso católico mexicano.33

32 “Crónica”, en La Sociedad Católica, año 1, t. I, México, Imprenta de Ignacio 
Escalante, 1869, p. 26.

33 Desde mediados del siglo XVIII, el clero ilustrado se había preocupado por atender 
la situación de los pobres en las ciudades y en el campo. Prelados como el obispo de 
Michoacán, Manuel Abad Queipo, enfatizaron el papel social de la Iglesia en el auxilio 
social, al mismo tiempo evidenciaron una labor no consolidada por parte del clero, 
que legitimaba la función de la Iglesia como articuladora de la organización social. Al 
respecto véase Jean Meyer, El catolicismo social en México hasta 1913, México, Institu-
to Mexicano de Doctrina Social Católica, 1985. Véase también Connaughton, “Un 
camino difícil: antecedentes del catolicismo social, 1770-1867”, en Manuel Ceballos 
Ramírez y Alejandro Garza Rangel (coords.), Catolicismo social en México: teoría, fuentes 
e historiografía, Monterrey, Academia de investigación humanística, 2000, pp. 93-140.



 LA CONSOLIDACIÓN DE LAS GARANTÍAS INDIVIDUALES 247

El discurso moral en torno al trabajo inicia su reconfi guración hacia 
fi nes de la década de 1850 y tiene continuidad en las décadas posterio-
res, cuando el activismo de los laicos primero, y el empuje del pontifi -
cado después, logran darle una estructura doctrinaria. El pontifi cado de 
León XIII es particularmente activo en ese sentido, pues desde los inicios de su 
gobierno condensa las ideas vertidas hasta ese momento sobre el trabajo, 
el capital, la sociedad, la pobreza, el catolicismo, la Iglesia, el Estado, el 
liberalismo, la secularización y las corrientes ideológicas racionalistas, 
para desarrollar una doctrina social que pretendía posicionar a la Iglesia 
católica como el centro de conciliación y al catolicismo como “la gran 
salvación del Estado”.34

En el contexto de una sociedad abierta a la modernización capita-
lista, el papado proclama a la Iglesia “enemiga del ocio y de la pereza”, 
y sostiene el deseo de estimular la actividad física e intelectual en “toda 
clase de artes y trabajos”, encaminados a lograr “la honestidad y salva-
ción del hombre”.35 En contraposición, el ocio y la indolencia humana 
se consideran causas importantes de la pobreza, como tiempo atrás se 
venía afi rmando, pues todos los individuos podían –si tenían voluntad de 
trabajar–, “procurarse un capital productivo para atender las necesidades 
de su vida”.36 El ocio se estima como una conducta indigna y deshon-
rosa, por lo que no todos los pobres son considerados dignos de respeto 
y caridad (por ejemplo, el vago que se negaba a trabajar), pues sólo “los 
que conllevan la pobreza con el trabajo de sus manos” eran “dignísimos, 
en primer término, de caridad y consuelo”.37

34 Inescrutabili Dei Consilio, Carta Encíclica de S.S. León XIII, Sobre los problemas 
que atañen a la Iglesia y a la fe. 21 de abril de 1878, en Biblioteca Electrónica Cristiana 
(en adelante BEC-VE), http://multimedios.org/docs/d002066/.

35 Inescrutabili Dei Consilio…, 1878, BEC-VE, http://multimedios.org/docs/
d002066/.

36 “La caja de ahorros”, en El Espectador de México, núm. 4, p. 114, México, 6 de 
septiembre de 1857.

37 Humanum genus, Carta Encíclica de S.S. León XIII sobre la masonería y otras 
sectas, promulgada el 20 de abril de 1884. Aunque esta encíclica no fue publicada por 
el arzobispo de México, los planteamientos sobre la negatividad de la masonería y el 
socialismo, fueron referidos aun con anterioridad a la encíclica y eran compartidos por 
el prelado y la jerarquía mexicana. Como ejemplo véanse los siguientes documentos: 
Duodécima Carta Pastoral que el Ilmo. Y Rmo. Sr. Obispo de León Dr. y Maestro D. José 
María de Jesús Diez de Sollano y Dávalos dirige a su Ilmo. y V. Cabildo, Señores curas, y 



248 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

Pero la dignidad del pobre no sólo dependía de su disposición al 
trabajo, sino de que sus patrones respetasen su condición humana y la 
justa retribución por su actividad. Desde los primeros años de la reforma 
liberal, los periódicos católicos mexicanos habían señalado los peligros 
de la economía capitalista, con base en la proyección de los aspectos 
negativos de la liberalización de la economía, particularmente la deshu-
manización de los trabajadores, que dejaba de lado la dignidad humana 
para convertirlos en “hombres-máquina”, valorados sólo “en proporción 
de sus fuerzas materiales y de su resistencia al trabajo”.38

Las doctrinas sociales del catolicismo se organizan a través de varios 
documentos pontifi cios que, anteriores a la Rerum Novarum, preparan 
una solución a los problemas sociales generados por el capitalismo. La 
caridad cristiana se presenta como el gran recurso de conciliación entre 
el capital y el trabajo. La conciliación estaba encaminada a dignifi car a 
los trabajadores haciendo “cuanto es necesario y cuanto cabe en la po-
sibilidad de las cosas”, para que fuesen reconocidos como seres dotados 
de derechos, recibiendo por su actividad laboral lo que en justicia les 
correspondía, pero “atendiendo a la posición que tienen en el mundo”, es 
decir, sin alterar la estructura socioeconómica, antes bien, apoyándola.39

Ya sea en forma de ensayos, cuentos o de litografías, la caridad se 
exalta en la prensa y en los documentos eclesiásticos como una virtud 
exclusiva del catolicismo. Las enseñanzas sobre la caridad establecen que 

Venerable Clero y fi eles diocesanos, contra la Masonería, León, Imprenta de José María 
Monzón, 1872. Carta Pastoral sobre el Protestantismo y la Francmasonería que dirige a sus 
diocesanos el Ilmo. Sr. Obispo de Tulancingo Sr. Dr. D. Juan Bautista Ormaechea y Eraniz, 
año de 1877, México, Imprenta de José Mariano Fernández de Lara, 1877. Segunda 
Carta Pastoral que el Ilmo. y Rmo. Sr. D. Fr. Buenaventura Portillo y Tejeda, dignísimo 
obispo de Chilapa dirige a sus diocesanos con motivo de la Encíclica que Ntro. Smo. Padre 
el Sr. León XIII expedido el 20 de abril del presente año sobre la Francmasonería y demás 
sociedades secretas, Chilapa, Imprenta Económica de Carlos González, 1884. Años más 
tarde apareció una obra comentando específi camente la encíclica: Breve catecismo de la 
encíclica “Humanum Genus” del Sr. León XIII contra la masonería. Responsable: Emeterio 
Ortiz, Guadalajara, Tipografía de “La Torre Eiffel”, 1891.

38 La Cruz, México, febrero 25 de 1858, núm. 2, p. 38.
39 La Cruz, México, febrero 25 de 1858, núm. 2, p. 38. Esta idea de conciliar el 

capital y el trabajo fue compartida por varios sectores liberales, quienes años después 
incluso promovieron a las sociedades mutualistas como el “eslabón” de unión entre esas 
“dos palancas de la industria que tienen que caminar unidas”. “Editorial. Los Círcu-
los de obreros”, en El Monitor Republicano, 11 de agosto de 1880.



 LA CONSOLIDACIÓN DE LAS GARANTÍAS INDIVIDUALES 249

el sufrimiento de los pobres sólo podía “aliviarse”, pues difícilmente esca-
parían a una condición dada por el orden natural de las cosas. La igualdad 
católica se funda en la caridad y la justicia, y no borra las diferencias en-
tre los hombres, “sino que con la variedad de condiciones, deberes e 
inclinaciones forma aquel admirable y armonioso concierto que aun 
la misma naturaleza pide para el bien y la dignidad de la vida civil”.40

A pesar de esa desigualdad “natural”, ricos y pobres tenían el dere-
cho a todo aquello que fuera necesario para desarrollar sus facultades 
naturales y con ellas alcanzar su perfección personal. En el caso de los 
pobres, su condición económica podía convertirse en un obstáculo a su 
propia salvación.

Los principios del catolicismo obligan a los individuos entre sí, par-
ticularmente cuando existe una relación desigual (ricos frente a pobres), 
pues el auxilio social es el fi n común entre los hombres y, sobre todo, el 
fundamento del precepto de amor predicado por Jesucristo. La existen-
cia de los pobres tenía un sentido religioso por su papel en la salvación 
de la humanidad, en tanto que a través de ellos, los distintos sectores 
sociales ejercían acciones de piedad. De ahí, el interés de los católicos 
por distinguir constantemente las instituciones de caridad eclesiásticas, al 
subrayar sus valores espirituales y morales, que las hacían cualitativamente 
distintas a la benefi cencia estatal, pues ponderaban el acto de caridad 
como ejemplo del amor al prójimo y de respeto a la dignidad humana, 
más allá de cubrir alguna necesidad material.41

40 Humanum Genus. Carta Encíclica de S.S. León XIII sobre la masonería y otras sectas, 
promulgada el 20 de abril de 1884, BEC-VE, http://www.multimedios.org/docs/d000211/.

41 La ética cristiana había hecho, desde siglos atrás, uno de sus principios más im-
portantes el mandato de amar al prójimo como a uno mismo (Lev. 19,18), y también 
a los enemigos (Mt. 5,44). “El corazón humano reclama algo más que pan y vestido; 
quiere adhesión, gratitud y amor. Esta alma debilitada, pero siempre orgullosa de su 
dignidad, y en quien se conservan recuerdos de su ilustre origen y de sus nobles destinos, 
necesita de que se la ame y de que se compadezcan de su suerte, quiere que un afecto 
sincero la ciña con sus cuidados; que la simpática fraternidad le devuelva aquello que 
la miseria o, tal vez, innobles pasiones le han quitado, y que la razón, sin el auxilio de la 
caridad, no podría obligarnos a ministrarla”. “Infl uencia de las órdenes religiosas en las 
sociedades y necesidad de su restablecimiento en Francia, por el Abate Clemente Gran-
dour, presbítero de la diócesis de Bourges”, Capítulo noveno, “Obras de benefi cencia”, 
trad. José María Roa Bárcena, La Cruz, t. II, México, abril 3 de 1856, núm. 3, p. 92.



250 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

La jerarquía proyecta a la Iglesia como la institución de orden y 
cohesión social, renovada y progresista, necesaria para acompañar el 
avance del Estado. Ese acompañamiento lleva implícita la intención por 
“catolizarlo”. Si el gobierno ofrece libertad en vez de orden, como cons-
tantemente reprochaba la jerarquía, los católicos debían aprovechar esa 
libertad para controlar los problemas sociales y regenerar a una sociedad 
atribulada por el desorden público.42

Y es que otras corrientes, como el socialismo, representan mayores 
peligros para la sociedad desde el punto de vista eclesiástico, debido a 
que su importancia en varios países de Europa no era desdeñable. El 
catolicismo condena las doctrinas socialistas a las que acusa de instigar a 
los trabajadores a una utópica emancipación del orden establecido. Ésta 
es una verdadera revolución contraria al orden “natural” y jerárquico, y 
por lo tanto una fantasía ingenua, imposible de alcanzar, que sólo lasti-
ma el equilibrio social. Para los católicos más conservadores, las teorías 
sobre la liberación de los pobres a través de un cambio estructural, son 
un engaño que subvierte el orden existente lanzándolos a “la sedición, 
para hacer más desgraciada su suerte”.43

La cuestión adquiría mayor gravedad frente a la fragilidad del orden 
social que el Estado no había podido consolidar, haciendo evidente: “la 
relajación de toda moral, de donde proviene el poco o ningún respeto 
que se tiene a la autoridad del que gobierna, dimanando de aquí las 
tendencias tan marcadas a la rebelión, al robo, al plagio y al asesinato; 
y la falta absoluta de trabajo para las clases proletarias, entre las cuales 
se propaga la miseria, origen principal de la creciente criminalidad que 
ahora se nota”.44

42 La Revista Católica, núm. 1, Guanajuato, impresa por Félix María Conejo, 1868.
43 José Joaquín Pesado, “Observaciones sobre la ciencia política”, en La Cruz, 

t. VII, México, febrero 25 de 1858, núm. 2, p. 38. Los argumentos en contra del socia-
lismo fueron específi camente desarrollados en la obra del español Juan Donoso Cortés. 
Para este autor el socialismo tenía elementos destructores de las instituciones sociales 
similares a los del liberalismo. Donoso Cortés, Juan, Ensayo sobre el catolicismo, el libe-
ralismo y el socialismo, considerados en sus principios fundamentales, Madrid, Imprenta 
de la Publicidad, 1851.

44 “Crónica”, en La Sociedad Católica, año 1, t. I, México, Imprenta de Ignacio 
Escalante, 1869, p. 27. Otras referencias de la época refuerzan esta idea de que en al-
gunos estados de la República, la pobreza, sumada a la pérdida del control eclesiástico, 
generaron el aumento de la criminalidad. González Navarro, 1957, pp. 422-423.



 LA CONSOLIDACIÓN DE LAS GARANTÍAS INDIVIDUALES 251

La jerarquía reconoce la disputa social que se está llevando a cabo y 
el peligro del avance de teorías revolucionarias en una sociedad marcada 
por las diferencias económicas. En esa circunstancia se replantea una 
estrategia para buscar aliados y hacer un frente común. Paradójicamente, 
para un sector del clero mexicano, el régimen liberal se vuelve la mejor 
opción de fortalecer los principios católicos. Y es que si bien no está a 
favor del régimen liberal como modelo político, éste no representa la 
subversión radical al orden social como sí lo es el socialismo.45

El obstáculo que se presenta a la Iglesia en el Estado liberal son las 
ideas respecto al manejo exclusivo de las instituciones de atención social 
y la redefi nición del concepto y la organización de la caridad en términos 
utilitarios y no en función del discurso religioso, con base en la idea 
de que era obligación del Estado garantizar los elementos necesarios 
para que el pobre superara su estado más angustioso.

A los ojos del clero es notorio el fracaso de los gobiernos civiles 
en su pretensión de separar al Estado de las nociones católicas que 
históricamente le habían dado un sustento. Un Estado secular perdía 
toda signifi cación moral y no podía bastarse a sí mismo debido a que 
la autoridad moral de los gobernantes sobre la conciencia humana era 
débil, a diferencia del dominio moral del catolicismo. El catolicismo 
se erige como el único capaz de dotar al ciudadano de una forma-
ción cívica, con base en preceptos religiosos que afi rman el respeto 
a la autoridad, secular y religiosa, cuya fuerza radica en que son pre-
ceptos de conciencia atestiguados y resguardados por el conjunto de 

45 El peligro del socialismo se centra en dos puntos: el primero es el desconocimiento 
de las autoridades bajo la radical declaración de igualdad entre los hombres y la supre-
sión de toda jerarquía: “A los poderes superiores…les niegan la obediencia, y andan predi-
cando la perfecta igualdad de todos los hombres en derechos y deberes”. El segundo es la 
supresión de la propiedad privada: “dándose aire de atender a las necesidades y proveer 
a los deseos de todos los hombres, trabajan por arrebatar y hacer común cuanto se ha 
adquirido a título de legítima herencia, o con el trabajo del ingenio y de las manos, o 
con la sobriedad de la vida”. Quod apostolici muneris. Carta encíclica de S.S. León XII 
sobre el socialismo, comunismo y nihilismo, 28 de diciembre de 1878, BEC-VE, http://
www.multimedios.org/docs/d000373/. Anterior a este documento, encontramos los 
escritos de Pío IX, condensados en Quanta Cura Carta encíclica de S.S. Pío IX sobre los 
principales errores de la época, 8 de diciembre de 1864, Syllabus Errorum, BEC-VE, http://
www.multimedios.org/docs/d000370/.



252 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

la sociedad.46 Como el prelado de Yucatán refi ere, la situación social y la 
falta de respeto a la autoridad forman parte de una crisis política, social 
y religiosa que “sólo Dios puede solucionar”.47

El catolicismo ofrece, además, un equilibrio y conciliación de ánimos 
entre las distintas clases sociales, por encima del sistema judicial penal 
del Estado, a través de un dominio sobre las conciencias con base en el 
“temor de Dios” y el respeto a las leyes divinas,48 como recurso más efi caz 
para imponer el respeto a la autoridad civil, a las jerarquías sociales y al 
acceso diferenciado a la riqueza.49

La jerarquía romana propone recuperar la prédica sobre “el temor 
de Dios”, para que la sumisión de la sociedad fuese “no por temor a la 
ira, sino también por razón de la conciencia; y que paguemos a todos lo que 
es debido: a quien tributo, tributo; a quien contribución, contribución; a 
quien temor, temor; a quien honor, honor”.50

46 José de Jesús Cuevas, “La indiferencia religiosa: fundamento del liberalismo 
moderno”, en La Sociedad Católica, México, año 2, 1870. “La libertad y la inmorali-
dad”, en La Sociedad Católica, México, año 3, 1871, pp. 67-78. Se puede observar que 
la mayoría de las corrientes sociales plantean una armonía de clases “fundamentada 
en la desigualdad de las ‘clases superiores’ y la masa popular”. Ceballos, 1991, p. 25.

47 Orden Circular del Illmo. Sr. Dr. D. Crescencio Carrillo y Ancona, dignísimo obispo 
titular de Lero y coadjutor de Yucatán sobre la Tercera Orden de San Francisco de Asís y las 
Conferencias de San Vicente de Paul, Mérida, Imprenta de José Gamboa Guzmán, 1886.

48 La postura ofi cial de la Iglesia sostiene que el racionalismo y la secularización 
del poder político habían llevado “al olvido los premios y penas de la vida futura y 
eterna”, permitiendo que en la sociedad se privilegiara la vida presente, caracterizada 
por el materialismo y “el ansia ardiente de felicidad”. Apartados 9 y 10, “La sociedad 
civil. Súbditos”, Inmortale Dei Carta encíclica de S.S. León XIII sobre la constitución 
cristiana de los estados, 1 de noviembre de 1885, BEC-VE, http://www.multimedios.org/
docs/d000215/.

49 “Porque, quitado el temor de Dios y el respeto a las leyes divinas, menospreciada 
la autoridad de los príncipes, consentida y legitimada la manía de las revoluciones, 
sueltas con la mayor licencia las pasiones populares, sin otro freno que el castigo, ha de 
seguirse necesariamente el trastorno y la ruina de todas las cosas. Y aun precisamente 
esta ruina y trastorno, es lo que a conciencia maquinan y expresamente proclaman 
unidas las masas de comunistas y socialistas, a cuyos designios no podrá decirse ajena la 
secta de los masones, pues favorece en gran manera sus planes y conviene con ellas en 
los principales dogmas”. Humanum genus…, 20 de abril de 1884, BEC-VE, http://www.
multimedios.org/docs/d000211/.

50 Quamquam pluries, Carta Encíclica de S.S. León XIII, Sobre la devoción a San 
José, 15 de agosto de 1889, BEC-VE, http://www.multimedios.org/docs/d000368/.



 LA CONSOLIDACIÓN DE LAS GARANTÍAS INDIVIDUALES 253

A diferencia del Estado, el catolicismo podía echar mano de estos 
recursos para difundir y condensar los principios espirituales y secula-
res. Los cultos populares son un ejemplo de ello. No es casual que la 
enseñanza moral sobre el trabajo sea sistematizada y expuesta a través 
de una devoción: San José. Por medio de esa representación religiosa se 
unen simbólicamente, los principios seculares y religiosos en torno al 
trabajo, el respeto a la autoridad, el orden y la conciliación social. Es así 
como la Iglesia reclama una nueva inserción en el espacio público del 
que se pretendía desplazarla.

En 1870, Pío IX publica la declaración solemne del patronazgo de 
San José sobre la Iglesia católica universal, mismo que León XIII refren-
da en 1889, como una vía de auxilio divino en un mundo donde la fe 
disminuía, la caridad se enfriaba y avanzaban las “costumbres y puntos 
de vista más depravados”.51

El llamado de Roma es bien recibido por varios obispos mexicanos, 
quienes a su vez, con distintos grados de entusiasmo, insisten a sus pá-
rrocos incentivar a los fi eles la práctica cotidiana del culto.52 Atenógenes 

51 Quamquam pluries…, 15 de agosto de 1889, BEC-VE, http://www.multimedios.
org/docs/d000368/.

52 Tercera Carta Pastoral que dirige a sus diocesanos el Ilmo. y Rmo. Sr. Obispo de 
Sinaloa, Fray José de Jesús María Portugal, sobre el amor y devoción, a la Santísima Virgen 
María y Señor San José. Culiacán, Imprenta y Estereotipia de Ramírez Díaz, 1889. 
Carta Pastoral del Ilmo. y Rmo. Sr. Arzobispo de Guadalajara, dando a conocer la Encí-
clica de S. Santidad León XIII, sobre el patrocinio de Sr. S. José. Guadalajara, Imprenta 
de N. Parga, 1889. “Circular del gobierno eclesiástico del obispado de Colima, abril, 
1890, en Edicto del Ilmo. y Rmo. Sr. Obispo de Veracruz Lic. D. Ignacio Suárez Peredo y 
Bazares, sobre la Encíclica del Sumo Pontífi ce del 15 de agosto de 1889, México, Imprenta 
de Epifanio D. Orozco, 1890. “Sobre la devoción y asociaciones en honor a San José. 
Circular del gobierno eclesiástico del obispado de Colima, abril, 1890” (impreso suelto). 
Sobre la devoción y asociaciones en honor a San José Carta Pastoral que el Ilmo. y Rmo. Sr. 
D. Fray Buenaventura del Sagrado Corazón de María Portillo y Tejeda, Tercer Obispo de 
Zacatecas, con ocasión de la instalación canónica de la Asociación del Santísimo Patriarca 
Sr. S. José y de su culto perpetuo. Zacatecas, Imprenta y encuadernación de “La Rosa”, 
1892. “Circular del Ilmo. y Rmo. Sr. Obispo de Yucatán sobre el patrocinio de San 
José, que ha de implorarse más especialmente desde el próximo mes de octubre, con el 
de la Santísima virgen, en razón de lo calamitoso de los tiempos, de conformidad con 
la última Encíclica del soberano Pontífi ce”, 1892, en Colección de Cartas Pastorales del 
Obispado de Yucatán (impresos sueltos encuadernados).



254 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

Silva, cura de la parroquia de Zapotlán El Grande, Jalisco y más tarde 
tercer obispo de Colima, dedica varios sermones a la difusión del pa-
tronazgo de San José. El culto es promovido en atención “a las terribles 
convulsiones que conmueven a las sociedades modernas”, pues a través 
de él “se relacionan las grandezas y poder de José con las miserias y de-
bilidad del mundo”. Algunos más retoman la representación de San José 
como “el pobre artesano de Nazaret”, quien “por medio de su trabajo” 
había proveído “lo que era necesario para la alimentación y el vestido” 
de su familia.53

Esta conexión simbólica pretende no sólo difundir al trabajo como 
un valor cristiano-secular, sino dotar de una identidad religiosa específi ca 
a las sociedades civiles de trabajadores que sirviera de punto de enlace 
con un proyecto social externo dirigido a los sectores laborales, mismo 
que debía contener las acciones desordenadas y radicales de los traba-
jadores y apelar a medios legales para defender sus derechos. León XIII 
señala que los artesanos “y personas de menor grado”, debían procurar 
la imitación a San José, pues éste, siendo de “sangre real”, había pasado 
“su vida trabajando”. La vida del santo exaltaba la condición inalterable 
“de los más humildes”, pues “contento con sus pocas posesiones, pasó las 
pruebas que acompañan a una fortuna tan escasa, con magnanimidad, 
imitando a su Hijo, quien habiendo tomado la forma de siervo, siendo 
el Señor de la vida, se sometió a sí mismo por su propia libre voluntad 
al despojo y la pérdida de todo”.54

Los problemas generados por el liberalismo económico, la falta de 
control gubernamental y la preocupación de que el socialismo pudiese 
ganar terreno entre la población mexicana, justifi can el renovado interés 

53 “Sermón de Sr. S. José predicado el 4 de mayo de 1879, en la función titular 
de la “Asociación del Culto Perpetuo” del mismo santo, en la Iglesia de Santa Teresa de 
Guadalajara”, Obras Literarias, Pastorales y Oratorias del Ilmo. Sr. D. Atenógenes Silva, 
Tercer Obispo de Colima, Doctor en S. Teología e individuo de número de la Academia 
Mexicana de la Lengua, C. de la R. Española; Canónigo Lectoral que fue de la Santa Igle-
sia Metropolitana de Guadalajara, Catedrático y Vice-Rector del Seminario Conciliar de la 
misma Arquidiócesis, de 1871 a 1880, Director general de varias Asociaciones católicas de 
Señoras y de Señores y cura de la parroquia de Zapotlán el Grande. Guadalajara, Talleres 
de Imprenta, Encuadernación y Rayados de José Carrera, 1898.

54 Quamquam pluries…, 15 de agosto de 1889, BEC-VE, http://www.multimedios.
org/docs/d000368/.



 LA CONSOLIDACIÓN DE LAS GARANTÍAS INDIVIDUALES 255

de ciertos grupos eclesiásticos sobre los problemas sociales, interesados 
en retomar el hilo de su relación con el régimen liberal, en la búsqueda 
de una estabilidad social, pero sobre todo, con la intención de afi rmar 
la presencia del catolicismo en la esfera pública.

La búsqueda de la cooperación Estado-Iglesia en México coincide 
con el llamado que León XIII hace extensivo a la Iglesia universal en 
el primer año de su pontifi cado, por medio de la encíclica Inescrutabili 
Dei Consilio. En el documento pide a los gobiernos civiles “que no 
repudien el apoyo, que en estos peligrosos tiempos les ofrece la Iglesia; 
que se agrupen en común esfuerzo, en torno a esta fuente de autori-
dad y salud; que estrechen cada vez más con ella íntimas relaciones de 
amor y observancia”.55

El comunicado viene después de que el gobierno de Porfi rio Díaz 
señalara que haría respetar las Leyes de Reforma, sin que ello signifi cara 
“inaugurar una época de intolerancia y de persecución; lejos de eso el 
ejecutivo federal no olvida que conforme a nuestras instituciones, la 
conciencia individual debe ser respetada hasta sus extravíos, y por lo 
mismo, aunque fi rme y resueltamente decidido a cumplir la Constitución 
y las Leyes de Reforma y a reprimir su desobediencia y resignación, no 
permitirá que el desacuerdo en las opiniones religiosas sirva de pretexto 
para destruir la igualdad de derechos entre los ciudadanos. El cumpli-
miento de las leyes nos acercará a la concordia”.56

Más tarde, el pontífi ce reafi rma que la jurisdicción eclesiástica y la 
civil recaen sobre los mismos individuos, pudiendo suceder que “una 
misma cosa pertenezca, si bien bajo diferente aspecto, a una y otra 
jurisdicción”, inevitablemente “a veces acontece que por razón de las 
circunstancias pueda convenir una especial concordia que asegure la paz 
y libertad de entrambas; por ejemplo, cuando los gobiernos y el Pontí-
fi ce Romano se ponen de acuerdo sobre algún asunto particular”.57

En México, periódicos como La Voz de México, reconocido por 
Labastida como el más importante y prudente del país, difunden los 

55 Inescrutabili Dei Consilio…, 21 de abril de 1878, BEC-VE, http://multimedios.
org/docs/d002066/.

56 Extraído de La Voz de México, 18 de enero de 1877.
57 Inmortale Dei…, 1 de noviembre de 1885, BEC-VE, http://www.multimedios.

org/docs/d000215/.



256 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

benefi cios pragmáticos de la cooperación clero-gobierno, enfatizando que 
existía una íntima relación entre las doctrinas del orden público y religioso 
y que era posible “la benéfi ca infl uencia de la Iglesia en el gobierno, el 
desarrollo y el engrandecimiento de las sociedades”.58

El acuerdo está anunciado en la voluntad manifi esta de un sector 
del gobierno mexicano y de la jerarquía. Hacia 1890, esta disposición al 
diálogo hace suponer a la prensa que las relaciones Estado-Iglesia iban 
camino a su restablecimiento. Este supuesto es desmentido formalmente. 
Pero la idea de la cooperación se mantiene, a pesar de que algunos la ven 
como un retroceso a la Reforma liberal. Otros consideran el benefi cio que 
la cooperación mutua traería a la gobernabilidad del país, contribuyendo 
a dar término a los enfrentamientos violentos por la cuestión religiosa 
y, más aún, se podrían colocar a determinadas instituciones de la Iglesia 
al servicio del régimen.59

La encíclica Rerum Novarum de 1891 es considerada uno de los textos 
más importantes que validan el activismo social que los católicos venían 
practicando desde años atrás: la organización de los laicos, el auxilio 
social, la crítica a la creciente pobreza de las clases trabajadoras, la falta 
de un salario justo, la sobre-explotación de los trabajadores, entre otros. 
El documento estructura las propuestas para mejorar las condiciones 
laborales de los trabajadores vertidas hasta el momento, y expone, con 
mayor detalle, la necesidad de lograr una conciliación entre el capital y 
el trabajo.60

El texto tiene una recepción diversa en los sectores católicos mexica-
nos. A pesar de ello, logra estructurar el discurso de la llamada “cuestión 

58 “Carta al Arzobispo de México, 1887”, AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie 
Correspondencia, Caja 222, Exp. 25. Periódicos liberales y conservadores hablan de la 
caridad y la tolerancia como la expresión del sincero patriotismo. Para los liberales 
la paz debía mantenerse sin sacrifi car las conquistas de la reforma. La Voz de México, 
27 de diciembre de 1878 y 25 de noviembre de 1880.

59 El restablecimiento de las relaciones fue desmentido por el Diario Ofi cial. El 
periódico La Libertad justifi ca el acuerdo por considerarlo un impulso necesario para 
consolidar la paz en México, para lo que llega a sugerir la revisión y ajuste de las Leyes 
de Reforma, pero sin modifi car la separación Estado-Iglesia y la tolerancia de cultos. 
La Voz de México, 22 de mayo de 1878.

60 Rerum Novarum, Carta Encíclica de S.S. León XIII sobre la “condición” de los 
obreros, 1891. BEC-VE, http://www.multimedios.org/docs/d000382/.



 LA CONSOLIDACIÓN DE LAS GARANTÍAS INDIVIDUALES 257

social”, en el cual confl uyen las lecturas particulares de católicos. Algu-
nos de ellos atribuyen a la encíclica una intención combativa hacia los 
gobiernos civiles que estuvo lejos de proponer.61 Mientras que la prensa 
capitalina la comenta con particular entusiasmo, otros sectores del cato-
licismo, incluido el episcopado mexicano, no la mencionan formalmente 
sino hasta después de varios años. Ello ha sido atribuido al temor de 
provocar a los gobiernos civiles, pues los temas sobre política, religión 
y condiciones laborales podrían resultar “inoportunos y molestos”.62

El poco impacto del documento en México también se ha atribui-
do a su enfoque, casi exclusivo de los problemas de la industria y sus 
trabajadores que no dominan el contexto mexicano.63 Pronto se hace 
evidente a los católicos mexicanos la necesidad de hacer una adaptación 
del documento a las características nacionales. Como el obispo de Yucatán 
reconoce, en los estados de la península bajo su jurisdicción no había 

61 Jorge Adame señala que grupos de católicos consideran a la encíclica tibia en sus 
estrategias para atajar políticamente los problemas sociales del capitalismo; en tanto que 
para otros es demasiado radical, pues discute cuestiones seculares que salen de la estricta 
competencia eclesiástica. Algunos más, como los escritores del periódico El Siglo XIX, 
acusan a León XIII de pretender quedar bien con todos, al buscar la conciliación entre 
capital y trabajo. El Siglo XIX, 12 y 19 de junio de 1891. No obstante, otros sectores 
liberales apoyan la idea de conciliar capital y trabajo, pues es la única vía para erradicar 
“la idea funesta de que sólo en las revoluciones puede encontrarse el mejoramiento de 
fortuna…”. “Editorial. El congreso obrero”, en El Monitor Republicano, 11 de agosto 
de 1880. Véase Adame Goddard, Jorge, El pensamiento político y social de los católicos 
mexicanos, México, El Colegio de México, 1981.

62 Ceballos, 1991, p. 63. Esto no era nuevo, pues años atrás, el arzobispo de México 
había decidido no publicar en su jurisdicción la encíclica Humanum Genus, de 1884. 
La encíclica produce algunos desaguisados entre el obispo de Chilapa, que sí publica la 
encíclica y las autoridades civiles, quienes lo acusan de organizar una prédica contra 
la libertad de reunión, al condenar la formación de sociedades masónicas.

63 Manuel Ceballos señala que el contenido de la encíclica no cuadró con el 
contexto mexicano, por eso sólo se comentó en la prensa en cerca de 140 artícu-
los: “la recepción que el católico porfi riano hizo de la Rerum Novarum fue apologética, 
triunfalista, preventiva, eminentemente teórica y, por lo mismo, de pocas consecuencias 
prácticas”. Ceballos, 1991, p. 58. Algunos artículos así lo muestran cuando señalan que 
en México hacen falta industrias que ofrezcan trabajo, porque al decir de los propios 
obreros “el trabajo se nos agota, somos muchos, hay demasiados brazos para las fábricas 
y no tenemos en dónde ganarnos el pan”. “Editorial. El congreso obrero”, en El Monitor 
Republicano, 11 de agosto de 1880.



258 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

“esa clase de malestar” que resentían los países europeos, particularmente 
por la falta de un predominio de la clase obrera. Los católicos mexicanos 
debieron ponderar otras problemáticas sociales derivadas del impacto 
capitalista en el campo y el sector artesanal, por ejemplo. Empero, 
también se identifi can otras que no son consecuencia del capitalismo, 
sino que están directamente ligadas a problemas históricos, entre las que 
sobresale “un elemento que es peculiar en nuestro país, de muy grandes 
trascendencias y de muy grandes peligros... hablamos de la diferencia 
de razas que constituye a nuestro pueblo”. Consideran que la cuestión 
étnica había conducido a una grave desigualdad social desde la conquista: 
“que hace a los amos estimarse superiores y con sangre diversa a la de los 
humildes criados, como descendientes los unos de los conquistadores, y 
como hijos los otros, de los aborígenes conquistados, de que ha resultado 
la guerra social o de castas”.64

La guerra de castas en Yucatán demuestra la urgencia de mecanismos 
para alejar a los oprimidos del camino de la subversión y convencer a 
los “amos” de actitudes indignas y poco cristianas hacia los pobres. El 
obispo de Yucatán recomienda a sus fi eles una lectura particular de la 
Rerum Novarum “teniendo cada uno de vosotros presente la misión y el 
carácter especial que respectivamente tiene en la esfera social a que per-
tenece, sea rico o pobre, grande o pequeño, amo o servidor, propietario 
u obrero, principal o dependiente, profesional o industrial, gobernante o 
gobernado, gran empleado o subalterno, en el gabinete o en el taller, en 
el palacio o en la choza, en la ciudad o en el campo, arriba o abajo, como 
quiera y donde quiera, pues que todos tienen la estrecha obligación de 
observar la regla moral que individualmente le incumbe, por manera que, 
el resultado venga a ser conforme a la conducta de verdaderos cristia-
nos, el justo y perfecto equilibrio de la sociedad, lográndose la paz entre las 
clases todas, el orden en las relaciones, la rectitud y la tranquilidad en 
las conciencias, la felicidad pública y la salvación de las almas”.65

A los indígenas se suman las mujeres y los trabajadores del campo y 
la ciudad como los sectores vulnerables de la sociedad, en tanto que son 

64 Décima Carta pastoral publicando la encíclica de su Santidad el Papa León XIII 
acerca de la condición de los obreros. Mérida, Yucatán, 1891, en Colección de Cartas 
Pastorales del Obispado de Yucatán (encuadernado), p. 292.

65 Décima Carta pastoral…, 1891, pp. 291-292.



 LA CONSOLIDACIÓN DE LAS GARANTÍAS INDIVIDUALES 259

más susceptibles a los efectos negativos generados por la transformación 
económica, la secularización y corrientes ideológicas como el socialis-
mo.66 El corolario de la “cuestión social” gira en torno al difícil tema de 
“señalar la medida justa de los derechos y las obligaciones que regulan 
las relaciones entre los ricos y los proletarios, entre los que aportan el 
capital y los que contribuyen con su trabajo”.67

La cuestión es que la “medida justa” tiene distintas interpretaciones 
entre los actores, que varían por la forma en que se entienden los límites 
de los derechos y las obligaciones entre los patrones y los trabajadores, 
y la participación que en ello tienen el Estado y la Iglesia.

A pesar de sus diferencias, los activistas católicos coinciden en que 
el catolicismo debe constituirse en el gran rector de la concertación,68 

66 Un documento ofi cial de 1857 hacía una descripción de aquellos sectores pro-
ductivos que podían considerarse pobres, pues a pesar de que contaban con un trabajo, 
su remuneración era limitada y les era prácticamente imposible pasar a una condición 
privilegiada: “1o. Los operarios de minas o haciendas para benefi ciar metales. 2o. Los 
peones o jornaleros de campo sin exclusión alguna. 3o. Los artesanos o industriales sea 
cual fuere su ofi cio o arte. 4o. Los individuos de la clase militar de teniente abajo, ya sean 
del ejército, ya de la guardia nacional, ya estén sobre las armas, ya en receso retirados. 
5o. Los señores sacerdotes que no cuenten para su subsistencia más que con el producto 
de su ministerio, y una o varias capellanías cuyo rédito no exceda los trescientos pesos 
anuales. 7o. Los sirvientes o criados domésticos sea cual fuere el salario que gocen. 
8o. Los indios sin excepción alguna. 9o. Todo preso de cualquier condición que sea”. 
“Primer decreto expedido por el Exmo. Sr. Gobernador del Estado de Guanajuato, en 
virtud de lo dispuesto en el artículo 2o. de la ley del 11 de abril de 1857”, en Decretos 
y comunicaciones ofi ciales del Gobierno de Guanajuato. Refl exiones canónico-legales acerca 
de ellos, e instrucciones a los señores vicarios foráneos curas y ministros sobre la conducta 
que deben observar en los casos ocurrentes. Contiene: Circular que el Obispo de Michoacán 
dirige al Ilustre y muy Venerable Cabildo y venerable Clero de su Diócesis, con motivo de 
un decreto que en forma de circular dirigió por su secretaría el Exmo. Sr. Gobernador del 
Estado de Guanajuato a todos los jefes políticos el 29 de mayor de 1857.

67 En el caso de los trabajadores, la justicia signifi ca: “Determinar la medida justa del 
salario depende de muchas causas: pero en general, tengan muy presente los ricos y los 
amos que ni las leyes divinas ni las humanas les permiten oprimir, en provecho propio, 
a los necesitados y desgraciados, buscando la propia ganancia en la miseria de su próji-
mo”. Rerum Novarum…, 1891, BEC-VE, http://www.multimedios.org/docs/d000382/.

68 La acción de la Iglesia “mejora la condición misma de las clases proletarias; ella 
quiere y solicita que los pensamientos y actividades de todas las clases sociales se unan y 
conspiren juntos para mejorar en cuanto sea posible la condición de los obreros; y piensa 
ella también que, dentro de los debidos límites en las soluciones y en su aplicación, el 



260 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

mientras que al Estado se le deja un papel importante, pero secundario 
para impulsar la creación de empleos, controlar la sobre-explotación 
económica, moderar los derechos de todos los individuos y armoni-
zarlos con el bien común. La crítica se enfoca a la deshumanización 
materialista y al abuso de una posición social y económica que somete 
al débil, creando una especie de esclavitud moderna que atenta contra 
la dignidad humana.69

Lo que hacen los documentos pontifi cios es abrir paso a un pacto 
informal entre un sector del clero y el gobierno mexicanos, que compro-
mete a ambas partes a cumplir puntos específi cos. El Estado debía planear 
el desarrollo económico vinculado al aspecto social, proporcionando y/o 
facilitando, las condiciones materiales para la creación de empleos para 
que los grupos menos favorecidos tuviesen acceso a un trabajo digno, que 
garantizara el “sustento” a “innumerables familias indigentes”, lo cual, 
a su vez, redundaría en el progreso económico del país.70 Cubierta esa 
necesidad material, la Iglesia se encargaría de dos importantes aspectos: 
por un lado, la expansión de un discurso sobre la revaloración moral del 
trabajo como sustento del progreso y la conciliación social; y por otro, 
la recomposición de la labor caritativa en el área social, a través de las 
organizaciones de caridad. Ambas propuestas se diseñan tomando como 
base el modelo económico del Estado liberal, resultando un respaldo a 
su desarrollo.

En este contexto, los obispos instrumentalizan el nuevo asociacio-
nismo para llevar a cabo un proyecto social en distintas áreas proble-
máticas, pero también en la recomposición eclesiástica interna. Dicho 
activismo, insisto, se plantea desde una perspectiva social, sin proponer 

Estado mismo ha de dirigir a esta fi nalidad sus mismas leyes y toda su autoridad, pero 
con la debida justicia y moderación”, Rerum Novarum…, 1891, BEC-VE, http://www.
multimedios.org/docs/d000382/.

69 De ahí, se derivaba que los deberes “de los capitalistas y de los amos: no tener en 
modo alguno a los obreros como a esclavos; respetar en ellos la dignidad de la persona 
humana, ennoblecida por el carácter cristiano”. Rerum Novarum..., 1891, BEC-VE, http://
www.multimedios.org/docs/d000382/.

70 Esa propuesta no era novedosa del todo, pues desde antes que se diera la separa-
ción Estado-Iglesia algunos pensadores católicos demandaron un papel más activo por 
parte del Estado para contener los problemas sociales derivados de la economía. Véase 
“Representación de un artesano al supremo poder legislativo”, en La Voz de la Religión, 
México, 26 de agosto de 1848, núm. 12, p. 336.



 LA CONSOLIDACIÓN DE LAS GARANTÍAS INDIVIDUALES 261

una confrontación directa con los gobiernos civiles, a quienes pretende 
ayudar en la consolidación de la estabilidad política y social del Estado 
mexicano y a la afi rmación del modelo económico capitalista.

3. ASOCIACIONISMO MODERNO Y ACCIÓN CATÓLICA

El asociacionismo católico secular de la segunda mitad del siglo XIX se 
caracteriza por la formación de tres tipos de sociedades: aquéllas exclu-
sivamente religiosas, dedicadas a algún culto particular, que siguen la 
tradición de las asociaciones piadosas católicas, pero adscritas a advocacio-
nes renovadas; las asociaciones de tipo gremial, que pretenden congregar 
principalmente a obreros y artesanos; y las asociaciones caritativas, las 
cuales tienen como objetivo, además del desarrollo de los cultos, parti-
cipar en actividades enfocadas a obras de auxilio social. A ellas hay que 
añadir una cuarta: la formación de congresos y asambleas organizadas 
periódicamente por el clero y los católicos laicos.

El asociacionismo pío

Las cofradías, hermandades y asociaciones de origen colonial habían 
decaído considerablemente en las parroquias. Algunas de ellas estaban 
encargadas al clero regular, cuya desarticulación había perjudicado su 
funcionamiento. Para reorganizar las sociedades religiosas se implemen-
ta un doble mecanismo: la reforma de las antiguas y el impulso de un 
nuevo modelo asociativo que respondía a las circunstancias eclesiales 
del momento.71

71 Por ejemplo, en el caso de la hermandad de la Tercera Orden, que durante décadas 
había sido administrada espiritualmente por los franciscanos, quedó desarticulada en 
varios territorios a partir de la secularización de los conventos, quedando “sin cabeza 
que legalmente las constituyera, y si bien es cierto que fueron colocados sacerdotes 
seculares que las presidieran, era evidente que la cadena tradicional se había roto, y 
que para legalizar y reconstruir la hermandad, era indispensable ocurrir a Roma por 
facultades extraordinarias”. Lo mismo ocurre en obispados como el de Yucatán en 1885. 
Roma impulsa la reforma de la Tercera Orden, con reglas menos severas que suprimen 
la “austeridad primitiva”, para “facilitarse el acceso a ella”. Orden Circular del Illmo. Sr. 
Dr. D. Crescencio Carrillo y Ancona, dignísimo obispo titular de Lero y coadjutor de Yucatán 
sobre la Tercera Orden de San Francisco de Asís y las Conferencias de San Vicente de Paul, 
Mérida, Imprenta de José Gamboa Guzmán, 1886.



262 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

El mecanismo más socorrido es este último, pues la formación de 
nuevas asociaciones piadosas, masculinas y femeninas, es un importan-
te medio para restablecer los vínculos de sociabilidad y organización 
entre los católicos y revitalizar la religiosidad local, al tiempo que se 
reconstruyen los mecanismos de recaudación de recursos dentro de las 
parroquias para fi nanciar la realización del culto y de las obras sociales 
de educación y de caridad.

A través de las organizaciones espirituales se podían transmitir los 
preceptos religiosos, a manera de una nueva evangelización, que intenta 
recuperar los deseos del episcopado de hacer del catolicismo una reli-
gión interiorizada y austera, pretendidamente “racional” en su forma, 
pues aspira a eliminar las muestras externas de un catolicismo popular, 
considerado refl ejo de la ignorancia de la sociedad, incompatible con 
los deseos de renovación de la Iglesia y del propio progreso nacional.

La organización de estas sociedades en el arzobispado de México 
revitaliza la vida parroquial, tanto urbana como rural. La convocatoria 
es para hombres y mujeres de distintos estratos sociales a agruparse vo-
luntariamente y organizar las actividades anuales del culto en sus iglesias, 
enfatizando la difusión de los principios espirituales de la advocación que 
les daba título. La mayoría de las asociaciones femeninas se agrupan en 
torno al culto mariano, el cual cobra mayor fuerza en la segunda mitad 
del siglo XIX al ser incorporado al proyecto de reorganización institucio-
nal de la Iglesia católica, como la base de la representación simbólica 
de la renovación espiritual de la Iglesia y del fortalecimiento del poder 
temporal de Roma.72

72 La Inmaculada Concepción de María se proclama dogma en 1858. Las coro-
naciones de las imágenes marianas son otro elemento simbólico al que se acude para 
reclamar una posición hegemónica en la sociedad. La imagen de la virgen como rei-
na de los cielos proyecta el dominio temporal de la Iglesia: en 1884 se da la coronación 
de la virgen de Jacona en el obispado de Zamora, primera coronación pontifi cia de 
una imagen mariana en América Latina. En 1895 se da la coronación de la virgen 
de Guadalupe, a la que se suman la coronación de Nuestra Señora de la Salud de Pátz-
cuaro en 1899, como las primeras de una serie de coronaciones que continuarían en el 
siglo XX. Véase Bautista, Cecilia, “Dos momentos en la historia de un culto: el origen 
y la coronación de la Virgen de Jacona (siglos XVII-XIX)”, Revista Tzintzun, núm. 43, 
Instituto de Investigaciones Históricas, Universidad Michoacana de San Nicolás de 
Hidalgo, enero-junio de 2006, pp. 11-48.



 LA CONSOLIDACIÓN DE LAS GARANTÍAS INDIVIDUALES 263

No es casual que la crisis protagonizada por la Iglesia en el siglo XIX 
haya sido una coyuntura que favorece una nueva época de apariciones 
marianas, como ocurre en Francia con la Virgen de Lourdes, en 1858 y 
la Virgen de la Esperanza en Pontmain, en 1871. Las asociaciones son 
un medio para promover dicha renovación mariana, como lo muestran 
la mayoría de los títulos de las fundaciones en las parroquias del arzo-
bispado de México, cuyo aumento es notorio a partir de los primeros 
años de la década de 1870: la Asociación de las Hijas de María, Asocia-
ción del Sagrado Corazón de María, Asociación Sabatina de Nuestra Seño-
ra del Lourdes, Asociación de la Purísima Concepción, Asociación de la 
Inmaculada Concepción, Asociación de Nuestra Señora de la Merced, 
Sociedad Guardia de Honor de la Inmaculada Concepción de María, 
Asociación de la Santísima Virgen del Rosario y Asociación de Nuestra 
Señora de los Dolores. Se suman, además, títulos como la Asociación de 
Hijas del Sagrado Corazón de Jesús, Asociación de las Madres Católicas y 
Asociación del Santísimo Sacramento, además de los que eran comparti-
dos tanto por sociedades masculinas como por femeninas: Asociación de 
la Orden Tercera de San Francisco de Asís, Asociación de la Vela Perpetua, 
Asociación de las Estrellas de la Santísima Virgen, Asociación Repara-
dora, Asociación del Alumbrado Perpetuo y Esclavitud del Santísimo 
Sacramento, Corte de María Virgen Purísima de Guadalupe, Reina y 
Madre de los Mexicanos; Asociación del Señor San José, Asociación de la 
Sacratísima Llaga del hombro de Nuestro Señor Jesucristo, Asociación de 
Veladores de la Santa Casa de Loreto, Asociación de San Luis Gonzaga, 
Asociación de la Buena Muerte, Asociación de San Juan Nepomuce-
no, Asociación de Guardias del Santísimo Sacramento y Asociación del 
Espíritu Santo.

Se registran en mucho menor número las sociedades de carácter mix-
to, es decir, que congregaran a hombres y mujeres, como la Asociación 
de los Hijos e Hijas del Sagrado Corazón de Jesús.73

73 La información sobre las fundaciones de las asociaciones están dispersas, pero se 
puede establecer un número aproximado de ellas en el arzobispado de México, donde se 
encontraron las referencias de 148. AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Series: asociacio-
nes piadosas, parroquias, iglesias y correspondencia. Varios expedientes, 1870-1890. Se 
instalaron además, casas de ejercicios espirituales como la Casa de ejercicios del Sagrado 
Corazón de Jesús y Nuestra Señora de los Ángeles.



264 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

No está por demás reiterar que varias de estas devociones son pro-
movidas por la jerarquía romana como la parte simbólica y espiritual de 
la renovación del catolicismo mundial.74

Esta perspectiva global que adquiere el catolicismo, con Roma a la 
cabeza, enfatiza el carácter misionero que retoma la Iglesia a través de 
varias de las organizaciones religiosas. El origen y centro rector de varias 
asociaciones se estructura en algún país europeo (particularmente Francia, 
España, Bélgica y la sede pontifi cia), al cual se adscriben las fi liales en el 
resto del mundo. México se anexa a varias organizaciones de ese tipo, cuyo 
interés es establecer redes de fi nanciamiento para los proyectos católicos.

En estas organizaciones se establecen dos principales medios de 
recaudación: el primero es el cobro de cuotas de inscripción y las mensua-
lidades fi jadas en los reglamentos para los asociados; el segundo consiste 
en las donaciones de particulares, y de los miembros honorarios que sólo 
se adscriben como “bienhechores” de la fundación, a cambio de la cual 
reciben benefi cios espirituales; y el tercero son las donaciones que dan las 
iglesias particulares, a través del gobierno eclesiástico de cada diócesis. Tal 
es el caso de la Asociación para la Propagación de la Fe,75 cuyos socios, 

74 Tal es el caso del impulso de dos importantes devociones que se suman a la 
de San José: la Inmaculada Concepción de María, con la proclamación de su dogma 
en 1858; y la devoción del Sagrado Corazón de Jesús, con la declaración de su patro-
nazgo en 1870. La devoción al Sagrado Corazón encabeza la oposición simbólica al 
materialismo, destacando la dimensión humana, doliente y viva del sacrifi cio de Dios, 
cercana al sufrimiento de la humanidad. Varias diócesis se consagran particularmente 
a esa devoción: Carta Pastoral que el Obispo de Veracruz dirige a todos sus diocesanos con 
motivo de la consagración de su diócesis al Sagrado Corazón de Jesús. Coatepec, Tipografía 
de Antonio M. Rebolledo, 1888. Edicto sobre la festividad del sagrado corazón de Jesús. 
Nos el Dr. D. Ramón Ibarra y González, por la gracia de Dios y de la Silla Apostólica, 
Obispo de Chilapa. 1892. Tercer Edicto expedido por el Ilmo. y Rmo. Sr. Obispo de Cuer-
navaca expedido con motivo del mes de Jesús excitando a sus diocesanos a dar mayor honra 
y gloria al deífi co corazón. México, Imp. y Lit. de Díaz de León, 1896. Sermón Predica-
do en la Iglesia Catedral de Guadalajara, en la clausura del Primer Concilio Provin-
cial de dicha ciudad y consagración del mismo concilio y de la provincia al Sagrado Cora-
zón de Jesús, el día 3 de mayor de 1897. Carta Pastoral del Ilmo. Sr. Obispo Dr. D. Santiago 
de la Garza y Zambrano sobre la consagración de la diócesis de León al Sagrado Cora-
zón de Jesús. León, 1899.

75 El Apostolado se funda en México por primera vez en el obispado de Querétaro, 
en 1874, a iniciativa de su prelado, Ramón Camacho. Sin embargo, la propagación 
del Apostolado se da con mayor fuerza hacia la década de 1890, cuando su hermano y 



 LA CONSOLIDACIÓN DE LAS GARANTÍAS INDIVIDUALES 265

tanto seglares como eclesiásticos, debían trabajar por la propagación del 
evangelio a través de oraciones, penitencias, predicaciones, comuniones, 
asistencia constante a las festividades y actos litúrgicos de la misa, además 
de la importante recaudación de fondos.76

La obra de los Tabernáculos es una asociación que, originaria de 
Francia, se funda con el fi n de dotar los recursos para conservar el decoro 
del culto en las iglesias pobres.77 El toque local que arraiga ese tipo de 

sucesor, Rafael Camacho, da un nuevo impulso a la obra, secundado por el arzobispo 
de México quien, motivado por unos misioneros españoles interesados en promoverla, 
invita a los prelados mexicanos a instalarla en sus jurisdicciones. Para 1890 se afi rma 
que los socios del Apostolado sobrepasan los 13 millones en todo el mundo. “Libro de 
actas número uno de la obra de la Propagación de la Fe, que comienza el 13 de marzo 
de 1890 y termina el 4 de mayo de 1891”. AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie 
Libros de actas, CL 50, Exp. 2. Carta pastoral en el que el Ilmo. Sr. Arzobispo Dr. D. Pelagio 
Antonio de Labastida y Dávalos, establece la obra de la Propagación de la fe, acompañada 
de su reglamento, 1890. “Circular sobre la Obra de la Propagación de la Fe”, AHAM, 
Sección Secretaría arzobispal, Serie Circulares, Caja 124, Exp. 11.

76 Segunda Carta pastoral que el Ilmo. y Rmo. Sr. Dr. Don Francisco Melitón Vargas, 
dignísimo obispo de esta diócesis, dirige a sus diocesanos, recomendando la “Obra de la 
Propagación de la Fe”. Puebla, Imprenta del Colegio de Artes y Ofi cios, 1890. Carta 
Pastoral del Ilmo. Y Rmo. Sr. Obispo de Chilapa sobre las Indulgencias con que ha sido 
enriquecida la Asociación de la “Propagación Católica” erigida canónicamente en toda la 
Diócesis. Chilapa, Imprenta de Jesús María y José, 1890. Reglamento aprobado por el 
Ilmo. Sr. Obispo de León Dr. D. Tomás Barón y Morales, para establecer y fomentar en 
la diócesis de su digno cargo, la obra de la propagación de la fe. León, Imprenta de Jesús 
Villalpando, 1891. El obispo de Chilapa, Ramón Ibarra y González, organizó en 1890, 
una organización similar, fundando la “Asociación de la Propaganda Católica”, bajo la 
protección del Sagrado Corazón de Jesús y la Inmaculada Virgen de Guadalupe, que ten-
dría dos objetivos: promover la práctica de la oración para la lograr la “pacifi cación de la 
Iglesia en general, y especialmente la paz y tranquilidad en nuestra amada diócesis”; y 
la recaudación de fondos para la formación de nuevas vocaciones. Segunda carta pastoral 
que el Ilmo. Sr. Dr. D. Ramón Ibarra y González, dirige al clero y fi eles de la diócesis de 
Chilapa. Puebla, Imprenta del Colegio de Artes, 1890, p. 6.

77 Se convoca particularmente a las mujeres a formar la asociación, pues debían 
encargarse de la elaboración de la mayoría de los ornamentos requeridos: capas pluviales, 
paños de hombros, albas, amitos, lienzos de altar, entre otros utensilios. La fundación 
se instaló en el colegio de las Damas del Sagrado Corazón de San Cosme y se encargó 
a las Hijas de María. El secretario de visita, José Mora, es nombrado encargado de la 
colecta de los recursos y objetos obtenidos por la asociación, que establecía una cuota 
mensual de cinco centavos a cada una de las socias; al igual que para los socios sólo 
“contribuyentes”. En el reglamento también se estableció la protección del arzobispado, 



266 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

fundaciones se da con la consagración especial a alguna advocación local, 
como la Sociedad Unión y Amistad del Señor de Chalma y de mayores 
alcances, como la virgen de Guadalupe.78

La efervescencia de estas fundaciones tocó dos sectores más de la 
población: la niñez y los sacerdotes. La secularización de la instrucción 
pública despertó el interés por la fundación de organizaciones religiosas 
enfocadas a la educación católica entre los niños y niñas. La educación 
de la niñez y la juventud pretendía asegurar su adhesión temprana al 
catolicismo. Entre las más populares en la arquidiócesis de México se 
encuentran: la Obra de la Santa Infancia y la Asociación de Niños y 
Niñas bajo el nombre y advocación del Apostolado de Santa María de 
Guadalupe.79 Las organizaciones exclusivas de sacerdotes pretenden 

con una donación mensual de 30 pesos. Para completar la obra, se instó a los vicarios, 
párrocos y capellanes sin recursos, a enviar sus objetos dañados para su compostura y 
reposición. Carta pastoral en que el Ilustrísimo señor arzobispo de México establece en su 
arquidiócesis la obra de los tabernáculos para proveer de ornamentos y demás objetos del culto 
a las iglesias pobres. México, Tipografía de Ángel Bassols y Hermanos, 1890. “Circular 
sobre la instalación de la Obra de los Tabernáculos”. AHAM, Sección Secretaría arzobispal, 
Serie Circulares, Caja 217, Exp. 72.

78 El obispo de Chilapa, José Ramón Ibarra González (de 1889 a 1902), consagra 
todas las fundaciones de la asociación a la protección del S. Corazón de Jesús y de la 
Inmaculada Virgen María de Guadalupe. El nuevo impulso a estas devociones modifi ca 
el calendario de las festividades patronales locales.

79 La Obra de la Santa Infancia se promueve desde mediados del siglo XIX, pero se 
extiende hacia la segunda mitad de la centuria, cuando se prohíbe la educación religiosa 
en los establecimientos públicos. Los objetivos son dos: la instrucción de la niñez y la 
recaudación de fondos para las misiones de evangelización de la infancia en Asia. Hacia 
1880 el arzobispo Labastida recibía informes del incremento en las suscripciones a la 
Obra de la Santa Infancia. AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie Correspondencia, 
Caja 226, Exp. 64. La dirección de la institución estaba pensada para ser compartida por 
seglares y sacerdotes. Obra de la Santa Infancia, o asociación de los niños y niñas cristianos. 
Para el rescate de los hijos de los infi eles de la China y de los demás países idólatras. Instalada 
en París en mayo de 1843, y en México en marzo de 1852. México, 1852. Imprenta de 
M. Murguía y Compañía. Obra de la Santa Infancia o Asociación de los niños y niñas 
cristianos, para el rescate de los hijos de los infi eles de China y de los demás países idólatras, 
instalada en París en mayo de 1819. Morelia, Imprenta de Ignacio Arango, 1853. Otra 
obra posterior para niños se funda hacia 1893, a instancias de la señora Luisa Aguirre, 
con la misma idea de fomentar los elementos religiosos entre la niñez, a través de 
reuniones periódicas semanales y con la asistencia a funciones religiosas específi cas. 
Estatutos o reglamento por los cuales se establecerá una Asociación de Niños y Niñas bajo 



 LA CONSOLIDACIÓN DE LAS GARANTÍAS INDIVIDUALES 267

incluir a los eclesiásticos en la renovación espiritual, para reforzar su 
compromiso como ministros encargados de dirigir la vida espiritual de 
las parroquias. Una de las sociedades que más promoción tuvo fue la 
Asociación de Sacerdotes Adoradores del Santísimo Sacramento, la cual 
se propuso conservar el espíritu y la práctica de la oración entre el clero.80

De esa manera, las sociedades religiosas modernas representan un 
salto cualitativo a las anteriores, pues su organización tiene mayores al-
cances a partir de las posibilidades que otorgan sus derechos individuales, 
dando lugar a la formación de amplias redes sociales, en el plano local, 
nacional e internacional. Los asociados reorganizan la vida espiritual de 
los individuos a partir de la comunidad, por medio de una nueva evan-
gelización, que pretende acoplarse a los tiempos modernos abandonando 
las viejas prácticas de la religiosidad popular, para dar lugar a la formación 
de una espiritualidad interiorizada.

La renovación espiritual replantea el papel del individuo dentro del 
catolicismo, pues propone un acercamiento individual de la experien-
cia religiosa, para ir “acostumbrando a cada uno de los miembros de 
las familias y la sociedad a amar la Religión y la piedad, a aborrecer las 
‘doctrinas falsas’ y perniciosas, a ser virtuosos, a respetar a los mayores, y 
a refrenar ese estéril sentimiento de egoísmo, que tanto enerva y degrada 
la humana naturaleza”.81

La nueva religiosidad contribuye al orden social proporcionando 
reglas prácticas de conducta y prudencia cristiana, encaminada al orden, 
la paz y el respeto a la jerarquía social, que junto al discurso de la unidad 
católica, debía reforzar los fundamentos religiosos de la nación mexicana, 
la unidad de los católicos y la sumisión a las autoridades eclesiásticas.

Los informes y registros de las sociedades religiosas instaladas en el 
arzobispado permiten observar que éstas comienzan a ampliarse en los 

el nombre y advocación del Apostolado de Santa María de Guadalupe. México, Imprenta 
de la Escuela Correccional, 1893.

80 Asociación de los Sacerdotes Adoradores fundada por el R.P. Eymard, fundador de la 
compañía de los sacerdotes del Santísimo Sacramento, bendita y aprobada por su Santidad 
León XIII. 21 de enero de 1881. Reglamento de la Asociación de Sacerdotes Adoradores 
del Santísimo Sacramento, México, Tipografía Guadalupana, 1895.

81 Reglamento de la Asociación de Sacerdotes…, 1895.



268 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

primeros años de la década de 1870, siendo su etapa de mayor expansión 
entre 1880 y 1900.82

El asociacionismo de corte laboral

El asociacionismo de tipo gremial es otro mecanismo de control, equi-
librio y estabilidad social, enfocado a contener los problemas generados 
por el capitalismo, los brotes de descontento laboral y el avance del 
socialismo. Como se ha señalado, la doctrina del catolicismo social ad-
quiere mayor fuerza en la segunda mitad del siglo XIX, cuando el papado 
articula las ideas sobre el trabajo, el capital, la pobreza, el catolicismo, la 
Iglesia, el Estado, el liberalismo, la secularización y las corrientes ideo-
lógicas racionalistas, para desarrollar una doctrina social que discute los 
problemas sociales derivados del avance del capitalismo y los peligros de 
las doctrinas racionalistas.

La desaparición de los antiguos gremios había dejado a los hombres 
de “ínfi ma clase”, en la indefensión frente “a la inhumanidad de sus pa-
tronos y a la desenfrenada codicia de los competidores”.83 Era necesario 
recurrir a otras formas de organización que contribuyeran a proteger a 
los trabajadores y mejorar sus condiciones laborales, además de alejarlos 
de las corrientes socialistas. Las organizaciones católicas aprovecharon 
las identidades laborales para hacer posible la transmisión y alentar la 
práctica de los preceptos de conciliación entre trabajadores y patrones, 
a través del adoctrinamiento en la defensa, pacífi ca y conciliadora, de 
los derechos laborales considerados “justos”, pero, además, armaron es-
trategias de protección social en benefi cio de sus miembros, a través del 
auxilio material en casos de enfermedad, desempleo y muerte de algún 
familiar; la formación de cajas de ahorro, y otras formas que tomara la 

82 La asociación del Apostolado de la Oración había nacido en Europa, en 1844 
bajo la advocación del Sagrado Corazón. En 1887, contaba con 27 253 socios en la 
Ciudad de México, al año siguiente la “Asociación del Culto Perpetuo del Señor San 
José” reportaba un total de 500 mil socios en la República. El porfi rismo, historia de 
un régimen, vol. III, p. 162, La Voz de México, 28 de febrero de 1899. Algunas otras 
asociaciones fueron iniciativa de los propios prelados, como “El Apostolado de la cruz”, 
fundada en 1896, a instancias del obispo de Chilapa.

83 Rerum Novarum…, 1891, BEC-VE, http://www.multimedios.org/docs/d000382/.



 LA CONSOLIDACIÓN DE LAS GARANTÍAS INDIVIDUALES 269

protección de los trabajadores con base en el principio de la inmutabilidad 
de las jerarquías sociales.84

Diferentes documentos pontifi cios promueven al asociacionismo 
para frenar el reclutamiento de los sectores socialistas entre los traba-
jadores “principalmente entre los proletarios y los obreros, los cuales, 
cobrando horror al trabajo, se dejan arrastrar fácilmente por el cebo de 
la esperanza y de las promesas de los bienes ajenos”.85 Las sociedades 
católicas laborales debían contener el avance del socialismo, cuando los 
trabajadores “colocados bajo la tutela de la Religión, se habitúen a con-
tentarse con su suerte, a soportar meritoriamente los trabajos y a llevar 
siempre una vida apacible y tranquila”.86

La formación de las asociaciones laborales en las décadas de 1870 y 
1880 es poco numerosa, incluso menor a la de las organizaciones exclu-
sivamente religiosas en el arzobispado de México. La etapa de mayores 
fundaciones corre entre la última década del siglo XIX y la primera del XX. 
Aun así, los informes acerca de su funcionamiento son escasos, teniéndose 
algunos registros acerca de la Sociedad Católica León XIII y la Sociedad 
Católica de Auxilios Mutuos, ambas fundadas en 1878, la Sociedad del 
Señor San José de Auxilios Mutuos de 1880 y la Asociación de Caba-
lleros Cocheros del Santísimo Sacramento, de 1890.87 Algunas otras se 

84 Un ejemplo de las asociaciones de este tipo que funcionaban en la República fue 
la Asociación Guadalupana de Auxilios Mutuos, constituida en Morelia en 1877. Los 
fundadores señalan que había sido creada para “protegernos unos a otros”. Pretendía 
remediar las miserias en las que se encontraban los trabajadores: “¿Por qué hay muchos 
hombres que, aunque sepan trabajar y sean honrados, hay días que no tienen un men-
drugo de pan para llevar a sus madres, a sus esposas e hijos?” Para ello, propuso difundir 
la fraternidad, destruir el egoísmo y lograr el bien común. Breve memoria que leyó el 
Presidente de la Asociación Guadalupana de Auxilios Mutuos, C. Paulino Arango, al entregar 
la presidencia a su sucesor, Morelia, Tipografía de la Viuda e Hijos de Arango, 1879.

85 Quod apostolici muneris, Carta encíclica de S.S. León XII sobre el socialismo, 
comunismo y nihilismo. 28 de diciembre de 1878.

86 Quamquam pluries, Carta Encíclica de S.S. León XIII sobre la devoción a San 
José. 15 de agosto de 1889.

87 AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie Asociaciones piadosas, 1880, Ca-
ja 192, Exp. 33, y 1890, Caja 213, Exp. 4. Otras fueron la Sociedad Cooperativa de 
Tipógrafos Francisco Díaz de León, que fue organizada para auxiliar a los trabajadores, 
en enfermedades, muertes, y nacimientos, en septiembre de 1891. Ceballos señala el 
importante papel que tuvo Francisco Díaz de León en ese tipo de actividades, pues 
fundó un asilo de mendigos en 1879 y un dormitorio público en 1890. De 1894 data 



270 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

convirtieron en órganos afi liados a la Sociedad Católica, como ocu-
rrió con la Sociedad de Artesanos de Chalchicomula. Hubo otras que, a 
pesar de organizarse a partir de identidades laborales, muestran un carác-
ter más bien religioso, como el Círculo Patriótico de Artesanos fundado 
en 1887, cuyas actividades se enfocaron en solemnizar la coronación de 
la virgen de Guadalupe en 1895.88

Fue hasta inicios de la siguiente centuria, a partir del impulso de los 
congresos católicos (en 1901, 1903 y 1904), de la injerencia directa de 
los obispos en la organización de las sociedades católicas, y tras los efectos 
de la crisis económica de 1891 y 1892, que las organizaciones obreras 
católicas tuvieron su mayor expansión.89 Manuel Ceballos apunta que 
la época entre 1899 y 1902 fue en la que se registraron más fundacio-
nes, había 15 nuevas organizaciones laborales católicas en todo el país, 
llegando a ser alrededor de 40 las que funcionaban en esos años.90

la Sociedad Fraternal Guadalupana, que era mutualista y de propaganda católica. En 
1902 Ramón Ibarra González organizó una asociación de trabajadores; José de Jesús 
Ortiz hizo lo mismo en Guadalajara al crear la Asociación Guadalupana de Artesanos 
y Obreros Católicos; Atenógenes Silva, en 1901, intervino en la fundación de dos 
asociaciones de ese tipo. Ceballos, 1991, pp. 110 y 170.

88 Esta última organización congregó a carpinteros, tipógrafos, zapateros, sastres, 
sombrereros, propietarios de librerías, etc. En 1902 lo componían 25 gremios de 
artesanos. Se le considera exitosa por ello, y por la duración que tuvo. Ceballos, 1991, 
p. 108. Varios patrones se adscribieron a los preceptos católicos respetando los domingos 
como días no laborables, pero surgieron algunos problemas con los días de celebraciones 
religiosas entre semana, pues ocasionaban problemas en la producción. Así que algunos 
empresarios optaron por pedir permiso al arzobispado para poder mantener abiertas sus 
industrias esos días, como sucedió en las fábricas de San Ildefonso y Minerva, AHAM, 
Sección Secretaría arzobispal, Serie correspondencia, 1879, Caja 123, Exp. 11.

89 Desde 1875, los arzobispos de la República animan a evitar que la dirección de 
las obras católicas estuviese a cargo de sacerdotes, quienes preferentemente tendrían 
una labor de inspección. Eso cambia en 1905, cuando José Mora y del Río, sucesor 
de Labastida desde 1892, establece que la organización de las sociedades católicas de 
seglares se sujetase a la autoridad de un sacerdote nombrado por el arzobispado, además 
de que debían contar con las licencias del arzobispado para su funcionamiento. Mora 
y del Río funda la Confederación de Círculos Católicos de Obreros, como tantos otros 
proyectos. En el primer Congreso Católico Mexicano, celebrado en Puebla en 1891, se 
funda la Junta Central permanente de las conferencias católicas nacionales, con el objeto 
de crear una gran asociación que unifi cara la acción de todos los católicos en el país.

90 Las 40 organizaciones funcionaban en 20 poblaciones del país. Se considera que 
desde 1902 se da el despegue del catolicismo social en México, respaldado por la red 



 LA CONSOLIDACIÓN DE LAS GARANTÍAS INDIVIDUALES 271

En agosto de 1891 tuvo lugar la fundación de la “Liga Católica”, 
una organización masculina que podría considerarse el proyecto más 
ambicioso en términos de asociaciones. Ésta fue instituida por Bernar-
do Durán, antiguo miembro de la Sociedad Católica, quien pretendió 
“seguir” los planteamientos de la Rerum Novarum proyectándolos como 
el medio para lograr la conciliación de los extremos sociales, a través de 
la formación de comisiones en la Liga, que congregaran a trabajadores, 
profesionistas y empresarios (obreros, abogados, sacerdotes, médicos, 
ingenieros, comerciantes, artesanos), en un intento por integrar a los 
sectores productivos recordando el papel de cada uno en la economía, 
ayudando particularmente a evitar la sobre-explotación de los trabaja-
dores mexicanos. No obstante, las divisiones internas generadas por las 
diversas opiniones acerca de la conciliación evitaron que ese proyecto 
fuera duradero.91

Hacia la última década del siglo XIX, una nueva generación de ca-
tólicos mexicanos se muestra proclive a unir el progreso liberal con el 
catolicismo, afi rmando que los mexicanos podían ser liberales y católicos 
al mismo tiempo, sin que ello implicara confl icto alguno, antes bien, 
era benéfi co y deseable para el país ese tipo de unión, entre el progreso 
material y político liberal y los principios morales y ordenadores que daba 

de asociaciones ya existente. Los otros tipos de organizaciones que recibieron impulso 
en esos años fueron las: “escuelas de artes y ofi cios, congregaciones marianas y círcu-
los católicos”. Ceballos, 1991, pp. 169-171.

91 La Liga agrupó a dirigentes católicos conservadores e intransigentes que no es-
taban de acuerdo con la idea de lograr una conciliación con el gobierno liberal, que sí 
era apoyada por la mayoría de la jerarquía clerical en el país; en su lugar, pretendían la 
instauración de un gobierno católico que formalmente suprimiera las disposiciones de 
la Reforma. La Liga fue formada por Próspero María Alarcón, en ese momento vicario 
de la arquidiócesis de México y por otros miembros de la jerarquía clerical, quienes 
guardaron una posición conciliadora, opuesta a la que manifestaban los laicos en el 
periódico El Cruzado, órgano ofi cial de la Liga, fundado en 1893 y desaparecido al año 
siguiente. Las divisiones llevaron a Alarcón a separarse de la asociación siendo arzobispo 
de México. Las organizaciones católicas laborales que pudo anexar tuvieron un carácter 
local y fueron formadas por más obreros que patronos. Finalmente, la Liga cerró tras 
un escándalo protagonizado por el encargado de las fi nanzas que fue acusado de llevar 
a la quiebra a la organización. Ceballos, 1991, pp. 99-100. Otra asociación del mismo 
tipo fue la Sociedad Cooperativa de Tipógrafos Francisco Díaz de León, que pretendía 
auxiliar a los trabajadores, en enfermedades, muertes, y nacimientos, para ser un ele-
mento de unión entre el capital y el trabajo, misma que nace en septiembre de 1891.



272 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

el catolicismo. Los textos del eclesiástico Agustín Rivera son un ejemplo 
de esta apertura, pues realiza una defensa de la unión entre liberalismo 
y catolicismo.92

Sin embargo, en esa década se produce una crisis económica que 
apresura una serie de reformas legales y aumenta la injerencia del poder 
ejecutivo en la economía del país, atrayendo mayores críticas al capita-
lismo y al Estado. La pérdida de cosechas, el défi cit presupuestario y la 
disminución del precio internacional de la plata, llevaron al país a una 
importante crisis económica y agravaron las condiciones sociales de la 
producción, pues impactaron negativamente el empleo, los salarios y 
las condiciones laborales con la sobre-explotación de los trabajadores.

El papel del Estado en la liberalización económica, como garante de 
las condiciones legales que permiten desarrollar los derechos económicos 
es sustituido por un proceso de centralización estatal que introduce tres 
aspectos: el desplazamiento de la labor legislativa del Congreso a favor 
del Ejecutivo; la mayor preponderancia de las negociaciones políticas 
informales en atención a intereses particulares de una minoría y en de-
trimento del papel de la ley; y el aumento del poder presidencial sobre 
los poderes locales, colocando a los gobernadores y a los jefes políticos 
como sus principales agentes, a los que se trató de sujetar de tal manera 
que la oposición no fue canalizada, sino socavada por cauces informales.93

El presidente Porfi rio Díaz organiza una reforma en la legislación 
sobre la administración de los recursos naturales, el comercio y el crédito 
fi nanciero, que extendió las facultades formales de la federación en dichas 
áreas, a costa de las prerrogativas de los gobiernos estatales y las autori-
dades municipales.94 Esta legislación tuvo un doble efecto: por un lado, 

92 Esta postura pudo desarrollarse con mayor holgura hasta la última década 
del siglo XIX, luego de que había trascurrido un tiempo sufi ciente entre los violentos 
confl ictos clero-gobierno, y se había dado paso a una nueva generación de católicos, 
varios de ellos proclives a lograr un nuevo acuerdo con el régimen. Rivera, Agustín, 
Entretenimientos de un enfermo: juicio crítico de la obrilla intitulada “El liberalismo es 
pecado”, Lagos de Moreno, 1891.

93 Luna, 2001, pp. 173-175.
94 La ausencia de circulante generada por la crisis económica había llevado a la 

búsqueda de nuevas fuentes de ingresos a través de la reorganización de la legislación 
hacendaria, con la cual se pretendía que la federación pudiera consolidar “una esfera 
fi scal propia”. Dentro de las medidas más importantes se destaca la supresión de varias 
alcabalas internas que se remontan al periodo colonial, con el objeto de liberar defi niti-



 LA CONSOLIDACIÓN DE LAS GARANTÍAS INDIVIDUALES 273

socavó la gobernabilidad política que había establecido hasta entonces 
el liberalismo, en la cual se había pretendido representar y conciliar las 
demandas políticas y económicas tanto de ciudadanos como de los estados 
de la federación; y por otra parte, amplió los medios de negociación de 
la presidencia de Díaz para consolidar sus alianzas con las elites locales y 
extranjeras en ascenso, pues estuvo en posibilidades de otorgar concesio-
nes para la explotación de recursos naturales, comerciales y fi nancieros, 
a cambio de su lealtad política, transformando la intención igualitaria y 
equitativa del liberalismo económico, en una tendencia oligárquica que 
sólo benefi ció a unos cuantos.95

Ello conduce a una menor y más rígida interacción entre las esferas 
de poder de los estados y la federación, como una segunda etapa del 
federalismo que va de 1890 a 1911.96

Para un sector de católicos esa política de estímulos olvida a los 
sectores trabajadores.97 A pesar de su crítica al capitalismo, las corrientes 
sociales del catolicismo no diseñan un proyecto económico que, en su 
estructura, fuese un modelo distinto de éste que, por ejemplo, propusiera 

vamente el comercio y abaratar los insumos en la producción; por otro lado, se pretende 
organizar un gran registro catastral para gravar la propiedad raíz y dotar de recursos a 
la federación. Luna, 2001, pp. 287-288.

95 A las concesiones sobre la explotación de recursos se sumaron la serie de exen-
ciones fi scales, la fuerte inversión para la construcción de la infraestructura que mejora 
las vías de comunicación y los medios de transporte, sumado a la reducción de los 
impuestos y demás facilidades para apoyar el funcionamiento de ambiciosos proyectos 
tuvieron un costo político y social que se expresará a fi nales de esa década. La actuación 
del Estado a favor de los grandes empresarios, hacendados, comerciantes e industriales, 
nacionales y extranjeros, y la gran infl uencia que éstos operaron en la economía, a través 
de mecanismos informales, dieron al liberalismo un carácter oligárquico que lo llevó a 
perder, en la década de 1890, “su función redistributiva”. Luna, 2001, p. 173.

96 Carmaganani, 1993, p. 169.
97 Las críticas se centraron en tres aspectos sociales de la liberalización económica: 

se continuó con la crítica a la sustitución de la fuerza laboral humana por la mecani-
zación que generaba desocupación; la formación de grandes capitales concentrados en 
pocas manos, en contraposición a una mayoría empobrecida, y la generación de un 
sentimiento de descontento social por la desigual repartición de la riqueza que ponía 
en peligro la paz y estabilidad social. La crítica de los activistas católicos se producía en 
el contexto del fortalecimiento del interés de los católicos por retomar su participación 
política. La Voz de México, 18 de abril de 1900; El País, 22 de octubre de 1899, 20 de 
enero de 1900, 25 de julio de 1906 y 29 de julio de 1907.



274 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

la transformación de la propiedad privada, o frenara el desarrollo indus-
trial. Si bien se acusa al capitalismo de otorgar un exacerbado enfoque 
materialista a la economía, se apoya el desarrollo del progreso material 
de las naciones, pues se reconoce en la felicidad material uno de los 
medios para lograr el desarrollo de la virtud individual. La prosperidad 
de las naciones no podría lograrse sin el “progreso de las industrias 
y del comercio, del fl orecer de la agricultura y de tantas otras cosas que, 
cuanto mejor fueren promovidas, más contribuirán a la felicidad de los 
pueblos”.98

Lo que se proponen, entonces, es “catolizar” el sistema económico 
existente para hacerlo perfecto en términos cristianos, único y hegemó-
nico, capaz de transformar y lograr la integración de toda la sociedad, 
equilibrando la producción material capitalista con las relaciones sociales, 
haciendo a todos partícipes de los benefi cios de ella.

La “catolización” de la economía pretende evitar que el fi n de la 
liberalidad económica sea la riqueza material en sí misma, y que la ex-
plotación humana se convierta en el medio para lograrla. Había que 
regular y equilibrar la economía capitalista, no destruirla.

La propuesta del catolicismo social es “alterna” en tanto que propone 
ciertos cambios a la economía capitalista que más tarde se organizan en 
una opción política formal. Sin embargo, no es una opción totalmente 
distinta, en el sentido de marcar diferencias estructurales con el sistema 
económico que critica. Entonces, más que ser una propuesta alterna en 
estricto sentido, como la historiografía ha querido presentarla, resulta 
una propuesta particular, con coincidencias y desacuerdos con el desarro-
llo capitalista. En 1891 la propuesta del catolicismo social anuncia una 
opción política formal, con el objetivo de restaurar los principios del 
catolicismo como parte esencial del ejercicio del poder político y de la 
Constitución de la nación mexicana. La Iglesia tendría una serie de 
prerrogativas para controlar espacios públicos desde donde ejercer su 
función como institución de orden, de moralización y equilibrio entre los 
distintos sectores sociales, sin que ello signifi cara el retorno a la antigua 
unión Estado-Iglesia.99

98 La “sufi ciente abundancia de bienes materiales” era necesaria “para el ejercicio de la 
virtud”. Rerum Novarum…, 1891, BEC-VE, http://www.multimedios.org/docs/d000382/.

99 En 1891 se hizo un llamado para la formación de un partido político al estilo 
del partido católico alemán en 1891. Véase El Tiempo, 9 de junio de 1891.



 LA CONSOLIDACIÓN DE LAS GARANTÍAS INDIVIDUALES 275

A pesar de las fundaciones, el asociacionismo católico de corte labo-
ral no llegó a responder a las grandes expectativas de sus dirigentes y la 
jerarquía, que esperaban rebasar el asociacionismo secular, pues si bien 
se formaron asociaciones y círculos de trabajadores en varias poblaciones 
del país, no se logró articular una gran organización nacional con repre-
sentación en cada una de las diócesis como se proyectó.100

Uno de los aspectos que mejor expone la fortaleza adquirida por los 
católicos en ejercicio del derecho de asociación son los congresos cató-
licos. Los congresos evidencian la preocupación de los diversos sectores 
del catolicismo por la “cuestión social”.

En febrero de 1903 tiene lugar la celebración del Primer Congreso 
Católico Mexicano, al año siguiente se organiza el segundo en Morelia, 
en 1906 el tercero en Guadalajara y el cuarto en Oaxaca, en 1909. De 
igual manera, el análisis de los problemas del campo es de especial 
interés para varios sectores católicos que se dan a la tarea de organizar 
cuatro congresos agrícolas: dos en Tulancingo en 1904 y 1905, uno 
en Zamora en 1906, y dos años después una Semana Social Agríco-
la en León.

Los congresos se ubicaron en el marco de la discusión sobre los 
objetivos del catolicismo social en México y son el escenario donde se 
evidencian las diferencias entre los diversos sectores de la Iglesia.101

El clero muestra al menos dos posturas en torno a los problemas 
del campo: quienes apoyan las propuestas plasmadas por el catolicismo 
social y quienes hacen una interpretación más personal y hasta cierto 
punto opuesta a la postura ofi cial.

La organización del IV Congreso Católico de 1909, celebrado en 
Oaxaca, expone la diversidad que caracteriza a ese tipo de organizacio-
nes. Este congreso fue considerado por varios sectores católicos como 
un desvío a la reforma social de los congresos anteriores. Su temática 

100 Las organizaciones se formaron en México, Guadalajara, Pachuca, Oaxaca, 
Puebla, Morelia, Puebla y Colima. Manuel Ceballos culpa de ello a la falta de “capacidad 
de acción” de los católicos mexicanos y a que los sacerdotes eran pocos y su iniciativa 
no podía organizarse con tan poco personal, si se considera que había tres sacerdotes 
por cada 10 mil habitantes. Ceballos, 1991, p. 236.

101 Manuel Ceballos apunta que estas asambleas reunieron a una diversidad de 
sectores cuyas diferencias impidieron la formación de una postura única, que se pudiera 
considerar representativa de la Iglesia católica. Ceballos, 1991, p. 174.



276 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

principal, defi nida por el obispo Eulogio Gillow, no fue el problema 
de los obreros, sino la cuestión indígena de México, que a los ojos de 
algunos autores era un asunto sin mucha repercusión.102

Sin embargo, el interés de Gillow por la cuestión indígena no resulta 
improvisado. Al igual que el obispo de Yucatán, el ejercicio episcopal de 
Gillow en una jurisdicción con una preponderante población indígena, 
lo acercan a las condiciones laborales de los indígenas campesinos.103 

A ello debe agregarse la percepción particular que desarrolla desde su 
posición como hacendado.

El congreso de Oaxaca evidencia que las prácticas al interior de las 
asociaciones católicas no siempre resultan del consenso entre sus parti-
cipantes, sino de imposiciones por parte de la jerarquía y los dirigentes. 
Gillow se impone en el congreso de manera tal, que buena parte de las 
conclusiones son redactadas por él.

La principal referencia al confl icto en el campo es el “lucro indebi-
do” del patrón a costa del salario del trabajador agrícola indígena.104 No 
obstante, la solución que Gillow plantea no es el aumento del salario, 
como sugería la Rerum Novarum, pues su experiencia había mostrado 

102 Eulogio Gillow nació en la ciudad de Puebla el 11 de marzo de 1841. Desde 
los diez años fue enviado a estudiar a Inglaterra donde permaneció por espacio de tres 
años en el colegio Stonyhurst dirigido por jesuitas. Posteriormente pasó al colegio 
de Alost en Bélgica, también jesuita, donde concluyó sus estudios en humanidades. 
Ingresó a la Academia Eclesiástica de Nobles, donde estudió diplomacia, y concluyó 
sus estudios sacerdotales en la Universidad Gregoriana. Regresó a México y en 1879 se 
unió a la fundación de la Sociedad Agrícola Mexicana. El perfi l de la Sociedad mues-
tra una decidida inclinación por la inversión de grandes capitales nacionales y extranjeros, 
el desarrollo de la gran exportación de productos agrícolas y el establecimiento de un 
banco agrícola. En 1887 fue nombrado obispo de Oaxaca.

103 Daniela Traffano nos muestra los medios de que se vale para establecer un 
diagnóstico de la situación de los pueblos indígenas y sugerir las reformas convenientes 
en materia económica y administrativa. Traffano señala que la información recogida 
daba noticia geográfi ca de la ubicación de los pueblos, de la orografía e hidrografía de la 
zona; del estado de las parroquias, de la percepción pecuniaria, del tipo de trabajo que 
elaboraban los pobladores, etc. Traffano, Daniela, “Indios, curas y nación, la sociedad 
indígena frente a un proceso de secularización, Oaxaca, siglo XIX”, tesis de doctorado, 
El Colegio de México, Centro de Estudios Históricos, 2000, p. 93. Para información 
sobre las visitas pastorales, véase Esparza, 1985.

104 “Conclusiones del Congreso de Oaxaca”, cfr. en Esparza, 1895, p. 115.



 LA CONSOLIDACIÓN DE LAS GARANTÍAS INDIVIDUALES 277

que los indígenas empezaban a trabajar menos, “no teniendo aspiraciones 
y satisfechas sus necesidades y las de su familia preferían el ocio, madre 
de todos los vicios”.105

En su lugar, propone la acción paternal de los patronos para organizar 
la retribución de los trabajadores, en aquellos medios que les reportaran 
un “benefi cio material, moral y religioso”.106 Por ejemplo, se propone 
la preparación técnica de los trabajadores del campo. Se discuten, ade-
más, los medios para mejorar la alimentación, el vestido y la habitación 
de los peones en las fi ncas de campo, haciéndolos partícipes de la “mayor 
utilidad” en las fi ncas.

El congreso oaxaqueño, al igual que las asambleas católicas anteriores, 
dirige su mirada hacia reformas que no modifi can sustancialmente la 
propiedad de la tierra y la posición de los terratenientes y empresarios.

Hay que señalar que a pesar del dominio de la autoridad episcopal 
en ese congreso, es una práctica asociativa que contribuye a moldear la 
participación individual en aspectos políticos y sociales.

El asociacionismo de auxilio social

Las asociaciones de caridad fueron el medio para poner en marcha las 
acciones de los católicos en benefi cio de los pobres, enfermos, huérfanos 
y desamparados.107 A diferencia de los tipos de asociación que he referido, 
ésas no sólo fueron laicas, sino también religiosas.

105 “Conclusiones del Congreso de Oaxaca”, en Esparza, 1895, p. 137.
106 “Conclusiones del Congreso de Oaxaca”, en Esparza, 1895, pp. 137-138.
107 Para muchos católicos, la necesidad religiosa que los impulsaba a prestar auxilio 

social partía de la insufi ciencia de los recursos ofi ciales que pudieran cubrir ese tipo 
de necesidades. Silvia Arrom muestra en su trabajo sobre el Hospicio de Pobres de la 
Ciudad de México, instaurado en 1774, el declive de instituciones de caridad desde 
que el Estado se asumió como el responsable de administrar la benefi cencia. Arrom, 
1996, p. 42. Desde la primera mitad del siglo XIX se hablaba de la situación angustiosa 
generada por los confl ictos bélicos en el país. En una carta titulada “Representación de 
un artesano al supremo poder legislativo”, su autor, que permaneció anónimo, señalaba 
que la pobreza de las familias mexicanas había aumentado después de la independencia, 
modifi cando la antigua “seguridad” y acceso al trabajo que tenían en el orden colonial. 
“Representación de un artesano al supremo poder legislativo”, en La Voz de la religión, 
México, 26 de agosto de 1848, núm. 12, p. 334.



278 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

Las asociaciones laicas

La Asociación de San Vicente de Paul y la Sociedad Católica fueron dos 
grandes precursoras de la acción católica mexicana laica, con una fuerte 
vinculación eclesiástica.108 La Sociedad logra extenderse rápidamente en 
las parroquias del arzobispado y en otras jurisdicciones eclesiásticas del 
interior de la República, organizando a sus afi liados a través de comi-
siones, como la de escuelas, obreros, protección de cárceles, hospitales 
y literatura, entre otras.109

La fuerza de la Sociedad es tal, que desde los primeros años de fun-
cionamiento, establece varios periódicos en la capital y en los estados, 
en donde se difunden las posiciones del catolicismo respecto de distintos 
temas, que básicamente tratan de demostrar el fundamento religioso de 
la vida secular de la nación mexicana.110

108 La asociación llegó a considerar la conveniencia de efectuar un congreso católico 
con miras a estrechar los lazos entre los mexicanos. Sin embargo, dado el contexto de 
ese momento, del que su exilio formaba parte, Labastida aconsejó esperar un tiempo 
más prudente. “Carta de Labastida a los Sres. de la Sociedad Católica”. Roma, 17 de 
abril de 1869, AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Correspondencia, Caja 45, Exp. 5.

109 “Aspectos de la organización de la Sociedad Católica de México”, 1873, AHAM, 
Sección Secretaría arzobispal, Asociaciones piadosas, Caja 92, Exp. 70. En el arzobis-
pado de México se registraban varias peticiones para la erección de la Sociedad en las 
parroquias, por ejemplo, en Tlalnepantla, Cuautitlán, Monte Alto, Tacuba, Chalco, 
Tejupilco, entre otros. AHAM, Sección Secretaría arzobispal, varios expedientes de las 
series Parroquias y Asociaciones piadosas, 1870-1879. También se envían informes de 
las actividades de catequización –considerada parte de las obras de auxilio social– en 
cárceles, parroquias, orfanatos y hospitales, por ejemplo, Luis Álvarez Leal, presidente de 
la comisión de benefi cencia de la Sociedad Católica, pedía licencia para la comunión 
de los niños y jóvenes de la escuela correccional. 1883, AHAM, Sección Secretaría arzo-
bispal, Serie Asociaciones piadosas, Caja 151, Exp. 34.

110 Entre las publicaciones se destacan: La Sociedad Católica, que dio inicio en 1868 
y tuvo una vida de seis años, tras los cuales fue reemplazada por la Miscelánea Católica, y 
La Voz de México, la cual se puede considerar la publicación más infl uyente, pues contó 
con importantes colaboradores en sus casi cuatro décadas de vida (de 1870 a 1909), 
entre ellos, Rafael Gómez, Trinidad Sánchez Santos, José de Jesús Cuevas y Miguel 
Martínez. Las sociedades católicas del interior del país fueron activas promotoras de la 
prensa católica, entre los periódicos se encuentran: La Época, de Orizaba, Veracruz (1870 
a 1896), La Linterna de Diógenes, en Guadalajara (1877-1905), El Pueblo Católico, en 
León (1883-1914) y El estandarte de San Luis Potosí (1891-1914). Ceballos R. Manuel, 



 LA CONSOLIDACIÓN DE LAS GARANTÍAS INDIVIDUALES 279

Sin embargo, son las organizaciones laicas vicentinas las que alcan-
zan mayor impacto al agrupar a un importante número de hombres 
católicos primero, y posteriormente mujeres en buena parte del país, en 
actividades de auxilio social, a través de la formación de las Conferencias 
de San Vicente de Paul.111

La Sociedad Vicentina tiene una estructura centralizada y jerárquica 
–formada por presidentes, secretarios, tesoreros y vocales, que reproducen 
las conferencias locales–, con sede en el arzobispado de México y, en 
sus orígenes, afi liada a la Sociedad Francesa de San Vicente de Paul. Las 
Conferencias se extienden a buena parte de las diócesis de la República, 
agrupando a un número considerable de católicos que se encarga-
ron de recaudar fondos y organizar las obras de caridad. La prensa católica 
destaca la labor social de los vicentinos, pero en ocasiones reprocha a sus 
miembros la tibieza en que llegaron a caer sus acciones en determinadas 
coyunturas políticas.112

Desde 1863 había tenido lugar la Asociación de Señoras de la Caridad 
de San Vicente de Paul, también conocidas como Damas Vicentinas, las 
cuales se extendieron a diferentes puntos del país, agrupando a mujeres 
católicas que en su mayoría pertenecían a las elites regionales, en torno 
al desarrollo de numerosas obras en auxilio a los pobres, huérfanos y en-
fermos, así como en la enseñanza, con la formación de escuelas católicas.

Las sociedades dependen del tamaño de la población donde se orga-
nizan y del resultado del trabajo proselitista de los societarios, alcanzando 
en la década de 1870 su mayor auge, con entre 30 y 40 miembros por 
cada sociedad.113 Los prelados de las provincias eclesiásticas promueven 

“Las lecturas católicas: cincuenta años de literatura paralela, 1867-1917”, en Historia 
de la lectura en México, El Colegio de México, 1988, pp. 153-204.

111 La expansión dio inicio en 1845, en las principales ciudades de las jurisdiccio-
nes eclesiásticas mexicanas: Ciudad de México, Toluca, Puebla, Guadalajara, Morelia, 
Guanajuato, etcétera.

112 “Satisfactorio es el aspecto que ofrecen las Conferencias de San Vicente de Paul 
en la República. Algunas de las existentes en la capital habían suspendido sus reuniones 
por falta de recursos o por tibieza de parte de sus miembros, y han reanudado ya sus 
trabajos, siendo considerable el número de familias menesterosas a quienes todas ellas 
socorren”. “Las Conferencias de San Vicente de Paul”, La Cruz, t. VI, México, 3 de 
diciembre de 1857, núm. 10, pp. 366-365.

113 En 1870 se alcanzó uno de los mayores números de afi liados activos, con un total 
de 1 922, además de 666 miembros honorarios que contribuían económicamente con la 



280 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

formalmente la instauración de las Conferencias en sus territorios, para 
atender “al estado afl ictivo de las condiciones y circunstancias actuales 
de nuestra sociedad” y otorgar “la legítima caridad cristiana, justamente 
adecuada a las exigencias y a las necesidades peculiares de los últimos 
siglos”.114

Las áreas donde la Sociedad Católica y los vicentinos lograron ma-
yor repercusión fueron la salud y la educación, pues hicieron esfuerzos 
notables por organizar y mantener hospitales y escuelas.

La actividad principal que interesa resaltar del activismo católico 
es la educación. Y es que la educación ha sido un tema central para la 
Iglesia, particularmente desde el siglo XIX, cuando se reconoce como el 
medio secular a través del cual se podía lograr una sólida vinculación 
con la sociedad. El episcopado mexicano se ampara en el artículo 3o. de 
la Constitución de 1857, que establece la libertad de enseñanza y el fi n 
del dominio del catolicismo en la educación pública, para impulsar la 
creación de escuelas privadas.115 Los gobiernos civiles logran cierto avance 
con la apertura de escuelas públicas de nivel básico, con fundaciones en 
el norte, centro y sur de la República.116

sociedad. Después, el número decreció, así como también la cifra de conferencias, regis-
trándose un total de 1 536 miembros activos en 1894, agrupados en 120 asociaciones.

114 Orden Circular del Ilmo. y Rmo. Sr. Dr. D. Crescencio Carrillo y Ancona Dignísimo 
Obispo Titular de Lero y coadjutor de Yucatán sobre la Tercera Orden de San Francisco de Asís 
y las Conferencias de San Vicente de Paul, Mérida, Yucatán, Imp. a cargo de José Gamboa 
Guzmán. 1886. Décima Pastoral del Ilmo. y Rmo. Sr. Obispo de Cuernavaca referente a las 
asociaciones de caridad de San Vicente de Paul en la diócesis. Cuernavaca, Luis G. Miranda, 
1897. Carta Pastoral del Ilmo. y Rmo. Señor Dr. D. Ignacio Díaz. Dignísimo Obispo de 
Tepic. Conferencias de San Vicente de Paul. Tepic, Tip. de Señor San José, 1898. Carta 
Pastoral en que el Ilmo. y Rmo. Sr. Arzobispo de México Dr. Don Próspero M. Alarcón y 
Sánchez de la Barquera, dirige al V. Clero Secular y Regular acerca de las conferencias de 
San Vicente Paul. México, Imprenta y Librería de la Santa Cruz, 1907.

115 Artículo 3o. “La enseñanza es libre. La ley determinará qué profesiones necesitan 
título para su ejercicio, y con qué requisitos se deben expedir”. Constitución de 1857, 
“Título I. Sección I, De los derechos del hombre”.

116 Para 1895 los estados con mayor índice de alfabetización son, en el norte: 
Chihuahua, Coahuila, Nuevo León y Tamaulipas; en el centro del país, el Distrito Fe-
deral, Hidalgo, Guanajuato, México, con alrededor del 16%; y en el sur, Guerrero, 
Oaxaca y Chiapas con el 9% de la población. Estadísticas sociales del porfi riato…, 1956, 
pp. 123-124.



 LA CONSOLIDACIÓN DE LAS GARANTÍAS INDIVIDUALES 281

La jerarquía teme que la expansión de las escuelas públicas secularice a 
la sociedad mexicana, dando lugar al nacimiento de “generaciones enteras 
sin religión alguna”.117 Por ello, enfatiza la recuperación de la instrucción 
religiosa impartida en las escuelas de nivel básico, cuando los niños 
comienzan “a germinar en sus tiernas inteligencias las primeras semillas 
depositadas allí por los cuidados de sus padres, y especialmente de las 
madres”.118 La jerarquía apela a la organización parroquial de los laicos, 
tanto de quienes abundan “en bienes de fortuna”, como de aquellos que 
no son ricos pero tienen alguna propiedad, industria, profesión o una 
mediana subsistencia, que permitiera contribuir a incrementar el número 
de escuelas privadas católicas como la opción a las escuelas públicas.119

Pero sólo un sector privilegiado de la población podía costear ese tipo 
de educación, dejando a los pobres a merced de las instituciones secula-
res. Con base en la legislación que garantizaba la libertad de enseñanza, 
laicos y religiosos se proponen practicar otras formas de recaudación 
para ampliar la opción de las escuelas católicas a todos los niños. Las 
asociaciones laicas participan organizando comisiones de escuelas que 
no sólo se concentran en la búsqueda de la fi nanciación de instituciones 
de nivel básico, sino que llevan a cabo proyectos para instituir escuelas 

117 A lo largo de varias décadas, la legislación educativa sufre diversos cambios en 
un esfuerzo por lograr defi nir y sentar sus bases, el aspecto moral es uno de los ele-
mentos discutidos: la ley de instrucción pública de 1867 establece la enseñanza de la 
moral en las escuelas públicas. En 1875 se presenta el proyecto de reglamentación del 
artículo tercero. Dicho proyecto disponía que los límites de la libertad de enseñanza 
y la obligatoriedad de la enseñanza básica fueran los valores de la “moral universal”, 
concepto que el catolicismo consideró demasiado vago y secular. En ese sentido, podían 
ser contrarios a la moral católica que podía ser sustituida por lo que llaman la moral 
positivista de base material. Si bien la libertad de enseñanza la consideraban peligrosa, 
los católicos defi enden la libertad de los padres de familia para establecer los criterios 
de la educación moral de sus hijos. “El proyecto de ley sobre instrucción pública”, en 
El Mensajero Católico, 1875, p. 497. En 1879 se suprime la enseñanza de la moral y en 
1891 y 1901 nuevamente está vigente, para ser suprimida otra vez en 1908. Justo Sierra 
entiende la cuestión moral como la práctica de “las buenas costumbres”, como el honor, 
la obediencia, la dignidad personal, y el amor a la patria, entre otros. Bazant, Mílada, 
Historia de la educación en el porfi riato, México, El Colegio de México, pp. 60-61.

118 Instrucción Pastoral…, 1875.
119 La organización debía darse a través de los cabezas de familia, quienes se encar-

garían de formar la colecta de recursos, y nombrar a las personas encargadas del pago 
y de la enseñanza.



282 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

preparatorias, de artes y ofi cios, y de abogados, además de promover 
círculos literarios.120

Los sacerdotes también tienen un papel activo en la fundación de 
escuelas, pues en buena medida toman la iniciativa de instituir escuelas 
en sus parroquias, aunque formalmente están impedidos para dirigirlas.121

120 Para 1875 se registra que la Sociedad Católica sostenía 209 escuelas. Las 
asociaciones femeninas fueron activas organizadoras de escuelas, como la Asociación 
de señoras “El Alma de María” de auxilio social, fundada en 1885. Toda la siguiente 
información referida en esta nota fue extraída del AHAM, Sección Secretaría arzobispal, 
bajo las series específi cas a las que se hace referencia. Serie Asociaciones piadosas, 
Caja 182, Exp. 52. Otra asociación activa fue la Sociedad “Unión y Concordia” de señoras 
de 1885. Serie Asociaciones piadosas, Caja 173, Exp. 6. La fundación de sociedades 
laicas garantiza, hasta cierto punto, una organización básica de la población en torno 
a proyectos escolares y de auxilio social. Así, es común que el registro de asociaciones 
vaya de la mano con la organización de escuelas, como ocurrió en Monte Alto, donde 
en 1872, se había fundado la Sociedad Católica y un establecimiento de educación. Serie 
Parroquias, Caja 73, Exp. 36. La Sociedad Católica imparte clases nocturnas a adultos. 
Serie Asociaciones piadosas, Caja 87, Exp. 83. Existen sociedades cuyo objetivo es la 
instrucción de la catequesis, como el caso de la Capilla de San Miguel de Tacubaya, 
cuyos vecinos forman la propia en 1880, para instruir a los niños en la religión católica. 
Serie Parroquias, Caja 128, Exp. 22. Don José María Gutiérrez informa sobre la escuela 
católica de la Parroquia de San Antonio de las Huertas, 1882, Serie Parroquias, 
Caja 232, Exp. 11. En San Cosme se informa de la escuela existente y los gastos que 
se erogan para su sostenimiento, 1885, Serie Correspondencia, Caja 222, Exp. 3. 
De igual manera se había organizado una escuela católica en Ajapusco, 1885. Serie 
Parroquias, Caja 171, Exp. 53. Los vecinos de Tlaxcoapan organizan la reconstruc-
ción de una escuela en los terrenos de la Parroquia, 1890, Serie Parroquias, Caja 215, 
Exp. 41. También los periódicos católicos dan cuenta de las actividades en las institu-
ciones de educación patrocinadas por el catolicismo, destacándose la enseñanza de la 
catequesis para formar a la niñez y juventud dentro de las fi las de la Iglesia. Por ejemplo, 
las noticias sobre las comuniones masivas de los niños que toman clases en las escuelas 
de la sociedad; la apertura de escuelas gratuitas y el papel de los fi eles para que eso pueda 
darse. A esto se suman los esfuerzos por difundir la literatura católica entre la juventud, 
a través de comisiones literarias, como la Juventud Literaria Católica, y los proyectos 
para formar escuelas de abogacía. La Voz de México, pp. 30, 331, 426.

121 El reverendo padre cura de Chalco organizó un establecimiento de educación 
para niños, 1872, AHAM (la siguiente información pertenece al AHAM, Sección Secretaría 
arzobispal), Serie Parroquias, Caja 72, Exp. 20. El párroco de Tula establece una peque-
ña escuela, 1878, Serie Parroquias, Caja 114, Exp. 30. El presbítero don Fabián Pérez 
Trejo solicita medios para fundar una escuela para niños en la población Plazuela de la 
Lagunilla, 1880, Serie Eclesiásticos, Caja 127, Exp. 20 El vicario de Amecameca informa 
sobre una escuela próxima a abrirse en la fábrica de Mirafl ores, 1881, Serie Parroquias, 



 LA CONSOLIDACIÓN DE LAS GARANTÍAS INDIVIDUALES 283

Las congregaciones religiosas de vida activa

A la acción de los laicos y el clero parroquial se suman las congregaciones 
religiosas. Contrariamente a lo que pudiera suponerse, es el contexto de la 
Reforma liberal en México el que anima la expansión de un modelo de 
congregaciones de vida activa que se diferenciaba de las antiguas órdenes.

Las congregaciones de vida activa estaban teniendo auge en Euro-
pa. Su modelo se considera idóneo para el país, pues podía adaptarse 
a las necesidades que demanda la secularización y la nueva situación 
de la Iglesia. El modelo no era del todo novedoso, pues sus orígenes se 
remontan a la Europa del siglo XVI, durante el periodo en que se elabora 
la respuesta de la Iglesia católica a la llamada Reforma protestante, en la 
que tiene una importancia signifi cativa el movimiento de renovación 
de las órdenes religiosas, dentro del cual se instituye un nuevo tipo de 
comunidades reformadas, masculinas y femeninas, que prescinden de la 
rigurosa clausura al optar por una vida religiosa de apostolado activo en 
la sociedad, combinando la labor educativa con la atención social; uno 
de los más exitosos es el de las Hermanas de la Caridad.122

No obstante, desde su instauración, ese tipo de comunidades fueron 
escasas. A diferencia de las órdenes contemplativas que, desde fi nes del 
siglo XVIII y durante la primera mitad del XIX, experimentaron un im-
portante declive, no sólo por la secularización y las prohibiciones legales 
para su organización en varios países, sino porque su popularidad había 
decrecido entre la población, debido quizá a que la vida contemplativa 
había dejado de ser una de las principales aspiraciones sociales.

Los liberales mexicanos condenan la vida conventual pues el juramen-
to perpetuo, que es exigido a los religiosos para ingresar en una orden, 
signifi ca la restricción de la libertad individual, porque se obligaban a 
cumplir una serie de reglas de por vida. El problema radica en la posibi-

Caja 135, Exp. 26. El párroco de Tezontepec pedía recursos para el sostenimiento de 
una escuela de niñas que ha establecido, lo mismo que el párroco de Chapatongo, 
1884. Serie Parroquias, Caja 161, Exp. 27 y Caja 164, Exp. 70, respectivamente. El 
párroco de Xochimilco informaba de la fundación de una escuela para niñas, 1887, 
Serie Parroquias, Caja 220, Exp. 22. Todos del AHAM.

122 Las primeras en seguir ese modelo fueron las ursulinas; a ese tiempo pertenecen 
también las comunidades masculinas de los jesuitas, hospitalarios, oratorianos, etc. 
Martín, 2000, p. 172.



284 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

lidad de que los religiosos cambiasen de opinión, debiendo permanecer 
atados a una forma de vida que les impedía recobrar su libertad.123

Entrado el siglo XIX, la jerarquía mexicana continúa urgiendo la 
necesidad de modifi car la vida de las comunidades religiosas. Las nuevas 
fundaciones resuelven la crítica a la falta de libertad en la vida religiosa, 
pues se favorece la creación de congregaciones de votos simples en de-
trimento de nuevas comunidades de votos solemnes, característica de 
las antiguas órdenes.

Los votos solemnes constituían el ritual enfático por el cual se 
establecía el compromiso formal y permanente de consagración, en 
cuerpo y espíritu, a la vida religiosa contemplativa. La solemnidad del 
acto afi rmaba la libre voluntad de los postulantes a aceptar los sagrados 
votos y la promesa de no quebrantarlos nunca. Los votos simples, que 
podían ser temporales o perpetuos, refrendaban las tradicionales pro-
mesas de pobreza, castidad y obediencia que pronunciaban las órdenes, 
pero bajo ciertas dispensas, dos importantes eran la clausura total y la 
vida contemplativa.

La misión que asumen las nuevas congregaciones ya no es la vida de 
oración en el convento, sino su trabajo en el mundo. Esa labor rige el 
carácter de las fundaciones, pues transforma al catolicismo contemplativo 
en un catolicismo activo, que revitaliza la labor misionera, capaz de for-
mar nuevos vínculos entre la sociedad y las instituciones eclesiásticas. Las 
reglas de clausura y la exclusiva vida contemplativa deben ser mitigadas 
para permitir a los religiosos desarrollar obras útiles a la Iglesia y los fi eles.

Es necesario insistir en que la reforma de la vida religiosa evidencia 
el espíritu de centralización emprendido por la jerarquía romana, lo cual 
se plasma formalmente en el hecho de que la constitución legal de las 
comunidades religiosas de vida activa, es como congregaciones e institu-
tos, ya no como órdenes, que dan a sus integrantes el nombre de herma-

123 Sobre los votos religiosos, los textos legales precisan: “III. Que si bien puede 
fundarse en la libertad de cada uno la resolución de observar los votos que las religiosas 
pronuncian, es evidentemente opuesto a la misma libertad, incompatible con la ley de 
cultos, e intolerable en una República popular, la serie de medios coactivos con que 
estrecha al cumplimiento de esos votos”. “Decreto de extinción de las comunidades 
religiosas”, México, 26 de febrero de 1863, en Dublán y Lozano, Documento 5832, 
http://lyncis.dgsca.unam.mx/harvest/cgi-bin/DUBLANYLOZANO/muestraXML.
cgi?var1=9-5832.xml&var2=9.



 LA CONSOLIDACIÓN DE LAS GARANTÍAS INDIVIDUALES 285

nas (os). Las congregaciones se organizan jurídicamente como funda-
ciones de derecho pontifi cio, es decir, por aprobación de un decreto formal 
de la Santa Sede, de la cual dependían “inmediata y exclusivamente”, 
en cuestiones de gobierno interno y disciplina.124 Las congregaciones de 
derecho pontifi cio tienen un doble objetivo: por un lado, disciplinar las 
comunidades religiosas sometiéndolas a una autoridad que mantuviera 
la inspección directa sobre la disciplina interna y evitara el desorden de 
su vida en comunidad; y por otro, fortalecer la autoridad papal, pues 
ni el obispo diocesano podía legislar sobre las congregaciones, ni hacer 
visita canónica a sus casas, ni conceder dispensa de leyes disciplinares o 
particulares. No obstante, debían someter a los obispos de la jurisdicción 
donde se instalasen, la aprobación de los siguientes puntos: apostolado, 
apertura y cierre de obras, ejercicio del culto público y bienes temporales.

La expansión de las congregaciones de vida activa en México tuvo 
dos vías: la extranjera y la nacional y ambas favorecen el proceso de 
centralización de la autoridad pontifi cia.

La llegada de religiosos extranjeros tiene uno de sus precedentes 
más importantes con las Hermanas de la Caridad y los Hermanos 
Paulinos, que se trasladan al país a mediados del siglo XIX, desde Fran-
cia y España, como parte del renacimiento de la orden en América, 
África, Asia y varios países de Europa, motivados por el peligro de la 
secularización.125

124 Diccionario de derecho canónico arreglado a la Jurisprudencia eclesiástica española 
antigua y moderna, París, Rosa y Bouret Editores, 1853, p. 331. Al parecer, desde el 
siglo XVII, se suprimió la autorización para formar más órdenes. Tanto los antiguos y 
los nuevos institutos se hicieron depender directamente de la Sagrada Congregación 
de Obispos y Regulares en Roma, creada desde el siglo XVI para defi nir y resolver las 
cuestiones de disciplina de los religiosos de ambos sexos, estableciendo los límites de 
acción de los superiores de las congregaciones, de los obispos donde éstas se fundaran 
y del pontifi cado. La Sagrada Congregación tuvo su origen en la Contrarreforma del 
siglo XVI. Una de las principales preocupaciones de la Congregación en el siglo XIX fue 
la reordenación de aquellas órdenes dispersas por los procesos de exclaustración en los 
distintos países católicos. Canon 292, Capítulo XIV, De los Regulares, Título III, De 
las personas eclesiásticas, Actas y Decretos del Primer Concilio…, 1906.

125 Hacia 1831 organizan una fundación en Bélgica, en 1851 en Austria y en 
1855 en las Islas Británicas y Portugal. Textil, Léo y P. Marcel, Las Hermanas de la 
Caridad. Historia popular de las Hermanas de San Vicente de Paul, Imprenta y Librería 
de la Purísima Concepción, 1889, pp. 105-114. En 1845, los padres paulinos ya se 
ubican en la ciudad de León, en el obispado de Michoacán, al frente del colegio de San 



286 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

Los legisladores reconocen la novedad de estas organizaciones para 
la vida religiosa del país, pues hacían uso de una libertad de acción y 
circulación que es parte de los esfuerzos de la Iglesia por superar su 
propio “atraso”:

La institución de los Paulinos no se puede tener ni por una orden religiosa 
como la de los regulares, ni por una congregación siquiera. Es cierto que 
el clero en todas partes, ha sido fecundo en recursos contra las libertades 
cívicas, y que por esto los liberales han procurado atacarlos siempre; pero 
en ninguna de las capitales de Europa, a pesar de esto, se ha llegado a 
prohibir las que siguen las reglas de San Vicente de Paul, a que pertenecen 
los Paulinos y las Hermanas de la Caridad, y éstas existen aun en la misma 
Inglaterra y en los Estados Unidos, sin que se pueda temer por esto nada 
contra la libertad.126

El arzobispo de México elige a los paulinos para iniciar la recompo-
sición eclesiástica de su jurisdicción, a través de la “Congregación de la 
Misión”. Esta fundación reorganiza la actividad misionera de los padres 
paulinos, que consiste en la predicación itinerante en las 164 parroquias 
del arzobispado, en un principio, para dar pláticas doctrinales, previas 
a la visita pastoral.127

El prelado confía en el impacto que sus visitas constantes tendrían 
en la población, como una forma de consolidar el compromiso religioso, 

Francisco de Sales. A los paulinos se les atribuye la organización de la institución como 
colegio formal, a través del auspicio de una cantidad de la renta decimal asignado al 
Seminario, pues de sus aulas salen numerosos seminaristas, al grado de considerársele 
una extensión del seminario tridentino de Morelia. Memoria instructiva sobre el origen, 
progreso y estado actual de la enseñanza y educación secundaria en el Seminario Tridentino 
de Morelia, 1845, p. 474.

126 Intervención del diputado Suárez Navarro. Sesión del día 22 de octubre de 1861, 
Historia del Segundo Congreso Constitucional de la República Mexicana que funcionó en 
los años de 1861, 62 y 63…, t. I, 1990, p. 366.

127 Labastida dispone que los padres misioneros instruyan a los fi eles para recibir 
dignamente el sacramento de la confi rmación, transmitiéndoles los conocimientos “en 
los principales rudimentos de la doctrina cristiana y en las disposiciones necesarias para 
alcanzar la gracia de los Sacramentos”. Edicto del Exmo. e Ilmo. Sr. Dr. Don Pelagio Antonio 
de Labastida y Dávalos en que anuncia a los fi eles la continuación de la visita general de la 
diócesis y establece el orden que se ha de observar en ella. Seguido de una instrucción pastoral 
sobre el sacramento de la confi rmación, México, Imprenta de Andrade y Escalante, 1866.



 LA CONSOLIDACIÓN DE LAS GARANTÍAS INDIVIDUALES 287

económico, político y social de los fi eles hacia el catolicismo, para que 
tomaran conciencia de su deber como católicos, el cual exigía, en ese 
momento, que desempeñaran un papel activo en su fortalecimiento.128 

En ese sentido, la prédica de los religiosos es de gran trascendencia para 
Labastida, pues cumple tres objetivos: la neocatequización de la pobla-
ción, la catolización de las costumbres y el freno a la desamortización, 
particularmente a las adjudicaciones hechas por particulares.129 El pri-
mer objetivo consistía en instruir a los fi eles en el conocimiento preciso 
de los elementos ortodoxos de la fe, para suprimir las manifestaciones de 
religiosidad popular, tan repudiadas por la jerarquía; el segundo preten-
día promover el orden social y erradicar conductas como el homicidio, 
la embriaguez, la ilegitimidad, el robo, el adulterio, el concubinato, la 
celebración exclusiva del matrimonio civil, entre otros. El tercer propó-
sito era fundamental para regularizar la economía y fi nanciar la recom-

128 Desde 1865, Labastida había reiniciado las visitas pastorales en el arzobispado 
de México, misma que, desde entonces se esforzó por dar continuidad hasta su destierro. 
A su regreso, en 1871, continúa con su labor pastoral. La actividad de los religiosos se 
centró en la prédica y catequesis de la población, practicada previa a la visita pastoral 
de Labastida, quien exhortaba a la población a aprovechar “tanto de [la] Misión que 
actualmente tenía lugar como de la segunda visita que venía a practicar”. AHAM, Sección 
Secretaría arzobispal, Libro de visita 1881, Caja 32, foja 25. “Libro de visita del arzobis-
po Pelagio Antonio Labastida y Dávalos, de 1871 a 1874, a San Bernardino de Siena, 
Xaltocan, Huexotla, Santo Domingo Chimalhuacán, Texcoco, Chiautla, Teotihuacán, 
Teoloyucan, Jaltenco, Santiago Tequisquiac, Huehuetoca, Tula, Tepeji del Río, Jilotepec, 
Atitalaquia, Tetepango, Tasquillo, Santiago Chapatongo, San Bartolomé Tepetitlán, 
Tecozautla, Mixquic, Santa Catarina Ayotzingo y San Juan Bautista Tlayacapan”. La 
segunda visita dio comienzo formalmente en 1878, AHAM, 1871, CL, 141, Exp. 7, Serie 
Libros de visita; “Libro de visita del Arzobispo Labastida y Dávalos entre 1877 y 1882”. 
AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie Libros de visita 1877, CL 32, Exp. 5. Véanse, 
además, los informes parroquiales.

129 El obispo de Chilapa habla de predicar a la población a que viviera bajo los 
principios católicos, pues había muchas personas “que viven en una completa ignorancia 
de los misterios de la fe…  se entregan solamente a las prácticas religiosas que mejor les 
parece, cuidándose muy poco de lo más principal, no se precaven de aquellas conver-
saciones, lecturas y malos ejemplos, en que peligra la fe...”. Éstos eran, decía, “afectos 
a las novedades en materia de creencias, con peligro inmenso de sus almas; llevan su 
temeridad hasta el grado de concurrir a las reuniones de los sectarios reprobadas por la 
Iglesia. Primera Carta Pastoral que el Ilmo. Sr. Dr. D. Tomás Barón y Morales, dignísimo 
Obispo de Chilapa dirige al Venerable Clero y fi eles de su diócesis en el día de su consagración, 
México, Imprenta de José Mariano Fernández de Lara, 1876.



288 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

posición eclesiástica. El arzobispo predicaba en sus visitas pastorales, no 
sólo la obligación de los católicos de llevar una vida familiar más cristia-
na, sino su deber de arreglar “a los que han usurpado bienes ajenos para 
que libraran sus conciencias de estas responsabilidades, haciéndoles ver 
con suma claridad y sencillez las funestas consecuencias de las uniones 
ilícitas y de la usurpación de lo ajeno”.130

Los párrocos, convencidos del efecto positivo de la predicación mi-
sionera, constantemente solicitan las misiones fuera del itinerario de la 
visita pastoral.131 Además de los jesuitas y los paulinos, otros religiosos 
llegan a México a fi nes de la década de 1860 y principios de 1870, pro-
tegidos por Labastida, pero su número es reducido.132 Para el arzobispo, 

130 AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Libro de visita 1881, Caja 32, foja 25. 
Un ejemplo de los resultados de ese mecanismo es la petición de los confesores, para 
arreglar la situación de sus fi eles, como el caso de Regina Belmont, que fue convencida y 
absuelta por su confesor, el religioso pasionista Pablo Greco, de las censuras en que había 
incurrido, por la adjudicación de una huerta y unos terrenos. AHAM, Sección Secretaría 
arzobispal, Serie Correspondencia, Tacubaya, 1880, Caja 131, Exp. 18.

131 El párroco de Jojutla informaba del éxito que había tenido la misión. 1872, 
Caja 14, Exp. 35, Serie Parroquias. A las misiones se sumaron los religiosos de otras 
órdenes, como los pasionistas, fernandinos, dieguinos y mercedarios. Las misiones 
duraron formalmente hasta 1890. Algunos ejemplos de peticiones son: en 1871, el 
interino de la parroquia de Temamatla pide una misión para su parroquia, al igual que 
el cura de Mixcoac y el encargado de Amecameca. Otras misiones más se celebran en 
Tepetalostoc, Tizayuca, Tenango, Tepolula, Tepetlaostoc y Tlalnepantla Corpus Christi. 
AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie Parroquias, 1871, diversas cajas y expedientes. 
Una década después se seguían practicando con igual entusiasmo, incluso los vecinos 
se suman a la solicitud de misiones. Las misiones revisan el estado de los sacramentos 
como en Chalco, Tepotzotlán, San Mateo Atenco, Ayotzingo. AHAM, 1871, AHAM, Sec-
ción Secretaría arzobispal, Series Parroquias y Conventos, diversas cajas y expedientes.

132 Durante el segundo imperio habían llegado a México, vía Estados Unidos, los 
padres pasionistas, originarios de Italia. El apoyo de Labastida para su establecimiento 
es fundamental, pues les ofrece la dirección del colegio de Tepoztlán, que anteriormente 
había sido casa de los jesuitas, para luego colocarlos a cargo de la Iglesia de San José 
de Tacubaya. Parece ser que la animadversión contra los religiosos era particularmente 
dirigida hacia los jesuitas, pues otros, como los pasionistas, gozan de cierta simpatía 
por sus obras; la prensa liberal llega a reconocer el trabajo de esta congregación, pues 
laboran discretamente para no llamar la atención de las autoridades: “su caridad del 
mayor aprecio, se ven prontos a todas horas, y aun en las más avanzadas de la noche 
–llámeles el pobre o el rico– a ir a ejercer su sagrada misión”. El Monitor Republicano, 
19 de noviembre de 1867. Véase Bernola de San Martín, Pedro, Álbum Histórico de los 
Pasionistas de la Provincia de la Sagrada Familia, México, Ed. Padres Pasionistas, 1933. 



 LA CONSOLIDACIÓN DE LAS GARANTÍAS INDIVIDUALES 289

existía, además, una razón cualitativa para promover al clero extranjero 
durante toda su gestión: una sólida educación sacerdotal y una visión 
mucho más amplia acerca las soluciones para el avance del catolicismo.133 

Razones de peso para el prelado, para colocar a varios de estos religiosos 
en la dirección de obras importantes en el país, por lo que algunos ecle-
siásticos mexicanos se consideraron desplazados, iniciándose una dispu-
ta informal por los espacios clericales.134 Sin importar la oposición, gracias 
a las gestiones del arzobispo, diversas congregaciones inglesas, españolas, 
romanas y francesas, pudieron instalarse en el país, favoreciendo la cen-
tralización eclesiástica, pero también en benefi cio de la Iglesia mexicana, 
y de sus propios institutos en el extranjero.135

Nieto Asensio, Ponciano, Historia de la Congregación de la Misión en México (1844-
1888), Madrid, Editorial de los Padres Paúles, 1920.

133 A pesar de su expulsión, varios jesuitas son protegidos por el arzobispo de 
México para escapar de su expulsión, en refugios en diferentes puntos de la República, 
como el obispado de Zamora. El zamorano Francisco Dávalos, pariente del arzobispo 
Labastida, es considerado uno de los bienhechores más grandes de la provincia jesuita 
en el siglo XIX. A instancias del prelado, Dávalos facilita las instalaciones de su hacienda 
“San Simón” para fundar el noviciado del mismo nombre, el 11 de noviembre de 1879. 
Estos grupos actúan de manera “clandestina”, fundando noviciados y atendiendo parro-
quias y misiones. Por su parte, los paulinos que salen del país, poco a poco empiezan a 
regresar en 1877, aunque en escaso número. Gutiérrez Casillas, José, Jesuitas en México 
durante el siglo XIX, México, Porrúa, 1972, pp. 266-267.

134 En 1866, Labastida pone a un grupo de jesuitas europeos al frente de la 
enseñanza y de la dirección del Seminario Conciliar de la Ciudad de México, lo que 
representa la ruptura de la trayectoria educativa de la institución. El arzobispo se dice 
obligado a tomar esa medida ante la falta de sacerdotes mexicanos intelectualmente 
preparados para hacerse cargo de la reforma educativa. Véase Bautista García, Cecilia 
A., “Clérigos virtuosos e instruidos: los proyectos de reforma del clero secular en un 
obispado mexicano. Zamora, 1867-1882”, tesis para obtener el grado de maestra en 
historia. Zamora, Mich., El Colegio de Michoacán, 2001.

135 Su sobrino, Antonio Plancarte, gestiona personalmente su llegada a México en 
las casas centrales de los religiosos en Europa. Labastida había otorgado recursos para 
ello. En 1883, Plancarte trae a México a siete religiosos: dos ingleses, un francés y tres 
españoles, con la intención de que realizaran una labor de dirección en varias obras 
educativas y misioneras. Además, fi nancia la educación de dos sacerdotes ingleses con 
la condición de que vayan a trabajar a México. Invitó, además, a varias congregaciones 
a instalarse en el país: la Congregación de los Oblatos de María Inmaculada, quienes 
son misioneros para las parroquias pobres de América; los Misioneros del S. Corazón 
de María, fundado por Antonio Claret en España; los jesuitas, que son particularmente 
preferidos por el arzobispo, y las Damas del Sagrado Corazón, entre otros. Plancarte y 



290 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

El decreto de expulsión de los religiosos extranjeros, de diciembre de 
1874 y algunas disposiciones relativas a la vida regular, puso una mayor 
difi cultad para atraer religiosos europeos de vida activa, pues su extran-
jería era el argumento legal que justifi caba su expulsión.136 La escasez de 
religiosos de esas órdenes y los frenos legales para su funcionamiento, 
los dejaron sin posibilidades de atender las demandas educativas y de 
atención social del país, que tampoco podía cubrir el asociacionismo 
laico, que en ocasiones llegó a ser inconstante por los confl ictos bélicos.

En esa circunstancia se busca estructurar un modelo de congrega-
ciones religiosas, que sigue el espíritu de la vida activa que se expande 
en Europa, pero a partir de una base social nacional, que se “amoldara” 
a la situación legal de la Iglesia mexicana. Las necesidades del propio 
catolicismo mexicano exigen un modelo religioso que brinde una nueva 
concepción de la espiritualidad dentro de las órdenes y haga de la acción, 
en y para el mundo, una misión para afi rmar la presencia social de la 
Iglesia y el catolicismo. La salvación se encontraría en el mundo y no 
en el convento.

Se logra integrar a distintos grupos de mujeres en la consecución de 
un mismo proyecto pues, por un lado, existe gran entusiasmo entre las 
mujeres de las elites mexicanas que participan en la recaudación de fon-
dos y la donación de sus propias fortunas para la fundación de escuelas, 
hospitales, orfanatos, noviciados y edifi cación de parroquias; y por otro, 
pueden vincular a los sectores sociales menos favorecidos como parte de 
las congregaciones. Las mujeres de escasos recursos son particularmente 
atraídas, pues la vida religiosa se ofrece como una vía para sustraerlas de 
los espacios problemáticos abiertos por el capitalismo.

Para muchos eclesiásticos de ese tiempo, la participación de las mu-
jeres como fuerza laboral en la naciente industria de la época, representa 
un peligro latente que podía orillarlas a una creciente marginación y 
explotación, principalmente en las ciudades. La deshumanización del 
materialismo capitalista hacía del trabajo femenino fuera del hogar un 

Navarrete, Francisco, Antonio Plancarte y Labastida: Abad de Santa María de Guadalupe, 
México, Imprenta Franco-Mexicana, 1914.

136 Las religiosas extranjeras de la Caridad que se encuentran en México al momento 
de la expulsión son 55, a las que se suman 355 religiosas mexicanas, algunas de ellas 
también salen del país en solidaridad con sus compañeras. Mariano Cuevas, Historia 
de la Iglesia en México, t. V, México, Editorial Revista Católica, p. 409.



 LA CONSOLIDACIÓN DE LAS GARANTÍAS INDIVIDUALES 291

problema social.137 Por ello, las nuevas comunidades ofrecen a las mujeres 
una opción de vida alterna.

De igual manera, las congregaciones se apropian de la revaloración 
del trabajo para difundirlo como un nuevo valor religioso dentro de las 
congregaciones religiosas: el trabajo femenino adquiere un sentido espi-
ritual, al ser instrumentalizado como el medio que justifi ca la actuación 
de las mujeres fuera del convento para producir un cambio social en 
benefi cio de todos los grupos sociales, particularmente de los pobres, a 
través de la educación y la caridad.

De esa manera, varios eclesiásticos se unen a mujeres católicas de 
distintos estratos sociales para formar las primeras congregaciones mexi-
canas de vida activa. El misionero español José María Vilaseca138 funda 
el Instituto de los Misioneros del Señor San José y de las Hijas de María 
Josefi nas, que en 1884 fue aprobado por el arzobispo de México. Su 
proyecto tuvo un carácter mixto, pues también incorporó la formación 
de religiosos misioneros dedicados a la catequesis de jóvenes y adultos, 
la educación de la niñez, y el reclutamiento de niños destinados al sa-
cerdocio. Más de 200 sacerdotes se formaron en sus colegios durante el 
siglo XIX, bajo la guía misionera que tenía como principal fi n una nueva 
evangelización entre la población.

Los josefi nos tuvieron una rápida expansión hacia distintos puntos de 
la República: en la Casa Central de la Ciudad de México se establecieron 
cursos de párvulos, elemental y superior y, posteriormente, las carreras de 

137 El desarrollo capitalista iniciado en el porfi riato obliga a las familias de campesi-
nos y artesanos a vender la fuerza de trabajo de todos sus miembros: hombres, mujeres 
y niños. Vaughan muestra cómo en el siglo XIX la familia se reorganiza y se amolda a las 
exigencias del desarrollo industrial mexicano que demanda una mayor participación de 
la mujer. Vaughan, Mary Kay, “Women, class, and education in Mexico 1880-1928”, 
en Latin American Perspectives, vol. 4, núm. 1, Winter and Spring, 1977, pp. 135-152. 
Véase Radkau, Verena, La Fama y La Vida: una fábrica y sus obreras, México, Centro 
de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social, 1984 y Radkau, Por 
la debilidad de nuestro ser: mujeres “del pueblo” en la paz porfi riana, México, Secretaría 
de Educación Pública, 1989.

138 José María Vilaseca nació en una villa de Barcelona, en 1835. Entre sus obras se 
destaca la “Imprenta Josefi na”; y la serie de fundaciones educativas que realizó tanto en 
Monterrey, como en Saltillo, Coahuila. Se dedicó después a las misiones y a la prédica 
en distintos estados de la República. Estuvo a cargo de la capilla del Hospital de San 
Andrés en la Ciudad de México. Murió el 1 de abril de 1910.



292 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

comercio y la normal para mujeres. También llegaron a Toluca, Queréta-
ro, Yucatán, Puebla, Michoacán, entre otros estados, con fundaciones de 
escuelas para niños pobres, pensionados, casas de mendigos, internados, 
hospitales privados y públicos, noviciados, etcétera.

Fuera del arzobispado de México, otros sacerdotes promueven la 
existencia de congregaciones en sus parroquias y diócesis, ya sea por 
invitación a las casas de religiosas en Europa y Estados Unidos, o a través 
de su organización en México.139 En la jurisdicción de Guadalajara, por 
ejemplo, a principios del siglo XX se hace notorio el auge de las congre-
gaciones al frente de obras de educación y caridad.140 En Michoacán, las 

139 Son alrededor de 14 las congregaciones que surgen en el país hasta 1914. Al 
norte del país llegan congregaciones norteamericanas o con previa instalación en los 
Estados Unidos. Una de las más notables es la Congregación de las Hermanas de la 
Caridad del Verbo Encarnado, que proceden de San Antonio, Texas. Para 1889, se en-
cuentran en las ciudades de Monterrey y Hermosillo, y en Saltillo, Coahuila, a donde 
llegan a petición del obispo Ignacio Montes de Oca y Obregón, para hacerse cargo de 
un colegio. A pesar de que se enfocan a la educación de la niñez pobre, el colegio 
de Saltillo imparte clases a las niñas de “las mejores y más infl uyentes familias de la 
ciudad”. A través de “amigos infl uyentes” del obispo, la comunidad religiosa “recibió 
la aprobación gubernamental”. Las autoridades civiles nombran un comité para los 
exámenes públicos y el gobernador del estado presidía las ceremonias de fi n de cursos 
y de entrega de premios. Finck, Mary Helena, “La Congregación de las Hermanas de 
la Caridad del Verbo Encarnado de San Antonio Texas. Breve reseña de su origen y de 
sus obras”, tesis de doctorado en fi losofía, Washington, D. C., Catholic Sisters College 
de la Universidad Católica de América, 1925.

140 José de Jesús Ortiz, arzobispo de Guadalajara, encarga a las congregaciones 
europeas la dirección de escuelas y hospitales. Pero también impulsa la formación de 
las locales, como la Congregación de las Siervas de Jesús Sacramentado, instituida en 
1904, por el párroco de Zapotlán El Grande (Ciudad Guzmán). Las religiosas prestan sus 
servicios en escuelas, en varios lugares de la República. En 1901, los maristas establecen 
la escuela preparatoria de la Inmaculada Concepción, de carácter privado; para 1914, 
se sumaron varios colegios privados, que agrupan cerca de 500 alumnos. En ese mismo 
año, las Damas del Sagrado Corazón, Salesianas, Verbo Encarnado, Siervas de María y 
Reparadoras están a cargo de otros colegios. La Compañía de Jesús funda el Instituto de 
San José; la Sociedad de San Francisco de Sales estuvo al frente del Asilo de San Vicente de 
Paul y de una escuela de Artes y Ofi cios. Las Madres de la Misericordia se encargan 
de varios asilos. O’Dogherty, Laura, “La política de conciliación en la arquidiócesis de 
Guadalajara”, en Galeana, Patricia, Relaciones Estado-Iglesia. Encuentros y desencuentros, 
México, Archivo General de la Nación, Secretaría de Gobernación, 1999b, pp. 139-151.



 LA CONSOLIDACIÓN DE LAS GARANTÍAS INDIVIDUALES 293

nuevas congregaciones hacen de la transformación social una vía para 
llevar a cabo el cambio espiritual.141

El fi nanciamiento de las obras de las congregaciones tuvo seis vías: 
primera, el que por distintos medios –particularmente recaudaciones 
personales y funciones benéfi cas– se obtenía de los católicos con amplios, 
medianos y pequeños recursos –empresarios, hacendados, fi nancieros, 
señoras acaudaladas, rancheros y profesionistas, entre otros–;142 segunda, 
las cuotas de las escuelas privadas, que se utilizaban básicamente para 
fi nanciar las escuelas públicas; tercera, las donaciones y legados de las 
fortunas particulares de las religiosas y sacerdotes, particularmente de 
los fundadores y miembros de la congregación;143 cuarta, las entregas 
que hacían las diócesis y arquidiócesis; quinta, las posibles inversiones 
de capitales, y empresas –por ejemplo, editoriales– iniciadas por la 
congregación;144 y por último, los recursos que en ocasiones llegaban de 

141 En 1888, el obispo de Zamora funda el instituto que daría origen a la Con-
gregación de las Hermanas de los Pobres, Siervas del Sagrado Corazón, en el obispado 
de Zamora.

142 El asilo de niñas fundado en Tacuba por las Hijas de María Inmaculada cuenta 
con el mecenazgo de la señora Carmen Ortiz, una mujer piadosa de la Ciudad de México 
que ofrece un capital de cien mil pesos, de cuyo rédito recibirían las Hijas de María un 
total de 500 pesos mensuales para mantener a cincuenta huérfanas. Las obras josefi nas son 
favorecidas por las actividades de las mujeres laicas comprometidas con el sostenimiento 
de las fundaciones. Sin ellas, difícilmente podría haberse organizado la recaudación 
que facilita el sostenimiento de asilos, escuelas y seminarios. Tal es el caso de la señora 
Esther Pesado de Villa Urrutia, reconocida como una de las principales benefactoras, 
tanto por las Josefi nas como por las Pasionistas de la Provincia de la Sagrada Familia.

143 Otro caso es el de la señorita María Rondero, aspirante del Instituto de las Hijas 
de la Pasión –más tarde Congregación de Hijas de la Pasión y Muerte de Nuestro Señor 
Jesucristo– que en 1892 dona su propia casa ubicada en Tacubaya para que sirviera de 
noviciado a la naciente congregación. Bernola de San Martín, 1933. Otras señoras ofre-
cen sus casas para la estancia de los religiosos que llegan del exterior, como hace Catalina 
Barón de Escandón, quien pone a disposición de los pasionistas su villa de Tacubaya. 
Cfr. AGCP, “Prov. de la Sagrada Familia, en Piélagos, Fernando, Dolores Medina, servicio 
y fi delidad (1860-1925), México, Curia General de las Hijas de la Pasión, 2001, p. 19.

144 Por ejemplo, los novicios josefi nos que podían cubrir las colegiaturas del insti-
tuto son ayudados a través de las donaciones de particulares conseguidas por Vilaseca, 
además de los recursos que llegan de las suscripciones de los números que, como “El 
Propagador” y “El Sacerdocio”, publicaba la editorial fundada por éste, que para ese 
tiempo ya tenía el nombre de “Biblioteca Religiosa”. Biografía, 1931, p. 159.



294 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

las propias autoridades civiles.145 El porcentaje de las fuentes de fi nan-
ciamiento varía de una comunidad a otra, y de un periodo a otro, pero 
son comunes a las que posteriormente se instalan en México.

Es necesario remarcar que las primeras congregaciones de vida activa 
instituyen un modelo religioso a partir de una idea básica: su misión 
espiritual es la acción social, que se logra a través de su trabajo en el 
mundo, es decir, fuera del convento. Ese trabajo, se debe insistir, es 
cada vez más una labor profesional.146 Con el fi n de posicionar al trabajo 
como actividad fundamental, las congregaciones debieron desprenderse 
de los escrúpulos de la vida conventual de clausura, para alejarse de la 
excesiva penitencia y retomar la espiritualidad propuesta por Ignacio de 
Loyola, sintetizada en los principios de “humildad, obediencia, pobreza, 
desprendimiento y dominio de las pasiones, para lo cual no recomienda 
disciplinas rigurosas ni penitencias extraordinarias”.147

145 Esto es más factible en el caso de algunos hospitales que habían sido fundados 
por los gobiernos, pero a falta de personal se encargan a las religiosas. Así ocurre en 
1890, con el hospital civil José María Silva de Zamora, atendido por la Congregación 
de las Hermanas de los Pobres, Siervas del Sagrado Corazón. Hernández Cano, A. T., 
De la Hoguera inextinguible. Historia de la Congregación de las Hermanas de los Pobres, 
Siervas del Sagrado Corazón, Zamora, Mich., 1978.

146 Las religiosas reciben una preparación profesional para el manejo de escuelas 
y hospitales, muchas veces en los mismos noviciados y logran que sus estudios sean 
reconocidos formalmente, pues varias de ellas obtienen su título profesional en exáme-
nes públicos establecidos por la autoridad. Algunas otras ya eran maestras antes de ser 
religiosas, como el caso de las primeras novicias de las Hijas de la Pasión. Varias religiosas 
de la Congregación de los Pobres reciben, entre 1889 y 1891, el título de maestras de 
educación primaria. Hernández Cano, 1978, p. 64. La profesión de enfermeras también 
es común entre las religiosas, como en el caso de las Hijas del Sagrado Corazón, quienes 
se constituyen a partir de la formación de un grupo de enfermeras católicas al frente del 
hospital del Sagrado Corazón en Gudalajara, en 1905. La superiora de la Congregación 
de las Hermanas de la Caridad del Verbo Encarnado, de San Antonio, Texas (quienes 
llegan a Monterrey y Hermosillo), establece una escuela de entrenamiento en cada 
hospital de la congregación y envía a las enfermeras a las “conferencias sustentadas por 
los más eminentes médicos y cirujanos del país”. Finck, Mary Helena, “La congrega-
ción de las Hermanas de la Caridad del Verbo Encarnado de San Antonio Texas. Breve 
reseña de su origen y de sus obras, tesis de doctorado en fi losofía, Catholic Sisters College 
de la Universidad Católica de América, Washington, D. C.,1925, p. 139.

147 Gonzalbo Aizpuru, Pilar, “La santifi cación del prójimo”, en Ramos Medina, 
Manuel (coord.), Congreso Internacional: camino a la santidad: siglos XVI-XX, México, 
Condumex, Centro de Estudios de Historia de México, 2003, pp. 15-38.



 LA CONSOLIDACIÓN DE LAS GARANTÍAS INDIVIDUALES 295

La labor de las asociaciones en el sector educativo tiene un impacto 
eclesiástico y otro civil. La importancia eclesiástica radica en la recupe-
ración de los nexos de la Iglesia con la sociedad y de la afi rmación de 
su misión educativa que, sin embargo, no llega a ser hegemónica, como 
pretende. Podemos afi rmar que, a pesar de los esfuerzos de las asociaciones 
católicas, laicas y eclesiásticas, por superar la educación impartida por el 
Estado, no logran su objetivo. El avance de las escuelas públicas es tal, 
que a pesar de que algunos estados no destinan mucho presupuesto a 
la educación, se calcula que en 1885 existen en la República alrededor 
de 11 mil escuelas primarias, de las que 9 236 son fi nanciadas por la 
federación, los estados y los municipios; mientras que sólo 1 000 son 
auspiciadas por las parroquias y 209 eran sostenidas por la Sociedad 
Católica; siendo las particulares alrededor de 731 –de las que casi un 
tercio estaban en la Ciudad de México–, entre las que se supone hay un 
signifi cativo número de católicas, pero que no se precisa en los datos.148 

Aun así, la escasez de escuelas y la falta de recursos en el país para el sector 
educativo, hicieron que el Estado respaldara el esfuerzo de los particulares 
para formar escuelas –las cuales podían ser católicas–, otorgando útiles y 
textos escolares, siempre que prometieran seguir el programa ofi cial.149

A pesar del discurso de rechazo y de la desconfi anza para que el clero 
participase de la educación, los gobiernos llegan a ceder ante la imposi-
bilidad de satisfacer las demandas de todo el país, sobre todo cuando los 
sectores eclesiásticos muestran interés por instalarse en zonas confl ictivas 
y de escasos recursos. Y es que, además de las escuelas, la jerarquía cuenta 
con las misiones, que si bien no son escuelas en estricto sentido, se enfocan 

148 El Tiempo, 5 de diciembre de 1885. En 1900, las escuelas católicas representaban 
el 4%, del total. El porcentaje de escuelas católicas es aproximado, pues varias de las 
escuelas privadas eran católicas, aunque no se registraran como tales. Para 1908, el 20% 
de las escuelas de la República eran particulares y un 4.8% eran católicas. Estadísticas 
sociales del porfi riato, 1956, pp. 42-46, 56, 80, 127-129.

149 Afi rma Mílada Bazant, que la mayor inversión del Estado propició casos en 
donde también se dio una mayor inversión de particulares, como ocurrió con el Estado 
de México, Nuevo León y Sonora, entidades donde tenían porcentajes del 34, 20 y 25%, 
pues tenía el primero 74 escuelas privadas y 72 el de Sonora. Caso contrario pasa con 
los estados de Guanajuato, Michoacán y Aguascalientes, que sí invirtieron poco, lo que 
fue compensado con las escuelas privadas, pues el primero tenía 166, el segundo 56 y 
el tercero ocho. Bazant, Mílada, Historia de la educación durante el porfi riato, México, 
El Colegio de México, 2002, pp. 87-88.



296 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

a la instrucción itinerante de la doctrina católica, y en consecuencia, a 
la prédica de determinados valores de convivencia social.150

La escuela católica y la misión se presentan como dos medios para 
establecer los cimientos de la convivencia civil, de educar a la población 
para el progreso y de lograr la pacifi cación del país. Las congregaciones 
dividen sus esfuerzos para formar dos tipos de instituciones educativas: 
las escuelas privadas –algunas de las cuales fueron internados–, para 
educar a los sectores privilegiados; y las escuelas para niños pobres, en 
zonas urbanas, indígenas y rurales.151 A pesar de la separación clasista, la 
educación católica se considera un proyecto complementario e integrador, 
pues con los recursos de una se empleaban para sostener a la otra, y am-
bos tipos de escuelas podían estar integradas en el mismo espacio físico.

La evangelización misionera promovida por Labastida se extiende 
en el resto del episcopado, cobrando mayor relevancia en las décadas 
de 1880 y 1900. Con las nuevas congregaciones, la prédica amplía sus 
objetivos en el plano social y político. Los prelados enfatizan la contri-
bución de las enseñanzas del catolicismo a la vida pública: por ejemplo, 
el obispo el obispo de Sonora afi rma que “la misión de civilizar, enseñar 
e ilustrar a los pueblos, [era] resultado de la potestad del Magisterio que 
Nuestro Señor Jesucristo, confi rió a sus Apóstoles”, y que reside tanto en 
el papa como en los obispos y sacerdotes. La educación religiosa no es 

150 En las misiones dos o más sacerdotes visitan diversas poblaciones donde imparten 
predicaciones catequísticas y ejercicios espirituales. Generalmente, los eclesiásticos dis-
tribuyen su visita por zonas, en periodos de 10 a 15 días, para asistir a varios poblados.

151 El número de ranchos aumenta a partir de la desamortización, lo mismo que 
el nacimiento de nuevas poblaciones, que no son contempladas en los programas de 
educación. La región menos favorecida en cuestión educativa es el sur, pues los gobier-
nos locales invierten menos y se preocupan poco por instruir a la numerosa población 
indígena. No es casualidad que los estados con menor población alfabetizada en el 
porfi riato hayan sido los de mayor población indígena, como Guerrero, Oaxaca y 
Chiapas. El problema indígena se hace más notorio para algunos sectores del clero a 
principios del siglo XX, cuando se le ve como un factor de desigualdad y tensión social, 
por lo que buscan mejores estrategias para armonizar la convivencia entre los sectores 
sociales opuestos. En el primer congreso agrícola de 1904, Trinidad Sánchez Santos 
habla de que la educación debía ir a la par del mejoramiento de las condiciones de los 
indios. Una de las acciones más directas para la educación indígena la emprende la 
Liga de Acción Social, que para 1901 abre 17 escuelas en haciendas. Bazant, 2002, 
pp. 83-86. A esto se suman proyectos como los del obispo Gillow, que organiza progra-
mas especiales para la instrucción de los hijos de los peones indígenas en sus propiedades.



 LA CONSOLIDACIÓN DE LAS GARANTÍAS INDIVIDUALES 297

un freno a la civilización y al progreso, sino a las pasiones y a los “errores 
modernos”, que confunden al progreso con irreligiosidad, a la ilustración 
con el ateísmo y a la civilización con la negación de la fe; los cuales se 
expresan en “la inmoralidad siempre creciente, la estadística del crimen 
que en todas partes toma proporciones colosales, la indiferencia si no el 
desprecio con que los cristianos de hoy miran sus deberes religiosos”.152

Lo mismo argumenta el arzobispo de México, pues la espiritualidad 
era el único apoyo a la acción correcta del individuo y la sociedad, en los 
planos público y privado, que de otra manera “quedan sostenidas por la 
fuerza bruta, demasiado débil sin el auxilio de la religión, y propia sólo 
para ocasionar tremendas revoluciones, funestísimas en todos tiempos y 
en todas circunstancias”. Insistía en que ese punto era particularmente 
importante para los prelados, “amantes, como lo somos, de la paz, de la 
conservación del orden público, que en vano se pretende garantizar, si 
todos y cada uno de los asociados no cumplimos con nuestros deberes, 
así civiles como eclesiásticos”.153

152 Si bien, el documento del obispo de Sonora, Herculano López de la Mora, daba 
a conocer la encíclica de León XIII, del 10 de enero de 1890, sobre la contribución 
del catolicismo al progreso de las naciones, los prelados mexicanos contextualizan su 
contenido a partir de la experiencia local. El obispo destaca la experiencia civilizatoria 
del catolicismo: “Porque la historia humana prueba que, si los pueblos gentiles y las 
naciones bárbaras han salido de las tinieblas de la idolatría, y han dejado las costumbres 
crueles, los sacrifi cios humanos, la poligamia, el abandono y la muerte de los infantes, 
se debe, no a las teorías absurdas y antisociales de los libreprensadores, ni a las satánicas 
maquinaciones de la secta masónica; sino a la Iglesia católica que sin cesar derrama por 
todas partes la luz del Evangelio y el bienestar de la verdadera civilización y del verdadero 
progreso”. Undécima Carta Pastoral dirigida al venerable clero y fi eles de la diócesis de 
Sonora y del Vicariato apostólico de la Baja California. Hermosillo, Tip. de A. Ramírez, 
1890, pp. 5-7. Lo mismo opina el obispo de Veracruz, José Ignacio Suárez Peredo y 
Bezares, Carta Pastoral que el Obispo de Veracruz dirige a sus diocesanos publicando la 
encíclica de S. Santidad sobre los deberes de los cristianos, Coatepec, Tipografía de Antonio 
M. Rebolledo, 1890. El obispo de Chilapa se sumaba a estas ideas. Quinta carta pastoral 
que el Ilmo. Sr. Dr. Don Ramón Ibarra y González, dirige al clero y fi eles de la diócesis de 
Chilapa, demostrando que la “Iglesia es la verdadera civilizadora de las Naciones”, Puebla, 
Imprenta del Colegio Pío de Artes, 1891.

153 Carta pastoral en la que el Ilmo. Señor Arzobispo de México publica la encíclica de 
nuestro santísimo padre León XIII, sobre los principales deberes de los cristianos, México, 
Tipografía de Ángel Bassols, 1890. Años antes de la aparición de este documento, La-
bastida había enfatizado la contribución de las escuelas católicas y de las obras de auxilio 
social, a la pacifi cación los estados del país, como el de Michoacán, cuando un párroco 



298 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

Destacaba, además, la insistencia del papado en “inculcarnos el amor 
a la Iglesia y al país en que nacimos… el buen ciudadano no ha de vacilar 
en desafi ar la muerte por su patria, y con mayor razón es deber de los 
cristianos armarse de igual valor, cuando se trata de la Iglesia. Estas dos 
especies de amor emanan del mismo principio, Dios; y en el orden de 
sus consecuencias podemos y debemos amarnos a nosotros mismos, a 
nuestros prójimos y a la patria, a sus autoridades por un lado; y por otro 
a Dios, a su Iglesia, a sus ministros, guardando en todos estos afectos el 
orden debido”.154

El obispo de Puebla, Francisco Melitón Vargas, califi ca de histórica 
la obra misionera de las órdenes en territorios confl ictivos del nuevo 
mundo, pues la acción de los religiosos se había extendido sobre los “in-
fi eles y salvajes, convirtiendo sus feroces y groseros instintos, en formas 
y maneras delicadas, y haciéndolos practicar las más sublimes y heroicas 
virtudes cristianas”.155

Esa labor “civilizatoria” resulta fundamental para los gobiernos en las 
regiones indígenas y rurales que se encontraban al margen del impulso 
estatal, y cuya falta de integración era un peligro para la gobernabilidad 
y el progreso económico del país, tal y como lo entendían los gobiernos 
liberales de ese tiempo.156 Así, la organización religiosa es mayormente 

en el obispado de Zamora informaba sobre el reconocimiento que el gobernador del 
estado había hecho a su colegio, donde se educaban niños pobres y ricos.

154 Carta pastoral en el que el Ilmo. Señor Arzobispo de México publica la encíclica de 
nuestro santísimo padre León XIII, sobre los principales deberes de los cristianos, México, 
Tipografía de Ángel Bassols, 1890, pp. 33-34.

155 Segunda Carta pastoral que el Ilmo. y Rmo. Sr. Dr. Don Francisco Melitón Vargas, 
dignísimo obispo de esta diócesis, dirige a sus diocesanos, recomendando la “Obra de la 
Propagación de la Fe”, Puebla, Imprenta del Colegio de Artes y Ofi cios, 1890.

156 La gestión del obispo de Oaxaca, Eulogio Gillow, evidencia la transición entre 
las antiguas y nuevas asociaciones religiosas y su importancia en el orden civil. Desde 
antes de su nombramiento como prelado en 1887, la Iglesia oaxaqueña protagoniza 
la indisciplina y fricciones entre las antiguas órdenes, particularmente los carmelitas 
y franciscanos. Gillow invierte parte de su fortuna personal para llevar a los religiosos 
oblatos de Santa María Inmaculada de San Antonio, Texas. De igual manera invita a 
la Congregación del Espíritu Santo, religiosas de origen irlandés que atienden la Casa 
de Cuna del obispado. Gillow afi rma que en su gestión había logrado sentar las bases de 
un “nuevo régimen” con el cambio del clero confl ictivo, y el aumento de religiosos 
extranjeros encargados de obras sociales. Eulogio Gillow a Porfi rio Díaz, Oaxaca, 17 



 LA CONSOLIDACIÓN DE LAS GARANTÍAS INDIVIDUALES 299

tolerada, e incluso solicitada, en las poblaciones con amplia población 
indígena, como el caso de Oaxaca y Yucatán.157

En el arzobispado de México y Puebla, los religiosos también son 
enviados en misiones a las zonas rurales, donde habitaban grupos in-
dígenas, sobre todo en “aquéllos pueblos, congregaciones y familias de 
aldeas más aisladas y retraídas, muy especialmente a las mujeres, que no 
se comunican con pueblos de tráfi co, ni se relacionan con personas que 
puedan ilustrar su ignorancia, porque no hablan el idioma mexicano 
sino muy adulterado y mutilado, y entretenidas en tal rutina de trabajo 
mecánico, como el de sus padres, esposos e hijos, que moran de ordinario 
en la montaña cortando madera, bajando nieve y azufre y fabricando 
carbón, con olvido de sus intereses espirituales”.158

En el norte del país, también adquirieron relevancia, en lugares como 
Nayarit, donde los misioneros, enviados por los obispos de Zacatecas 
–José María del Refugio Guerra y Alva (de 1872 a 1888), y el religioso 
Buenaventura Portillo y Tejeda (de 1888 a 1899)– habían impedido que 
“los apaches convertidos a la fe, y semicivilizados del Nayarit” volvieran a 

de febrero de 1888. Colección Porfi rio Díaz (en adelante CPD), Caja 4, Legajo 13, 
Docto. 001951.

157 En Yucatán, hacia 1900, el obispo Martín Trischler y Córdoba envía a los 
padres de la Congregación de la Misión a las zonas del sur y del oriente del estado 
“abriendo el camino para la pacifi cación, civilización e incorporación de los grupos 
indígenas semibárbaros de la frontera”. Las obras de los religiosos son aprobadas por el 
presidente Díaz para controlar el territorio. A Yucatán, también llegan los misioneros 
del Corazón de María, los vicentinos y los jesuitas. La estrategia fue continuada en los 
años siguientes: por ejemplo, en 1907 un grupo de misioneros fueron escoltados por 
militares para lograr la pacifi cación del pueblo rebelde de Xocchén. Savarino Roggero, 
Franco, “Iglesia católica y Estado liberal. ¿Una colaboración posible?”, pp. 89-118, en 
Forte Ricardo y Guillermo Guajardo (coords.), Consenso y coacción. Estado e instrumentos 
de control político y social en México y América Latina (siglos XIX y XX), México, El Colegio 
de México y El Colegio Mexiquense, 2000, pp. 100-109.

158 Para organizar nuevas misiones en su diócesis, el obispo funda una congrega-
ción nueva con sacerdotes mexicanos, bajo el título de “Padres Oblatos del Santísimo 
Redentor”, y los envía a las parroquias mixtecas y poblaciones mestizas. Novena Carta 
pastoral que el Ilmo. y Rmo. Sr. Obispo Dr. D. Francisco Melitón Vargas dirige al V. Clero 
y fi eles de la diócesis haciéndoles saber la organización de misiones en la misma, Puebla, 
Imprenta de M. Corona Cervantes, 1892, pp. 5 y 14.



300 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

“la barbarie”.159 Empero, el resultado del proyecto de movilización varió 
en las distintas regiones del país.

Las fundaciones religiosas en México no se asemejan a las de otros 
países latinoamericanos, pues a diferencia de éstos, la condición legal 
de la Iglesia en el régimen liberal y los efectos del avance capitalista, 
llevaron a la jerarquía a estructurar, tempranamente, el nacimiento de 
congregaciones originales, adaptadas a las características políticas del 
país.160 El mérito de Labastida y de los sacerdotes que animaron las nuevas 
fundaciones, fue el de proyectar el impacto eclesiástico y secular de esas 

159 Las nuevas misiones del arzobispado de Guadalajara pretendían dar un nuevo 
vigor a la decadencia de la antigua misión franciscana de Santiago de Jalisco. Segunda 
Carta pastoral que el Ilmo. y Rmo. Sr. Dr. Don Francisco Melitón Vargas, dignísimo obispo 
de esta diócesis, dirige a sus diocesanos, recomendando la “Obra de la Propagación de la Fe”, 
Puebla, Imprenta del Colegio de Artes y Ofi cios, 1890, p. 5.

160 En Costa Rica, Chile y Perú la unión formal Estado-Iglesia permite la con-
tinuidad de las antiguas órdenes regulares masculinas y femeninas, y la expansión de 
las congregaciones europeas de vida activa, particularmente con religiosos franceses y 
españoles. En Chile, a mediados del siglo XIX, llegan distintas congregaciones de Fran-
cia: los Sagrados Corazones, el Sagrado Corazón, las Hermanas de la Caridad, el Buen 
Pastor y las Hermanas de la Providencia, cuya expansión es apoyada por los gobiernos 
civiles, que subvencionaron las obras educativas y de auxilio social. En Perú, la base 
religiosa en el siglo XIX está formada por las antiguas órdenes regulares de dominicos, 
agustinos, franciscanos, etc., desarrollándose de manera más lenta la expansión de las 
congregaciones de vida activa, a partir de la llegada de religiosos europeos, provenientes 
de España y Francia. Entre 1900 y 1917 llegan a formar el 29% del total de religiosos 
que reciben subvención estatal y son considerados “verdaderos funcionarios del Estado”. 
García Jordán, Pilar, Iglesia y poder en el Perú contemporáneo, 1821-1919, Cuzco, Perú, 
Centro de Estudios Regionales Andinos “Bartolomé de las Casas”, p. 303. Si bien, en 
Venezuela, se da un proceso de secularización de las órdenes religiosas entre 1826 y 
1874, las antiguas órdenes decaen en número, pero permanecieron vigentes hasta 1874, 
cuando se suprimen. En Argentina, la unión Estado-Iglesia posibilita la permanencia 
de las antiguas congregaciones, como las Carmelitas Descalzas y las Capuchinas. Véase 
Vargas Arias, Claudio Antonio, El liberalismo y la consolidación del Estado en Costa 
Rica: el encuentro entre el Estado liberal y la Iglesia católica, 1880-1895, San José, Costa 
Rica, Universidad de Costa Rica, 1989. Serrano, Sol, “La estrategia conservadora y 
la consolidación del orden liberal en Chile, 1860-1890”, en Carmagnani, Marcello 
(coord.), Constitucionalismo y orden liberal en América Latina, 1850-1920, Torino, 
Ed. Otto, 2000a, pp. 121-154, y Vírgenes Viajeras. Diarios de religiosas francesas en su 
ruta a Chile 1837-1874, Santiago, Ediciones Universidad Católica de Chile, 2000b. 
M. Cothoyay, Bertrand, Las monjas de la sagrada Orden de Predicadores en la Isla de 
Trinidad y Las dominicas de Caracas en Puerto España (Trinidad) 1874-1946, Trinidad, 



 LA CONSOLIDACIÓN DE LAS GARANTÍAS INDIVIDUALES 301

comunidades a favor de la Iglesia, pero vinculadas a la vida secular, pues, 
por un lado, constituirían una renovación de la vida consagrada, a partir 
de un modelo de origen mexicano que retomó el carácter misionero 
para lograr una “reconquista espiritual” en diferentes puntos del país; 
y por otro, pretendieron respaldar la concertación clero-gobierno y ser 
la respuesta adecuada a los problemas económicos, políticos y sociales 
del régimen liberal, otorgando a la Iglesia un importante enlace con los 
gobiernos y la sociedad.

No es casual que la planeación de una nueva reorganización ecle-
siástica, hacia las últimas dos décadas del siglo XIX –con la formación 
de nuevos obispados y las provincias eclesiásticas de Oaxaca, Linares y 
Durango–, se pensara como un medio para lograr mayor control del 
territorio, acompañado de la expansión de las congregaciones de vida 
activa y de las otras formas de asociacionismo que hemos revisado.161 

Ello dio a la jerarquía la posibilidad de negociar la existencia y expansión 
de las congregaciones de vida activa, nacionales o extranjeras, con el 
gobierno de Porfi rio Díaz, quien reconocía en ellas a un medio, fuera de 
los mecanismos coercitivos del Estado, que podía contribuir a la difícil 
tarea de pacifi car a las poblaciones en confl icto y sumarlas a la dinámica 
legal, política y de convivencia que exigía la estabilidad del régimen.

4. LAS EXPRESIONES DE LA CONCERTACIÓN: 

GOBIERNOS CIVILES, PÁRROCOS Y SOCIEDAD

Si bien los seglares son los principales convocados a emprender la gran 
obra de la reorganización eclesiástica, la función de los eclesiásticos seguía 

1948. Piccinali, Héctor Juan, La Madre Camila de San José Rolón (1842-1913). Hacia 
la santidad por el amor, Argentina, Ed. Braga, 1994.

161 Las divisiones que se dieron durante el Segundo Imperio (Tulancigo, 26 de enero 
de 1863; Zamora, 16 de enero de 1863; Zacatecas, 26 de enero de 1863; Chilapa, 16 de 
marzo de 1863 y Veracruz, 19 de marzo de 1863), fueron seguidas por otras fundaciones 
casi dos décadas después, las cuales fraccionaron y pusieron una autoridad eclesiástica en 
territorios alejados del centro de la República: la fundación de Tamaulipas, 12 de marzo 
de 1870; Tabasco, 25 de mayo de 1880; Colima, 11 de diciembre de 1881; Sinaloa, 
24 de mayo de 1883; Chihuahua, 23 de junio de 1891; Tehuantepec, 23 de junio de 
1891; Cuernavaca, 23 de junio de 1891; Saltillo, 23 de junio de 1891; Campeche, 
25 de marzo de 1895; Aguascalientes, 27 de agosto de 1899; Huajuapan de León, 25 de 
abril de 1902; arquidiócesis de Yucatán, 11 de noviembre de 1906.



302 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

siendo importante. Por un lado, el arzobispo de México encomienda a los 
párrocos una participación discreta, enfocada a la inspección de las obras 
sociales y, en caso de poderse lograr, la dirección prudente y encubierta 
de las mismas, de tal manera que no se produjeran confl ictos con las 
autoridades civiles. Por otro lado, el clero regular adquiere un renovado 
protagonismo a través de las congregaciones de vida activa que, en redu-
cido número, comenzaron a movilizarse en el país a manera de misiones.

La parroquia es el espacio básico de organización de los proyectos 
eclesiásticos, donde convergen las actividades del clero secular y regular, 
y se vinculan los distintos sectores sociales. Entonces, las actividades del 
clero parroquial resultan de particular interés, pues eran quienes debían 
poner en práctica los lineamientos de la reorganización eclesiástica en 
el plano local, regulando tres aspectos centrales: la práctica del culto, 
la administración de los sacramentos y la organización de los laicos. El 
clero es compelido a llevarla a efecto por medio de tres principios: una 
renovada  disciplina sacerdotal, afi rmada en la virtud y la educación; la 
predicación de la no  violencia y la conciliación social; y la sumisión a 
la autoridad episcopal.

Los aspectos que regulaban la relación entre los feligreses y los párro-
cos son formales –los reglamentos y estatutos generales y particulares en 
redefi nición–, e informales –determinados el manejo que los sacerdotes 
hacían de esa legislación y la manera en que los católicos asumían su 
autoridad–. Estos mecanismos no siempre fueron sufi cientes para dirimir 
las tensiones producidas entre ambos, lo que introdujo la mediación de 
un tercer actor: los gobiernos locales. Los problemas que generaba la 
relación clero-sociedad podían afectar de manera importante el desarrollo 
de la comunidad, trascendiendo el ámbito eclesiástico para ser asunto de 
orden público y, por lo tanto, de interés gubernamental. En esos casos, la 
participación de las autoridades no tenía como primer objetivo afi rmar 
la supremacía de un poder sobre otro, sino era una forma de mediar 
entre los intereses parroquiales y con los de las poblaciones, para zanjar 
confl ictos y dar estabilidad social.

El inicio de esta confl ictividad tiene su origen en la disminución 
de fueros que da inicio en el periodo de las reformas borbónicas. Todo 
parece indicar que las poblaciones aprovechan la disminución del fuero 
eclesiástico para abrir un espacio a la litigación en contra de los párro-
cos, quienes también se someten a una evaluación de su desempeño 



 LA CONSOLIDACIÓN DE LAS GARANTÍAS INDIVIDUALES 303

sacerdotal.162 Sin embargo, la constitucionalización de los derechos indi-
viduales y la concertación clero-gobierno desde mediados de la década de 
1870, presenta un escenario diverso que permite encontrar mecanismos 
distintos de solución.

A continuación se revisan algunos casos representativos que mues-
tran la forma en que opera la relación entre estos tres actores, desde la 
administración parroquial.

La característica central de la relación entre las autoridades civiles, 
la sociedad y las autoridades eclesiásticas, es que, en buena medida, es 
propiciada por la sociedad. Distintos grupos sociales, cotidianamente, 
de distintas partes de la República, solicitan la intervención del gobier-
no para la solución de problemas relacionados con la administración 
eclesiástica. A diferencia de los recursos legales interpuestos por el clero, 
donde se defendía la autonomía de la gestión parroquial frente a las 
autoridades civiles –por ejemplo, en la cuestión del registro civil–, los 
sectores católicos consideraban válida la intervención de las autoridades 
civiles para que funcionaran como una forma de contrapeso a las arbi-
trariedades del clero local, cuando se agotaban los medios eclesiásticos 
para zanjar los confl ictos.

Por su parte, las autoridades podían respetar el derecho de la Iglesia 
a su autogobierno, pero al mismo tiempo se permiten intervenir en la 
solución de confl ictos entre los eclesiásticos y la población. Esto hace del 
gobierno civil una especie de intermediario informal entre la sociedad y 
la jerarquía. En los lugares donde esa intervención se lleva a cabo, resulta 
un mecanismo efi caz para llegar a acuerdos en distintos niveles (con la 
participación de autoridades que iban desde los jefes políticos locales 
hasta el presidente de la República, y desde párrocos y obispos, hasta el 
arzobispo de México), permitiendo la solución de inconformidades y la 
regularización de la convivencia entre los párrocos y la sociedad católica.

Y es que los sacerdotes eran individuos que detentaban una posición 
de autoridad frente a la población católica, por lo que cotidianamente 
se generan confl ictos por diversas causas, que van desde el pago de los 
servicios religiosos, el cobro de los diezmos, la realización de las fi estas pa-
tronales, hasta la manifestación de determinadas posiciones ideológicas.163

162 Taylor, 1995, p. 101.
163 Constantemente, los jefes políticos y autoridades locales envían informes a la 

Secretaría de Gobernación de las actividades de los sacerdotes en educación y benefi -



304 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

La individualización de los católicos y la extensión de los derechos 
civiles también tienen un efecto en la redimensión de la relación clero-
gobierno. Este cambio se hace evidente desde la primera mitad del siglo 
XIX, cuando los católicos asumen el derecho de impugnar la autoridad 
eclesiástica y de las directrices de la política implantada por los eclesiásti-
cos a todos los niveles, así como el cuestionamiento del comportamiento 
moral de los sacerdotes”.164 A ello se suma la confusión entre “lo local 
entre lo ciudadano y lo religioso, que daba lugar a la interferencia de las 
autoridades ciudadanas en materia religiosa”.165

La solución de estos problemas era una parte importante de la esta-
bilidad de las poblaciones, toda vez que se presentan situaciones, como 
la petición de los vecinos de Zimapan, Hidalgo, a su gobernador para 
que interviniera en el cambio de su párroco, pues lo acusan de desempe-
ñar “su ofi cio con inmoralidad y abuso de autoridad”. El cura ya había 
sido retirado del pueblo anteriormente por el obispo poblano Agustín 
de Jesús Torres. Tiempo después la mitra dispone que el eclesiástico re-
grese. Las autoridades informan que la presencia del cura genera graves 
tensiones entre la población, al grado de producir “alarma en el pueblo 
y un intento de rebelión”, por lo que consideran “necesaria” la interven-
ción del gobierno para nombrar a otro eclesiástico.166 Lo mismo ocurre 

cencia. La mayoría de los informes refi eren las reuniones clandestinas de religiosos para 
formar conventos y noviciados. En el gobierno del general Díaz, ese tipo de informes 
sirven como mecanismos de control. En 1879, los jesuitas instalados “clandestina-
mente” en el obispado de Zamora, intentan cubrir su noviciado fundando un colegio 
para alumnos externos. Dos años después, el Diario Ofi cial de México hacía pública su 
existencia cuando denuncia una “peligrosa y clandestina” reunión de jesuitas en Zamora, 
“que educa a algunos jóvenes de las principales familias de los alrededores”. Gutiérrez 
Casillas, José, Jesuitas en México durante el siglo XIX, México, Porrúa, 1972, pp. 266-267.

164 Connaughton, 2008, p. 247.
165 Connaughton, 2008, p. 250.
166 Cravioto, Rafael, gobernador del estado de Hidalgo a Díaz, Pachuca, 7 de 

diciembre de 1889, CPD, Docto. 012686, Caja 26, Legajo 14. Francisco Cravioto, 
gobernador del estado de Hidalgo, al arzobispo, sobre un asunto en la Parroquia de 
Tula, 1889, AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie Correspondencia, Caja 222, 
Exp. 54. El prefecto político de Texcoco justifi ca la denuncia presentada en 1865 contra 
el párroco Francisco Martínez, de Chimalhuacán, por cobrar altos aranceles y embria-
guez, pues es su deber velar por la “moralidad de los pueblos”. 1865, AHAM, Sección 
Provisorato, Serie Autos contra eclesiásticos, Caja 28, Exp. 70. La tensión clero-sociedad 
es más evidente en aquellas poblaciones donde existe mayor autonomía de los párrocos y 



 LA CONSOLIDACIÓN DE LAS GARANTÍAS INDIVIDUALES 305

con los vecinos de Huaquechutla, Puebla, que solicitan la ayuda del 
presidente para trasladar al cura Felipe Santiago Pulido, pues lo acusan 
de cobrar altas cuotas por administrar los sacramentos y de predicar en 
contra del gobierno, probablemente para motivar la intervención de las 
autoridades civiles en el asunto.167 También el gobernador del Estado de 
México, José Zubieta, solicita al arzobispo la remoción del párroco 
de Zinacantepec por la división que produce en la comunidad; a lo que 
se sumaron otros casos.168

Por ello es común que varias autoridades civiles pidan el nombra-
miento de ciertos párrocos, cuyo desempeño ya se conoce por su labor 
armoniosa con la sociedad y el gobierno.169 Estas peticiones tampoco 

autoridades eclesiásticas, presentándose casos donde se pretende manejar directamente 
la designación de sus párrocos: el pueblo de Coatlán del Río informa que debido a 
que ningún sacerdote les había sido enviado por el desinterés “del clero codicioso” de 
asentarse en esa población por la falta de riquezas, habían nombrado “jefe espiritual” a 
un “ministro desinteresado” que sólo atendía a cumplir con los deberes de su vocación. 
Esta petición no se concede. 1865, AHAM, Sección Provisorato, Serie Autos contra 
eclesiásticos, Caja 28, Exp. 70.

167 José María García et al. a Díaz. Huaquechutla, Puebla, 20 de febrero de 1888, 
Docto. 001998, CPD, Caja 4, Legajo 13.

168 Toda la información de esta nota pertenece al AHAM, Sección Secretaría arzo-
bispal, y diferentes series. “Carta del gobernador del Estado de México al arzobispo de 
México. 1887”, Serie Correspondencia, Caja 222, Exp. 52. Otros casos similares fueron 
los siguientes: el presidente municipal de Nextlalpan pedía se removiera de la parroquia 
al cura Rafael Rodríguez, acusándolo de jugador y tomador. 1876, Serie Parroquias, 
Caja 97, Exp. 15. Los vecinos de Ixtapalapa solicitaron al presidente de la República 
el cambio del encargado fray Antonio Sánchez. 1876, Serie Parroquias, Caja 102, 
Exp. 3. El hermano del gobernador del estado de Hidalgo solicitó la separación del padre 
Ricardo Jiménez, del curato de Tepeji del Río. 1879, Serie Correspondencia, Caja 222, 
Exp. 43. El gobernador del Estado de México se quejaba de la conducta del presbítero 
Pedro Sastre. 1881, Serie Correspondencia, Caja 222, Exp. 52. El gobernador del estado 
de Morelos, Carlos Quaglia, envió una queja al arzobispo Labastida, sobre la conduc-
ta del presbítero José María Macías. 1881, Serie Correspondencia, Caja 226, Exp. 63. 
Los vecinos de Amatepec informaban al gobernador José Zurita, sobre la conducta 
del cura Adrián Roucas, por lo que éste remitió la petición al arzobispo. 1884, Serie 
Correspondencia, Caja 222, Exp. 1. El presidente municipal de Cuajimalpa solicitó 
al arzobispado el cambio del vicario fi jo, Nicanor Bejarano. 1885, Serie Parroquias, 
Caja 173, Exp. 65. El presidente municipal de Mineral del Oro informaba de la actua-
ción del presbítero Miguel Ocampo Ruiz. 1886, Serie Parroquias, Caja 176, Exp. 7.

169 El gobernador del estado de Morelos, general Jesús H. Preciado, solicitó al 
arzobispo que debido a la muerte del cura párroco de Cuernavaca, Vicente Salinas y 



306 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

son vistas como una intromisión molesta, pues la jerarquía requiere de 
ese tipo de intermediación, sobre todo en aquellas poblaciones donde la 
autoridad clerical tiene poca fuerza y es fácil que la comunidad se oponga 
a la autoridad del párroco.

Ese acercamiento clero-gobierno, acentuado durante el Porfi riato 
y que algunos autores interpretan como el retorno del ejercicio del 
patronato, tiene su explicación no en un mero deseo por conciliar, u 
otorgar autoridad al poder civil o al eclesiástico, sino en la necesidad de 
dar estabilidad política al país. Durante los periodos presidenciales que 
incluye el porfi riato, se producen distintas manifestaciones de descon-
tento en varios estados del país, cuyas causas iban desde la destitución 
de autoridades, hasta la resistencia al pago de impuestos, a los despo-
jos de tierras y al acaparamiento de éstas por los hacendados; pasando 
por el bandidaje, los confl ictos electorales, etcétera.170

Rivera, quien se condujo “del modo más armonioso y conciliatorio para con el gobierno”, 
nombre como su sustituto al hermano del difunto, Rafael Salinas. Señala que ese nom-
bramiento aseguraría la armonía entre el poder civil y el eclesiástico, pues con el difunto 
párroco existió “la más cordial amistad... de cuyas circunstancias tan esenciales como U. 
comprenderá, resultaba el alejamiento de toda diferencia enojosa atendidos los diferentes 
intereses representados por uno y otro”. Labastida contestó que no podía satisfacer su 
petición, porque Rafael Salinas ya se encontraba colocado, pero se había asegurado de 
nombrar a una persona de su “agrado”, pues el nuevo párroco era un viejo conocido 
del gobernador, con quien había mantenido relaciones amistosas cuando fue cura en 
Cuernavaca y Telpancingo. 1873 (todas las referencias de esta nota pertenecen al AHAM, 
Sección Secretaría arzobispal), Serie Correspondencia, Caja 222, Exp. 51. Años después, 
cuando el señor Preciado volvió a ocupar la gubernatura, siguió interviniendo para que 
fuesen nombrados párrocos proclives a llevar una relación pacífi ca con el gobierno y la 
población. Véase la petición del gobernador Jesús H. Preciado, para que se encargue 
de la parroquia de Tepalcingo el presbítero que él recomienda. 1890, Serie Parroquias, 
Caja 216, Exp. 62. A esto se sumaron numerosas peticiones más: el gobernador del Estado 
de México hizo saber al arzobispo, la solicitud de los vecinos de Metepec de nombrar 
cura de aquella parroquia a José Castro Islas. 1879, Serie Correspondencia, Caja 222, 
Exp. 43. El presidente del ayuntamiento de Tepalcingo pidió que no se cambiara al 
cura Cesáreo del Corral y Arias, por sus virtudes eclesiásticas. 1879, Serie Parroquias, 
Caja 121, Exp. 50. El presidente municipal de Coacalco solicitó que no se admitiera la 
renuncia al vicario Antonio Rosales Araujo, por considerarlo idóneo para atender a la 
población. 1879, Serie Parroquias, Caja 121, Exp. 65.

170 Katz, Friedrich (coord.), Porfi rio Díaz frente al descontento popular regional 
1891-1893, México, Universidad Iberoamericana, 1985.



 LA CONSOLIDACIÓN DE LAS GARANTÍAS INDIVIDUALES 307

A pesar de la “sana distancia” mantenida como principio de la re-
lación Estado-Iglesia, el recurso de apelación a la autoridad civil pudo 
servir a distintos sectores de la sociedad como un medio de litigación 
informal para hacer un contrapeso a las arbitrariedades que pudiera 
ejercer el clero local, cuando se agotaban los medios eclesiásticos para 
dirimir los confl ictos.

Ese espacio creado para la negociación informal es necesario después 
de más de dos décadas de enfrentamientos entre el clero y el gobierno 
civil, pues es un espacio de diálogo que disminuye los enfrentamientos 
violentos y permite el desarrollo institucional de ambos poderes. Empero, 
el presidente Díaz, como ningún otro de sus predecesores de la segunda 
mitad del siglo XIX, da un peso central a los mecanismos informales como 
factores de equilibrio político que, hacia su segundo periodo presidencial, 
afi anzan el poder de negociación de la presidencia de la República que 
pretende controlar a las fuerzas políticas en confl icto. La Iglesia no es la 
excepción, pues el cambio político y el aumento del poder ejecutivo son 
percibidos y aprovechados por la jerarquía para entablar una negociación 
directa e informal que intenta reemplazar el enfrentamiento directo y 
suprimir la tensión entre ambas autoridades, para tender un puente que 
permita llegar a ciertos acuerdos, como el retorno de algunas propiedades 
nacionalizadas (bibliotecas de los seminarios, escuelas, entre otros), ade-
más de la instalación de escuelas católicas, noviciados, orfanatos, etc.171 

En respuesta, el jefe de la Iglesia mexicana reconoció la legitimidad del 

171 Díaz pudo negociar con los gobiernos locales, peticiones como la devolución 
de la biblioteca del Seminario de Puebla, la cual había sido confi scada por el gobierno 
estatal. Labastida a Porfi rio Díaz, Tacuba, 26 de abril de 1887, CPD, Docto. 003040, 
Caja 007. De igual manera, el provisor comunica al Presidente que habían denuncia-
do una capilla de la parroquia de Santa Cruz Soledad, y éste responde que informaría 
“convenientemente” al ministro de Hacienda sobre el asunto. Labastida a Díaz. Tacuba, 
26 de diciembre de 1886, CPD, Docto. 13575. Díaz a Labastida. México, 28 de diciem-
bre de 1886, CPD, Docto. 13576, Caja 28. Díaz a Labastida. México, 29 de diciembre 
de 1886, CPD, Docto. 13577, Caja 28. No obstante, las repercusiones locales de la tran-
sacción con la Iglesia fueron ponderadas de igual forma que la conveniencia política a la 
hora de transigir con determinados aspectos en el cumplimiento de la legislación, por 
lo que hubo casos en los que Díaz se mostró infl exible ante las peticiones del prelado. 
Un ejemplo es la negativa de la devolución de un edifi cio desamortizado en donde las 
autoridades civiles pretenden establecer la Escuela Normal de Empleados y Profesores. 
Pelagio Labastida a Porfi rio Díaz. Toluca, 8 de mayo de 1886. Díaz a Labastida. México, 
11 de mayo de 1886, CPD, Doctos. 04960-04961, Caja 010.



308 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

gobierno que encabezaba Díaz, pues ya no se cuestionó el hecho de que 
un levantamiento armado lo hubiera colocado en el poder, como lo 
habían hecho con los gobiernos precedentes.172

Se puede afi rmar que aun en el caso de la participación del presidente 
para la sucesión en el episcopado de Oaxaca en 1887, citada como el 
ejemplo de la “conciliación”, tuvo un interés por lograr la pacifi cación 
y gobernabilidad de ese territorio. Hacia 1886, parte de los estados de 
Oaxaca y Puebla, comprendidos en la jurisdicción del obispado de Oaxa-
ca, presentaban una confl ictividad política que involucraba a distintas 
facciones, a las que llegó a sumarse el clero, en particular los frailes ubi-
cados en las zonas rurales indígenas.173 La muerte del obispo Francisco 
Márquez de Carrisosa al año siguiente, fue la oportunidad para contribuir 
a la pacifi cación y gobernabilidad del territorio, si se lograba nombrar al 
personaje adecuado. Para Díaz, Gillow era el modelo de eclesiástico que 
se requería para la dirección de las arquidiócesis en el país, tanto por su 
ilustración, como por formar parte de una elite interesada en promover 
la industria y la agricultura del país.174

172 Este reconocimiento tiene momentos simbólicos que ilustran la nueva orienta-
ción política de ese momento, como las condolencias que Labastida escribe a Díaz por 
la muerte de su primera esposa, las cuales distan del desprecio público mostrado por la 
jerarquía a la muerte de Margarita Maza de Juárez. Carta de Pelagio Labastida a Porfi rio 
Díaz. México, abril de 1880. En 1881, el arzobispo efectúa la ceremonia del segundo 
matrimonio del presidente con Carmen Romero Rubio, a la que se considera promo-
tora clave de la conciliación. El papel de la esposa del presidente debe matizarse, pues 
si bien contribuye como un importante enlace entre la población católica y la gestión 
presidencial, no es la liga principal de Díaz con los católicos. El presidente Díaz tiene en 
personajes del clero, la sociedad católica, gobernadores y autoridades civiles de menor 
jerarquía, otros intermediarios importantes que, en suma, contribuyen a mantener un 
enlace y control respecto a los asuntos eclesiásticos.

173 Los informes del gobernador de Puebla hacían referencia a unos sujetos “revol-
tosos”, que perturbaban el orden público, incitando a otros poblados de Puebla. Estos 
sujetos fueron aprehendidos y enviados a Yucatán. Márquez Rosendo, gobernador de 
Puebla a Porfi rio Díaz. Puebla, 10 de abril de 1886, CPD, Docto. 03897, Caja 008, 
Legajo 11.

174 La infl uencia secular que pronto gana el sacerdote se debe a su activa labor como 
un terrateniente y a su carácter empresarial e innovador que lo llevan a vincularse con la 
Sociedad Agrícola Mexicana. Sus actividades lo convierten en una autoridad en materia 
de experimentación de maquinaria agrícola, razón por la cual comienza su relación 
con Porfi rio Díaz, quien se auxilia de sus conocimientos para negociar con extranjeros 
la introducción de maquinaria agrícola. A pesar de ello, Gillow no tenía una posición 



 LA CONSOLIDACIÓN DE LAS GARANTÍAS INDIVIDUALES 309

Díaz muestra a Roma su interés de que Gillow ocupe la vacante de 
Oaxaca, a través de su delegado en Italia, Juan Sánchez Azcona. El pre-
sidente afi rma que no le interesan los asuntos del clero, pero justifi ca su 
intervención porque infl uían en los trastornos que pudiesen dar al gobier-
no civil.175 A pesar de que Labastida apoya los deseos de Díaz, el cabildo 
oaxaqueño se opone al nombramiento de Gillow. En su lugar, el cabil-
do manda a Roma una terna con tres candidatos, todos ellos miembros de 
la jerarquía oaxaqueña que, al parecer, tenían serios confl ictos entre sí. 
Las recomendaciones que Díaz hace a Sánchez Azcona facilitan que el 
proceso en Roma se incline a favor de Gillow, logrando que se retenga 
la presentación formal de la propuesta del cabildo hasta que llegue la 
propuesta personal de Labastida que lo designa como único candidato, 
cosa que no había sucedido en alguna sucesión episcopal anterior. Entre 
tanto, Díaz envía a Gillow la memoria del gobierno del Estado, para que 
empezara a familiarizarse con el territorio que iba a gobernar. Finalmente, 
Enrique Angelini, cónsul de México en Roma, informa al presidente que 
León XIII había aprobado la propuesta de Gillow como el nuevo obispo 
de Oaxaca, en una reunión en la que afi rma sus deseos de que México 
reanude sus relaciones con el Pontifi cado.176

Díaz tiene en Gillow un verdadero aliado para pacifi car la región: 
el obispo comienza la reorganización de la administración eclesiástica 
de su jurisdicción, a través de las visitas pastorales, en enero de 1888. 
Siguiendo el modelo pastoral de Labastida, para Gillow las visitas son 
el medio para inspeccionar directamente la disciplina del clero, el desa-
rrollo del culto y el estado de las iglesias, además del instrumento para 

preponderante en el episcopado, su posición generacional lo había dejado fuera de los 
principales nombramientos ocurridos antes de la década de 1880. Oaxaca representa su 
única posibilidad de entrar al episcopado en esos años. Bautista, Cecilia, “Una empresa 
hidráulica en el río Atoyac: el obispo Gillow y la hacienda de Chautla, Puebla, 1874-
1914”. Revista Tzintzun, núm. 38, Instituto de Investigaciones Históricas, Universidad 
Michoacana de San Nicolás de Hidalgo, julio-diciembre de 2003, pp. 135-160.

175 Porfi rio Díaz a Juan Sánchez Azcona. México, 28 de enero de 1887, CPD, 
Docto 00031-32, Caja 1. Porfi rio Díaz a Eulogio Gillow en Puebla. México, 21 de 
enero de 1887, CPD, Docto. 000396, Caja 1.

176 Enrique Angelini, cónsul de México en Roma, a Porfi rio Díaz. Roma, 13 de 
mayo de 1887, CPD, Docto. 004761, Caja 10.



310 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

sentar las bases de un “nuevo régimen” en las poblaciones.177 A menos 
de un año de haber sido consagrado, el prelado elabora comunicaciones 
al presidente para dar noticia de sus avances pastorales. En ellas señala 
que en el corto tiempo de su gobierno había logrado eliminar casi en 
su totalidad la oposición en el cabildo eclesiástico y de los sacerdotes 
confl ictivos; preparaba la reforma del seminario y estaba estudiando una 
reforma en la sociedad de obreros católicos para mantenerlos siempre 
sujetos a la autoridad eclesiástica y lejos de toda injerencia en cuestiones 
políticas. En ese sentido, el obispo y las organizaciones eclesiásticas habían 
contribuido a establecer la gobernabilidad en una parte del territorio 
mexicano, como era interés del presidente.178

Sin embargo, esta colaboración tuvo sus límites cuando se aplicó 
la jurisdicción civil sobre el clero, expuesta en las infracciones del clero 
a las Leyes de Reforma y los delitos del fuero común.179 En el primer 
caso, los problemas del clero con las autoridades civiles eran cotidianos, 

177 La gestión de Gillow ejemplifi ca los aspectos centrales de la reorganización 
eclesiástica emprendida en las gestiones episcopales de ese tiempo, donde se destaca la 
práctica de la visita pastoral, con los prelados de León, Puebla, Guadalajara, Michoacán, 
Zamora, San Luis Potosí, Chilapa, etc. El obispo de Tabasco, por ejemplo, informaba 
que sus esfuerzos para la recomposición del catolicismo en su jurisdicción, habían dado 
comienzo en la capital de la diócesis, pese a la oposición de la opinión pública anticle-
rical, con la fundación de escuelas católicas y asilos y el arreglo material de la catedral, 
tras lo cual emprendió la visita pastoral de su territorio. Nos, don José Amézquita y Gu-
tiérrez, por la gracia de Dios y de la Santa Sede apostólica, obispo de Tabasco (sin lugar y 
editorial), 1891. Francisco Melitón Vargas, por su parte, señalaba su interés por visitar 
las zonas más inaccesibles de su territorio, “donde no hay carriles y fácil comunicación 
y que hemos transitado con profundas barrancas, como la de Ramales, fondos son un 
abismo…”, Novena Carta pastoral…, 1892, p. 7.

178 Eulogio Gillow a Porfi rio Díaz. Oaxaca, 17 de febrero de 1888, CPD, Caja 4, 
Legajo 13, Docto. 001951. Lo mismo ocurrió en Yucatán, con Martín Tritschler y 
Córdova al frente del obispado en 1893.

179 La propagación de las comunidades religiosas estuvo inspeccionada y controlada, 
en cierta forma, por Díaz. El gobernador de Oaxaca informa que existían dos “con-
ventículos”, uno de hombres y otro de mujeres. Díaz le recomendó que consiguiera los 
reglamentos y determinara si en ellos había algo que contraviniera las leyes. El general 
Albino Zertuche a Díaz. Oaxaca, 8 de octubre de 1889. Díaz a Albino Zertuche. 
México, 14 de octubre de 1889, Doctos. 011280-011281, Caja 23, Legajo 14. Díaz 
también pide informes al gobernador de Zacatecas sobre su proceder acerca de las 
congregaciones. El gobernador señala que el jefe político ha disuelto una reunión de 
señoras, las cuales habían obedecido sin confl icto. Díaz a Jesús Aréchiga. México, 9 de 



 LA CONSOLIDACIÓN DE LAS GARANTÍAS INDIVIDUALES 311

como lo muestra la comunicación de Cirilo Herrera, quien denunciaba 
que en algunos lugares de Texcoco, los sacerdotes tenían planeado hacer 
procesiones públicas durante la semana mayor, por lo que pretendía 
enviar soldados federales para impedir las procesiones.180 En estos casos, 
las autoridades de mayor rango recomendaban mantener la prudencia, y 
sancionar a los eclesiásticos con multas y recomendaciones, sin llegar al 
encarcelamiento.181 Hubo casos en donde el confl icto resulta porque el 
clero se niega a cooperar con las autoridades civiles, los casos del registro 
civil son los más representativos.182

noviembre de 1889, Docto. 011314, Caja 23, Legajo 14. Aréchiga a Díaz. Zacatecas, 
14 de noviembre de 1889, Docto. 011313, Caja 23, Legajo 14.

180 Cirilo Heredia R. a Porfi rio Díaz. Chilpancingo, 30 de marzo de 1886, CPD, 
Docto. 03749, Caja 008. La mayoría de estos casos se resuelve con la aplicación de 
multas, como ocurre cuando el gobernador del Estado de México, José Zubieta, multa 
al cura de Otumba por infringir las leyes de cementerios y atrios. 1888, AHAM, Sección 
Secretaría arzobispal, Serie Parroquias, Caja 222, Exp. 57. Varias aprehensiones ocurren 
en el periodo de expulsión y exclaustración de los religiosos extranjeros. El cura de 
Pachuca fue acusado de infringir las Leyes de Reforma. 1888, AHAM, Sección Secretaría 
arzobispal, Serie Parroquias, Caja 191, Exp. 21.

181 Díaz pide al gobernador de Durango que acuda a medios pacífi cos para calmar 
los ánimos de la población, exaltados por la pena dictada a quienes sacaron un santo 
para colectar limosna. Díaz al general Juan Manuel Flores, gobernador de Durango. 
CPD, Docto. 118, Caja 715, Legajo 41. La masonería es un punto de tensión clero-
gobierno. Los prelados tienen fundada razón en no publicar la encíclica Humanum 
genus, para evitar confl ictos con el gobierno. La excepción es el obispo de Chilapa, fray 
Buenaventura Portillo, quien la publica en su segunda carta pastoral de 1884. En 1891, 
el obispo de Chilapa había sido denunciado por la prédica en contra de la masonería 
y las sociedades secretas en su visita pastoral a la población de Tlapa de Comonfort, 
Guerrero. El gobernador de ese estado destituye al prefecto y al juez de primera instancia, 
de esa localidad por no haber puesto un freno a la prédica del obispo. Díaz agradece las 
acciones para detener los “abusos del clero”. Rafael de Castillo a Díaz. Chilpancingo, 
Guerrero, 5 de agosto de 1891. De Díaz a Rafael del Castillo. México, 11 de agosto de 
1891, Doctos. 009828-9, Caja 020, Legajo 16.

182 Estos ejemplos ya han sido referidos, algunos otros son el encarcelamiento del 
cura de Pachuca, Magín González, por haberse negado a entregar la partida de bautismo 
de un criminal solicitada por el juez civil, por lo que fue llevado a prisión y senten-
ciado a cumplir un periodo de reclusión en su curato. Díaz recomendaba al gobernador 
del estado que considerara indultar al cura, siempre que éste lo solicitase, una vez que 
reconociera su falta a la ley, ofreciendo no reincidir y guardar respeto a las autoridades 
locales. Francisco Cravioto, gobernador de Hidalgo a Díaz. Pachuca, Hidalgo, 28 de 



312 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

Especial atención merecen aquellos casos donde se procesa a los cléri-
gos por delitos del fuero común, particularmente los confl ictos armados 
en los que se comprueba la participación del clero, pues si bien no se 
aplica todo el rigor de la sanción civil, se usan castigos para enfatizar los 
límites de las actividades sacerdotales. Un caso ocurre en Guanajuato, 
en donde un sacerdote jesuita es acusado de participar en un motín. El 
religioso fue apresado y se le instruyó un juicio por ataque a las Leyes 
de Reforma, condenándosele a once meses de arresto y al pago de una 
multa de mil pesos. Díaz instruyó a los jefes políticos y demás autoridades 
locales, que en esos casos se procediera con energía, pero si los clérigos 
pedían clemencia, dada su representatividad en las comunidades, podía 
otorgárseles una sanción menor.183 Sin embargo, pasaría lo contrario en 
caso que la infracción continuara, tal fue el caso del sacerdote Felipe Cas-
tañeda, cuyos informes muestran que fue ordenado sacerdote en 1884 
y, posteriormente, ubicado en distintas parroquias del Estado de Mé-
xico. Durante su estancia en Zumpahuacán, se puso al frente de un 
movimiento armado, cuya motivación inicial es la restitución de unas 
tierras a favor de esa comunidad, pero después cuestiona al gobierno de 
Díaz, en un documento llamado “Proclama de Zumpahuacán”, la cual 
desconoce el gabinete presidencial y todos los funcionarios, para convocar 
a la formación de un gobierno provisional y a una nueva asamblea general 
constituyente.184 Castañeda es aprehendido y mandado preso a la cárcel 
de Belén, de donde escapa para retomar su revuelta en poblaciones limí-

febrero de 1888. Díaz a Cravioto. México, 5 de marzo de 1888, CPD, Docto. 002253-
54-55, Caja 5, Legajo 13.

183 Díaz a Francisco Cano. México, 5 de julio de 1889, CPD, Docto. 006813, 
Caja 14, L14. Ese tipo de prudencia en el trato contra eclesiásticos no era nuevo, pues el 
sacerdocio representaba una fi gura de autoridad con un importante impacto social. En 
Oaxaca, por ejemplo, en 1874 se inició un doble proceso, civil y eclesiástico, contra el 
sacerdote Antonio Pacheco, por homicidio contra otro presbítero. El tribunal eclesiástico 
lo había excomulgado, mientras que el civil lo sentenció a 10 años de prisión. Pacheco 
pidió la apelación de ambas sentencias manifestando su arrepentimiento; en 1877 se le 
otorgó el perdón civil y se le restituyó dentro de la comunidad católica. AHAM, Sección 
Secretaría arzobispal, Serie Obispado de Oaxaca, Caja 88, Exp. 13.

184 Expediente de órdenes de don Felipe Castañeda. 1884, AHAM, Sección Secretaría 
arzobispal, Serie Sagradas órdenes, Caja 4, Exp. 20. Galván, Luz Elena, “Estado de 
México”, en Katz, Friedrich, Porfi rio Díaz frente al descontento popular regional 1891-
1893, México, Universidad Iberoamericana, 1985, pp. 23-58.



 LA CONSOLIDACIÓN DE LAS GARANTÍAS INDIVIDUALES 313

trofes entre el Estado de México y Morelos, tras lo cual es nuevamente 
aprehendido por el ejército y muerto en otro intento de escape. Otros 
más son encarcelados por delitos menores, como ebriedad.185

Pero el mismo clero participa de la imbricación de las jurisdicciones 
civil y eclesiástica, aun en aspectos de exclusivo carácter eclesiástico, 
como cuando requieren la intervención de las autoridades civiles para 
cambiarse de curato.186 A cambio, el presidente podía esperar que el clero 
reconociera su capacidad de intervención y expresara lealtad y sumisión 
a las autoridades civiles. En ese sentido, ni la jerarquía ni el gobierno 
vieron en esta colaboración una “intromisión” de autoridades en térmi-
nos negativos, sino como una forma de colaboración que partía de la 
necesidad de mantener un orden y estabilidad en el país necesarios tanto 
para la consolidación del Estado liberal, como para el fortalecimiento 
de la Iglesia católica.187 El Estado podía benefi ciarse de la organización 
eclesiástica y orientarla hacia la pacifi cación de ciertas regiones y esta-

185 El padre Manuel Herrera fue conducido a la cárcel por ebriedad. AHAM, 1867, 
Caja 32, Exp. 48, Serie Eclesiásticos.

186 La señora Clara Gutiérrez pidió al presidente infl uyera en el señor arzobispo para 
que le conceda una beca al hijo de su comadre, porque quería estudiar para eclesiástico, 
pero no tenía recursos. Clara Gutiérrez de Estrada a Porfi rio Díaz. San Jacinto, Zacatecas, 
9 de enero de 1886, CPD, Docto. 00050, Legajo 11, Caja 001. Tiburcio Arroyo solicita 
una “caridad” para la construcción un templo en San Martín Tonalá y otro en Tatepas-
co. Añade que este tipo de ayuda fue otorgada por el mismo presidente Benito Juárez 
a don Antonio Urzúa, vicerrector del seminario de Colima, a quien se le obsequiaron 
$2 000 para los ornamentos de unos templos. Tiburcio Arroyo a Díaz. México, 25 de 
julio de 1886, CPD, Docto. 008151, Legajo 11, Caja 17. El cura Rodríguez solicita 
una recomendación del presidente para el obispo Gillow, con el fi n de que lo cambien 
de su curato en las montañas, a un lugar cercano a la capital. José María Rodríguez a 
Díaz. Oaxaca, 9 de marzo de 1890, CPD, Docto. 003155, Caja 07, Legajo 015. Díaz 
solicita al obispo Gillow, a petición de la población, que se nombre un padre vicario para 
los pueblos de Noyó y Yosolato. Díaz a Gillow. México, 1 de marzo de 1890, CPD, 
Docto. 002655, Caja 06, Legajo 015.

187 Algunas colaboraciones fueron más directas y discrecionales, por ejemplo, 
cuando el gobernador del estado de Morelos pidió la bendición del Teatro de esa ciu-
dad. 1882, AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie Parroquias, Caja 140, Exp. 25. 
Se informa de la administración del bautismo a la hija del gobernador de aquel estado. 
1885, AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie Correspondencia, Caja 170, Exp. 79. 
José María Macías, sobre la retractación del presidente de Atlacomulco. 1889, AHAM, 
Sección Secretaría arzobispal, Serie Correspondencia, Caja 224, Exp. 50. Víctor Ayos 
de Cancelada, de Tepozotlán, diócesis de Puebla, informaba sobre la visita que realizó el 



314 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

blecer una infraestructura necesaria para el progreso social, a través de la 
educación y la benefi cencia. Al mismo tiempo, se afi rman los postulados 
liberales sobre la tolerancia de cultos que estimulan la llegada de otras 
religiones a México. En la siguiente década se mostraría hasta dónde 
podía llegar esta participación clero-gobierno.

Esta dinámica que vincula la aplicación de la ley con la formación de 
una estructura informal que no revierte la ley en materia eclesiástica, y que 
permite la formación de una relación de facto a favor de la consolidación 
del propio Estado, desde la perspectiva secular y a la vez, la de la Iglesia.

CONCLUSIÓN

La recomposición de las fuerzas federales a mediados de la década de 1870 
hace posible la concertación Estado-Iglesia y la búsqueda de un pacto 
de estabilidad social, mediante el cual ambos poderes se comprometen 
en la búsqueda del orden y progreso nacional.

Un sector de la jerarquía mexicana expresa su proyecto para lograr 
una inserción en el Estado liberal en el documento pastoral colectivo de 
1875, el cual motiva la asimilación formal de la dinámica legalista marca-
da por el régimen liberal –con el uso de los derechos que la Constitución 
garantizaba a la Iglesia y los católicos–, y permite ampliar el espacio 
para la negociación informal que, en ese sentido, debe verse como un 
elemento de equilibrio, pues logra ser otra vía para salvar las tensiones 
producidas entre el clero y los gobiernos, sin llegar a rupturas violentas. 
La importancia de ese comunicado colectivo es que fi ja la nueva posición 
dentro de la jerarquía en el régimen liberal y su pretensión de moldearlo 
para lograr la recomposición eclesiástica y fortalecer la presencia pública 
del catolicismo, a partir de un llamado a la movilización de la sociedad.

Con ello no se pretende afi rmar la existencia de una relación instru-
mental entre el clero y la feligresía, entendiendo con esto que los cató-
licos sigan lo dispuesto por la jerarquía sin, primero, hacer una lectura 
y apropiación del discurso eclesiástico, para reelaborar uno propio. En 
cambio se quiere subrayar la nueva dimensión que toma para la Iglesia 
la posibilidad que abre el derecho de asociación. Como parte de una 

gobernador al Colegio de Tepozotlán. 1889, AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie 
Correspondencia, Caja 239, Exp. 60.



 LA CONSOLIDACIÓN DE LAS GARANTÍAS INDIVIDUALES 315

organización civil amplia, el catolicismo se incluye en el ejercicio de la 
vida democrática del país, en tanto que la organización de una variedad 
de grupos es capaz de fortalecer los espacios de la vida pública. Así, 
dentro de las posibilidades para formar sociedades civiles, el catolicis-
mo se posiciona como uno de los más infl uyentes a la hora de abarcar 
importantes espacios de la vida pública, en tanto que están relacionados 
con la opinión pública, la salud, la educación, etc., desde una perspectiva 
católica, pero a favor del Estado y su proyecto económico.

Parece pertinente preguntarnos en qué medida esta movilización 
católica ayuda a replantear la oposición tajante entre el catolicismo mexi-
cano y el liberalismo, en tanto que el principio de libertad de asociación 
es reivindicado, en el discurso y en la práctica, por los sectores católicos. 
La idea de formar una sociedad católica que sustituyera a una liberal, 
queda sólo en el discurso, pues lo que pretende un sector eclesiástico es 
integrar a la sociedad mexicana a través del catolicismo, formando una 
sociedad civil católica. La pretensión de formar una sociedad católica 
alterna a otra, no es entendida como una total ruptura con la estructura 
liberal, desde el momento en que el antagonismo eclesiástico no alcanza 
para diseñar un modelo económico distinto, que sustente un verdadero 
régimen alterno desde el punto de vista social, político y económico. En 
su lugar, se apela a la permanencia de ciertas nociones sobre la secula-
rización social, jurídica y del poder político, vinculadas a los elementos 
moralizantes del catolicismo. Para estos católicos no existe “una sociedad 
liberal” a la cual oponerse, pues la sociedad no puede ser más que católica. 
Desde esa perspectiva, lo que existe son gobiernos liberales en un Estado 
liberal que por momentos busca desvincularse del catolicismo; por ello, 
es al Estado al que es necesario catolizar, introduciendo fundamentos 
religiosos en sus principios políticos, moralizando –en un sentido ca-
tólico– su economía, sus leyes y la aplicación de la justicia, por lo que 
suma a la defensa de la libertad de la Iglesia ante los “poderes nuevos”, 
su lucha por “santifi carlos”.

El proyecto de formar una “sociedad católica” hace referencia a la 
creación de las condiciones para que el catolicismo sustente la forma-
ción cívica de los individuos, que se constituya en la base de la relación 
moral entre los individuos y, al tiempo, consolide al catolicismo como 
la religión hegemónica de la sociedad mexicana. Para ello, era necesario 
que los gobiernos reconocieran un margen de acción de la Iglesia en la 



316 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

vida pública, lo cual hicieron como parte de una concertación necesaria 
para fortalecer al régimen federal liberal.

La labor eclesiástica se autoproclama indispensable para lograr la 
gobernabilidad y pacifi cación del país, lo cual pretende abrir un espacio 
para la acción de la Iglesia y dirigirla hacia una nueva alianza con el Esta-
do. En este sentido, hay una continuidad importante con el liberalismo 
sostenido por los eclesiásticos de la primera mitad del siglo XIX, que 
entiende el orden político y social liberal ligado al catolicismo.

A pesar de las críticas, el catolicismo comparte con el liberalismo 
principios fundamentales: la protección a la propiedad privada, el orden 
público, la necesaria existencia de la jerarquía social, el respeto a las au-
toridades y el avance económico, todo lo cual hace posible la formación 
de nexos con base en la consecución de objetivos comunes, sobre todo 
cuando la Iglesia se atribuye parte de la dirección de ese proceso. Diversos 
sectores eclesiásticos asumen la dirección de dos importantes aspectos que 
se ligan directamente a la economía y estabilidad política del régimen: 
por un lado, la expansión de un discurso sobre la revaloración moral del 
trabajo como sustento del progreso y la conciliación social; y por otro la 
recomposición de la labor caritativa en el área social. Ambas propuestas 
se diseñan tomando como base el modelo económico del Estado liberal, 
pues no proponen la creación de uno distinto, sino la transformación de 
aquellos elementos que generan las crisis y desestabilizan las relaciones 
sociales: el exacerbado materialismo y la desprotección de la producción 
nacional. La primera conduce a la deshumanización en el sistema pro-
ductivo, pues privilegia la obtención del benefi cio material a costa de la 
sobre-explotación de los trabajadores, sobrepasando los límites de lo justo 
y afectando la convivencia pacífi ca entre los distintos sectores sociales. 
Para equilibrar la economía, era necesario que el Estado introdujera 
los principios de la caridad cristiana y justicia social, pregonados por el 
catolicismo. La Iglesia asume su labor para apoyar ese tipo de desarrollo 
económico, a través del impulso de un nuevo asociacionismo basado en 
los derechos individuales, que al mismo tiempo le permitiría reconstruir 
sus bases sociales y económicas. Si bien era la afi rmación de un derecho 
a favor de una colectividad, su base eran los derechos individuales.

Las asociaciones católicas buscan afi rmar la presencia del catolicis-
mo en la sociedad secular y se convierten en los nuevos rectores de las 
obras para revitalizar la presencia pública del catolicismo, para lo cual 



 LA CONSOLIDACIÓN DE LAS GARANTÍAS INDIVIDUALES 317

trazan tres objetivos estrechamente relacionados con los problemas se-
culares del país, los cuales tienen como fi n fortalecer sus vínculos con la 
sociedad mexicana: formar nuevas generaciones de mexicanos con base 
en los principios morales del catolicismo y ampliar las instituciones de-
dicadas a la educación de la niñez y juventud; aumentar el número de 
los establecimientos dedicados al auxilio social inspirados en la caridad; 
pacifi car a las poblaciones y establecer el orden social necesario para 
acompañar el progreso económico del país, con la prédica de una nueva 
religiosidad centrada en la conciliación de los sectores sociales opuestos, 
la revaloración del trabajo y la recurrencia a los mecanismos legales y no 
a la violencia para solucionar las tensiones.

El asociacionismo católico está constituido por tres tipos de socie-
dades: las exclusivamente religiosas, las asociaciones de tipo gremial y 
las asociaciones caritativas. A pesar de los límites en su desarrollo y de 
que sus obras no logran ser hegemónicas, el asociacionismo es capaz de 
fortalecer los nexos de la Iglesia con la sociedad, pues estructura una nueva 
organización del laicado católico enfocado a lograr la conciliación de los 
intereses económicos en la producción, fortalecer la educación católica 
y expandir las obras de auxilio social, afi rmando la vocación social de la 
Iglesia desplegada en el discurso eclesiástico.

El asociacionismo también resulta ser una vía para fi nanciar los pro-
yectos eclesiásticos. Dentro de las organizaciones católicas se establecen 
diferentes medios: las donaciones de particulares, las funciones benéfi cas, 
las cuotas de inscripción y las mensualidades fi jas de sus asociados, las 
limosnas en las celebraciones religiosas, además de las donaciones que el 
arzobispado realiza para la fi nanciación de algunos de los proyectos. Las 
congregaciones se suman al nuevo asociacionismo laico en la búsqueda 
por la instauración de un orden social, aunque con diferencias específi cas.

El nuevo modelo de congregaciones religiosas desarrollado en 
México forma parte de la reforma de la vida conventual promovida por 
Roma. La reforma de los vínculos religiosos, con la afi rmación de los 
votos simples, da pauta a la consolidación del nuevo modelo religioso 
al permitir la acción de los religiosos fuera de sus casas de residencia, y 
la combinación de la contemplación espiritual interior, con el trabajo 
fuera de sus conventos.

Es necesario insistir que la labor de las congregaciones de vida activa 
es vital para la renovación de las bases sociales del catolicismo, por tres 



318 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

razones: se convierten en las principales organizaciones eclesiásticas que 
trabajan en la defensa y expansión del catolicismo, principalmente a 
través de la educación y de las obras de auxilio social; contribuyen a la 
formación cívica de los individuos y a la pacifi cación de los territorios; 
y, por último, revitalizan el carácter de las comunidades religiosas. Las 
congregaciones construyen una alternativa a la decadente fuerza de las 
antiguas órdenes contemplativas, que durante el periodo colonial tienen 
una enorme importancia en la organización social, a la luz de la nueva 
situación política y jurídica de la Iglesia en el régimen liberal, con base en 
tres elementos que renuevan la estructura de las comunidades religiosas: 
el fomento a la disciplina religiosa a partir de la centralización de la auto-
ridad episcopal y pontifi cia; el desarrollo de una labor pastoral misionera 
que nutre los vínculos de la sociedad con las instituciones eclesiásticas; y 
el reclutamiento de jóvenes, de distintos estratos sociales, que consolidan 
la formación de las nuevas generaciones de religiosas y sacerdotes. Estos 
elementos ayudan a precisar el nuevo modelo religioso que permite una 
relación más directa entre el Pontifi cado y las congregaciones.

Al mismo tiempo muestra un renovado interés por la aplicación de la 
disciplina eclesiástica interna como parte de un proceso de reorganización 
marcado por la centralización eclesiástica. En éste, la vida parroquial 
adquirió una importancia trascendental, pues la relación clero-sociedad 
trascendió el ámbito eclesiástico para ser considerada un asunto de orden 
público y, por lo tanto, de interés gubernamental. La participación de 
las autoridades, motivada por ese interés, no tuvo como objetivo afi r-
mar la supremacía de un poder sobre otro, sino mediar entre los intereses 
parroquiales y las poblaciones, no con el fi n de que los gobiernos civiles 
lograran una “conciliación” con el clero, sino de establecer un orden y 
dirimir los confl ictos.

Este programa de acción evidencia la forma en que una parte del 
clero pudo diseñar la recomposición eclesiástica a partir de un llamado a 
los católicos para que, como individuos en el uso pleno de sus derechos 
civiles y ciudadanos, se convirtieran en los nuevos rectores de las obras 
sociales para revitalizar la presencia pública del catolicismo. Las distin-
tas corrientes del catolicismo social muestran los esfuerzos de distintos 
sectores católicos en ese sentido y tienen un resultado diferenciado en 
las distintas regiones del país.



IV. LA IGLESIA MEXICANA, 
ENTRE LA REFORMA Y LA ROMANIZACIÓN 

(1891-1910)

La separación Estado-Iglesia tiene como importante consecuencia ins-
titucional el aumento del poder de gestión, dirección y representación 
de la jerarquía nacional, que está en posibilidades de tomar las rien-
das de la Iglesia mexicana y de negociar, directamente con Roma, diversos 
aspectos relacionados con la organización eclesiástica interna. La jerar-
quía romana aprovecha ese cambio a su favor, promoviendo un mayor 
control e infl uencia sobre las iglesias locales. Es pertinente volver a referir 
que este proceso, conocido como romanización, consiste en una serie de 
intentos que pretenden hacer de Roma, la cabeza de la Iglesia católica 
y el centro rector de la política eclesiástica. Dicho proceso es apoyado 
por algunos grupos de eclesiásticos mexicanos e impugnado por otros.

Como ya he referido y es necesario remarcar, ese reacomodo de 
fuerzas no es exclusivo de México sino que se produce en otras latitudes, 
a partir de las distintas rupturas entre el clero y los poderes civiles de 
los países católicos occidentales. La romanización se presenta con una 
fuerza y características distintas en cada uno de los países americanos. La 
revisión de algunos casos hace pensar que es un proceso más disputado 
en aquellos países en los que, como México, presentan las siguientes 
características: a) una Iglesia católica de antiguo régimen cuya organi-
zación y poderío económico, político y social rivalizan con la soberanía 
de los nacientes estados liberales; b) la ruptura ideológica entre el clero 
y el gobierno a partir del ascenso del liberalismo, y c) la presencia de 
una jerarquía numerosa, con una trayectoria local arraigada que dispu-
ta espacios de control social a los gobiernos civiles.

Dos aspectos impulsan el inicio de la romanización en México: el exi-
lio de parte de la jerarquía mexicana en Roma y la fundación del Colegio 
Pío Latinoamericano. En este apartado se abordan las características de la 
formación de una parte del episcopado en Roma, la visita apostólica de 

[319]



320 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

Nicolás Averardi y la celebración de los concilios provinciales. Al mismo 
tiempo se revisa la manera en que, como consecuencia de la concertación 
lograda entre el clero y el gobierno, se da un intento por restablecer 
formalmente las relaciones Estado-Iglesia. La idea de concertación será 
manejada para describir los acuerdos a los que el Estado y la Iglesia han 
llegado en un plano político informal. Se considera más pertinente este 
término en la medida en que a través de él podemos entender que ambos 
poderes han llegado a entender en la práctica la defi nición legal de sus 
espacios de acción y jurisdicción, que, sin embargo, permite entendi-
mientos de cooperación.

El punto que enlaza a todos esos aspectos es el impulso a la centra-
lización eclesiástica y su contribución a la consolidación de la estrategia 
para lograr una mutua aceptación entre el Estado y la Iglesia en el ré-
gimen liberal.

1. LOS CONCILIOS PROVINCIALES 

Y LAS REFORMAS ECLESIÁSTICAS

Los concilios se pueden dividir en dos tipos: los generales y los particula-
res. Los primeros, también conocidos como ecuménicos, son asambleas 
de obispos y otros miembros de la jerarquía convocados por el Papa, en 
las que se discuten y regulan aspectos doctrinales y otras cuestiones. La 
autoridad del Papa en estos concilios, también llamados ecuménicos, se 
consolidó al ser el único autorizado para convocar estas reuniones y apro-
bar y dar validez a los dictámenes y resoluciones que emanaran de éstos.

Los concilios o sínodos particulares son reuniones que congregan 
a distintas jerarquías para adaptar las normas generales de la Iglesia a 
las circunstancias concretas de una jurisdicción eclesiástica particular; 
estas reuniones generalmente convocan al clero de una diócesis y son 
presididas por el obispo, o a los religiosos de alguna provincia eclesiás-
tica presididos por su superior provincial –cuyas resoluciones tenían 
que pasar por la revisión del obispo donde radicara la congregación–, o 
también reuniones de carácter regional o nacional en las que se juntaban 
los prelados de cada jurisdicción religiosa de un país específi co, como el 
caso de los primeros concilios provinciales de México.1

1 En la Nueva España del siglo XVI se realizaron, al menos, tres sínodos que preten-
dieron dar una dimensión local a las disposiciones tridentinas, tomando como puntos 



 LA IGLESIA MEXICANA, ENTRE LA REFORMA Y LA ROMANIZACIÓN (1891-1910) 321

Para que las resoluciones conciliares pudiesen entrara en vigor, se 
debían enviar a Roma para ser revisadas y aprobadas por las comisiones 
encargadas. La jerarquía romana tenía la facultad de introducir alguna 
modifi cación en el texto si así lo consideraba pertinente. Sin embargo, 
estas asambleas gozaron de una considerable autonomía.

Los decretos conciliares constituyen una de las fuentes positivas 
fundamentales de la base jurídica eclesiástica novohispana, a la que se 
suman la tradición canónica legal formada durante varios siglos y las 
diversas obras y tratados que desarrollan temas conciliares y que son 
difundidos, al igual que los contenidos del Concilio de Trento, en forma 
de catecismos y manuales de párrocos, por ejemplo), que se daban a la 
tarea de dar especifi cidad a los decretos conciliares generales.2

de referencia central los procesos de conquista militar y fundación de la Iglesia novo-
hispana. El III Concilio Provincial de 1585 desarrolló una legislación que le permitió 
a la jerarquía establecer las normas disciplinares, administrativas, rituales y de gobierno 
que se adaptaran a las circunstancias de la diversa condición étnica, social, económica y 
política de la población novohispana. El Concilio III estuvo vigente durante la mayor 
parte del periodo colonial y del siglo XIX. Gonzalbo Aizpuru, Pilar, “Del Tercero al 
Cuarto Concilio Provincial Mexicano, 1585-1771”, en Historia Mexicana, núm. 137, 
vol. XXXV (1), México, El Colegio de México, julio-septiembre de 1985, p. 8.

2 Estos cuerpos legales circulan en la Nueva España su texto completo, pero también 
en forma de estudios específi cos sobre determinadas materias publicadas a manera de 
tratados y manuales que desarrollan concreta y positivamente la doctrina general, pues 
“la calidad de pecadores y pecados exigía sendas especialidades y recomendaciones” que 
las reglas conciliares no enuncian. Algunos ejemplos son los siguientes: El sacrosanto y 
ecuménico Concilio de Trento, Madrid, Imprenta de Ramón Ruiz, 1798. Catecismo del 
Santo Concilio de Trento para los párrocos ordenado por disposición de San Pío V, Madrid, 
Imprenta Real, 1785. Catecismo del Santo Concilio de Trento para los párrocos, ordenado 
por disposición de San Pío V, Madrid, Imprenta de Benito Cano, 1787. Catecismo del 
Santo Concilio de Trento para los párrocos ordenado por disposición de S. Pio V, Madrid, 
impreso en la ofi cina de don Ramón Ruiz, 1802. Un cuarto concilio se celebra en 1777, 
pero sus decretos no tienen validez, pues Roma no concluye su revisión ni aprueba sus 
decretos, a pesar de lo cual fue reconocida como una asamblea válida en la historia de los 
concilios mexicanos. A mediados del siglo XIX, el III Concilio es impreso nuevamente: 
Concilio III Provincial Mexicano, celebrado en México el año de 1585, confi rmado en 
Roma por el Papa Sixto V. y mandado observar por el gobierno español en diversas reales 
órdenes, ilustrado con muchas notas del R. P. Basilio Arrillaga, de la compañía de Jesús, y 
un Apéndice con los decretos de la Silla Apostólica relativos a esta Santa Iglesia, que constan 
en el Fasti Novi Orbis y otros posteriores, y algunos más documentos interesantes; con cuyas 
adiciones formara un código de derecho canónico de la Iglesia mexicana publicado con las 



322 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

El cambio experimentado por la Iglesia y la sociedad mexicana 
con la independencia y la reforma liberal, hace inevitable replantear 
transformaciones en el derecho eclesiástico: la supresión del patronato, 
la independencia Estado-Iglesia, las reformas educativas del clero, el 
matrimonio civil, las exclaustraciones de religiosos, la desamortización 
de propiedades, la fundación de nuevas congregaciones, parroquias y 
obispados, entre otros puntos. Las administraciones parroquiales, regu-
lares y diocesanas, se encuentran en una circunstancia no prevista que 
es necesario actualizar en la legislación.

Se hace necesario un cuerpo legal que, desde la perspectiva de la 
romanización, incluya el reordenamiento de las órdenes religiosas, la re-
vitalización de la vida parroquial, un mayor control de la disciplina, 
formación intelectual y labor ministerial del clero parroquial, además 
de una renovada vida espiritual orientada a las expresiones de una reli-
giosidad racionalizada e interiorizada.

A esto se añaden preocupaciones centrales como la regulación del 
diezmo y las demás percepciones económicas de la Iglesia.3

Desde el inicio de su gobierno en el arzobispado de México, Pelagio 
Labastida había manifestado la necesidad de celebrar un concilio nacio-
nal. No obstante, su realización se había pospuesto pues la legislación civil 
en materia eclesiástica impedía asegurar la permanencia de las medidas 
eclesiásticas. La práctica eclesiástica de los instrumentos jurídicos de 
la legislación liberal que permite la concertación clero-gobierno, dan a la 
Iglesia el espacio para institucionalizar los cambios que había introducido 
en su administración desde hacía dos décadas.

Licencias necesarias por Mariano Galván Ribera, 1a. ed. en latín y castellano, México, 
Eugenio Maillefert, 1859.

3 El gran modelo fue el concilio de Baltimore de 1851, el cual logró congregar a los 
32 obispos del episcopado norteamericano. Sus decretos apoyan el proceso de expansión 
de la Iglesia católica en el territorio norteamericano, desde una posición de minoría 
religiosa “que está haciendo tan rápidos progresos en población y prosperidad”, gracias 
a una situación política que lo hacía posible. La jerarquía supo apreciar estos espa-
cios e implementar las bases de una iglesia nueva, a través de mecanismos que más tarde 
serían retomados también por los obispos mexicanos: el establecimiento de las misio-
nes, la fundación de nuevas iglesias, escuelas, orfanatos, hospitales “y proveer a todas 
las necesidades de la humanidad doliente”. Carta pastoral del primer concilio nacional 
de los Estados Unidos, celebrado en Baltimore en mayo de 1852, México, Imprenta de La 
Voz de la Religión, 1852.



 LA IGLESIA MEXICANA, ENTRE LA REFORMA Y LA ROMANIZACIÓN (1891-1910) 323

Dos sínodos diocesanos tienen lugar antes del Quinto Concilio 
Provincial Mexicano: los sínodos de Tabasco de 1883, y Antequera de 
1893. El primero se celebra en la circunstancia de la erección del obis-
pado tabasqueño, a instancias de su primer obispo, Agustín de Jesús 
Torres y Hernández, ante la necesidad de formar un código diocesano 
“que sirva para uniformar la conducta del clero, el gobierno, servicio y 
administración de las parroquias”.4

El concilio provincial de Antequera es organizado por el obispo 
Gillow, durante los meses de diciembre de 1892 y marzo de 1893.5 Su 
objetivo es solucionar los aspectos más urgentes de la administración, para 
“sofocar los gérmenes de los errores, mantener la disciplina eclesiástica 
y cuidar de la piadosa y legítima administración de los sacramentos”. 
A ello se suma, la preocupación por la división territorial de 1891, que 
había elevado a Antequera a categoría de arquidiócesis, teniendo bajo su 
jurisdicción a las diócesis de Yucatán, Chiapas, Tabasco y Tehuantepec, 
cambio que trajo la necesidad de establecer “las leyes que deban aprove-
char al régimen y concordia de las mismas”.6 El sínodo se apuntaló como 

4 Constituciones Sinodales que en noviembre de 1883 dictó para la diócesis de Tabasco 
su primer obispo el Ilmo. Sr. D. Agustín de Jesús Torres y Hernández y en abril de 1885 
previo acuerdo que prescriben los sagrados cánones, fueron promulgadas en el primer sínodo 
diocesano. San Juan Bautista, Tip. “Juventud Tabasqueña”, de Francisco Chicliazza, 
1885, p. 2. Las resoluciones del sínodo se distribuyen en 17 capítulos respecto los nom-
bramientos de párrocos, la disciplina y decoro de la vida sacerdotal, la instrucción 
religiosa, el culto y los sacramentos. Se sumaban también las disposiciones respecto a 
diversos temas, diezmos y cementerios en otras diócesis, que refl ejan la necesidad de 
establecer cierta certidumbre en la administración.

5 Los católicos más comprometidos con la cuestión social, tildan de tibia y sin 
resultados concretos a esta asamblea. En 1895 se realiza el sínodo de Chilapa, el cual 
aborda tres aspectos: el diseño de una nueva distribución parroquial; catequesis y 
doctrina, y recaudación de diezmos. Segundo Sínodo Diocesano celebrado en Chilapa en 
la Basílica de S. Francisco por el Illmo. y Rmo. Sr. Obispo de la Diócesis Dr. D. Ramón 
Ibarra y González, en los días 6, 7 y 8 de mayo de 1895. Puebla, tipografía de las Escuelas 
Salesianas de Artes y Ofi cios, 1895.

6 “Edicto de convocación al sínodo provincial”. Actas y Decretos del Concilio I de 
Antequera celebrado en Oaxaca, del día 8 de diciembre de 1892 al 12 de marzo de 1893. 
Versión que del latín al castellano, con autorización del Ilmo. Sr. Arzobispo de aquella 
provincia, hicieron los Sr. Dr. D. Manuel Alvarado hasta la página 56 y Dr. D. Manuel 
Azpeitia Palomar, desde la página 57 hasta el fi n. Guadalajara, Antigua Imprenta 
de N. Parga, 1895, p. 3.



324 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

un medio temporal para defender las bases de la disciplina eclesiástica, 
uniformar la administración corrigiendo los errores existentes, mejorar la 
instrucción del clero y abrir el camino a los decretos oportunos mediante 
los próximos concilios.7

En octubre de 1895, el arzobispo de México comienza a planear la 
organización y las materias que serían tratadas en el Quinto Concilio, 
bajo el impulso del visitador apostólico Nicolás Averardi. La asamblea 
es convocada el 14 de junio de 1896. Próspero Alarcón, sucesor del 
arzobispo Labastida, señala que su importancia “cuando las circunstan-
cias de la Iglesia evidencian el abandono de la formación religiosa de los 
católicos y la expansión de la indiferencia religiosa”. La indiferencia se 
había extendido a tal grado que los católicos no santifi caban las fi estas, ni 
cumplían con los sacramentos, demeritando a tal grado la vida familiar 
que resultaba un hecho cotidiano la ruptura de los lazos del matrimo-
nio. La sociedad mexicana enfrenta una grave crisis, al haber adquirido 
las características de una “civilización semipagana” que sufría males de 
desórdenes y suicidios, y es consumida por la “precocidad en el crimen”.8 
El concilio se posiciona como un recurso poderoso “para acordar medios 
prudentes y efi caces a fi n de que luzcan en toda su deslumbradora claridad 
las enseñanzas evangélicas, desaparezcan las irregularidades y corruptelas 
que hubieran podido introducirse en el transcurso de los tiempos”.9

Las reuniones se celebran entre el 23 de agosto de 1896 y el 1 de 
noviembre de 1896. En la apertura, Alarcón hace dos peticiones a los 

7 El sínodo se divide en tres grandes partes: Primera parte (De la fe católi-
ca, De la Iglesia de Cristo, De los sacramentos y sacramentales; Del culto divino; 
De la vida cristiana); Segunda parte (De la Jerarquía y régimen de la Iglesia, De 
la perfección del clero), y Tercera parte (De los juicios eclesiásticos; De las causas 
matrimoniales).

8 La convocatoria se extendió, además de los obispos, a los cabildos catedrales, la 
colegiata de Guadalupe y a los rectores de los seminarios, superiores de las órdenes y 
demás eclesiásticos, a quienes por derecho o costumbre correspondía invitar. Edicto del 
Ilmo. Señor Arzobispo de México Doctor D. Próspero María Alarcón y Sánchez de la Barquera 
con motivo del Concilio Provincial Mexicano que con el favor divino habrá de celebrarse 
próximamente en este año. México, Imprenta del Sagrado Corazón, 1896, pp. 7 y 8.

9 Edicto del Ilmo. Señor Arzobispo de México Doctor D. Próspero María Alarcón 
y Sánchez de la Barquera con motivo del Concilio Provincial Mexicano que con el favor 
divino habrá de celebrarse próximamente en este año. México, Imprenta del Sagrado 
Corazón, 1896, p. 5.



 LA IGLESIA MEXICANA, ENTRE LA REFORMA Y LA ROMANIZACIÓN (1891-1910) 325

obispos mexicanos: la primera, que orienten sus discusiones en aspectos 
centrales, evitando entrar en “cuestiones inútiles y demasiado metafísi-
cas”, para orientar los esfuerzos en la búsqueda de soluciones pragmáticas 
a los problemas eclesiásticos; y la segunda, que procedan a la discusión 
con respeto y cuidado, para sortear divisiones y encono entre el clero.10

Después de concluidas las sesiones, Leopoldo Ruiz y Flores y Ramón 
Ibarra se encargan de tramitar su estudio y aprobación en el Vaticano, 
la cual tardó en efectuarse debido a la proximidad del Concilio Plenario 
de América Latina.11 En 1897 se realizaron los sínodos diocesanos de 
Guadalajara y Michoacán, y en los años siguientes tendrían lugar los 
sínodos de las otras provincias mexicanas.

El Quinto Concilio Provincial de 1896 institucionaliza los cambios 
que se venían preparando con mayor fuerza desde mediados de la década 
de 1870, con el pacto informal Estado-Iglesia. La práctica de ciertas es-
trategias de reorganización le permite a la asamblea delinear formalmente 
la vida eclesiástica, a partir de ciertos principios clave: la autoridad epis-
copal, la disciplina eclesiástica, la administración parroquial, la relación 
clero-gobierno y la relación con los fi eles.

Los decretos conciliares evidencian el avance de la romanización, 
pero también reivindican la permanencia de ciertos privilegios ancestrales 

10 “Próspero María Alarcón. Discurso de inauguración del concilio”, AHAM, Sección 
Secretaría arzobispal, Serie Correspondencia, Caja 55, Exp. 18. Alarcón afi rma que el 
objetivo del concilio no es marcar aspectos dogmáticos, sino señalar “ligeramente” los 
errores, “como para dar a los fi eles una vez más la voz de alerta a fi n de que de ellos se 
alejen”. Edicto del Ilmo. Señor Arzobispo de México…, 1896, p. 9. Las actas del concilio 
son revisadas por la Sagrada Congregación del Concilio en Roma y confi rmadas el 
12 de agosto de 1898; el Concilio es promulgado en México el 12 de octubre de ese 
año, entrando en vigor el 19 de marzo de 1899.

11 Ibarra y Ruiz y Flores tienen que insistir, a través de numerosas entrevistas y 
comunicaciones con el prefecto de la Congregación del Concilio y el secretario de Estado 
en Roma, la aprobación del concilio mexicano, pues sus estatutos debían concordar con 
los del Concilio Plenario que todavía no se llevaba a cabo. En una comunicación, Ruiz 
y Flores había expresado a un funcionario del Vaticano, “que los Concilios Provinciales 
celebrados últimamente en la República lo habían sido por indicaciones que había hecho 
y con instancia Mons. Averardi en nombre de la Sta. Sede y que por lo mismo los Sres. 
Obispos no dejarían de resentirse al saber que sus Concilios quedarían archivados en 
Roma”. “Carta de Leopoldo Ruiz a Próspero M. Alarcón”. Roma, 29 de enero de 1898, 
AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie Correspondencia, Caja 27, Exp. 5.



326 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

para la Iglesia mexicana. Los preceptos sobre la autoridad episcopal son 
muestra de ello.

Episcopado y control eclesiástico

Los concilios y sínodos intentan equilibrar la autoridad del papado y 
del episcopado nacional, delimitando sus esferas de acción. El Quinto 
concilio, por ejemplo, parte de una profesión de fi delidad al dominio 
temporal y religioso del Papa como “bueno y legítimo”, “conveniente 
y moralmente necesario”, pues: “nada más precioso para los obispos y 
para todo el clero de esta provincia, que promover y fomentar con 
toda diligencia la sumisión, veneración, amor, adhesión y obediencia al 
Romano Pontífi ce”.12

La jerarquía mexicana promueve, al mismo tiempo, la obediencia 
al arzobispo de México como máxima autoridad de la Iglesia mexicana, 
seguidos en jerarquía por los obispos locales y sus órganos de gobierno.13 
Se afi rma que el obispo en su diócesis es el príncipe y por derecho de go-

12 “Primera parte, Título I, De la fe y de la profesión de la fe”, núm. 4, en Quinto 
Concilio Provincial Mexicano celebrado en 1896, presidido por el Ilmo. Sr. Doctor D. Prós-
pero M. Alarcón y Sánchez de la Barquera, Metropolitano de México. México, Imprenta 
de “El Catecismo”, 1900, p. 3. Título I, Capítulo VIII, Del romano pontífi ce. Actas y 
Decretos del Primer Concilio Plenario de América Latina, Roma (s/e), 1906. El concilio 
de Antequera también consigna las prerrogativas del Papa y su potestad en materia de fe, 
doctrina y costumbres, y disciplina sobre todas y cada una de las iglesias en el mundo, 
sus pastores y sus fi eles. Parte segunda. Sección primera. “De la jerarquía y régimen de 
la Iglesia, Título I, Del romano pontífi ce”. Decretos I-V, Actas y Decretos del I Concilio 
de Antequera..., 1895, pp. 192-195. En el concilio plenario latinoamericano los obispos 
son más enfáticos en esta disposición: “Nos, los Padres de este Concilio Plenario, pro-
fesamos solemnemente fi delidad, sujeción y obediencia en todo y por todo al Romano 
Pontífi ce, Vicario de Jesucristo. Protestamos observar todos los Decretos de los Pontífi ces 
y de la Sede Apostólica: cuanto ellos han condenado condenamos nosotros, y cuanto 
han aceptado lo aceptamos y veneramos en toda la integridad de la fe, y siempre con 
libertad, como ellos han predicado, predicaremos nosotros”. Título III, capítulo I, De 
los obispos. Decreto 184, Actas y Decretos del Primer Concilio Plenario..., 1906.

13 El Quinto concilio afi rma las prerrogativas y derechos concedidos a los me-
tropolitanos (arzobispos) por el Concilio de Trento y las Constituciones Apostólicas. 
“Parte II, Título I, Del metropolitano”, Decretos 196-198, 200-205, en Quinto 
Concilio..., 1900, pp. 63-65.



 LA IGLESIA MEXICANA, ENTRE LA REFORMA Y LA ROMANIZACIÓN (1891-1910) 327

bierno posee una triple potestad: legislativa, judicial y coercitiva.14 Todos, 
tanto eclesiásticos como seglares, están obligados a aceptar y obedecer 
con humildad las disposiciones de los obispos, quienes no tendrían que 
dar cuenta de su administración más que al Papa. Así, a ningún católico 
le estaba permitido “censurar, murmurar o criticar de cualquier modo 
las disposiciones del obispo”.15

La defi nición de una autoridad episcopal fuerte no se explica sólo 
por un mero deseo de afi rmar ciertas jerarquías, sino en el contexto de 
las pugnas con los gobiernos civiles, la rebeldía y peligrosa autonomía 
con que se conducían ciertos sectores del clero parroquial. El episcopado 
tenía que afi rmar una esfera de acción propia en su jurisdicción, con el 
sufi ciente grado de autoridad para interactuar con el poder civil y hacerse 
obedecer por su clero.

Varias iglesias locales viven cierto grado de desorden donde es eviden-
te la falta de control eclesiástico. Tal es el caso de la diócesis de Tabasco, 
jurisdicción formada en 1882, cuya geografía accidentada había impe-
dido, durante años, la cercanía de los párrocos con su prelado, teniendo 
como consecuencia la dispersión del clero, su falta de sujeción al gobierno 
eclesiástico y el desempeño de una vida moralmente reprobable a los ojos 
de los fi eles, todos ellos aspectos que socavaban la administración parro-
quial. Para afi anzar la autoridad episcopal, el sínodo diocesano, publicado 
en 1885, dispone que los sacerdotes y eclesiásticos de la diócesis acudan a la 

14 “Parte II, Título II, De los obispos”. Decretos 207-208, en Quinto Concilio..., 
1900, pp. 66-67.

15 La conducta de los obispos debe ir en consecuencia con su representación, tanto 
en su conducta personal, como en la forma en que ejercen su autoridad para con los 
católicos. Particular recomendación se hizo para la práctica de las visitas pastorales, al 
menos cada diez años. “Parte II, Título II, De los obispos”. Decretos 211, 213-215, en 
Quinto Concilio..., 1900, pp. 67-68. El concilio de Antequera señala que los obispos 
deben dar confi anza a los clérigos, a fi n de que despertasen confi anza, consuelo y auxilio 
y no temor entre los católicos. Parte segunda. Sección primera. “De la jerarquía y régi-
men de la Iglesia, Título III, De los obispos”. Decretos II, Actas y Decretos del I Concilio 
de Antequera..., 1895, p. 195. Sobre el respeto hacia los obispos, el concilio plenario 
señala que aun cuando sea notorio a los clérigos que el prelado se hubiere alejado de sus 
deberes “no por esto hay que eximirse de su autoridad; y mientras esté en comunión con 
el Romano Pontífi ce, a ninguno de sus súbditos es permitido menoscabar la reverencia 
y obediencia que se le debe”. Título III, capítulo I, De los obispos. Decreto 184, Actas 
y Decretos del Primer Concilio Plenario..., 1906.



328 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

sede episcopal a “protestar obediencia al obispo”, en el lapso del primer 
año de su nombramiento.16

El papado está dispuesto a ceder parte de sus privilegios y lograr un 
delicado equilibrio de interacción. La defensa de los privilegios episco-
pales concedidos en tiempos del patronato es un ejemplo de ello. El caso 
de la prerrogativa de los obispos mexicanos concedida en 1822, para 
la provisión de los benefi cios de las diócesis permite ver esa dinámica.

Frente a la renovada autoridad papal, surgieron varias interrogantes 
en el gobierno eclesiástico del arzobispado de México sobre la vigencia 
del privilegio de 1822. Las Reglas de la Cancelería Romana estipulaban 
que la provisión de todos los obispados y el nombramiento de la primera 
dignidad de las catedrales y de las colegiatas, así como la provisión de las 
canonjías vacantes, por la promoción de su benefi ciado a la dignidad de 
arzobispos, obispos y abades, correspondían al Papa.

Para la defensa de la prerrogativa, Leopoldo Ruiz y Flores, canónigo 
penitenciario de la colegiata de Guadalupe, elabora un dictamen en donde 
sostiene que las disposiciones romanas son de carácter general e, incluso, 
con la misma fuerza de cualquiera otra ley humana, pudiendo ser dero-
gadas a través de tres medios: los concordados, los privilegios especiales y 
la costumbre legítima.17 Argumenta que desde la fundación de la Iglesia 
mexicana había estado en observancia únicamente la provisión papal de 
los obispados; derogado el patronato y después de quedar asentada la 
autonomía eclesiástica en materia de nombramientos con la separación 
Estado-Iglesia, ésta no se sujetó a la autoridad de Roma en esos puntos, 
sino que se afi rmó el privilegio episcopal de presentación de candidatos 
para la elección de sus dignidades, salvo la episcopal. Los privilegios se 
refrendan como una “costumbre legítimamente introducida, y por pri-

16 La protesta debía hacerse “de rodillas, ante un Crucifi jo, tocando los Evangelios, 
en presencia del Prelado o su Vicario” (Decreto 2). “Capítulo II, De la Santifi cación 
propia”, Decreto 15, Constituciones Sinodales…, 1885, p. 10.

17 Esa discusión surge a partir de un problema suscitado en las propias sesiones 
del Quinto Concilio, en las que el cabildo metropolitano de México se inconforma 
porque el abad del santuario de Guadalupe ocupa uno de los asientos que presidía a 
dicho cuerpo capitular, lo cual toman por una falta contra su dignidad contenida en las 
normas generales de la Iglesia. “Carta del deán de la iglesia metropolitana de México 
al arzobispo de México”. AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie Correspondencia, 
Caja 49, Exp. 19.



 LA IGLESIA MEXICANA, ENTRE LA REFORMA Y LA ROMANIZACIÓN (1891-1910) 329

vilegio escrito, concedido por la Santa Sede”. Esas dispensas, señala Ruiz 
y Flores, se hacen extensivas a las nuevas jurisdicciones eclesiásticas.18

Otro nombramiento discutido es el de abad de la Basílica de Guada-
lupe, pues tuvo una excepción en 1895, con la designación de Antonio 
Plancarte y Labastida, sobrino del arzobispo Labastida. Debido a algu-
nos confl ictos de Plancarte con ciertos personajes del clero mexicano, 
un grupo de sacerdotes decide tramitar el nombramiento de Plancarte 
como abad mitrado de Guadalupe directamente del Papa y lo obtiene. 
Sin embargo, ese es considerado un hecho excepcional, “quedando la 
cuestión de lo pasado y lo futuro in statu quo”.19 A la muerte del abad, 
apenas dos años después, el gobierno eclesiástico del arzobispado defi ende 
la presentación de la candidatura del abad como prerrogativa episcopal. 
No obstante, la defi nición formal de los privilegios de la Iglesia mexicana 
en el Quinto Concilio queda como punto suspenso en la celebración 
de los concilios.

Estas discusiones evidencian que para el clero mexicano, aun los 
clérigos que eran partidarios de la romanización, hubo privilegios de la 
Iglesia mexicana que se consideraron indispensables para compensar 
la fuerza de Roma.

Sin embargo, los cabildos catedralicios son los que pierden fuerza 
ante la afi rmación de la autoridad episcopal y papal. La falta de una 
defi nición del patronato durante la primera mitad del siglo XIX, había 
favorecido el aumento de facto de las facultades de los cabildos mexica-
nos; la más importante era la prerrogativa de proponer, primero a los 
gobiernos civiles y luego a Roma, los candidatos para ocupar sus sedes 
episcopales vacantes.20 A la separación Estado-Iglesia, los canónigos de 
varias iglesias locales tienen la oportunidad de usar ese privilegio para 
afi rmar sus clientelas de poder y asegurar que el cabildo sea una antesala al 

18 “Leopoldo Ruiz y Flores sobre las reglas de la cancelería romana” (Puntos 1-4, 30). 
Sin fecha, AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie Correspondencia, Caja 49, Exp. 19.

19 “Carta de Leopoldo Ruiz, canónigo de Guadalupe al arzobispo de México”. 
Roma, Colegio P. L. Americano, 10 de junio de 1898, AHAM, Sección Secretaría arzo-
bispal, Serie Correspondencia, Caja 49, Exp. 19.

20 La eliminación del Patronato permite que los cabildos estén en posición de 
proponer una lista de candidatos, misma que desde el gobierno de Vicente Guerrero es 
sancionada por los gobiernos civiles, facultad que después de la ruptura de las relaciones 
Estado-Iglesia se deja formalmente al Vaticano. Véase Vázquez, 1998, pp. 94-112.



330 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

episcopado. Un ejemplo de ello es la vacante del arzobispado de México 
a la muerte de Pelagio Labastida en marzo de 1891. El Cabildo Metropo-
litano de la Ciudad de México realiza varias sesiones para elegir la terna 
de candidatos; la primera opción recae en el deán Próspero Ma. Alarcón, 
la cual es ratifi cada por Roma sin mayor problema.21 No obstante, siete 
años más tarde esa prerrogativa queda expresamente suprimida en una 
circular dirigida a todos los obispados de la República, que informa:

…que su Santidad nuevamente ha dispuesto de la manera más terminante 
que no admitirá terna alguna, que los V.V. Cabildos, en sede vacante, le 
presenten para la provisión de la Silla Episcopal.22

Esa disposición queda comprendida formalmente en los concilios, 
que reservan al Papa la exclusiva facultad para designar las sedes vacantes, 
en donde sólo se admitirían los pareceres de los obispos, pero a manera 
de consulta.23

La negociación informal juega un fuerte papel en la práctica, al ser 
el espacio para que, en algunas ocasiones, las autoridades civiles, entre 
ellas el presidente de la República, participen en el nombramiento de 
los eclesiásticos a distintos cargos, frente a la expectativa de lograr un 
mayor entendimiento clero-gobierno.

21 Archivo del Cabildo Catedral Metropolitano de la Ciudad de México 
(AHCCMCM), Actas del Cabildo Metropolitano de la Ciudad de México, Sesión 
de 10 de marzo de 1891, Exp. 7.

22 “Carta de Nicolás Averardi al Arzobispo de Michoacán”. 15 de febrero de 1898. 
Archivo Histórico “Casa de Morelos” (AHCM), Fondo Diocesano, Serie Gobierno, 
Subserie Correspondencia, Sección Copiadores, Caja 54. De esa manera, se explica 
que la sucesión del arzobispado de Guadalajara en 1898 siga un camino distinto. La 
presentación de candidatos se circunscribe a los miembros del episcopado y al Visitador 
Apostólico. Si la iglesia vacare por muerte del obispo, al cabildo correspondía nombrar 
un vicario general, mientras se daba el nombramiento. Título IV, Capítulo I, “De 
los deberes y ofi cios del cabildo”, Decreto 241, en Actas y decretos del Quinto Conci-
lio..., 1900, p. 76.

23 El quinto concilio determina sólo dos decretos sobre los derechos de los cabil-
dos: el de ser llamado a concilio provincial y el de portar un traje de honor. Título IV, 
Capítulo III, De los derechos de los cabildos, decretos 246-248, Actas y decretos del 
Quinto Concilio..., 1890, p. 78.



 LA IGLESIA MEXICANA, ENTRE LA REFORMA Y LA ROMANIZACIÓN (1891-1910) 331

El clero regular y las congregaciones religiosas

La situación del clero regular y de las nuevas congregaciones es incluida 
en la regulación conciliar. El clero regular atraviesa una situación poco 
favorable, con la disminución del número de religiosos, la pérdida de 
propiedades, y la supresión de una legislación que anteriormente le otor-
gaba una importante autonomía que frenaba la intervención episcopal.

Los provinciales y procuradores generales de las órdenes en Europa, 
tenían noticias poco precisas de la situación religiosa en México. Los 
arzobispos de México habían tratado de hacer algunos arreglos personales 
con ellos. Próspero María Alarcón había enviado a Ruiz y Flores a arreglar 
la provisión de las parroquias de Toluca y Texcoco, administradas por 
franciscanos. El procurador general de la orden en Roma tenía noticia 
de que el impacto de las Leyes de Reforma había terminado con la vida 
común en los conventos y que aun “los religiosos ni en su misma casa 
particular podían llevar su hábito”. Ruiz y Flores le aclara la inexactitud 
de sus referencias, pues “no obstante esas leyes había en México varias 
casas de religiosos, los cuales vivían en comunidad y guardaban sus re-
glas... y que había religiosos en México, como el Carmelita de Sn. José, 
que nunca dejaba el hábito ni aún para salir a la calle”.24

Con esa información, el procurador general de los franciscanos 
solicita noticias más exactas de México y propone consultar con una de 
las congregaciones en Roma, la mejor manera de proveer las parroquias.

La falta de comunicaciones entre las provincias mexicanas y sus supe-
riores en Europa, produce cierta desorganización en algunos conventos: la 
disminución de vocaciones en los noviciados, la pérdida de propiedades, 
y la secularización de los religiosos. El obispo Gillow describe la suerte 
de aquellos religiosos que habían sido expulsados de sus conventos y que 
se encontraban “vagando hoy sin asiento, después de emitidos los votos 
solemnes”.25 Los prelados intentan sujetar a las comunidades religiosas 
de su jurisdicción, argumentando los peligros de la falta de una dirección 

24 “Carta de Leopoldo Ruiz, canónigo de Guadalupe al arzobispo de México”. 
Roma, Colegio P. L. Americano, 25 de enero de 1898, AHAM, Sección Secretaría arzo-
bispal, Serie Correspondencia, caja 49, Exp. 19.

25 Título XIII, De los regulares, Actas y Decretos del I Concilio de Antequera..., 
1895, p. 332.



332 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

adecuada cuando debían continuar siendo ejemplo de virtud, piedad, 
fervor y obediencia.

Sin embargo, esos intentos generan fricciones entre los obispos y el cle-
ro regular, como se muestra en los siguientes ejemplos. El primero es el 
que se da a partir de la disminución de los religiosos en algunos conventos. 
Algunos obispos ordenan la reubicación de los religiosos y disponen de 
los edifi cios para iniciar otros proyectos, como la formación de las nuevas 
congregaciones.26 Así había ocurrido con el convento carmelita de san 
Joaquín de Toluca, habitado únicamente por dos religiosos, un secular y 
un laico. El arzobispo de México toma su control y lo entrega al religioso 
español y fundador de los Institutos Josefi nos, José María Vilaseca.

Fray Pablo de Santa Teresa, prior de los carmelitas de ese convento, 
presenta una denuncia ante el secretario de cámara y gobierno de la 
arquidiócesis de México, donde pedía que el arzobispo devolviera el 
edifi cio y extendiera sus escrituras a favor de Rafael Checa, provincial de 
los carmelitas que se encontraba sirviendo en la parroquia de San Ángel. 
En la denuncia se afi rma que el mismo Labastida en persona había ido a 
pedir con engaños la entrega del convento; sin poder lograrlo, recurrió 
a una orden terminante para que le fuera cedido bajo amenazas de sus-
pensión al encargado. El convento es entregado en abril de 1888. No 
obstante, los carmelitas retoman la posesión física del edifi cio, generando 
un confl icto de autoridad. Los carmelitas refrendan sus privilegios papales 
que la exceptúan de la jurisdicción ordinaria en sus personas y cosas: “en 
medio pues de las circunstancias penosas y afl ictivas que guardan hoy 
las Provincias de todo el orbe católico, no ha habido una nueva disposi-
ción Pontifi cia que afecte al Instituto Regular en su esencia, no ha dis-
minuido en lo más mínimo la jurisdicción, y por consiguiente las Supre-
mas disposiciones de los superiores Regulares; ni menos se ha permitido 

26 Cabe mencionar que esta pretensión había sido expuesta en Roma por los 
obispos en el exilio a mediados de la década de 1860. En concreto plantean una serie 
de disposiciones para arreglar el estado de las órdenes. Se propone que los conven-
tos desocupados por la reducción de religiosos quedaran a disposición de los respectivos 
Ordinarios Diocesanos. “Los obispos de Michoacán, Linares, Guadalajara, San Luis 
Potosí, Tlaxcala y Antequera, sufragáneos de la Provincia Eclesiástica de México, 
reunidos en Roma”. Sin fecha, en Archivo Secreto Vaticano (en adelante asv), car-
peta 10 (2), Docto. 02644.



 LA IGLESIA MEXICANA, ENTRE LA REFORMA Y LA ROMANIZACIÓN (1891-1910) 333

al Ordinario ejercer la más pequeña jurisdicción sobre ellos, sobre sus 
súbditos y de disponer de sus conventos, iglesias, cosas y personas”.27

Se afi rma que desde el gobierno de Lázaro de la Garza, los arzobispos 
de México habían realizado varios intentos por secularizar las propie-
dades y disminuir al clero, no sólo para disponer de sus propiedades, 
sino de las riquezas producto del arreglo de las propiedades desamor-
tizadas, de cuyas operaciones los regulares no vieron ningún fruto. Se 
acusa a Labastida de negarse a ordenar a más religiosos con el pretexto 
de que no podían llevar debidamente sus antiguos usos, costumbres y 
clausura.28 La denuncia no tiene seguimiento.

Otro caso que ejemplifi ca las fricciones entre los regulares y la auto-
ridad episcopal es cuando en 1897, Próspero M. Alarcón dispone que 
los regulares asistan continuamente a los sínodos y/o exámenes, como 
el clero secular, como requisito para otorgarles la licencia de predicar y 
confesar. El franciscano Vicente Hermógenes Treviño, de Texcoco, ex-
puso su inconformidad por la disposición, refrendando las excepciones 
de que gozaba la orden, que sólo obligan a los regulares a presentarse 
una única vez a sínodo para obtener la licencia: “¿puede darse cosa más 
dulce, más deleitable, mas simpática y meritoria para un Religioso, que 
contribuir en cuanto nos sea posible a conservar nuestros privilegios, 
derechos y exenciones ganados a costa de tanta sangre derramada, por 
nuestros propios hermanos, los fundadores de la Católica Religión en la 
misma Archidiócesis que tan dignamente rige V.S. Ilma.?”29 En respues-
ta, el arzobispo encargó un estudio a Jesús Herrera y Piña, egresado del 

27 Documento de fray Pablo de S. Teresa, Prior de los Carmelitas del convento 
de San Joaquín de Querétaro al Sr. Srio de Cámara y Gobierno de la Arquidiócesis de 
México, Lic. D. Ignacio Martínez y Barros, AHAM, Fondo Siglo XIX, Serie Conventos, 
Caja 226, Exp. 61.

28 Se acusa a Labastida de seguir la actitud del arzobispo Lázaro de la Garza, que 
pretendió secularizar el curato de Toluca, propiedad de los franciscanos. Incluso se alude 
a una especie de conspiración por la cual, Labastida, en compañía de algunos obispos 
mexicanos, planea secretamente en la ciudad de Zamora, una gran secularización de 
los religiosos mexicanos. En el lado opuesto está José Ignacio Árciga, arzobispo de Mi-
choacán, a quien se reconoce la ayuda prestada a los regulares, pues probablemente 
prefi ere ayudar a reorganizar a los religiosos mexicanos, que incrementar al clero ex-
tranjero en detrimento del nacional, como se vio párrafos atrás.

29 “Exposición de fray Vicente H. Treviño Texcoco”, 16 de mayo y 25 de junio 
de 1897, AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie Correspondencia, Caja 65, Exp. 25.



334 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

Colegio Pío Latinoamericano de Roma, para que estableciera el estado 
de la cuestión.

El texto de Herrera refrenda el derecho de los obispos a examinar a los 
regulares que solicitasen licencias de confesión. Tal disposición se justifi ca 
en el derecho y la necesidad de que el prelado vigile al religioso que va a 
confesar para “sujetar a prueba la ciencia del que solicita ser aprobado”, 
pues la confesión no era un acto trivial que pudiera descuidarse, sino 
requería una preparación adecuada. Así, frente a esa necesidad de asegurar 
el bien espiritual de los fi eles, no faltaban “disposiciones canónicas que 
en ciertos y determinados casos facultan a los Sres. Obispos para ejercer 
sobre los Regulares mismos la acción de su autoridad y poder, ya sea por 
derecho propio, ya sea como delegados de la Silla Apostólica”.30

En respuesta a ese tipo de fricciones, y en la circunstancia de la 
centralización de la Iglesia mexicana, los concilios disponen algunas 
normas generales que sientan las bases de la romanización. El concilio de 
Antequera dispone decretos precisos para sujetar los religiosos a los dio-
cesanos: establece el cese de los privilegios de los religiosos exclaustrados, 
cuando no siguieren la regla de la vida común dentro del convento, pues: 
“en las presentes circunstancias, están obligados a sujetarse, en cuanto 
al régimen y disciplina eclesiástica, a la jurisdicción de los obispos”. 
También se suprimen los privilegios concedidos a alguna iglesia a su car-
go; las iglesias que por la secularización habían pasado a ser parte de la 
administración episcopal, debían quedarse en esa situación hasta que 
el papado dispusiera lo contrario; fi nalmente, se sujeta a los religiosos 

30 Herrera y Piña ofrece una serie de propuestas que privilegian las facultades del 
obispo sobre los regulares en atención a una cuestión más importante: el cuidado espiri-
tual de los fi eles católicos. Presenta algunas disposiciones sustentadas en los decretos de 
concilios antiguos, como el tridentino: “a) Siempre en todo caso necesitan los Regulares 
la aprobación del Ordinario para poder administrar válidamente a personas seglares el 
Sacramento de la Penitencia. b) Puede el Obispo circunscribir a cierto tiempo, lugar y 
clase de personas la aprobación de los sacerdotes regulares aun de los que aparecen gene-
ralmente aptos e idóneos. c) Pueden los Sres. Diocesanos, si así lo creyeren conveniente, 
sujetar a prueba por segunda vez la ciencia de los sacerdotes regulares, aprobados ya la 
primera previo examen. d) Pueden ser examinados los padres califi cados y en particular 
los Lectores”. “Estudio de Juan Herrera con relación a los regulares”, 24 de julio de 
1897, AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie Correspondencia, Caja, 65, Exp. 25. 
Juan Herrera y Piña fue nombrado obispo de Tulancingo en 1907 y de Linares en 1921.



 LA IGLESIA MEXICANA, ENTRE LA REFORMA Y LA ROMANIZACIÓN (1891-1910) 335

de la arquidiócesis de Antequera a la licencia del obispo para dar misa, 
confesar y predicar.31

El Quinto Concilio sólo apunta que sus disposiciones sobre los 
religiosos se circunscribirían a las señaladas por Roma, en espera de que 
las relaciones Estado-Iglesia se “normalizaran”, pues se requería el ejerci-
cio de ciertas “libertades” –no se precisa cuáles–, para mejorar las con-
diciones de la disciplina eclesiástica.32

El Concilio Plenario de América Latina es más cauto en sus reso-
luciones, pues revalora la subsistencia de las órdenes frente a la secula-
rización. Por mucho que fuesen criticadas, el impacto de las reformas 
liberales en las órdenes es la circunstancia que debía ser aprovechada 
para reformarlas, no para acabar de suprimirlas. Los decretos aconsejan 
a los obispos la defensa de las órdenes y el respeto de sus fueros. En caso 
de que los religiosos se encontraran dispersos o se hiciera necesaria una 
reforma de fondo, se debía proceder con prudencia extendiendo “una 
mano protectora, y desechando todo consejo o pretexto en contrario, 
no permitan que los restos de las comunidades dispersas se acaben; antes 
bien, procuren con todas sus fuerzas que sus conventos no se empleen en 
usos extraños, eclesiásticos o profanos, que hagan imposible moralmente 
el restablecimiento de los Regulares, trayendo con el tiempo la ruina total 
de las Familias Religiosas”.33

Al mismo tiempo, se intenta fortalecer la autoridad episcopal en 
cuestión de vigilancia de las órdenes, de tal manera que su autonomía 
no las convirtiese en territorios totalmente segregados de las diócesis: “se 
ha templado la fuerza de ese privilegio, de modo que la disciplina dio-
cesana quede intacta; y por tanto, el clero regular está sujeto en muchas 
cosas a la potestad episcopal, ordinaria o delegada”. Para evitar errores 

31 Título XIII, De los regulares. Actas y Decretos del I Concilio de Anteque-
ra..., 1895, p. 333.

32 El Quinto Concilio mantiene en vigor las leyes acerca de las obligaciones de 
mantener el noviciado, la profesión y la vida religiosa, salvo autorización del papado; 
y se deja al obispo la obligación de vigilar el cumplimiento de los decretos emitidos 
por Roma. Parte III, Título I, Capítulo II, De los regulares y de los institutos de votos 
simples, decretos 409-412. Actas y decretos del Quinto Concilio..., 1900, pp. 115-116.

33 Título III, Capítulo I, De los obispos, decreto 189. Además, se refrendó la obli-
gación de presentarse ante los examinadores sinodales, a todos aquellos que pretendieran 
las órdenes sagradas o las licencias de confesar. Capítulo VII, De los examinadores 
sinodales, decreto 250. Actas y Decretos del Primer Concilio Plenario..., 1906.



336 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

de interpretación en los derechos de uno y otro, el concilio remite a la 
constitución “Romanos Pontífi ces”, de 8 de mayo de 1881, expedida por 
León XIII para los regulares de Inglaterra, que se hace extensiva a algunos 
países de América. Tal constitución exenta de la jurisdicción ordinaria 
a los regulares que llevaren vida común en los conventos, salvo en los 
casos de la cura de almas y administración de sacramentos, en los cuales 
debían seguir las prescripciones de los obispos.34

Se enfatiza que tanto los superiores como los obispos tienen jurisdic-
ción sobre los regulares, sin importar que se hayan secularizado o que no 
estén en su jurisdicción de origen, teniendo la obligación de dar cuenta 
de su vida y costumbres a sus superiores regulares y diocesanos.35 Si pese 
a ello surgían confl ictos de jurisdicción y autoridad, discretamente debía 
recurrirse a Roma para solucionarlos, recordando la unidad en que debía 
permanecer la Iglesia católica.

Más contundente fue la legislación en materia de congregaciones e 
institutos de votos simples, sobre todo en el concilio latinoamericano, 
pues había varios puntos que no se encontraban defi nidos. Las con-

34 Sobre todo se afi rma el imperativo de cuidar a los religiosos “engañados por el 
infausto anhelo de libertad e independencia, con pretexto de la supresión, rehusaren 
la obediencia debida a sus superiores, o invocando la exención, osaren sacudir el yu-
go de la vigilancia y autoridad episcopal, serán primero seriamente amonestados, y luego 
castigados con las debidas penas canónicas, conforme a derecho; por lo cual encarecida-
mente suplicamos a los obispos y a los prelados regulares, que sostengan enérgicamente la 
autoridad y potestad, los unos de los otros”(decreto 293). Los directores de las misiones 
y los regulares encargados de las parroquias están obligados a asistir a las conferencias 
diocesanas. En caso de que hubiere inconformidad por decreto de algún sínodo dioce-
sano, podían apelar a la Santa Sede “sobre la interpretación de los decretos”. El obispo 
también tenía jurisdicción sobre los cementerios y lugares píos, y se refrenda su derecho 
de visitar “en todo y por todo”, las escuelas de pobres de las misiones y parroquias. No 
podían tener lugar fundaciones (escuelas, iglesias, conventos, etc.) sin previa licencia 
episcopal; además de que debía evitarse la secularización de los religiosos y ponerse 
especial cuidado con los ya secularizados. Título III, Capítulo XIV, De los regulares, 
decretos 289-304. Actas y Decretos del Primer Concilio Plenario..., 1906.

35 Debía vigilarse la perfección de su profesión, como los votos de obediencia, 
pobreza y castidad, y los votos y preceptos peculiares sobre la conservación de la vida 
y vestido comunes. Título III, Capítulo XIV, De los regulares, decreto 291. Actas y 
Decretos del Primer Concilio Plenario..., 1906. Las disposiciones de las comunidades 
femeninas fueron más específi cas.



 LA IGLESIA MEXICANA, ENTRE LA REFORMA Y LA ROMANIZACIÓN (1891-1910) 337

gregaciones se sujetan a la inspección episcopal y papal respecto de su 
aprobación, disciplina, obras y constituciones legales.36

Los juicios contra eclesiásticos

El caso de los juicios eclesiásticos es otro elemento que evidencia la 
reorganización legal en el contexto de la centralización eclesiástica. El 
interés en este caso se enfoca en los eclesiásticos, pues debían diseñarse 
mecanismos de contrapeso al poder episcopal, que garantizaran cierto 
equilibrio en su relación.

Durante el periodo colonial, el Patronato eclesiástico había posibili-
tado la existencia del llamado recurso de fuerza, el cual fue un importante 
mecanismo utilizado por la clerecía para apelar las decisiones de las 
autoridades episcopales en distintas materias. Esa apelación permitió a 
los eclesiásticos solicitar la intervención de las autoridades civiles como 
intermediarias para equilibrar las fuerzas en confl icto, a través de la revi-
sión de aquellas sentencias eclesiásticas que se consideraran incorrectas, 
conforme al derecho de aquel tiempo. Durante esa etapa, los tribunales 
de la jerarquía romana se erigieron como una última instancia judicial 
a los fallos producidos por autoridades locales, tal es el caso de la Sacra 
Rota Romana, el cual era un tribunal encargado de estudiar y presentar los 
casos al papado para la emisión de un último fallo.37 Una vez suprimida 

36 Las congregaciones de votos simples debían tener la aprobación diocesana de 
sus constituciones, para después tramitar su permiso a Roma. El concilio plenario deja 
claro su interés por afi rmar el principio de autoridad en los institutos y congregaciones: 
“El voto de obediencia per se, primero y principalmente se hace al Romano Pontífi ce, de 
quien depende total potestad en las familias religiosas, y en los institutos o congregaciones 
eclesiásticas. Además, en virtud del voto de obediencia, están obligados los superiores 
y los súbditos de los mismos institutos, a obedecer a la Sagrada Congregación de Obispos y 
Regulares establecida por Sixto V para que fuera supremo tribunal de todos los Regulares; 
y lo mismo se ha de entender respectivamente de las demás Sagradas Congregaciones, 
especialmente de las de Propaganda Fide y de Negocios Eclesiásticos Extraordinarios, 
cuando mandan algo a los miembros de institutos religiosos”. De la autoridad papal se de-
riva la episcopal. Sólo el papado podía modifi car las constituciones de la congregación, 
debiendo los prelados vigilar la introducción peligrosa de innovaciones en las normas 
sobre la piedad y devoción. Título III, De los institutos de votos simples. Decreto 331. 
Actas y Decretos del Primer Concilio Plenario..., 1906.

37 El tribunal contaba con 12 jueces, tres de ellos debían proceder de los Estados 
pontifi cios, dos de España, uno de Francia, uno de Alemana y los cinco restantes 



338 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

la intervención de las autoridades civiles en el recurso de fuerza para 
contener las decisiones arbitrarias de los prelados, los concilios facultan 
dos instancias de apelación: los metropolitanos y el Papa.

El recurso de fuerza se mantuvo vigente hasta la separación Estado-
Iglesia, dejando un vacío que fue aprovechado por el arzobispo de México 
para fortalecer la autoridad episcopal, y reducir los espacios de apelación 
del clero a los tribunales romanos.38

El Quinto concilio establece que los metropolitanos –arzobispos– 
son la primera instancia para recibir las apelaciones de las sentencias 
episcopales; el papado es la última instancia. El Quinto concilio re-
duce su judicial a escasos decretos, en espera de las resoluciones del 
Concilio Plenario de América Latina. Éste es mucho más preciso en 
la cuestión judicial, dividiendo sus decretos en cuatro capítulos: de las 
curias episcopales y sus ofi ciales; del modo de proceder en las causas 
matrimoniales; del modo de proceder en las causas de los clérigos y de 
la suspensión “ex informata conscientia”. Las dos últimas son las que 
interesa referir.

Los decretos del Concilio Plenario en los procesos contra los ecle-
siásticos dictan especial cuidado en que la averiguación de las denuncias 
se haga de manera rápida y sin escándalos. La sanción hacia los eclesiás-
ticos es tolerante y tiende a dirimir los casos en un plano informal, con 
el propósito de disminuir los procesos judiciales contra los eclesiásti-
cos, pues su permanencia podía traer más confl ictos debido a la opinión 
pública, que los convertía en hechos escandalosos. Por ello, se dispone 

debían de proceder de las más importantes ciudades italianas. Posteriormente se crea 
un tribunal de casación que tiene la facultad de revertir las decisiones de la Sacra Rota 
Romana, conocido como Signatura Justitiae, encargado de preparar los documentos para 
la fi rma papal. Margadant S., Guillermo, La Iglesia mexicana y el dderecho: introducción 
histórica al derecho canónico, los concordatos, el patronato real de la Iglesia y el derecho 
estatal referente a lo eclesiástico, México, Porrúa, 1984, p. 79.

38 “Art. 5o. En el orden civil no hay obligación, penas, ni coacción de ninguna 
especie con respecto a los asuntos, faltas y delitos simplemente religiosos: en consecuencia 
no podrá tener lugar, aun precediendo excitación de alguna iglesia o de sus directores, 
ningún procedimiento judicial o administrativo, por causa de apostasía, cisma, herejía, 
simonía o cualesquiera otros delitos eclesiásticos”. Y “Art. 7o. Quedan abrogados los 
recursos de fuerza”, “Ley sobre Libertad de Cultos”, 4 de diciembre de 1860, en Leyes 
civiles vigentes…, 1893, pp. 66-67.



 LA IGLESIA MEXICANA, ENTRE LA REFORMA Y LA ROMANIZACIÓN (1891-1910) 339

que una vez recabada la información para demostrar la culpabilidad 
del eclesiástico, el obispo pondere si los indicios son leves o graves; si lo 
primero, debían guardarse los autos en el archivo secreto, por si volvía a 
presentarse una infracción; en caso de que resultara grave y comprobado 
el delito, se procedería, “sin abrir inmediatamente el juicio”, a “arreglar 
paternalmente el negocio, siempre que lo permita la naturaleza o gra-
vedad del delito que se está investigando”. Aun así, las garantías para 
el acusado resultan limitadas: éste sería llamado poniéndosele al tanto 
de las acusaciones con la reserva de ocultar el nombre del denunciante 
–como sucedía desde siglos atrás–, y se le harían  “paternales admoni-
ciones”, de tal manera que recapacitara y enmendara su actitud, sin que 
mediaran para ello las amenazas o presiones severas.39

Un mecanismo que muestra la tensión entre la autoridad episcopal 
y el clero es la suspensión ex informata conscientia, la cual es un recurso 
por el que el obispo podía suspender a los clérigos, de sus órdenes, grados 
y dignidades eclesiásticas, de cualquier manera, aun extrajudicialmente, 
sin que pudiera procederse a ninguna rehabilitación contra la voluntad 
del mismo prelado. Ese es un castigo extraordinario para sancionar un 
crimen sin que para ello hubiera necesidad de procedimientos judiciales 
o amonestaciones previas, lo cual da un gran poder a los eclesiásticos 
sobre su clero. En razón de ello, se estipula la posibilidad de interponer 
un recurso de apelación en Roma, donde las comisiones que revisaran el 
caso estaban obligadas a determinar la razón del obispo en la sentencia. 
Por su parte, el obispo debía probar la culpa que había motivado la sus-
pensión, por lo que se recomienda que “antes de imponerla se recojan 
las pruebas del delito, secreta y extrajudicialmente; de suerte que, 
por lo mismo que al aplicar el castigo se procede con plena certidumbre 
de la culpabilidad, si después la causa se examina ante la Sede Apostólica, 
las pruebas del crimen no tropiecen con aquellas difi cultades, que casi 
siempre ocurren en estos juicios”.40

39 Sólo podía haber una instancia de apelación. La informalidad del arreglo por 
medio del consejo pastoral pretende desplazar al juicio para evitar “litigios temerarios”. 
Capítulo III, Del modo de proceder en las causas de los clérigos, decreto 974,982. 
Actas y decretos del primer concilio plenario..., 1906.

40 Capítulo IV, De la suspensión “ex informata conscientia”, decreto X. Actas y 
Decretos del Primer Concilio Plenario…, 1906.



340 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

La reforma educativa del clero mexicano

Los decretos del Quinto Concilio también establecen una serie de nuevos 
estatutos encaminados a mejorar la instrucción y la vida virtuosa de los 
clérigos; la reforma de las antiguas órdenes y las nuevas congregaciones, 
y la disciplina de la vida religiosa de los católicos.

Las actividades del clero parroquial resultan de particular interés, pues 
debían poner en práctica los lineamientos de la reorganización eclesiástica 
en el plano local, regulando tres aspectos centrales: la práctica del culto, 
la administración de los sacramentos y la organización de los laicos. El 
clero debía participar de la renovada disciplina sacerdotal, afi rmada en la 
virtud, la educación, la predicación (catequística, de conciliación social 
y de sumisión a las autoridades eclesiásticas).

De la educación del clero se hizo depender, en buena medida, el éxito 
de la reorganización. No es casualidad que la primera parte del Quinto 
concilio estuviera dedicada a la administración del magisterio eclesiástico, 
la cual comprendía la instrucción catequística por medio de los sermo-
nes, la predicación en misiones y los ejercicios espirituales, aspectos todos 
que ya tenían al menos dos décadas de practicarse en el país. Los semi-
narios son el centro de la educación sacerdotal que los obispos debían 
cuidar “como la niña de sus ojos”. Los reglamentos de los seminarios 
tendrían que actualizarse con el fi n de que pudiesen asegurarse los me-
dios para infundir en los alumnos el decoro, la piedad y las virtudes del 
estado que iban a tomar, de manera tal que se erigieran como “el modelo 
de todas las virtudes que todos los fi eles han de imitar. Y como también 
tienen que enseñar a los fi eles, es necesario que, a la piedad y santidad 
se adune la debida ciencia”.41

La reforma educativa de los seminarios es pensada para dos sectores 
clericales: el clero secular parroquial y la jerarquía. Desde un par de dé-
cadas, el tomismo había sido retomado y difundido en varios seminarios 
mexicanos, como parte del movimiento de renovación intelectual del 
clero católico impulsado por los jesuitas en Europa. Dicho movimiento 
se propuso como una respuesta fi losófi ca al problema de la secularización, 
con la revaloración de las obras de la teología escolástica, en particular, 

41 Primera parte, título IV, Capítulo III, De la disciplina que ha de observarse en 
los seminarios, decreto 121, Quinto Concilio Provincial Mexicano..., 1900, p. 35.



 LA IGLESIA MEXICANA, ENTRE LA REFORMA Y LA ROMANIZACIÓN (1891-1910) 341

de Santo Tomás de Aquino, lo cual formó una corriente conocida como 
neotomismo, que fue ofi cializada hasta 1879 por León XIII, con la 
encíclica Aeterni Patris.42

La renovación pretende armonizar al tomismo con el discurso cien-
tífi co. En cierto sentido, es una forma de disminuir una de las críticas al 
clero que relacionan su prédica con las ideas supersticiosas, retrógradas 
y poco proclives al cambio.43

No obstante, esa propuesta radica en la conciliación entre la verdad 
revelada y la verdad científi ca, dado que ambas tenían distintos fun-
damentos: una se basaba en la fe y la otra en la razón, constituyendo 
concepciones del mundo diametralmente opuestas. Las disposiciones 
del concilio refrendan la enseñanza del tomismo y disponen que los 
seminaristas cursen los estudios de teología dogmática y moral por lo 
menos tres años antes de tomar el presbiterado.44

La renovación litúrgica acompaña los estudios de renovación de la 
teología tomista y de la vida interna eclesial bajo la guía de Roma. Los 
intentos de renovación de la música sagrada en Europa toman cuerpo 

42 En ese documento se restaura ofi cialmente la enseñanza del tomismo en todos 
los seminarios católicos, bajo la justifi cación de que las virtudes de la teología escolástica 
armonizan la ciencia, la razón y la fi losofía, porque es “propio y singular de los teólogos 
escolásticos el haber unido la ciencia humana y divina entre sí con estrechísimo lazo”. 
Epístola encíclica Aeterni Patris. Dado en Roma, en San Pedro a 4 de agosto de 1879. En 
el año segundo de nuestro Pontifi cado. León Papa XIII. El antecedente lo encontramos en 
el movimiento intelectual católico europeo que tiene sus repercusiones en el Concilio 
Vaticano Primero. En la sesión de 24 de abril de 1870 se promulgó la Constitución 
Dogmática de la Fe Católica “Filuis Dei”, en la que se defi nieron los alcances de la “fe 
y la razón” para la Iglesia católica. Concilios de Trento, Vaticano I y II, en http://www.
mercaba.org/CONCILIOS/ concilio.htm.

43 Los periódicos liberales se complacían en hacer notoria la falta de instrucción 
en el clero. Agustín Hernández, por ejemplo, comentaba que las pláticas cuaresmales en 
el templo de Santa Clara habían dejado mucho que desear, pues el sacerdote había 
demostrado su falta de instrucción y vocabulario, enfocándose a ridiculizar a fi guras como 
Herodes, llamándolo “orgulloso, lascivo, desgraciado, etc., y por último..., afeminado. 
Hizo referencia a jóvenes que a costa de sus padres mantienen a su lado rameras y que 
se viven en los burdeles (palabra textual). En fi n, que aquel discurso fue digno de otro 
lugar, por ejemplo, de una taberna”. Hernández, Agustín, “Notable decadencia del clero 
católico”, en El Diario del Hogar, 15 de marzo de 1898.

44 Capítulo III, De la disciplina que ha de observarse en los seminarios. 
Decreto 139, Quinto Concilio Provincial Mexicano..., 1900, p. 34.



342 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

en una serie de decretos para América Latina sobre el canto gregoriano 
y la música de los rituales: “Para que así, dice el Sumo pontífi ce, en todos 
los lugares y Diócesis, como en todo lo que pertenece a la sagrada Liturgia, 
también en el canto se practique enteramente lo mismo que practica la Iglesia 
Romana”.45 Sobre ese punto se impone únicamente el uso del latín, dado 
que “la propia lengua de la Iglesia es la latina”.46

En la celebración de las misas se insta a seguir rigurosamente el Misal 
romano, lo mismo que en la administración de sacramentos se pres-
cribe la observación puntual “y con la mayor atención, todas y cada una 
de las cosas prescriptas por el Ritual Romano”.47

No obstante, algunos autores consideran que el “arranque del verda-
dero movimiento litúrgico” ocurre hacia los primeros años del siglo XX, 
cuando se intensifi can los intentos que “tendían a valorar y a aprovechar 
las fuentes de la piedad auténtica descubiertas en la liturgia romana, 
precisamente en una atmósfera de rigurosa centralización y sumisión a la 
norma de la Iglesia de Roma”.48 Ahora bien, lo que hace este movimiento 
es reafi rmar los elementos que ya habían sido anunciados en las décadas 
anteriores, sobre la renovación de la teología, la reforma de la música 
sacra y la ortodoxa celebración de los rituales, principalmente el de la 
misa, según lo estipulado en los decretos del Vaticano.

Sin embargo, parte del carácter local del Quinto Concilio Provincial 
Mexicano es la protección al culto guadalupano. El culto recibe espe-
cial atención, teniendo un capítulo dedicado a la forma de promoverse 

45 Las cursivas son del texto original. Quinto Concilio Provincial..., 1900, 
Título IV, “Del ejercicio del culto divino. Capítulo II. Del canto y de la música”, 
Decreto núm. 490, p. 142.

46 Quinto Concilio Provincial..., 1900, Título IV, “Del ejercicio del culto divino. 
Capítulo II, Del canto y de la música”, Decreto núm. 493, p. 143.

47 A excepción de la administración del Sagrado Viático y los matrimonios, donde 
se seguía el rito de la Iglesia Toledana. Título IV, “Del ejercicio del culto divino. Capí-
tulo IV, Del ofi cio Divino”. Decreto núm. 521 y Sección segunda, “De la administración 
de los sacramentos y de los sacramentales” y Título I, “De los Sacramentos en general”. 
Quinto Concilio Provincial..., 1900, Decreto núm. 524, pp. 150-151.

48 Neunheuser B., “La reforma inspirada en el movimiento litúrgico”, Historia de la 
Liturgia, http://www.mercaba.org /LITURGIA/07_transformaciones_desarrollos.htm. 
Esta recepción puede verse en la siguiente década con las disposiciones del arzobispo 
de México en la visita pastoral. Edicto del Ilmo. y Rmo. Sr. Doctor Don José María Mora 
y del Río con motivo de su visita general a las parroquias de este Arzobispado, México, 
Imprenta y Librería de la Santa Cruz, 1909.



 LA IGLESIA MEXICANA, ENTRE LA REFORMA Y LA ROMANIZACIÓN (1891-1910) 343

esta devoción. El interés es consolidarla como una devoción de carácter 
nacional entre los fi eles, ordenando para ello que “no haya ningún templo 
que no tenga un altar o por lo menos una imagen de la misma Santísima 
Virgen María de Guadalupe”.49

El concilio propone que de cada diócesis de la República se nombre 
un canónigo para que, sujeto al arzobispo de México, se sume como 
representante de sus diócesis de origen, al culto de la basílica.50

La educación de la jerarquía se pensó más romanizada, por medio 
del fortalecimiento de tres instituciones: la Universidad Pontifi cia de 
México, el Colegio Pío Latinoamericano y la Universidad Gregoriana. 
El papel de los obispos es fundamental para echar a andar ese impulso 
romanizado, pues se les designa encargados de fomentar entre los jóvenes 
seminaristas la asistencia a dichas instituciones. La primera había sido 
apenas reinaugurada en mayo de 1896, y ya contaba entre su profesorado 
a algunos egresados del Colegio Pío Latinoamericano y a un importante 
número de jesuitas extranjeros, considerados los principales promotores 
del neotomismo y de la adhesión al papado. Los obispos mexicanos de-
bían difundir entre “los más distinguidos jóvenes” seminaristas de la 
República, la asistencia a la Universidad Pontifi cia para que “provistos 
de los grados académicos, puedan después en sus respectivas Diócesis 
enseñar a los demás las ciencias eclesiásticas”.51

En el documento inicial de presentación del concilio mexicano, el 
cardenal Di Pietro, de la Sagrada Congregación del Concilio, habla del 
especial cuidado que tocaba a los obispos mexicanos en la protección de 
la Universidad Gregoriana y el Colegio Pío Latino, como las más impor-
tantes instituciones en donde algunos eclesiásticos mexicanos podrían 
adquirir los “más amplios conocimientos” cerca de la Cátedra Apostólica, 
para “beber en su misma fuente la fe y la vida eclesiástica”.52 El concilio 
latinoamericano es más enfático en la protección de los obispos al Colegio 
Pío Latino. Además de las contribuciones anuales fi jadas por el papado 

49 Título II, “De las cosas dedicadas al culto divino. Capítulo II, Del culto de la San-
tísima Virgen de Guadalupe”. Decreto 435, Quinto Concilio Provincial..., 1900, p. 123.

50 Título V, Del cabildo de la Iglesia colegiata, Decreto 252, Quinto Conci-
lio..., 1900, p. 80.

51 Capítulo VII, De la universidad y estudios eclesiásticos. Decreto 188. Quinto 
Concilio Provincial Mexicano..., 1900, p. 58.

52 Quinto Concilio Provincial Mexicano..., 1900, pp. vi-vii.



344 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

para el sostenimiento del colegio, el episcopado mexicano debía procurar 
mandar “sólo alumnos que, además de disfrutar de buena salud, estén 
dotados de talento preclaro y ánimo varonil”.53

Sin empacho se aseguraba que las instituciones estaban dirigidas 
a la formación de la jerarquía mexicana en razón de la superioridad 
intelectual alcanzada por los eclesiásticos que ahí se instruyeran, de tal 
manera que estaba justifi cado el ascenso y la preferencia del grupo que 
se formase en ellas sobre el resto del clero, en reconocimiento “merecido 
al saber eclesiástico”.54

Podemos afi rmar que la reorganización conciliar de la Iglesia mexi-
cana vino a formalizar varios aspectos de la transformación eclesiástica 
mexicana que ya se habían apuntado en la práctica, por lo menos desde 
hacía dos décadas, pero con un marcado acento romanizado.55

2. LA ROMANIZACIÓN DEL CLERO MEXICANO: 

EL COLEGIO PÍO LATINOAMERICANO

En la década de 1890, el episcopado mexicano experimenta un cambio 
generacional importante con la muerte de importantes personajes que 
habían sentado las bases de la reforma eclesiástica.56 Esta fue la oportu-

53 Título XI, Capítulo VII, De la protección al seminario Pío Latino Americano 
de Roma y su sostenimiento, decretos 797-798. Actas y Decretos del Primer Concilio 
Plenario..., 1906.

54 Capítulo VII, De la universidad y estudios eclesiásticos. Decreto 188. Quinto 
Concilio Provincial Mexicano..., 1900, p. 58. Muestra de ello era el efectivo ascenso de 
los primeros egresados del Colegio Pío Latinoamericano al episcopado nacional: en 
1893 José Mora y del Río fue nombrado obispo de Tehuantepec, de Tulancingo, Hi-
dalgo, en 1901 y arzobispo de México en 1908; Francisco Plancarte ocupó el obispado 
de Campeche en 1895 y el de Cuernavaca en 1898, después de lo cual fue trasladado 
al de Monterrey; Francisco Orozco y Jiménez fue obispo de Chiapas en 1902 y arzo-
bispo de Guadalajara en 1912; Juan Herrera y Piña fue nombrado obispo de Tulan-
cingo en 1907 y de Linares en 1921.

55 A estas reuniones conciliares se suman las de Michoacán y Guadalajara, y los 
sínodos provinciales de las otras diócesis mexicanas.

56 Carlos Manuel Ladrón de Guevara, 1869. Carlos María Colina y Rubio, 1879. 
Francisco de Paula Verea y González, 1884. José María Mora y Daza, 1887. José María 
del Refugio Guerra y Alva, 1888. Jesús María Rico y Santoyo, 1884. Buenaventura del 
Purísimo Corazón de María Portillo y Tejeda, 1889. José María Diez de Sollano, 1881. 
Juan Bautista de Ormaechea y Ernáez, 1884. Agustín de Jesús Torres y Hernández, 



 LA IGLESIA MEXICANA, ENTRE LA REFORMA Y LA ROMANIZACIÓN (1891-1910) 345

nidad para posicionar a un grupo de eclesiásticos mexicanos educado en 
el Colegio Pío Latinoamericano de Roma.

La formación de dicho colegio es apoyada por la jerarquía de distintos 
países latinoamericanos, como una vía para formar una elite sacerdotal 
instruida y disciplinada, capaz de dirigir la renovación eclesiástica y 
enfrentar el proceso de secularización en sus respectivos países. Desde 
la óptica del papado, la fundación del colegio pretendía responder a las 
“necesidades comunes” de las iglesias en los países que en un tiempo 
permanecieron bajo el dominio de una potencia europea y que habían 
experimentado el avance del liberalismo.57

Para el arzobispo Labastida, el Colegio Pío Latinoamericano da a la 
Iglesia mexicana la oportunidad de formar un nuevo liderazgo clerical. 
Dos aspectos determinan la importancia de esa fundación en Roma: el 
prestigio de las instituciones educativas que garantizaban una formación 
intelectual sólida y el interés del papado por robustecer sus vínculos con 
las iglesias locales, como una manera de encontrar nuevas bases de apoyo 
para el fortalecimiento del catolicismo frente al poder civil. El envío 
de sacerdotes americanos a Roma busca dos objetivos para la política 
eclesiástica, pues a la par que se desea formar a una elite latinoamericana 
fi el al Papa, pretendía afi anzar la creciente importancia de Roma, como 
el centro de apoyo de las jerarquías locales.58

La formación de las primeras generaciones de mexicanos tiene su 
origen en el obispado de Zamora, cuando en 1870 el entonces párroco de 
la población de Jacona, Mich., José Antonio Plancarte, envía a un grupo 
de seminaristas al Colegio Pío Latinoamericano. En las dos primeras 
generaciones de mexicanos son enviados alrededor de 18 estudiantes, de 
los cuales 10 terminan el sacerdocio. Para 1881 ya habían comenzado a 
regresar algunos de ellos. Es necesario enfatizar que ese grupo sacerdotal 

1889. Vicente Fermín Márquez y Carrizosa, 1887. Germán de Ascensión Villalvazo y 
Rodríguez, 1879. Ramón María de San José Moreno y Castañeda, 1883. Manuel del 
Conde y Blanco, 1872. José Nicanor Corona e Izarraraz, 1883. José Antonio de la Peña 
y Navarro, 1877. Ambrosio María Serrano y Rodríguez, 1875. José María Mora y Daza, 
1884. Francisco de Paula Díaz y Montes, 1891. Ignacio Mateo Guerra y Alba, 1871. 
Leandro Rodríguez de la Gala y Enríquez, 1887. José de Jesús María Uriarte y Pérez, 
1887. Blasius Enciso, 1885. Jesús María Rico y Santoyo, 1884.

57 Bautista, Cecilia, “Hacia la romanización de la Iglesia mexicana a fi nes del 
siglo XIX”, en Historia Mexicana, núm. 217, julio-septiembre de 2005.

58 Aubert, 1984, t. V, p. 66. Bautista, 2001.



346 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

se forma en una identidad educativa romanizada que los separa del clero 
mexicano, a partir de su experiencia en la Universidad Gregoriana.

Los egresados del Colegio Pío Latinoamericano se consideraron a 
sí mismos parte de una elite intelectual progresista que, formada prin-
cipalmente por jesuitas, superaba en disciplina y conocimientos a sus 
contemporáneos en México. Su educación los lleva a desarrollar una 
animada crítica a la instrucción clerical impartida en los seminarios del 
país. Plancarte y Labastida compartían, hasta cierto punto, una visión 
crítica a la formación intelectual de los eclesiásticos formados en los años 
siguientes a la reforma liberal, pues para ellos la desorganización de la 
Iglesia mexicana había producido una crisis educativa en el sacerdocio, 
refl ejada no sólo en su formación intelectual, sino en la falta de una 
verdadera disciplina y espiritualidad religiosas.

En 1882, Plancarte dejó la administración de Jacona y se trasladó a 
la Ciudad de México a impartir clases y, posteriormente dirigir el Co-
legio Clerical de San Joaquín. En su lugar, José Dolores Mora y del 
Río, José María Méndez y Francisco Plancarte, primeros en llegar de 
Roma, se encargaron de la administración parroquial y de la reapertura 
del Colegio de San Luis Gonzaga de Jacona, en 1884.59 En los informes 
sobre su gobierno, los “piolatinos” narran sus esfuerzos por ordenar las 
cosas “a la romana”, tanto en la celebración de las misas, las festividades 
religiosas, como en el gobierno de los colegios que fundan.60

El clero local vio con desconfi anza la intención de ese grupo cleri-
cal por distanciarse de su manera de educar, administrar y resolver los 
problemas de la Iglesia mexicana. Esa separación partía de diferencias 
concretas, pues la educación del grupo Pío Latino los había alejado de 
las tradiciones educativas locales, de los mecanismos de ascenso, cons-

59 La gestión parroquial de Plancarte fue el ejemplo para los egresados del Colegio 
Pío Latinoamericano, pues se caracterizó por emprender una serie de obras consideradas 
“progresistas”: la formación de colegios privados para hombres y mujeres, de asilos para 
pobres, asociaciones piadosas que fueron el origen de congregaciones de vida activa, la 
protección de religiosos europeos y una marcada insistencia por erradicar costumbres 
“paganas” de las celebraciones religiosas, a lo que se sumaban actividades seculares: la 
formación de un ferrocarril local y la construcción de un cementerio. Si bien varios 
sacerdotes formados en México emprenden estas mismas obras, la perspectiva y el dis-
curso romanizado que las acompañan imprimen diferencias signifi cativas con el clero 
formado en México. Plancarte y Navarrete, 1914.

60 Bautista, 2001.



 LA IGLESIA MEXICANA, ENTRE LA REFORMA Y LA ROMANIZACIÓN (1891-1910) 347

truidos y reconocidos por los cabildos locales, y de las prácticas rituales 
que apelaban a una tradición festiva antigua. Fue evidente, para el resto 
de la jerarquía mexicana, que debido a una instrucción que se pregonaba 
“superior” y a las conexiones que se presumían con la jerarquía romana, 
el grupo “romanizado” apuntaba a imponerse como una nueva jerarquía 
clerical en detrimento de la jerarquía “mexicana”, es decir, formada en 
instituciones nacionales.

Para varios miembros de la jerarquía mexicana, ese grupo se suma 
al clero extranjero en su desarraigo y pretensiones por desplazar al clero 
formado en instituciones nacionales, de sus espacios de infl uencia, y 
del dominio del capital simbólico, social y eclesiástico que detentaban. 
Recordemos que el arzobispo de México prefi rió instalar a varios reli-
giosos extranjeros en la dirección de proyectos educativos y pastorales, 
pues los consideraba mejor preparados y con una visión amplia acerca 
de las soluciones para el avance del catolicismo.61

Pese a la oposición, después de la muerte de Labastida, los mexicanos 
egresados de instituciones europeas insistieron en fi nanciar la llegada de 
sacerdotes y religiosos extranjeros, lo que aumentó las tensiones entre el 
clero mexicano. Para entonces, la disputa había llegado, nuevamente, 
al Congreso. En 1890, el “problema” es replanteado en una iniciativa del 
diputado por Tlaxcala, Juan A. Mateos, por la que pretendía decretar la 
expulsión de todos los ministros extranjeros.

Para varios de los diputados, la presencia de religiosos europeos, 
particularmente de los jesuitas, era la causa de la “negativa” romaniza-
ción eclesiástica, que debilitaba al clero nacional y promovía, no sólo 
su falta de arraigo y patriotismo, sino la pérdida de recursos de los ca-
tólicos mexicanos hacia el extranjero: “Llegan a México, los religiosos 
extranjeros, reciben la bendición apostólica y se reparten los curatos y los 
ofi cios más pingües de la República. Entonces comienza la rapacidad de 

61 Desde 1866, varios miembros de la jerarquía clerical se oponen a la medida que 
toma el arzobispo de México de poner a un grupo de jesuitas europeos al frente de la 
enseñanza y de la dirección del Seminario Conciliar de la Ciudad de México. Labastida 
se dice obligado a tomar esa medida ante la falta de sacerdotes mexicanos preparados 
para efectuar la reforma educativa. El obispo de León, José María de Jesús Díez de 
Sollano, considera la decisión de Labastida una ruptura con la herencia educativa del 
clero mexicano. Véase Bautista, 2001.



348 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

los diezmos, de las limosnas, del entierro y del bautismo… Entre tanto, 
señores diputados, nuestro clero pobre…”.62

El diputado Mateos acusaba particularmente a tres personajes: 
Ignacio Montes de Oca, Eulogio Gillow y Labastida –los dos primeros 
formados en Europa–, de promover el desplazamiento del “humilde” 
clero mexicano, por los ambiciosos eclesiásticos extranjeros, para alle-
garse el favor de Roma y escalar posiciones dentro del episcopado. Si el 
argumento de tal desplazamiento era la ignorancia del clero nacional, 
ese problema era responsabilidad directa de los mismos prelados y de 
sus pobres estrategias para educar, como las reuniones sinodales “que se 
tragan la ignorancia de los frailes dándole pase al púlpito y al altar”.63

Esta iniciativa no llegó a defi nir alguna disposición concreta en el 
Congreso, pero sí dejaba patente, una vez más, la animadversión que 
causaba la introducción de sacerdotes extranjeros, acusados de agentes 
del Papa. Y es que, efectivamente, éstos llegaron a México para trabajar 
en una misión pastoral por la cual esperaban obtener benefi cios para sus 
propias congregaciones en el extranjero, particularmente económicos. Los 
recursos logrados por los extranjeros tuvieron dos destinos: la mayor parte 
era enviada a sus conventos o casas centrales en Europa, y otra era usada 
para expandir sus obras dentro del país. Las casas centrales en Europa, 
a su vez, destinaban algunas cantidades a Roma, que variaban depen-
diendo de sus propios recursos y de las colectas especiales organizadas 
por el papado.64 En 1892, el obispo de Michoacán, José Ignacio Árciga, 
se queja, precisamente con Antonio Plancarte, de los efectos negativos 

62 La nueva expulsión se justifi ca en la defensa al “clero humilde” y proscrito del 
país, depositario de una “tradición gloriosa” y “tierna a la vez”, pues de ellos habían 
salido los sacerdotes que proclamando la independencia de México, se habían hecho 
acreedores al rechazo de la jerarquía mexicana. Las fi guras de Hidalgo y Morelos eran 
los mejores ejemplos. “Documento parlamentario. Discurso del señor diputado Mateos 
en defensa del clero mexicano”, en El Monitor Republicano, 11 de noviembre de 1890, 
núm. 270, p. 2.

63 “Documento parlamentario. Discurso del señor diputado Mateos en defensa del 
clero mexicano”, en El Monitor Republicano, 11 de noviembre de 1890, núm. 270, p. 2.

64 Además, las diócesis mexicanas organizan colectas anuales por distintos motivos: 
la evangelización de los santos lugares, el cuidado de los sagrados lugares en Tierra Santa, 
el auxilio para atraer a la unidad católica a las naciones de oriente, la evangelización de 
los niños infi eles de China, y el donativo directo al Papa, entre otros muchos.



 LA IGLESIA MEXICANA, ENTRE LA REFORMA Y LA ROMANIZACIÓN (1891-1910) 349

que tenían en su jurisdicción las colectas del clero extranjero y es que 
muchas veces los recursos no se quedaban en el país.65

En ese año, Plancarte había sido nombrado por el arzobispo sucesor 
de Labastida, Próspero María Alarcón, comisionado a las jurisdicciones 
eclesiásticas para solicitar limosnas destinadas a fi nanciar la reparación 
de la colegiata de Guadalupe. Cuando toca el caso de solicitarlos al arzo-
bispado de Michoacán, Árciga informa, en tono molesto, de su falta de 
capital debido a “la casi no interrumpida presencia de sacerdotes extran-
jeros”, quienes recorrían su jurisdicción solicitando recursos, pues: “por 
regla general sacan siempre abundantes recursos, ya sea, porque a veces 
son demasiado insistentes y ponen en juego todos los recursos que están 
a su alcance; ya sea también, porque está, en nuestro carácter, ser mise-
ricordiosos con los extraños y mezquinos para con nosotros mismos”.66

Se queja de que la recaudación de los sacerdotes extranjeros obstacu-
liza la del clero local: “Así ha sucedido, que mientras el padre Peperni, los 
PP. Fermín y compañeros, y un Sr. Abad mitrado, tantos otros han sacado 
de esta Diócesis grandes recursos, yo no pude conseguir un centavo, 
literalmente para una casa de Ejercicios; y en pueblos como La Piedad, 
Tacámbaro, Ario y otros, en que se están reedifi cando las parroquias, los 

65 Los religiosos oblatos de Santa María Inmaculada de San Antonio, Texas, acceden 
a la apertura de una provincia mexicana de los oblatos en Oaxaca, a cambio de que el 
obispo Gillow les ceda unos terrenos que poseía en aquel estado norteamericano. En 
Oaxaca, Gillow les ofrece casi restaurado el templo de Sto. Domingo y la administración 
del orfanato de su hacienda de Chautla, en Puebla. Los oblatos se comprometen a formar 
en San Antonio, Texas, a los seminaristas que mandara el obispo; a servir como maes-
tros en los talleres de mecánica y jardinería en la escuela orfanato de Chautla y a dirigir la 
incipiente congregación diocesana fundada por Gillow en Carmen Alto, Oaxaca, con el 
fi n de formar misioneros oaxaqueños y españoles. No obstante, los oblatos no cumplen 
con los acuerdos y demuestran tener poca experiencia en ofi cios y administración. El 
prelado termina por sacarlos de su jurisdicción, sin poder recuperar sus propiedades en 
San Antonio. Aun así, Gillow decide seguir apoyando a otros misioneros europeos y 
norteamericanos. Esparza, Manuel, Gillow durante el Porfi riato y la Revolución en Oaxa-
ca 1887-1922, Oaxaca, Oax. (s/e), 1985, p. 26, 21 de junio de 1883, AHAM, Sección 
Secretaría arzobispal, Serie Correspondencia, Caja 222, Exp. 31.

66 “Carta de José Ignacio Árciga a Antonio Plancarte”. Morelia, 9 de abril de 
1892, AHCM, Fondo Diocesano, Serie Gobierno, Subserie Correspondencia, Sección 
Copiadores, Caja 54.



350 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

curas no pueden conseguir, sino muy poco; aquellos señores en pocos 
días lograron recoger sumas regulares.67

Debido a ello, Árciga se había visto “obligado” a retirar el permiso 
de recaudación a un religioso “que en mala hora” le había dado.68 Para 
evitar la salida de recursos con perjuicio de las iglesias mexicanas, un 
año después, el obispo de Puebla consigue la autorización de Roma para 
destinar una parte de los fondos obtenidos por la “Congregación de la 
Propagación de la Fe”, a obras mexicanas. La propuesta del obispo había 
sido dividir las limosnas conseguidas por dicha congregación, en tres 
partes: la primera iría a la congregación; la segunda a los consejos de Lyon 
y París que la presidían, y la última a favor de las misiones del obispado. 
No obstante, Roma modifi có la propuesta añadiendo al papado como 
un destinatario más: dispuso que primero se reservara una tercera parte 
a éste; con el resto, se haría una segunda división que sería distribuida, 
en partes iguales, entre las tres instancias solicitadas por el obispo.69

La respuesta de Roma a la solicitud del obispo evidencia los alcances 
del control que el papado pretendía ejercer sobre las iglesias locales. Por 
ello es que estas medidas no frenan el creciente descontento entre un 
sector de la jerarquía por la pérdida de espacios a que se vio sometido 

67 “Carta de José Ignacio Árciga a Antonio Plancarte”. Morelia, 9 de abril de 
1892, AHCM, Fondo Diocesano, Serie Gobierno, Subserie Correspondencia, Sección 
Copiadores, Caja 54.

68 “Carta de José Ignacio Árciga a Antonio Plancarte”. Recordaba, además, las 
numerosas limosnas que tenía pendientes para enviar a Roma: “Además, en estos días, 
se ha recordado a los párrocos, para que a su vez lo hagan a sus feligreses, la colecta que 
debe hacerse el Viernes Santo, a favor de los Santos Lugares, según lo dispuesto por el 
Santo Padre. Por último, está por salir una visitación, pedida por muchos Ecos., para 
colectar fondos destinados a un templo que se quiere edifi car en honor del S. Corazón 
de Jesús”. “Carta de José Ignacio Árciga a Antonio Plancarte”. Morelia, 9 de abril de 
1892, AHCM, Fondo Diocesano, Serie Gobierno, Subserie Correspondencia, Sección 
Copiadores, Caja 54. La Obra de la Propagación de la Fe, formada por misioneros ex-
tranjeros, tenía autorización para establecer recaudaciones en el arzobispado de México 
y en otras jurisdicciones del país. El obispo de Puebla autorizó a los religiosos Terrien, 
Gallen y Boutry a colectar limosnas y a formar comisiones especiales para recaudar. “Cir-
cular del obispo de Puebla”, 25 de julio de 1890. Segunda Carta Pastoral…, 1890, p. 6.

69 La aprobación es del 10 de febrero de 1893. Novena Carta pastoral que el Ilmo. 
y Rmo. Sr. Obispo Dr. D. Francisco Melitón Vargas dirige al V. Clero y fi eles de la dió-
cesis haciéndoles saber la organización de misiones en la misma. Puebla, Imprenta de 
M. Corona Cervantes, 1892, p. 12.



 LA IGLESIA MEXICANA, ENTRE LA REFORMA Y LA ROMANIZACIÓN (1891-1910) 351

con la llegada de sacerdotes europeos. Antes bien, se anuncia una nue-
va confi guración de la relación entre la Iglesia mexicana y Roma, respal-
dada por la expansión misionera del clero regular y secular en tierras 
nacionales, promovida por el papado no sólo para difundir los preceptos 
del catolicismo, sino para “unifi car” a la feligresía y al clero en torno a 
la sumisión incondicional a la autoridad del pontífi ce.

¿Podría esta nueva confi guración posicionar a las autoridades civiles 
como el posible contrapeso a la infl uencia de Roma para ciertos secto-
res del clero mexicano? La respuesta surge cuando en 1896, León XIII 
dispone el envío de un visitador apostólico a México.

3. LA VISITA APOSTÓLICA DE NICOLÁS AVERARDI

A fi nes del siglo XIX, Nicolás Averardi era reconocido como uno de los di-
plomáticos más importantes en el Vaticano. Miembro de la Penitenciaría 
Apostólica y nombrado arzobispo titular de Tarso, se desempeñó durante 
diez años como auditor de la Nunciatura Apostólica de París. Debido a 
su experiencia en aquel país, León XIII lo consideró el personaje idóneo 
para consolidar la reorganización eclesiástica en México.

En 1895, desde Francia llegan las primeras noticias sobre el arribo de 
un enviado del Papa, encargado de restablecer las relaciones formales con 
el papado por medio de un concordato.70 La prensa liberal, enterada por 
la prensa francesa de la llegada de un enviado de Roma, reaccionó con 
preocupación ante la posibilidad de nuevas “maquinaciones” del clero 
para reanudar relaciones diplomáticas con el papado. Roma contribuyó, 
en buena medida, a que dichas especulaciones se difundieran, pues antes 
de la llegada de Averardi no emitió comunicado acerca del cometido de 
su enviado, por lo cual las especulaciones acerca del objetivo real de éste 
en México se siguieron divulgando.

La falta de un pronunciamiento ofi cial de Roma llegó a crear tal con-
fusión que, incluso, el nombre del enviado era impreciso, pues durante 
meses se sostuvo que era un personaje llamado “Napoleón”.

70 La información de que Averardi había sido nombrado por León XIII para 
reanudar las relaciones diplomáticas con México, se extraía de El Figaro, en “Próxima 
llegada de monseñor Averardi, Nuncio del Vaticano, cerca de México”, El Diario del 
Hogar, 11 de septiembre de 1895.



352 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

El 18 marzo de 1896, Averardi arribó a la Ciudad de México, 
acompañado de tres personas: su secretario personal, el teólogo doctor 
Di Paolo; su sobrino y un mozo. Fue hasta ese momento que Averardi 
defi nió su carácter como visitador apostólico del Papa, en una misión 
exclusivamente religiosa. Más tarde añadiría que había sido enviado “a 
esta remota y vastísima región”, para facilitar el buen gobierno y las cos-
tumbres de la Iglesia mexicana.71 No obstante, la visita, que se extendió 
hasta 1899, también tuvo intereses políticos como resultado de dos 
décadas de concertación clero-gobierno.

Podemos destacar dos grandes objetivos: pretendía formalizar 
aspectos relevantes de la reorganización y romanización de la Iglesia 
mexicana, y además, proyectaba las bases para lograr un acuerdo formal 
Estado-Iglesia.

Para llevar a cabo el primer objetivo, se marcan tres estrategias: en 
primer lugar, el visitador debía hacer una viaje por todas las diócesis del 
país y elaborar un diagnóstico que le permitiera conocer los principa-
les obstáculos que enfrentaban las administraciones eclesiásticas en el 
plano local y, al mismo tiempo, apuntar los medios para solucionar los 
problemas del catolicismo nacional. Como segunda estrategia, busca 
la consolidación de la nueva distribución territorial de los obispados, 
misma que se venía implementando décadas atrás y que debía facilitar 
un mayor control episcopal de los territorios eclesiásticos; la tercera, 
consolidar el ciclo de los concilios que ya había iniciado en algunos 
obispados mexicanos, para instituir la serie de cambios introducidos en 
las administraciones diocesanas.

Dichas estrategias se plantean con base en tres ejes: la relación directa 
entre la administración eclesiástica local y la jerarquía romana; la bús-
queda de contactos personales con las autoridades civiles, y la consolida-
ción de la sumisión del clero mexicano hacia el Papa.

A su llegada, el visitador cuenta con una serie de informes pro-
porcionados en Roma por el cónsul Enrique Angelini y desde Méxi-
co, por el obispo de Oaxaca, Eulogio Gillow. Estos informes resultan muy 
halagüeños acerca de los benefi cios obtenidos con la concertación clero-
gobierno. Sin embargo, existían aspectos preocupantes de la adminis-

71 “Circular de monseñor Averardi”, en El Amigo de la Verdad, 11 de abril 
de 1896, pp. 3-4.



 LA IGLESIA MEXICANA, ENTRE LA REFORMA Y LA ROMANIZACIÓN (1891-1910) 353

tración eclesiástica que tenían alarmada a la jerarquía romana, tanto de 
las prácticas religiosas, como de la propia conducta de los eclesiásticos. 
El visitador pudo comprobar la falta de disciplina eclesiástica durante 
su estancia en México.

Para ello, las actividades del visitador apostólico pretenden imponer 
una “disciplina” sacerdotal, capaz de suprimir la disidencia (considerada 
sinónimo de desorden y debilidad), y establecer la subordinación in-
condicional del clero y los católicos no sólo con el papado, sino con la 
autoridad episcopal. Y es que la centralización de la autoridad eclesiás-
tica depende, en buena medida, de la afi rmación de la autoridad de los 
obispos y arzobispos mexicanos, pues el papel de los prelados adquiere 
una nueva dimensión cuando las autoridades civiles dejan de mediar su 
relación con el papado.

En los tres apartados siguientes me referiré a los aspectos que ca-
racterizan las estrategias que el visitador implementó para consolidar la 
centralización eclesiástica.

La disciplina del clero mexicano: 
la cuestión guadalupana

El impacto de las reformas liberales en el plano eclesiástico judicial había 
dejado a la Iglesia mexicana sin mecanismos para dirimir las tensiones 
entre los eclesiásticos y sus superiores, las cuales eran, hasta cierto pun-
to, frecuentes en las administraciones diocesanas. Es importante referir 
que los concilios y la defi nición de los cambios legales se estaban dando 
simultáneamente, por lo que pasaría algún tiempo antes de comenzar a 
aplicar sus disposiciones.

La supresión del recurso de fuerza y la consecuente disminución de 
las instancias de apelación eclesiástica tuvieron dos efectos: aumentó la 
dependencia de la administración eclesiástica mexicana a las institucio-
nes romanas, y generó varios enfrentamientos entre los obispos y sus 
sacerdotes por las decisiones arbitrarias de sus superiores.72

72 El ejemplo más signifi cativo de la manera en que Labastida pudo ampliar las 
facultades fue el caso de los religiosos. La desamortización de los bienes de las órdenes 
religiosas y la exclaustración de sus miembros tienen como consecuencia que varios 
conventos quedaran prácticamente vacíos, pues algunos llegaron a contar con menos de 
cinco, mientras que otros fueron totalmente abandonados, pues los religiosos que no se 



354 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

A falta de mecanismos para solucionar estos problemas, el visitador 
se presenta como mediador provisional para dirimir los confl ictos que 
sentarían un precedente para la Iglesia mexicana. Averardi interviene en 
dichos problemas en su doble papel de juez superior y negociador con 
Roma, de los problemas generados entre las distintas jerarquías eclesiásti-
cas. Durante los tres años que duró su visita apostólica el clero mexicano 
fue sometido a una triple inspección: el desempeño de sus actividades en 
la administración eclesiástica; la virtud de su comportamiento personal; 
y, por último, la disciplina y sumisión hacia sus superiores.

En su recorrido por diversos puntos del país, Averardi oye las quejas 
y acusaciones sobre algunos miembros del clero para deslindar respon-
sabilidades y disciplinar a aquellos ministros de conducta reprensible. 
No obstante, la delicada misión se ve fuertemente matizada por el des-
empeño del propio visitador, pues en opinión de varios miembros de 
la jerarquía, manifestó una singular prepotencia y falta de sensibilidad 
ante los problemas de la Iglesia nacional. En ello pudo infl uir la poca 
fuerza del arzobispo de México, quien lejos de la energía y decisión 
que habían caracterizado los mejores años de la gestión de Labastida, 
no había logrado imponer su autoridad entre el clero.73

Para ejemplifi car estos aspectos me referiré a dos de los principales 
casos de disciplina suscitados en torno al tema guadalupano: el problema 
entre el abad y la colegiata de Guadalupe y el caso del obispo Sánchez 
Camacho.

secularizaron, decidieron congregarse en otras casas de mayor población. El abandono 
de los edifi cios es aprovechado por Labastida, ya sea para colocar a las nuevas congre-
gaciones que llegaban a México, o para fundar instituciones educativas. Los religio-
sos se sienten despojados arbitrariamente y violentados en sus antiguos privilegios. 
Aceptan que su situación ha cambiado, pero demandan un acuerdo formal entre el 
prelado y los provinciales mexicanos y europeos, mediante el cual se acordase el destino 
de las propiedades, por las cuales, en todo caso, esperaban obtener una componenda 
económica. Sin embargo, el arzobispo no promueve ese tipo de arreglos y en su lugar 
apela a su máxima autoridad para disponer, previa autorización de Roma, de los edifi -
cios de los religiosos. Así, enfrenta algunas denuncias por parte de las órdenes, en los 
tribunales ordinarios del arzobispado.

73 José Joaquín Terrazas, director del periódico El reino guadalupano, llegó a criti-
car al arzobispo Alarcón, por “su falta de carácter y energía, es verdaderamente débil y 
pusilánime”. Apelaba, entonces, a que el visitador pusiera orden y disciplina en el clero. 
“Gacetilla”, en El Diario del Hogar, 31 de diciembre de 1895.



 LA IGLESIA MEXICANA, ENTRE LA REFORMA Y LA ROMANIZACIÓN (1891-1910) 355

El primer problema se produce a partir de los esfuerzos de Labastida 
por reanudar el proyecto de coronación de la virgen de Guadalupe en 
1886, en el contexto del ascenso a la jerarquía de los sacerdotes formados 
en instituciones europeas. Los trámites de la coronación pontifi cia de la 
virgen de Guadalupe inician a mediados de ese año, y el 19 de marzo 
de 1887 se anuncia la coronación pontifi cia en una pastoral colectiva de 
los arzobispos de México, Michoacán y Guadalajara.74 Debido a su 
avanzada edad, Labastida confía la realización del proyecto de arreglo del 
santuario y la organización del ceremonial a su sobrino Antonio Plancarte, 
quien, en febrero de ese mismo año, había logrado la coronación ponti-
fi cia de la virgen de Jacona, por medio de un Breve en el que León XIII, 
y no su cabildo otorgaba, por primera vez, ese privilegio en América.75

Los preparativos para la ceremonia, que debía promover la unidad 
y el sentimiento religioso de los católicos mexicanos, evidenciaron las 
tensiones que generaba la centralización eclesiástica entre la jerarquía.

Aun para los críticos de la coronación, ese era un acto de afi rmación 
de la presencia de la Iglesia mexicana: “Quién lo creyera, que después de 
treinta años de implantación de las Leyes de Reforma, el catolicismo 
habría de revivir ostensiblemente en el cerebro de la República, donde 
se hace sentir a intervalos con más fuerza la infl uencia de la cultura”.76

Empero, desde el inicio del proyecto, el cabildo guadalupano mos-
tró una fuerte resistencia a un proyecto, pues no había sido tomado en 
cuenta por el arzobispo, en una a su jerarquía y autoridad. Los canónigos 
únicamente habían sido informados por el arzobispo, en sesión ordinaria 
y sin previo aviso, que se modifi caría el altar donde estaba colocada la 

74 “Nos el doctor Pelagio Antonio de Labastida y Dávalos, Doctor Don José Igna-
cio Árciga y Dr. D. Pedro Loza, por la gracia de Dios y de la Santa Sede apostólica, el 
primero arzobispo de México, el segundo de Michoacán y el tercero de Guadalajara”, 
en El Monitor Republicano, 25 de marzo de 1887, p. 2.

75 Para la reseña de la coronación de la virgen de Jacona véase Bautista, Cecilia, “Dos 
momentos en la historia de un culto: el origen y la coronación de la Virgen de Jacona 
(siglos XVII-XIX)”, Revista Tzintzun, núm. 43, Instituto de Investigaciones Históricas, 
Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo, enero-junio de 2006, pp. 11-48. 
Desde 1886, varios obispos iniciaron una colecta para apoyar la obra, como el arzobispo 
de Guadalajara, Pedro Loza. “Circular del gobierno eclesiástico del arzobispado de Gua-
dalajara, 18 de diciembre de 1886”, en El Monitor Republicano, 28 de enero de 1887.

76 “Apogeo del catolicismo”, en El Diario del Hogar, 16 de junio de 1887.



356 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

imagen.77 La ejecución de la encomienda encargada a Plancarte resulta 
problemática de inicio, pues se le considera un intruso al que se le acusa 
de haber borrado la corona a la imagen para justifi car la coronación.78 
Los canónigos objetan dos aspectos: el proyecto de mejora material del 
santuario acordado por Labastida y la validez litúrgica de coronación 
guadalupana.

El problema se hizo público en una carta abierta publicada en el 
periódico El Nacional, el 23 de enero de 1887, en la cual los canónigos 
se refi eren a la coronación como un capricho del padre Plancarte, y un 
derroche de recursos que no se justifi caba frente a las necesidades de las 
iglesias en el arzobispado. Disgustado por la publicación, Labastida da 
respuesta por medio de una circular dirigida al cabildo guadalupano, la 
cual ordenó que fuera hecha pública. El arzobispo expone una serie de 
argumentos que justifi can su autoridad para organizar los arreglos de la 
colegiata y la obligación de los capitulares de obedecer sus disposicio-
nes como su superior legítimo.79 De igual manera, afi rma que el proyec-
to para el arreglo de la colegiata es de su autoría y que Pancarte sólo se 
encargaría de llevarlo a cabo.

Labastida aceptaba la existencia de inconformidades, pero no el 
atrevimiento del clero a manifestarse públicamente en contra de sus 
superiores y a señalar los “errores” en las decisiones y proyectos del 
prelado. Resultaba escandaloso que la oposición al privilegio de la co-
ronación pontifi cia que pretendía ser un parteaguas de reconciliación 
entre los mexicanos, viniese del grupo clerical encargado del cuidado del 

77 Para ver el detalle de los arreglos en la decoración y arquitectura de la que 
después sería basílica de Guadalupe, véase Cuadriello, Jaime, “Mirada apocalíptica: 
visiones en Patmos Tenochtitlán; la mujer águila”, en Artes de México, núm. 29, 
marzo-abril de 1995, pp. 10-23.

78 Los canónigos consideran que Labastida lastima sus “derechos canónicos, de-
rechos que están resueltos a hacer valer ante el superior. Dícesenos que los canónigos 
y prebendados de esta ciudad están de acuerdo con los de la villa de Guadalupe”. “El 
Asunto de la Colegiata”, El Tiempo, 23 de marzo de 1887.

79 La carta se publica por primera vez en El Tiempo, el 4 de febrero de 1887, 
posteriormente se imprime por separado en un folleto titulado Carta del Ilmo. Señor 
Arzobispo de México dirigida la Sr. Canónigo Lic. D. Ignacio Martínez Barros, Secretario 
de Cámara y Gobierno quien la publica por disposición de S. S. Ilma. México, Tipografía 
del Hospicio de San Nicolás, 1887, Yautepec, 28 de enero de 1887.



 LA IGLESIA MEXICANA, ENTRE LA REFORMA Y LA ROMANIZACIÓN (1891-1910) 357

culto.80 El arzobispo defi ende la obediencia a la autoridad episcopal y 
pontifi cia –que ya había aprobado la coronación–, aun cuando sus de-
cisiones fuesen vulnerables, pues no correspondía a los de menor rango, 
señalar sus errores. Labastida recordaba al cabildo guadalupano que no 
debía “discutirse ni ponerse en duda lo dispuesto, lo decretado ya por 
autoridad pontifi cia, y ni aun siquiera insinuarse alguna contrariedad”.81

Lo que más despertaba el disgusto de Labastida era que el cabildo 
hubiere hecho pública sus confrontaciones e inconformidades, pues 
hacía evidente la división del clero mexicano, causando un desprestigio 
que sería usado por los enemigos de la Iglesia. Aseguraba que él siempre 
había estado dispuesto a oír las quejas de sus eclesiásticos, y que en el 
caso de la colegiata, sus miembros nunca habían presentado alguna, 
prefi riendo otros medios, más escandalosos y menos piadosos, para 
mostrar su desacuerdo.82

Efectivamente, la prensa liberal y anticlerical se refi ere al problema 
como un ejemplo de la corrupción que enfrentaba el clero.

Por otra parte, la polémica protagonizada por el historiador Joaquín 
García Icazbalceta en torno a la autenticidad de la aparición, básica-
mente dividió al clero mexicano en aparicionistas y antiaparicionistas. 

80 El confl icto fue la comidilla de los periódicos liberales, quienes públicamente 
agradecen al clero que hiciera evidente la poca santidad de sus acciones. Se suman 
las críticas por lo costoso de la ceremonia y las faltas a las Leyes de Reforma por las 
procesiones continuas de distintos puntos del país. “Agü erinos”, El Diario del Hogar, 
20 de febrero de 1887. “Apogeo del catolicismo”, El Diario del Hogar, 16 de junio 
de 1887. Algunos ven en ello la intervención política del papado: “Por supuesto, que en 
el fondo de esta coronación, no hay un fi n religioso, sino político. Este fi n es el mismo 
que en las anteriores: restablecer el poder y la infl uencia del clericalismo en la política, 
dar un golpe de muerte a la Reforma, con la que Juárez escribió la página más sublime 
de la historia de México y preparar las cosas para que la Iglesia recobre su dominio 
sobre el Estado”. “La coronación de la Virgen de Guadalupe”, en El Diario del Hogar, 
6 de agosto de 1887.

81 Carta del Ilmo. Señor Arzobispo de México dirigida la Sr. Canónigo Lic. D. Ignacio 
Martínez Barros, Secretario de Cámara y Gobierno quien la publica por disposición de 
S. S. Ilma. México, Tipografía del Hospicio de San Nicolás, 1887. Yautepec, enero 28 
de 1887, p. 5. Algunas críticas a la coronación se referían a que ésta era una omi-
sión de origen, que ponía en entredicho la majestad de la imagen. El Monitor Republi-
cano, 3 de agosto de 1887. “La coronación de la Virgen de Guadalupe”, en El Diario 
del Hogar, 6 de agosto de 1887.

82 Carta del Ilmo. Señor Arzobispo de México…, Yautepec, 28 de enero de 1887.



358 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

Nuevamente, el mayor problema no fue que el clero se inclinara por una 
u otra postura en torno a la polémica, sino que algunos lo hicieron de 
manera pública, pues generaron un escándalo publicitado en la prensa 
que desprestigiaba el decoro sacerdotal y afectaba la unidad del catolicis-
mo. Tal es el caso del canónigo Vicente de Paul Andrade83 y el obispo de 
Tamaulipas, Eduardo Sánchez Camacho, quienes enviaron cartas públicas 
a la prensa de la época. Los cuestionamientos eran básicamente dos: la 
autenticidad de la aparición guadalupana y, aceptada ésta, el hecho de 
que pudiera ser coronada secularmente, una imagen de origen divino.84 
Efectivamente, el culto guadalupano no tenía carácter dogmático, pero 
aludía a una tradición religiosa que para ese tiempo había ganado un 
importante lugar entre las devociones católicas, y que era proyectada 
por el arzobispo como el símbolo de la unidad religiosa de la nación 
mexicana.85 Aunque los antiaparicionistas apelaban al hecho de que la 

83 Vicente de Paul Andrade nació el 23 de febrero de 1844. Reconocido geógrafo, 
narrador e historiador, fue miembro de la Congregación de la Misión en el arzobispado 
de México, aproximadamente hasta 1880. En 1881 tomó posesión de la parroquia de 
San Cosme. En 1883 fue trasladado a la parroquia de san Miguel, en 1885 fue nombrado 
encargado del Sagrario Metropolitano y hacia 1887 ocupó una canonjía en la colegiata 
de Guadalupe. En 1891 es nombrado decano y no abad como le correspondía por sus 
posiciones antiaparicionistas. Se encarga de las gestiones para la formación del obispado 
de Tabasco –causa a la cual dona recursos propios–. Fue miembro del Ateneo Lite-
rario de México, de la Sociedad Indianista Mexicana, de la Academia Nacional de His-
toria, entre otras. Muere el 17 de agosto de 1915. Carreño, Alberto María, Semblanzas, 
Primera parte, Colección de obras diversas, vol. II, Ediciones Victoria, México, 1936.

84 Carta pastoral en que el Ilustrísimo Señor Arzobispo de México dicta algunas provi-
dencias para concluir las obras de ampliación y reparación de la colegiata de Nuestra Señora 
de Guadalupe, México, Tipografía de Ángel Bassols y Hermanos, 1890.

85 Los deseos de impulsar a la devoción guadalupana como el fundamento religioso 
del Estado mexicano en la segunda mitad del siglo XIX, se reconocen en los sermo-
nes del primer arzobispo michoacano, Clemente de Jesús Munguía; y en los esfuerzos 
de Labastida por dar al culto un alcance nacional, al menos desde 1880, cuando logra la 
autorización de Roma para destinar el 3% de los diezmos de las jurisdicciones eclesiásticas 
mexicanas, a la colegiata de Guadalupe. Esta promoción nacional del culto guadalupano 
tiene continuidad en la gestión del sucesor de Labastida, Próspero María Alarcón, que 
gestiona nuevos privilegios para su práctica, a la que quiso dar una proyección latino-
americana. Sermón que en la Insigne y Nacional colegiata de Nuestra Señora de Guadalupe, 
predicó el Ilmo. Sr. Dr. D. Clemente de Jesús Munguía, obispo de Michoacán, el 29 de 
agosto de 1860, último día del solemne triduo que se hizo, implorando por la intercesión 
de la Santísima virgen el socorro del Señor en las necesidades presentes, México, Imprenta 



 LA IGLESIA MEXICANA, ENTRE LA REFORMA Y LA ROMANIZACIÓN (1891-1910) 359

Iglesia no había reconocido como un dogma la aparición de Guadalu-
pe, se les reprochaba el hecho de que sus cuestionamientos expusieran 
públicamente la autoridad eclesiástica del máximo prelado de la Iglesia 
mexicana. El obispo Sánchez Camacho se opuso a la coronación alegando 
no sólo la falta de autenticidad de la aparición, sino la religiosidad irra-
cional que promovía, a través de las romerías y las procesiones, que sólo 
fomentaban la perversión de costumbres entre los católicos a la sombra 
de los propios obispos.

Labastida publicó otros documentos en 1887 para fortalecer el pro-
yecto de la coronación, pidiendo a los párrocos y fi eles del arzobispado 
de México que las apoyaran, previniendo los permisos necesarios de las 
autoridades civiles para poder llevar a efecto los actos religiosos que debían 
acompañar el acto.86 A pesar de que el cabildo acató las disposiciones del 
arzobispo y que Plancarte pudo continuar su tarea, el 19 de noviembre 
de 1887, Labastida decide solicitar a Roma el aplazamiento para la co-
ronación, debido a “circunstancias adversas, difi cultades insuperables y 
oposiciones que no han faltado, bien conocidas, sobre todo por los ha-
bitantes de la capital”.87 Dos razones eran la causa: el no estar concluidos 
los arreglos materiales de la colegiata y la oposición generada entre los 
canónigos, el clero antiaparicionista y la prensa liberal. Labastida apeló 
al tiempo para calmar las aguas del escándalo generado, principalmente, 
por la oposición clerical; mientras se dispondría de tiempo para concluir 

de V. Segura, 1860. Edicto del Ilmo. y Rmo. Sr. Arzobispo de México doctor don Próspero 
M. Alarcón y Sánchez de la Barquera reiterando su mandato sobre el canto de la “Salve” 
en la I. Colegiata de Santa María de Guadalupe y en las demás iglesias del Arzobispado. 
México, Imprenta de la Santa Cruz, 1900. Carta Pastoral del Ilmo. y Rmo. Sr. Arzobispo 
de México doctor don Próspero M. Alarcón y Sánchez de la Barquera a sus diocesanos con 
motivo del establecimiento de una misa y canto de la Salve Regina y Letanía Lauterana que 
se han de celebrar en la Insigne y Nacional Colegiata de Santa María de Guadalupe, en el 
último domingo del mes de diciembre, cada año, por la paz y prosperidad de las naciones 
del continente americano, México, Imprenta de la Santa Cruz, 1902.

86 Circular Dirigida por el Ilmo. Sr. Arzobispo de México al Ilmo. y Ve. Cabildo 
Metropolitano al de la Insigne Colegiata de Guadalupe, al clero secular y regular y a todos 
sus diocesanos, México, Imprenta de Francisco Díaz de León, 28 de agosto de 1887.

87 Edicto del Ilmo. Sr. Arzobispo de México, sobre el jubileo sacerdotal de Ntro. 
Santísimo Padre León XIII, y coronación de la Santísima Virgen de Guadalupe, México, 
Tipografía de La Voz de México, 1887.



360 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

los arreglos materiales. No obstante, los arreglos no se concluyeron, pues 
se requirió mayor tiempo del proyectado en principio.

La muerte de Labastida, ocurrida en 1891, pudo considerarse una 
posibilidad para cancelar la coronación. Sin embargo su sucesor, Próspero 
María Alarcón, decidió continuarla, reiterando la posición de Plancarte 
como encargado del proyecto, y facultándolo para iniciar una colecta 
nacional para dar término a los arreglos materiales de la colegiata. En 
1894 logra el visto bueno de Roma para la coronación pontifi cia de la 
virgen de Guadalupe, misma que es celebrada con un alcance nacional, 
al año siguiente.88 Como recompensa, Plancarte es nombrado abad de 
la colegiata de Guadalupe.

A pesar de que a la llegada del visitador apostólico, la coronación ya 
había tenido efecto, Averardi fue instruido para resolver los confl ictos 
que había generado el tema guadalupano, tanto del abad con su cabil-
do como de las expresiones vertidas por el obispo Sánchez Camacho en 
contra de la aparición.89 La revisión del expediente Plancarte adquiere 
mayor relevancia, pues estaba propuesto para ser nombrado obispo 
titular de Constancia.

La resistencia del cabildo a las distintas posiciones que ocupó Plan-
carte en la colegiata es, desde sus inicios, un problema de disciplina 
sacerdotal, que debilita a la Iglesia y la vulnera frente a los poderes 
públicos.90 Averardi pretende establecer la disciplina y el orden entre el 

88 En 1894, la Sagrada Congregación de Ritos mandó un ofi cio en el que reco-
noció “la antigua piedad y devoción”. “Decreto de la sagrada Congregación de Ritos”, 
en Decimosexta carta pastoral sobre el nuevo ofi cio guadalupano que incluye y autoriza la 
verdad histórica de la milagrosa aparición, p. 408.

89 Y es que el confl icto eclesiástico seguía recibiendo la atención de la prensa mexica-
na causando preocupación en Roma. Los supuestos testimonios de canónigos anónimos 
alegan la imposición episcopal de su abad y la gestión arbitraria sus atribuciones “como 
los violentos usurpadores políticos”. Algunos manifi estan que los problemas entre el abad 
y su cabildo habían precipitado la llegada de Averardi. El Monitor Republicano, 15 de 
enero de 1896; “La llegada de monseñor Averardi”, El Universal, 27 de febrero de 1896.

90 La propia prensa se pronuncia sobre el problema de la colegiata apuntando “la 
falta de una capacidad dominadora en el clero mexicano” y, como consecuencia el au-
mento de “la decadencia clerical... hasta que el espíritu de cuerpo casi desaparezca. Esa 
desunión, ya bastante avanzada hoy, es para nosotros la mejor garantía de impotencia”. 
“La masa católica reaccionaria nada tiene de temible para el gobierno. El gobierno 
puede y debe mantener incólumes las Leyes de Reforma”, El Diario del Hogar, 8 de 
octubre de 1895. Otros opinan la necesidad de un “remedio radical” para evitar un 



 LA IGLESIA MEXICANA, ENTRE LA REFORMA Y LA ROMANIZACIÓN (1891-1910) 361

clero mexicano, de una manera autoritaria en medio de un gran herme-
tismo. Desde su llegada actúa en medio de un gran sigilo y, en algunos 
casos, prácticamente en el anonimato. A México llega de improviso, 
sin avisar y sin llamar la atención, al grado de que el clero afi rmaba no 
saber cuándo y con qué facultades llegaría. A su arribo, es recibido en 
la estación del ferrocarril únicamente por un reportero de El Universal, 
quien desde Estados Unidos le seguía la pista. El diario El Tiempo, apenas 
avisó de su llegada, lo que es considerado “un golpe magistral”, frente al 
indisciplinado clero mexicano.91

A los pocos días de que Averardi se instalara en México, y previo 
acuerdo con el arzobispo Alarcón, comienza a recorrer distintas parro-
quias de la jurisdicción. Su recorrido también es realizado de manera 
discreta y sin poner sobre aviso a los eclesiásticos, con la intención de 
darse cuenta del estado real de las iglesias. La primera de esas visitas es 
efectuada a la iglesia catedral, a la cual acude para revisar los objetos 
del culto, la sacristía y los altares, tal como lo hacían los obispos con las 
parroquias.92 En su papel de visitador, Averardi muestra una dureza que 
se hace notoria a los presentes.

Plancarte salió avante de su labor al frente de la colegiata y la coro-
nación.93 Empero, sus expectativas de encontrar en Averardi a un aliado 
para someter al cabildo guadalupano pronto se esfuman, pues el visita-
dor prestó mayor atención a sus problemáticos antecedentes durante su 

“cisma” perjudicial a la Iglesia, dada su separación del Estado. “La llegada de monseñor 
Averardi”, El Universal, 27 de febrero de 1896. J. P. Rivera, “El clero en ridículo”, El 
Diario del Hogar, 27 de agosto de 1896.

91 “Monseñor Averardi y los jacobinos”, El Universal, 31 de marzo de 1896.
92 “El Ilmo. Sr. Averardi en la catedral y en la colegiata”, El Tiempo, 23 de 

abril de 1896.
93 Averardi encomendó a su sobrino la revisión de la imagen para determinar si 

había sido borrada intencionalmente. Éste sólo pudo detectar “rasgos” de una corona, sin 
que pudiese establecer si era resultado del deterioro natural de la imagen o de la acción 
de alguna persona y, mucho menos, que ello hubiera sido obra del abad. El sobrino de 
Averardi, reconocido como un enterado en cuestiones pictóricas, pasó a revisar la imagen 
de Guadalupe “con muchísimo cuidado, sobre todo la cabeza, siguiendo las indicacio-
nes de monseñor. Tras esta inspección, el padre Aceves, por orden de monseñor Averardi, 
repitió el examen”. Se dijo que el sobrino de Averardi había determinado la existencia 
de “rasgos” de una corona, pero sólo si se veía de cerca a la imagen y con luz artifi cial. 
“¿A qué vino monseñor Averardi a México?”, El Universal, 23 de abril de 1896, p. 1.



362 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

gestión como párroco de Jacona, con el obispo de Zamora, José María 
Cázares y Martinez.94

El visitador se trasladó a Zamora con la intención de inspeccionar 
el estado de la diócesis, y entrevistar a Cázares sobre sus problemas con 
Plancarte.95 Durante su reunión, efectuada el 14 de abril de 1896, el obis-
po relató la serie de problemas que había tenido con Plancarte, pero 
dejó claro que había acusaciones acerca de su conducta que fueron hechas 
por algunos vecinos a quienes era difícil entrevistar, quedando como 
acusaciones anónimas que no podían comprobarse, pero que dejaban 
en entredicho la conducta del abad.96

El caso de Plancarte había adquirido la dimensión de una verdadera 
intriga eclesiástica, con la circulación de rumores y acusaciones, en la 
colegiata, en el obispado de Zamora y en algunos otros obispados obis-
pados, evidencia de las tensiones surgidas por la romanización del clero 
mexicano, pues éste se había atraído la enemistad de varios eclesiásticos al 
ser de los principales promotores de la educación de mexicanos en Roma.

Si bien las acusaciones en contra del abad no pudieron comprobarse, 
su enfrentamiento con el obispo zamorano había marcado su destino. 
Averardi lo obliga a redactar su renuncia para el nombramiento de obispo 
titular de Constancia.

Para Plancarte, la peor parte de este confl icto radicaba en la par-
cialidad con que el visitador había defi nido su resolución, y de que el 
proceso indagatorio no había dado lugar a la celebración de un juicio 
donde, como acusado, conociera todos los detalles de las faltas que se le 
imputaban y a sus acusadores.

Este caso evidencia la falta de recursos y contrapesos para proteger a 
los clérigos en contra de las decisiones arbitrarias y la división del clero 
mexicano.

94 La disputa respondía en parte a los confl ictos que Plancarte tuvo con el obispo 
por sus proyectos educativos en la parroquia de Jacona. Las tensiones llegan a un extremo 
tal, que Plancarte es destituido de su parroquia en medio de un gran escándalo. A falta 
de una autoridad superior que determinase sobre el caso, Ramón Camacho, obispo de 
León, y el propio Labastida, intervienen como mediadores en el confl icto, sin que 
pudiera culminar en un acuerdo satisfactorio. Véase Bautista, 2001.

95 “La vuelta de monseñor Averardi. Un concilio. Política del señor arzobispo de 
Tarso”, El Universal, 18 de abril de 1896.

96 “Monseñor Averardi en Zamora”, en El Tiempo, 18 de abril de 1896. “El Ilmo. 
Sr. Averardi en Zamora”, El Tiempo, 22 de abril de 1896.



 LA IGLESIA MEXICANA, ENTRE LA REFORMA Y LA ROMANIZACIÓN (1891-1910) 363

En julio de 1896, “debido a las amarguras que le ocasionó el funesto 
desenlace de su promoción al Episcopado” la salud del abad se vio afecta-
da, por lo que recibió el apoyo de sus protegidos, egresados del Colegio 
Pío Latino.97 A su restablecimiento, Leopoldo Ruiz y Flores, entonces ca-
nónigo de la Colegiata de Guadalupe y secretario particular de Plan-
carte, organiza una función religiosa en el santuario para agradecer el 
restablecimiento del abad, con la asistencia de varios prelados, entre ellos 
Ramón Ibarra, obispo de Chilapa. Ruiz y Flores comunica a Averardi de 
la invitación para el evento. Para Averardi, la ceremonia religiosa era la 
expresión pública de la inconformidad hacia una resolución superior.98

La forma en que Averardi pretende imponerse frente a la debilidad 
del arzobispo Alarcón, le causarían una animadversión creciente en 
buena parte de la jerarquía mexicana.99 Averardi es informado que varios 
miembros del episcopado mexicano han dirigido una carta al Papa sobre 
su proceder. El visitador dice sentirse decepcionado y “ofendido por la 
conducta poco sincera” del clero mexicano.100

El obispo de Tamaulipas, Eduardo Sánchez Camacho, es uno de los 
ejemplos más radicales de la ruptura del clero mexicano en el contexto 
de la visita. Desde 1887, el obispo se había declarado abiertamente 
antiaparicionista. Tiempo después se retracta en una declaración jura-
da. El visitador pide a uno de los miembros del cabildo de Tamaulipas 

97 “Carta de Leopoldo Ruiz a N. Averardi”, Guadalupe, 28 de julio de 1896, ASV, 
carpeta 1, Docto. 00036. Y es que el clero mexicano consideró que la fuerte posición de 
Plancarte en Roma, le ayudaría a que sus obras en favor de la reorganización de la Iglesia 
mexicana –que contemplaban además de la coronación, la construcción del templo 
expiatorio nacional de San Felipe de Jesús en pleno centro de la Ciudad de México–, 
le serían recompensadas al ser incluido en el episcopado mexicano. Así lo consideró 
el clérigo liberal Agustín Rivera. “Predicciones de Agustín Rivera de los efectos de la 
delegación Apostólica del Illmo. y Rmo. Sr. Arzobispo Napoleón Averardi en México”, 
El Universal, 1 de abril de 1896.

98 “Carta de Averardi a Leopoldo Ruiz, Canónigo Penitenciario de la Insigne Co-
legiata de Guadalupe”, 11 de julio de 1896, ASV, carpeta 1, Docto. 00029.

99 La prensa comentaba que a los pocos días de que Averardi llegara a México, ya 
se habían polarizado las posiciones, pues algunos esperaban mucho de él, mientras que 
otros le temían y se oponían a sus decisiones. “Monseñor Averardi y los jacobinos”, 
El Universal, 31 de marzo de 1896.

100 “Carta de Averardi al obispo de Chilapa Ramón Ibarra”. Tacuba, 18 de julio de 
1896, ASV, carpeta 1, Doctos. 00031-32. Finalmente, el confl icto con Plancarte culminó 
con la muerte de éste en abril de 1898.



364 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

la recopilación de informes acerca de la gestión episcopal. Los informes 
enviados presentan una imagen de un obispo alcohólico, injusto y am-
bicioso a la hora de estipular los derechos parroquiales, y descuidado en 
el ejercicio de su ministerio.101

Sánchez Camacho decía haber recibido “noticia reservada, verda-
dera y cierta, de que traía [Averardi] instrucciones para quitarme el 
obispado”.102 Sánchez se negó a trasladarse a la capital para entrevistarse 
con Averardi, argumentando razones que evidenciaban su poca dispo-
sición para asumir la autoridad del visitador: se refi ere a su deteriorado 
estado de su salud “consumido por los trabajos, privaciones y perse-
cuciones”; a la falta de dinero para poder realizar un “viaje costoso y 
de tiempo indefi nido”, y al hecho de no tener tiempo para mandar a 
hacer “ropa a propósito para presentarme en esa capital, y necesitaría 
15 días para que me la hicieran, y bastante dinero para pagarla”.103 
El mismo día en que escribe esta nota, envía a Roma su renuncia al 
obispado.

Tiempo después se dirige a Averardi para desmentir las acusaciones 
que lo tildaban de masón y liberal, como un recurso de intimidación 
y de persecución de parte de los que llamó “servidores” del Papa, y en 
particular de quien se decía “visitador Apostólico en México (cuánto dista 
su conducta de la de los Apóstoles) y nadie más lo ha dado a reconocer 
ofi cialmente en México, ni sabemos qué facultades trae porque no se ha 
dignado comunicarlas”.104

Días más tarde, publica en la prensa una carta aclaratoria de estos 
hechos, en la que afi rmaba no haber recibido contestación a su renun-
cia. En dicha comunicación, refrendaba su posición antiaparicionista 

101 El informe reportaba que las resoluciones importantes de la diócesis las dictaba 
alcoholizado, razón por la cual le era imposible recordar sus “disparates” al día siguiente, 
además de que llegaba alcoholizado a la misa, expresándose con “palabras imprudentes 
en la catedral”. Se le acusó también de imponer altas cuotas por los sacramentos, causa 
por la cual algunos fi eles sólo contraían el matrimonio civil”. Informe sobre el obispo 
de Tamaulipas, mayo de 1896, ASV, carpeta 1, Docto. 00061.

102 “Carta del obispo Sánchez Camacho”, El Universal, México, 24 de agosto 
de 1896.

103 “Carta del obispo de Tamaulipas a Averardi”, Tamaulipas, 31 de mayo de 1896, 
ASV, carpeta 1, Docto. 00063.

104 “Carta de Sánchez Camacho a Averardi”, 21 de agosto de 1896, ASV, 
carpeta 1, Docto. 00072.



 LA IGLESIA MEXICANA, ENTRE LA REFORMA Y LA ROMANIZACIÓN (1891-1910) 365

y afi rma que “la creencia Guadalupana no es fe católica ni obliga a na-
die”, justifi cando su retractación en las presiones que había recibido de 
la “inquisición romana”.105 Anuncia, además, que en esa ocasión había 
preferido presentar su renuncia que aceptar las presiones de Averardi en su 
administración y las “vejaciones” a su persona, en un acto que consideró 
de verdadera dignidad eclesiástica.106

El visitador se muestra sorprendido por la publicación, aseguraba 
que el contenido de la carta atentaba directamente contra “la dignidad 
de V. S. I., para quien deseo se conserve siempre el amor, respeto y ve-
neración de la Iglesia mexicana que tanto estima y honra a sus dignos 
prelados en cuyo número aún cuenta a V. S. I”. En un intento por lograr 
una conciliación, pedía al obispo Sánchez Camacho que hiciera cuanto 
pudiera por recobrar la calma y abandonar la actitud que había “tomado 
en un momento quizá de exhalación”.107

En una última comunicación dirigida al visitador, Sánchez Camacho 
rompe defi nitivamente con la iglesia romana. En franca rebeldía a la 
autoridad que Averardi representaba, le negó “el derecho de comunicarse 
conmigo y de hacerme observaciones, porque claramente he dicho que 
no pertenezco a Roma ni a los obispos, sino que soy un simple ciudadano 

105 “Yo tengo esta Diócesis porque el Papa me puso en ella, y al exigirme la Inquisi-
ción Romana, cuyo Prefecto nato es el Papa, que me retractara o quitara el escándalo que 
había, como me lo dijo la Inquisición tenía que, o renunciar el obispado, que también 
me lo aconsejó la Inquisición, y entonces habría aparecido como un exaltado rebelde 
que prefería mi juicio a todo otro, o formar un cisma con estos católicos, y eso no 
era decente y habría sido una verdadera usurpación de ajena autoridad, o retractarme 
de mi modo de obrar y hablar contra el milagro o Apariciones del Tepeyac, como lo 
hice, mientras se veían mejor las cosas, y quedando libre para pensar y opinar como me 
pareciera en este mismo punto de la Aparición”. “Carta del obispo Sánchez Camacho”, 
El Universal, México, 24 de agosto de 1896.

106 “Si hubiera yo querido, me siento perpetuamente en la silla que yo mismo com-
pré, sin hacer caso de Averardi, ni de nadie, y con agrado de muchos de mis diocesanos. 
Juzgo una usurpación de lo ajeno, juzgo una iniquidad sin nombre que me quite lo que 
es mío (hablo del uso de la Iglesia que ya sé que la propiedad es del gobierno federal, 
que concede su dominio útil a los católicos)”, “Carta del obispo Sánchez Camacho”, El 
Universal, México, 23 de agosto de 1896. Publicada también por El Diario del Hogar, 
4 de septiembre de 1896.

107 “Carta de Averardi a Sánchez Camacho”, México, 5 de septiembre de 1896, 
ASV, carpeta 1, Docto. 00108.



366 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

mexicano bajo la égida de sus leyes y la protección de sus autoridades 
políticas y civiles, únicas que reconoce S. S.”108

La posición del obispo fue considerada escandalosa y “de gran agi-
tación” para los católicos de Tamaulipas, cuyos eclesiásticos solicitaron 
el auxilio de las jurisdicciones vecinas para efectuar rápidamente el re-
emplazo del prelado y contener, en algo, el escándalo “que como fuego 
semejante al de Lutero” amenazaba con consumir a la Iglesia mexicana, 
“porque el Sr. Sánchez se ha dejado poseer ya del espíritu de rebelión, 
de herejía, de desesperación, en vista de lo que tardan en relevarlo”.109

Para fortalecer su posición, Sánchez Camacho buscó la protección 
del gobierno del estado de Tamaulipas, a través de algunos decretos que 
obligaban a los párrocos de Tamaulipas a exigir a los fi eles las boletas del 
registro civil, en el caso de los bautizos y matrimonios, antes de efectuar 
el sacramento.110 Las autoridades civiles pretendieron exponer el caso 
como ejemplo de la decadencia del clero mexicano, pero también se 
vieron obligadas a establecer una posición frente al confl icto. El gober-
nador de Tamaulipas termina por inclinarse a favor de las autoridades 
eclesiásticas, lo mismo que el presidente Díaz.111

108 “Carta de Sánchez Camacho a Averardi”, Ciudad Victoria, 10 de septiembre 
de 1896, ASV, carpeta 1, Docto. 00110.

109 “Carta de Jacinto Pallares, arzobispo de Linares a Averardi”, Monterrey, 31 de 
agosto de 1896, ASV, carpeta 1, Docto. 00082. “Renuncia de un obispo”, El Diario del 
Hogar, 29 de julio de 1896.

110 El obispo dispone a los párrocos que exijan la boleta del registro civil para ad-
ministrar los sacramentos. Estas disposiciones fueron efectuadas antes de su renuncia 
al obispado y no tuvieron efecto alguno, pues los párrocos se resistieron a cumplirlas. 
Testimonio de Juan Luis Tercero en la comunicación de Jacinto Pallares, arzobispo de 
Linares a Averardi. Monterrey 31 de agosto de 1896, ASV, carpeta 1, Docto. 00082. 
La prensa liberal comentaba la renuncia a causa de sus “ideas avanzadas”, opuestas al 
guadalupanismo y a la religiosidad popular. “Renuncia de un obispo”, El Diario del 
Hogar, 29 de julio de 1896.

111 Ponciano Campos, encargado temporalmente del gobierno eclesiástico de la 
diócesis, se entrevista con el gobernador del estado, quien le ofrece su apoyo solida-
rio para normalizar la situación en la diócesis. Campos también recibe una carta de 
recomendación de Díaz, para ser bien recibido por las autoridades civiles. “Carta 
de Ponciano Campos a Averardi”, Ciudad Victoria, 6 de octubre de 1896, ASV, car-
peta 1, Docto. 00098.



 LA IGLESIA MEXICANA, ENTRE LA REFORMA Y LA ROMANIZACIÓN (1891-1910) 367

En octubre de 1896 pudo consumarse la salida de Sánchez, tras 
lo cual él mismo se reconoció como “simple ciudadano” sujeto a las 
leyes civiles. Retirado en su quinta de Tamaulipas, el ex obispo siguió 
llamando la atención pública, y no dejó de provocar a las autoridades 
eclesiásticas con varias comunicaciones a la prensa, en las que reiteraba 
su desconocimiento a la Iglesia católica romana.112

Contrario a las divisiones suscitadas por el caso Plancarte, la actitud 
del ex obispo sirvió como punto de apoyo y solidaridad al visitador y 
“contra todas las injurias o ultrajes que en la persona de V.S.I, ha recibido 
la Santa Sede”.113

Otros casos presentados ante el visitador son las acusaciones contra el 
obispo de Durango, Herculano López de la Mora, y el de Chihuahua, José 
de Jesús Ortiz y Rodríguez. Sin embargo, Averardi logra frenar las causas 
y someter a los acusadores a la autoridad episcopal, pues las quejas no 
eran sino por actos que estaban dentro de las atribuciones episcopales.114

Averardi acompaña los esfuerzos por disciplinar y someter al clero, 
con la afi rmación de la obediencia de los católicos mexicanos hacia el 
episcopado y las instituciones romanas. El hecho más contundente en ese 
sentido, son las “recomendaciones” hechas por el visitador durante una 
conferencia que sostiene con algunos periodistas y redactores católicos 
en abril de 1896. Averardi expone algunas censuras a los periodistas, 
redactores, directores y demás personas que laborasen en los periódicos 

112 “Carta del Sr. Sánchez Camacho”, El Diario del Hogar, 12 y 19 de abril de 1898.
113 Distintas comunicaciones de los obispos y arzobispos mexicanos a Averardi, 

octubre de 1896, ASV, carpeta 1, Docto. 00124-38. El obispo de Tehuantepec afi rmaba 
estar “avergonzado, como mexicano y como obispo”. “Carta del obispo de Tehuantepec 
a Averardi, 18 de octubre de 1869”, ASV, carpeta 1, Docto. 00152.

114 La acusación contra el obispo de Chihuahua es presentada por los eclesiásticos 
Félix Guay y Julio Irigoyen, quienes denuncian situaciones que consideran anómalas 
y que son permitidas por el obispo: la recepción de todos los frutos de la parroquia y 
la entrega de un “sueldo” a los párrocos; la falta al decoro y a la castidad sacerdotal; el 
descuido de la provisión de parroquias, etc. Los eclesiásticos se animan a presentar estas 
quejas por su inconformidad con el traslado de las parroquias donde servían. A falta 
del recurso de fuerza apelan a la autoridad de Averardi como instancia superior para 
revisar su caso. “Proceso contra el obispo de Durango, Herculano López de la Mora, y 
contra el obispo de Chihuahua, José de Jesús Ortiz y Rodríguez”, junio 1893-diciembre 
1901, ASV, Carpeta 2.



368 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

católicos, bajo el argumento de que eran necesarias para que el periodis-
mo católico mexicano cumpliera una función de paz, conciliación, armonía 
y tolerancia en el mundo moderno.

Sus observaciones se encaminan a mantener la conciliación con los 
gobiernos civiles y someter las acciones y proyectos de los católicos al 
control de los prelados, que al momento se desenvolvían con bastante 
autonomía: “En esta obra de concordia y conciliación de los espíritus ...la 
Iglesia, el Pontífi ce y su actual y especial representante en México, tienen 
derecho de exigir que no se pongan óbices ni se crien (sic) tropiezos, por 
los que son hijos de la misma iglesia, y le deben estar, como los escritores 
que se glorien de ser católicos, obedientes y sumisos”.115

Afi rma que “uno de los caracteres esencialmente distintivos de la 
doctrina y el proceder católico, consiste en la obediencia absoluta a los 
Prelados que han sido puestos por Dios para régimen de la Iglesia. La 
cadena y el vínculo de la autoridad no pueden romperse...”116

Desconcertada por las recomendaciones del visitador, la prensa 
católica aceptó públicamente las disposiciones, “siendo, como somos, 
hijos sumisos y obedientes de la Iglesia”.117 Varios obispos deciden cu-
rarse en salud y sumarse a la obediencia incondicional hacia Roma y sus 
representantes.118 Algunas publicaciones celebraron esa comunicación, 
como la manera del visitador de “poner un poco en cintura al clero 
mexicano”.119

115 “La prensa católica de México. Importantísimas declaraciones del Ilustrísimo 
Señor Visitador Apostólico de México”, El Tiempo, 26 de abril de 1896.

116 De manera concreta, Averardi pide al periodismo católico mexicano el ejercicio 
de prudencia y tolerancia hacia todos los sectores sociales. “La prensa católica de México. 
Importantísimas declaraciones del Ilustrísimo Señor Visitador Apostólico de Mé-
xico”, El Tiempo, 26 de abril de 1896.

117 “La prensa católica de México. Importantísimas declaraciones del Ilustrísimo 
Señor Visitador Apostólico de México”, El Tiempo, 26 y 30 de abril de 1896.

118 El primero que se apresura a hacerlo es el arzobispo de México, adhiriéndose 
“por completo” a sus disposiciones e instando a sus compañeros diocesanos a seguirlas 
y a practicar la “Caridad con todos, aunque sean de contrarias doctrinas, respeto y cris-
tiana sumisión a las autoridades constituidas”. “Comunicación del Ilmo. Sr. Arzobispo 
de México al Ilmo. Sr. Averardi, Visitador Apostólico”, El Tiempo, 29 de abril de 1896. 
A ésta siguió la adhesión del arzobispo de Antequera. Comunicación sin título, 
de E. Gillow a N. Averardi, El Tiempo, 29 de abril de 1896.

119 “¿Qué quieren Averardi y sus socios?”, La Patria, 4 de junio de 1898. El resto de 
la prensa mexicana comenta que Averardi puso un límite a las pasiones y a las declara-



 LA IGLESIA MEXICANA, ENTRE LA REFORMA Y LA ROMANIZACIÓN (1891-1910) 369

Como se ha visto, Averardi actuó rápidamente en la defi nición de 
las estrategias para consolidar la centralización de la Iglesia mexicana, 
pues sus principales acciones se producen en los primeros tres meses de 
su visita. Sin embargo, todas estas disposiciones requerían de una nueva 
legislación eclesiástica que formalizara los cambios producidos en la 
Iglesia y la sociedad católica.

La coyuntura de la visita apostólica presenta la oportunidad de 
consumar las asambleas episcopales mexicanas.

A esos deseos se agregó el renovado interés de Roma por organizar 
el primer concilio regional en América Latina. En diciembre de 1889, 
los obispos mexicanos respondieron la comunicación del secretario de 
Estado de Roma, en la que consultaba su opinión acerca de la posibilidad 
y conveniencia de efectuar un concilio regional en México o en algún 
país de América del Sur.120 Los obispos de San Luis Potosí, León, Pue-
bla, Zacatecas, Yucatán, Chiapas, Veracruz, Tabasco, Oaxaca y Sinaloa, 
entonces presentes en la celebración del jubileo sacerdotal del arzobispo 
Alarcón, refi eren las “graves difi cultades para la celebración de un Con-
cilio en esta República, en las actuales circunstancias”, pues esperaban 
que una reunión de esa magnitud no podía, sino originar la oposición 
de la opinión liberal y de los gobiernos más radicales.121

ciones incendiarias de los católicos, tendientes a la búsqueda de la conciliación con sus 
enemigos. “Programa color de rosa”, El Universal, 30 de abril de 1896. Otro artícu-
lo apuntaba: Averardi “ha matado a la prensa en México”, porque le ha impuesto límites 
con el discurso de la tolerancia. “Non pasumus y monseñor Averardi”, El Universal, 8 
de mayo de 1896.

120 Desde 1867, Pío IX busca la organización de concilios regionales en América. 
Un ejemplo de ello es la exhortación de Pío IX al arzobispo de Bogotá, Antonio Herrán, 
en la cual sugería: “...sería muy oportuno el que todos los obispos de esa República…
vayan a reunirse contigo para conferir sobre los medios más adecuados en orden a curar 
las heridas que esa Iglesia ha recibido, a neutralizar las consecuencias de la inmoralidad 
extendida y alentar los espíritus quebrantados que han combatido por la justicia”. “Car-
ta de S. S. Pío IX al Arzobispo de Bogotá, Mons. Antonio Herrán, con ocasión de la 
convocación del Primer Concilio Provincial Neo-Granadino, 21 de agosto de 1867”, en 
http://www.multimedios.org/docs/d000874/index.html. El Papado continuó insistien-
do sobre ese punto, pero sin lograr concretarlo. Gaudiano, Pedro, “La preparación del 
Concilio Plenario Latinoamericano según la documentación vaticana”, Teología, Buenos 
Aires, núm. 72, 1998, pp. 105-132. www.franciscanos.net/teologos/sut/conclvat.htm.

121 “Reunión de los obispos de San Luis Potosí, León, Puebla, Zacatecas, Yucatán, 
Chiapas, Veracruz, Tabasco, Oaxaca y Sinaloa, Ciudad de México, 11 de diciem-



370 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

No obstante, se llega a plantear la ceremonia de coronación de la 
virgen de Guadalupe, como la oportunidad de discutir la situación par-
ticular de las diócesis, “difícil de comprenderse bien, aun en la misma 
Roma”, como aspectos previos al concilio.122

Por otro lado, León XIII no dejaba de insistir en la necesidad de un 
concilio latinoamericano, alentado por los informes de la situación de las 
iglesias en esa región. Esta situación dejaba cada vez más clara la necesidad 
de convocar a un concilio de carácter general para la reforma de todas las 
iglesias latinoamericanas.123 El 26 de febrero de 1898, Nicolás Averardi 
comunicaba al arzobispo Alarcón lo complacido que se encontraba el 
Papa por el avance del catolicismo americano, enfocando su atención 
“de una manera muy especial en la América Latina, buscando todos los 
medios más a propósito para velar por los intereses de la Iglesia y de la 
gran familia católica americana”.124

El concilio de Baltimore había presentado como el ejemplo, por lo 
que “la Santa Sede juzgó que iguales (bienes), si no mayores, resultarían a 
la América Latina si se reuniese un Concilio plenario, en el que tomasen 
parte todos los Ilmos. Señores Obispos de dicha América, a fi n de formar 
una regla común de acción y una autorizada exposición de las doctrinas 
fundamentales de la Iglesia”.125

bre de 1889”, AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie correspondencia, Caja 55, 
Exp. 20.

122 Intervenciones del obispo de San Luis Potosí, el arzobispo de México y el obispo 
de Zacatecas. “Reunión de los obispos de San Luis Potosí, León, Puebla, Zacatecas, Yuca-
tán, Chiapas, Veracruz, Tabasco, Oaxaca y Sinaloa, Ciudad de México, 11 de diciembre 
de 1889”, AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie Correspondencia, Caja 55, Exp. 20.

123 En 1888 el obispo de Santiago de Chile, Mariano Casanova, pide ofi cialmente 
a León XIII que convoque a la celebración de un concilio. En un inicio su petición 
contempla sólo la reunión del episcopado de los países de América del Sur debido a la 
identidad surgida de su “situación” afín. Después se acepta la idea de convocar a toda 
Latinoamérica. Gaudiano, 1998. Sobre este asunto véase también Pazos, Antón M., 
Anuario de Historia de la Iglesia, VII, Instituto de Historia de la Iglesia, Facultad de 
Teología, Universidad de Navarra, 1998, pp. 190-191, y Bautista, 2001.

124 “Carta reservada de Averardi a Próspero M. Alarcón”, México, 26 de febrero de 
1898, AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie Correspondencia, Caja 49, Exp. 20.

125 “Carta reservada de Averardi a Próspero M. Alarcón”, México, 26 de febrero de 
1898, AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie Correspondencia, Caja 49, Exp. 20.



 LA IGLESIA MEXICANA, ENTRE LA REFORMA Y LA ROMANIZACIÓN (1891-1910) 371

A pesar de que varios prelados opinaban que la celebración de un 
concilio general resultaba poco útil por la especifi cidad de cada país,126 
Roma logró imponer la uniformidad hacia las iglesias latinoamericanas 
que fi nalmente es aceptada de buena gana por varios prelados, bajo la 
explicación de que: “...como los grandes peligros que amenazan hoy 
a la raza latina en la América son comunes, era indispensable que los 
medios científi cos, religiosos, morales y sociales, para conjurarlos y para 
desenvolver en el campo bellísimo de la paz y de la civilización... fuesen 
idénticos”.127

No obstante, para conseguir dicha unidad se pensó necesario sa-
crifi car las diferencias.128 El Colegio Pío Latinoamericano en Roma, se 
designó como la sede ofi cial del concilio, que fue inaugurado el 28 de 
mayo de 1899 y clausurado el 9 de julio de 1899, con la asistencia 
de la mayoría de la jerarquía latinoamericana.

4. ¿HACIA UN NUEVO CONCORDATO?

En la década de 1880 y en el contexto del ascenso de Eulogio Gillow al 
obispado de Oaxaca y de los preparativos para la coronación de la virgen 
de Guadalupe, se hizo más evidente la posibilidad y la apertura de un 
sector de la jerarquía mexicana por promover un acuerdo formal que 
modifi cara las relaciones Estado-Iglesia.

Esta posibilidad es resultado de la respuesta de las autoridades ci-
viles y eclesiásticas a la concertación informal pactada a mediados de la 
década de 1870. Las señales de la presidencia de la República no deja-

126 En una consulta sobre un concilio general, nueve arzobispos, 29 obispos y tres 
vicarios, se pronunciaron a favor, mientras que tres arzobispos y 20 obispos se opusieron, 
argumentando las diferencias entre los países convocados. Pazos, 1998, pp. 190-191. 
Gaudiano, 1998.

127 Carta Pastoral del Ilmo. y Rmo. Sr. Obispo de Colima, con motivo de su regreso de 
Roma, después de la celebración del Concilio Plenario Latino-Americano, Colima, Tipo-
grafía de “La Cruz”, 1899, p. 8.

128 Los decretos de las asambleas aprueban, casi en su mayoría, el esquema elabo-
rado por la jerarquía romana, en el que se suprimen varios temas específi cos relativos a 
la problemática latinoamericana y se evita tratar los temas referentes a la conquista y 
a la condición social de varios sectores, por ejemplo, la población negra e indígena. Las 
disposiciones fi nales se dividen en 16 títulos, formados por un total de 998 capítulos.



372 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

ban claro hasta dónde pretendía llegar en su acercamiento, pues había 
intentado benefi ciarse de la organización social y la pacifi cación que 
ofrecían las instituciones eclesiásticas, ofreciendo ciertas seguridades. 
El mensaje que se desprendía de esa relación de facto era la disposición 
para llegar a un acuerdo más formal. En ese momento, se requería de 
la actividad diplomática que estableciera los elementos necesarios para 
iniciar un diálogo más formal. Gillow entró en escena y se reconoció 
como el indicado para emprender los primeros pasos de la negociación: 
“Animado por leales sentimientos patrióticos, confío en Dios y en la 
cooperación de mis buenos amigos para trabajar con éxito, no sólo en 
la buena administración de la diócesis que me está encomendada, sino 
y muy principalmente en la Conciliación de los ánimos, pues mientras 
subsistan rencores político-religiosos en el espíritu del gobierno no es 
posible que prospere la República, ni se encontrará la paz y tranquilidad 
de conciencia en el hogar doméstico y en nuestra sociedad”.129

En 1890, Gillow emprende un viaje a Roma para entrevistarse con 
León XIII y lograr dos objetivos: obtener algunos arreglos de los asuntos 
eclesiásticos del país y dar cuenta de la cooperación iniciada entre el 
clero y el gobierno que abría la posibilidad de que se restablecieran las 
relaciones diplomáticas.130 Esas acciones no habían llegado a nada en 
concreto, pero sí mostraban a Roma la circunstancia favorable para po-
ner a discusión un posible acuerdo formal. Mientras, en México, Gillow 
continuaba con sus esfuerzos para acercar más al episcopado mexi-
cano con la presidencia de la República.

La celebración de los concilios se convierte en la ocasión de refl exio-
nar acerca de los cambios producidos en la relación clero-gobierno. En 
diciembre de 1889, con motivo de la consulta enviada al episcopado 
mexicano por el secretario de Estado de Roma, sobre la posibilidad de 

129 “Carta del obispo Eulogio Gillow al general Riva Palacio, Hacienda de Chautla”, 
31 de mayo de 1887, citada en Esparza, 1985, p. 205. En ese mismo mes, el cónsul de 
México en Roma comunica a Díaz que durante una entrevista con el Papa León XIII, 
éste había expresado sus deseos de reanudar relaciones diplomáticas con México. “Carta 
de Enrique Angelini, cónsul de México en Roma, a Porfi rio Díaz”, Roma, 13 de 
mayo de 1887, CPD, Caja 10, Docto. 004761.

130 “Cartas de Eulogio Gillow a Porfi rio Díaz”, Oaxaca, 20 de abril de 1890 y 
Roma, 6 de agosto de 1890, Docto. 003455, Caja 07, Legajo 015 y Docto. 010809-
10, Caja 22, Legajo 15.



 LA IGLESIA MEXICANA, ENTRE LA REFORMA Y LA ROMANIZACIÓN (1891-1910) 373

celebrar un concilio latinoamericano en México, se discute la pertinencia 
de informar al presidente de la República de la reunión conciliar. El tema 
surge a raíz de la recomendación de absoluto silencio que el cardenal se-
cretario recomienda a los mexicanos, particularmente con las autoridades 
civiles. El arzobispo de México no está de acuerdo en guardar silencio 
respecto de la reunión, pues en nada se atentaba contra las leyes civiles, 
sino que se hacía uso del derecho de reunión para poder llevar a cabo las 
asambleas. En caso de que llegara a darse un concilio de esa magnitud 
en México, consideraba más conveniente avisar francamente al gobierno 
“que como prueba de la libertad que a la Yglesia promete, se va a celebrar 
un Concilio, junta o asamblea de todos los obispos del país”.

Gillow también opina que ese tipo de reuniones episcopales son 
normales, pero convenía “manifestar luego al Gobierno nuestros planes 
para no excitar sospechas” y que de ello surgieran confl ictos. Francisco 
Melitón Vargas, de Puebla, muestra mayores preocupaciones por la ac-
titud que el gobierno pudiese tomar hacia el clero, y propone nombrar 
una comisión para que fuese a hablar con el presidente Díaz sobre el 
particular. Finalmente, el obispo de Oaxaca vuelve a insistir en la utilidad 
de informar al presidente, pero a su debido tiempo, cuando llegara a ser 
inminente la celebración del concilio y de manera “extraofi cial”, para 
evitar comprometer la libertad de la Iglesia.131

Entretanto, a fi nes de ese año, los obispos de San Luis Potosí, León, 
Zacatecas, Chiapas, Tabasco, Veracruz y Oaxaca, muestran su acerca-
miento al presidente mediante una felicitación por su labor para 
mantener la paz, el orden y el buen entendimiento con los gobiernos 
extranjeros.132

Es hasta la celebración de los concilios provinciales que esas comuni-
caciones comenzaron a darse otra vez. Gillow es el primero en iniciarlas, 
cuando encabeza una carta que los obispos de la provincia eclesiástica de 
Antequera suscriben con motivo de la celebración del primer concilio 
de Antequera en 1892. En el documento manifestaban la naturaleza 
religiosa de su reunión y sus esfuerzos por extender entre la sociedad 
el respeto a las autoridades legítimamente constituidas. Díaz envía una 

131 AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie Correspondencia, Caja 49, Exp. 18.
132 Díaz agradeció a los obispos de México. México, 27 de diciembre de 1889, CPD, 

Caja 716, Legajo 41, Docto. 441.



374 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

respuesta agradeciendo las palabras de los prelados y el reconocimiento a 
su autoridad como un cambio de actitud digno de valorarse, pues “que al 
dirigirse a un gobierno liberal, pueden considerarse nuevas en la historia 
política de nuestro país... y debo a la vez manifestarles que afi anza-
da la paz en la República y establecida la independencia entre el Estado y 
la Iglesia, cesado ya todo motivo de precaución u hostilidad contra la 
Iglesia católica, mientras ella se limite a los objetos de su ministerio sin 
tratar de injerirse en asuntos políticos; y que conforme a nuestras leyes 
el gobierno está obligado a impartirles la protección a que tiene derecho 
todos los habitantes del país”.133

Sin embargo, la comunicación no agradó a todo el episcopado, 
pues hacía alusión a los confl ictos del pasado, en particular a la acción 
perturbadora de los eclesiásticos: “Hablo de algunos de los prelados 
porque el clero bajo estuvo por lo general del lado del pueblo y la Na-
ción jamás olvidará que a esa clase pertenecieron los iniciadores de su 
independencia”.134

Debido a las reacciones negativas entre el episcopado por la carta, 
Díaz señaló a Gillow que estaba dispuesto a cambiarla si así consideraba 
conveniente. Para el obispo el pasado debía quedar en el pasado, pues la 
acción de la Iglesia después de la reforma estaba circunscrita fuera de la po-
lítica: “Desde la conquista hasta la intervención francesa la Iglesia tuvo 
en México acción política, en las presentes circunstancias no la tiene por 
fuerza de las leyes vigentes, y en mi ánimo está el trabajar por establecer 
un régimen autorizado para que la acción eclesiástica siga en México el 
curso que lleva en los Estados Unidos, es decir ajena por completo de 
la política y ejerciendo sus esfuerzos en el orden que directamente le 
corresponde”.135

Gillow elabora una respuesta formal y diplomática que pretendió 
zanjar el confl icto, de manera que el presidente apareciera “en su carácter 
propio, hablando con la independencia que más le agrada”, mientras 

133 “Carta de Porfi rio Díaz a los obispos de Oaxaca”, reproducida en Esparza, 
1985, p. 201.

134 “Carta de Porfi rio Díaz a los obispos de Oaxaca”, reproducida en Esparza, 
1985, p. 201.

135 “Carta confidencial del arzobispo Eulogio Gillow al presidente Porfirio 
Díaz”, diciembre de 1892, reproducida en Esparza, 1985, p. 202.



 LA IGLESIA MEXICANA, ENTRE LA REFORMA Y LA ROMANIZACIÓN (1891-1910) 375

que el episcopado se expresaba respetuoso de “sus apreciaciones”, dando 
“un ejemplo de tolerancia, como conviene en estos tiempos”.136 En ella, 
el obispo reconocía que a pesar de “los opuestos puntos de vista y apre-
ciación”, entre el clero y el episcopado, ambos encontraban “un centro 
común, a un mismo y único objeto: como es el bien del hombre y del 
ciudadano”.137

Ese mensaje, sin duda era un indicio de que la posición respecto a 
la situación legal de la relación Estado-Iglesia no variaría en el aspecto 
formal, a pesar de la concertación clero-gobierno, pues la colaboración 
con Roma debía tener ciertos límites. Sin embargo, Roma no cesó en 
sus intentos por establecer un acuerdo formal.

La presencia de Nicolás Averardi en México acentuó las fuertes es-
peculaciones acerca del restablecimiento de las relaciones diplomáticas, 
y alimentaron la animadversión en la prensa liberal hacia el visitador, a 
quien presentaban como el gran conspirador del Papa.138 Sin embargo, el 
Diario Ofi cial ya había manifestado contundentemente la imposibilidad 
de que el gobierno celebrara un concordato con Roma. Algunos referían 
que era necesaria una llamada de atención a los diplomáticos en Roma 
y París, pues habían permitido que estos rumores tomaran fuerza.139

A fi nes de ese año, la cuestión había llegado hasta el congreso donde 
se había presentado una exposición en defensa de la política liberal del 
presidente Díaz en materia eclesiástica. Se afi rmaba que “primero pone 
el general Díaz su mano al fuego, como Mucio Scévola, que fi rmar una 
iniciativa que eche por tierra el gran principio de la separación de la 
Iglesia y el Estado”.140

Incluso llega a justifi carse el acercamiento de presidente con los “con-
servadores”, por el interés público ante la diversidad de sus gobernados: 
“El general Díaz como su jefe, apoya al partido liberal en las elecciones. 

136 “Carta de E. Gillow a P. Díaz”, reproducida en Esparza, 1985, p. 143.
137 “Carta de E. Gillow a P. Díaz”, reproducida en Esparza, 1985, p. 144.
138 La opinión liberal había dado demasiado crédito a la publicación de Le Figaro, 

a la cual se le reconocía veracidad en información y a que los diplomáticos de Roma 
y París no se habían pronunciado al respecto. El Monitor Republicano, 24 de sep-
tiembre de 1895.

139 El Monitor Republicano, 13 de febrero de 1895.
140 El Monitor Republicano, 29 de octubre de 1895.



376 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

A veces nos es infi el y entran conservadores a los puestos públicos, esto 
obedece a que el gobernante se ve constreñido a dejar su carácter de secta 
en bien de la administración y viendo sólo los intereses de la República, 
y entran a los puestos públicos hasta medianías y hasta nulidades, como 
la oscura personalidad que tiene la honra de dirigirse a esta cámara”.141

Se aceptaba, entonces, que Averardi llegara en calidad de visitador 
apostólico, tratando aspectos meramente eclesiásticos, para lo cual estaba 
en toda libertad de circular por el territorio nacional, sin ser molestado 
por autoridad alguna, en cumplimiento de las garantías constituciona-
les.142 Tales presiones no hicieron mella en el ánimo del visitador, que en 
todo momento afi rmaba su voluntad de conciliar los intereses católicos 
y gubernamentales. La comunicación de Averardi a la prensa mexicana 
para censurar algunos aspectos, se considera un signo de acercamiento y 
de voluntad de negociación, pues enfáticamente instaba a la combativa 
prensa católica, a mostrar respeto hacia los poderes públicos: “que son la 
autoridad constituida y que rigen según la forma de gobierno establecida, 
el respeto, la obediencia, el acatamiento”.143

De manera más amplia, estos puntos ya habían sido dispuestos por 
Gillow en el I concilio provincial de Antequera, que recomienda a los 
escritores católicos: “En materia política, procuren demostrar siempre 
que a cualquier gobierno civil le es utilísimo favorecer los derechos de 
la Iglesia y auxiliarla en la educación del pueblo cristiano, y que de ahí 
proviene al mismo gobierno mayor estabilidad y autoridad. Y eviten en 
sus escritos todo aquello que pudiera perturbar la paz de la República y 
provocar sediciones; ni repitan las calumnias contra las personas que de 
presente dirigen los asuntos públicos. Todo lo que se contenga en las leyes 
humanas que sea directa o indirectamente contra los mandamientos o el 
honor de Dios o de la Iglesia, contra la justicia y derechos legítimos de 
los ciudadanos puede ciertamente y aun muchas veces debe ser impug-
nado, con tal que, sin embargo, se haga en términos convenientes y con 

141 El Monitor Republicano, 29 de octubre de 1895.
142 “El viaje de monseñor Averdi. Las disensiones en la Iglesia”, El Diario del Ho-

gar, 18 de septiembre de 1895. Otros artículos agregan que no se le debía tener “tanto 
miedo”, al visitador o a la propaganda católica, pues se reconoce que el clero está en 
su derecho de hacerla sin violentar las leyes. “Monseñor Averardi y los jacobinos”, El 
Universal, 31 de marzo de 1896.

143 “Programa color de rosa”, El Universal, 30 de abril de 1896.



 LA IGLESIA MEXICANA, ENTRE LA REFORMA Y LA ROMANIZACIÓN (1891-1910) 377

abstención de toda exageración y falsedad”. Se recomendaba revisar los 
documentos pontifi cios cuando las cuestiones políticas se mezclen con 
las religiosas, manteniendo “la libertad y los derechos de la Iglesia”.144

A pesar de los deseos de formalizar un cambio que tuviera un carác-
ter duradero y de las reuniones que Averardi sostuvo con el presidente 
Díaz, no se llegó a un acuerdo legal concreto. Si bien las presiones de 
los gobernadores locales y de las organizaciones masónicas tuvieron una 
importancia en la negativa del presidente a reanudar relaciones diplo-
máticas, el peso político de la institución eclesiástica hacía poco deseable 
para el gobierno un acercamiento con Roma, como lo había mostrado 
el revuelo en la opinión pública por la visita de Averardi.

Como Díaz refi riera a algunos obispos mexicanos, era preferible 
conservar esa situación legal que también protegía los derechos de la 
Iglesia: “afi anzada la paz en la República y establecida la independencia 
entre el Estado y la Iglesia, ya cesado ya todo motivo de precaución u 
hostilidad contra la Iglesia católica, mientras ella se limite a los objetos de 
su ministerio sin tratar de injerirse en asuntos políticos; y que conforme a 
nuestras leyes el gobierno está obligado a impartirles la protección a que 
tiene derecho todos los habitantes del país”. La situación legal del país en 
materia eclesiástica estaba justifi cada por el interés de mantener el or-
den público, pues su propósito había sido “desarmar a los eclesiásticos de 
los elementos pecuniarios de que antes disponían y les facilitaban injerirse 
en cuestiones políticas ajenas de su instituto”.145

No obstante, nunca se negó la concertación, que por más de dos dé-
cadas, habían mantenido el clero y el gobierno mexicano, como acuerdos 
informales de convivencia necesarios para mantener el orden público, en 
un país mayoritariamente católico como reconocía el presidente. Díaz 
ofreció dar continuidad a las libertades extralegales para la acción del cle-

144 Título VIII. De los medios para defender y fomentar la fe. IV, De los escritores 
católicos, decreto 4. Actas y Decretos del Concilio I de Antequera..., 1895, p. 45.

145 “Carta de Porfi rio Díaz a los obispos de Oaxaca”, reproducida en Esparza, 
1985, p. 201. No hacía mucho que el obispo de Chilapa, Ramón Ibarra, había tenido 
fricciones con el gobernador de Guerrero por la publicación de la encíclica Humanum 
genus contra la masonería. El gobierno del estado envió una circular en la que intenta 
frenar la publicidad negativa del obispo contra la masonería, enfatizando la prohibición 
de las manifestaciones de religiosidad pública y del uso de las campanas. Porfi rio Díaz 
da su apoyo al gobierno de Guerrero. Rafael del Castillo a Porfi rio Díaz. Chilpancingo, 
Guerrero, 4 y 5 de agosto de 1891, CPD, Caja 020, Legajo 16, Doctos. 009827-28.



378 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

ro, sin disputar directamente espacios de representación social. Mientras 
el episcopado sí pudo dar mayor formalidad a sus compromisos con los 
gobiernos civiles, tal como quedó constatado en los decretos conciliares.

5. LAS RELACIONES CLERO-GOBIERNO 

EN LA LEGISLACIÓN ECLESIÁSTICA

Los concilios de Antequera, Quinto mexicano y Latinoamericano dan 
legalidad a la concertación celebrada con el gobierno civil, formalizando 
cierto tipo de relaciones clero-gobierno.

Todas las asambleas parten de la distinción entre los asuntos ecle-
siásticos y civiles: “Una y otra es soberana en su esfera, y una y otra tiene 
límites fi jos, determinados por la naturaleza y causa próxima de cada una”. 
De esa manera se defi nió como materia exclusiva de la Iglesia “cuanto de 
algún modo puede llamarse sagrado en las cosas humanas, cuanto atañe 
a la salvación de las almas o al culto divino ya por su propia naturaleza, 
ya porque tenga relación con aquella, cae todo bajo la potestad y el 
arbitrio de la Iglesia; justo es, por el contrario, que las demás cosas que 
pertenecen al gobierno civil o a la política, dependan de la autoridad 
civil, puesto que Jesucristo ha mandado dar al César lo que es del César 
y a Dios lo que es de Dios”.146

Los concilios prohíben la injerencia y discusión de los eclesiásticos 
en cuestiones políticas, dentro y fuera de las iglesias.147 De igual manera 
sujetan la acción de los escritores católicos a la autorización episcopal, 
llamando a la moderación y a la práctica constante del estudio de los 

146 Título I, Capítulo XI, De la Iglesia y el Estado, decretos 89 y 91. Actas y 
Decretos del Concilio Plenario..., 1906.

147 Esto no debía retraerlos de “los asuntos públicos” y de “trabajar siempre y en 
todas partes conforme al dictado de la conciencia, en presencia de Dios y para mayor 
benefi cio tanto de la religión, como de la república y de su patria” (Conc. Plenario 
de Baltimore, III, Tít. 2, núm. 83. Conc. Colocense, Tít. IV, Cap. 5). Tít. IV, De 
la manera de conducirnos exteriormente. III, Del modo de obrar con los próceres. 
VI, Actas y Decretos del I Concilio de Antequera..., 1895, p. 263. El Quinto concilio 
también prohíbe a los eclesiásticos inmiscuirse en cuestiones políticas. Título V, Del 
modo de portarse los clérigos para con las autoridades civiles, decreto 398, Quinto 
Concilio Provincial..., 1900, p. 111.



 LA IGLESIA MEXICANA, ENTRE LA REFORMA Y LA ROMANIZACIÓN (1891-1910) 379

documentos pontifi cios para ilustrar la mejor manera de expresar sus 
opiniones.148

Los concilios afi rman la necesidad de que ambas potestades traba-
jen juntas, a través de una “cierta alianza bien ordenada”, que frene la 
invasión de jurisdicciones mutuas y lograr una armonía, para después 
lograr “el modo más oportuno y efi caz de impulsar al género humano a 
una vida activa y al mismo tiempo a la esperanza de la vida eterna”.149 
Era necesario que los gobiernos civiles se percataran del interés público 
de “que goce la Iglesia de grande autoridad entre los fi eles, y que aún 
le sería favorable ayudar y proteger a la Iglesia con su autoridad. Así, 
cooperando todos de acuerdo al bien común, fl orecerá sin duda la paz; 
y en la concordia de una y otra potestad, civil y eclesiástica, dando todo 
lo que es del César al César, y a Dios lo que es de Dios, crecerá la Repú-
blica para gloria de Dios, y felicidad aún temporal de los ciudadanos”.150

El Quinto concilio dispone de manera más precisa la obligación 
de los clérigos de “urgir y favorecer con todo el empeño que puedan, la 
obediencia para con las autoridades civiles”, poniendo el límite de que 
dicha obediencia debía darse “en las cosas justas”. No obstante, señala 
que los eclesiásticos debían conducirse respetuosamente con las autori-
dades civiles, dándoles auxilio siempre que lo solicitaren. Frente a una 
difi cultad, los párrocos debían recurrir a consultar su proceder con sus 
superiores.151 El último artículo sobre las relaciones con el gobierno civil 
describe muy bien la manera en que las acciones informales entre el clero 
y los gobiernos civiles determinaban el buen desarrollo de la relación. Así, 
los eclesiásticos debían ser capaces de ponderar sus acciones de manera tal 

148 Título X, Capítulo VIII, De los escritores católicos, Actas y Decretos del Primer 
Concilio plenario..., 1906. Lo mismo ocurrió con el concilio de Antequera, IV, De los 
escritores católicos, decreto 4. Actas y Decretos del I Concilio de Antequera..., 1895, p. 45.

149 Se reitera: “Sólo la disciplina religiosa, cuya intérprete y guardadora es la Iglesia, 
puede efi cazmente arreglar y unir entre sí a los superiores y a los súbditos, llamando a 
estas dos clases de personas a sus mutuos deberes”. Título I, Capítulo XI, De la Iglesia 
y el Estado, decretos 89 y 91. Título XI, Capítulo II, De las diversas clases de personas, 
decretos 763-764. Actas y Decretos del Primer Concilio Plenario..., 1906.

150 Título VII, De la sociedad cristiana, decreto VII. Actas y Decretos del I Concilio 
de Antequera..., 1895, p. 175.

151 Título V, Del modo de portarse los clérigos para con las autoridades civiles, 
decreto 398-399. Quinto Concilio Provincial..., 1900, pp. 111-112.



380 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

que “no se envuelvan en difi cultades por demasiada exigencia, ni falten 
a sus santísimos deberes por excesiva indulgencia”.152

El propio Averardi había recomendado a los obispos un trato respe-
tuoso y comedido para con los gobiernos civiles, por ejemplo, cuando 
Francisco Campos fue nombrado obispo de Tabasco en 1898, y a los po-
cos días de haber llegado a su sede recibió la comunicación del jefe 
político en donde le recordaba la prohibición de que los curas salieran a 
la vía pública usando su traje eclesiástico. Averardi aconsejó al obispo que 
usara de las relaciones informales para evitar roces con las autoridades 
civiles, pues su error había sido no presentarse como nuevo miembro de 
la jerarquía ante las autoridades civiles. Esa formalidad debía aplicarse a la 
persona principal (el presidente), y sus “inmediatos”, pues “yo acostum-
bro hacer siguiendo la política del Sto. Padre; pues bien sabe V.S.Y. que 
para agradar al amo de la casa es necesario comenzar desde el portero”.153 
Así, el visitador recomienda a Campos escribir al presidente Díaz, y sin 
referir la carta del jefe político, pidiera disculpas por no haber pasado 
a la Ciudad de México a “presentarle sus respetos... pero que ahora lo 
hace suplicándole a la vez, no olvide la recomendación que le prometió 
para las autoridades de ese lugar”.154

Entonces, a falta de una unión formal Estado-Iglesia, se pretende 
consolidar una colaboración que debía traducirse en la protección a sus 
instituciones, obras y ministros en el ejercicio de su ministerio. Algunos 
obispos tienen la iniciativa de proponer cambios sin que mediaran pre-
vias negociaciones, como el obispo de Campeche, Francisco Plancarte. 
En 1897, recién ascendido al episcopado y tras una visita a Roma, el 
egresado del Colegio Pío Latino dispone la supresión del requisito de la 
retractación al juramento constitucional, para poder obtener la confe-
sión. Plancarte considera que dicha disposición había sido hija de otros 

152 Título V, Del modo de portarse los clérigos para con las autoridades civiles, 
decreto 402, Quinto Concilio Provincial..., 1900, p. 112.

153 “Carta de N. Averardi a Francisco Campos, obispo de Tabasco”, México, 9 de 
marzo de 1898, ASV, Carpeta 4, Docto. 00655-00656.

154 “Carta de N. Averardi a Francisco Campos, obispo de Tabasco”, México, 9 de 
marzo de 1898, ASV, Carpeta 4, Docto. 00655-00656. Esas diferencias logran zanjarse 
de tal manera que, a fi nes de 1898, Averardi recomienda a Campos que auxilie a Díaz 
sugiriéndole alguna persona adecuada para gobernar Tabasco. 5 de octubre de 1898, 
ASV, Carpeta 4, Docto. 00659-00661.



 LA IGLESIA MEXICANA, ENTRE LA REFORMA Y LA ROMANIZACIÓN (1891-1910) 381

tiempos, diversos a los actuales, que exigían “allanar a los católicos todas 
las difi cultades” para hacerles “suave y agradable la Religión”, de manera 
que pudieran regresar a ella. La exigencia de la retractación era propia 
de los tiempos belicosos del pasado la Iglesia, que se debían superar: 
“¿Será justo, ahora que todos debemos concurrir a fomentar el bien de 
la patria, los adelantos morales y materiales de la Nación, privarla del 
concurso de los creyentes y ponerlos en el doloroso trance de faltar a la 
obediencia debida a sus Pastores, o privarse de los empleos que llevan el 
pan a sus familias?”155

Esa era la primera vez que formalmente un miembro del episcopado 
mexicano decidía modifi car un decreto sobre una cuestión que había 
sido tan polémica para la Iglesia y los católicos, y que había identifi cado 
la corriente intransigente del clero. Para Plancarte, era el momento de 
demostrar que la Iglesia era capaz de ceder para superar los confl ictos 
con los gobiernos civiles.156

Al visitador no le pareció apropiada esta disposición, pues la consi-
deró prematura en tanto que esperaba negociar personalmente ese punto 
con Díaz. El arzobispo de México se refería a la repercusión de la carta 
entre los católicos juramentados, quienes llegaban a solicitar la confesión 
sin haberse retractado. En muchos sentidos, la disposición se aprecia 
como un signo de la apertura eclesiástica que abiertamente mostraba 
una nueva actitud política.

De ahí, no se esperaban críticas a la supresión de contrajuramento, 
pues los prelados ya habían entrado en el juego de los reconocimientos, 
toda vez que años atrás varios obispos mexicanos no habían tenido em-
pacho en felicitar al general Díaz al tomar posesión de su cargo como 
presidente, lo cual implicaba necesariamente que incurriera en el “pe-
cado” de la protesta.157

155 “Carta Pastoral que dirige el obispo de Campeche al clero y pueblo de su dió-
cesis derogando algunas disposiciones vigentes”, Mérida, Yucatán, Imprenta Gamboa 
Guzmán, 1897, p. 5.

156 “Carta Pastoral que dirige el obispo de Campeche al clero y pueblo de su dió-
cesis derogando algunas disposiciones vigentes”, Mérida, Yucatán, Imprenta Gamboa 
Guzmán, 1897, p. 5.

157 El Quinto concilio sí mantuvo la obligatoriedad de la retractación del jura-
mento constitucional y las Leyes de Reforma, de manera escrita “o por lo menos oral”. 
Título V, Del sacramento de la Eucaristía. Decreto 610, Quinto Concilio Provincial 
Mexicano..., 1900, p. 173.



382 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

No obstante, era mejor para los gobiernos civiles que el acercamiento 
con el clero se diera de manera discreta, pues no era conveniente pu-
blicitar demasiado los acuerdos, sobre todo con la notoria presión de 
los liberales y masones. Así, se afi rmaba que no había sido bien recibida 
por Díaz la publicación de un discurso escrito por el obispo Amézquita, 
presentado en la audiencia pública de la peregrinación de su diócesis al 
santuario, en el cual se había pedido al Papa una bendición especial para 
el presidente y su esposa.158

Las disposiciones sobre los cementerios y los registros son otro aspec-
to que evidencia la consolidación legal de la transformación y el nuevo 
rumbo que estaban tomando las relaciones clero-gobierno. En cuanto 
al matrimonio, largamente referido en las consultas de los párrocos a los 
obispos, se determinó la obligación de que, después de haber contraído 
matrimonio religioso, se debía acudir a realizar el civil, para salvar 
los derechos legales de quienes resultaren de esa unión, como los de los 
contrayentes.159

Con estas disposiciones, lejos estaba el episcopado de la negación 
de los actos civiles. Lo mismo ocurrió en el caso de los registros parro-
quiales que décadas atrás habían generado fuertes tensiones entre el 
clero parroquial y los jueces del registro civil, por la jurisdicción de los 
registros. En el sínodo de Puebla de 1904, el obispo llegó a justifi car la 
importancia de los registros parroquiales debido al interés público que 
tenía la recepción de esos datos, pues llegado el caso servirían de apoyo 
para complementar la información obtenida por las autoridades civiles:

Aun en el orden civil todavía es útil, ya sea para certifi car actos de la vida 
religioso-social verifi cados antes de las Leyes de reforma, ya sea para suplir 
omisiones respecto del cumplimiento de la ley civil, para ayudar la for-
mación de la Estadística, etc. Esta utilidad del archivo parroquial no ha 
podido menos de ser reconocida prácticamente aun por los funcionarios 

158 “Carta de Leopoldo Ruiz a Próspero M. Alarcón”, Roma, 20 de junio de 1898, 
AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie Correspondencia, Caja 27, Exp. 5.

159 Se recomienda a los padres cuidar, antes de entregar a sus hijas, que se hubiere 
celebrado el matrimonio civil, con el fi n de evitar los matrimonios dobles y el aumento 
de los nacimientos ilegítimos. Título VIII, Capítulo III, De los matrimonios mixtos y 
del llamado matrimonio civil. Decretos 690 y 692. Quinto Concilio Provincial Mexi-
cano..., 1900, p. 193.



 LA IGLESIA MEXICANA, ENTRE LA REFORMA Y LA ROMANIZACIÓN (1891-1910) 383

civiles, y por eso es cosa corriente que los Jueces pidan á los Párrocos 
atestados de ciertas partidas, y que los Municipios y Jefaturas políticas 
solicitan datos sobre nacimiento, matrimonios y entierros registrados en 
los libros parroquiales. Conviene, pues, que los párrocos adviertan esta 
relativa importancia y verdadera utilidad que en el orden civil, y á pesar de 
las Leyes de Reforma, conservan los archivos encomendados á su cuidado, 
para que, no solamente propter consicientiam y ante la Iglesia, sino también 
por el respeto social y ante la autoridad civil, digna de respeto, se muestren 
dignos guardianes de tan importante deposito y dignos ministros de tan 
delicado y noble ofi cio.160

En ese sentido, la visita de Averardi a México fue poco exitosa 
entre los sectores eclesiásticos, pues puso en evidencia la falta de me-
canismos que compensaran la fuerza de Roma. Averardi se propuso 
disminuir el predominio eclesiástico y político de fuertes figuras, 
como el obispo Gillow.161

160 La Instrucción acerca del Archivo Parroquial establecía el papel de los párrocos 
“como los Notarios Públicos natos de la sociedad cristiana en el orden espiritual, y por 
esto sus libros y documentos tienen el carácter de públicos y ofi ciales ante la Iglesia, 
aunque no le tengan, por hoy, ante la ley civil, como antes lo tuvieron. De aquí la grande 
importancia del archivo parroquial, deducida de la importancia de su objeto que, se-
gún lo dicho, es registrar, para su debida constancia: 1o. Aquellos actos más esenciales 
de la vida cristiana, como los nacimientos, confi rmaciones, matrimonios, defunciones, y 
2o. Todo lo relativo al gobierno espiritual y material de la parroquia: he aquí también 
otra razón de la grave obligación de custodiar fi elmente el archivo y trabajar con so-
licitud en la obra de su constante y necesario desarrollo”. Capítulo I, Actas y Decretos 
del Primer Sínodo Diocesano de la Arquidiócesis de Puebla de los Ángeles, celebrado en la 
Santa Basílica Catedral por el ilustrísimo señor arzobispo Ramón Ibarra y González 
del 29 al 31 de enero de 1906.

161 Como muestra Laura O’Dogherty en la sucesión del obispado de Campeche en 
1898, el visitador frenó la designación de Francisco Orozco, ex alumno del Colegio Pío 
Latino y candidato de Gillow, para promover a Rómulo Betancourt, entonces canónigo 
de la catedral de Morelia, que pertenecía a la corriente eclesiástica que tuvo ciertos con-
fl ictos con las generaciones formadas en el Colegio Pío Latinoamericano. O’Dogherty, 
Laura, “El ascenso de una jerarquía eclesial intransigente, 1890-1914”, en Historia de 
la Iglesia en el siglo XIX, Manuel Ramos (comp.), México, Condumex, 1998, p. 185. 
Uno de los ejemplos que muestran el peso del obispo Gillow son sus gestiones exitosas 
para que en 1892 el Vaticano aprobara su propuesta para la creación de las provincias 
eclesiásticas de Oaxaca, Linares y Durango. Gillow también infl uyó en la promoción 



384 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

Para Roma era importante que la jerarquía mexicana asegurara su 
lealtad incondicional al papado; el poder alcanzado por personajes como 
Gillow se consideraba peligroso, en tanto que como hombre fuerte del 
episcopado mexicano, no se podía depender de ese tipo de fi guras que 
parecían buscar en los gobiernos civiles un contrapeso a la autoridad 
de Roma.

La tendencia a la conciliación se mantuvo en los documentos epis-
copales de la primera década del siglo XX, al igual que el acercamiento 
de los obispos mexicano con Roma, con la visita de varios obispos al 
Vaticano, como el arzobispo de Michoacán, el obispo de Chilapa y otros 
miembros de la jerarquía, que acudían a realizar distintos trámites para 
sus jurisdicciones, como divisiones territoriales y la aprobación de sus sí-
nodos y concilios. En 1902, León XIII agradecía los donativos enviados por 
la arquidiócesis de México, y sonriente pedía: “Démosle gracias a Dios 
por haber conservado al Pueblo mexicano, tanta fe y amor al Papa”.162

A principios del siglo XX, el episcopado mexicano siguió promoviendo 
la mutua cooperación clero-gobierno en espera de la transformación de 
fondo que tendría lugar con la revisión de las relaciones Estado-Iglesia. 
El IV Congreso Católico fue el espacio para afi rmar la presencia del ca-
tolicismo en el paso y presente nacional, a través de la adhesión del 
episcopado a las festividades del primer centenario de la independencia 
de México. El episcopado afi rma que la historia mexicana mostraba la 
imposibilidad de separar los sentimientos religiosos de los patrióticos, y 
nuevamente se posicionaba al guadalupanismo como factor de unidad 
nacional. Sin hacer referencia a la reforma liberal, el recuerdo de la etapa 

episcopal de José Mora y del Río como obispo de Tehuantepec en 1891 y de Francisco 
Plancarte –sobrino de José Antonio Plancarte– como obispo de Campeche, en 1895.

162 Carta de Ricardo S. Samper a Próspero M. Alarcón, Vaticano, 22 de agosto de 
1902, AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie Correspondencia, Caja 71, Exp. 59. 
Más adelante, los prelados mexicanos refrendan su unidad al celebrar en conjunto las 
festividades pontifi cias, particularmente los jubileos sacerdotales del Papa, resaltando 
la unión entre Roma y México a través de la devoción guadalupana. Carta Pastoral 
colectiva de los Ilmos. Yy Rmos. Sres. Dres. D. Próspero María Alarcón y Sánchez de la 
Barquera, Arzobispo de México, D. José Mora y del Río, Obispo de Tulancingo, D. Joaquín 
Arcadio Pagaza y Ordoñez, Obispo de Veracruz, D. Francisco Plancarte y Navarrete, Obispo 
de Cuernavaca y el M. I. Sr. Lic. D. Rodrigo Herrera, Vicario Capitular de la Diócesis de 
Chilapa, en Sede Vacante, con motivo del jubileo sacerdotal de Nuestro Santísimo Padre el 
Sr. León Pío X. México, Tipografía y Librería La Europea, 1907.



 LA IGLESIA MEXICANA, ENTRE LA REFORMA Y LA ROMANIZACIÓN (1891-1910) 385

de confl icto debía ser superado por los hechos gloriosos vividos a par-
tir de la independencia: “antes bien, al contemplarlos hoy, a través de 
una centuria, debemos abrir nuestro corazón al gozo y a la esperanza”.163

CONCLUSIÓN

El cambio que la Iglesia mexicana experimenta a partir de mediados de 
la década de 1870, empuja la búsqueda por restablecer las relaciones 
formales entre Roma y el gobierno mexicano, con el fi n de consolidar 
la concertación clero-gobierno en un plano formal: la reanudación 
de las relaciones diplomáticas.

Estos intentos se producen en el contexto de la segunda etapa de la 
romanización de la Iglesia mexicana, y de la transformación del federa-
lismo mexicano, lo que imprime características particulares a las nuevas 
relaciones clero-gobierno.

El retorno de las primeras generaciones de sacerdotes formados en 
Roma, la visita apostólica de Nicolás Averardi y la celebración de los 
concilios provinciales evidencian los alcances de la romanización. Durante 
esa etapa se logra consolidar la centralización de la autoridad episcopal 
estructurada durante el largo gobierno de Pelagio Labastida, en función 
del proyecto de unidad y fortaleza frente a los poderes civiles. El cambio 
contribuye a dar un nuevo carácter autoritario a la Iglesia católica, en 
donde el papado se posiciona como el centro irradiador de poder que, 
jerárquicamente es delegado a distintas instancias judiciales y de admi-
nistración, a las cuales pretende constreñir. Tal es el caso del cierre de 
ciertos mecanismos de equidad y apelación del clero nacional, que lo 
llevan a buscar apoyo y contrapeso en las autoridades civiles.

Este proceso es simultáneo a la transformación del federalismo hacia 
la década de 1890, que llevó a la reversión de algunos principios liberales 
y al fortalecimiento del poder ejecutivo.

La actuación del visitador se puede entender como una acción clara 
por afi anzar la autoridad pontifi cia. La falta de instancias de apelación 
hizo fundamental su presencia para revisar los asuntos de disciplina 

163 Carta Pastoral en que el Ilmo. y Rmo. Sr. Arzobispo de México Dr. D. José Mora y 
del Río, en la que hace suya la que publicaron los Ilmos. Y Rmos. Prelados que concurrieron 
al IV Congreso Católico celebrado últimamente en Oaxaca. México, Imprenta y Librería 
de la Santa Cruz, 1909.



386 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

eclesiástica y consolidar la sumisión al clero mexicano, pues de ambos 
elementos dependió la continuidad del proceso de centralización ecle-
siástica, ya que, a pesar de que las encíclicas y pastorales predicaban 
constantemente la autoridad infalible del pontífi ce y el sometimiento a 
las jerarquías episcopales, se desarrolló una resistencia clerical importante 
en el plano local.

Averardi se presentaba, entonces, como el brazo ejecutor de Roma 
para la corrección de aquellos problemas que obstaculizaban la interven-
ción eclesiástica del papado en territorio mexicano.

Los decretos conciliares marcaron las directrices de la nueva relación 
y son una muestra de la voluntad política del episcopado por insertarse 
al régimen liberal de manera activa. Los decretos que emanaran de las 
reuniones conciliares debían establecer las directrices que, a falta de otros 
mecanismos, regularan las relaciones entre las instituciones, autoridades 
y fi eles católicos. En ellas se encontrarían los elementos legales que serían 
el apoyo de los prelados para disponer la organización de las diócesis, 
imponiendo su autoridad, pero también sus límites.

Si bien ese proceso no culminó con la celebración de un concordato, 
sí logró consolidar un equilibrio entre el clero y el gobierno que adquirió 
mayor formalidad para el clero, y que osciló entre la informalidad de 
las negociaciones personales y la formalidad de la legislación liberal 
y los decretos eclesiásticos, en un contexto donde el gobierno y el clero 
coinciden a favor del progreso y la estabilidad social.



CONCLUSIONES

Este estudio pretende retomar los aspectos centrales de los mecanis-
mos, formales e informales, que en distintos momentos moldearon la 
interacción entre gobiernos y la clerecía, como un proceso con distintos 
momentos y características específi cas. Esta propuesta vincula el análisis 
de la relación Estado-Iglesia a dos procesos particulares: la constitucio-
nalización de los principios liberales y la reorganización de la Iglesia 
mexicana. Se muestra la manera en que se logra pasar de la disputa a 
la concertación, no sin contradicciones y dilemas que exponen una rela-
ción compleja que se aparta de los radicalismos para reelaborar los fun-
damentos de su interacción.

Las relaciones Estado-Iglesia durante este periodo se caracterizan por 
dos grandes momentos: el de confl icto, entre 1856 y 1874 y el de con-
certación, que va de 1875 a 1910. En la primera etapa tiene lugar la 
constitucionalización de los principios liberales que cristaliza los esfuerzos 
legislativos de la primera mitad del siglo XIX. La pugna Estado-Iglesia res-
ponde, entonces, no a un confl icto generado por las diferencias religiosas 
entre los implicados –aunque se haya mostrado así discursivamente–, 
sino al cambio en el orden jurídico que transforma el orden anterior en el 
que la Iglesia tenía un importante control en la organización económica, 
jurídica, política y social de la sociedad. Cabe mencionar que las posicio-
nes de los eclesiásticos son proclives, en principio, a la transformación 
de régimen que se opera después de la independencia. En ese sentido 
elaboran su propia versión de ciudadanía católica donde las garantías 
individuales se impongan con ciertos límites. Empero, las posiciones 
radicales de un sector liberal en el congreso proponen una transformación 
en esos términos, que reconozca los derechos individuales que obligan a 
la reformulación de las nociones de autoridad y jurisdicción, tanto del 
Estado como de la Iglesia. Este aspecto será el punto de quiebre entre 
los liberalismos moderados y radicales.

[387]



388 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

La discusión del proyecto constitucional en el Congreso Constitu-
yente de 1856-1857, permite formalizar estos cambios y construir los 
fundamentos jurídicos de la individualización de la población mexicana 
iniciados desde la década de 1840. La propuesta discutida en el constitu-
yente articula las reformas políticas, económicas y sociales como parte de 
un mismo proyecto, en el que destaca el reconocimiento de las garantías 
y libertades individuales, como condición necesaria para la consolidación 
del Estado liberal. No es casualidad que varias de las garantías individuales 
se discutan desde lo que representan para la Iglesia: la tolerancia de cul-
tos, la supresión de los fueros eclesiásticos, la desamortización de bienes 
de corporaciones eclesiásticas y la secularización de los vínculos civiles.

Así, el debate constitucional sobre las garantías individuales expone 
cuatro puntos principalmente: la libertad de conciencia, la igualdad 
jurídica de los individuos, las libertades económicas como la circulación 
de la riqueza y el derecho a la propiedad; además del control estatal de 
la administración de los vínculos sociales.

Más que un esfuerzo anticlerical, la desamortización de los bienes 
eclesiásticos es uno los pasos necesarios para ampliar los derechos indivi-
duales, pues permite garantizar la libre circulación de la riqueza y el de-
recho a la propiedad individual. En ese sentido, bajo la impronta del 
iusnaturalismo liberal, la desamortización se suma a principios como la 
libertad religiosa como parte de los derechos individuales básicos que 
hacen posible las relaciones políticas, económicas y sociales entre los 
individuos. Estos principios permiten conciliar intereses heterogéneos, 
por medio de una serie de reglas de convivencia necesarias para zanjar 
sus rivalidades. La única distinción entre los sujetos sería la que surgiera 
de sus capacidades y talento personal, y ya no de los privilegios consig-
nados en la legislación.

A pesar de los cambios, la propuesta inicial del Constituyente de 
1856-1857, concibe la cooperación Estado-Iglesia, en atención a la 
infl uencia eclesiástica que los congresistas reconocen como un impor-
tante elemento de orden social, necesario incluso para la consolidación 
del régimen liberal. Por ello, contra la reiterada radicalidad de algunos 
legisladores, logra imponerse una actitud mesurada en la cámara, capaz 
de contener el ritmo de las reformas en atención al equilibrio social y 
asumir las tensiones derivadas entre la doctrina liberal y su aplicación. 
Lejos de la intransigencia legal, los congresistas a favor de los principios 



 CONCLUSIONES 389

liberales discuten la conveniencia de posponer el reconocimiento de 
ciertos derechos civiles, innegables en cualquier sociedad progresista y 
civilizada, para mantener la gobernabilidad del país.

El punto más emblemático es la supresión del artículo 15 del proyecto 
de constitución, pues resulta un ejemplo de los dilemas enfrentados por 
los diputados a la hora de dar el carácter de ley a uno de los derechos 
individuales fundamentales que si bien garantiza la expresión de la plu-
ralidad del pensamiento humano, suscita inevitables confrontaciones con 
la Iglesia, enfrentando su poderío a la debilidad del Estado.

Para los diputados, la instauración de los principios liberales va más 
allá de la mera declaración dogmática de una serie de aspiraciones, pues 
es necesario discutir la viabilidad de las propuestas tomando en cuenta sus 
implicaciones y, particularmente, su conveniencia para la conservación 
del orden público y la gobernabilidad del Estado.

Era el análisis de las circunstancias locales la que debía determinar la 
conveniencia o no de la tolerancia de cultos. Esto tiene una resonancia 
importante en los debates constitucionales al interior de la República. La 
defi nición de la tolerancia de cultos por las asambleas estatales evidencia 
la fuerza del federalismo como garante de las libertades individuales, y 
vigoriza el plano de decisión autónomo de los congresos locales.

Este principio tiene un importante complemento en la secularización 
de vínculos sociales, pues rompe la dependencia legal de la población ha-
cia las instituciones eclesiásticas. El matrimonio civil será el punto de ma-
yor tensión dentro del debate, que logra afi rmar la emancipación de 
la sociedad de la jurisdicción secular del clero, lo cual limitaba no sólo el 
ejercicio de la pluralidad de pensamiento, sino la propia soberanía estatal.

La estrategia es impulsar una secularización controlada, capaz de 
disminuir, de forma legal y pacífi ca, la infl uencia del clero en los distin-
tos sectores sociales, en aquellos aspectos que contribuyen a frenar las 
libertades civiles. Pese a que no se legaliza la tolerancia de cultos, una 
mayoría logra poner fi n a la protección estatal de la religión católica, 
lo cual abre la oportunidad real de disminuir la infl uencia política y 
social de la clerecía y afi anza la libertad del Estado como garante de la 
pluralidad de creencias religiosas. La supresión de la libertad de cultos 
en la Constitución de 1857 antepone la búsqueda de un consenso so-
cial y la utilidad pública como elementos necesarios para garantizar la 
gobernabilidad del país.



390 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

Los legisladores toman otras medidas para limitar la acción política 
del clero que, desde la sublevación de Puebla en 1855, había mostrado los 
alcances violentos que podía tomar su oposición a los gobiernos liberales. 
Uno de los límites más importantes a la acción de los eclesiásticos es la 
restricción constitucional de sus derechos ciudadanos y su representación 
política, a través de la prohibición de votar y ser votados. Los límites 
legales darán una nueva posición a los eclesiásticos en la República 
Mexicana, lejos de la formalidad del espacio público para situarlos en 
un espacio religioso, sin los medios legales para ejercer una infl uencia 
política directa entre la población.

Empero, la restricción ciudadana no anula los derechos civiles de la 
clerecía, pues los sacerdotes son plenamente reconocidos como individuos 
mexicanos con derechos y obligaciones.

Las confrontaciones políticas y la participación del clero en la 
oposición violenta a la promulgación de la Constitución de 1857 con 
el golpe de Estado de diciembre de 1859 y el inicio de la Guerra de 
Reforma, confi rman los temores de los gobiernos civiles y los obligan a 
tomar medidas radicales que incluyen la nacionalización de los bienes 
eclesiásticos, la secularización de las instituciones sociales y la separación 
Estado-Iglesia. La jerarquía mantiene un discurso ambiguo frente a la 
ruptura, pues al tiempo que afi rma una independencia eclesiástica en 
cuestión de disciplina, administración, justicia, recursos y dogmas, exige 
la protección legal del Estado que garantice su exclusividad en el país.

La política eclesiástica en el segundo imperio demuestra que la 
Reforma liberal no podía dar marcha atrás sin algunos costos para los 
derechos civiles. Y es que la transformación constitucional y el reco-
nocimiento de las garantías individuales permiten la pluralidad po-
lítico-ideológica de distintos sectores que se manifi estan abiertamente 
por distintas posiciones e intereses. La constitucionalización de los 
principios liberales había permitido una individualización de los dere-
chos civiles y ciudadanos de los católicos, que con base en ello estaban 
en posibilidades de ejercer un pensamiento y acción mucho más libre 
de infl uencias clericales. El imperio no hizo sino afi rmar parte de la 
pluralidad que se había logrado gracias a dicha constitucionalización. 
El punto que diferencia cualitativamente ambas posturas (república 
liberal e imperio) radica en que para el Imperio la acción de la Iglesia 
debía estar sujeta al Estado monárquico por medio del restablecimiento 



 CONCLUSIONES 391

del patronato, para que su organización y recursos pudieran ser usados 
en benefi cio de su proyecto político social.

Esto se opone a la premisa que había sostenido el principio de sepa-
ración Estado-Iglesia en el régimen liberal, donde el catolicismo y sus 
ministros quedan en total independencia para disponer los asuntos que 
atañen a la organización interna de la Iglesia, para construir una “sana 
distancia” que convenía sostener no sólo en benefi cio de la Iglesia, sino 
del propio Estado. La defi nición de los límites al poder del Estado re-
publicano liberal contempla, entonces, un respeto obligado a la acción 
de las instituciones religiosas, como la Iglesia católica, a las cuales se 
reconocen una serie de garantías que pretenden alejar la acción arbitraria 
del poder civil.

De igual manera, para el episcopado mexicano la unión Estado-
Iglesia en términos de sometimiento era ya inaceptable. Sin apoyar abier-
tamente la separación Estado-Iglesia, ciertos sectores del clero afi rman 
la independencia eclesiástica, para buscar únicamente la protección del 
Estado, entendida como el apoyo legal que garantizara su exclusividad 
en el país, sin que por ello se justifi case su sometimiento al poder civil.

La guerra de Reforma y la Intervención francesa generan un desgaste 
importante que impulsa nuevas actitudes frente a la Reforma liberal. 
Los legisladores que muestran su faz moderada a la hora de defi nir 
los principios de la Constitución de 1857, atestiguan el poderío y la 
gran oposición que es capaz de desplegar el clero contra los gobiernos 
liberales, y transforman sus posiciones moderadas para implementar 
controles legales afi anzar la soberanía del Estado. El Congreso de 1873-
1874 ejemplifi ca este cambio, pues consolida en un tono más decidido 
y radical que el Congreso Constituyente de 1856-1857, el largo proceso 
de laicización del poder político, por medio de la constitucionaliza-
ción de las Leyes de Reforma.

El proceso de codifi cación consolida la transformación jurídica en el 
régimen liberal, que se extiende desde la década de 1870 hasta mediados 
de la de 1890. Los códigos hacen posible la práctica y difusión de los 
principios de la Constitución de 1857 entre la sociedad. Los códigos se 
convierten en el instrumento jurídico al alcance de toda la sociedad para 
la defensa de sus derechos individuales, ya fueran económicos, políticos, 
civiles, etc. La labor de los códigos civiles y penales es exponer de manera 
breve, sencilla y clara, los derechos y las obligaciones individuales. Los 



392 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

códigos de procedimientos instruyen a la sociedad de los elementos ne-
cesarios para hacer válidos sus derechos ante los tribunales. La intención 
es asegurar los derechos de mexicanos y extranjeros. Los derechos de los 
eclesiásticos ocupan un espacio dentro de los códigos penales, pues se 
busca asegurar su integridad en el ejercicio de su ministerio, dado que 
su labor es de interés público.

Si la pérdida de los derechos ciudadanos del clero llega a considerarse 
una medida empujada por el anticlericalismo, la protección legal que se 
otorga al ejercicio del ministerio eclesiástico evidencia los esfuerzos de 
los legisladores y juristas mexicanos por establecer consensos y construir 
un sistema jurídico civilizado y protector de los derechos generales de 
toda la población.

La práctica social de los instrumentos jurídicos es de suma impor-
tancia para empujar el avance de la nueva legislación, pues distintos 
sectores eclesiásticos apelan a las garantías que les reconoce el régimen 
liberal para hacer valer sus nuevos derechos.

El cambio jurídico moldea una nueva sociedad y otorga a los indi-
viduos importantes mecanismos de defensa de sus derechos civiles. Al 
mismo tiempo muestra la fortaleza adquirida por la federación en la 
creación y control de las instancias e instrumentos encargados de impartir 
justicia y de sujetar y sobreponerse a la acción de los estados.

Las refl exiones generadas en torno a las garantías individuales, el 
federalismo, la jurisdicción respectiva de cada uno de los poderes de la 
República, y los límites de las competencias entre la Iglesia y el Estado, 
en el contexto de las discusiones sobre la legislación orgánica y los casos 
que formaron la jurisprudencia específi ca complementaria a la promulga-
ción de las leyes, moldean la etapa de instrumentación de los postulados 
constitucionales y contribuyen a consolidar la secularización del derecho.

Los cambios en la justicia secular tienen un doble impacto ecle-
siástico, pues debilitan la jurisdicción clerical sobre la conducta de la 
población, lo que se muestra en la disminución drástica los expedientes 
de los tribunales eclesiásticos de asuntos de carácter penal, como el 
estupro, incesto, blasfemias, asesinatos, etc. Estos delitos son jurisdic-
ción exclusiva en su carácter secular de las autoridades civiles, pero se 
siguen considerando transgresiones a los preceptos religiosos que son 
juzgadas eclesiásticamente desde el confesionario, pasando a ser casos 
de conciencia.



 CONCLUSIONES 393

La documentación de los juzgados eclesiásticos se concentra en los 
casos derivados del matrimonio, particularmente los juicios de divorcio 
y adulterio. Los juicios que permanecen son hacia los eclesiásticos por 
faltas a su ministerio: embriaguez, ruptura del celibato, cobros excesivos, 
conducta inapropiada, etcétera.

Con la secularización del derecho, el clero pierde, además, el recurso 
de fuerza que disponía para solicitar la intervención de la autoridad civil 
en la solución de algún confl icto con un superior eclesiástico, el cual fue 
un instrumento jurídico importante para evitar las arbitrariedades de la 
jerarquía clerical. La supresión de esta garantía elimina un importante 
elemento de equilibrio eclesiástico interno y lleva a varios sectores de 
la clerecía a buscar otras formas de contener las acciones injustas de sus 
autoridades. Una de ellas se encuentra en la intervención de las autori-
dades civiles.

Pese a la separación Estado-Iglesia, la participación de los gobiernos 
locales en aspectos de exclusiva competencia eclesiástica no resultó in-
apropiada para aquellos eclesiásticos que no habían dejado de vivir esta 
interacción. Desde la primera mitad del siglo XIX, se había vivido una 
constante relación que mezclaba los asuntos civiles y eclesiásticos. El pro-
ceso de secularización del sistema jurídico genera numerosas confusiones 
acerca de los límites de sus competencias que acarrean contradicciones 
importantes entre la legislación y su práctica, como consecuencia inevi-
table del contacto con la compleja realidad que deseaban transformar.

Los legisladores hacen frente al problema adoptando una postura 
pragmática y fl exible, pues reconocen las inevitables contradicciones del 
proceso de transición legal.

Pero la intervención de las autoridades civiles es una solicitud a la 
que se suman distintos sectores de la sociedad, lo que evidencia la falta 
de recursos legales para la defensa no sólo de los eclesiásticos sino tam-
bién de los católicos para contener las acciones arbitrarias de la jerarquía 
clerical. En vista de la larga interacción que unía los aspectos civiles y 
eclesiásticos no resulta extraño que, a pesar de lo estipulado en las Leyes 
de Reforma, se siguiera apelando a la intervención del gobierno civil 
como recurso, último en algunos casos, para solucionar los problemas 
internos ante la falta de recursos propios.

En ese sentido, la invasión de jurisdicciones en materia eclesiástica no 
siempre responde a los intentos de las autoridades civiles por someterla, 



394 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

pues varias de las disputas eclesiásticas en el plano local se consideran 
un asunto de orden público, pues las tensiones religiosas en distintas 
poblaciones llegan a amenazar su estabilidad con tentativas de violen-
cia. Para los gobiernos locales es indispensable resolver las tensiones y 
la polarización de los católicos, y en esos casos pudo lograrse sólo con 
su intervención.

Esta dinámica gobierno-sociedad-clero forma parte del proceso de 
transición de la legislación liberal que vincula la aplicación de la ley con 
la formación de un espacio de negociación informal, a favor de la con-
solidación de la estabilidad política y social, desde la perspectiva secular 
y a la vez, eclesiástica. Pero el ejercicio de los poderes públicos no fue 
pensado para imponerse arbitrariamente al poder eclesiástico. La institu-
cionalización de los principios liberales lleva a algunos gobiernos a forzar 
la participación eclesiástica en aspectos de competencia secular, el caso 
de la expansión del Registro civil es el mejor ejemplo. Las pretensio-
nes de las autoridades locales generan tensiones con sectores clericales 
que encuentran mecanismos legales de solución.

El sistema jurídico del régimen liberal consolida el recurso de amparo 
como uno de los mecanismos de protección de los derechos individua-
les, para que los mexicanos, las autoridades locales y los eclesiásticos, 
como sujetos de derecho, puedan demandar la práctica efectiva de los 
postulados constitucionales.

El clero recurre a este benefi cio legal para poner límites a las accio-
nes que considera atentatorias al principio de su independencia. Años 
después de su discurso en contra de la separación Estado-Iglesia, es pre-
cisamente el clero quien a través de los recursos legales proporcionados 
por el régimen liberal exige el estricto cumplimiento de los postulados 
de separación clero-gobierno.

Los recursos de amparo y las sentencias judiciales contribuyen a 
fortalecer la jurisprudencia en torno a la independencia Estado-Iglesia 
y los derechos de los clérigos para ejercer su ministerio religioso. Al 
mismo tiempo, evidencian la forma en que la propia Iglesia es partícipe 
de la consolidación de los principios liberales que una vez combatió 
y que entran en una compleja, y muchas veces efectiva, dinámica de 
adaptación en la práctica.

Los procesos jurídicos presentados por los eclesiásticos para dirimir 
las tensiones clero-gobierno, dejan claro el proceso de individuación 



 CONCLUSIONES 395

jurídica de los eclesiásticos quienes, si bien tenían restringidos sus de-
rechos políticos, están en goce de sus derechos civiles y como ministros 
de su iglesia son reconocidos como sujetos de derecho, con la capacidad 
jurídica para representar los intereses de la Iglesia católica. En estos casos 
los párrocos no apelan, precisamente, a sus derechos ciudadanos, sino 
a los derechos que como ministros les otorga la ley.

Ello muestra que el avance del amparo a la cultura jurídica liberal 
radica en la protección que otorga no sólo a la libertad individual, sino 
a todas las garantías individuales necesarias para el ejercicio pleno de sus 
derechos. En este contexto, los ministros transitan a una nueva sensibi-
lidad legal que les permite reorganizar, con mayor claridad, su estrategia 
frente los gobiernos civiles.

En ese ambiente de cambio legal se propone un acercamiento Estado-
Iglesia que, a la luz de los pasados confl ictos bélicos, resulta benefi cioso 
para ambos poderes.

El acercamiento está lejos de ser el inicio de un periodo estático de 
“conciliación” que se consolida en el Porfi riato, pues desde mediados 
de la década de 1870 la relación Estado-Iglesia se desenvuelve activamente 
al enlazar procesos y acontecimientos que acercan a las autoridades civiles 
y eclesiásticas, en torno a una serie de problemas sociales suscitados por 
el desarrollo capitalista.

En ese sentido no es una conciliación la que tiene lugar, sino una 
concertación en el contexto de la búsqueda por consolidar la esfera 
federal. El fortalecimiento de la federación requiere nuevos pactos con 
las demás fuerzas políticas en disenso, entre ellas la Iglesia. Este tipo de 
concertaciones permite lograr importantes consensos a través de meca-
nismos informales. La Iglesia, al igual que otros actores políticos, recurre 
a los mecanismos que ofrece la federación para fomentar colaboraciones 
que ayudan a sus intereses particulares.

La Iglesia propone una acción conjunta capaz de benefi ciar a los 
poderes seculares, toda vez que la inestabilidad social y la falta de go-
bernabilidad demandaban un orden que, debido a su infl uencia social, 
sólo podía lograr las instituciones eclesiásticas. El acercamiento entre 
los gobiernos y la jerarquía no es, entonces, el resultado de los deseos 
del presidente de la República por conciliarse con la Iglesia, sino de la 
necesidad de consolidar un proyecto político federal y un orden social, 
a partir de la acción organizada del catolicismo sobre la sociedad.



396 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

La Iglesia propone una acción conjunta capaz de benefi ciar a los 
poderes seculares, toda vez que la inestabilidad social y la falta de gober-
nabilidad demandan la infl uencia eclesiástica en la sociedad. Los sectores 
católicos aprovechan los cambios en la organización social que favorecen 
la individualización de la sociedad y la consecuente ruptura del viejo cor-
porativismo religioso, dando paso a nuevas formas asociativas que, si bien 
están presentes desde fi nes del siglo XVIII, logran su consolidación formal 
con la constitucionalización de los derechos liberales. Así, el liberalismo 
ofrece nuevos mecanismos para proteger el asociacionismo religioso, en 
total autonomía de la intervención formal del gobierno. Las libertades 
asociativas son la base de una nueva organización social vinculada al 
espacio público que es apropiada y defendida por los sectores católicos, 
al posibilitar la expansión de un nuevo asociacionismo religioso.

De esta manera, grupos de católicos, apoyados en las garantías indivi-
duales impulsadas por el liberalismo, extienden la incipiente organización 
que tenían a mediados de siglo para sumarse a la organización civil que 
aglutina, por diversos motivos, a una diversidad de sectores sociales. Este 
asociacionismo para reorganizar la fortaleza eclesiástica y emprender la 
recomposición de los vínculos Iglesia-sociedad. La concertación clero-
gobierno surge de esta nueva capacidad asociativa, que se consolida en 
términos de práctica extendida, y que se ofrece como un apoyo capaz de 
operar a favor del desarrollo del proyecto económico del régimen liberal, 
toda vez que pretende controlar los puntos de tensión social y las crisis 
generadas por el capitalismo.

Lo que interesa resaltar es la apropiación de los derechos individuales 
que permite la movilización de los católicos mexicanos para emprender 
proyectos religiosos de alcance político-social, tanto en el espacio público 
como privado. Desde una posición regulada por el derecho liberal, la Igle-
sia redefi ne su espacio de infl uencia secular por medio de nuevas formas 
de organización social, que surgen a partir del derecho de asociación.

El asociacionismo católico desarrolla cuatro tipos de sociedades: las 
asociaciones exclusivamente religiosas; las asociaciones de tipo gremia-
les, que pretenden congregar principalmente a obreros y artesanos; y 
las asociaciones caritativas, las cuales tienen como objetivo, además del 
desarrollo de los cultos, participar en actividades enfocadas a obras de 
auxilio social; y los congresos católicos que plantean problemas político-
económicos, sociales y religiosos.



 CONCLUSIONES 397

La expansión del modelo asociativo permite a la Iglesia recuperar 
cierto control social, que respalda los pactos con los gobiernos civiles 
y ayuda a ampliar los límites de sus actividades seculares. Y es que son 
los derechos individuales los que fortalecen la expansión del nuevo 
asociacionismo católico, no sólo por la libertad de reunión, sino por la 
libertad de conciencia que permite la expansión plural de la sociedad, 
con la fundación de sociedades de distinto tipo: políticas, científi cas, 
laborales, religiosas, etc. De este proyecto participan laicos y eclesiásticos.

La jerarquía proyecta a la Iglesia como la institución de orden y 
cohesión social, renovada y progresista, necesaria para lograr el avance 
del Estado al que pretende catolizar. Y es que nuevos elementos surgen 
para cohesionar la acción conjunta del clero y el gobierno mexicanos. 
Una de ellas es el avance de las propuestas político-ideológicas que, 
como el socialismo, generan una opción política radicalmente distinta 
y revolucionaria que, desde la perspectiva gubernamental y eclesiástica, 
representan mayores peligros para la estabilidad política y el orden social 
establecido. La cuestión adquiría mayor gravedad frente a la fragilidad 
del orden social que el Estado no había podido consolidar.

En esa circunstancia es que la jerarquía aprovecha la apertura de la 
federación para establecer pactos con el gobierno y organizar un frente 
común. Paradójicamente, el régimen liberal se vuelve la mejor opción 
para garantizar la expansión de los principios católicos.

El asociacionismo católico es una estrategia apoyada por la jerarquía 
romana como la respuesta del catolicismo a los problemas sociales de 
su tiempo, generados por el avance y las crisis del capitalismo, pero sin 
contraponerse a éste, en distintas áreas sociales consideradas problemáti-
cas: salud, benefi cencia, educación y organización laboral. La expansión 
de la obra social de estas sociedades conlleva la difusión de un discurso 
activo que reelabora el discurso individualista sobre el trabajo unido al 
de la caridad, para promoverlos como valores sociales que afi anzan los 
lazos comunitarios, desde una visión de la sociedad jerarquizada donde 
los individuos debían asumir un papel diferenciado. Estas nuevas estrate-
gias acercan la labor del clero y los gobiernos civiles en torno al objetivo 
común de establecer el orden social y el avance económico.

En correspondencia a la labor de orden social, la jerarquía demanda 
al gobierno incorporar la difusión de los principios del catolicismo en el 
nuevo orden, que básicamente se resumen en la protección de la práctica 



398 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

pública de su religiosidad y la posibilidad de intervenir en determinados 
aspectos de la vida secular.

El cambio que la Iglesia mexicana experimenta a partir de mediados 
de la década de 1870, lleva a la búsqueda de los mecanismos formales que 
consolidaran la concertación clero-gobierno practicada desde esos años. 
Hacia fi nes del siglo XIX se registran una serie de intentos por reanudar las 
relaciones diplomáticas entre el Estado mexicano y Roma. Estos intentos 
estuvieron fuertemente marcados por los procesos de centralización del 
gobierno nacional y del pontifi cado.

A los dos primeros aspectos que impulsan el inicio de la romanización 
en México –el exilio de buena parte de la jerarquía mexicana en Roma 
entre 1855 y 1871 y la fundación del Colegio Pío Latinoamericano en 
1855–, se suman otros aspectos que contribuyen a fortalecer el control 
de la jerarquía romana sobre la Iglesia mexicana. Tales son el retorno de 
las primeras generaciones de eclesiásticos mexicanos educados en Ro-
ma, la visita apostólica de Nicolás Averardi y la celebración de los conci-
lios provinciales. El punto que enlaza a todos esos aspectos es el impulso 
a la centralización eclesiástica y su contribución a la mutua aceptación 
entre el Estado y la Iglesia.

Los concilios y sínodos mexicanos disponen las normas generales 
que sientan las bases de la romanización, al tiempo que formalizan las 
directrices de la nueva relación clero-gobierno, pues son una muestra 
de la voluntad política del episcopado por insertarse al régimen libe-
ral de manera activa.

Durante esa etapa se consolida la centralización de la autoridad 
episcopal estructurada durante el largo gobierno de Pelagio Labastida. 
Y es que la centralización de la autoridad eclesiástica depende, en buena 
medida, de la afi rmación de la autoridad de los obispos y arzobispos 
mexicanos, pues el papel de los prelados adquiere una nueva dimensión 
cuando las autoridades civiles dejan de mediar su relación con el papado. 
El cambio contribuye a dar un nuevo carácter autoritario a la Iglesia 
católica, en donde el papado se posiciona como el centro irradiador de 
poder delegado a distintas instancias judiciales y administrativas, a las 
cuales pretende controlar, cerrando los espacios para la expresión del 
disenso y el cuestionamiento de la autoridad.

El clero regular resiente particularmente los nuevos instrumentos 
legales con los que se dota a la jerarquía romana y al episcopado nacio-



 CONCLUSIONES 399

nal para ejercer un mayor control de su reorganización, anhelada desde 
hacía varías décadas. El caso de los juicios eclesiásticos es otro elemento 
que evidencia la reorganización legal en el contexto de la centralización 
eclesiástica. La supresión del recurso de fuerza con la Estado-Iglesia, deja 
un vacío que es aprovechado por el arzobispo de México para fortalecer 
la autoridad episcopal y reducir los espacios de apelación del clero a los 
tribunales romanos. Los decretos conciliares no hacen sino legalizar esta 
tendencia que deja con pocos recursos de apelación a los eclesiásticos.

Por ello, aun para los clérigos partidarios de la romanización, había 
privilegios de la Iglesia mexicana que era necesario mantener para com-
pensar la fuerza de Roma. Sin embargo, los cabildos catedralicios son 
los que pierden fuerza en este proceso, ante la afi rmación de la autoridad 
episcopal.

Las actividades del visitador apostólico enfatizan los esfuerzos por 
disciplinar y someter al clero nacional, suprimir la disidencia y establecer 
la subordinación incondicional del clero y los católicos con el papado 
y la autoridad episcopal.

En este camino se produce el cierre de ciertos mecanismos de equidad 
y apelación del clero nacional que lo llevan a buscar un contrapeso en las 
autoridades civiles, favoreciendo aún más el acercamiento clero-gobierno.

Para algunos sectores del clero mexicano, la presencia del visitador 
había mostrado la pérdida de cierta autonomía interna. Los cabildos 
catedralicios son un ejemplo de ello, pues protagonizan la disminución 
de sus prerrogativas frente a la afi rmación de la autoridad episcopal que 
Roma sostiene. Esta vez, ni la Constitución de 1857 ni las leyes vigentes, 
son directamente responsables de la nueva situación que emerge para 
el clero parroquial, sino las propias autoridades eclesiásticas. Así, los 
sacerdotes son sometidos a una mayor disciplina acerca de su conducta 
moral, su formación intelectual y su desempeño ministerial.

Los procedimientos en los casos de disciplina eclesiástica atendidos 
durante la visita apostólica evidencian la falta de recursos y contrapesos 
para proteger a los clérigos en contra de decisiones arbitrarias y la división 
del clero mexicano.

Si bien las distintas fuerzas anticlericales impiden la consolidación 
de un acuerdo formal entre el papado y el gobierno mexicano, se logra 
consolidar un equilibrio entre el clero y el gobierno que oscila entre la 
informalidad de las negociaciones personales y la formalidad de la legisla-



400 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

ción liberal y los decretos eclesiásticos, en un contexto donde el gobierno 
y el clero han coincidido a favor del progreso y la estabilidad social.

Esta etapa es simultánea a la transformación del federalismo hacia 
la década de 1890 y de la oligarquización de la economía nacional, que 
conduce a la concentración de las facultades político-administrativas 
del poder ejecutivo, en detrimento del equilibrio alcanzado en la dé-
cada anterior por el sistema federal que suma, además, un importante 
costo social.

El proceso de las relaciones Estado-Iglesia en el periodo de 1856 a 
1910 se caracteriza por tener distintos etapas que oscilan entre momentos 
de disputa y radicalidad, pero también de concertación y colaboración, 
pero también por periodos de reelaboración y reorientación de las bases de 
su relación, donde se negocian espacios de infl uencia y representatividad. 
Durante poco más de medio siglo, los principios de la Constitución de 
1857, con sus adiciones y reformas, permiten el desarrollo de una nueva 
relación gobierno-sociedad-clero, sobre la base de la práctica real de las 
garantías individuales y los derechos eclesiásticos que permiten, por un 
lado, el fortalecimiento institucional de la Iglesia libre; la consolidación 
de la república federal liberal; y la apertura hacia una sociedad más plural.

Si bien puede concluirse que la Reforma liberal no plantea como 
objetivo suprimir las nociones religiosas en la sociedad, sí pretende 
cimentar una sólida base plural en la sociedad mexicana que garantice 
el ejercicio efectivo de las libertades individuales y una independencia 
Estado-Iglesia que permita el funcionamiento respetuoso y ordenado de 
sus respectivas áreas de acción.

Es en ese sentido que debe valorarse la relación Estado-Iglesia en el 
orden liberal, cuyo equilibrio durará hasta el ascenso de los gobiernos 
revolucionarios a principios del siglo XX.



COMENTARIO DE FUENTES

El análisis interactivo que aquí se plantea requiere que las fuentes éditas 
como las inéditas provengan tanto del horizonte civil como del horizonte 
eclesiástico. Las fuentes éditas básicamente constituyen las ediciones 
facsimilares publicadas en distintas épocas desde principios del siglo XX. 
Se pueden dividir en tres grandes secciones de documentos: los debates 
parlamentarios; las leyes y constituciones; los estudios legislativos y los 
archivos personales. Los debates en el Congreso de la Unión han sido 
utilizados a lo largo de la investigación, para establecer los proyectos 
legislativos, los argumentos y debates de los diputados. Las leyes y cons-
tituciones de la época exponen los resultados y sistematización de dicho 
debate. Los estudios legislativos, aunque pocos, son de particular interés, 
pues complementan la perspectiva intelectual de la cultura jurídica de 
la época, que muchas veces los debates legislativos no alcanzan a mos-
trar. Los archivos personales de los liberales más destacados ofrecen un 
tipo de documentación más específi ca acerca de su trabajo legislativo, 
periodístico, administrativo al frente de alguna dependencia de gobier-
no. De particular interés es la correspondencia que sostienen con varios 
personajes de la época sobre distintos temas de trascendencia. Toda esta 
documentación fue consultada en la Biblioteca Daniel Cosío Villegas, 
de El Colegio de México, y en la Biblioteca de la Cámara de Dipu-
tados del Honorable Congreso de la Unión.

Por otro lado, tenemos los impresos de la época, de los cuales forma 
parte la enorme folletería del acervo Jesús Gutiérrez Casillas de la Bi-
blioteca del Seminario Conciliar de México. Éste contiene una enorme 
cantidad de documentos impresos del episcopado mexicano del siglo XIX, 
con un importante número de cartas pastorales, circulares, comunicados, 
representaciones, protestas, procesos judiciales, entre otros. Varios de 
los documentos han sido fundamentales para reconstruir las distintas 
propuestas de la jerarquía eclesiástica en diferentes momentos, respecto 

[401]



402 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

de su relación con la sociedad, el Estado y el clero. Muestra, además, 
la trayectoria intelectual específi ca de varios miembros del episcopado 
mexicano. Toda la folletería citada en la presente investigación pertenece 
a ese gran fondo.

Las ediciones facsimilares sobre el derecho moderno forman parte 
un número mayor de estudios impresos y difundidos en la época, que 
exponen los planteamientos centrales de los juristas mexicanos sobre el 
iusnaturalismo de corte liberal en México. Dentro de ellos están, por 
ejemplo, algunas colecciones de sentencias de la Suprema Corte de 
Justicia de la Nación, varias de las cuales se relacionan con los temas 
eclesiásticos. Se examinaron, además, distintos textos de la codifi cación 
nacional de la segunda mitad del siglo XIX, que es referida en una parte de 
esta investigación. Los textos han sido localizados en el fondo reservado 
de la Biblioteca Pública de la Universidad Michoacana de San Nicolás de 
Hidalgo, el cual se formó a partir de los antiguos volúmenes pertene-
cientes a las cátedras de Derecho del Seminario Conciliar de Morelia.

La revisión de diversos periódicos, de tendencia liberal y conserva-
dora, fue importante para conocer los aspectos la opinión pública sobre 
los principales sucesos que marcaban la relación Estado-Iglesia. De igual 
manera, se revisaron las publicaciones especializadas en materia jurídica.

Dentro de las obras inéditas, encontramos el Archivo Histórico del 
Arzobispado de México, con los grandes fondos de la administración y 
gobiernos eclesiásticos de los arzobispos de México: Lázaro de la Garza 
y Ballesteros, Pelagio Antonio de Labastida y Dávalos y Próspero María 
Alarcón. Todos resultan fundamentales para entender el impacto de 
la reforma liberal y las estrategias del clero para hacerle frente. Dichos 
acervos constan de series documentales que dividen la administración 
episcopal en los siguientes aspectos: la secretaría arzobispal, la administra-
ción parroquial y el provisorato. En la primera se encuentra el gobierno 
del arzobispado de México, desde el que se revisan distintos aspectos de 
la administración del arzobispado, como las visitas pastorales –aunque 
algo escasas–, donde se expone el estado de las iglesias locales, además de 
las comunicaciones sostenidas entre las autoridades civiles sobre distintos 
temas (por ejemplo, permisos, consultas, petición de devolución de pro-
piedades, recomendaciones, informes, etc.), y las disposiciones emitidas 
por el gobierno eclesiástico para dictar la conducta de los eclesiásticos 
respecto de la legislación civil.



 COMENTARIO DE FUENTES 403

La serie Parroquias contiene interesantes y variados informes acerca 
de la vida parroquial del arzobispado, con informes y correspondencia de 
distinto tipo referente a la gestión de los párrocos, sus labores eclesiásti-
cas y comportamiento individual. En esa documentación se observa la 
forma en que los eclesiásticos interactúan con los distintos sectores de 
la sociedad y con las autoridades civiles sobre distintos temas, por ejem-
plo, el registro civil; además de que muestran la manera en que se asumen 
los distintos ritmos de la relación clero-gobierno en el plano local.

En la serie Provisorato se encuentran los procesos contra los eclesiás-
ticos del arzobispado, cuyos expedientes evidencian las formas en que se 
dirimen los problemas suscitados a partir del desempeño de la clerecía. 
En particular, interesó destacar aquellos casos que evidenciaran las formas 
que tomaban las relaciones entre el clero y el gobierno.

Del Archivo del Cabildo Metropolitano de la Ciudad de México se 
revisaron las actas de la corporación, que contienen resoluciones sobre 
infi nidad de temas. Una vez más, el tema que se privilegia es la relación 
Estado-Iglesia en el plano local.

Mención especial merece la Colección del Archivo Secreto Vati-
cano en el Archivo General de la Nación, que consta de una serie de 
microfi lmes en donde se encuentra la correspondencia que el visitador 
Apostólico, Nicolás Averardi, sostuvo con distintos personajes del clero 
y de la escena política nacional, durante su estancia en el país, de 1896 a 
1899. El archivo contiene la documentación de la llegada de Maximiliano 
y las relaciones con la Santa Sede de 1864 a 1867. Incluye, además, las 
indagatorias de los prelados de Tamaulipas, Durango y Chihuahua, los in-
formes sobre el fraccionamiento de las jurisdicciones eclesiásticas mexi-
canas y algunas negociaciones de Roma con el presidente Porfi rio Díaz.

La Colección Porfi rio Díaz, de la Universidad Iberoamericana, 
contiene el archivo del presidente de la República, con documentación 
que muestra las comunicaciones que mantuvo con diversos personajes 
del episcopado sobre los temas eclesiásticos que consideraba de interés 
público. Ello me ha permitido explicar los alcances de lo que se ha 
conocido como “política de conciliación”. De igual manera, el acervo 
contiene comunicaciones con las autoridades civiles locales que evidencia 
la manera en que las tensiones entre las autoridades civiles y eclesiásticas 
fueron dirimidas en determinados momentos.





ARCHIVOS Y BIBLIOGRAFÍA

ARCHIVOS DE FUENTES INÉDITAS

ACCMCM Archivo del Cabildo Catedral Metropolitano de la Ciudad 
de México.

AHAM Archivo Histórico del Arzobispado de México.
AHCM Archivo Histórico “Casa de Morelos”, Morelia, Michoacán.
ASV Archivo Secreto Vaticano, Archivo General de la Nación.
CPD Colección Porfi rio Díaz, Universidad Iberoamericana.

ARCHIVOS Y BIBLIOTECAS DE FUENTES ÉDITAS

Biblioteca del Seminario Conciliar de México.
Biblioteca de la Cámara de Diputados del honorable Congreso de la 

Unión.
Fondo Conventual de la Biblioteca Pública Universitaria.
Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo.
Hemeroteca de la Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo.
Biblioteca Daniel Cosío Villegas, El Colegio de México.

BIBLIOGRAFÍA

AGUILERA MURGUÍA, Ramón, Una etapa en la vida de Antonio Pelagio 
Labastida y Dávalos, Arzobispo de México, México, Ensayo mecano-
grafi ado, 1995.

ADAME GODDARD, Jorge, El pensamiento político y social de los católicos 
mexicanos, México, El Colegio de México, 1981.

AGUILAR, José Antonio, El Manto liberal: los poderes de emergencia en 
México, 1821-1876, México, UNAM, Instituto de Investigaciones 
Jurídicas, 2001.

[405]



406 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

ANDREA SÁNCHEZ, Francisco de (coord.), Derecho constitucional estatal. 
Estudios históricos, legislativos y teórico-prácticos de los estados de la 
República Mexicana, México, UNAM, Instituto de Investigaciones 
Jurídicas, 2001.

ANNINO, Antonio, “Ciudadanía ‘versus’ gobernabilidad republicana en 
México”, en Sabato Hilda (coord.), Ciudadanía política y formación 
de las naciones, México, Fondo de Cultura Económica, 1999.

_____, “Otras naciones: sincretismo político en el México decimo-
nónico”, en François Xavier GUERRA y Mónica QUIJADA (coords.), 
Imaginar la Nación, Münster Lit Hamburg, 1994, pp. 215-255.

ALCALÁ, Alfonso y Manuel OLIMÓN, Cartas pastorales colectivas del Epis-
copado Mexicano, México, Ediciones Paulinas, 1989.

ÁLVAREZ LÁZARO, Pedro F., La masonería, escuela de formación del ciudada-
no: la educación interna de los masones españoles en el último tercio del 
siglo XIX, Madrid, Universidad Pontifi cia Comillas de Madrid, 1966.

ALVEAR ACEVEDO, Carlos, La iglesia en la historia de México, México, 
Jus, 1975.

ARENAL FENOCHIO, Jaime del [et al.], Catolicismo social en México: teoría, 
fuentes e historiografía, México, Academia de Investigación Huma-
nística, 2000.

_____, “La escuela ‘mexicana’ de historiadores del derecho”, en Anuario 
Mexicano de Historia del Derecho, vol. XVIII, México, UNAM, Instituto 
de Investigaciones Jurídicas, 2006, pp. 57-76.

ARROYO GARCÍA, Israel, “La arquitectura del Estado mexicano: formas de 
gobierno, representación política y ciudadanía, 1821-1857”, tesis 
de doctorado, México, El Colegio de México, 2004.

AUBERT, Roger [et al.], Le christianisme social, Moscou Nauka, Direction 
de la Littérature Oriental, 1970.

_____, Nueva historia de la iglesia, Madrid, Ed. Cristiandad, 1984.
BACZKO, Bronislaw, Los imaginarios sociales memorias y esperanzas colec-

tivas, Buenos Aires, Nueva Visión, 1991.
BARCELÓ, Raquel, “Hegemonía y confl icto en la ideología porfi riana sobre 

el papel de la mujer y la familia”, en Soledad GONZÁLEZ MONTES 
y Julia TUÑÓN (comps.), Familias y mujeres en México, México, El 
Colegio de México, 1977, pp. 73-109.

BARRAGÁN BARRAGÁN, José, Algunos documentos para el estudio del origen 
del juicio de amparo, 1812-1861, México, UNAM, Instituto de Inves-
tigaciones Jurídicas, 1987a.



 ARCHIVOS Y BIBLIOGRAFÍA 407

_____, Primera Ley de Amparo 1861, México, UNAM, Instituto de Inves-
tigaciones Jurídicas, (1980, 1a. ed.), 1987b.

_____, Proceso de discusión de la ley de amparo de 1869, México, UNAM, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas (1980, 1a. ed.), 1987c.

_____, Proceso de discusión de la ley de amparo de 1882, México, UNAM, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas, 1993.

BASAVE FERNÁNDEZ DEL VALLE, Agustín, Filosofía del derecho fundamentos 
y proyecciones de la fi losofía jurídica, México, Porrúa, 2001.

BASTIAN, Jean-Pierre, Protestantismos y modernidad latinoamericana: his-
toria de unas minorías religiosas activas en América Latina, México, 
Fondo de Cultura Económica, 1994.

BAZANT, Jan, “La Iglesia, el Estado y la sublevación conservadora de Pue-
bla en 1856”, en Historia Mexicana, 135, vol. XXXIV (3), México, 
El Colegio de México, enero-marzo de 1985, 1985, pp. 93-109.

BAZANT, Mílada, Historia de la educación durante el porfi riato, México, 
El Colegio de México, 2002.

BAUTISTA GARCÍA, Cecilia A., “Clérigos virtuosos e instruidos: los 
proyectos de reforma del clero secular en un obispado mexicano. 
Zamora, 1867-1882”, tesis de maestría, Zamora, Mich., El Colegio 
de Michoacán, 2001.

_____, “Una empresa hidráulica en el río Atoyac: el obispo Gillow y 
la hacienda de Chautla, Puebla, 1874-1914”, en Revista Tzintzun, 
núm. 38, Morelia, Mich., Universidad Michoacana de San Nicolás 
de Hidalgo, julio-diciembre de 2003, 2003, pp. 135-160.

_____, “Hacia la romanización de la Iglesia mexicana a fi nes del si-
glo XIX”, en Historia Mexicana, núm. 217, vol. LV (1), México, El 
Colegio de México, julio-septiembre, 2005, pp. 99-144.

_____, “Dos momentos en la historia de un culto: el origen y la corona-
ción de la Virgen de Jacona (siglos XVII-XIX)”, en Revista Tzintzun, 
núm. 43, Morelia, Mich., Universidad Michoacana de San Nicolás 
de Hidalgo, enero-junio, 2006, pp. 11-48.

BERNOLA DE SAN MARTÍN, Pedro, Álbum histórico de las Pasionistas de 
la Provincia de la Sagrada Familia, México, Ed. Padres Pasionistas, 
1933.

Biografía del P. José María Vilaseca. Fundador de los Institutos Jose-
fi nos (sin autor registrado), México, Imprenta Cosmos, 1931.

BLANCARTE J. Roberto (comp.), El pensamiento social de los católicos 
mexicanos, México, Fondo de Cultura Económica, 1996.



408 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

_____, Laicidad y valores en un Estado democrático, México, El Colegio 
de México, 2000.

_____, “Laicidad y secularización en México”, en Estudios Sociológicos, 
México, Centro de Estudios Sociológicos, El Colegio de México, 
vol. XIX, núm. 57, 2001, pp. 843-855.

BOBBIO, Norberto, La teoría de las formas de gobierno en la historia del 
pensamiento político, México, Fondo de Cultura Económica, 2000.

BRADING, David, “El clero mexicano y el movimiento insurgente de 
1810”, en Relaciones, vol. 2, núm. 5, 1981, pp. 5-26.

_____, “El jansenismo español y la caída de la monarquía católica en 
México”, en Josefi na Z. Vázquez (coord.), Interpretaciones del si-
glo XVIII mexicano. El impacto de las Reformas Borbónicas, México, 
Nueva Imagen, 1992, pp. 187-215.

_____, Una iglesia asediada el obispado de Michoacán, 1749-1810, 
México, Fondo de Cultura Económica, 1994.

BRAVO UGARTE, Jesús, Diócesis y obispos de la Iglesia mexicana, México, 
Jus, 1965.

BUENROSTRO, Felipe, Historia del Segundo Congreso Constitucional de la 
República Mexicana que funcionó en los años de 1861, 1862 y 1863. 
Extracto de todas las sesiones y documentos relativos de la época por 
Felipe Buenrostro. Facsímil de la edición mexicana de 1874-1875, 
t. I, México, Colección Historia de los debates legislativos en 
México, Comité de Asuntos Editoriales, 1990.

CABRERA ACEVEDO, Lucio y Lourdes CELIS SALGADO, “El Derecho, ante-
cedente del Semanario Judicial de la Federación y los primeros am-
paros”, El Derecho. Periódico de Jurisprudencia y Legislación, Primera 
época, t. I. Edición facsimilar, México, Instituto de Investigaciones 
Históricas, UNAM, 2004, pp. VII-XXXV.

CAMOU, Antonio, “Gobernabilidad y estabilidad”, Gobernabilidad y 
Democracia, México, IFE, 1995.

_____, Los desafíos de la gobernabilidad, México, Plaza y Valdés, 2001.
CALLAHAN, William James, “Una revolución eclesiástica en España, 

1750-1850. El papel de la Iglesia y de las fi nanzas estatales entre 
el antiguo régimen y el liberalismo”, en María del Pilar Martínez 
Cano, Guillermina del Valle Pavón (coords.), El crédito en Nueva 
España, México, Instituto Mora, El Colegio de México, El Colegio de 
Michoacán, Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto 
de Investigaciones Históricas, 1998, pp. 211-244.



 ARCHIVOS Y BIBLIOGRAFÍA 409

_____, The Catholic Church in Spain, 1875-1998, Washington, 
Catholic University of America, 2000.

CARMAGNANI, Marcello, “El federalismo liberal mexicano”, en Federalis-
mos latinoamericanos: México, Brasil, Argentina, México, Fondo de 
Cultura Económica, 1993, pp. 135-179.

_____, Estado y mercado. La economía pública del liberalismo mexicano, 
1850-1911, México, Fondo de Cultura Económica, Fideicomiso de 
las Américas, 2004.

_____, “Vectors of Liberal Economic Culture in Mexico”, en Jaime 
Rodríguez, The Divine Charter. Constittutionalism an Liberalism 
in Nineteeth-Century, Lanha, Rowman dan Littlefi eld Publishers, 
2006.

CÁRDENAS, Eduardo, La Iglesia hispanoamericana en el siglo XX, 1890-
1990, Madrid, Ed. Mapfre, 1992.

CARPINTERO BENÍTEZ, Francisco, Historia breve del derecho natural, 
México, UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, 2000.

CEBALLOS, Ciro B., Aurora y ocaso 1867-1906, México, Talleres Tipo-
gráfi cos, 1912.

CEBALLOS RAMÍREZ, Manuel, “La Encíclica Rerum Novarum y los 
trabajadores católicos en la Ciudad de México (1891-18913)”, en 
Historia Mexicana, núm. 129, vol. XXXIII (1), México, El Colegio 
de México, julio-septiembre, 1983, pp. 3-38.

_____, La democracia cristiana en el México liberal: un proyecto alterna-
tivo (1867-1929), México, Instituto Mexicano de Doctrina Social 
Cristiana, 1986.

_____, El catolicismo social, un tercero en discordia, Rerum Novarum, la 
“cuestión social” y la movilización de los católicos mexicanos (1891-
1911), México, El Colegio de México, 1991.

_____, “Las organizaciones laborales católicas a fi nales del siglo XIX”, 
en Álvaro MATUTE, Evelia TREJO y Brian CONNAUGHTON (coords.), 
Iglesia, Estado y sociedad en México. Siglo XIX, México, Porrúa, 1995, 
pp. 367-395.

_____, “Católicos, apostólicos y políticos: una historia social e inte-
lectual”, en Patricia GALEANA (comp.), Relaciones Estado-Iglesia. 
Encuentros y desencuentros, México, Archivo General de la Nación, 
Secretaría de Gobernación, 1999, pp. 153-161.



410 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

CHARTIER, Roger, Espacio público, crítica y desacralización en el si-
glo XVIII. Los orígenes culturales de la Revolución francesa, Barcelona, 
Ed. Gedisa, 1995.

CHÁVEZ SÁNCHEZ, Eduardo, Historia del Seminario Conciliar de México, 
México, Porrúa, 1996.

_____, La Iglesia de México, entre dictaduras, revoluciones y persecuciones, 
México, Porrúa, 1998.

CHOWNING, Margaret, “Convent Reform, Catholic Reform, and Bour-
bon Reform in Eighteenth-Century New Spain: The View from 
the Nunnery”, en Hispanic American Historical Review, núm. 85 
(1), 2005a, pp. 1-38.

_____, The Troubled History of a Mexican Convent, 1752-1863, Oxford 
University Press, 2005b.

COLLOQUE INTERNATIONAL, Colloque International Liberalisme Chretien 
et Catholicisme Liberal en Espagne, France et Italie dans la Premiere 
Moitie du XIXè Siecle, Francia, Université de Provence, 1987.

COMISIÓN DE ESTUDIOS DE HISTORIA DE LA IGLESIA EN AMÉRICA LATINA, 
Para una historia de la Iglesia en América Latina, Encuentro Lati-
noamericano de CEHILA Quito 1973, Barcelona, Nova Terra, 1975.

CONGER, Robert D., Porfi rio Diaz and the church hierarchy, 1876-1911, 
Albuquerque, N. M. University of New México, 1985.

CONNAUGHTON, Brian F., “Refl exiones metodológicas para exclaustrar los 
estudios de la Iglesia en América Latina (siglo XIX)”, en Iztapalapa, 
México, núm. 26, julio-diciembre, 1992.

_____, Ideología y sociedad en Guadalajara (1788-1853), México, 
CNCA, 1992.

_____, Dimensiones de la identidad patriótica Religión, política y regiones 
en México. Siglo XIX, México, UAM, Porrúa, 2001.

_____, “Soberanía y religiosidad: la disputa por la grey en el movimiento 
de la Reforma”, en Alicia TECUANHUEY (coord.), Clérigos, políticos y 
política. Las relaciones Iglesia y Estado en Puebla, siglos XIX-XX, México, 
BUAP, 2002, pp. 101-121.

_____, “Clérigos federalistas: ¿fenómeno de afi nidad ideológica en la 
crisis de dos potestades?”, en Manuel MIÑO [et al.], Raíces del fede-
ralismo mexicano, México, Universidad Autónoma de Zacatecas, 
Secretaría de Educación y Cultura del Gobierno del Estado de 
Zacatecas, 2005, pp. 71-87.



 ARCHIVOS Y BIBLIOGRAFÍA 411

_____, “The Enemy Within: Catholics and Liberalism in Independent 
Mexico, 1821-1860”, en Jaime RODRÍGUEZ, The Divine Charter. 
Constitutionalism an Liberalism in Nineteeth-Century, Lanham, 
Rowman dan Littlefi eld Publishers, 2006, pp. 183-202.

_____, “Una ruptura anunciada: los catolicismos encontrados del go-
bierno liberal y el arzobispo Garza y Ballesteros”, en Jaime OLVEDA 
(coord.), Los obispos de México frente a la reforma liberal, México, El 
Colegio de Jalisco, UAM-X/AUBJO, 2007, pp. 27-55.

_____, “1856-1857: conciencia religiosa y controversia ciudadana. 
La conciencia como poder político en un ‘pueblo eminentemente 
católico’”, en Brian CONNAUGHTON (coord.), Prácticas populares, 
cultura política y poder en México, siglo XIX, UAM-I, Juan Pablos, 2008, 
pp. 395-464.

Constitución de 1857, constituciones de los estados (sin autor registrado), 
México, Partido Revolucionario Institucional, Serie Documentos 6 
(Edición facsimilar, 1884).

CORTÉS GUERRERO, José David, “Las relaciones Estado-Iglesia en Co-
lombia a mediados del siglo XIX”, tesis de doctorado, México, El 
Colegio de México, 2008.

COSÍO VILLEGAS, Daniel, La Constitución de 1857 y sus críticos, México, 
Ed. Clío, 1997.

COTHOYAY, Bertrand M., Las monjas de la sagrada Orden de Predicadores 
en la Isla de Trinidad y Las dominicas de Caracas en Puerto España 
(Trinidad) 1874-1946, Trinidad, Ed. particular, 1948.

COVÒ, Jacqueline, Las ideas de la reforma en México 1855-1861, 
UNAM, 1983.

Crónica de la Congregación de la Hijas de María Inmaculada de Gua-
dalupe (sin autor registrado), Querétaro, Imprenta del Sagrado 
Corazón, 1924.

CROOK, Malcom, “Citizen Bishops: Episcopal elections in the French 
Revolution”, Historical Journal, vol. 43, núm. 2, 2000, pp. 955-976.

CRUZ BARNEY, Óscar, “La codifi cación en México: 1821-1917. Una 
aproximación”, en Alfonso JIMÉNEZ, Óscar CRUZ BARNEY y Emma-
nuel ROA ORTIZ (coords.), México, UNAM, 2004.

_____, “La codifi cación en Michoacán de Ocampo durante el siglo XIX”, 
en Alfonso JIMÉNEZ, Óscar CRUZ BARNEY, y Emmanuel ROA ORTIZ 



412 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

(coords.), Ensayos Histórico Jurídicos en México y Michoacán, México, 
UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, 2006, pp. 139-162.

CUEVAS, Mariano, Historia de la Iglesia en México, t. V, México, 
Editorial Revista Católica, 1928.

DANSETTE, Adrien, Religious History of Modern France, Edimburgo, 
Londres, Herder-Freiburg, 1961.

DE GIUSEPPE, Massimo, Messico, 1900-1930: Stato, Chiesa e popoli indi-
geni, Brescia, Italia, Morcelliana, 2007.

DE LOS REYES, Guillermo, “El impacto de la masonería en los orígenes del 
discurso secular, laico y anticlerical en México”, en Patricia GALEANA 
(coord.), Secularización del Estado y de la sociedad, México, Siglo 
XXI, Senado de la República, XLI Legislatura, 2010, pp. 101-126.

DIRECCIÓN GENERAL DEL REGISTRO NACIONAL DE POBLACIÓN E IDENTI-
FICACIÓN PERSONAL, El registro civil en México antecedentes histórico-
legislativos, aspectos jurídicos y doctrinario, México, Secretaría de 
Gobernación, 1982.

DIRECCIÓN GENERAL DE ESTADÍSTICA, Estadísticas sociales del porfi riato, 
1877-1910, México, Secretaría de Economía, 1956.

DÍAZ-CANEJA CADENABA, María Luisa, Catálogo de documentos-carta de 
la colección Porfi rio Díaz: julio-septiembre 1886, México, Univer-
sidad Iberoamericana, 1985.

DÍAZ LEÓN, Eva, Catálogo de documentos-carta de la colección Porfi rio Díaz: 
agosto-octubre 1888, México, Universidad Iberoamericana, 1987.

DOMÍNGUEZ ORTIZ, Antonio, “Regalismo y relaciones Iglesia-Estado en 
el siglo XVII”, en Ricardo GARCÍA-VILLOSLADA, Historia de la Iglesia 
en España, t. IV, Madrid, Biblioteca de Autores Españoles, 1979.

DORANTES GONZÁLEZ, Alma, “Lectores católicos, secularización y protes-
tantismo en el siglo XIX”, Estudios del hombre, pp. 153-174.

DUBLÁN, Manuel y José María LOZANO, Legislación mexicana o colección 
completa de las disposiciones legislativas expedidas desde la Indepen-
dencia de la República ordenada por los licenciados Manuel Dublán y 
José María Lozano, El Colegio de México, Biblioteca Daniel Cosío 
Villegas, publicación digital, http://biblioweb.dgsca.unam.mx/
dublanylozano/.

_____, Legislación mexicana ó colección completa de las disposiciones le-
gislativas expedidas desde la Independencia de la República ordenada 



 ARCHIVOS Y BIBLIOGRAFÍA 413

por los licenciados Manuel Dublán y José María Lozano, México, s/e, 
1876-1094.

DUFOR, Gérard, “La diffusion du Libéralisme chrétien. France et en 
Espagne dans les années 1820”, en Colloque International..., 1987, 
pp. 267-274.

DUSSEL, Enrique, Historia de la Iglesia en América Latina: coloniaje y 
liberación, 1492-1973, Barcelona, Nova Terra, 1974.

_____, Historia de la iglesia en América Latina, Bogotá, Universidad 
Santo Tomás, Centro de Enseñanza, 1978.

ESPARZA CAMARGO, Manuel, Gillow durante el Porfi riato y la Revolución 
de Oaxaca 1887-1922, Oaxaca, Oax. (s/e), 1985.

EYZAGUIRRE, José Ignacio V., Los intereses católicos de América, ts. I-II, 
París, Librería de Garnier Hermanos, 1859.

FARRISS, Nancy M., La corona y el clero en el México colonial, 1579-1821, 
México, Fondo de Cultura Económica, 1995.

FERRER MUÑOZ, Manuel, “El fi n del orden constitucional en la Nueva 
España. Problemas en la organización de la justicia”, Revista de In-
vestigaciones Jurídicas, núm. 21, México, Escuela Libre de Derecho, 
1997, pp. 127-187.

FINCK, Mary Helena, “La Congregación de las Hermanas de la Caridad 
del Verbo Encarnado de San Antonio, Texas. Breve reseña de su ori-
gen y sus obras”, tesis de doctorado en fi losofía, Washington, D. C., 
Catholic Sisters College, Universidad Católica de América, 1925.

FIX-ZAMUDIO, Héctor, Ensayos sobre el derecho de amparo, México, UNAM, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas, 1993.

_____ y José Ramón COSSÍO DÍAZ, El Poder Judicial en el Ordenamiento 
Mexicano, México, Fondo de Cultura Económica, 1996.

FUENTES, Juan Francisco, “El liberalismo radical ante la unidad religiosa 
(1812-1820)”, en Colloque International..., 1987, pp. 127-141.

FORMENT, Carlos A., “La sociedad civil en el Perú del siglo XIX: democrá-
tica o disciplinaria”, en Hilda SOBATO (coord.), Ciudadanía política 
y formación de las naciones: perspectivas históricas de América Latina, 
México, El Colegio de México, Fondo de Cultura Económica, 1999, 
pp. 202-230.

_____, “Catolicismo cívico, subjetividad democrática y prácticas públicas 
en Latinoamérica decimonónica”, en Guillermo PALACIOS (coord.), 
Ensayos sobre la nueva historia política de América Latina, siglo XIX, 
México, El Colegio de México, 2007, pp. 213-229.



414 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

GALEANA, Patricia, Las relaciones Iglesia-Estado durante el Segundo Imperio, 
México, UNAM, Instituto de Investigaciones Históricas, 1991.

_____ (comp.), Relaciones Estado-Iglesia. Encuentros y desencuentros, 
México, Archivo General de la Nación, Secretaría de Gobernación, 
1999.

GALVÁN, Luz Elena, “Estado de México”, en Katz, Friedrich, Porfi rio Díaz 
frente al descontento popular regional 1891-1893, México, Univer-
sidad Iberoamericana, 1985, pp. 23-58.

GARCÍA-HUIDOBRO, Joaquín, Filosofía y retórica del iusnaturalismo, Méxi-
co, UNAM, 2002.

GARCÍA GUTIÉRREZ, Jesús, Apuntamientos de historia eclesiástica mexicana, 
México, Imprenta Victoria, 1922.

GARCÍA JORDÁN, Pilar, Iglesia y poder en el Perú contemporáneo, 1821-1919, 
Cuzco, Perú, Centro de Estudios regionales Andinos “Bartolomé de 
las Casas”, s/f.

GARCÍA PEÑA, Ana Lidia, El fracaso del amor. Género e individualismo en 
el siglo XIX, México, El Colegio de México, Universidad Autónoma 
del Estado de México, 2006.

GARCÍA UGARTE, Marta Eugenia, Liberalismo e Iglesia católica en México: 
1824-1855, México, Instituto Mexicano de Doctrina Social Cris-
tiana, 1999.

GARCÍA-VILLOSLADA, Ricardo, Historia de la Iglesia en España, Madrid, 
Ed. Católica, 1979.

GAUDIANO, Pedro, “La preparación del Concilio Plenario Latinoameri-
cano según la documentación vaticana”, en Teología, Buenos Aires, 
núm. 72, 1998, pp. 105-132, www.franciscanos.net/teologos/sut/
conclvat.htm.

GIL NOVALES, Alberto, “Iglesia nacional y Constitución, 1820-1823”, 
en Colloque International..., 1987, pp. 109-125.

GILLOW Y ZAVALZA, Gregorio, Reminiscencias del Ilmo. y Rmo. Sr. Dr. D. 
Eulogio Gillow y Zavalza. Obispo de Antequera, Los Ángeles, Ca., El 
Heraldo de México, 1920.

GÓMEZ CIRIZA, Roberto, México ante la diplomacia vaticana, México, 
Fondo de Cultura Económica, 1977.

GONZÁLEZ, María del Refugio, El derecho civil en México 1821-1871. 
Apuntes para su estudio, México, UNAM, Instituto de Investigaciones 
Jurídicas, 1988.



 ARCHIVOS Y BIBLIOGRAFÍA 415

GONZÁLEZ NAVARRO, Moisés, “El Porfi riato”, en Daniel Cosío Villegas, 
Historia Moderna de México, México, Ed. Hermes, 1957.

GONZÁLEZ OROPEZA, Manuel (comp.), Ignacio Luis Vallarta. Archivo 
inédito, México, Suprema Corte de Justicia de la Nación, 4 t., 1993.

_____, La centenaria obra de Ignacio L. Vallarta como gobernador, 
México, Suprema Corte de Justicia de la Nación, 1995.

_____, “El primer juicio de amparo sustanciado en México”, en Anuario 
Mexicano de Historia del Derecho, vol. X, México, UNAM, Instituto 
de Investigaciones Jurídicas, 1998, pp. 157-170.

_____, “Ignacio L. Vallarta. Una aproximación biográfi ca”, en La Supre-
ma Corte de Justicia en el primer periodo del Porfi rismo (1877-1882), 
México, Suprema Corte de Justicia de la Nación, 1990, pp. 907-912.

GONZALBO AIZPURU, Pilar, “Del Tercero al Cuarto Concilio Provincial 
Mexicano, 1585-1771”, en Historia Mexicana, núm. 137, vol. XXXV 
(1), México, El Colegio de México, julio-septiembre, 1985, pp. 5-31.

_____, “La santifi cación del prójimo”, en RAMOS MEDINA, Manuel, 
Congreso Internacional: Camino a la santidad: siglos XVI-XX, México, 
Centro de Estudios de Historia de México, 2003, pp. 15-38.

GOULD, Andrew C., Origins, of liberal Dominance. State, Church, and 
Party in Nineteenth-Century Europe, Ann Arbor, Michigan, The 
University of Michigan Press, 1999.

GRANADOS, Mariano, La cuestión religiosa en España, México, Ediciones 
de las Españas, 1959.

GROSSI, Paolo, El orden jurídico medieval, Madrid, Marcial Pons, 1996.
_____, Derecho, sociedad, Estado: una recuperación para el derecho, México, 

Escuela Libre de Derecho, El Colegio de Michoacán, Universidad 
Michoacana de San Nicolás de Hidalgo, 2004.

GUERRA, François-Xavier, Modernidad e independencias. Ensayos sobre las 
revoluciones hispánicas, México, Fondo de Cultura Económica, 1993.

GUTIÉRREZ CASILLAS, José, Jesuitas en México durante el siglo XIX, México, 
Porrúa, 1972.

HABERMAS, Jürgen, Historia y crítica de la opinión pública. Las transforma-
ciones estructurales de la vida pública, Barcelona, Gustavo Gili, 1994.

HALE, Charles, El liberalismo mexicano en la época de Mora, México, 
Siglo XXI Editores, 1991.

_____, La transformación del liberalismo a fi nes del siglo XIX, México, 
Fondo de Cultura Económica, 2002.

HAMNETT, Brian, Juárez, Nueva York, Longman, 1997.



416 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

HERNÁNDEZ CANO, A. T., De la Hoguera inextinguible. Historia de la Con-
gregación de las Hermanas de los Pobres, Siervas del Sagrado Corazón, 
Zamora, Mich., Ed. particular, 1878.

HERNÁNDEZ CHÁVEZ, Alicia, La tradición republicana del buen gobierno, 
México, Fideicomiso Historia de las Américas, Fondo de Cultura 
Económica, 1993.

_____, “José María del Castillo Velasco: ‘el don de gobierno’” (Estudio 
introductorio), en José María del Castillo Velasco, Ensayo sobre 
el derecho administrativo mexicano, t. I, México, UNAM, Instituto 
de Investigaciones Jurídicas, 1994, pp. VII-XXXIII (Edición fac-
similar, 1874), 1994.

HERNÁNDEZ DÍAZ, Jaime, “Tribunales de justicia y práctica judicial en la 
transición jurídica de Michoacán: 1824-1840”, en Anuario Mexica-
no de Historia del Derecho, vol. XVIII, México, UNAM, Instituto de 
Investigaciones Jurídicas, 2006, pp. 315-330.

HERNÁNDEZ ROMO, Manuel Ángel, “¿Un nuevo código civil?”, Revista 
de Investigaciones Jurídicas, núm. 22, México, Escuela Libre de 
Derecho, 1998, pp. 529-531.

Herrejón Peredo, Carlos, “La revolución francesa en sermones y otros 
testimonios de México”, en Solange ALBERRO, Alicia HERNÁNDEZ 
CHÁVEZ y Elías TRABULSE (coords.), La revolución francesa en México, 
México, El Colegio de México, 1992, pp. 97-110.

HIGUERUELA DEL PINO, Leandro, “El catolicismo liberal de don Anto-
nio Posada, obispo de Murcia”, en Colloque International..., 1987, 
pp. 361-398.

IBARRA, Ana Carolina, “Iglesia y religiosidad: grandes preocupaciones del 
movimiento insurgente”, en Patricia GALEANA (comp.), Relaciones 
Estado-Iglesia. Encuentros y desencuentros, México, Archivo General 
de la Nación, Secretaría de Gobernación, 1999, pp. 25-40.

ICAZA DUFOUR, Francisco de, “La codifi cación civil en México 1821-
1884”, Revista de Investigaciones Jurídicas, núm. 9, México, Escuela 
Libre de Derecho, 1985, pp. 265-278.

IGLESIA CATÓLICA. TRATADOS, El Concordato de Colombia con la Santa 
Sede, Bogotá, Ministerio de Relaciones Exteriores, 1973.

JEDIN, Hubert y K. REPGEN, Q. ALDEA [et al.], Manual de historia de la 
Iglesia, Barcelona, Herder, 1980.

JUÁREZ, Benito, Documentos, discursos y correspondencia, México, Editorial 
Libros de México, 1972.



 ARCHIVOS Y BIBLIOGRAFÍA 417

KATZ, Friedrich (coord.), Porfi rio Díaz frente al descontento popular 
regional 1891-1893, México, Universidad Iberoamericana, 1985.

KNOWLTON, Robert J., Los bienes del clero y la reforma mexicana: 1856-
1910, México, Fondo de Cultura Económica, 1986.

_____, “La Iglesia mexicana y la Reforma: respuestas y resultados”, 
en Historia Mexicana, México, El Colegio de México, núm. 72, 
vol. XVIII (4), abril-junio de 1869, 1992, pp. 516-534.

KREBS WILCKENS, Ricardo, El pensamiento histórico, político y económico 
del Conde de Campomanes, Chile, Universidad de Chile, 1960.

LA PARRA LÓPEZ, Emilio, “El eco de Lamennais en el progresismo es-
pañol: Larra y Joaquín María López”, en Colloque International…, 
1987, pp. 323-342.

LETURIA, Pedro de, Relaciones entre la Santa Sede e Hispanoamérica, Ca-
racas, Sociedad Bolivariana de Venezuela, 1960.

LÓPEZ MENÉNDEZ, Felipe, Compendio de historia eclesiástica de Bolivia, 
La Paz, Bolivia, Progreso, 1965.

LORTZ, Joseph, Historia de la Iglesia en la perspectiva de la historia del 
pensamiento, t. II, Madrid, Ediciones Cristiandad, 1982.

LUNA ARGUDÍN, María, “El congreso de la Unión y las transformaciones 
de los federalismos y liberalismos mexicanos, 1856-1910”, tesis de 
doctorado, México, El Colegio de México, 2001.

MARCOVICH GITLIN, Ana, Catálogo de documentos-carta de la colección 
Porfi rio Díaz: mayo-septiembre 1885, México, Universidad Ibero-
americana, 1982.

MARGADANT S., Guillermo, La Iglesia mexicana y el derecho: introducción 
histórica al derecho canónico, los concordatos, el patronato real de la Igle-
sia y el derecho estatal referente a lo eclesiástico, México, Porrúa, 1984.

MAS GALVÁN, Cayetano, “Un foco de catolicismo liberal: el Seminario 
de San Fulgencio de Murcia durante el Trienio liberal”, en Colloque 
International…, 1987, pp. 143-173.

MARTÍN HERNÁNDEZ, Francisco, Historia de la Iglesia, vol. 3, Madrid, 
Ed. Palabra, 2000.

MARTÍNEZ ZALDÚA, Ramón, Historia de la masonería en Hispanoamérica, 
México, Costa-Amic, 1978.

MATUTE, Álvaro, Evelia TREJO y Brian CONNAUGHTON (coords.), Iglesia 
Estado y sociedad en México. Siglo XIX, México, Porrúa, 1995.



418 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

MACEDO, Pablo, La importancia del código civil de 1870, México, 
Porrúa, 1971.

MAYAGOITIA, Alejandro, “Acerca de la vida y obra de don Manuel Cruza-
do”, en Anuario Mexicano de Historia del Derecho, vol. XVI, México, 
UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, 2004, pp. 45-87.

MEYER, Jean, Historia de los cristianos en América Latina, siglos XIX y XX, 
México, Vuelta, 1989.

MIJANGOS Y GONZÁLEZ, Pablo, “Las vías de lo legítimo: derecho natural y 
Estado católico en la obra de Clemente de Jesús Munguía”, Cuadernos 
del Instituto Antonio de Nebrija, España, núm. 9, 2006, pp. 151-221.

MONTIEL Y DUARTE, Isidoro, Estudio sobre las garantías individuales, 
México, Porrúa (edición facsimilar, 1873), 1998.

MORA, José María Luis, El clero, la educación y la libertad, México, Em-
presas Editoriales, 1949.

_____, Obras completas, Lillian BRISEÑO SENOSIAN, Laura SOLARES 
ROBLES y Laura SUÁREZ DE LA TORRE (selección y notas), México, 
Secretaría de Educación Pública, Instituto Mora, 8 v., 1986.

MORALES, Francisco, “Procesos internos de reforma en las órdenes religio-
sas. Propuestas y obstáculos”, en Manuel RAMOS (comp.), Memoria 
del Primer Coloquio Historia de la Iglesia en el siglo XIX, México, Centro 
de Estudios de Historia de México, Condumex, 1998.

MORALES, María Dolores, “La desamortización y su infl uencia en la es-
tructura de la propiedad. Ciudad de México, 1848-1864”, en Ma. 
del Pilar MARTÍNEZ LÓPEZ-CANO (coord.), Iglesia, Estado y economía, 
UNAM, Instituto Mora, 1995.

MURIÁ, José María, “Iglesia y Estado en Jalisco durante la república 
restaurada y el Porfi riato”, en Secuencia, núm. 10, México, Instituto 
Mora, enero-abril, 1989.

NEUNHEUSER B., “La reforma inspirada en el movimiento litúrgico”, 
Historia de la Liturgia, http://www.mercaba.org /LITURGIA/07_
transformaciones_desarrollos.htm.

NIETO ASENSIO, Ponciano, Historia de la Congregación de la Misión en 
México (1844-1888), Madrid, Editorial de los Padres Paúles, 1920.

O’DOGHERTY, Laura, “El ascenso de una jerarquía eclesial intransigente, 
1890-1914”, en Manuel RAMOS (comp.), Memoria del Primer Colo-
quio Historia de la Iglesia en el siglo XIX, México, Centro de Estudios 
de Historia de México Condumex, 1998, pp. 179-198.



 ARCHIVOS Y BIBLIOGRAFÍA 419

_____, “De urnas y sotanas. El Partido Católico Nacional en Jalisco”, 
tesis de doctorado, México, El Colegio de México, 1999a.

_____, “La política de conciliación en la arquidiócesis de Guadalajara”, 
en Patricia GALEANA (comp.), Relaciones Estado-Iglesia. Encuentros y 
desencuentros, México, Archivo General de la Nación, Secretaría de 
Gobernación, 1999b, pp. 138-152.

OLIMÓN NOLASCO, Manuel, “El proyecto de reforma de la Iglesia en 
México, 1867-1875”, en Álvaro MATUTE, Evelia TREJO y Brian 
CONNAUGHTON (coords.), Iglesia, Estado y sociedad en México. Siglo 
XIX, México, Porrúa, 1995, pp. 267-292.

_____, “Clemente de Jesús Munguía y el incipiente liberalismo de 
Estado en México”, tesis de doctorado, México, Universidad Ibe-
roamericana, 2005.

PANI, Erika, Para mexicanizar el segundo imperio: el imaginario 
político de los imperialistas, México, El Colegio de México, Insti-
tuto Mora, 2001.

PAYNO, Manuel, Memorias de México y el mundo, Obras completas, 
t. VIII, México, Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, 2000.

PICCINALI, Héctor Juan, La Madre Camila de San José Rolón (1842-1913). 
Hacia la santidad por el amor, Argentina, Ed. Braga, 1994.

PIÉLAGOS, Fernando, Dolores Medina, servicio y fi delidad (1860-1925), 
México, Curia General de las Hijas de la Pasión, 2001.

PI-SUÑER, Antonia, “Sebastián Lerdo de Tejada y su política hacia la 
Iglesia católica”, en Patricia GALEANA (coord.), 1999, pp. 127-137.

PLANCARTE Y NAVARRETE, Francisco, Antonio Plancarte y Labastida: 
Abad de Santa María de Guadalupe, México, Imprenta Franco-
Mexicana, 1914.

PRIETO, Guillermo, Periodismo político y social, en Boris Rosen Jélomer 
(comp.), México, Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, 1992.

PUENTE LUTTEROTH, Ma Alicia, “Repercusiones sociales en una polí-
tica de conciliación”, en Hacia una historia mínima de la Iglesia 
en México, México, Instituto Mexicano de Doctrina Social Cris-
tiana, 1993.

_____, “‘No es justo obedecer a los hombres antes que a Dios’. Un 
acercamiento a algunas realidades socio-eclesiales y político-religiosas 
de México en el tiempo del Concilio Vaticano I”, en Álvaro MATU-



420 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

TE, Evelia TREJO y Brian CONNAUGHTON (coords.), Iglesia, Estado y 
sociedad en México. Siglo XIX, México, Porrúa, 1995, pp. 293-323.

PURNELL, Jennie, “‘Con todo el debido respeto’ La resistencia popular 
a la privatización de tierras comunales en el Michoacán del siglo 
XIX”, en Andrew ROTH S. (ed.), Recursos contenciosos: ruralidad y 
reformas liberales en México, Zamora, Mich., El Colegio de Mi-
choacán, 2004, pp. 85-128.

RABASA, Emilio, La constitución y la dictadura: estudio sobre la organización 
política de México, México, Porrúa (1a. ed., 1912), 1990.

RADKAU, Verena, “La Fama y La Vida”: una fábrica y sus obreras, México, 
Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología 
Social, 1984.

_____, Por la debilidad de nuestro ser: mujeres “del pueblo” en la paz 
porfi riana, México, Secretaría de Educación Pública, 1989.

RAMÍREZ, Joaquín, Las relaciones entre México y el Vaticano. Compila-
ción de documentos, México, Secretaría de Relaciones Exterio-
res, 1928.

RAMÍREZ RANCAÑO, Mario, “La ruptura con el Vaticano. José Joa-
quín Pérez y la Iglesia Católica Apostólica Mexicana, 1925-
1931”, en Estudios de Historia Moderna y Contemporánea de Mé-
xico, vol. 24, México, UNAM, Instituto de Investigaciones Histó-
ricas, 2002, pp. 103-142.

RAMOS ESCANDÓN, Carmen, Presencia y transparencia: la mujer en la 
historia de México, México, El Colegio de México, 1987.

RAMOS GÓMEZ-PÉREZ, Luis, “La iglesia y la consolidación del Estado 
mexicano en el siglo XIX”, en Anámnesis, 3, enero-junio, 1992, 
pp. 79-99.

_____, “El emperador, el nuncio y el Vaticano”, en Álvaro MATUTE, Evelia 
TREJO y Brian CONNAUGHTON (coords.), Iglesia, Estado y sociedad en 
México. Siglo XIX, México, Porrúa, 1995, pp. 251-265.

RAWLS, John, El liberalismo político, México, Fondo de Cultura Econó-
mica, 2002.

REYES HEROLES, Jesús, El liberalismo mexicano, México, Fondo de Cultura 
Económica, 1988.

RÍOS, Enrique M. de los, Liberales ilustres mexicanos de la reforma y la 
intervención, México, Hijo del Ahuizote, 1890.



 ARCHIVOS Y BIBLIOGRAFÍA 421

RIVERA REYNALDOS, Lisette, “Desamortización y nacionalización de bienes 
eclesiásticos en Morelia, 1856-1876”, tesis de doctorado, Morelia, 
Mich., UMSNH, 1994.

RUBAT DU MERAC, Marie-Anne, “Revolutiones libérales et societés secretes 
dans ‘La Correspondence’ de Lamennais (1820-1823; 1880-1884)”, 
en Colloque International…, 1987, pp. 276-289.

ROMERO DE SOLÍS, José Miguel, El aguijón de espíritu. Historia contem-
poránea de la Iglesia en México (1892-1992), Zamora, El Colegio 
de Michoacán, 2005.

ROSBERRY, William, “Ley liberal y derecho comunal en el Pátzcuaro 
porfi riano”, en Andrew ROTH S. (ed.), Recursos contenciosos: rura-
lidad y reformas liberales en México, Zamora, Mich., El Colegio de 
Michoacán, 2004, pp. 43-84.

RUIZ GUERRA, Rubén, “Las paradojas de la primera reforma (15 de abril, 
en recuerdo del 147 aniversario de la muerte de Andrés Quintana 
Roo)”, en Patricia GALEANA (comp.), 1999, pp. 57-66.

SÁNCHEZ DÁVILA, Jorge A. (coord.), Libro del cincuentenario del Código 
Civil, México, UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, 1978.

SÁNCHEZ MEDAL, Ramón, Dos códigos civiles y una escuela del derecho, 
México, Fuentes Impresores, 1972.

SANTILLÁN, Gustavo, “La secularización de las creencias. Discusiones 
sobre la tolerancia religiosa en México (1821-1827)”, en Álvaro MA-
TUTE, Evelia TREJO y Brian CONNAUGHTON (coords.), Iglesia, Estado 
y sociedad en México. Siglo XIX, México, Porrúa, 1995, pp. 175-198.

SAVARINO, Roggero Franco, “Religión y sociedad en Yucatán durante el 
porfi riato”, en Historia Mexicana, vol. XLVI, núm. 3, México, 
El Colegio de México, 1996, pp. 617-651.

_____, “Iglesia católica y Estado liberal ¿Una colaboración posible?”, en 
Ricardo FORTE y Guillermo GUAJARDO (coords.), Consenso y coacción. 
Estado e instrumentos de control político y social en México y América 
Latina (siglos XIX y XX), México, El Colegio de México y El Colegio 
Mexiquense, 2000, pp. 89-118.

SERRANO, Sol (ed.), “Defi nición de lo público en un Estado católico. El 
caso chileno. 1810-1855”, Estudios Públicos, Chile, CEP, núm. 76, 
primavera, 1999, pp. 211-232.

_____, “La estrategia conservadora y la consolidación del orden liberal 
en Chile, 1860-1890”, en CARMAGNANI, Marcello (coord.), Cons-



422 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

titucionalismo y orden liberal América Latina, 1850-1920, Torino, 
Ed. Otto, 2000a, pp. 121-154.

_____, Vírgenes viajeras. Diarios de religiosas francesas en su ruta a Chile 
1837-1874, Santiago, Universidad Católica de Chile, 2000b.

_____, “Espacio público y espacio religioso en Chile republicano”, en 
Teología y Vida, Santiago de Chile, Pontifi cia Universidad de Chile, 
vol. XLIV, núms. 02/03, 2003, pp. 346-355.

_____, “El poder de las palabras: la Iglesia y el Estado liberal ante la 
difusión de la escritura en el Chile del siglo XIX”, Santiago de Chile, 
2000, vol. 33 [citado, 30 de julio de 2007], pp. 435-460. Disponible 
en <http://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0717-
71942000003300010&lng=es&nrm=iso>. ISSN 0717-7194.

SINKIN, Richard. N., The Mexican Reform 1855-1876: a study in liberal 
nation-building, Austin, Tex., Institute of Latin American Studies, 
The University of Texas, 1979.

SOBERANES FERNÁNDEZ, José Luis (comp.), Memorias de la Secretaría 
de Justicia. Batiza Rodolfo. Las fuentes del Código Civil de 1928, 
México, Porrúa, 1979.

_____, Evolución de la ley de amparo, México, UNAM, Instituto de Investi-
gaciones Jurídicas, Comisión Nacional de Derechos Humanos, 1994.

SPECKMAN GUERRA, Elisa, “Los conventos de monjas y las leyes de febre-
ro de 18612”, tesis para obtener el grado de licenciada en historia, 
México, UNAM, 1992.

STAPLES, Anne, La iglesia en la primera república federal mexicana, 
1824-1835, México, SEP-setentas, 1976.

_____, “La lucha por los muertos”, en Diálogos, México, vol. 13 [77] 
(sept.-octubre), 1977, pp. 15-20.

_____, “Secularización: Estado e iglesia en tiempos de Gomez Farías”, 
en Estudios de historia moderna y contemporánea, vol. 10, 1986, 
pp. 10-123.

_____, “El matrimonio civil y la epístola de Melchor Ocampo, 1859”, 
en GONZALBO AIZPURU, Pilar (coord.), Familias iberoamericanas. 
Historia, identidad y confl ictos, México, El Colegio de México, 
2001, pp. 217-229.

TACKETT, Timothy, “The West in France in 1789: The Religious Factor 
in the Origins of the Counterrevolution”, en The Journal of Modern 
History, vol. 54, núm. 4, 1982, pp. 715-745.



 ARCHIVOS Y BIBLIOGRAFÍA 423

TAPIA MÉNDEZ, Aureliano, José Antonio Plancarte y Labastida: profeta y 
mártir, México, Jus, 1973.

TECUANHUEY SANDOVAL, Alicia, “Los miembros del clero en el diseño 
de las normas republicanas, Puebla, 1824-1825” en Alicia TECUAN-
HUEY SANDOVAL (coord.), Clérigos, políticos y política. Las relacio-
nes Iglesia y Estado en Puebla, siglos XIX y XX, México, BUAP, 2002, 
pp. 43-67.

_____ y María del Carmen AGUILAR, “Los clérigos en la formación del 
liberalismo. Puebla 1812-1835”, ponencia presentada en el simpo-
sio núm. 27 del XIV Congreso Internacional AHILA, septiembre de 
2005. Referencia electrónica: cial.uji.es/.../OTROSCONGRESOS/
SIMPOSIO27.doc.

TAYLOR, William, “El camino de los curas y de los Borbones hacia la 
modernidad”, en Álvaro MATUTE [et al.], Estado, Iglesia y sociedad en 
México. Siglo XIX, México, Porrúa, 1995, pp. 81-113.

TAPIA SANTAMARÍA, Jesús, Campo religioso y evolución política en el 
Bajío zamorano, Zamora, El Colegio de Michoacán, 1986.

TORO, Alfonso, La Iglesia y el Estado en México, México, Talleres Gráfi cos 
de la Nación, 1927.

TRAFFANO, Daniela, “Indios, curas y nación la sociedad indígena frente a 
un proceso de secularización Oaxaca, siglo XIX”, tesis de doctorado, 
México, El Colegio de México, 2000a.

_____, “‘Y el registro civil no es más que un engaño del gobierno…’ 
sociedad civil y Iglesia frente a un nuevo registro de los dates vitales: 
Oaxaca en la segunda mitad del siglo XIX”, en Marcello CARMAGNANI 
(comp.), 2000b, pp. 201-223.

VALDERRAMA ANDRADE, Carlos, Un capítulo en las relaciones entre el Estado 
y la Iglesia en Colombia, Bogotá, Imprenta Patriótica del Instituto 
Caro y Cuervo, 1986. 

VALVERDE TÉLLEZ, Emeterio, Bibliografía fi losófi ca mexicana, Zamora, 
Mich., El Colegio de Michoacán, 1989.

VARGAS ARIAS, Claudio Antonio, El liberalismo y la consolidación del Estado 
en Costa Rica: el encuentro entre el Estado liberal y la Iglesia católica, 
1880-1895, San José, Costa Rica, Universidad de Costa Rica, 1989.

VAUGHAN, Mary K., “Women, class, and education in Mexico 1880-
1928”, en Latin American Perspectives, vol. 4, núm. 1, invierno y 
primavera, 1977, pp. 135-152.



424 LAS DISYUNTIVAS DEL ESTADO Y LA IGLESIA

VERDUZCO, Gustavo, “Zamora en el Porfi riato: una expresión liberal 
de los conservadores”, en STAPLES, Anne [et al.], El dominio de las 
minorías, república restaurada y Porfi riato, México, El Colegio de 
México, 1989, pp. 55-70.

VIOLA GONZÁLEZ, Ramiro, “La Revolución Francesa de 1789. Una per-
secución religiosa de los tiempos modernos”, en Anthologica Annua, 
núm. 37, 1990, pp. 253-351.

WARNER, Marina, Tú sola entre las mujeres, Madrid, Ed. Taurus, 1991.
WATSON MARRÓN, Gustavo [et al.], Guía del archivo episcopal de Pe-

lagio Antonio de Labastida y Dávalos: 1863-1891, México, Arqui-
diócesis Primada de México, Archivo Histórico del Arzobispado 
de México, 2006.

WRIGHT-RIOS, Edward N., Revolutions in Mexican catholicism: reform 
and revelation in Oaxaca, 1887-1934, Durham, Duke University 
Press, 2009.

ZARCO, Francisco, Historia del Congreso Extraordinario Constituyente de 
1856-1857. Extracto de todas sus sesiones y documentos parlamentarios 
de la época, México, El Colegio de México, 1956.

_____, Periodismo político y social, Boris ROSEN JÉLOMER (comp.), 
México, Centro de Investigación Científica Jorge L. Tamayo, 
13 vols., 1989-1993.

_____, Historia del Congreso Extraordinario Constituyente de 1856-1857. 
Extracto de todas sus sesiones y documentos parlamentarios de la época, 
por Francisco Zarco, México, Cámara de Diputados, LIV Legislatura, 
2 t. (edición facsimilar, 1857), 1990.

_____, Obras completas de Francisco Zarco, México, Centro de Investi-
gación Científi ca Jorge L. Tamayo, 1993.

ZUGASTI, Juan Antonio, La Madre Soledad Torres Acosta y el Instituto 
de las Siervas de María. Estudio Histórico, Madrid, Imprenta de 
la Rev. y Arch., Bibl., y Museo, 1916.




	portada
	disyuntivas_00
	disyuntivas_01
	disyuntivas_02
	disyuntivas_03
	disyuntivas_04
	disyuntivas_05
	disyuntivas_06
	disyuntivas_07
	portada

