® EL COLEGIO
¥l DE MEXICO

El Colegio de México

Centro de Estudios Lingiiisticos y Literarios
Doctorado en Literatura Hispanica

Promocion 2020-2024

Los mitos clasicos subvertidos de Electra, Antigona e Ifigenia

en los relatos de Esther Seligson

Tesis que para obtener el grado de doctor en Literatura Hispanica

presenta

Alejandro Vergil Salgado

Director de tesis:

Dr. Rafael Olea Franco

Comité tutorial:
Dra. Cecilia Salmeron Tellechea
Dra. Karla Marrufo Huchim

Dr. Sergio Ugalde Quintana

Ciudad de México, 2025






Si el punto de partida es el Mito en tanto origen de toda busqueda
y encuentro, entonces tiempo y espacio se despliegan en espiral
[...] Pero es el sentimiento de resonancias lejanas que devienen
intima cercania, la imagen sonora de un manto acuoso atemporal,
el pasadizo secreto que conecta el interminable pretérito con el
interminable presente y que la Palabra encarna para reinventar

nuestra memoria una y otra vez.

Esther Seligson, Toda la luz






AGRADECIMIENTOS

A mis padres, Javier Vergil y Esperanza Salgado, por su apoyo incondicional y alentarme a
perseguir mis suefos.

A Haydée Pineda, quien ha sido testigo de los momentos mas felices y emocionantes
durante mi estancia en el programa de doctorado, pero también de los mas dificiles. Su
acompafiamiento y &nimo hicieron que los momentos mas solitarios de escritura fueran mas
llevaderos.

A mis hermanas, Mariana y Paulina Vergil, complices y confidentes de mis aventuras.

Al Dr. Rafael Olea Franco, por su invaluable acompafiamiento en esta investigacion,
por sus observaciones tan puntuales y, sobre todo, por su generosidad y consejo.

Al comité tutorial, Dra. Cecilia Salmeron, Dra. Karla Marrufo y Dr. Sergio Ugalde,
por su tiempo y lectura detallada de este trabajo. Sus comentarios y sugerencias durante los
Seminarios de Investigacidon enriquecieron y fortalecieron esta tesis.

A la Dra. Paola Encarnacion y a Sergio Javier Luis, quienes estuvieron muy presentes
en las primeras etapas de la investigacion. Con ellos aprendi la disciplina y el compromiso
que uno debe tener consigo mismo para ponerse a escribir, pero también descubri que es
posible construir espacios académicos donde el trabajo intelectual se comparte y no se vive
en soledad.

A la Dra. Martha Lilia Tenorio, por su orientacion en ciertos pasajes de “Antigona”.
El seminario extracurricular que tuvimos sobre Séfocles, donde leimos a detalle Filoctetes y
Antigona, fue muy iluminador.

A los demaés profesores del Centro de Estudios Lingiiisticos y Literarios del Colegio

de México, quienes contribuyeron de manera significativa a mi crecimiento académico.



Finalmente, el presente trabajo de investigacion fue posible gracias a las becas
otorgadas por el CONACYT (ahora SECIHTI) y El Colegio de México. Agradezco al Centro de
Estudios Lingiiisticos y Literarios que, bajo la coordinacion de la Dra. Karla Xiomara Luna
Mariscal y, posteriormente, de la Dra. Luz América Viveros, junto con la Junta de Profesores,
me brind6 dos apoyos fundamentales: una beca de movilidad para participar en el XXIX
Coloquio Internacional de Literatura Mexicana e Hispanoamericana, en la Universidad de
Sonora; y otra de extension. En particular, valoro la postulacion para formar parte del
intercambio académico con Harvard University. Esta oportunidad me dio acceso a materiales
hemerograficos de Esther Seligson que no habia localizado en otras bibliotecas, ademas de
ofrecerme un entorno propicio para completar el borrador de esta tesis. Me siento
profundamente agradecido por la experiencia en el extranjero, que me permitid
desempenarme como profesor de espaiol en una universidad de gran prestigio y, al mismo

tiempo, concluir mi investigacion.



INDICE

| I 631540 16 1 [o1e3 1o ) s DUUUUUUUUUUU OO 9

1.1 Esther Seligson en contexto: apuntes sobre la persistencia de los mitos griegos en la

literatura mexicana del SIZIO XX .....iiiiiiieiiieeieeeiie e 18
1.2 La nocion del mito segiin Esther Seligson.........ccccvveeiiieiiiiiniiieiiieciee e 25
1.3 Los mitos subvertidos y la mitocritica como metodologia..........ccceevveeerveeerveeennnenns 34

2. Los limites del andlisis intertextual: intertextualidad, transtextualidad y adaptacion...... 40
2.1 El problema de las aproximaciones interteXtuales..........cocveerveeerieeenieennieesree e 40
2.2 Las ventajas de identificar distintos tipos de relaciones transtextuales...................... 51
2.3 Transformacion ¥ adaptacion.........cccceccueeeeiieeniiieeniieeriieeeeeeerieeeeeeereeeaneesneeeeneees 65
3. Maés alla de la venganza: “Electra’..........cccvviiieiiiieeiiie ettt 74
3.1 El mito de Electra en la literatura hispanica del siglo XX ......ccccceevevriiieiriieeinieeniieens 74
3.2 El devenir historico de los paratextos de “Electra’ .........ccccoecveeviieenieeiiiee e 85
3.3 Los mitemas transformados y adaptados en “Electra’ ..........ccccoevvveevieeinieeecveennen. 100
3.3.1 Los barcos inmoviles y el sacrificio de Ifigenia............c.cceeveeeviieiiiieiiieeeiens 101
3.3.2 EI 1170 d@ OTESES ....eeeueieiiiieiieeiieie ettt ettt st ettt 106
3.3.3 El asesinato de AZamENON ........c.ccecvueeeeiieeniieeeiieenreeeereeesreeesereessreeseneesnaeeeens 113
3.3.4 El encuentro con CHEEMNESIIA ........oovueeriiiiiiiiieiienie ettt 118

3.4 La subversion del mito de Electra...........ccceiiiiieiiniienieniieeeeeeeeee e 125
4. La exacerbacion del 0dio: “AntiZONa’ .........cccecverieerienieeniieeieeriee e eee e eneeeeveesee e 131
4.1 Aproximacion al mito de Antigona en la literatura hispanica del siglo XX.............. 131
4.2 El epigrafe de Sofocles: el inconveniente de haber nacido...........ccceevveecivenieenennen. 146

4.3 Los mitemas transformados y adaptados en “Antigona”...........cccccceevvveecirervenneennen. 158



4.3.1 La epidemia en 1a ciudad..........cccoevuiiiiiiiiiiniieiieie e 160

4.3.2 El entierro del hermano ...........co.eoviiieniiiiiiinieeceeeeeee e 170
4.3.3 El agon entre Antigona ¥ CreON......cccvieiieriieiiienieeiieeie et sieeeveesieesneens 183
4.3.4 El camino hacia la cueva y el suicidio de Antigona............cccceeeeuverveeieennennnan. 195

4.4 La subversion del mito de ANtiZONa ........cccueevveeriieniieeiieeie e esee et seee e 209
5. La fragmentacion de la identidad: Ifigenia en “Voz sin sombra” .........ccccooeevenienennene 213

5.1 Aproximacion al mito de Ifigenia en la literatura hispéanica del siglo XX y principios
AEL SIZLO XXI c.utiiiiieiieeie ettt ettt ettt ettt e et e e taeesteesteeenbeessaeenbaenseesnseesaesnsaans 213

5.2 Del texto dramatico al narrativo y el epigrafe de Maria Zambrano: el anhelo de contar

UNA NISTOTIA PIOPIA 1.evieiieeiieeiieetie ettt ettt ettt et e st e et e sate e bt e eabeeseesateebeeenneenneas 228
5.3 Los mitemas transformados y adaptados en “Voz sin sombra”.............cccccueevuvennnnnns 242
5.3.1 Tfigenia en €l @XIl10....c.ceiiiiiiiiiiieiiee e 245
5.3.2 El engafio de las bodas con AQUILES .........ccueeviieriieniieniienie e 260
5.3.3 E1 Sacrificio €N AULAE. .........c.ovoveveeeeeceeeeeeeeeeeeeeee e, 272
5.3.4 La ausencia de OTESTES .......couerruiriiriieieniienieeie ettt sttt 282

5.4 La subversion del mito de [figenia...........ccoeoveeiiieiiiiiiieiiieieccee e 289
CONCIUSIONES...c ettt ettt sttt et sttt et et e bt et sbe e bt eateestenaeentes 295

BIBIOZIATTA ....eitiiieii et e 302



1. INTRODUCCION

Esther Seligson Berenfeld (1941-2010) fue una narradora, ensayista, critica teatral, poeta,
traductora y docente mexicana, cuya obra literaria comenz6 a ser reconocida en el ambito
nacional durante la década de los setenta. Obtuvo la beca del Centro Mexicano de Escritores
(1969-1970)! y fue galardonada con el Premio Xavier Villaurrutia por su novela Otros son
los suernios (1973), con el Premio Magda Donato por su libro de relatos Luz de dos (1978) y,
postumamente, con el Premio Bellas Artes de Narrativa Colima por Todo aqui es polvo
(2010), de cariz autobiografico. Fue profesora en instituciones educativas y culturales como
el IFAL, la SEP, la Casa del Lago, la UNAM, la Universidad Iberoamericana, el INBA y la
Universidad Hebrea de Jerusalén; impartio6 clases sobre mitologia, religiones, arte de la Edad
Media, literatura contemporanea, historia del teatro y judaismo. Asimismo, tradujo a autores
como Robert Musil, Edmond Jabes, E. M. Cioran, Emmanuel Lévinas, Virginia Woolf,
Marguerite Yourcenar, Katherine Mansfield, entre otros (Quintero 2005: 195-196). En suma,
fue una mujer erudita que dominaba la lengua francesa e inglesa y estaba interesada por la
creacion, transmision y divulgacion literaria; una apasionada de la cultura y del arte.

En cuanto a la produccion literaria de Seligson, hay que sefalar su vastedad, pues
incursiono en distintos géneros: narrativa, poesia y ensayo. Con respecto a sus narraciones,
experimentd con cuentos, novelas, aforismos, minificciones, entre otros. Los limites
narrativos de algunos de sus textos en ocasiones se confunden o diluyen porque se encuentran

a caballo entre el poema en prosa, el relato autobiografico o la novela breve. La autora

! En los afios sesenta, dicho centro beco a las siguientes escritoras: Luisa Josefina Hernandez, Inés
Arredondo, Amparo Davila, Julieta Campos y Maria Luisa Mendoza; durante los setenta, Beatriz Espejo y Aline
Petterson también fueron becarias (Poot 2006: 70).



mexicana “preferia recurrir a la escueta definicion de «relatos» o, mas incluso, «textosy,
sugiriendo ahi (desde la precision de la etimologia) que sus creaciones eran «tejidos» en los
que hacia convivir los hilos y atributos de un cuento, una anécdota, un poema en prosa o un
ensayo personal” (Beltran Félix 2017b: 391). De esta manera, su modo de escritura es
inclasificable; mejor dicho, entrecruza diversos recursos que dificultan su adscripcion a un
género especifico. Dicho caracter hibrido es un rasgo distintivo de modernidad literaria, en
la que las fronteras entre géneros no estan bien definidas.

La reescritura de los mitos clasicos es uno de los fendmenos més recurrentes en la
obra seligsoniana. La escritora mexicana cultivo esta estrategia a lo largo de cuatro décadas:
desde 1970, cuando aparecio la primera version de “Electra” en la Revista de Bellas Artes,
hasta 2009, cuando incluy6 “Voz sin sombra” en Cicatrices, Gltimo libro que edit6 en vida.
Dicho lapso evidencia su constante preocupacion por la materia mitica, porque en aquellos
afios publico fragmentos de relatos o versiones completas de tal indole, en revistas literarias
y suplementos culturales. Luego, los reunio, a veces modificd, y organizé en distintos modos
dentro de sus libros. También se intereso en la traduccion de textos con motivos miticos de
otros escritores, por ejemplo, “Fedra o la desesperanza”, de Marguerite Yourcenar,’ y
“Mediodia de Orfeo”, de Roger Munier.> Asimismo, reflexion6 sobre el mito en varios

ensayos y criticas teatrales.*

2 Marguerite Yourcenar, “Fedra o la desesperanza”, tr. Esther Seligson, Revista de la Universidad de México
(agosto de 1973): 13-14.

3 Roger Munier, “Mediodia de Orfeo”, tr. Esther Seligson, Plural (junio de 1976): 47-50.

4 Por el momento, destaco dos resefias teatrales significativas: “Electra, un espiritu subversivo”, Proceso (6
de noviembre de 1976): 67; y “Antigona rechaza «la cochina felicidad», Proceso (15 de enero de 1977): 69.
Los titulos de éstas ya anuncian la postura critica y contestataria de Seligson frente al analisis de los personajes
de Electra y Antigona, de Soéfocles y Jean Anouilh, respectivamente, en las adaptaciones escénicas al ambito
del teatro mexicano. En los capitulos dedicados a cada una de estas figuras miticas profundizo en la importancia
de dichos textos.

10



En consecuencia, esta investigacion responde, por un lado, a la necesidad de ahondar
en la relevancia de Seligson dentro de las letras mexicanas y en el didlogo que ella sostuvo
con aquellos autores que la antecedieron; por el otro, contribuye a los estudios mitocriticos
en México. Mas adelante en esta introduccion, describo el interés que diversos escritores
mexicanos han mostrado por los mitos griegos, con el fin de enfatizar una tendencia
compartida en la que se inscribe la narrativa seligsoniana. Ademas, presento la nocidon que
Seligson tiene con respecto al mito y, luego, recurro a la clasificacion sugerida por Carlos
Garcia Gual sobre las modalidades mediante las cuales la literatura moderna y
contemporanea reutiliza la materia mitica, para puntualizar lo que entiendo por mitos
subvertidos. Finalmente, explico la aproximacion mitocritica empleada como método de
trabajo, a partir de la propuesta desarrollada por Gilbert Durand, en De la mitocritica al
mitoanalisis: figuras miticas y aspectos de la obra (1993). Esta herramienta interpretativa es
util para analizar objetos culturales, en este caso, textos literarios, porque coadyuva a
constatar las transformaciones que las narraciones miticas han suftrido.

Ahora bien, el didlogo que Seligson establece con una variedad de autores ocurre
gracias a la diversidad transtextual presente en su narrativa, por lo que es imprescindible
detenerse con atenciéon en dicho aspecto. Segin Gérard Genette, la transtextualidad
comprende “todo lo que pone al texto en relacion, manifiesta o secreta con otros textos”
(1989: 9-10). En el segundo capitulo, “Los limites del andlisis intertextual: intertextualidad,
transtextualidad y adaptacion”, expongo los alcances de este enfoque teodrico y realizo
deslindes terminologicos, contrastando algunas perspectivas contenidas en Infertextualité.
Francia en el origen de un término y el desarrollo de un concepto (1997), que articulan

ciertas coordenadas conceptuales, para orientar el analisis del corpus seleccionado. Ademas,

11



comento las ventajas y limitaciones de este tipo de acercamiento, y complemento el marco
teorico con algunas ideas expuestas en 4 theory of adaptation (2006), de Linda Hutcheon.
Debido al desafio que implica advertir la complejidad de relaciones transtextuales en
la produccion literaria de Seligson, esta investigacion se delimita al estudio de tres textos:
“Electra” (1978), “Antigona” (1988) y “Voz sin sombra” (2009).> Conviene sefialar que este
ultimo trata sobre Ifigenia, mientras que el referente mitico en los dos primeros se deduce
por los titulos. Con ayuda de las herramientas tedrico-conceptuales mencionadas, demuestro
algunos vinculos significativos que se establecen, en distintos niveles —mediante sus
paratextos, hipotextos, intertextos y metatextos, segun la tipologia genettiana—, con otras
obras literarias y filosoficas, a veces de manera directa, y otras, velada. Me interesa
especialmente como Seligson adapta y transforma los registros miticos que, empleados como
hipotextos, derivan en la conformacién de nuevos hipertextos.® La seleccion del corpus
obedece a los siguientes criterios: 1) la protagonista es una joven princesa, hija de reyes (de
Agamenon o Edipo, segin el caso); 2) son prosas en forma de relato breve;’ y 3) en ellos

puede detectarse un hipotexto clasico dramatico como trasfondo.® La riqueza transtextual de

5> Anoto la fecha en la que estos textos fueron publicados por primera vez en formato de libro. “Electra”
aparecio en De suerios, presagios y otras voces; “Antigona”, en Indicios y quimeras; y “Voz sin sombra”, en
Cicatrices. Las citas en esta tesis son tomadas de las ultimas versiones publicadas: Toda la luz (2006), para el
primero, y Cuentos reunidos (2017), para los otros dos.

® La hipertextualidad es uno de los tipos de transtextualidad, segiin la clasificacion de Genette. Ocurre
cuando un texto mantiene una relacion directa con otro anterior, el cual “se injerta de una manera que no es la
del comentario” (1989: 14).

7 Como sefiala Karla Marrufo, “el quehacer literario” de Seligson “fue libertad creadora de romper esquemas
genéricos para dejar al lenguaje expandirse en todas sus posibilidades” (2014: 10). Su literatura hibrida resiste
una categorizacion precisa. Seligson rechazaba las etiquetas; por ejemplo, en una entrevista realizada por
Alejandro Toledo, ella declara: “me molesta mucho que definan a mis textos como prosa poética o como lirica.
Por eso a mi escritura la llamo «textosy, ni relatos ni cuentos” (cit. en Toledo 2017: 180). Sin embargo, también
se contradice cuando describe su libro Cicatrices como “una antologia de los relatos que he escrito desde 2000
hasta ahora” (180). Si bien estos escritos no se ajustan a la concepcion tradicional del cuento, tampoco puede
ignorarse la presencia de un lenguaje altamente poético que los aproxima al poema en prosa. Por razones
practicas, entonces, me refiero a ellos como relatos breves, entendidos como prosas de corta extension en los
que es perceptible una narracion.

8 Por tanto, se excluyen otras obras, como la novela corta titulada Sed de mar, asi como “Penélope”,
“Tiresias”, “Orfeo y Euridice”, “Euridice” y “Euridice vuelve”. El analisis de estos textos queda reservado para

12



su obra no se reduce a un cumulo de fuentes, sino que permite rastrear las lecturas que
influyeron en su proceso creativo; muestra el didlogo intimo con los autores que ella mas
admiraba.

Entonces, la pregunta principal que guia el desarrollo de la presente investigacion es
la siguiente: ;cémo Esther Seligson subvierte los mitos cldsicos de Electra, Antigona e
Ifigenia, para configurar adaptaciones con variaciones significativas que manifiestan la labor
de transformacion de los elementos constitutivos del mito (mitemas)? Propongo que la
escritora mexicana desestabiliza estos relatos miticos cuando modifica algunos de sus
componentes esenciales, prescinde de otros, instaura nuevas combinatorias y, sobre todo,
cuando destaca la voz y la perspectiva de los personajes femeninos. Con dichas apropiaciones
y reinterpretaciones, ofrece versiones subvertidas y actualizadas de sus historias con
novedosos sentidos, creando prosas meticulosas que tienden hacia lo poético. Asi, Seligson
se distancia de la tradicion clasica cuando plantea lecturas ideoldgicas alternativas de cada
mito, las cuales responden a sus inquietudes estéticas.

Con esto en mente, el objetivo general es demostrar la existencia de una tradicion
solida en el manejo de la materia mitica dentro de la prosa breve mexicana del siglo XX, en
la que Esther Seligson figura como una de sus méaximas exponentes. Para ello, los objetivos
particulares son los siguientes: 1) evidenciar la especificidad de “Electra”, “Antigona” y
“Voz sin sombra”, constatando la transformacion de algunos mitemas y el manejo del
lenguaje poético; 2) analizar estos relatos desde una enfoque transtextual que atienda los
distintos niveles de relaciones con otros textos; 3) establecer sus puntos de contacto o de

contraste con las versiones seleccionadas de los mitos, mediante la deteccion de los referentes

futuras investigaciones, que me permitiran ampliar y completar la compleja relacion de Seligson con los mitos
griegos.

13



aludidos o citados y los registros miticos empleados como hipotextos; 4) en la medida de lo
posible, reconstruir el horizonte critico y lector de la autora, con respecto a los escritores que
influyeron en su produccion literaria; y, finalmente, 5) argumentar la importancia de Seligson
dentro de las letras mexicanas, al trazar una probable ruta de como los mitos clasicos se
adaptaron en México, especialmente en la narrativa breve del siglo XX e inicios del XXI.

Por lo tanto, los capitulos centrales estan dedicados al analisis de cada relato breve:
“Mas alla de la venganza: «Electra»”, “La exacerbacion del odio: «Antigona»” y “La
fragmentacion de la identidad: Ifigenia en «Voz sin sombra»”. A su vez, éstos se organizan
en cuatro subapartados. En primer lugar, realizo una aproximacion al mito correspondiente
dentro de la literatura hispanica del siglo XX, con el proposito de identificar a los autores que
lo han adaptado y destacar algunas de las obras mas representativas. Desde luego, los
recorridos no son exhaustivos, sino que buscan presentar marcos generales sobre la presencia
de dichas narraciones miticas en la tradicion literaria. Enseguida, reconstruyo la historia
textual de los relatos y examino sus elementos paratextuales, con especial énfasis en los
epigrafes. En tercer lugar, analizo cuatro mitemas esenciales en la estructura del mito, lo que
facilita establecer comparaciones con otras versiones y observar sus transformaciones; aqui
también destaco distintos vinculos transtextuales que enriquecen el didlogo e inciden en la
posible interpretacion de los textos seligsonianos. Por ultimo, reflexiono sobre el modo en
que se manifiesta la subversion en cada caso y adelanto algunas conclusiones respecto al
caracter particular de las adaptaciones.

Como ha sefialado Karla Marrufo en su tesis doctoral, La reescritura del mito en la
narrativa de Esther Seligson, los textos en prosa de Seligson son los mas atendidos por la
critica desde enfoques feministas, adscripciones a una tradicion literaria judia o problemas

de género literario (2014: 20). Desde su perspectiva, “‘el acercamiento critico a su obra, en su

14



mayoria, se encuentra enfocado a explorar s6lo algunas facetas que, a veces, han reducido
sus posibilidades de lectura a aspectos mas bien circunstanciales (como el ser mujer o de
ascendencia judia)” (19-20). Seligson rechazaba que fuera adscrita a una sola tradicién o que
la incluyeran unicamente en antologias de escritura judeo-mexicana o feminista:
Eso es una estupidez, quien lo dice no entiende absolutamente nada, es como decir
literatura gay, literatura feminista, no creo para nada en esos estancos. Evidentemente
no puedo negar que mi cultura es judia, pero lee Sed de mar, quitale Esther Seligson,
y a ver qué chingado judaismo hay ahi, no hay nada [...] Ahora, evidentemente no
voy a negar que soy judia, me molesta que me pongan en las antologias de escritoras

judias, de antologias de escritoras judeo-mexicanas, en antologias de escritoras, punto
(cit. en Quemain 2011: 3).

En consecuencia, es necesario, por un lado, ampliar el estudio de los relatos que
reelaboran los mitos clésicos, atendiendo la multiplicidad de voces —tanto las narrativas
como las de los autores citados o aludidos—; por el otro, argumentar la insercion de Seligson
dentro de una tradicion existente en la literatura mexicana del siglo XX.

Hasta el momento existen algunos estudios representativos sobre la relacion entre los
mitos clasicos y la literatura seligsoniana. No obstante, Sed de mar es la obra mas examinada
dentro de esta corriente: destacan los trabajos de Aralia Lopez, Carlos von Son, Mary Ann
Stuckert, Mariana Solares, Maria de Lourdes Zebadtia, Carmen Sanchez Martinez y Gloria
Prado —noétese que son investigaciones realizadas principalmente por mujeres—, quienes
centran sus analisis en la reconfiguracién de Penélope, desde posturas sobre la relacion con
el espacio, el uso de la parodia como estrategia narrativa, teorias feministas y del cuerpo, asi
como aproximaciones hermenéuticas. Sin embargo, los demas relatos inspirados en otras
historias miticas han recibido menos atencién. Laura Cazares analiza “Antigona”, para
argumentar como se reconfigura el motivo incestuoso; Ana Luisa Coulon considera los textos

que retoman a Orfeo y Euridice; mas recientemente, Marcelo Urralburu se centra en

15



“Euridice vuelve”, desde una aproximacion mitocritica; por su parte, Jos¢é Maria Espinasa
reflexiona, de manera general, sobre el papel del mito en la literatura de Seligson.’

Marrufo es la tinica académica que ha valorado la variedad de los mitos grecolatinos
en la obra de la escritora mexicana.!® Su tesis doctoral da una amplia y meticulosa vision
sobre este aspecto. Ademads, propone dos tendencias primordiales en los textos de Seligson
donde se reescribe algiin mito clasico: por un lado, aquellos que desmitifican a los héroes
masculinos; por el otro, los que contienen personajes que buscan una reconciliacion con lo
divino (2014: 7-8).

Sin embargo, “Voz sin sombra” atin no ha sido contemplado por la critica literaria.!!

Entonces, mi tesis doctoral se enfoca en tres relatos breves de Seligson, construidos a partir

° Aralia Lopez Gonzalez, “La otra ética: reinterpretacion femenina de mujeres miticas”, en Sin imdgenes
falsas, sin falsos espejos: narradoras mexicanas en el siglo xx, coord. Aralia Lopez Gonzalez, El Colegio de
México, México, 1995: 465-475. Carlos von Son, Deconstruccion de mitos nacionales y subversion femenina.:
parodia e ironia en la narrativa mexicana contempordanea, tesis doctoral, University of California, 1997. Mary
Ann Stuckert, Versions of Space in Two Mexican Writers: Esther Seligson and Coral Bracho, tesis doctoral,
University of California, 1997. Maria de Lourdes Zebadua Valencia, Voces y personajes en Otros son los suefios
de Esther Seligson, tesis de maestria, UNAM, 1998. Mariana Solares, “Undermining the Space of the Heroe:
Esther Seligson’s Sed de mar”, Letras Femeninas (invierno de 2005): 139-152. Carmen Sanchez Martinez, La
poética del cuerpo y la construccion de la identidad femenina en Sed de mar de Esther Seligson, tesis de
maestria, UNAM, 2014. Gloria Prado, “Las mil y una Penélopes”, en Esther Seligson. Fugacidad y permanencia:
“Soy un reflejo de sol en las aguas...”, eds. Luzelena Gutiérrez de Velasco y Ana Rosa Domenella, UAM,
Meéxico, 2017: 57-69. Laura Cézares, “«Antigonax: la reafirmacion del incesto”, en Esther Seligson, ed. cit.,
45-56. Ana Luisa Coulon, “Sobre el silencio y la voz de Euridice”, en Esther Seligson, ed. cit., 71-84. Marcelo
Urralburu, “Formas de reescritura mitica en «Euridice vuelve», de Esther Seligson”, en Heroinas de la
antigiiedad: reescrituras contemporaneas, eds. Maria Dolores Adsuar Fernandez y Josefa Fernandez
Zambudio, Dykinson, Madrid, 2024: 202-224. José¢ Maria Espinasa, “La literatura y el mito en la literatura de
Esther Seligson”, en Nueve escritoras mexicanas nacidas en el siglo XX, y una revista, coord. Elena Urrutia,
Instituto Nacional de las Mujeres / El Colegio de México, México, 2006: 345-359. El libro editado por Gutiérrez
y Domenella, en el que se incluyen las investigaciones de Prado, Cazares y Coulon, es una obra critica y pionera
en nuestro pais, al ser la primera recopilacion de estudios que atienden la versatilidad de la escritura
seligsoniana; ademas, contiene analisis sobre la ensayistica y poética de Seligson, asi como reflexiones sobre
la importancia de la dramaturgia y de los aspectos autobiograficos en su literatura.

10 Con excepcidn de “Voz sin sombra”, porque es posterior a la publicacion de la antologia narrativa, Toda
la luz (2006), que Marrufo utiliza como fuente principal de su tesis.

' Aunque el titulo de la investigacion de Gilberto Alfonso Ramirez Navarrete, Voz sin sombra. Crénica
biografica sobre Esther Seligson, tesis de licenciatura, UNAM, 2017, alude directamente al relato sobre Ifigenia,
este trabajo —mas bien periodistico— no lo analiza. La aportacion de Ramirez consiste en la elaboracion de
una cronica biografica de la autora, a partir de diversos testimonios, como entrevistas de primera mano con
personas que la conocieron, y declaraciones de Seligson contenidas en su obra ensayistica y autobiografica.
Ramirez ofrece una mirada plural sobre ella e ilumina diversos momentos de su vida. En este sentido, podria
decirse que €l emplea la expresion “Voz sin sombra” como una referencia poética a la figura de Seligson.

16



de la mitologia clasica, que han recibido escasa consideracion. También sopesa su historia
textual, porque, en general, los académicos no se refieren a ella. Cabe aclarar que no realizo
un trabajo ecdotico, pero si evidencio algunos procesos escriturales, para comprender mejor
como se conformaron. A pesar de las valiosas aportaciones de los criticos, ain no se ha
pensado como Seligson se distancia del relato mitico, cuando lo pone en crisis mediante el
caracter estético de su prosa (mas alld de la subversion de la trama), ni se ha ahondado
suficientemente en el didlogo transtextual (ademas de los hipotextos miticos) que Seligson
establece con otros autores.

Es verdad que existen algunos estudios que demuestran algunas relaciones
transtextuales similares. Por ejemplo, el analisis de Coulon es muy sugerente en este aspecto,
cuando vincula la materia orfica empleada por Seligson con la obra de Rainer Maria Rilke,
Cesare Pavese y Francisco de Quevedo. En otro sentido, los articulos de Martha Elena
Munguia y Luz Elena Zamudio son relevantes, al exponer conexiones parecidas; pero su
objeto de estudio principal es Todo aqui es polvo.'> De aqui que la transtextualidad y sus
distintos modos sean los mecanismos contemplados en esta investigacion, al tratarse de un
fenémeno recurrente en la obra seligsoniana.

Considero que Seligson es una escritora aiin poco atendida por la critica mexicana,
pero resulta muy alentador que, en los ultimos afios, se estd perfilando una tendencia

creciente del estudio y apreciacion de su obra literaria.'® Ciertamente, la narrativa de Seligson

12 Martha Elena Munguia Zatarain, “Todo aqui es polvo: el yo como eco de multiples voces”, Signos
Literarios (enero-junio de 2018): 8-25. Luz Elena Zamudio Rodriguez, “Genealogias en Todo aqui es polvo de
Esther Seligson. Lectura a partir de los epigrafes”, Connotas. Revista de critica y teoria literarias (enero de
2013): 239-247.

13 Por ejemplo, los estudios més recientes son: Berenice Romano Hurtado, “Simiente de Esther Seligson,
escritura hibrida de luz y sombra”, Lejana. Revista Critica de Narrativa Breve (noviembre de 2017): 134-150;
Naomi Lindstrom, “La comunicacion profética en La morada en el tiempo de Esther Seligson”, ElAL. Estudios
Interdisciplinarios de Ameérica Latina y el Caribe (junio de 2018): 93-107; Alejandro Adalberto Mejia
Gonzalez, “Confluencia entre cuerpo y espacio: la construccion de Jerusalén en Todo aqui es polvo 'y Escritos

17



es hibrida, un discurrir continuo de distintos elementos —muchas veces eruditos—, de una
sintaxis compleja que requiere de la concentracion del lector. Ademas, ella crea cierto tipo
de prosa que colinda con lo poético, gracias a su trabajo minucioso con el lenguaje; articula
cuidadosamente figuras retoricas que sorprenden al lector y lo cautivan con la produccion de
cadencias particulares e imagenes insolitas en cada texto. Por estas razones, es indispensable
el andlisis detallado de los referentes miticos, para identificar las versiones del mito desde las
cuales Seligson parte; ademas, detectar, dentro de lo posible, los referentes literarios aludidos
o citados dentro de los relatos, para encontrar puntos de contacto y establecer puentes con
otros escritores. De esta manera, el rastreo de las relaciones transtextuales permite la
reflexion sobre su valor estructural y estético, debido a las resignificaciones que propician en
la reescritura de los mitos clasicos. Este acercamiento dilucida la riqueza entretejida en los

relatos de Seligson y esclarece, de algun modo, la fuerza expresiva de su prosa.

1.1 ESTHER SELIGSON EN CONTEXTO: APUNTES SOBRE LA PERSISTENCIA DE LOS MITOS GRIEGOS

EN LA LITERATURA MEXICANA DEL SIGLO XX

No es ninguna novedad que los motivos o personajes miticos son fuente de inspiracion para
la creacidn artistica. La historia literaria demuestra que la tradicion grecolatina permea la
cultura occidental —ya sea en las fabulas mitologicas del Siglo de Oro espafiol o en la
narrativa moderna, como el caso de Ulises, de James Joyce—, trascendiendo épocas,
territorios, lenguas y géneros literarios. La manifestacion de los mitos cldsicos en la narrativa

breve de Seligson ostenta cierta tradicion en la literatura mexicana del siglo XX, que se

a mano de Esther Seligson”, Connotas. Revista de critica y teoria literarias (enero de 2023): 264-283; Dolores
Rangel, “Los exilios de Esther Seligson: blisquedas y encuentros espirituales”, Literatura Mexicana (julio-
diciembre de 2023): 161-188; Berenice Romano Hurtado, “El exilio como frontera: La morada en el tiempo
(1981) de Esther Seligson”, América sin Nombre (enero de 2024): 62-76.

18



caracteriza por subvertirlos y reinterpretarlos. Por tanto, se debe cuestionar y visibilizar las
formas que este tipo de mitos adquiri6 en nuestro pais, asi como trazar su posible ruta en la
produccion literaria. Cabe sefialar que la apropiacion de la materia mitica no se limita a
evidenciar una filiacion a la tradicion grecolatina, sino que implica estrategias de relectura y
reescritura a través de las cuales los escritores hispanoamericanos le conceden continuidad,
al transformar estos relatos desde sensibilidades y contextos distintos.

Con respecto a la historia de la literatura mexicana del siglo XX, como bien sefiala
Rafael Olea, ésta “estuvo signada por el concepto clasificatorio «novela de la Revolucion
Mexicana»” (2012: 479). Tal denominacién excluy6 parcialmente, segin el especialista,
otras expresiones del canon, por ejemplo, las de los Contemporaneos, cuyas
“experimentaciones narrativas [...] tuvieron una recepcion menos efusiva que la cosechada
por su poesia” (482). Una primera revision de la produccion literaria de la primera mitad del
siglo también revela la publicacion de textos que reelaboran mitos grecolatinos, o que aluden
a ellos. Por ahora, basta enunciar algunos titulos: “A Circe” de Julio Torri (Ensayos y poemas
[1917]), “Sysipho era” de Carlos Diaz Dufoo (Epigramas [1927]), “Anti-Orfeo” de Gilberto
Owen (Linea. Poemas con un retrato del autor [1930]), “Nacimiento de Venus” de Jaime
Torres Bodet (Nacimiento de Venus [1941]); sin dejar de lado obras de mayor aliento y de
otros géneros: Prometeo vencedor. Tragedia moderna en un prologo y tres actos (1920) y

Ulises criollo. La vida del autor escrita por él mismo (1935) de José Vasconcelos,'* Ifigenia

14 Primera parte de la célebre serie autobiografica de Vasconcelos. En su “Advertencia”, el autor subraya su
intencién de que se lea como una analogia entre la epopeya de Homero y las circunstancias del contexto
mexicano: “El nombre que se ha dado a la obra entera, se explica por su contenido. Un destino cometa, que de
pronto, refulge, luego se apaga en largos trechos de sombra, y el ambiente turbio del México actual, justifican
la analogia con la clasica Odisea” (Vasconcelos 2000: 4). Es evidente que Vasconcelos pretende usar el héroe
griego como modelo, aun antes de la publicacion del primer tomo, pues, “el Ulises criollo iba a llamarse, en un
principio, Odiseo en Aztlan” (Carballo 1996: 453).

19



cruel. Poema dramdatico, con un comentario en prosa (1924) de Alfonso Reyes y Proserpina
rescatada (1931) del mismo Torres Bodet.

Los titulos enlistados perfilan cierta predileccion por la recuperacion de personajes
de la tradicion clésica. Puede pensarse que son casos aislados; no obstante, tal tendencia
cobré mayor fuerza durante la segunda mitad del siglo. A decir verdad, una busqueda somera
trasluce el aumento de la publicacién de obras literarias que tienen motivos y personajes
miticos como trasfondo; vertiente quizas fortalecida en la narrativa breve con la aparicion de
La sangre de Medusa (1958), de José Emilio Pacheco.!’ También son representativos “Antes
de la guerra de Troya” de Elena Garro (La semana de colores [1964]), “Estio” de Inés
Arredondo (La seial [1964]),'® “Naxos” de Elsa Cross (Naxos [1966]),!7 “Invencién de
Ulises acudatico” de Xorge del Campo (Hospital de suerios [1969]), y “La tela de Penélope, o
quién engafa a quién”, “Pigmalion” y “La sirena inconforme” de Augusto Monterroso (La
oveja negra y demas fabulas [1969]). En poesia, hay que resaltar “Lamentacioén de Dido”, de
Rosario Castellanos (Poemas 1953-1955 [1957]) y Perséfone (1967) de Homero Aridjis. En

cuanto al teatro, vale la pena mencionar el mono6logo dramatico de Luisa Josefina Hernandez,

15 Segtin Edith Negrin, bajo la ediciéon de Juan José Arreola, en su coleccion Cuadernos del Unicornio,
Pacheco incluy6 dos relatos: “La noche del inmortal” y “La sangre de Medusa”, los cuales se volvieron a
publicar por la editorial Latitudes, en 1978 (1991: 158). Si bien el primero no detenta una historia mitica,
aparecen los personajes de Alejandro Magno y Erostrato, a quien se le adjudica haber incendiado el templo de
Artemisa. Fue hasta 1990 cuando Pacheco agregd otros cuentos y microrrelatos, en La sangre de Medusa y
otros cuentos marginales (Era); entre ellos, “Odiseo” y “La metamorfosis”, de apenas unas cuantas lineas. Este
ultimo tiene como base mitica la historia de Pigmalion y Galatea.

16 La critica ha sefialado paralelos entre la relacion incestuosa que ocurre en “Estio” con el mito de Fedra.
Cfr. Sebastiao Guilherme, “Inés Arredondo: Fedra sefiala un camino”, Revista de la Universidad de México
(marzo de 1998): 46-48.

7 En “Naxos”, Ariadna se lamenta de la partida de Teseo, aunque el nombre de la protagonista no se
menciona.

20



La hija del rey (1959);'® Medusa (1960) y “Teseo” (1962) de Emilio Carballido;" Yocasta,
o casi. Pieza en tres actos (1961) y Ha vuelto Ulises (1962) de Salvador Novo; y La joven
Antigona se va a la guerra. Desvario dramatico (1969) del chihuahuense José Fuentes Mares.

Como mencioné, Seligson publica “Electra” en 1970. Para entonces, parece que el
interés por la materia mitica ya bullia en el panorama literario, porque la autora mexicana
comparte con sus contemporaneos la fascinacion de reelaborarla, de buscar modos de trabajar
con el lenguaje para dar voz a los personajes miticos, desde nuevas perspectivas. Tal vez se
vio influenciada directamente por el relato “Yocasta confiesa”, de Angelina Mufiiz-
Huberman,” y el poema “Ulises regresa”, de José Carlos Becerra;*! ambos textos editados
en la revista Cuadernos del Viento, en la que Seligson fungié como administradora, desde
enero de 1965 hasta marzo de 1967, bajo la direcciéon de Huberto Batis. Tanto Mufiiz-
Huberman como Becerra retoman un personaje iconico de la mitologia clasica y utilizan la
primera persona para construir monologos interiores o dramaticos, aspecto en el que

22

coinciden con Seligson.”” Curiosamente, Salvador Novo habia publicado los textos

18 Una primera version aparecio en Luisa Josefina Hernandez, “La hija del rey”, Revista Mexicana de
Cultura, supl. de El Nacional (13 de febrero de 1959): 12 (Toriz 2016: 29). Aunque la protagonista no enuncia
su nombre de forma directa, ciertos indicios permiten identificarla con Electra: ella refiere a un hombre que ha
usurpado el trono y se describe a si misma como “la hija de un rey asesinado” (Hernandez 1997: 11); con ello
se alude a la figura de Agamenon.

19 Emilio Carballido, “Teseo”, La Palabra y el Hombre (octubre-diciembre de 1962): 651-673.

20 Angelina Mufiiz-Huberman, “Yocasta confiesa”, Cuadernos del Viento (julio-agosto de 1965): 888.

21 José Carlos Becerra, “Ulises regresa”, Cuadernos del Viento (julio-agosto de 1967): 1033.

22 Tal como indica Vanessa Palomo, en la tradicién anglosajona, los conceptos de flujo de conciencia
(stream of consciousness) y monologo interior suelen emplearse de manera intercambiable, cuando se analizan
textos narrativos. Siguiendo su distincion, el primero alude al “fenémeno psiquico propiamente dicho”, es decir,
al discurrir del pensamiento; mientras que el segundo consiste en “la formulacion textual de éste, ya sea de una
manera mas desordenada, sin respetar la morfologia y la sintaxis, ya sea de una manera mas coherente y
cohesionada” (2010: 97). Entre los rasgos caracteristicos de este ultimo, destaca su configuraciéon como discurso
en estilo indirecto libre que emula lo que piensa el personaje y se dirige “a un alter ego, como si la persona
estuviera hablando con ella misma” (97). Ahora bien, conviene contrastar estas nociones con la de monaologo
dramatico. En el ambito teatral y en su sentido candnico, es el parlamento que un personaje enuncia “solo en
escena y se dirige a si mismo; como una reflexion interna expresada en voz alta” (Escobar y Rodriguez 2012:
4). Ademas, también puede entenderse como un género poético particular. Segiin Gabriel Linares, se trata de
poemas “en los que el lector, con la ayuda de elementos textuales, construye un personaje (una entidad con
identidad) entre cuyos atributos se encuentra ser el sujeto de la enunciacion del poema” (2011: 114), distinto a

21



dramaticos Yocasta, o casi'y Ha vuelto Ulises apenas unos afios antes; Seligson podria haber
tenido noticia de ellos debido a su aficion por el teatro. Notese el parecido entre los titulos
aqui mencionados, por tanto, quizas no es mera coincidencia que Muifiiz-Huberman y Becerra
hayan recuperado estas figuras.

Enseguida, la década de los setenta vio florecer obras de todo tipo caracterizadas por
su trasfondo mitico. En México se escribieron novelas (Minotauromaquia. Cronica de un
desencuentro [1976] de Tita Valencia y El miedo de perder a Euridice [1979] de Julieta
Campos), poemas (Retorno de Electra [1978] de Enriqueta Ochoa), textos dramaticos
(Casandra. Cuarteto para voces femeninas [1973] de Hugo Hiriart, Hécuba: segun Euripides
[1976] de Luisa Josefina Hernandez y Héctor y Aquiles [1979] de José Ramén Enriquez
[1979]), y hasta el libreto para una opera (Orestes parte [1979] de Jos¢ Ramon Enriquez).
Sin embargo, opino que Seligson encabezd, en mayor medida, la reescritura de los mitos
clasicos en el ambito de la narrativa breve, pues durante estos afios aparecen los primeros
testimonios de “Penélope”,?® “De Orfeo y Euridice”,?* “De Electra”® y “Antigona”.?

Mais adelante, Seligson no abandoné su pasién por los mitos grecolatinos. A

principios de los afios ochenta, se interesa, sobre todo, por la figura de Penélope. A pesar de

que Sed de mar se publica hasta 1987, pueden rastrearse fragmentos previos y dispersos, que

la figura del poeta. Como estudio obras narrativas, opto por emplear el término mondlogo interior, de acuerdo
con las ideas de Palomo. No obstante, es oportuno anticipar que “Voz sin sombra” fue concebido originalmente
como un monologo dramatico para su representacion escénica.

23 Seligson publica una serie de microrrelatos, bajo el nombre “Del eterno retorno”, Diorama de la Cultura,
supl. de Excélsior (21 de septiembre de 1975): 5; entre tales textos, se encuentra “Penélope”.

24 Esther Seligson, “De Orfeo y Euridice”, Plural (febrero de 1976): 33.

25 Cabe aclarar que el texto “De Electra” estd compuesto por dos fragmentos, identificados con niimeros
romanos. El relato al que me he referido de “Electra”, Revista de Bellas Artes (julio-diciembre de 1970): 70-
71, configura la parte I; mientras que “Electra”, Fem. Publicacion Feminista Trimestral (octubre-diciembre de
1977): 33-36, se convierte en la parte 1I. Asi, ambos testimonios se fusionan para incluirse en De suerios,
presagios y otras voces (1978). Diez afios después, en Indicios y quimeras (1988) desaparece la preposicion del
titulo.

26 Esther Seligson, “Antigona”, Fem. Publicacion Feminista Trimestral (enero-octubre de 1979): 21-23.

22



luego son incorporados en la obra mencionada. Sospecho que Seligson, en un inicio, no
concebia la escritura de una novela, sino que aprovecho las versiones de “Del diario de
Penélope. Fragmentos” y “Ulises”, para posteriormente idear un proyecto mas amplio.?’
Luego, aparece “La ceguera” en 1992, y, al afio siguiente, Triptico.”® Entrado el siglo XXI,
la escritora mexicana decide agrupar “Electra”, “Antigona”, “Euridice” y “Tiresias” bajo una

39 en su primera antologia narrativa titulada Toda la luz

misma seccion, Las quimeras,
(2002).3! Para cerrar este volumen, incluye Sed de mar en el iltimo apartado —dejando fuera
a “Orfeo y Euridice” y “Penélope”—.

No obstante, en Toda la luz (2006), Seligson recupera “Orfeo y Euridice” y
“Penélope”.*? El primer texto conserva su titulo, mientras que el del segundo desaparece,

porque la breve obra se incorpora, de nueva cuenta, a un conjunto de microrrelatos; pero esta

vez bajo la denominacién de “Hebras”.>*> Ambos textos se localizan en la seccion titulada

27 Conozco los siguientes testimonios: Esther Seligson, “Del diario de Penélope. Fragmentos”, Sdbado, supl.
de Unomdsuno (21 de febrero de 1981): 13; “Penélope”, Fem (enero-marzo de 1981): 93-96; “Ulises”, Sabado,
supl. de Unomasuno (26 de septiembre de 1981): 14; “Ulises”, Hispamérica (abril de 1982): 73-78; “Del diario
de Penélope (fragmentos)”, Fem. Publicacion Feminista Trimestral (febrero-marzo de 1983): 15-18; y “Sed de
mar”, Blanco Movil (invierno de 1997): 83-85.

28 Esther Seligson, “La ceguera”, Vuelta (agosto de 1992): 20. El relato tiene como protagonista a Tiresias.
Bajo este titulo se publica en Hebras (1996), pero adquiere el nombre de “Tiresias”, a partir de la antologia
Toda la luz (2002).

¥ Triptico retine, en un solo tomo, las siguientes obras: Otros son los sueiios (1973), Didlogos con el cuerpo
(1981) y Sed de mar (1987).

39 Empleo el criterio tipografico en italicas para distinguir las secciones de la antologia, aunque ésta, ademas,
utiliza mayusculas.

31 Seligson prepard dos antologias con el mismo nombre, pero con contenido distinto. La primera fue
publicada por Ediciones Sin Nombre (2002); la segunda, por el Fondo de Cultura Econémica (2006).

32 La antologia editada por el Fondo de Cultura Econdmica esta dividida en dos grandes partes, con sus
respectivas secciones. Los textos incluidos en la segunda corresponden por completo con la preparada en
Ediciones Sin Nombre. Es decir, Seligson conserva la secuencia y agrupamiento de los relatos que aparecen en
2002, con excepcion de “Euridice vuelve”, porque era el Ginico texto inédito (Beltran Félix 2017b: 388).

33 En la nota 23 mencioné un conjunto de microrrelatos, “Del eterno retorno”, al que pertenecio inicialmente
“Penélope”. Algunos de esos mismos textos también se reeditan en “Hebras”, mientras que otros de caracter
aforistico igualmente se agregan.

23



Hebras.>* Ademas, agrega “Euridice vuelve” a Las quimeras.> Finalmente, el ciclo termina
con la escritura de “Voz sin sombra”, ultimo texto de Cicatrices (2009).3® Seguramente, la
autora también lo habria agrupado con aquellos textos de caracter mitico, si hubiera tenido
la oportunidad de conformar una nueva antologia.

En suma, los relatos breves de Seligson que subvierten algun mito tienen una historia
textual compleja. Segiin cada proyecto, adquieren multiples estructuras y significados,
dependiendo de sus diferentes desplazamientos. Ciertamente, el panorama inicial enunciado
aqui ilumina el interés que comparten diversos escritores por los motivos y personajes
mitoldgicos. Seligson refuerza esta idea y asume que forma parte de una tradicion literaria,
cuando declara:

Yo soy hija de Octavio Paz, y esta no es una confesion a posteriori; soy también hija

de Héctor Azar [...] ;Quiénes fueron mis contempordneos? Uno, Alejandro

Jodorowsky: su teatro me deslumbro; otros, José Emilio Pacheco, Alejandro Aura,

Elsa Cross, Federico Campbell... Aunque nuestra escritura pueda hablar de distinta

manera, creo que los intereses son comunes. Lo griego esta en todos nosotros, aunque

cada quien asuma esas presencias a su manera. Como yo escribo, no escriben los
jovenes, pero si toda aquella generacion: estdbamos viviendo los mismos momentos,
los intereses eran similares, lo que nos alimentaba intelectualmente era lo mismo:
estadbamos o con Octavio Paz o con Carlos Fuentes. Yo estaba con Paz, y con Tomas

Segovia, Salvador Elizondo y Juan Garcia Ponce, que fueron mis maestros (cit. en
Toledo 2017: 182. Enfasis personal).

Aunque Seligson participa de esta atmosfera y pasion por la tradicion clésica, también
puede observarse como no se conformd con trabajar un mito aislado o una sola version.
Quizas sea la autora mexicana del siglo XX que, en su proceso de escritura narrativa, mas

tiempo dedico a los mitos.

34 No se debe confundir con el libro homénimo de 1996. Aqui, Hebras refiere al titulo de la segunda seccion
de la antologia (de la primera parte) y “Hebras”, al conjunto de microrrelatos y aforismos que cierran dicha
seccion.

35 Una primera version se encuentra en Esther Seligson, “Euridice vuelve”, Revista de la Universidad de
Meéxico (julio de 2005): 39-43.

36 Existe una version anterior en forma de monélogo dramatico, en Esther Seligson, “Obra en un acto. Voz
sin sombra”, Revista de la Universidad de Mexico (octubre de 2007): 9-12.

24



1.2 LA NOCION DEL MITO SEGUN ESTHER SELIGSON

El quehacer literario de Seligson puede rastrearse a partir de 1964. Con apenas veintitrés
afios, publico sus primeros poemas, relatos y traducciones, cuando era estudiante de literatura
francesa en el IFAL.?” Sus textos iniciales en verso, “Salmo 151 y “Ausencia uno”, fueron
editados juntos en la revista Cuadernos del Viento, dirigida por Huberto Batis.*® En sus
memorias, Lo que Cuadernos del Viento nos dejo, €l menciona: “De Esther Seligson saqué
dos poemas y asi la bauticé en su entrada a la literatura, sumergiéndola literalmente en el rio
Tepotzotlan, adonde resbalamos, en una pista lodosa, a bordo de mi Volvo azul marino”
(Batis 1984: 163). Mas alla del caracter anecdético del accidente automovilistico —el cual
afortunadamente no tuvo consecuencias graves para ninguno de los pasajeros—, cabe resaltar
como Batis se enorgullece de ser quien dio a conocer a Seligson como autora; ademas, en

una suerte de rito iniciatico, literal y simbolico, quien impulsoé su carrera artistica y laboral,

37 Seligson comenz6 traduciendo a Robert Musil: “Grigia”, Revista Mexicana de Literatura (julio-agosto de
1964): 9-31; “La Portuguesa”, Cuadernos del Viento (enero-febrero de 1965): 789-794; y “Tonka”, Cuadernos
del Viento (mayo-junio de 1965): 850-862. Segun Huberto Batis, “La Portuguesa” fue “traducido del francés
por Esther Seligson, de la version de Philippe Jaccottet” (1984: 166), quien era especialista en la obra de Musil.
Lo mas probable es que los otros dos relatos también provengan del libro Trois femmes suivi de Noces (Editions
du Seuil, 1963), porque Seligson lo refiere indirectamente en su primer ensayo publicado, “El acceso al orden
magico. Vida y obra de Robert Musil”, EIl Heraldo Cultural, supl. de El Heraldo de México (7 de agosto de
1966): 2. El valor de estas traducciones radica en que son las primeras realizadas en espafiol: “Tres afios después
se publicaria en Seix Barral el volumen Tres mujeres (1968), con «Grigia» y «Tonka» traducidos por Ingrid
Zeder y «La Portuguesa» por Mario Benedetti. Le voy a las traducciones de Esther” (Batis 1984: 167). De
hecho, Batis se sentia profundamente orgulloso de que “La Portuguesa” y “Tonka” hubieran aparecido
previamente en su revista. Ademas, Seligson tradujo a Malcolm Lowry, “Prefacio a la version francesa de Bajo
el volcan”, Cuadernos del Viento (septiembre-diciembre de 1964): 759-761. En este mismo afio, Seligson se
inicid en la narrativa con los relatos titulados “Entre sauces”, Revista Mexicana de Literatura (septiembre-
octubre de 1964): 29-31; y “La rueda luminosa”, Cuadernos del Viento (septiembre-diciembre de 1964): 751-
752.

38 Esther Seligson, “Salmo 1517y “Ausencia uno”, Cuadernos del Viento (mayo-junio de 1964): 702. Cada
poema ocupa una columna dentro de la misma pagina.

25



cuando le encomendd la administracion de su revista, a partir del nimero 49-50 (enero-
febrero de 1965).%°

Desde “Salmo 1517, se percibe tanto la importancia que tendra el mito para Seligson
como el uso recurrente de mecanismos transtextuales que serd significativo a lo largo de toda
su produccion literaria. En este poema existe un gesto de continuidad con la tradicion hebrea,
ya que en el Antiguo Testamento se retnen 150 salmos que conforman la coleccion lirica
religiosa y canénica de Israel, denominada Salterio,*’ y que son “un medio muy adecuado de
ensalzar a Dios” (Drane 1987: 123). De modo ludico, el titulo indica al lector que considere
este texto no s6lo como un salmo mas de dicho conjunto, sino como aquel que lo cierra. Sin
embargo, no es un canto de clausura,*' pues su contenido remite a un origen cosmogonico:
“En el principio de los Tiempos, hace ya muchos, muchos siglos, / Dios amo a los hombres
y les concedi6 la Palabra: / jLoado sea el Sefior!” (Seligson 1964: 702).%?

La Palabra, con mayusculas, es el tema en torno al cual gira el poema de catorce
estrofas breves. A partir de ella, “el Hombre” —caracterizado como “artifice y demiurgo,
Midas Rey” (702)— crea el mundo, porque “De su boca y de sus manos nacieron los estios:
luz y frutos y / flores, y espigas doradas y pajaros suaves” (702). La voz poética alude al mito
del rey Midas, a quien se le habia concedido el deseo de que cualquier cosa que tocara se

convirtiera en oro (Ovidio 2020: 596-597). Dicha alusiéon sirve para unir semantica y

39 “Agustin Yafiez, flamante ministro de Educacion, y José Luis Martinez, director del INBA, me llamaron
para encomendarme la Revista de Bellas Artes. Esther Seligson acept6 la administracion de Cuadernos del
Viento para auxiliarme” (Batis 1984: 164).

40 “Del griego Psalterion, propiamente nombre del instrumento de cuerda que acompafiaba a los cantos, los
salmos [...] El Salterio se llama Tehil.lim, «<Himnos», en hebreo, pero el nombre no encaja con exactitud mas
que en cierto numero de salmos” (“Introduccion a los Salmos™: 1055).

41 El salmo 150 consiste en una doxologia final para enaltecer a Yahvé.

42 Notese la semejanza con los versiculos iniciales del Génesis y del evangelio de Juan: “En el principio
cred Dios el cielo y la tierra” (Gn. 1:1); “En el principio existia la Palabra / y la Palabra estaba junto a Dios, / y
la Palabra era Dios. / Ella estaba en el principio junto a Dios. / Todo se hizo por ella / y sin ella no se hizo nada.
/ Lo que se hizo en ella era la vida / y la vida era la luz de los hombres” (Jn. 1:1-4).

26



simbdlicamente las “manos” con las “espigas doradas”, y enaltecer el acto creativo; aunque,
como se sabe, ese don resulté una condena para Midas, pues no podia comer ni beber nada.
Casi todo el poema conserva el tono de alabanza, de manera semejante al de algunos salmos
biblicos.

Las Pasiones, la Musica, la Natura, la Luz, conceptos que también aparecen en
mayusculas, nacen de la Palabra. Asi, el poema representa una vision creadora sobre como
se originaron todas las cosas, a través del lenguaje poético. Sin embargo, la décima estrofa
introduce una oracion adversativa; aquello que parecia paradisiaco se invierte:

Mas he aqui que el Hombre se excedi6 en su orgullo, Prometeo

inflamado, y la semilla de la duda entré en su mente; y fue cuerpo

y pensamiento:

iY sus gemidos corrieron como aguas!

Y cay6 el Hombre del Amor de Dios; mas la Palabra le quedo,
cual 4guila, en el seno de su cuerpo (Seligson 1964: 702).

El Hombre se iguala a la figura mitica de Prometeo, quien es descrito por Esquilo, en
Prometeo encadenado, como el titdn que regald a la raza humana el fuego, simbolo de la
modernidad y del progreso, desafiando al soberano Zeus. En consecuencia, fue castigado y
condenado a que un 4guila devorara su higado todos los dias.** Aqui, mediante el simil con
el ave rapaz, la Palabra queda prendada del cuerpo del Hombre, a pesar de que ya no es digno
del amor de Dios. Asimismo, mediante otras referencias al Génesis, se remite a su expulsion

1.44

del paraiso terrenal.” Para Seligson, la Palabra puede ser creadora, pero también “esclava de

43 “Entonces, el perro alado de Zeus, 4guila sanguinaria, con voracidad hara de tu cuerpo un enorme jiron;
y dia tras dia vendra —comensal no invitado— a devorar tu negro higado” (Esquilo 1993: 580). Obsérvese
como el participio “inflamado” sustituye al “encadenado” del titulo de la tragedia griega, lo que provoca otros
significados: el Hombre ocupa el lugar de Prometeo y, a causa de la estrecha relacion con el valor simbolico
del fuego, esta encendido, enardecido, hinchado de su propio orgullo.

4 En la duodécima estrofa, por ejemplo, el Hombre se convierte en “esclavo de su cuerpo, siervo de sus
pensamientos / y reptil en la Natura: / jBuscaras la Verdad con el sudor de tu Palabra!” (Seligson 1964: 702).
Estos versos reelaboran el castigo impuesto a Adan por haber comido del fruto prohibido: “Comeras el pan con
el sudor de tu rostro” (Gn. 3:19).

27



la mente; y Pandora guardo la Esperanza / en el Estio y el Otoio, en las Estrellas y la Musica”
(702). Asi, el oficio de escritura no esta exento de penalidades.

Si bien analizar la obra poética de Seligson no es uno de los objetivos de esta tesis,
era importante detenerme en este poema por dos razones. Por un lado, “Salmo 151" es el
primer texto publicado de la autora en el que se manifiesta explicitamente el uso de alusiones
a personajes miticos, como el rey Midas, Prometeo y Pandora, los cuales se resignifican
simbolicamente y adquieren valor estructural, al igual que el titulo. De esta manera, se
vislumbra el interés de Seligson por hacer converger distintas tradiciones en un texto, en este
caso la biblica y la clésica. Por el otro, porque se percibe el germen de las nociones que la
autora tiene sobre el mito y el lenguaje literario.

De hecho, en una de las primeras reflexiones acerca de su propia escritura, “Técnica
e identidad”, Seligson recurre nuevamente a la figura de Prometeo; esta vez para pensar sobre
la creacion artistica. Subraya el caracter altruista del titdn, quien roba el fuego “no para su
uso y provecho personal, sino para entregarlo a los hombres” (1979b: 272). Tal gesto guarda
similitud con la literatura, en tanto “acto social, acto comunitario, un acto que implica a los
demds hombres, aunque desde luego, se realice y se consume en la soledad, como un
latrocinio, como un asesinato” (272). A partir de esta analogia, Seligson diferencia dos tipos
de personas: la comun, aquélla que no prefiere tomar el fuego, y la artista, que se atreve a
apropiarselo y compartirlo.

Sin embargo, (qué impulsa al artista?, se pregunta Seligson. Su respuesta es el
“Misterio”. Para ella, el escritor es capaz de sostener la constante busqueda de “algo que vaya
mas allad del presente, una vision, [...] de circunstancias mejores y mas propicias para la
realizacion de la condicion humana” (273). Entonces, la exploracioén creativa se orienta

“hacia el encuentro de «otra cosa», de «algo mas»” (273). Coincido con Marrufo en que la

28



escritura de Seligson estd guiada, sobre todo, por el misterio, por la inquietud persistente
frente al ser humano y de todo aquello que lo trasciende (2014: 64).

Aunque Seligson no es la primera autora en establecer una analogia entre Prometeo y
el arte, lo significativo es la insistencia con la que asume esta postura. Cree que el proceso
creador sdlo se concreta mediante el encuentro con el otro. Asi lo expresa:

La obra escrita, la pintura, la escultura, la musica, la danza, se completan, se realizan

cony frente a quien la lee, la mira, la toca, la escucha [...] Para mi, siempre esta detras

el lector ideal, una especie de Alter Ego, aquél que va a entender mejor que yo misma
lo que estoy haciendo, que va incluso a descifrarme y a revelarme el misterio implicito

en la elaboracion de lo que esta leyendo [...], pues soy demasiado exigente, tanto con
lo que hago como con la respuesta que espero (1979b: 274).

Su perspectiva sobre el acto de leer consiste en que éste no termina con la recepcion
pasiva de una obra, sino que se prolonga en el didlogo que suscita. Es una experiencia activa
que implica compromiso. Seligson advierte con ironia: “jay! de aquel que me ha dicho que
lee a Esther Seligson, porque entonces quisiera exprimirle todo lo que pudo o no obtener de
la lectura” (275). El reto de adentrarse en su obra consiste precisamente en eso: ir mas alla
de lo que aparece en la superficie textual, para iniciar nuevos didlogos, con una apertura al
intercambio.

Es curioso, pues, que Seligson se sirva del mito de Prometeo para delinear su
concepcion sobre el arte y la literatura. En cierto modo, encuentra en la materia mitica el
fundamento de su oficio, lo cual podria explicar por qué recurri6 a ella con tanta frecuencia.
Otra clave aparece en su ensayo “Marguerite Yourcenar y la subjetividad domada”, publicado
en 1973.% Al reflexionar sobre las obras de Yourcenar que considera mas importantes —por

ejemplo, Fuegos, Memorias de Adriano y Cuentos orientales—, Seligson destaca como la

45 Esther Seligson, “Marguerite Yourcenar y la subjetividad domada”, Revista de la Universidad de México
(agosto de 1973): 8-11. Cito la version de 4 campo traviesa (2005).

29



autora francesa reconoce “en la reactualizacion de los mitos griegos y las leyendas, las
constantes del mundo interior del hombre de todos los tiempos” (2005a: 61). Esta
observacion bien puede extenderse a la propia escritura seligsoniana, en la que los mitos
operan de manera semejante: le permiten tratar temas y preocupaciones universales, explorar
esas “constantes interiores” desde una perspectiva contemporanea.

Para Seligson, los mitos también constituyen una fuente para “leer y releer la historia
de la evolucion del pensamiento y su plasmacion en el teatro, en la literatura, en la religion”,
pasiones que equipara con su deseo de “estudiar, vagabundear y escribir” (1979b: 275). En
la misma linea, considera clasicas las obras de “Shakespeare, Cervantes y la Biblia, pero
también Rilke, Beckett, Cernuda”, entre otros, porque vuelve “a ellos como la primera vez,
pero con toda la carga de lo vivido, lo que hace que los niveles de apreciacion varien y que
el acercamiento se profundice” (276). Esta practica de relectura y resignificaciéon marca su
forma de adaptar los mitos griegos: su reescritura esta impregnada de profundidad reflexiva
y dominio del lenguaje.

Es preciso hacer una aclaracion: Seligson no nutre su quehacer literario unicamente
de los mitos griegos, sino de un vasto acervo que abarca tanto la tradicion literaria, como la
religiosa y filoséfica. Como sefiala Marrufo, algunos principios de la Cabala, junto con otros
textos sagrados, resultan fundamentales para entender la concepcion que Seligson tiene del
lenguaje: “Por eso, la presencia de lo divino en su obra se entiende en su sentido mas
abarcador, admitiendo el eclecticismo, la diversidad de referencias y citas de un modo
natural” (2014: 59). A su vez, la especialista destaca la confluencia entre la vision escritural
de Seligson y la de autores como Clarice Lispector, Virginia Woolf'y Edmond Jabés, quienes

—desde contextos diversos— comparten una nocién de la escritura como una via de

30



busqueda existencial y de interrogacion constante, donde el lenguaje revela, transforma, pero

también deja algo oculto.*® En general, para Seligson, el acto creador
tiene como origen un impulso gratuito, impersonal, incondicionado, cuya direccion
——circular— es, en ultima instancia, lo humano. Esta interdependencia no es
reciproca, puesto que el mundo, la obra, existen sin el hombre, mientras que éste, en
tanto creador, no puede existir fuera del mundo y sin la obra. De ahi la necesidad del
artista de ir mas allad de si mismo, de salir de la estrechez de su humanidad para
recuperar el extremo del origen que le dio origen y alcanzar la totalidad, esa identidad
que lo haga ser Uno con la creacion. De ahi también esa obsesividad que compele a
algunos creadores a repetir y repetir un tema, una forma, una imagen, como
intentando despojarlos (despojandose a si mismo) de lo que se les ha ido agregando,

hasta tocar el centro, el nucleo de aquello que, no obstante, seguira siendo misterio,
inaccesibilidad (1976a: 12).

Asi, no es descabellado afirmar que los mitos de diversas tradiciones culturales fueron
una de las grandes obsesiones de Seligson. Su produccion literaria lo revela: si bien una parte
significativa de su narrativa est4 influida por la mitologia griega, también se percibe una clara
impronta de la tradicion hebrea, como sucede en La morada en el tiempo, donde la autora
mexicana retoma multiples personajes biblicos.*” Aunque varios estudiosos han demostrado
esta constante tematica en su escritura, Seligson rechazaba ser encasillada como “escritora
judia”, pues se oponia a “las ortodoxias religiosas” (Gonzalez 2017: 35). Su resistencia a
cualquier clasificaciéon obedece, en ultima instancia, a la negativa de asumir una sola
perspectiva que reduzca su obra.

(De donde surge la predileccion de Seligson por la materia mitica? José Maria
Espinasa sugiere que el “movimiento de lo personal a lo mitico le viene [...] de su interés en
el teatro” (2006: 349). En cierto sentido, no se equivoca. En una entrevista realizada a Ludwik

Margules, Seligson explica que el escenario es el espacio idoneo para materializar “«un

46 Cfr. “2.1 El lenguaje creador” (Marrufo 2014: 54-64).

47 En palabras de Dolores Rangel, “La morada en el tiempo es una navegacion por diferentes rutas historicas
del pueblo judio y es simultaneamente una busqueda espiritual de la autora. Sin embargo, es una busqueda que
no logra un encuentro. Esta novela tiene una aproximacion al aspecto del exilio desde un continuo presente que
reinterpreta momentos fundamentales de la Torah” (2023: 163).

31



momento extratemporal de la creacion»”, siguiendo una expresion de Mircea Eliade
(Seligson 2005a: 268).* A partir de esta vision, afirma que “ese escenario es el mito, un
lenguaje comun [...] a todo artista y a todo ser humano. El mito, laberinto de tiempo y suefios
por donde transita el Minotauro tras las huellas de Eros y Thanatos; el mito, memoria
ancestral” (268). En efecto, Seligson concibe los mitos como una fuente de conocimiento que
trasciende el tiempo lineal y permite acceder a la memoria colectiva.

Ademéds, en su ensayo “Escritura y espacio escénico”, insiste en que los mitos
surgieron porque el ser humano tiene la “necesidad de repetirse una Historia, de tejerse un
manto de alegorias y de simbolos donde cobijar la desnudez de una Nostalgia que adquiere
todos los rostros —o Méscaras— con que la conciencia es capaz de vestir a la imagen que se
hace de la Totalidad” (2005a: 193). Asimismo, en “Unir los suefios, juntar los juegos”, donde
reflexiona sobre la obra teatral de Oscar Liera, define al Mito —con maytiscula— como “esa
memoria del tiempo fuera del Tiempo, esa redondez suspendida en el Vacio y con la que
juegan por igual el halito divino y la imaginacion humana” (2005a: 294). De este modo,
reconoce que la materia mitica condensa inagotables sentidos que impulsan la creatividad y
la imaginacion, propiciando todavia interrogantes existenciales.

Sin embargo, estas nociones no se restringen al &mbito teatral. Tal vez la formulacion
mas clara de su vision sobre los mitos se encuentre en el ensayo “Antiguo Testamento, nueva
vision”, donde describe su funcion del siguiente modo:

Los mitos se inscriben en el espacio de la vida social y religiosa de los pueblos

conformando las particularidades culturales de cada uno, pero el denominador comtn

es la busqueda de la relacién entre el Hombre y lo trascendente (lo divino, lo

profundo, lo irracional, lo misterioso) y sus consecuencias y repercusiones en la vida
diaria, y en el sentido de su destino [...] Los mitos, nucleo constitutivo de la Historia,

8 Esta entrevista se publico inicialmente en Esther Seligson, “Laberinto de tiempo y suefios”, Didlogos
(septiembre-octubre de 1984): 51-54.

32



revelan la manera como el ser humano puede, en cualquier momento, ir mas alld de
las contingencias y limitaciones (2005a: 402).

A pesar de que los mitos ya no cumplen una funcion religiosa o sagrada en el sentido
tradicional, porque se han transformado a lo largo de la historia en sus distintas expresiones
artisticas y literarias, Seligson no los despoja de su caracter trascendente ni universal. En su
ensayo, “Gracias por el fuego” —notese de nuevo la referencia a Prometeo—, su postura es
mas precisa con respecto a la vigencia de los mitos:

La inagotable riqueza de los mitos estriba en su eterna actualidad, en ese reguero de

semillas itinerantes que los vientos de las tradiciones orales sagradas hacen germinar,

por aqui y por all4, con una precisa sincronia junguiana en un continuum espacio-
temporal expresado a través de simbolos universales cuyos significados coincidentes

son plausibles de renovacion justo porque el limo fértil donde florecen sus raices es
la psique humana (2005a: 132).

Como indica Marrufo, este ultimo ensayo es primordial para comprender por qué
Seligson se empefia en asimilar los mitos a su obra literaria (2014: 153). A lo largo de su
carrera literaria, la autora mexicana vuelve una y otra vez a ellos, porque reconoce que sus
estructuras narrativas y simbolicas contienen una potencia vigente y misteriosa. Segun ella,
la alquimia, la Cdbala y los mitos “son modelos de interpretacion del mundo que postulan la
unidad fundamental de la materia, que es energia, luz; cosmovisiones que se proyectan
caleidoscopicas sobre la conciencia de los seres humanos para que no olviden su filiacion
divina, su dimension trascendente” (133). Aun cuando revelan cuestiones y problemas de
nuestra condicion humana, es necesario advertir que Seligson no los reproduce: los
reinterpreta, subvierte y actualiza, como demuestro mediante el andlisis de “Electra”,
“Antigona” y “Voz sin sombra”. Para ello, es necesario explicar la metodologia que permite

revelar dichas transformaciones.

4 Este breve ensayo se publicé en Esther Seligson, “Gracias por el fuego”, La Jornada (14 de noviembre
de 1995): 29.

33



1.3 LOS MITOS SUBVERTIDOS Y LA MITOCRITICA COMO METODOLOGIA

Intentar desentrafiar lo que es un mito resulta problematico, porque existen multiples
definiciones que varian segun la disciplina desde la cual se estudie, ya sea la antropologia, la
sociologia, la fenomenologia de la religion, la psicologia o cualquier otra. Como sefala Edith
Marquez, si hay algo que lo caracterice es “su naturaleza cambiante, lo que ha permitido su
analisis desde perspectivas multiples y su relectura en distintas épocas”™ (2022: 12). Por tanto,
el punto de partida debe acotarse, en este caso, desde la critica literaria, en funcién de su
expresion en los relatos breves de Seligson, donde se retoman personajes especificos y
motivos de la mitologia griega.

Hasta este punto, he esbozado la linea del pensamiento que Seligson desarrolla
respecto al mito, entendido en un sentido amplio, incluso abstracto. En primera instancia, su
nocion se aproxima a la funcion antropoldgica y simbdlica que éste desempefiaba en diversas
culturas. Sospecho que su acercamiento estd impregnado de las ideas del rumano Mircea
Eliade,”® quien define al mito como “una historia sagrada; relata un acontecimiento que ha
tenido lugar en el tiempo primordial, el tiempo fabuloso de los «comienzos»” (1968: 18), y
cuya funcion principal es “revelar los modelos ejemplares de todos los ritos y actividades
humanas significativas” (20). Seglin Carlos Garcia Gual, una de las tesis centrales en la obra
de Eliade es que lo divino —entendido como algo trascendente no necesariamente adscrito a
una religion concreta— se manifiesta a través del mito y el rito, con los cuales el ser humano

comprende tanto el mundo que lo rodea como su propia existencia (2015: 220).

50 Mircea Eliade es uno de los autores de cabecera de Seligson. Por ejemplo, en los textos reunidos en A
campo traviesa, Seligson refiere varias de sus obras fundamentales, como Mito y realidad, Lo sagrado y lo
profano e Imagenes y simbolos (2005a: 192), en el ensayo “Escritura y espacio escénico”. También lo cita en
la entrevista a Ludwik Margules (2005a: 268), mencionada en el apartado anterior, asi como en “Rebeldia o
nihilismo: Las fébulas perversas, de Oscar Liera” (2005a: 298).

34



En otras palabras, cuando Seligson elucubra en sus ensayos sobre esta concepcion, lo
hace desde una perspectiva cercana a los “mitos etno-religiosos, ligados a rituales y con un
papel fundamental en las creencias de una sociedad” (Martinez 2013: 482). Por supuesto,
esta no es la funcion que el mito cumple en su narrativa breve. Entonces, conviene subrayar
que no podemos acceder directamente a un mito, digamos primigenio, sino que éste “viene
determinado por la suma y el contraste de esas versiones y variaciones” (Garcia 2011: 17).
En consecuencia, los mitos encarnan en variantes literarias, por lo que, cuando hablamos de
un mito en literatura —por ejemplo, el de Electra, Antigona o Ifigenia—, nos referimos a una
forma abstracta y general, cuya existencia se manifiesta en sus versiones textuales, sin que
ninguna pueda considerarse completa o definitiva.

En el caso de los mitos griegos, si bien su transmision inicial fue oral, desde la
Antigiiedad clasica, “la mayoria [...] fueron contados, y, por tanto, modificados, articulados,
sistematizados por Hesiodo y Homero, por los rapsodas y mitdgrafos” (Eliade 1968: 16). En
este sentido, resulta mas preciso hablar de su transmision literaria. Es decir, otro tipo de
mitos: los “literarios, creados por la individualidad a imitacion de los anteriores, pero que
pasan al imaginario de una comunidad hasta formar parte de su inconsciente colectivo
(Martinez 2013: 482). Asi, se configuran como objetos culturales susceptibles a la
adaptacion, reescritura y actualizacion en épocas distintas. Por consiguiente, coincido con
Garcia Gual, cuando afirma:

los mitos griegos son para nosotros so6lo temas y motivos literarios transmitidos por

una larga tradicion de notorio y secular prestigio. Perduran como relatos heredados y

sin crédito religioso [...] Temas y emblemas de la antigua mitologia clasica perviven

asi, sueltos o trabados en multiples relatos, y se prestan a ser recontados, aludidos,
tratados con ironia y manipulados por la literatura moderna una y otra vez [...] Han
perdido su vinculacion con la religion y la ideologia de la sociedad que los produjo,
subsisten desgajados de todo el contexto ceremonioso y ritual que pudieron tener en

sus origenes y de la funcion social que desempefiaban cuando esa mitologia estaba
vigente en la sociedad griega antigua (2015: 165).

35



Dado que este trabajo se inscribe en el ambito de los estudios literarios, parto de la
premisa de que el mito es, ante todo, un relato. Por lo tanto, asumo dos definiciones que
establecen pardmetros mas claros, con respecto a su caracter narrativo y aspecto literario. La
primera pertenece al filosofo francés Paul Ricceur, quien, en Finitud y culpabilidad, 1o

3

describe como “un simbolo desarrollado en forma de relato” (2004: 183). Gracias a su
dimension simbolica y filiacion en un soporte textual, los mitos literarios pueden ser objeto
de interpretacion. De algiin modo, la segunda complementa la anterior, cuando Garcia
plantea: “todo mito es un relato o narracion, que refiere unos hechos o situaciones en un
pasado remoto. Con esto queda dicho que el mito es mas que un agregado de simbolos; es
una secuencia narrativa” (2011: 12). Esto permite afirmar que la reescritura de los mitos
corresponde a procesos literarios. Por consiguiente, pueden analizarse desde enfoques
textuales, filologicos o de la literatura comparada.

Ahora bien, en Historia minima de la mitologia, Garcia Gual propone cinco modos
en los que la literatura actualmente emplea los mitos para la creacion artistica: aludidos,
novelados, prolongados, ironizados o subvertidos (2015: 173). El primero se caracteriza por
la existencia de alglin eco o referencia puntual —ya sea de un personaje, un episodio o una
situacion— que se detecta mediante la alusion o la cita. En el segundo, predomina la
amplificatio: el mito adquiere un “nuevo ritmo narrativo”, mediante el cual se desarrollan
escenas, se profundiza en el aspecto psicologico de los personajes y se inventan didlogos; “se
narra el mito como si fuera una novela”, cefiido a esquemas bien conocidos (175). El tercero
se diferencia del anterior porque recurre a la invencion: afiade nuevos pasajes, personajes,
situaciones o desenlaces, dando continuidad a la historia mitica. El cuarto “indica como la

modernidad puede recontar el viejo relato con una sorna y un escepticismo extremados”

(176); utiliza diversos recursos, como la ironia, la parodia o el humor, para desmontar

36



estructuras tradicionales. Por ultimo, el quinto puede compartir algunos de estos elementos,
pero se distingue porque insinta “una lectura ideoldgica [...] que contrasta con el relato
antiguo y altera del todo su intencion primitiva” (178). Es decir, ademas de reinterpretarlo,
subvierte los valores de las variaciones anteriores.

Garcia Gual advierte que esta clasificacion no constituye “una distincion cerrada o
exclusiva, ya que una misma reelaboracion del mito tiene variadas intenciones” (173). Asi,
una obra literaria puede presentarse como novela prolongada y, al mismo tiempo, introducir
elementos irdnicos. También es posible que un mito se aluda en géneros distintos al poético,
donde el especialista considera que es mas frecuente encontrarlo. Por su parte, Marrufo indica
que no es raro encontrar el mito ironizado y subvertido “imbricados en un mismo texto”
(2014: 82). He decidido tratar los mitos de Electra, Antigona e Ifigenia como mitos
subvertidos porque, por un lado, esta categoria resulta mas amplia, ya que los otros modos
de reelaboracion pueden converger en ella; por el otro, porque considero que la subversion
es el rasgo predominante en los relatos de Seligson. Me refiero a la forma en que altera las
estructuras tradicionales de los mitos y ofrece interpretaciones singulares que la distancian
de versiones y funciones precedentes.

Entonces, todo texto con trasfondo mitico es una realizacidon singular, propenso a
asimilar y transformar la materia mitica. Por ello, vale preguntarse cuéles fueron las versiones
del mito a las que acudi6 Seligson, cudles elementos esenciales recuperd y cuales decidid
omitir en “Electra”, “Antigona” y “Voz sin sombra”, en funcién de su propuesta estética.
Ademas, es imprescindible recalcar la cuestion lingiiistica de estos relatos: aunque pareciera
obvio, sus personajes hablan en espafiol, lo que de inmediato produce una distancia con
respecto a los mitos tradicionales, al sefialar su cardcter literario como artificio. Ademas, no

se limita a reelaborar una version Unica, sino que entreteje multiples variantes del mismo.

37



Para lograrlo, recurre tanto a los textos clasicos como a adaptaciones posteriores de otros
escritores. En suma, cada relato breve demanda examinar las versiones que Seligson valora
y privilegia, codmo dialoga con ellas y genera contrapuntos.

(Como revelar las variaciones significativas que Seligson realiza con respecto a la
tradicion literaria? ;Qué particularidades tienen las adaptaciones que lleva a cabo en
“Electra”, “Antigona” y “Voz sin sombra? Un camino posible para responder a estas
preguntas es utilizar un enfoque mitocritico como herramienta de interpretacion. Segin las
ideas propuestas por Gilbert Durand (1921-2012), en su libro De la mitocritica al
mitoandlisis, la mitocritica es: “un método de la critica literaria que centra el proceso
comprensivo en el relato mitico inherente a la significacion de todo relato” (1993: 341). Esta
perspectiva posibilita la deteccion de los elementos que Durand denomina mitemas, es decir,
las secuencias o unidades narrativas minimas con las cuales se constituye un discurso mitico
(1993: 36).

Por esta razdn, el andlisis de los textos que conforman el corpus elegido esta centrado
en esclarecer cudles son los componentes miticos que persisten, se omiten o adaptan. Asi, la
metodologia empleada sigue los pasos propuestos por Durand: 1) identificar los motivos o
temas redundantes; 2) examinar las diferentes situaciones combinatorias; 3) establecer las
lecciones del mito o su correlacion con otros en una época o espacio determinado (343). Una
vez realizados, el lector necesita evidenciar las variantes, las semejanzas o diferencias, pero,
sobre todo, las transformaciones entre una version y otra, para, luego, interpretar sus
significados.

Mas alla de que este método de trabajo permita identificar los mitemas significativos
que estructuran los relatos breves de Seligson —lo cual los circunscribiria a una lectura

meramente estructuralista—, también visibiliza el conjunto de imégenes y simbolos que los

38



atraviesan. Si bien es necesario registrar los motivos miticos redundantes y resaltar sus
contrastes mas representativos, resulta igualmente imprescindible interpretar los sentidos que
emergen, a partir de las comparaciones con otras variantes. En sintesis, no s6lo me interesa
qué elementos miticos son reelaborados por Seligson, sino como su proceso de reescritura
genera una red de significaciones: vinculada tanto a versiones previas del mito como a otras
fuentes literarias y discursivas con las que dialoga. De ahi la necesidad de incorporar un
enfoque transtextual que revele dichas relaciones, a fin de observar las resonancias, los
desplazamientos y las tensiones que inciden en la apreciacion critica de los tres textos

narrativos seleccionados.

39



2. LOS LIMITES DEL ANALISIS INTERTEXTUAL: INTERTEXTUALIDAD, TRANSTEXTUALIDAD Y

ADAPTACION

2.1 EL PROBLEMA DE LAS APROXIMACIONES INTERTEXTUALES

Desde que Julia Kristeva acufio el término intertextualité (intertextualidad) en “Bajtin, la
palabra, el didlogo y lanovela”,’! éste se diseminé entre los teéricos literarios, sobre todo del
ambito francés, durante las ultimas décadas del siglo Xx. Prueba de ello es la seleccion de
articulos traducidos por Desiderio Navarro en su antologia, Intertextualite. Francia en el
origen de un término y el desarrollo de un concepto (1997).>2 El conjunto corrobora los
fervientes debates y las profusas reflexiones de diversos autores, quienes intentaron asir,
comprender, identificar, o bien, cuestionar los atributos del concepto. Algunos de ellos se
preocuparon por estudiar los desplazamientos historicos del término, como Marc Angenot y
Hans-George Ruprecht; en tanto, otros propusieron sistematizar las posibles relaciones que
un texto puede tener consigo mismo, como Gérard Genette desarrolla en su ensayo, “La
literatura a la segunda potencia”, en el cual me detengo mas adelante.>

Si bien el término de intertextualidad es moderno, debo subrayar que el fendémeno
existe desde tiempos antiguos, quizés desde que hay literatura. Podria remontarme hasta el

concepto aristotélico de mimesis y dilucidar sobre los varios nombres con los que se ha

intentado identificar este fendmeno, a lo largo de la historia: “imitatio, contaminatio,

5! Publicado por primera vez en Julia Kristeva, “Bakhtine, le mot, le dialogue et le roman”, Critique (abril
de 1967): 438-465.

52 El eritico cubano reunid articulos publicados entre 1967 y 1983, lo que evidencia cerca de quince afios de
reflexion tedrica intensa en las revistas mas importantes de Francia. Aunque el concepto llegd tardiamente al
ambito hispanico e hispanoamericano, hoy en dia siguen vigentes las discusiones sobre su devenir historico.
Cfr. los estudios de Cristobal Gonzalez Alvarez (2003) y Rosa Montes y Maria José Rebollo (2006: 160-171).

33 Navarro indica en una nota a pie de pagina que el texto incluido en su antologia pertenece a las unidades
1y 1l de Palimpsestes. La littérature au second degré (Editions du Seuil, 1982) (1997: 53). En adelante, cuando
me refiera a este ensayo, cito de Genette, Palimpsestos. La literatura en segundo grado (1989).

40



influencia, recepcion, huella, injerto, interferencia” (Montes y Rebollo 2008: 160). No es mi
intencion realizar aqui un recuento histérico, sino solamente enfatizar que, como sefiala
Cristobal Gonzalez, “en los ultimos afios la nocion de intertextualidad ha ido reemplazando
progresivamente a la de fuente e influencia como método para describir el estatus de los
textos dentro de la tradicion literaria” (2003: 115).

La dificultad tedrica de los fendmenos intertextuales no esta resuelta, mas bien ha
movilizado distintas aproximaciones y practicas, segin la perspectiva asumida cuando se
estudia. Por ejemplo, Rosa Montes y Maria José Rebollo (2008) destacan las dimensiones
marxistas y estructuralistas de la intertextualidad, asi como el uso actual del hipertexto en la
cibernética. Esta ultima nocioén no podria comprenderse sin las aportaciones de Genette con
respecto a la tipologia transtextual. Asimismo, la intertextualidad motivo la aparicion de
nuevos términos que son prosperos actualmente entre los estudios interdisciplinares.
Pongamos el caso de intermedialidad y remediacion (Wolf 2011; Prieto 2017; Rajewsky
2020) que polemizan y extienden los vinculos existentes entre la literatura y otras artes.>* Lo
anterior revela las repercusiones de la intertextualidad vigentes en pleno siglo XXI.

Ciertamente, una de las aportaciones mas efectivas de la intertextualidad fue que
encontré una via practica e inmediata desde su aparicion en tanto concepto operativo. Los
analisis intertextuales proliferaron, no sin dar lugar a una serie de polémicas recurrentes.
Como bien sefiala Navarro, por un lado, intertextualidad, dialogicidad y dialogismo se

confundieron y se emplearon como sindnimos, debido a la colindancia del primer término

4 Con respecto a la intermedialidad, por ejemplo, para Prieto forma “parte del espectro de la intertextualidad
en un sentido «expandido»” (2017: 9). En tanto, Rajewsky la considera como un “concepto semiotico-
comunicativo” que da cuenta de un medio presente en otro (2020: 443). Aqui la intertextualidad comprende
una subcategoria porque sélo funciona entre textos literarios (445, n. 21). Curiosamente, ambas nociones
(intertextualidad e intermedialidad) tienen predominancia en las perspectivas semioticas.

41



con las ideas bajtinianas; por el otro, porque los estudiosos abusaron en el rastreo de “fuentes”
o “influencias” (1997: vii). Es decir, prevalecia una actitud detectivesca que muchas veces
no tenia incidencia en la interpretacion de la obra literaria. Por su parte, Gian Biagio Conte
menciona que los estudios comparados adolecen de “«comparisonitis» —collecting for the
sake of collecting” (1986: 23); una actitud centrada en mostrar dichas influencias, sin tomar
en cuenta su valor estructural dentro de las obras literarias.>> Por ello, lo importante es
examinar coémo ocurre el proceso de absorcion y transformacion de un texto literario en otro,
y cudl es su funcion (28).

Si consideramos que la recuperacion de la tradicion clasica por parte de los escritores
hispanoamericanos “se convierte en un vehiculo para comunicar las ideas que propugnan
[...], ya en el &mbito politico, ya en el social o, incluso, desde un punto de vista psicologico”
(Hualde 2012: 191), entonces, habria que cuestionar cudles son los sentidos hacia los que
apunta dentro de la cultura mexicana. Hualde conjetura que el auge de los mitos cldsicos y
de la tragedia griega en América Latina, hacia la segunda mitad del siglo XX, coincide “con
la toma de conciencia de las dificiles situaciones politicas de los diversos paises” (191), como
sucedid durante las dictaduras en Argentina o Chile.

En el caso de México, no es de extrafiar que la reescritura de mitos haya aumentado
entre los aflos sesenta y setenta, al menos por dos factores. Por un lado, la tension politica y
social derivada de manifestaciones estudiantiles y protestas reprimidas violentamente por el
Estado —como la matanza de Tlatelolco en 1968 y “El Halconazo” de 1971—, asi como de

los “brotes guerrilleros —Lucio Cabafas, la 23 de septiembre— [que] dieron pie al

55 “Long in the grip of a positivistic hunt for sources for Quellenforschung, such study has classified these
literary phenomena as «influences», or more concretely as «sources» (a revealing metaphor of fluidity), rather
than in terms of texts and the structuring of texts” (Conte 1986: 23).

42



crecimiento de la guerra sucia” (Espinasa 2018: 293), quizés cred un contexto propicio para
que figuras miticas, como Antigona o Electra, fueran retomadas como modelos de resistencia
frente al autoritarismo.’® Por otro lado, segin Francisco Barrenechea, en este periodo las
traducciones de los tragicos griegos comenzaron circular con mayor facilidad, gracias al
trabajo de Angel Maria Garibay Kintana.>’

Volviendo al término teodrico, resulta inquietante que tanto Navarro como Conte
ponen el dedo en la llaga sobre una de las cuestiones més problematicas al emprender un
analisis literario, desde el enfoque intertextual. ;Como analizar una obra literaria sin caer en
la busqueda erudita de fuentes que desborde o desplace al propio objeto de estudio? ;Por qué
las relaciones intertextuales pueden iluminar la interpretacion de textos literarios?
(Corresponde al critico literario establecer limites? ;Como sortear el peligro de la
sobreinterpretacion? Dichas preguntas ponen en juego la recepcion y la competencia lectora
y, de igual modo, el tipo de valoracidon que se realice sobre el texto literario.

La complejidad inicia con la primera acepcion de la palabra. Recordemos que
Kristeva explica que los ejes del dialogismo y la ambivalencia “no estadn distinguidos con
claridad” en la obra de Bajtin (1997: 3). Sin embargo, eso mismo permite el descubrimiento
del tedrico ruso que ella enfatiza, en especifico, que “todo texto se construye como mosaico
de citas, todo texto es absorcion y transformacion de otro texto. En el lugar de la nocion de

intersubjetividad se instala la de intertextualidad, y el lenguaje poético se lee, por 1o menos,

36 “Al empezar la década de los setenta en la cultura mexicana habia un panorama mas bien desolador,

consecuencia de la represion estudiantil como culminacion del endurecimiento del régimen ante movimientos
sindicales —ferrocarrileros, maestros—, muy distinto de lo que sucedia diez afios antes, una aparente edad de
oro creativa” (Espinasa 2018: 279).

57 «“Angel Maria Garibay K [...] published idiomatic translations of the three Greek tragedians for the
modern Mexican reader in 1962 and 1963, remarking that «a society has the right... to be spoken to in their
own way of speakingy». These inexpensive translations became widely available and were used in schools and
in many theater productions” (Barrenechea 2015: 265).

43



como doble” (3). La eleccion de las palabras (mosaico, absorcion, transformacion, doble) es
significativa, en tanto proceso, pues implica que una obra literaria no es meramente una
coleccion de referencias o un compendio de retazos de otras, sino que las ordena, asimila,
modifica y dota de nuevos sentidos.

Sin embargo, Kristeva no profundiza en este aspecto, al menos no de forma directa.
La definicion anterior pareceria un tanto escueta, pues el concepto de intertextualidad, como
tal, s6lo es referido en una ocasion adicional a lo largo del ensayo.>® Segiin la tedrica bulgara,
el dialogismo bajtiniano ocurre cuando “una escritura lee al otro” y la designa “como
subjetividad y como comunicatividad o, mejor dicho, como intertextualidad” (5-6). Una
lectura atenta del texto muestra que Kristeva vuelve una y otra vez a este fendmeno, pero de
manera tangencial, porque fundamenta su argumentacion, més bien, en los ejes de Bajtin ya
mencionados. Por ejemplo, al comienzo articula la idea sobre la literatura como “un cruce de
superficies textuales, un didlogo de varias escrituras” (2). Luego, ahonda en las dimensiones
del espacio textual (el sujeto de la escritura, el destinatario, los textos exteriores) que se
relacionan constantemente entre si. Este dinamismo da pie al andlisis de la tipologia de
discursos (monologicos o dialdgicos), para observar sus particularidades y conducir a
Kristeva a la conclusion de que el dialogismo “seria quizas la base de la estructura intelectual
de nuestra época” (24).

Kristeva ya auguraba la importancia estructural de la intertextualidad en la obra
literaria. Ademads, subraya que el encuentro entre un texto y otro estd enmarcado en la

interaccion entre el autor y el lector. No obstante, al percibir un texto como mosaico de citas

8 Marc Angenot subraya que Kristeva y otros miembros del grupo Tel Quel sélo utilizan la palabra
intertextualidad “en contextos de caracter teorico general y en relacion con «escritura textualy, «productividady
y «escritura monumental»” (1997: 40). En consecuencia, “la intertextualidad se presenta [...] en una gran
indeterminacion ahistorica” (40).

44



o cruce de superficies, genera la polémica, por un lado, entre conceptos como originalidad,
plagio, autenticidad y parodia; por el otro, la generalizacion de que se observe la
intertextualidad con el mismo valor dentro de cada texto. En otras palabras, omite si tal
fenomeno se presenta en un mayor o menor grado, o si en todos los casos es significativo.
De hecho, esta falta de especificidad, aunada a la proliferacion de la “critica de las fuentes”,
dio pie a que la inventora del término lo abandonara en 1974 y prefiriera el de transposicion:
El término de intertextualidad designa esta transposicion de uno (o de varios)
sistema(s) de signos a otro; pero, puesto que ese término ha sido entendido a menudo
en el sentido banal de «critica de las fuentes» de un texto, preferimos el de
transposicion, que tiene la ventaja de precisar que el paso de un sistema significante

a otro exige una nueva articulacion de lo tético —de la posicionalidad enunciativa y
denotativa (Kristeva cit. en Navarro 1997: vii).

La cita anterior evidencia la compleja red semiotica de relaciones. También
puntualiza el paso de un sistema a otro, es decir, un traslado que, dentro de ese movimiento,
se (re)articula con caracteres diferenciales. De manera semejante, Laurent Jenny considera
que “la intertextualidad designa no una adicién confusa y misteriosa de influencias, sino el
trabajo de transformacién y asimilacion de varios textos operados por un texto centrador que
conserva el liderazgo de sentido” (1997: 110). No obstante, desde mi perspectiva, el transito
de la abstraccion a la concrecion practica presupone algunos escollos: ;cémo ocurren esas
transformaciones? ;Como opera el traslado de un significante a otro dentro del texto objeto
de estudio? Sin duda, son preguntas dificiles de resolver, porque el mero sefialamiento de
influencias, por si solo, no aporta nada a la comprension de los textos literarios. De aqui que
las contribuciones de otros tedricos sean indispensables para delimitar el fendmeno.
Efectivamente, la obra literaria debe marcarnos la pauta y conservar ese /iderazgo que sefiala

Jenny, pero sin olvidar que un texto puede manifestar variedades del fendmeno intertextual.

45



No hay que perder de vista que la definicion etimologica de intertextualidad, segin
Ruprecht, nos indica la correspondencia existente dentro de un entramado. El prefijo ya
indica “una relacion de reciprocidad”, en tanto la palabra se deriva del “verbo latino texére
[...], «tejer», «tramar», o sea: intertexo [...], «tejer en», «entremezclar tejiendo»,
«entremezclar mediante la tejedura»” (1997: 25). El autor lleva la nocién atin més allé, pues
para ¢l existen “relaciones jerarquizadas, sobre todo, que constituyen y sirven de base a una
semiosis polisistemica” (26). Aunque Ruprecht no profundiza en ello, lo anterior nos
proporciona pistas para atender distintos niveles de analisis.

Ruprecht recupera la diferencia que establece Michael Riffaterre entre intertexto e
intertextualidad, para quien dichos términos no son equiparables. Riffaterre explica que “el
intertexto es el conjunto de los textos que podemos asociar con aquel que tenemos ante los
o0jos, el conjunto de los textos que uno halla en su memoria al leer un pasaje dado” (cit. en
Ruprecht 1997: 29). Sin embargo, esta apreciacion es ambigua y extensiva, porque apela a la
memoria del lector; los intertextos se multiplican, segun el cumulo de lecturas de cada quién,
y no definen la configuracion de la obra literaria. Me parece mas acertado cuando Riffaterre
define la intertextualidad como “un fenomeno que orienta la lectura del texto, que gobierna
eventualmente la interpretacion del mismo, y que es lo contrario a la lectura lineal” (29.
Enfasis personal). Asi, en tanto fenémeno, la intertextualidad es un procedimiento de
construccion, distinto a la activacion memoristica que un texto determinado genera en el
lector. Como puede observarse, Riffaterre y Jenny coinciden en que la intertextualidad
introduce nuevas formas de lectura; una lectura desviada que rompe con la linealidad del
texto (Jenny 1997: 115), pero fundamentada en ¢l mismo.

En suma, me distancio de la nocién de intertexto, segun Riffaterre, debido a su poca

funcionalidad préctica. Como desarrollo més adelante, me inclino hacia la perspectiva de

46



Genette, quien considera que el intertexto cobra forma en la materialidad textual (y no en la
memoria del lector), en tres posibles modos: cita, alusion y plagio. Por tanto, entiendo la
intertextualidad como un fenémeno que muestra un tipo de relacion entre textos, el cual se
expresa a través de alguno de los intertextos enunciados. Lo interesante es que la
intertextualidad “far from being a matter of merely recognizing the ways in which specific
texts echo each other, defines the condition of literary readability (Conte 1986: 29)”; esto es,
posibilita otros modos de lectura.

La intertextualidad pone en juego los vinculos entre el autor, la obra y el lector. Si
bien, “the author establishes the competence of the Model Reader, that is, the author
constructs the addressee and motivates the text in order to do so” (30), el lector puede no
reconocer los intertextos, mientras que el texto literario sigue funcionando. Al contrario, si
los identifica, se abre la posibilidad para que el lector participe activamente en otros sentidos,
porque el texto “institutes strategic cooperation and regulates it” (30). En consecuencia, se
delinea cierto limite: el fendmeno intertextual devuelve el lector al texto. En otras palabras,
la obra marca la pauta que impedird desbordar el analisis textual. Segun Umberto Eco, “el
texto interpretado impone restricciones a sus intérpretes. Los limites de la interpretacion
coinciden con los derechos del texto” (1992: 19). Dependera de la competencia lectora que
se detecte, o no, esas relaciones en potencia.>

En palabras de Eco, cuando el lector intenta revelar lo que el texto le proporciona, en

lugar de descifrar la intencion del autor, “cabe preguntarse si lo que se descubre es lo que el

%9 Jenny observa dos procesos que convergen simultineamente durante el acto de lectura: “Cada referencia
intertextual es el lugar de una alternativa: o bien proseguir la lectura no viendo alli sino un fragmento como
otro cualquiera, que forma parte integrante de la sintagmatica del texto, o bien regresar hacia el texto-origen
operando una especie de anamnesis intelectual en la que la referencia intertextual aparece como un elemento
paradigmatico «desplazado» y proveniente de una sintagmatica olvidada” (1997: 115).

47



texto dice en virtud de su coherencia textual y de un sistema de significaciéon subyacente
original, o lo que los destinatarios descubren en ¢l en virtud de sus propios sistemas de
expectativas” (2002: 76). Asi, al menos dos elementos se ponen en tension: el acervo de
lecturas que trae consigo el lector al momento de enfrentarse con un texto literario y la
configuracion de la obra.

En consecuencia, conviene adoptar “criterios «econdémicos» segun los cuales
determinadas hipotesis seran mas interesantes que otras” (Eco 1992: 13). Con respecto al
fenomeno intertextual, habria que atender inicialmente aquellos lugares del texto donde las
evocaciones coinciden con el bagaje que posee el lector, es decir, ahi donde éste puede
reconocerlas de forma directa para fundamentar las relaciones entre obras. Una vez que son
localizadas, entonces, es imperativo pasar a través de la interpretacion porque:

La intertextualidad so6lo funciona, y el texto, por consiguiente, s6lo asume su

textualidad, si la lectura de T [el texto] a T’ [el intertexto] pasa por I [la

interpretacion], si la interpretacion del texto a la luz del intertexto es funciéon del
interpretante. Si se lee directamente de T a T’ [sin interpretacion] [...], solo se percibe

una alusion, una cita, una fuente, y es en eso donde muy a menudo se ha detenido la
critica académica (Riffaterre cit. en Ruprecht 1997: 30).

De esta manera, si bien el lector puede interpretar una obra literaria, sin la necesidad
de encontrar relaciones intertextuales, el hecho de localizarlas y observar como operan dentro
de la misma amplia las posibilidades de interpretacion: “it is an invitation to the double
reading of texts that is implicit in the work of deciphering the intertextual relationship with
amodel” (Conte 1986: 29-30). Destaco la palabra invitacion: el autor convida, mas no obliga,
al lector a ser coparticipe del proceso creador; lo invita a asomarse a los mecanismos que le
permiten integrar otros textos a su propia obra. No obstante, si el lector se topa con limites
de su propia competencia lectora y no logra captar las relaciones intertextuales, ;jacaso el

texto pierde valor? Diria que no, pero opino que el ejercicio critico encargado de

48



evidenciarlas lo enriquece. Incluso, cuando las referencias son implicitas y representan un
desafio mayor porque son mas dificiles de aprehender, las conjeturas y sospechas son véalidas,
siempre y cuando sean “probadas sobre la coherencia del texto” (Eco 1992: 41). El lector,
menciona Eco, tiene la libertad para realizar todas las interpretaciones que desee, pero esta
“obligado a rendirse cuando el texto no aprueba sus atrevimientos mas libidinosos” (41). En
otras palabras, las afirmaciones que realicemos deben estar justificadas con pruebas
textuales, incluso cuando nos aventuremos a efectuar las deducciones mas descabelladas.

He aqui el vinculo entre la teoria intertextual y el problema de investigacion de mi
tesis doctoral. La obra de Esther Seligson, “no recibe ain toda la atencién que sus paginas
merecen, que sus enigmas suscitan y sus tramas exigen” (Gutiérrez y Domenella 2017: 13),
aunque la critica reconoce que es “compleja y enigmatica” (14), o bien, la asume “como una
escritura densa y sofisticada, dificil o exquisita, la propia de una «autora de culto»” (Beltran
Félix 2017b: 393). Adriana Gonzalez Mateos llega al extremo, cuando propone que “la
literatura de Esther Seligson es decididamente elitista” (2017: 30), porque “apuesta por
autores centrales del canon venerado en la Facultad de Filosofia y Letras, de entonces, como
Rilke, Kafka y Proust, sobre quienes escribi6 diversos articulos” (30). Ciertamente, fue una
mujer con amplia gama de lecturas, pero el hecho de cultivarse y estar interesada por la
literatura europea y la tradicion clasica no es sinonimo de elitismo.

Gonzalez Mateos intenta justificarse con la siguiente aseveracion contundente que
Seligson proporciono en una entrevista: “la literatura, y que me perdonen, no esté escrita para
los ignorantes, lo siento muchisimo, de ninguna manera, un inculto no puede leer nada” (cit.
en Quemain 2011: 5); mas olvida el contexto en que respondi6. Miguel Angel Quemain le
habia preguntado si creia que la asociacion y la lucidez van juntas en su proceso de escritura,

a lo que Seligson declar6, de manera extensiva: “Bueno toda la literatura es eso. Lo que me

49



dio la perspectiva de mi propia escritura y de mi propio mundo de asociaciones fueron Gaston
Bachelard y el Talmud” (5). Por supuesto, la afirmacion de Seligson, “un inculto no puede
leer nada”, es exagerada; pero hay que matizar. Para ella, un inculto es aquél que le pide
explicaciones al autor de manera facil: “qué quisiste decir aqui”, “lei tus libros y hay cosas
que no entendi y quisiera que me explique” (5), es decir, tal adjetivo refiere a cuando el lector
anula su propia capacidad de asombro y de indagacion. Asi, el modo en que los académicos
se refieren al estilo de la autora y las declaraciones, nada inocentes e hiperbolicas, realizadas
por Seligson, han perfilado una especie de aura en torno a su figura y obra.

Asociado a esta ultima idea, uno de los rasgos esenciales que coadyuva a calificar su
literatura de tal manera es su complejidad intertextual. Como Gutiérrez y Domenella indican,
una lectura minuciosa revela “la dificultad de su entramado intertextual y retorico” (2017:
14). Sin duda, los textos de Seligson estan llenos de referentes culturales, miticos, religiosos
y literarios, y son sumamente poéticos. Sin embargo, esto no significa que su produccion sea
totalmente hermética o no podamos acceder a ella, aunque existan elementos que se nos
escapen. Mas bien, Seligson apela a un lector activo, lo suficientemente curioso, que esté
dispuesto a explorar los entresijos de su creacion artistica, tal como explica en la
contracubierta (firmada con las iniciales E. S.) de su antologia narrativa Toda la luz (2006):

Al lector que va a adentrarse en la lectura de este libro, me gustaria sugerirle tomar
como hilo conductor los epigrafes diseminados entre los textos como piedrecillas
que en los cuentos de hadas les indican a los personajes el camino de regreso al
‘.[él.‘n?in(‘)’ de su aventura, que resultard siempre haber sido una experiencia de
iniciacion.

Por un lado, al lector le corresponde reconocer las huellas que la autora
deliberadamente dejo a través de epigrafes, examinar su funcion, asi como los posibles

sentidos hacia los que apuntan. Por el otro, Seligson utiliza otros procedimientos a partir de

los cuales hace converger voces autorales de distintas épocas y latitudes. Puesto que la obra

50



de Seligson representa un caso particular dentro de la literatura mexicana, no sélo por su
abundante intertextualidad, sino también porque hace un llamado explicito dirigido al lector
para no dejarla de lado, es util adoptar como brajula la metodologia de Genette para

aproximarnos a ella.

2.2 LAS VENTAJAS DE IDENTIFICAR DISTINTOS TIPOS DE RELACIONES TRANSTEXTUALES

Una vez que tenemos claro que el fenomeno intertextual abre otras posibilidades de
interpretacion, debemos dar un paso mas adelante. He mencionado que existen distintas
manifestaciones de la intertextualidad o de niveles jerarquicos. No obstante, Genette es quien
nos ofrece una metodologia Util que puede ayudarnos a establecer algunos “criterios
econdmicos”, porque sirve como herramienta para identificar la diversidad de relaciones
entre los relatos objeto de estudio y otros textos. El critico francés restringe la nocion de
intertextualidad a uno de los cincos tipos de un aspecto mds amplio: el de la
“transtextualidad, o trascendencia textual del texto”, definido como “todo lo que lo pone en
relacion, manifiesta o secreta, con otros textos” (1989: 9-10). Si la transtextualidad se toma
en cuenta en el andlisis literario, consiguientemente se establecen conexiones que tienen
incidencia en la interpretaciéon. Genette distingue cinco tipos de transtextualidad: la
intertextualidad, la paratextualidad, la metatextualidad, la hipertextualidad y la
architextualidad.

Antes de detenerme en cada caso, debo advertir un problema adicional. Genette
previene que estos tipos de transtextualidad no son “clases de textos, sino [...] aspectos de la
textualidad” (18) que estan en constante intercomunicacion. El critico francés considera
dichas modalidades como parte integral de toda obra literaria, pero los especialistas las han

utilizado como herramientas para analizar obras singulares, lo cual manifiesta una paradoja.

51



Tal como percibe Cecilia Salmerdn, cuando se emplean las categorias senaladas se persigue
alguno de los siguientes objetivos: “a) identificar un rasgo ontologico de la literatura, es decir,
elementos de su especificidad respecto de otros discursos; b) sefialar un recurso que sirve
para describir la particularidad de ciertos textos literarios respecto de otros” (2011: 45).
Desde mi punto de vista, generalmente los estudios sobre intertextualidad se decantan hacia
el segundo y olvidan que las relaciones transtextuales, segiin Genette, conforman las
propiedades esenciales del arte literario.

Frente a la contradiccion sefialada, los cinco tipos de transtextualidad deben tomarse
con precaucion. Definitivamente emplearlos implica ciertos riesgos, sobre todo si
recordamos que éstos surgieron dentro del d&mbito del estructuralismo y, hoy en dia, las
reflexiones teoricas han seguido avanzando. Su aspecto textual genérico recuerda a lo que
Kristeva indicaba como mosaico de citas; en ese sentido, la obra completa de Seligson (asi
como la de otros escritores) no escaparia de dicha denominacion. No tendria caso emprender
un analisis transtextual si no se toma consciencia de que, no obstante las categorias
genettianas impregnan toda obra literaria, éstas no aparecen ni operan del mismo modo, ni
siquiera en la obra de un mismo autor. La propuesta sistematica de Genette es enriquecedora,
en tanto permite distinguir diversas funciones de los textos contenidos en otros, para aportar
significados a su interpretacion. A continuacion, recupero cada uno de los cinco tipos de
transtextualidad y anticipo como Seligson los utiliza en su produccion literaria, para desvelar
su pensamiento sobre sus propios procesos de lectura y escritura.

En cuanto a la intertextualidad, Genette la define “de manera restrictiva” (1989: 10),
opuestamente a Kristeva y Riffaterre, quienes lo hacen de manera mas amplia. Para el autor
de Palimpsestos, se trata de “una relacion de copresencia entre dos o mas textos, es decir,

eidéticamente y frecuentemente, como la presencia efectiva de un texto en otro” (10). Como

52



mencioné, delimita su explicacion a tres maneras en las que ocurre este tipo de relacion: la
cita, el plagio y la alusion. De este modo, Genette nos proporciona tres coordenadas con las
que podemos ubicar un fendémeno intertextual que se manifiesta, ya sea por las apariciones
literales de referencias precisas, entrecomilladas o no (cita), prestadas sin declaracion alguna
(plagio), o mediante el uso “menos literal” de un enunciado que remite a otro texto (alusion)
(10).

Ahora bien, para el teorico francés las relaciones —llamémoslas ahora relaciones
transtextuales o manifestaciones del fendmeno transtextual— no sélo ocurren dentro del
texto, sino fuera de ¢€l. El segundo tipo de trascendencia textual, la paratextualidad, esta
formado por todo aquello que rodea a la obra literaria: titulos, subtitulos, notas marginales o
al pie de pagina, prefacios, contracubiertas, epigrafes, etcétera (11).° Como puede
observarse en la larga cita de Seligson antes referida (la contraportada de su antologia), a
partir de un paratexto, la autora sefiala la importancia que tienen otros paratextos, pues invita
al lector a seguir esas “piedrecillas”, migajas que nos marcan los caminos hacia nuevas
lecturas. Seligson elige cuidadosamente los epigrafes tanto para sus relatos como para las dos
partes, con sus debidas secciones, en las que esta dividida su antologia narrativa. Por ejemplo,
no es casualidad que los epigrafes de Primera parte: Jardin de infancia y Segunda parte:

Toda la luz inicien con las mismas palabras, “Oh vida”, aunque de poetas distintos.®!

% En Umbrales, libro posterior a Palimpsestos, Genette estudia con mayor detalle las practicas
paratextuales. En la introducciéon menciona que el paratexto, en todas sus formas, es “un discurso
fundamentalmente heterénomo, auxiliar, al servicio de otra cosa que constituye su razon de ser: el texto” (2001:
16). En consecuencia, los elementos que rodean y acompafian a un texto también inciden en la interpretacion:
un titulo, un epigrafe, una contraportada o una dedicatoria, por ejemplo, tienen alguna funciéon simbolica y
repercuten en la lectura.

1" A continuacion, cito los primeros versos que conforman los epigrafes. El primero pertenece a Piedra de
sol de Octavio Paz; el segundo, a De los esbozos de Rilke: “Oh vida por vivir y ya vivida,” (cit. en Seligson
2006: 14) y “Oh vida, vida, tiempo milagroso, que va” (cit. en Seligson 2006: 173).

53



La metatextualidad, el tercer tipo segun la clasificacion de Genette, establece una
“relacion critica” (1989: 13), cuando un texto comenta a otro, aunque no lo cite
necesariamente. Esta otra manifestacion del fendmeno transtextual me lleva a considerar, por
un lado, la produccion ensayistica de Seligson, pues ahi se encuentran algunas claves que
iluminan su creacion artistica. Pienso, por ejemplo, en “Electra”, que contiene la siguiente
frase que se repite a lo largo del relato: “No te conozco, no s¢ quién eres” (Seligson 2006:
305, 306 y 307), la cual es una cita parcial de Las moscas, de Jean Paul Sartre: “No eres mi
hermano y no te conozco” (1998: 38). Hasta aqui existe una relacion intertextual, pero habria
que sopesar la critica que Seligson hace en distintos ensayos sobre la obra del autor francés,
para observar si existen puntos colindantes o distantes entre ambas, y si dicha cita tiene un
significado a la luz del metatexto. Por otro lado, no estd de mas reparar en los comentarios
que Seligson hace sobre los propios mecanismos transtextuales.

Al menos en cuanto a los epigrafes,®” éstos representaban para Seligson una “tablita
de salvacion en medio del océano de las palabras”, una “voluntad de didlogo”, una forma de
“hacer confluir otros rostros en el mio” (2009: 119). Lo que indica que no son un mero
adorno, sino una marca personal. Para dar profundidad a su materia literaria, veia en estos
mecanismos la

necesidad de dislocar, descolocar, desplazar a veces mi texto y darle otra dimension,
multiples dimensiones de hecho, en la mente y el alma del lector, pluralizar su
mundo mediante connotaciones y correspondencias. Provocar colisiones,
explosiones, implosiones, una suerte de incandescencia, o por afinidad o por

contradiccion y rechazo, tanto en el lector como en el texto y el propio epigrafe
(119).

62 Recordemos que todo epigrafe, generalmente en su uso moderno, es una cita tomada de otro autor. A
diferencia de una cita dentro de un texto (por lo que funcionaria como intertexto), esta ubicada en “exergo [que]
significa literalmente firera de la obra”; pero prefiero como Genette replantea ese exergo como “un borde” de
la misma (2001: 123).

54



Esta “necesidad” la comparte en la segunda parte de Cicatrices (2009), la cual retune
aforismos, minificciones y otros textos breves miscelaneos. En esta ultima cita, llama la
atencion el uso de infinitivos (dislocar, descolocar, desplazar, provocar), cuya pertenencia
a un mismo campo semantico subraya el dinamismo suscitado por el uso de epigrafes. Asi,
mas que un simple decorado, este elemento paratextual se posiciona como un caracter
fundamental que orienta la lectura del texto, “por afinidad o por contradiccion y rechazo”.%
Ahi mismo sefiala que un epigrafe puede tener la funcidon de pasaje o de errata. Es decir,
puede guiar o también distraer al lector. Seligson explica:

El epigrafe puede no ser un huésped sino un intruso, un mensajero de la
transitoriedad del texto, de su caracter efimero, errante, transmutable, trasgredible,
de su funcion de ser pasaje, nunca frontera, limite, nunca usurpacion, en todo caso
subversion. Despertar otras cadencias, otras sonoridades, otra memoria.

Y sin embargo, igual el epigrafe puede ser contingente, prescindible, una

estrategia rudimentaria para desviar al lector del texto, como una falsa pista, una
geografia errada, errata, una provocacion (119).

Las citas anteriores funcionan como (auto)metatextos, ya que Seligson comenta
aspectos de su propia obra. Por tanto, a pesar de que los paratextos pueden servir como claves
de lectura, habria que irse con cuidado, pues también pueden ser “una falsa pista”. En este
punto, Esther Seligson y Julio Torri coinciden. En su texto titulado “Del epigrafe”, contenido
en Ensayos y poemas, este ultimo explica que “el epigrafe se refiere pocas veces de manera
clara y directa al texto que exorna; se justifica, pues, por la necesidad de expresar relaciones

sutiles de las cosas” (2011: 102).%* Si bien “es una liberacion espiritual”, contintia Torri, “a

5 Genette, por su parte, identifica cuatro funciones del epigrafe: 1) como comentario del titulo para
resignificarlo; 2) como comentario del texto que anuncia o precisa indirectamente los significados posibles; 3)
como garantia indirecta, puesto que se recurre a la “autoridad” de la identidad autoral; d) como indice de cultura
o intelectualidad (2001: 133-136). En general, creo que Seligson emplea los epigrafes en su segunda y cuarta
funciéon. Ya sea que los utilice como pasajes o erratas (como describo enseguida), le interesa establecer
relaciones significativas entre el texto epigrafiado y sus relatos, asi como para demostrar su acervo de lecturas.
No me parece que busque un “respaldo” autoral, mas bien, equipararse con otros, en la medida en que un
“epigrafe es casi la consagracion de un escritor, que por él elige sus pares y su lugar en el Pantedn” (136).

64 Cito de Torri, Obra completa (2011).

55



veces no es signo de relaciones, ni siquiera lejanas y quebradizas, sino mera obra del
capricho, relampagueo dionisiaco, misteriosa comunicacion inmediata con la realidad” (102).
Por tanto, de modo semejante a Seligson, un epigrafe también puede ser una desviacion, un
capricho del autor.

Ambos escritores, ademads, asignan al epigrafe una capacidad sonora, cuasi musical.
Para Seligson, este elemento despierta “otras cadencias, otras sonoridades, otra memoria”
(2009: 119); en tanto, Torri menciona que “el epigrafe es como una lejana nota consonante
de nuestra emocion. Algo vibra, como la cuerda de un clavicordio a nuestra voz, en el tiempo
pasado” (2011: 102). Como puede observarse, ambos sefialan el aspecto memoristico que se
activa al usar epigrafes, pero utilizan recursos poéticos para intentar describirlo: aliteraciones
y similes, respectivamente. De hecho, Torri acentlia la relacién con la musica, cuando explica
que, hacia 1914, su proceso de escritura parte de la eleccion de un epigrafe. Asi se lo
comunica a su amigo, Alfonso Reyes, en una carta (enero de 1914):

Yo, trabajo ahora géneros de esterilidad, como poemas en prosa, etc. Pronto te

mandaré algunas composiciones. Las escribo de la siguiente manera: tomo un buen

epigrafe de mi rica coleccion, lo estampo en el papel, y a continuacion escribo lo que
me parece, casi siempre un desarrollo musical del epigrafe (1995: 54).

Asimismo, tanto Seligson como Torri recurren a una imagen poética semejante,
relacionada con la luminiscencia: ella ve en el epigrafe “una suerte de incandescencia”; el
otro apunta que “su naturaleza es mas tenue que la luz de las estrellas” (2011: 102). Lo
interesante es que, en cualquier caso—ya sea para guiar o desorientar—, las provocaciones
generadas amplian nuestros horizontes, nos descolocan y nos piden atender otras voces
“sutiles” que, a su vez, conforman la propia voz de los autores. A pesar de que los epigrafes

funcionan como destellos o incandescencias efimeras, iluminan nuevos caminos de

56



interpretacion. A nosotros nos corresponde la manera en que interpretamos dichos elementos
transtextuales.

Con respecto a la hipertextualidad, Genette sintetiza esta manifestacion transtextual,
cuando en un texto B (hipertexto) se injerta un texto anterior A (hipotexto) (1989: 14). Si
bien en los primeros capitulos de Palimpsestos el autor establece su nocién de
transtextualidad y explica su tipologia, el resto del libro lo enfoca, mas bien, a desarrollar las
distintas posibilidades de relaciones hipertextuales. En efecto, Genette defiende que éstas
pueden ocurrir en dos modos distintos: por imitacion o por transformacion. Asi, se establece
una relacion hipertextual entre un texto y otro, cuando un texto imita o transforma a otro
preexistente (14). Lo anterior le permite estudiar diferentes practicas discursivas, segin su
funcion: ludica, satirica o seria. De esta manera, identifica el pastiche, la imitacion satirica y
la forgerie (imitacion seria) dentro del modo de la imitacion; mientras que la parodia, el
travestimiento burlesco y la transposicion, como representativos de la transformacion.®

En la presente tesis me interesa el segundo modo de hipertextualidad: la
transformacion. Para Genette, entre €sta y la imitacion existe una diferencia estructural,
porque quien opta por el primero “se apodera de un texto y lo transforma de acuerdo con una
determinada coercién formal o con una determinada intencién semantica, o lo transpone
uniformemente y como mecanicamente a otro estilo” (100). En pocas palabras, prevalece un
desvio en el sentido, incluso, cuando se adaptan personajes, la trama o algiin motivo, estos

elementos se modifican para contar una nueva historia, en un género distinto al de su

5 No me detengo en explicar cada una de las practicas hipertextuales porque los relatos de Seligson no
necesariamente se adecuan a esta sistematizacion. Sin embargo, lo dejo anotado para que el lector pueda
identificar los parametros distinguidos por Genette, desde una perspectiva estructuralista (cf. su “Cuadro
general de las practicas hipertextuales”, 1989: 41), los cuales, por 1o mismo, también han sido motivo de critica.

57



hipotexto. En cambio, desde los términos genettianos, el imitador “se apodera de un estilo”
(100).

Si entendemos que en las imitaciones se privilegia el estilo, entonces los relatos
breves de Seligson con trasfondo mitico no encajan en dicho criterio, pues, de entrada, existe
una traslacion hacia la narrativa. La autora mexicana recurre a los mitos griegos para
transformarlos, no para emular estilisticamente ninguno de los hipotextos empleados,
provenientes, por ejemplo, de la dramatica. Quien transforma, sintetiza Genette, “se ocupa
esencialmente de un texto y accesoriamente de un estilo; por el contrario, el imitador se ocupa
esencialmente de un estilo y accesoriamente de un texto” (100). Por lo tanto, se justifica que
Seligson no los imite, cuando retoma algunas versiones de los mitos mas conocidas de la
tradicion clésica; lo importante es como las transforma.

Cuando la escritora mexicana decide emplear registros miticos, podemos decir que
éstos se erigen como hipotextos, los cuales le sirven como inspiracion e influyen su creacion
artistica. Entonces tiene sentido que algunas versiones de los mitos recorren “por debajo” los
relatos breves de Seligson, aun cuando la autora no desarrolla la historia tradicional en su
totalidad y se enfoca en alguna parte de ella. Aunque Genette enfatiza que “la cita directa, o
el préstamo, no tienen sitio en el pastiche” (96), extrapolo dicha negacion hacia la
hipertextualidad: una alusion o una cita provenientes de la tradicion cldsica no
necesariamente implican una relacion hipertextual, sino una meramente intertextual porque
carecen de una condicion extensiva. En palabras de Linda Hutcheon: “allusions to and brief
echoes of other works would not qualify as extended engagement” (2006: 9).

Lo anterior reafirma que las relaciones transtextuales en un mismo texto operan en
distinta forma. Por ejemplo, el hipotexto principal del relato de Seligson, “Antigona”, es la

obra homonima de Séfocles. Ademas, pueden identificarse ciertas citas de Edipo rey y un

58



epigrafe de Edipo en Colono, del mismo autor. Estos elementos transtextuales, juntos, forman
parte de la construccion de la obra. Seligson, en este caso, dialoga en mayor medida con los
textos dramaticos clasicos referidos, pero también con otros mdas contemporaneos, tanto
narrativos (“Antigona o la eleccion”, de Marguerite Yourcenar) como filosoficos (Del
inconveniente de haber nacido, de Emil Cioran). Ademas, cada uno de ellos ocupa un lugar
determinado en el relato: a lo largo de la narracion (hipotexto), previo a su comienzo
(epigrafe-paratexto) o en una localidad especifica (cita o alusion-intertextos).%® Ciertamente,
configuran una especie de “mosaico”, y, en conjunto, dan un sentido unitario (por pertenecer
al mismo texto), mas no poseen caracteres homogéneos. A mi parecer, Seligson es habil en
hacer convivir distintos registros discursivos en uno so6lo, tamizados con la propuesta creativa
que ofrece al lector.

En el apartado precedente reflexioné sobre el problema de interpretacion cuando el
lector logra, o no, identificar las referencias existentes dentro de un texto, desde una
perspectiva mas amplia y general. Genette también participa de estas preocupaciones. Sin
embargo, tomando en cuenta su tipologia, ¢l se desmarca de las nociones de Riffaterre sobre
la intertextualidad. Subraya que, en el caso de los hipertextos, éstos pueden funcionar de
manera autonoma —siguiendo con el ejemplo de “Antigona”, éste podria leerse y disfrutarse
sin la necesidad de conocer las versiones del mito tebano—, pero, si no se reconocen,
producen una lectura incompleta:

contrariamente a la intertextualidad tal como la describe Riffaterre, el recurso al

hipotexto no es nunca indispensable para la mera comprension del hipertexto. Todo

hipertexto [...] puede [...] leerse en si mismo, y comporta una significacion autonoma

y, por tanto, en cierta forma, suficiente. Pero suficiente no significa exhaustiva (1989:
494).

% Las relaciones transtextuales aqui sefialadas no son las Unicas en “Antigona”; por el momento, son
ilustrativas para diferenciar los distintos niveles de dialogo expuestos por Seligson. Profundizo en ellas en el
analisis dedicado a este relato.

59



Es imperativo sefialar, entonces, que los relatos de Seligson con trasfondo mitico
funcionan autébnomamente. No obstante, al tener en mente los posibles hipotextos, la
experiencia de lectura se enriquece; otras maneras para interpretar el hipertexto se activan
cuando comprendemos que, ademas, existen otras relaciones transtextuales que lo cohabitan.
Ignorar al hipotexto provoca una apreciacion somera del texto que tenemos entre manos.
Anade Genette que es un desatino cuando se le “amputa” al hipertexto esta dimension real,
y un “desperdicio de sentido o de valor estético” cuando los autores han tomado
precauciones, por ejemplo, mediante indicaciones paratextuales (494). Como puede
observarse, para el critico francés resulta en agravio para el autor, si se pasa por encima del
hipotexto. No estamos para juzgar las competencias lectoras, ni para sentir que se ofende al
escritor; tan s6lo habria una lectura sesgada. Cuando reconocemos al hipotexto y le damos
valor, si bien propicia mayor exhaustividad, tampoco significa que el relato se agote.

Me resulta mas interesante el placer que puede estimular la identificacion de una
relacion hipertextual, puesto que nos seduce hacia una lectura doble. En palabras de Genette:

el hipertexto nos invita a una lectura racional cuyo sabor, todo lo perverso que se

quiera, se condensa en este adjetivo inédito que inventd hace tiempo Philippe

Lejeune: lectura palimpsestuosa. O, para deslizarnos de una perversidad a otra, si se

aman de verdad los textos, se debe desear, de cuando en cuando, amar (al menos) dos
a la vez (495).

Creo que aqui estd una de las claves para comprender los relatos de Seligson objeto
de estudio. La autora nos incita a apreciar simultdneamente, en un primer nivel, al menos dos
textos (el suyo y el relato mitico). Por lo tanto, opera lo que Genette denomina palimpsesto:%’

un objeto cuya caracteristica es la duplicidad porque un texto se superpone a otro, pero no lo

7 El Diccionario de la lengua espafiola define el vocablo como un “manuscrito antiguo que conserva huellas
de una escritura anterior borrada artificialmente” (s.v.). Genette emplea la imagen del pergamino para hablar de
la superposicion de textos, en la que uno, por su transparencia, deja ver a otro (1989: 495). Recordemos que la
palabra configura el titulo de su libro.

60



oculta completamente (495). Sin embargo, gracias a la multiplicidad de textos vertidos en un
relato y al eclecticismo de Seligson, estos factores no s6lo hacen que su prosa sea compleja,
sino que, en otros niveles, nos haga amar —para utilizar el mismo lenguaje de Genette— mas

%% mediante los

de dos textos a la vez; nos invita a realizar una lectura palimpsestuosa,
mecanismos transtextuales adicionales que también estan presentes. De aqui que la distincion
entre intertextualidad y transtextualidad que he venido argumentando sea indispensable para
los objetivos de esta tesis.

Ahora bien, Genette también afirma que “cuanto menos masiva y declarada es la
hipertextualidad de una obra, mas depende su analisis de un juicio constitutivo, de una
decision interpretativa del lector” (19). Sin embargo, opino que, cuando también es
explicitamente enunciada —por ejemplo, mediante el uso de titulos, como hace Seligson en
“Electra” o “Antigona”—, el andlisis continia dependiendo de las decisiones del lector.
Efectivamente, el critico francés anota que “hay [...] en el titulo, una parte, muy variable
claro estd, de alusion transtextual, que es un esbozo de «contrato» genérico” (51). Los titulos
de los relatos de Seligson, por un lado, son elementos paratextuales; por el otro, anuncian y
piden una lectura hipertextual porque, de entrada, existe una referencia contenida en el titulo

que homenajea al hipotexto.®” Si bien existe una clara intencién de sefialar un hipotexto

mitico, el hecho de seleccionar cudles son las variantes del mito, con las que trabaja Seligson,

% De acuerdo con Joaquin Leodn, “la diferencia entre lo «palimpsésticon», uso tradicional del adjetivo, y lo
«palimpestuoso», neologismo utilizado por Lejeune, es que el primero se refiere al proceso de superposicion y
velamiento a través del cual se constituye el palimpsesto, mientras que el segundo hace alusion al resultado de
la superposicion de textos: un tejido en el que las escrituras de cada uno de los textos estan entrelazadas tan
intimamente que ya no existe la posibilidad de pensarlas de forma independiente o diferenciada” (2020: 147.
Enfasis personal).

% Genette ejemplifica este fendmeno con la novela de Michael Tournier, Vendredi ou les limbes du
Pacifique, en el que la “«referencia» en homenaje [a la obra de Daniel Defoe] esta contenida en el titulo, que
constituye uno de los contratos de hipertextualidad mas explicitos y exactos, y que dice lo esencial para entrar
en el juego: la sustitucion del «punto de vista» de Robinson por el «punto de vista» de Vendredi” (1989: 460).

61



implica ya adoptar una postura al respecto, y de eso, también, depende el analisis que se lleva
a cabo.

Hasta el momento he considerado las ventajas de denominar los relatos de Seligson
con trasfondo mitico como hipertextos. No obstante, para flexibilizar la categoria genettiana
sera mas util hablar de adaptaciones, segiin propone Linda Hutcheon en A theory of
adaptation (2006), como comento en el siguiente apartado. Por ahora basta adelantar que
Seligson realiza un proceso en el que recupera personajes de la mitologia clésica, pero que
también utiliza otros hipertextos que se convierten, a su vez, en hipotextos. Es decir, existen
hipotextos intermedios que tendran incidencia en su propia reinterpretacion. Tal es el caso de
“Antigona”, en el cual hay que considerar, por ejemplo, la adaptaciéon que realizé Jean
Anouilh en su Antigona (1944), de la tragedia homoénima de Sofocles.

En conclusion, los relatos de Seligson cuya base estructural es un mito clasico tienen
una evidente hipertextualidad; pero el reto consiste en detectar cudles son las versiones con
las que la autora dialoga, en otras palabras, cudles son los hipotextos que tienen un valor
estructural para su relato. Si pensamos en “Voz sin sombra”, la protagonista de Seligson se
configura como un eco de las Ifigenias de Euripides, Goethe, Racine y Reyes. El lector, en
este caso, tendria que juzgar la pertinencia para establecer vinculos con dichos antecedentes.
Esto significa asumir un papel activo para comparar, diferenciar y tomar decisiones
interpretativas, incluso cuando el hipotexto sea sefialado directamente. Entonces, se podria
erigir una relacion que depende de “una pragmatica consciente y organizada” (Genette 1989:
19) que evite, de algun modo, traspasar los limites difusos de la sobreinterpretacion.

Por ultimo, la architextualidad es una relacion “de pura pertenencia taxondmica”,
casi por completo muda o dada gracias a las menciones paratextuales (13). Un architexto, en

la mayoria de las ocasiones, esta indicado en el titulo o subtitulo —términos como novela,

62



cuento, cronicas, ensayos que los acompafian—, y adscribe el texto a un cierto tipo de género
literario. Esta percepcion “orienta y determina en gran medida el «horizonte de expectativay
del lector, y, por ende, la recepcion de la obra” (14). Si tomamos en cuenta que la antologia
de los relatos de Seligson, preparada por Geney Beltran, se titula Cuentos reunidos, y dentro
de este volumen se compilan las narraciones que han sido consideradas por la critica como
novelas breves (por ejemplo, Sed de mar, “Por el monte hacia la mar” o “Luz de dos”),”
entonces el architexto (cuentos) acarrea un problema de orden genérico.

Con este recorrido puede concluirse que un andlisis intertextual de los relatos de
Seligson seria limitado. Si se recurre a un procedimiento mas amplio, es posible realizar un
analisis transtextual que atienda los distintos niveles de relaciones entre sus relatos y otros
textos. Mas alla de que pueda objetarsele a Genette su propuesta taxondmica como una
clasificacion rigida, el critico es consciente de que los tipos transtextuales poseen un
dinamismo que los vincula entre si. La practicidad de su metodologia no s6lo nos remite a
considerarlos como “aspectos de la textualidad” (18), sino como recursos literarios que tienen
incidencia en la interpretacion.

Para Seligson, la memoria era fundamental en todo su quehacer artistico: “Asi toca al
lector desovillar, segun su propia resonancia luminosa, las hebras de este tejido memorioso

que hoy tiene entre sus manos...” (2006: contraportada). Dichas hebras se manifiestan a

70 “Por el monte hacia la mar” y “Luz de dos” se publicaron juntos en Luz de dos (1978), pero antes no
habian aparecido como libros independientes. Sin embargo, existen versiones previas de algunos fragmentos
dispersos en revistas o antologias. Cfi. Esther Seligson, “Juego de luces”, en Onda y escritura en Meéxico:
Jjovenes de 20 a 33, est. preliminar, comp. y notas de Margo Glantz, Siglo XXI, México, 1971: 417-424; “Por el
monte hacia la mar”, Plural (mayo de 1973): 22-24; “En los origenes”, Vuelta (diciembre de 1974): 44-47,
“Tampoco diré que llovia”, en El cuento erdtico en México, prol. y comp. Enrique Jaramillo Levi, Diana,
México, 1975: 247-252. Afios después, en ambas antologias de Toda la Iuz, Seligson coloca los dos textos
referidos como apartados autonomos (Luz de dos y Por el monte hacia la mar); mientras que Beltran Félix los
ordena de manera cronoldgica, en Cuentos reunidos. En este caso, empleo el criterio tipografico de Beltran,
para diferenciar los relatos de los libros publicados.

63



través de multiples combinatorias de los mecanismos transtextuales; sin embargo, cada relato
demanda observar su especificidad. Asi, la escritora mexicana concebia sus textos como un
vehiculo de transmision memoristica, donde la competencia del lector es fundamental para
entrar en el juego que plantea. Genette coincide en que “el hipertexto es una mezcla
indefinible, e imprevisible en el detalle, de seriedad y de juego (de lucido y ludico), de
produccion intelectual y de divertimento” (1989: 496); afirmacion que también cobija a los
demas tipos de relaciones transtextuales. Entonces, un andlisis transtextual de la obra de
Seligson visibiliza tanto su ingenio intelectual como los juegos textuales con los que
configura sus relatos breves.

Si nos acercamos al “Epilogo” de 4 campo traviesa —que ademdas muestra un juego
paratextual, pues es el texto con el que abre la antologia ensayistica y no con el que cierra,
como seria su funcion habitual—, podemos apreciar la lucidez con que Seligson comprendia
la influencia de otros en su labor literaria. Un buen ejemplo de ello es el pasaje en que alude
a Las olas, de Virginia Woolf:

Ir pisando las huellas, en didlogo, de otras huellas afines como queriendo, a la manera

de Bernard en Las olas, «abarcar el universo en un acto unico de comprensiony, a

sabiendas de que esa aspiracion de atrapar «la cosa en si», «la existencia auténticay,

las «semejanzas inmateriales» [...], o penetrar la «androginia armoniosa» de todo
lenguaje, es ni mas ni menos que un absurdo mayusculo, no impide que su bisqueda,
por cualquiera de los medios expresivos al alcance del creador —siempre artifice,
siempre alquimista—, sea el unico objetivo —objefo— posible del camino (2005a:

11).

La actitud que tiene el personaje de Bernard se traslada al quehacer literario de
Seligson en busqueda del lenguaje, a través de las huellas de otros. Ese camino, que involucra

tanto al acto creador como al lector, es para ella “perecedero, fugaz, efimero, si, pero eterno

en su instantaneidad”. Si el lector se convierte, usando la metafora de la autora, en un

64



caminante que se aventura por “los senderos descombrados en un libro”, la invitacion radica
en transitar la literatura “de otro modo” (11).

José Maria Espinasa considera un error que los comentaristas de Seligson sefialen “la
necesidad de una educacion previa para su lectura”, pues para el critico basta la conexioén que
ella logra con el lector. Sin embargo, también aclara que “distinto es si se quiere descifrar o
analizar su literatura” (2006: 348). Como Seligson veia en el lector una resonancia luminosa,
con capacidad para ampliar su competencia lectora, creo que, al mismo tiempo, postula su
literatura como un medio de conocimiento. Esa potencia confiada al lector, desde mi punto
de vista, puede acrecentarse con la comprension del complejo entramado, articulado a través

de las relaciones transtextuales, que enriquece las posibles interpretaciones de su obra.

2.3 TRANSFORMACION Y ADAPTACION

Si bien Genette juzga que los tipos de relacion transtextual no son categorias “estancas”
(1989: 17), se le ha criticado su vision rigida y esquematica. Linda Hutcheon esta entre los
académicos que lo han releido, pero més que contradecirlo, retoma ciertos conceptos para
movilizarlos. En A theory of adaptation, vuelve sobre la cuestion hipertextual y
palimpsestuosa, para reflexionar sobre la relacion existente, ya no sélo entre textos, sino
también entre otros medios, tales como el cine, el teatro, la 6pera y los videojuegos, a partir
de las adaptaciones que se realizan. Le importa observar como un texto se adapta a otro, en
un medio distinto o viceversa. En suma, le interesa la préctica de la adaptacion como un
fenomeno creativo en la que, evidentemente, operan procesos de transformacion.
Recordemos que para Genette, la transformacién consiste en apropiarse de un
hipotexto y variarlo en la forma o en la intencidon semantica; es uno de los dos modos

(imitaciéon y transformacion) que evidencian relaciones hipertextuales. Dentro de las

65



practicas discursivas, deciamos, €l coloca dentro de este rubro a la parodia, el travestimiento
burlesco y la transposicion, las cuales tienen una funcién ludica, satirica o seria,
respectivamente. En resumen, segun Genette, la parodia ocurre cuando hay un desvio en el
sentido, se le deforma, para darle al texto una significacion distinta (21); el travestimiento
modifica el estilo para imponerle otro (75); mientras que la transposicion puede ser
lingtiistica (por ejemplo, una traduccion) o tematica, en la que el sentido se modifica por
completo (263). Como puede observarse, el tedrico francés no es muy claro con sus
definiciones, puesto que llega a confundir la parodia con la transposicion, cuya diferencia
radicaria en el efecto que producen; o el travestimiento con las practicas de la imitacion,
porque éste se ocupa del estilo. Ademas, €l simplifica los tipos de transposiciones segun
caracteres formales (versificacién, prosificacion, transmetrizacion), estilisticos
(transestilizacidn) y cuantitativos (operaciones de reduccion y extension) que aumentan la
dificultad de navegar a través de su terminologia y puede ser un obstaculo que no coadyuve
al andlisis de los relatos de Seligson seleccionados. Por las razones aqui expuestas, recurro a
las ideas de Hutcheon para tener mayor claridad, en cuanto a los procesos de transformacion,
puesto que ella condensa y actualiza algunas ideas genettianas.

Lo primero que hay que decir es que la critica canadiense identifica algunos
malentendidos a priori cuando se critican adaptaciones: se juzga que un objeto cultural o
artistico derivado de otro tiene un valor menor por ser “secundario”, porque no es tan “bueno”
como su “original” o no es “fiel” a €I, puesto que las “fuentes” se privilegian (Hutcheon 2006:
xii-xiii). Tales etiquetas son peyorativas y prejuiciosas. Cominmente ocurre, por ejemplo,
cuando vemos una pelicula que adapta una novela y la degradamos inmediatamente porque
no fue “exacta” o como la habiamos imaginado, no logré “captar” la psicologia o la “esencia”

de algin personaje, o bien, tuvo omisiones de pasajes que para el texto escrito eran

66



sustanciales. Por tanto, caemos en el error de ser incapaces de diferenciar dos productos o
medios distintos entre si. Frente a estas ideas, Hutcheon propone estudiar las adaptaciones
no sélo como obras auténomas, sino también como “deliberate, announced, and extended
revisitations of prior works” (xiv). Es decir, una condicion para identificarlas e interpretarlas
es que éstas se anuncien de alguna forma como tales, ya sea por elementos paratextuales o
créditos, de tipo “basada en” (en el caso del cine, la épera o videojuegos).

Hutcheon revaloriza la adaptacion al considerarla un producto artistico vy,
simultaneamente, un proceso de creacién y recepcion.”! Por un lado, tiene una identidad
formal en cuanto se erige como una transposicion extensiva de una o varias obras que la
anteceden; por el otro, implica que el autor interprete y se apropie de elementos para
reelaborarlos (7-8). De esta manera, se distancia de Genette al abandonar la funcién ladica,
satirica o seria de las transformaciones que el critico francés omite explicar en Palimpsestos.
En su lugar, prefiere estimar toda adaptacion como una transposicion, en el sentido mas
amplio del término: de trasladar o poner algo en un lugar diferente, en este caso, de recontar
una historia con otras estrategias, en medios y contextos varios. Hutcheon se aduefia de este
término genettiano para referirse al fendmeno de la hipertextualidad, aunque tiene una
reminiscencia de aquella sustitucion realizada por Kristeva (referida en el primer apartado de
esta seccion), quien optd también denominar asi a toda relacion intertextual, cuando detecto
abusos en su empleo. Aqui, cuando hablamos de transposicion, no serd en el sentido
kristeviano, porque nos devolveria al problema de distinguir distintas operaciones
transtextuales; mas bien, al igual que Hutcheon, nos referimos a la adaptacion tanto producto

(los relatos de Seligson), como al proceso en el que la autora mexicana reinterpreta las

"l “Because we use the word adaptation to refer to both a product and a process of creation and reception,
this suggests to me the need for a theoretical perspective that is at once formal and «experiential»” (2006: xiv).

67



versiones de los mitos. Entonces, la adaptacion sirve como un marco, en el que convergen
los otros cuatro elementos transtextuales, sefialados por Genette.

Con respecto a la lectura hipertextual, de modo semejante a Genette, Hutcheon
explica que una adaptacion no puede evaluarse precisamente si no conocemos cudl es la obra
adaptada: “If we know the adapted work, there will be a constant oscillation between it and
the new adaptation we are experiencing; if we do not, we will not experience the work as an
adaptation” (2006: xv). Una adaptacion puede fungir como una obra autébnoma, de eso no
hay duda; mas interpretarla como una adaptacion, consiste en pensarla como una obra
palimpsestuosa. Asi, la teoria hutcheoniana tiene fuerte raigambre genettiana:

To deal with adaptations as adaptations is to think of them as [...] inherently

“palimpsestuous” works, haunted at all times by their adapted texts. If we know that

prior text, we always feel its presence shadowing the one we are experiencing directly.

When we call a work an adaptation, we openly announce its overt relationship to

another work or works. It is what Gérard Genette would call a text in the “second
degree” [...], created and then received in relation to a prior text (6).

En el caso de Seligson, sus relatos breves son adaptaciones s6lo cuando reconocemos
que existe alguna presencia mitica de trasfondo. Esto nos permite delimitar el corpus
seleccionado, entre su vasta obra literaria, pues no todos sus textos narrativos resultan ser
adaptaciones. En algunos, deliberadamente la escritora mexicana decide volver a la tradicion
clasica, mediante indicios paratextuales o a través del uso de personajes miticos.

No obstante, habria que matizar que Seligson no adapta una tragedia completa, sino
que selecciona fragmentos, combina y transforma elementos que pertenecen, a su vez, a otras
adaptaciones. Por ahora, es importante destacar que existen hipotextos intermedios que crean
cadenas significativas. En suma, entre un hipotexto mitico y el hipertexto seligsoniano

median otros que condicionan su lectura.

68



Asi, debemos considerar el valor estético que una adaptacion puede tener por si
misma. Hutcheon también se aleja de la teoria genettiana en cuanto que examina las posibles
relaciones entre textos u otros medios (cine, 6pera o videojuegos), desde una perspectiva
horizontal y no vertical. Es decir, pone énfasis en que “multiple versions exist laterally”
(2006: xii), por lo que supera la visidn esquematica, jerarquizada y estructuralista de Genette,
al ampliarla con una visién posestructuralista, semidtica, incluso, de recepcion. Hutcheon
contempla el didlogo entre distintos medios que serd de utilidad cuando me enfrente a la
influencia del teatro en la prosa de Seligson.

La critica canadiense advierte que el parametro de andlisis para juzgar una adaptacion
no debe ser qué tan proxima o fidedigna esté en relacion con el texto adaptado (6). Mas bien,
una adaptacion fallida seria aquélla que carece de “creativity and skill to make the text one’s
own and thus autonomous” (20). Lo interesante de atender los textos de Seligson como
adaptaciones es que éstos implican repeticiones de temas o motivos miticos sin replicacion,’
y, ademas, manifiestan procesos de apropiacion en los que la escritora mexicana filtra sus
propios intereses y su sensibilidad artistica. Al adquirir un carécter palimpsestuoso, “other
works [...] resonate through repetition with variation” (8); o, en palabras de Edward Said,
revelan “an eccentric order of repetition, not one of sameness” (cit. en Hutcheon 2006: 111).
Entonces, las adaptaciones de Seligson no son una copia o iguales a las versiones de los mitos
clasicos, sino que sus variaciones —asimismo, influenciadas por otros hipotextos y
elementos transtextuales— son a las que hay que poner atencidon, para observar su

especificidad y las aportaciones de la autora. De aqui la importancia de emplear una

2 Seguin el Diccionario de la lengua espariola, en biologia, la replicacion refiere al “proceso de duplicaciéon
del ADN para transmitir a la siguiente generacion una copia integra de la informacion genética” (s.v.). Hutcheon
recurre a este término para sefialar lo siguiente: “adaptation is repetition, but repetition without replication”
(2006: 7); es decir, se desliga de una simple copia.

69



aproximacion mitocritica, segiin la metodologia de Durand: al realizar comparaciones de los
mitemas, los resultados nos acercaran a las formas en que Seligson leia e interpretaba la
materia mitica.

Si hay variaciones, es inevitable que se produzcan transformaciones. Por tanto, me
parece acertado que Hutcheon compare los procesos de adaptacion con la seleccion y
evolucion natural de las especies: “Like living beings, stories that adapt better than others
(through mutation) to an environment survive: those of Carmen, Don Juan, Don Quijote,
Robinson Crusoe, Dracula, Hamlet, and so on” (2006: 167). Entre esas narrativas, hay que
incluir los mitos clasicos, pues su permanencia a lo largo de la historia literaria y su vigencia
en la literatura contemporéanea se da gracias a que han sido adaptados, “mutados”, en épocas
y contextos socioculturales diferentes: “adaptation is how stories evolve and mutate to fit
new times and different places” (176). Por ello, es necesario atender como se han reescrito
los mitos clasicos en la literatura mexicana, al menos durante el siglo XX y, en especifico, los
que trabaja Seligson, para visibilizar una tradiciéon que no permanece fija, sino que ha
cambiado con el tiempo.

Optar por la adaptacion implica una doble responsabilidad: “to adapt another work
and to make of it an autonomous creation” (85). La paradoja esta en crear una nueva obra
artistica autébnoma, pero que en mayor o menor grado siga dependiendo del texto adaptado.
Cuando esto se logra y el receptor es consciente de estar frente a una adaptacion, “part of this
pleasure [...] comes simply from repetition with variation, from the comfort of ritual
combined with the piquancy of surprise. Recognition and remembrance are part of the
pleasure (and risk) of experiencing an adaptation” (4). Asi, Hutcheon coincide con el placer
de la lectura palimpsestuosa enunciada por Genette. Por un lado, nos gustan las adaptaciones

porque identificamos la(s) obra(s) previa(s) que se transparentan, no veladas del todo, y nos

70



deleitan mediante su actualizacion, al provocarnos sorpresa ante el cambio; por el otro, quizas
la reelaboracion nos seduce por las nuevas funciones o sentidos que operan en ellas.

Hutcheon cierra su estudio enfatizando qué no es una adaptacion. Si ésta, como
seflalamos, es una transposicion extensiva y anunciada de una o mas obras de arte, las citas
o alusiones breves no pueden ser incluidas; en caso de existir, fungen como otros mecanismos
transtextuales que forman parte de la configuracion de la adaptacidon. Sin embargo, las
parodias si pertenecen a ella, como subconjunto: “indeed parody is an ironic subset of
adaptation, whether a change in medium is involved or not” (169). Aunque Hutcheon no
profundiza en la parodia en este libro, remite a sus investigaciones previas: A theory of
parody (2000) e “Ironia, satira, parodia: una aproximacion pragmatica a la ironia”.”

Acerca del concepto de parodia, 1o entiendo como la repeticion de un texto en otro.
Hasta aqui, coincide con la definicion genettiana de hipertextualidad. Sin embargo, Hutcheon
lo amplia cuando se detiene en su funcion, mas alla de su estructura: ocurre cuando un texto
nuevo homenajea e ironiza al hipotexto, estableciendo una distancia critica frente a él: “A
critical distance is implied between the backgrounded text being parodied and the new
incorporating work, a distance usually signed by irony. But the irony can be playful as well
as belittling; it can be critically constructive as well as destructive” (2000: 32). Al igual que
Hutcheon, pienso que la definicion proporcionada por Genette es demasiado restrictiva, pues
solo la considera como “a minimal transformation of another text” (18), cuando, en realidad,
€s mas que €so.

Efectivamente, podemos deducir que la parodia es un tipo de transformacion textual

que oscila entre el homenaje y la burla de uno o més textos parodiados: “no puede tener como

73 Este articulo fue publicado en Poétique (febrero de 1981): 140-155. Cito la traduccién realizada por Pilar
Hernandez Cobos, en De la ironia a lo grotesco (en algunos textos literarios hispanoamericanos) (UAM, 1992).

71



«blanco» mas que un texto o convenciones literarias” (Hutcheon 1992: 178). Como se trata
de un vaivén, la parodia puede desplazarse a la vez entre un extremo y otro, o decantarse
hacia alguno. Mientras tanto, la ironia es un recurso con doble funcionamiento: semantico y
pragmético.”

De aqui que Hutcheon recupere la etimologia de la palabra parodia, para subrayar el
doble significado de para, cuya segunda acepcion, generalmente, ha sido desatendida por la
critica. El prefijo significa “contra” o “frente a”, pero también denota “al lado de” (1992:
178; 2000: 32); mientras que la raiz odos es “canto”. Por tanto, la parodia es un “contra canto”
o algo que esta “al lado del canto”. Asi, aunque la primera representa el acostumbrado uso
de la parodia, la otra sugiere “an accord or intimacy instead of contrast” (2000: 32). La clave,
entonces, esta en la intimidad o el contraste que efectia el texto parodiante con el parodiado.
Tal desdoblamiento, dice Hutcheon, sirve “para marcar la diferencia: la parodia representa a
la vez la desviacién de una norma literaria y la inclusiéon de esa norma como material
interiorizado” (1992: 177.); mas atafie al receptor identificar las disparidades.

La vision hutcheoniana se desplaza del estructuralismo genettiano cuando critica su
rechazo de cualquier dimensién hermenéutica, es decir, de cualquier interpretacion que
dependa del lector, pues Hutcheon introduce nuevamente la variable de la “competence
involved in the encoding and the decoding of parody, the contextual elements that mediate

or determine the comprehension of parodic modes” (2000: 22). Desde esta perspectiva, un

4 Hutcheon es muy clara en distinguir la parodia y la satira como géneros literarios independientes que
hacen uso de la ironia como un tropo, aunque de forma distinta. La diferencia, sobre todo, radica en el “blanco”
a los que apunta cada una. En el caso de la satira, “es la forma literaria que tiene como finalidad corregir,
ridiculizandolos, algunos vicios e ineptitudes del comportamiento humano”, las cuales son extratextuales “en
el sentido en que son, casi siempre, morales o sociales y no literarias” (1992: 178). En cambio, la parodia
siempre atentara contra una obra o corriente literaria. Por su parte, la ironia es utilizada como una figura retorica
que, en el plano semantico, sefiala una superposicion estructural de significados: lo que se dice es distinto a lo
que se quiere dar a entender, entonces, funciona como una antifrasis (179); en el plano pragmatico, ésta
“consiste en un sefialamiento evaluativo, casi siempre peyorativo” (176).

72



texto funciona como parodia cuando el lector tiene la capacidad de descubrir en ella un objeto
artistico que es una sintesis bitextual (33), de lo contrario, solamente lo naturaliza, pero ello
“would eliminate a significant part of both the form and the content of the text” (34). En este
punto, notese la congruencia entre la teoria de la adaptacion y la teoria de la parodia, segun
Hutcheon.

En suma, creo que toda adaptacion es una transposicion, pero no quiere decir que toda
adaptacion sea una parodia. Lo expuesto nos devuelve a la cuestion de las variaciones y a la
competencia del lector. Cuando Seligson parodia un mito o a un personaje clasico, lo hace
para desmontarlo y establecer esa distancia critica de la que habla Hutcheon. Creo que confia
en su lector para que sea capaz de reconocer que sus relatos de materia mitica se erigen como
adaptaciones. Entonces, cabe cuestionarse si Seligson emplea la ironia como un recurso
literario que le permite, al mismo tiempo, homenajear y poner en crisis los mitos. Esto tendra

que comprobarse con el andlisis de cada uno de ellos.

73



3. MAS ALLA DE LA VENGANZA: “ELECTRA”

3.1 EL MITO DE ELECTRA EN LA LITERATURA HISPANICA DEL SIGLO XX

A través de los siglos, el personaje mitoldgico de Electra, hija de Agamenon y Clitemnestra,
se ha convertido en la figura prototipica occidental que busca venganza y justicia dentro del
ambito familiar. Como bien menciona Pilar Hualde, en su articulo “Mito y tragedia griega en
la literatura iberoamericana”, la joven ha sido retomada “con frecuencia para hablar de las
relaciones familiares, para denunciar el lastre de la familia patriarcal tradicional o para revisar
la figura de la madre” (2012: 195). Lo que mas ha llamado la atencion de narradores, poetas
y, sobre todo, dramaturgos de diferentes épocas y nacionalidades, es la conspiracion urdida
por Electra y su hermano, Orestes, para vengar la muerte de su padre, mediante el asesinato
de su madre y de Egisto, amante de esta ultima. Tal motivo ha sido fuente de inspiracion para
recrearlo, pues multiples escritores han encontrado en €l riqueza suficiente para explorar
temas universales, tales como la traicién, el crimen, la moralidad, el amor filial, la
responsabilidad y la culpa, aun cuando sean tratados en diversos modos.

Electra no es solo el primero de los personajes de la tradicion griega que Esther
Seligson reelabora en su prosa breve,”” sino que también es el asunto central de la resefia con
la que inaugura la columna teatral de la revista Proceso, donde colaboré continuamente desde

su fundacion, en 1976, hasta 1981.7° En “Electra, un espiritu subversivo”, la escritora

75 Seligson publico las primeras versiones de “Electra” en la década de los setenta. Mas adelante, desarrollo
su historia textual.

76 Durante este periodo, Seligson contribuy6 casi de modo ininterrumpido con ensayos y resefias, para la
columna destinada al teatro. En la década de los ochenta, lo hizo intermitentemente; luego, la retomoé todo el
afio de 1991, y la abandond por completo en enero de 1992. Aqui destacan sus trabajos sobre la dramaturgia de
Bertolt Brecht y Jerzy Grotowsky, sus reflexiones en torno al teatro experimental, al estado del teatro mexicano
e infantil de aquellos afios, asi como sus criticas de las puestas en escena de las obras de Euripides, William
Shakespeare, Moliére, Jean Anouilh, Woody Allen, Antén Chéjov, Arthur Miller, Ramén del Valle-Inclan —
por nombrar algunos autores—, realizadas en México. En Para vivir el teatro (2008) se recopilan casi todas las

74



mexicana estima que esta figura mitica trasciende el simple deseo de venganza. Teniendo
como pretexto la puesta en escena de la tragedia de Euripides —representada en el Teatro
Xola de la Ciudad de México, bajo la direccion de José Solé—, Seligson escribe lo siguiente,
el 6 de noviembre de 1976:
Electra no es s6lo un vehemente deseo de venganza o esa busqueda insaciable del
cumplimiento de una justicia que la empuja al crimen; Electra es también un espiritu
subversivo (en tanto victima privilegiada), no una hija que se rebela contra su madre
como simbolo materno, sino contra la representante del poder y de su arbitrariedad.
Electra es un ciudadano que desenmascara los moéviles que se esconden tras las
“razones de Estado”: codicia y orgullo [...] Rebelion contra la mentira e hipocresia

del culto, contra la palpable indiferencia de los dioses, contra una religion que se ha
convertido en un instrumento mas de opresion (2008: 20-21).”7

De esta manera, Electra es apreciada como una mujer rebelde que desestabiliza los
esquemas familiares, politicos y religiosos. Para Seligson, las obras de Euripides
representaban “las contradicciones que planteaba una democracia donde empezaban a
enfrentarse las fuerzas conservadoras del Estado y el reclamo individual de una libertad de
palabra y de pensamiento” (19). Observa en esta figura mitica un simbolo que aspira a la
libertad y a la justicia, pero, al igual que otros personajes del tragico griego, también la hija
de Agamendn experimenta “en carne propia la imposibilidad de vivir su libre albedrio” (20).
Desde la lectura de Seligson, la cuestion de la venganza de Electra y Orestes se relega a un

segundo plano, al igual que evidencia el relato de “Electra”.

colaboraciones de Seligson contenidas en Proceso, pero lamentablemente faltan algunas; otras yerran el dia de
publicacion. Sin embargo, basta contemplar las mas de cuatrocientas paginas que conforman dicho libro y el
indice de resefias, para darse cuenta del trabajo monumental que Seligson efectu6é sobre el ambito teatral
(excluyendo las publicaciones de otras revistas y suplementos culturales). Ciertamente, el conjunto se
caracteriza, en palabras de Vicente Lefiero, por su “mirada aguda, personal, interrogante pero siempre amorosa
sobre el teatro mexicano” (2008: 11).

"7 Cuando me refiero a los ensayos publicados en Proceso, cito desde la recopilacion de Para vivir el teatro,
al menos que alguno no se incluya en ésta. Si un texto tiene error en la fecha de su publicacion, a pie de pagina
anoto los datos hemerograficos correctos: Esther Seligson, “Electra, un espiritu subversivo”, Proceso (6 de
noviembre de 1976): 67.

75



A Seligson no le importa tanto si “una representacion ha permanecido fiel o no al
espiritu de la época o, ni siquiera, del texto” (21) —idea que sintoniza con los postulados de

Linda Hutcheon sobre la adaptacion—,’

como si logra comunicar una experiencia que
cuestione problematicas existenciales del ser humano:
Quiza lo importante para el espectador contemporaneo estriba en la fuerza con que le
es transmitida la esencia de una concepcion del hombre que no sélo lo incluye dentro
de su momento histérico, sino que lo proyecta intemporalmente con toda su

problemadtica existencial. A fin de cuentas, las interrogantes relacionadas con el ser
humano siguen siendo las mismas (21).

Con lo anterior, Seligson justifica la vigencia de que se representase escénicamente
la tragedia de Euripides, en el contexto mexicano de la década de los setenta. Recordemos
que Proceso surgido como reaccion al golpe dado por Luis Echeverria el 8 julio de 1976,
contra la libertad de expresion del Excélsior, cuyo director era Julio Scherer Garcia.” Esta
situacion provoco la renuncia de varios escritores y periodistas, lo que explica por qué
Seligson dejo de publicar en el suplemento dominical de ese periddico,*’ para iniciar su labor
en Proceso, cuando apenas habian transcurrido cuatro meses desde dicho acontecimiento.
Entonces, me parece significativo que su primera critica teatral en Proceso sea sobre la
Electra euripideana. En este texto, dedica mas espacio a reflexionar sobre ella que a criticar
la puesta en escena, aun cuando elogia la actuacion de Susana Alexander, en el papel
protagodnico, y desmiente el programa de mano, el cual anunciaba que era la primera vez que

se traducia a Euripides directamente del griego.®!

8 Cfr. el apartado “Transformacion y adaptacion” del segundo capitulo.

7 En su “Epilogo” a La fugacidad como método de escritura —paratexto inicial y no final de esta
recopilacion ensayistica—, Seligson expresa que, con anterioridad a tal crisis periodistica, “la sensacion de
libertad intelectual y fisica no era ficticia, y la literatura, el arte y las ideas politicas se intercambiaban con un
sentido cosmopolita y universalista que excluia todo morbo por la «identidad nacional»” (1988b: 11).

80 Desde 1973 podemos encontrar textos y traducciones suyas en Diorama de la Cultura, suplemento de
Excélsior.

81 Como sefiala Francisco Rodriguez, para entonces, las traducciones al espafiol de Euripides no contaban
con un brillante panorama: “habia la traduccion de Eduardo de Mier (desde 1865, luego en la «Biblioteca

76



En México, tampoco era la primera vez que se escenificaba una tragedia de Euripides.
Rafael Solana comenta, en su resefia contemporanea a la de Seligson y titulada “Electra de
Euripides, dirige José Solé¢”, que Julio Bracho habia montado Las Troyanas en el Palacio de
Bellas Artes, hacia 1936; José Solé también lo hizo en el Teatro Xola, en 1963, y ahi mismo
presentd la Medea euripideana, en 1964 (1976: s. p.). Con respecto a otras obras clasicas,
menciona Edipo rey, de Sofocles, y Medea, de Séneca (s. p.). En cambio, Jos¢ Ignacio Retes
inaugurd el teatro Hidalgo con la Orestiada de Esquilo, en 1962.3> Ademas, seglin testimonia
Octavio Paz en la entrevista realizada por Seligson, “La hija de Rappaccini”, el grupo de
Poesia en Voz Alta habia montado “Electra, de Sofocles, traducida por Diego de Meza y con
escenografia de Juan Soriano” (cit. en Seligson 2005a: 199).%% Noétese el interés por la
dramaturgia grecolatina dentro del panorama del teatro mexicano; parece que despunt6 en la
década de los sesenta. Es probable que Seligson también se sintiera atraida por la tradicion
clasica a causa de esta atmdsfera, aun cuando ella no incursionara en el género draméatico

durante esa época y, mas bien, encontrara su cauce expresivo en la prosa breve.

Clésica» en 1909-10); habia la de Gomez de la Mata, traducida del francés, de la de Leconte de Lisle (s. a.),
luego vino la de A. M. Garibay (mas bien oscura), de 1963” (2003: 388). La escenificacion en el Teatro Xola
se baso en la traduccion y “libre version de la obra” (Seligson 2008: 21) de Pablo Ballester, publicada luego
por el Instituto Cultural Helénico (1976).

82 Al respecto, el mismo Solana comenta, en su resefia “Inauguracion del nuevo teatro Hidalgo con la
Orestiada de Esquilo”: “Y excelente también la idea de estrenarlo [...] con la trilogia esquileana [...].
Agamenon ya se ha representado antes, y muy recientemente la ha puesto, o la estd poniendo, Jébert Darién en
el teatro Orientacion; Las Coéforas ya la declamd Maria Douglas, con orquesta; Las Euménides, representada,
es nueva para nosotros y lo mas nuevo es ver las tres piezas juntas, aunque para ello hayan debido ser un poco
recortadas; por momentos se hace un poco pesado sobrellevar las tres horas y pico de espectaculo” (1962: s.
p.).
8 Cito la versién incluida en 4 campo traviesa. Su primera publicacion fue en Esther Seligson, “La hija de
Rappaccini. Entrevista con Octavio Paz”, La Cabra (octubre de 1978): 9-11. La Electra de Sofocles se estreno
en abril de 1960 y hubo funciones hasta el mes de mayo del mismo afio, en el Teatro Sullivan (“Noémina de los
teatros capitalinos” 1961: 3669-3670).

77



Sin embargo, la fascinacion por la Electra clasica puede rastrearse, nada mas y nada
menos, hasta el ensayo de Alfonso Reyes, “Las tres Electras del teatro ateniense”, escrito en
1908.34 En éste sopesa meticulosamente las semejanzas y diferencias entre las Electras de
Esquilo, Sofocles y Euripides; ademas, analiza como ocurre la anagnorisis en las tragedias
de cada uno y reflexiona sobre la funcion del coro griego. A Reyes le interesa mostrar y
justificar el “proceso evanescente de Electra, quien, de abstraccion psicologica en Esquilo,
pasa con Sofocles a ser alegdrica, y cobra al fin, con Euripides, intenso color de realidad”
(1996a: 41). Asimismo, Reyes profundiza en los matices y caracteristicas de la tres Electras,
para argumentar como la de Esquilo es mas irreal, mientras que la de Euripides exacerba
emociones humanas. Por tanto, me parece imprescindible retomar este estudio para el analisis
de “Electra”, pues surge la pregunta de cudl es el hipotexto clasico que Seligson utiliza, o si
sintetiza de algin modo estas versiones.

A pesar de que el mito de Electra se encuentra latente en el panorama cultural
mexicano, como el ensayo alfonsino y las representaciones teatrales de las obras de Euripides
enunciadas lo evidencian, hasta donde he podido averiguar, la Gnica reelaboracion mexicana
—previa a la version inicial del relato seligsoniano de 1970— es el mondlogo dramatico de
Luisa Josefina Hernandez, La hija del rey (1959).%° En cambio, el poemario de Enriqueta

Ochoa, Retorno de Electra, aparece hasta julio de 1978; solamente los dos poemas finales,

8 Aunque es innegable la importancia del ensayo de Reyes, todo indica que el mito de Electra alcanzo
mayor difusion en México, mas bien, gracias a versiones modernas, presentadas por compaiiias teatrales
extranjeras, durante la primera mitad del siglo XX. Hasta el momento, tengo noticia de que la primera adaptacion
fue la Opera titulada Elektra, de Hugo von Hofmannsthal, traducida por Joaquin Pena e interpretada por la
Compaiiia Dramatica Espafiola Margarita Xirgu, en mayo de 1922 y de 1936 (“Nomina de los teatros
capitalinos” 1961: 3455, 3522). Afios mas tarde, en marzo de 1944, Louis Jouvet escenificé Electra, de Jean
Giraudoux, con su Compaiiia Francesa de Comedia, en una version que, al parecer, se montd en francés (3557).
Ambas obras se representaron en el Palacio de Bellas Artes.

85 E1 monologo fue dirigido por Alvaro Arau y estrenado en 1965 (Toriz 2016: 33). Una sola actriz, Maria
Douglas, debia encarnar el personaje sefialado como “Ella” y “([...] lentamente va dejando de ser la hija para
convertirse en el personaje de la reina madre)” (12), seglin sefiala una acotacion; indicio de que se transforma
en Clitemnestra.

78



“Estela en la luz” y el que da nombre al libro, tienen relacion directa con el mito.*® Aunque
¢éstos estan fechados en 1975 y 1976, respectivamente, no puede asegurarse que Seligson los
hubiera leido antes de que publicara su segunda version de “Electra”, en 1977. Menciono la
obra de Ochoa porque la escritora coahuilense mantuvo una relacion cercana con Seligson,
quien empled versos de ella como epigrafes de textos suyos.®’

En contraste, existen mas recreaciones del mito en otras partes de Iberoamérica.
Como bien destaca Hualde, el cuento de Machado de Assis, “Pilades y Orestes” (1903), y el
texto dramatico de Nelson Rodrigues, Senhora dos Afogados (1947), asientan un precedente
desde Brasil; en Cuba, aparece Electra Garrigo (1948) de Virgilio Pifiera; mientras que
Electra al amanecer (1948), Electra (1952) y El Reiiidero (1962), de Omar del Carlo, Julio
Imbert y Sergio de Cecco, respectivamente, son representativas de la dramaturgia argentina;
y, en el &mbito de la narrativa, sobresale la novela Escalera para Electra (1969), de Aida

Cartagena Portalatin, escritora dominicana (2012: 195-198).8% Evidentemente, el género

8 El fragmento 1de “Estela en la luz” es el tnico que tiene como destinatario poético la figura paterna, pues
el primer verso asi lo anuncia: “Padre, se desgrana el racimo de tu sangre...” (Ochoa 1978: 141). En “Retorno
de Electra”, la relacion con el mito es mas explicita porque al inicio se establece una analogia con Electra, pues
el sujeto lirico solloza sobre la tumba del padre: “Para poderte hablar, / asi, de frente, / tuve que echarme toda
una vida / a llorar sobre tus huesos” (150).

87 Seligson apunta en Todo aqui es polvo: “Anoche le llamé a Enriqueta Ochoa: que hace tres dias recibio
mi tarjeta felicitdndola por su cumpleafios numero 75 [...]; que termind El libro de las imagenes y el de Los
delirios, pero que no le gustan y no quiere darlos a publicar” (2010b: 161). Ademas, dedica a la poeta
coahuilense “Mandala”, del poemario Rescoldos (2000: 33). Con respecto a los epigrafes tomados de versos de
Ochoa, los encontramos en el relato “I. Conjuncion”, de Isomorfismos (1991: 15); en el ensayo “;Qué traduces
traductor?”, La Jornada (6 de noviembre de 1995): 33; al principio de Alba marina (2005b: 9); en los poemas
“XVI”, de Simiente (2004b: 71), y “Fisuras”, de Escritos a mano (2011a: 91); y al comienzo de Escritos a
maquina (2011b: 7). Confieso no saber cuando comenzo la relacion de amistad entre Seligson y Ochoa, pero si
tomamos en consideracion las fechas, parece que fue tardia.

8 Debo subrayar que el articulo de Hualde me sirvié para comprender el horizonte de las obras literarias
que reelaboran los mitos clasicos, escritas en el continente americano durante el siglo XX y XXI. Es un excelente
catalogo comentado, aunque no profundiza en todas debido a la cantidad que detecta. Aqui sdlo enlisto aquellos
textos que preceden a la primera version del relato de “Electra”.

79



dramatico tiene predominancia frente al narrativo y al poético, que, con excepcion de los
poemas de Ochoa, brilla por su ausencia.®

No obstante, hay que anadir que la dramaturgia europea también tiene sus propias
adaptaciones: las obras homoénimas de Electra, de Benito Pérez Galdos (1901), Jean
Giraudoux (1937), José Maria Peman (1949) y el libreto para 6pera de Hugo von
Hofmannsthal (1909); Las moscas (1943) de Jean Paul Sartre y Electra o la caida de las
mascaras (1944) de Marguerite Yourcenar. Con respecto al cine, destaca Electra (1962) de
Michael Cacoyannis, director grecochipriota. Ademas, debemos incluir el drama A Electra
le sienta bien el luto (1931), del estadounidense Eugene O’Neill, pues tuvo repercusiones en
Iberoamérica: por ejemplo, la Senhora dos Afogados “reposa [...] sobre el hipotexto de
O’Neill” (Hualde 2012: 195). Los textos escritos y transpuestos a su representacion visual,
ya sea al teatro, a la Opera o al cine, encabezan la reelaboracion artistica del mito de Electra.
Efectivamente, sus “recreaciones exceden el ambito de la dramaturgia” (195).

Debido a la formacién en letras francesas de Seligson,” por un lado, es mas creible
que leyera Las moscas de Sartre, ya que sus ensayos sobre €l, o sobre los escritores
existencialistas, revelan el gusto por su obra;’! por el otro, tenemos noticia de que conocié

Electra o la caida... de Yourcenar.”” Asimismo, Seligson escribi6 otros tantos textos sobre

8 También es digno de mencién el poema “Electra en la niebla”, del nobel chileno, Gabriela Mistral. Sin
embargo, éste estuvo inédito hasta 1991 (Hualde 2012: 198), cuando se publico en Lagar II.

% Seligson estudi6 Letras Hispanicas y Francesas en la Universidad Nacional Auténoma de México (1960-
1965).

1 Aunque Seligson no menciona nunca Las moscas, su resefla sobre la puesta en escena de “A puerta
cerrada, de Sartre”, El Heraldo Cultural, supl. de El Heraldo de México (12 de octubre de 1969): 10, asi como
su ensayo “Existencialistas”, La Jornada (4 de julio de 1995): 27, revelan que leia a menudo las obras de Jean-
Paul Sartre y Albert Camus.

92 Con motivo a la publicacion de Teatro I, Seligson escribié la resefia “Marguerite Yourcenar dramaturgo”,
en La Jornada Libros, supl. de La Jornada (2 de marzo de 1985): 15. Dicha edicion contiene las siguientes
obras: Dar al César, Denario del sueiio y La sirenita; al afio siguiente se editd Teatro I, con aquéllas de
trasfondo mitico. Sin embargo, los comentarios de Seligson muestran que ya habia leido la dramaturgia
completa de la escritora belga, pues juzga: “de las seis obras de teatro, publicadas por Gallimard en dos tomos,
s6lo tres pueden considerarse propiamente teatrales —FElectra o la caida de las mascaras, El misterio de

80



la escritora de origen belga® y, como indiqué en el primer capitulo, tradujo “Fedra o la
desesperanza”, en 1973; éste pertenece a la coleccion de monologos reunidos en Fuegos:
“una serie de prosas liricas unidas entre si por una cierta nocion del amor” (Yourcenar 1985:
13).%

Hasta ahora he tomado el periodo de los afios setenta como limite temporal que nos
permite observar cudl era el estado del mito de Electra en la literatura hispanica del siglo XX,
y como Seligson se inserta en ella. Segun indica Hualde, a partir de la década de los ochenta,
el teatro mexicano recrea el mito inclinandose hacia la figura de Orestes. Por ejemplo, el
libreto para 6pera de José Ramon Enriquez, Orestes parte (1984), altera la historia mitica
para centrarse “en el tema innovador del incesto entre Clitemnestra y Orestes”;”> mientras
que en Los gallos salvajes (1986), de Hugo Argiielles, un Orestes veracruzano —encarnado
en el personaje de Luciano Eduardo— “regresa al hogar para matar, no a la madre, sino al
padre” (2012: 197).°® A diferencia de ellos, Seligson se abstiene de utilizar este personaje
masculino en su relato: solo lo alude cuando Electra menciona: “en el hijo [de Agamenon] te
niego y te recojo” (2006: 306); y cuando, al final, la voz narrativa insintia “el adiés del
hermano perseguido por las Furias” (312).”7 Ademas, se nombra tres veces a Orestes, pero

éste no participa activamente en la narracion.”®

Alcestes 'y ;Quién no tiene un minotauro?—" (1985: 15). Entonces, seguramente las ley6 en la edicion francesa
de 1971.

% Sobresale el estudio dedicado al estilo de la autora, “Marguerite Yourcenar y la subjetividad domada”,
Revista de la Universidad de México (agosto de 1973): 8-11. También destaca la resefia de la novela “Souvenirs
Pieux”, Plural (septiembre de 1974): 86-87.

%4 La mayoria de los mono6logos son de personajes mitoldgicos clésicos. Si bien no hay ninguno en voz de
Electra, existe uno sobre su madre: “Clitemnestra o el crimen”.

%5 La opera “se estreno el 7 de diciembre de 1984, en la Sala Nezahualcoyotl, durante la temporada de la
Orquesta Filarmonica de la UNAM” (Enriquez 1985: 9), aunque Enriquez fecha su escritura en 1978.

% “Estrenada, bajo la direccion escénica de José Enrique Gorlero, el 22 de abril de 1986 en el teatro Wilberto
Canton de la SOGEM” (Argiielles 1995: 297).

°7 En adelante, cito la version de “Electra” de Toda la luz (2006).

%8 El narrador en tercera persona lo nombra, dirigiéndose a Electra: “las voces que te alimentan la espera de
Orestes” (Seligson 2006: 309); y cuando pregunta: “;Estaria el cuerpo de Egisto, en el momento en que le

81



Las obras de Enriquez y Argiielles s6lo sirven como puntos de contraste, en vista de
la falta de protagonismo del personaje femenino y porque son posteriores a la version de
“Electra” incluida en De suerios, presagios y otras voces (1978); aunque son contemporaneas
de aquélla en Indicios y quimeras (1988). Seligson no escribid nada sobre el primer autor. En
cambio, algunos ensayos sobre el segundo demuestran que estuvo al tanto de su dramaturgia
completa. Por ejemplo, la escritora mexicana conoce el teatro del veracruzano, “desde su
primera obra Los prodigiosos (1957), hasta la Gltima publicada Los huesos del amor y de la
muerte (1992)” (2011b: 22), al momento de redactar “El animalario divino. Aproximacién a
la dramaturgia de Hugo Argiielles”.”” A su vez, el inicio del ensayo “Trilogia de la voz
florida” evidencia que existio una relacion epistolar entre ambos: “En una carta personal [...]
Hugo Argiielles me escribe:” (11). Curiosamente, Seligson expresa en este ultimo que el
personaje de Leonor Cortés, de Aguila real, le recuerda a la Electra sofoclea (11). A pesar
del incuestionable vinculo ente Seligson y Argiielles, no puede decirse que él tuviera
influencia directa sobre “Electra”, puesto que la autora se le adelanta en utilizar el mito.

Gracias a este recorrido historico, hasta donde he podido averiguar, es plausible que
“Electra” sea una de las primeras manifestaciones del mito en la prosa mexicana del siglo
XX. Frente al listado de los textos literarios iberoamericanos, es legitimo preguntarse con
cudles de ellos Seligson pudo haber tenido contacto. Sospecho que dificilmente los conocid,

por cuestiones de traduccion (en el caso de los brasilefios) o distribucion editorial. Sin

hundiera Orestes el hierro en mitad del vientre, tan igualmente desnudado?” (311). En cambio, Electra lo
enuncia s6lo una vez, cuando le reprocha a Clitemnestra: “me ahoga [...] la misma pegajosa solicitud con que
entregabas a Orestes en manos del ayo” (312).

% Esther Seligson, “El animalario divino. Aproximacién a la dramaturgia de Hugo Argiielles”, en La Cultura
en México, supl. de Siempre! (1° de abril de 1992): 2-3. Cito la edicion de Escritos a maquina (2011) que
también incluye los siguientes ensayos sobre Argiielles: “Trilogia de la voz florida”, “Humanimales” y “El
descenso de la diosa”.

82



embargo, era importante sefialarlos, para mostrar el gusto compartido por la figura de Electra
en distintas latitudes.

Lo cierto es que no podemos prescindir de las tragedias de Esquilo (Agamenon 'y Las
coéforas), Séfocles (Electra) y Euripides (Electra y Orestes), del mondlogo dramatico de
Luisa Josefina Herndndez —porque marca un precedente en México—, ni de las
adaptaciones teatrales realizadas por Jean-Paul Sartre y Marguerite Yourcenar —debido al
vinculo detectado—, como los posibles hipotextos con los que Seligson trabaja.
Lamentablemente, no tenemos certeza de todos los libros, ediciones o traducciones que
Seligson utiliz6, o que formaban parte de su biblioteca personal, pues como Geney Beltran
comparte:

Esther no conservaba los libros que leia, y antes de morir destruyo6 sus cuadernos de

notas, sus diarios. Ella solia regalar a sus alumnos o amigos los libros que le habian

entusiasmado. Debido a sus continuos viajes, al mudarse preferia no llevarse consigo

casi nada. Cuando la empec¢ a tratar, a su regreso a México a finales de 2006, pude
ver en su departamento de la calle Liverpool que tenia muy escasos libros (2023: s.

p.).

Sin embargo, la autora dejo ciertos registros en su obra ensayistica. Algunos de esos
datos nos permiten reconstruir su horizonte critico y lector, aunque sea fragmentariamente.
Por supuesto, estas intuiciones surgen desde la investigacion hemerografica, desde la lectura
de los ensayos, resefias y traducciones de la autora, asi como del contexto del mito de Electra
en México.

Entre la critica sobre la literatura de Seligson, Jos¢é Maria Espinasa s6lo alude a
Electra cuando menciona que ella y Penélope, de Sed de mar (1987), son “correlatos de un
amor intenso, intensificado, insoportable, absoluto, irrenunciable” (2006: 358), pero no
profundiza mas all4 de este comentario. En cambio, Karla Marrufo es la inica académica que

se ha encargado de estudiar “Electra” en su tesis doctoral, La reescritura del mito en la

83



narrativa de Esther Seligson. Su analisis minucioso demuestra como se desmitifica la figura
heroica de Agamenén y coémo los personajes seligsonianos estan “subordinados a sus
pasiones” (2014: 151). Marrufo tiene razoén cuando decide vincular las obras de Esquilo y
Soéfocles con la Electra seligsoniana, aunque omite la de Euripides “porque en ella la figura
de la protagonista es muy disimil de las demas, ya que esta Electra se encuentra casada con
un labrador, lo cual relega a un segundo plano la deshonra y muerte de Agamenon por
privilegiar la situacion doméstica de su hija” (2014: 137, n. 78). No obstante, como he
intentado demostrar, la Electra euripideana también fue fundamental para Seligson.
Ciertamente, si la escena en que la joven se aflige sobre la tumba de Agamenon se ha
convertido en una de las mas emblematicas en Esquilo (137), es l6gico que recurramos a €l,
cuando la segunda parte del relato seligsoniano se sitia exactamente en ese mismo espacio.
Sin embargo, en la tragedia de Sofocles, Crisotemis es quien va al sepulcro a ofrecer
libaciones, mientras que Electra permanece fuera del palacio de Micenas;'” pero los
lamentos de la segunda, a lo largo de la obra, recuerdan la tristeza y la nostalgia en la que
estd sumergida la Electra de Seligson. Mientras tanto, Euripides es quien da mayor peso al
encuentro entre Electra y Clitemnestra, escena que Seligson reelabora de modo particular en
el desenlace de “Electra”.!®! En consecuencia, es factible establecer directamente puntos de

contacto entre este relato con las tragedias de los tres griegos y las adaptaciones de

100 Crisotemis es otra hija de Agamendn que s6lo aparece como personaje en Electra, de Séfocles. También
se le menciona en Orestes, de Euripides, donde Electra resume asi su linaje familiar: “De ésta [de Clitemnestra]
le nacieron tres hijas: Crisotemis, Ifigenia, y yo, Electra, y un varén, Orestes; hijos de una madre criminalisima
que, después de envolver a su esposo en una red inextricable, lo asesin6d” (1979: 186). En la tragedia sofoclea,
Electra tiene prohibido alejarse del palacio. Tal como sospecha Crisotemis, ni ella ni su hermana pudieron haber
realizado las ofrendas que encuentra en la tumba de su padre: “Y yo no lo hice, lo sé bien, ni ti tampoco.
(Como, si no te es posible alejarte de esta casa impunemente, ni siquiera para el servicio de los dioses?”
(Sofocles 1992: 408).

191 En Esquilo no existe tal encuentro, mientras que Sofocles desarrolla una escena donde Electra y
Clitemnestra se recriminan entre si. Con todo, estimo mas profunda la tension entre madre e hija en la de
Euripides. Profundizo en estas diferencias, cuando analizo el desenlace del relato de Seligson.

84



Hernandez, Sartre y Yourcenar sefialadas, ya que también reelaboran la relacion entre madre
e hija. En conjunto, durante el analisis de “Electra”, los textos clasicos los consideraré como
los hipotextos primordiales; la de Yourcenar, como el hipotexto intermedio; y las restantes,

como posibles intertextos con los que Seligson pudo haber dialogado.

3.2 EL DEVENIR HISTORICO DE LOS PARATEXTOS DE “ELECTRA”

Esther Seligson comenz6 a reelaborar mitos clasicos desde 1970, cuando aparecio la primera
version de “Electra”, en la Revista de Bellas Artes.'" Al igual que otros de sus textos breves,
éste sufrio transformaciones cuando fue recopilado en diversos libros de la autora, hasta
llegar a su version definitiva en la antologia publicada por el Fondo de Cultura Economica,
Toda la luz (2006). Aunque no propongo realizar un estudio ecddtico cabal y comentar todas
sus variantes, vale la pena resaltar algunos de los elementos paratextuales que sufrieron
modificaciones e inciden en la interpretacion del relato, asi como para comprender su
construccion. Antes de pasar a ello, quiero detenerme en como se conformo el relato.

“Electra” esté estructurado en dos partes, sefialadas con nlimeros romanos. La parte I
tiene su antecedente en el testimonio referido de la Revista de Bellas Artes, mientras que la
parte 11 aparece siete afios después, en Fem.'” Por lo tanto, éstas funcionaban inicialmente
como textos independientes que Seligson fusiono, cuando decidié presentarlos bajo el titulo
“De Electra”, en su libro de relatos De suerios...

Lo anterior explica por qué existe el cambio rotundo de la voz narrativa entre un

fragmento y otro. La parte I esta escrita en primera persona y tiene un destinatario interno

102 Esther Seligson, “Electra”, Revista de Bellas Artes (julio-diciembre de 1970): 70-71.

103 Esther Seligson, “Electra”, Fem. Publicacion Feminista Trimestral (octubre-diciembre de 1977): 33-36.
El texto esta acompafiado de tres ilustraciones en color negro, tanto de figuras masculinas y femeninas, que
recuerdan a los dibujos empleados en la ceramica atica.

&5



que tardiamente el lector percibe como Agamendn. Hasta el quinto parrafo, una serie de
alusiones lo revelan como tal, pues la narradora refiere el momento en que los navios aqueos
estuvieron inmdviles en Aulide, cuando el rey de Micenas decidio sacrificar a su hija,
Ifigenia, para poder continuar su rumbo hacia Troya:
Hay un muro en tus recuerdos que me aparta de ti. Hecho de hiedra y otras trepadoras,
dibuja los mastiles de mil barcos aparejados para el combate, quietos en espera de un
viento favorable, tintos ya en un mar sangriento cuyo oleaje banara mi espera y tu

regreso triunfal. Pero las flores de la victoria no cefiiran tu frente y en mis lagrimas
lloraras el llanto de la hija inmolada (Seligson 2006: 306).

De aqui que sea significativo el elemento paratextual del titulo, pues es decisivo para
comprender quién narra en esta primera parte. Con ¢l se establece el contrato de lectura del
que hablaba Genette, pues anuncia e invita a leer el texto desde el sustrato mitico.!** La
relacion intertextual, en cambio, se presenta mediante alusiones que se convierten en
imagenes clave —como “los mastiles de mil barcos aparejados para el combate, quietos en
espera de un viento favorable” o “el llanto de la hija inmolada”— y que apuntan, a su vez,
hacia el discurso mitico. Mas adelante discuto con cuales hipotextos mitologicos Seligson
dialoga en este fragmento.

Por lo pronto, nétese el manejo de los tiempos verbales del presente y del futuro. A
pesar de que parecen recuerdos de la protagonista, el posesivo indica que, mas bien,
pertenecen al padre. Estos se describen metaféricamente como un muro, casi infranqueable
a causa de la vegetacion, a través del cual Electra vislumbra imagenes actualizadas y las
mezcla con el destino tragico de Agamenon, empleando un tono profético. Recordemos que,

seguin algunas versiones del mito, €l es asesinado mientras tomaba un bafio, justo a su regreso

104 Cfi. “Las ventajas de identificar distintos tipos de relaciones transtextuales” del segundo capitulo.

86



de la guerra contra Troya.'” Por lo tanto, la imagen de los barcos “tintos ya en un mar
sangriento cuyo oleaje bafiara mi espera” delinea un paralelo con el lugar del crimen.

Asi, hay una confluencia temporal dificil de distinguir. No queda claro si el padre esta
difunto o si Electra lo espera, presagiando lo que le ocurrird. Me inclino a pensar que
Agamenoén ya estd muerto, pues antes la narradora habia mencionado que estaba “envuelta
en los vestigios de una imagen confusa, incompleta”, y, en esa condicidén, “recorro los
fragmentos que me han quedado de tu vida” (Seligson 2006: 305). Esa busqueda del padre,
de sus propios deseos, de “esos fragmentos que no me pertenecen” (306), en la memoria,
suefios y recuerdos de la joven, genera indeterminaciones espaciotemporales, durante esta
primera mitad del relato. Efectivamente, “el mito se va desarrollando ambiguamente,
envuelto en la atmdsfera difusa del suefio y la memoria reconstruida, en espacios donde no
hay una linealidad cronoldgica ni tampoco mucha certeza en lo dicho” (Marrufo 2014: 141),
al enfrentarnos con el monologo interior directo de Electra.

En contraste, en la parte 1 se emplea la tercera persona gramatical, sin perder la
focalizacion en la protagonista. Es decir, el narrador tiene acceso a la conciencia de Electra,
mientras se entreteje el didlogo entre ella y su Nodriza. Gracias a este cambio de perspectiva,
los indicios miticos que podrian haber permanecido difusos o ignorados, aqui se confirman

cuando los personajes se nombran: Electra, Ifigenia, Orestes, Egisto, Clitemnestra; mientras

105 En Agamendn de Esquilo, Casandra, quien llega al palacio de Agamenén en calidad de esclava y trofeo
suyo, vaticina el crimen: “jYa esta cayendo en la bafiera llena de agua!” (1993: 418); en Las coéforas, el hijo
confirma el lugar del asesinato, cuando ruega ante la tumba de su progenitor: “Orestes: jAcuérdate, padre, de
la bafiera en que la vida te quitaron!” (1993: 466). También el coro en Electra, de Euripides, recuerda: “Aquel
dia cay6 en el bafio mi sefior, mi sefior” (1985: 331). En contraste, Electra, de S6focles, y Agamenon, de Séneca,
testimonian que el asesinato ocurrié durante un banquete. En la primera obra, la joven exclama: “jOh noche!
jOh terrible afliccion del banquete inenarrable!” (Séfocles 1992: 384); en la segunda, Casandra también da
cuenta del suceso, mientras se celebra “un festin dispuesto en la mansion real” (Séneca 1999: 191). Estas dos
ultimas tragedias coinciden con la version homérica. En el canto XI de la Odisea, Odiseo encuentra en el
inframundo al rey de Micenas, quien le narra su muerte: “Egisto me urdi6 la muerte y el destino, y me asesind
en compaiia de mi funesta esposa, invitandome a entrar en casa, recibiéndome al banquete, como el que mata
a un novillo junto al pesebre” (Homero 2006: 213).

87



que el apelativo de Agamenon sigue omitiéndose por completo. Ademads, se configura el
espacio que la parte I no explicita:
Tenia miedo de moverse, de hacer cualquier gesto que trajera consigo al murmullo de
los muertos, decir cualquier palabra que removiera el sosiego e hiciera estallar sus
gritos de ultratumba. Inclinada con la frente sobre la piedra, Electra aguarda que la

noche venga a apagar su sed culpable de vida, que la oscuridad cubra ese apremio de
amor que le hace olvidar su mision de odio y venganza (Seligson 2006: 308).

Se trata de la tumba de su padre, descrita como una “lapida blanca” sobre la que
Electra se inclina, “bajo el sol del mediodia” (308). Ensimismada en sus recuerdos de
infancia, constantemente contradichos por las intervenciones de la Nodriza, la joven aguarda
la noche, en tanto suspende sus deseos de venganza y el odio hacia su madre. De esta manera
se revela el estado fisico y emocional en el que la protagonista se encuentra, hasta que éste
se altera cuando llega Clitemnestra al sitio; momento en que “el sol empieza a rayar” (312).
Madre e hija intercambian miradas, cuyo efecto produce un didlogo paraddjicamente silente,
“una especie de didlogo mudo” (Marrufo 2014: 149), porque “aquellas voces imposibles de
expresar” se manifiestan a través de sus ojos. Finalmente, cae la noche y Electra se queda
inmoévil sobre el sepulcro paterno, “entregada sin defensa a la justicia de las fuerzas
nocturnas, disolvente mudez de la tiniebla...” (Seligson 2006: 312).

Si bien la segunda parte es precisa en cuanto al transcurso temporal de los
acontecimientos narrados (desde el mediodia hasta la caida de la noche), su continuidad se
interrumpe con recursos memoristicos. Se emplean analepsis claramente perceptibles para
relatar los recuerdos inciertos de la infancia de Electra, asi como para volver al momento en
que ella vio el cuerpo desnudo de su padre. No obstante, la tumba de Agamendn se mantiene
como el espacio determinado donde inicia y concluye la accion. Si leemos la primera parte a

la luz de la segunda, es posible que el monologo interior de Electra suceda en el mismo lugar,

88



es decir, simultdneamente a cuando la joven se inclina sobre la piedra, antes de que se
introduzca la voz de la Nodriza.

Por cuestiones de linealidad del lenguaje, Seligson nos presenta la interioridad del
personaje, en la primera mitad del relato; luego, en la segunda, nos obliga a tomar distancia,
gracias al punto de vista externo del narrador. A pesar de la division marcada entre ambos,
el uso de comillas permite visualmente encadenarlos: en la parte 1, las comillas abren el
primer parrafo y cierran el final; en la parte 11, sirven para indicar las cuatro intervenciones
de Electra con la Nodriza, aun cuando se emplea el guion largo para los parlamentos de esta
ltima.'% Asi, las frases entrecomilladas de los dos fragmentos engloban el discurso de la
protagonista, excepto en el desenlace, donde también sefialan las palabras “no dichas” de
Clitemnestra.

A lo anterior debemos afiadir los puntos suspensivos que funcionan entre la parte 1y
II como pausa transitoria: “Vamos, tiéndeme la mano, no importa que seamos solos, el
camino estd delante y un sino oscuro nos impulsa. O Quiz4 nos haga rodar...” (308).1%
Enseguida, se usan para hilar el discurrir de Electra en torno al recuerdo de Ifigenia.!%® En
tercer lugar, el narrador crea tension con ellos, ante la presencia de la madre:

Un olor a manzanas agrias se desprende del cuerpo cada vez mas cercano. Sabor de

manzana en la saliva acidulada, espesada por los muchos prolongados besos,

resequedad de corteza de uva en la garganta, grueso gotear de las yemas

reblandecidas... recostar la cabeza y aspirar del seno materno el calor de la vida...
reconciliarse, reconciliarse con ambas... Demasiado tarde (311).

196 [a version publicada en Fem empleaba guiones largos para las dos voces, la de Electra y la Nodriza. A
partir de De sueiios..., Seligson sustituy6 los de la protagonista por comillas.

197 BEs fundamental mencionar que esta transicion marcada con puntos suspensivos existe hasta Toda la luz
(2002).

198 En la segunda parte, cada intervencion de Electra comienza y finaliza con puntos suspensivos. Por
ejemplo: “«...la recuerdo, recuerdo sus breves pechos bajo la tinica, el temblor de sus muslos buscando ya el
embate del guerrero...»” (Seligson 2006: 308). Sin embargo, este uso aparece hasta Indicios...

&9



Luego, los puntos suspensivos son utilizados para conectar los reproches entre madre
e hija, que pueden interpretarse como silencios o interrupciones entre una y otra;'% vy,
finalmente, para suspender enfaticamente el relato.''® Mediante los signos de puntuacion
mencionados, Seligson logré que “Electra” fluyera de manera mas orgénica, en comparacion
con sus versiones previas, para que el lector reconociera la voz de la protagonista en ambas
partes del relato. Aunque éstas corresponden a tiempos de escritura distintos, a la autora le
pareci6 coherente que debian constituir un solo texto, al tener como personaje principal la
figura mitica de Electra.

Volviendo a la cuestién de las transformaciones de los elementos paratextuales, en
primer lugar, hay que detenernos en el titulo. Apunté que Seligson presentd inicialmente
juntas las dos partes del relato en “De Electra”, incluido en De sueiios... (1978). Como puede
observarse, sufrido un cambio sutil y significativo. Seligson le agreg6 la preposicion “De”,
para homologarlo con los nombres de los otros relatos incluidos en la segunda seccion de su
libro. Asi, la triada compuesta por “De San Jorge”, “De Electra” y “De Orfeo y Euridice”
adquiere cohesion, no solo debido a su semejanza tematica, de caracter mitico, sino que los
paratextos funcionan lidicamente como los sintagmas preposicionales del titulo del apartado:
“Presagios”. Diez afos después, en Indicios... (1988), Seligson omite la preposicion del
titulo, para hacerlo coincidir de nueva cuenta con los de “Antigona” y “Euridice”, o sea,
mediante el uso escueto de los nombres miticos. Al lado de los otros cinco relatos que no
comparten tal rasgo, éstos se incorporan para integrar también una segunda seccion:

“Indicios”. Finalmente, se conserva el mismo rotulo 1lano en las dos ediciones de Toda la luz
b

109 En las versiones previas a Indicios... se omiten los puntos suspensivos de apertura, en las recriminaciones
de Electra dirigidas hacia su madre.

119 Seligson sustituye el punto final del relato por los puntos suspensivos hasta la edicion de Toda la luz
(2002).

90



(2002 y 2006), pero esta vez, y en ambos casos, inaugura el conjunto de Las quimeras.!'! De
esta manera, “Electra” se resignifica en su transito historico-textual, pues posibilita diversas
lecturas: en tanto presagio de Electra, un indicio de su voz o el personaje visto como una
quimera.

En su ensayo “De monstruos y quimeras”, Seligson describe esta creatura mitologica
como aquélla que tiene “cabeza de ledn, cuerpo de cabra, cola de dragon, vomita fuego”
(2005a: 130), ateniéndose, por supuesto, al imaginario tradicional. Sin embargo, también le
proporciona otro valor simbdlico. Para ella, “hablar de cosmogonias originarias es hablar de
monstruos y quimeras, de la Gran Diosa, la Magna Mater, de androginia primordial, de una
fusion de géneros sexuales no Unicamente humana, sino que incluye por igual a los otros
reinos, mineral, vegetal y animal; es penetrar en el misterium tremendum de los mundos
subterraneos que nos habitan” (129-130). En este sentido, una quimera no s6lo es la fusion
de partes de distintos animales, sino que apunta hacia la combinacién de otros elementos
heterogéneos y, mas aun, hacia “la lucha, al parecer irreconciliable, entre el dios, la bestia y
el humano que nos habitan simultdneos” (130). Tanto “Electra” como las otras “quimeras”
revelan esta tension interna que, en palabras de Seligson, es una constante en su “iconografia
personal” (130).

En segundo lugar, hay que detenerse en los paratextos adicionales de “Electra”: la
dedicatoria y el epigrafe. La version de la Revista de Bellas Artes esta dedicada “A Silvia”,
la hermana de la autora, Silvia Seligson Berenfeld; no asi la de Fem. Ademads, ninguna posee
el epigrafe de Rainer Maria Rilke, proveniente de E/ testamento, sino que aparece hasta De

suerios...; unico libro en el que encontramos ambos elementos paratextuales. Posteriormente,

1T Conservo el criterio tipografico en italicas de las antologias para distinguir las secciones, aunque la de
2002 también emplea mayusculas.

91



la dedicatoria desaparece en las siguientes publicaciones, pero el epigrafe del poeta austriaco
se mantiene: “...cada quien elige su permanencia segun el gusto de su muerte”.

Sospecho que la omision de la dedicatoria, desde 1988, se debe a que la parte 11 tiene
una fuerte carga erotica en la relacion filial entre Electra e Ifigenia que raya en el incesto;
razén por la cual no la contenia originalmente. Esto se percibe, por ejemplo, cuando la
protagonista comparte un supuesto recuerdo de su nifiez a la Nodriza: “«[...] llevaba
suavemente mi boca hasta sus pezones [los de Ifigenia] mientras sus dedos me palpaban
cuidando no hacer dafio, cuidando no romper lo que ella igual guardaba intacto, intacto y
ansioso de falicos rituales...»” (Seligson 2006: 310). Sin estar seguro de cual fue el efecto
que pudo haber provocado la publicacion con la dedicatoria, en los circulos lectores, o en el
ambito familiar hacia 1978 y los afios que le prosiguieron, intuyo que Esther Seligson se dio
cuenta de que podia malinterpretarse la relacion con su propia hermana.

Ciertamente, el vinculo entre las hermanas Seligson era estrecho durante su infancia,
pero de ningiin modo tuvo alcance de indole erdtica. Segun narra la autora en su relato
autobiografico, “Ella, mi hermana”, de Todo aqui es polvo, ambas se refugiaban en el pais
imaginario que crearon, Graishland: “«la tierra de la gran promesa» donde encarnaban la
libertad, el amor, la alegria de vivir, de ser amadas, deseadas” (2010b: 29); un lugar de
ensofiacion donde enfrentaban “las adversidades de la realidad, el desamparo y la orfandad
heredada particularmente por el padre” (Gonzalez Cabrera 2019: 97). El trabajaba todo el dia
en su relojeria, mientras la nana se hacia cargo de ellas (Seligson 2010b: 45). No obstante,
conforme crecieron, se fueron distanciando. De hecho, “Ella, mi hermana” manifiesta el
profundo dolor de la escritora mexicana causado por la separacion de Silvia, quien termino

por ser su “rival en muchos momentos de su convivencia” (Zamudio 2013: 245).

92



Claramente, en la parte 1 de “Electra” se entrevé también la ausencia del padre, por lo
que la vivencia autobiografica coincide con el sentimiento de abandono y nostalgia que deja
traslucir el relato. Dicho sentir era compartido por las hermanas Seligson y, quizas, esta
correlacion fue el principal motivo de que inicialmente estuviera dedicado a Silvia. Sin
embargo, el afiadido de la parte I —como hemos podido observar— modifica el tono y la
forma discursiva, por tanto, ya no era pertinente conservar la dedicatoria, aunque Seligson
tardo diez afnos en cambiar este aspecto.

En cuanto al epigrafe de Rilke, es interesante notar su ausencia en las versiones de las
publicaciones periddicas. Para entonces, El testamento no se conocia. Los herederos del poeta
decidieron hacerlo publico hasta 1974, en la editorial Insel; dos afios después, aparecio la
primera traduccion en espafiol, junto con la edicién facsimilar en aleman. Seligson
seguramente leyo este libro postumo de Rilke entre finales de 1977 y mayo de 1978, mientras
preparaba su proyecto literario De suerios...!'> Por ende, la escritora mexicana estaba al
pendiente de lo que sucedia con la obra de uno de sus poetas preferidos. Seligson ya habia
escrito un ensayo sobre ¢él, titulado “Rilke y la transfiguracion de lo divino”;''® y habia
traducido el “Discurso sobre Rilke”, de Robert Musil, y “Rilke o la muerte como una
expresion de vida”, de Maurice Blanchot.!'* Era una 4vida lectora del autor de Elegias de
Duino y Sonetos a Orfeo, y no tuvo reparos en mostrar su preferencia. En Todo aqui es polvo,

se refiere a Rilke como su

112 De sueiios... se termin6 de imprimir en mayo de 1978.

113 Esther Seligson, “Rilke y la transfiguracion de lo divino”, en El Heraldo Cultural, supl. de El Heraldo
de México (24 de noviembre de 1968): 10-11. En la recopilacion ensayistica de La fugacidad como método de
escritura, el titulo cambia al de “Rilke y la transfiguracion de lo visible” (1988b: 15); éste se mantiene en la
antologia 4 campo traviesa (2005a: 19).

114 Robert Musil, “Discurso sobre Rilke”, tr. Esther Seligson, Revista de Bellas Artes (marzo-abril de 1968):
4-11; Maurice Blanchot, “Rilke o la muerte como una expresion de la vida”, tr. Esther Seligson, en Diorama
de la Cultura, supl. de Excélsior (30 de noviembre de 1975): 8-9.

93



inseparable complice (el grueso volumen de pastas verdes editado por Plaza y Janés
me lo obsequi6 Rafael Conte en 1980, y va conmigo a donde yo vaya), el tnico
amante fiel en el tiempo y en el espacio, en el cuerpo y en la mente, el tnico que
nunca acuso recibo de mis poligamias literarias, veneros que alimentan su manantial
inagotable, ese ritmo donde los sentidos se ensanchan en la libre ensofiacion de una
anémona de mar (2010b: 140).

Si le creemos a Seligson, la obra completa del poeta austriaco la acompafié en sus
multiples viajes, a través de Espana, Jerusalén, el Tibet y Portugal. Lo cierto es que fue, sobre
todo, una referencia constante en su produccion literaria, pues es aludido, citado o epigrafiado
en incontables ensayos, narraciones y poemas.'!®> Por el momento, lo que importa destacar es
por qué decidio inscribir a posteriori la cita de El testamento, como epigrafe de “Electra”.
Rilke finaliza el borrador de una carta del siguiente modo:

Vivir en los abrazos s6lo puede hacerlo quien pueda morir en ellos; cada uno elige su

permanencia segun el gusto (deja que lo exprese con esta frivola sensualidad) de su

muerte. Lo que empuja a aquellos hombres a su marcha errante, a la estepa, al

desierto... es la sensacion de que a su muerte no le complace la casa en que vivian;
de que no tienen sitio en ella (1994: 101).11°

El parrafo citado complementa la interpretacion que puede realizarse de “Electra”,
porque coincide con la sensacion de la protagonista de sentirse exiliada, desterrada de su
familia y de ella misma, incluso desde antes de ser engendrada por Agamenon. Electra piensa
que, en el impulso de su padre por concebirla, “esos jirones de nostalgia y deseos contenidos
se vinieron en un sollozo a mi conciencia, desterrandome de mi misma” (2006: 306).

También intenta recuperar el instante en el que ella cruzoé por la memoria del rey de Micenas,

115 Es imposible enlistar aqui todos los ensayos en los que aparece Rilke aludido o citado. Sin embargo, con
respecto a los epigrafes, basta mencionar que algunos se encuentran esparcidos en la novela La morada en el
tiempo (1981: 8); en relatos incluidos dentro de Tras la ventana un arbol (1969: 53), Hebras (1996: 35, 141),
Jardin de infancia (2004a: 71, 109), Cicatrices (2009: 32), Toda la luz (2002: 169, 231; 2006: 79, 173, 269,
305) y Todo aqui es polvo (2010b: 15); y en poemas de Negro es su rostro / Simiente (2010a: 91, 99) y Escritos
a mano (2011a: 93).

6 T a destinataria de tal misiva es Baladine Klossowska, pintora polaca y amante del poeta. Segun explica
Zinn en el postfacio, todos los borradores epistolares incluidos en E! testamento estan dirigidos a Klossowska
(1994: 181), aunque su nombre no aparece explicitamente en ninguno de ellos.

94



“apenas antes de que tu impulso al engendrarme me desterrara de la nada” (307). Entonces,
en un ejercicio imaginario y memoristico —en “una especie de memoria ancestral” (Marrufo
2014: 141)—, Electra sabe que, desde antes de su nacimiento, ya estaba condenada a sufrir
las consecuencias de la maldiciéon que pesaba sobre la estirpe de los Atridas.!!”
Anélogamente a los hombres errantes que enuncia Rilke, Electra no tiene sitio en su
propia casa, no solo porque su padre fue asesinado, sino que también porque esta sujeta al
“trazo de un destino que tal vez no sea el tuyo, ni siquiera el mio, sino el de toda nuestra
estirpe senalada” (Seligson 2006: 306), a la “historia que se repetird trunca” (307). Esto
confirma lo que dije al inicio, en relacion con la imposibilidad de Electra para ejercer su libre
albedrio, segun la lectura de Seligson de las tragedias de Euripides. En Orestes, Electra
explica que Clitemnestra debia morir por 6érdenes de Apolo: “Febo nos ha sacrificado al
encomendarnos el asesinato lastimoso, criminal, de una madre parricida” (Euripides 1979:
193); por su parte, Orestes exclama: “Somos esclavos de los dioses, sean lo que sean los
dioses” (200). Como puede observarse, ambos vituperan la intervencion divina; actitud que
corresponde con la idea de que los personajes de Euripides “cuestiona[n] su dependencia del
Hado” (Seligson 2008: 20). Aunque el relato seligsoniano no menciona ninguna deidad, la
idea del destino que pertenece a todo el linaje de la protagonista proviene de este rasgo

mitologico.'®

17 Recordemos que tal maldicion se remonta a Tantalo, quien intentd engafiar a los dioses griegos cuando
les ofrecid a Pélope, su hijo, en un banquete. Luego, Pélope hace trampa en una carrera de caballos, en la cual
Mirtilo muere por culpa suya. Finalmente, “Tiestes y Atreo, los dos Peldpidas, divididos por querella fraternal,
se disputaban el cetro. Y, en convite criminal, Tiestes, engafiado por Atreo, devoraba a sus propios hijos” (Reyes
1996a: 15). Orestes inicia con Electra informando sobre su genealogia familiar, con algunas variaciones (cfi.
Euripides 1979: 185-186).

118 Curiosamente, al final de su vida, si bien Seligson no busc6 equiparar el linaje familiar de Electra con el
suyo, no deja de remitir a los Atridas. En Todo aqui es polvo, por un lado, escribe: “No voy a salir con que
nuestro destino familiar [...] tiene el tinte de los Atridas, pero hay algo de ciclicidad imposible de rebasar que
se diria se ha levantado piedra tras piedra desde tan atras como la paraddjica raiz de nuestro apellido” (2010b:
49). Por el otro, mas adelante, habla sobre el “«sindrome Seligson» que, ya dije, no es similar al destino de
Atridas, pero lleva en nuestra sangre una especial sensibilidad para la autodestruccion, que tampoco se trata de

95



La joven no puede escapar del destino familiar, pero puede ponerlo en duda. De aqui
que reitere en tres ocasiones: “No te conozco, no sé quién eres” (Seligson 2006: 305, 306 y
307). Esta frase se erige como leitmotiv del intento por desprenderse de esa herencia; doble
negacion multiplicada que explica por qué el nombre de Agamenon se omite en todo el relato.
Tal cuestion se refuerza cuando Electra se lamenta: “En mi concepcion se duele tu descuido
[...], y tal vez por ello he de alejarme de tus brazos, abandonarte sin volverme, sin recoger la
herencia de tu nombre, renegando incluso de é1” (306).

Sumado a ello, Electra cuestiona de manera metaficcional esa historia trunca: ““;Sera
siempre este relato imposible de completar la unica particula real y duradera de entre los
destellos que sacuden nuestra vida alucinada? [...] Escucha los ruidos de la casa: parecen
aprendidos a través de tantos siglos que remedan un unico motivo” (307). Ademas, ha
“hojeado un viejo libro” (305), donde no ha podido encontrar a su padre y cuyas paginas
amarillas, mas adelante, “volaran finalmente, y se perderd el reflejo de mi misma” (307).
Tampoco es fortuito que la protagonista insista en borrar “las lineas del destino” (307),'"” o
vislumbre dos veces a su padre inclinado sobre una mesa siguiendo ese trazo del destino, en
la primera parte del relato. Con todo, entre los actos de lectura y escritura referidos, ella no
logra desprenderse de su propia historia.

Vale la pena hacer una aclaracion: el paralelo con la imagen del destierro, sugerido
en el epigrafe, se entiende a partir de la lectura completa del parrafo citado de Rilke. Sin
embargo, Seligson solo retoma un fragmento de éste y elimina la expresion parentética para

hacerlo fluir: “...cada uno elige su permanencia segtn el gusto de su muerte”. En este sentido,

un privilegio o Gracia, pues cada familia carga por ahi en su arbol genealdgico alguna «semilla maldita», de
otra manera no habria Literatura, para empezar y, para continuar, yo hablo de mi linaje y sus sacerdotes sin
reino y sin corona” (128).

19 Todas las cursivas marcadas en las citas de este parrafo son de énfasis personal.

96



encuentro dos posibles funciones del paratexto. La primera es servir como contrapunto,
porque Electra es incapaz de elegir su permanencia, esta obligada y sometida a convivir con
la asesina: su madre, Clitemnestra. De aqui que la metafora de la casa cobre especial
relevancia:

Querias hacerte hombre para salir de tu casa [...], que la rondards como un ladrén, un

pordiosero. También yo, en mi deambular, intento penetrar en ella, desclavar sus

postigos, hurgar los rincones y abrir armarios y escondites, desprender los hilos, el
musgo, el polvo, y adentrarme en tus momentos, tus juegos y recuerdos. Ni siquiera

logro llegar hasta la puerta que t0, obstinado, mantienes bajo llave (Seligson 2006:

305).

Segun Marrufo, con dicha metafora, Electra apela tanto a la distancia con el padre
como a la maldicién de los Atridas anteriormente sefialada (2014: 140); pero también
debemos subrayar el impedimento de Electra para habitar el hogar. En el plano onirico y
memoristico, el personaje no puede penetrar la casa del padre, a diferencia de los hipotextos
clasicos que sefialan el aislamiento que sufre la joven, en el plano fisico. Por ejemplo, la
Electra de Esquilo est4 obligada a permanecer en su habitacion (1993: 464); so6lo sale para
ofrecer libaciones ante la tumba de Agamendn, por mandato de su madre. En Séfocles, la
joven no tiene permitido alejarse del palacio, ni siquiera para participar en los ritos destinados
a los dioses (1992: 408); vive dominada en su propia casa, depende de las decisiones de los
asesinos, y es privada del patrimonio paterno, de la posibilidad de casarse y engendrar hijos
(410). Mientras tanto, Euripides la lleva al extremo, cuando la destierra por completo del
palacio, para que viva en el campo: “La infame hija de Tinddreo, mi madre, me ha arrojado
de casa por congraciarse con su esposo. Ahora que ha parido otros hijos con Egisto, nos tiene

a Orestes y a mi marginados de su casa” (1985: 291); asimismo, Electra esta casada por la

fuerza con un labrador pobre, quien, a pesar de todo, respeta su virginidad (292).

97



En cualquier caso, las tres Electras clasicas se encuentran en una situacion precaria,
marginadas del ambito familiar. Ya sea que permanezcan en el palacio o expulsadas de ¢l,
estan oprimidas. Sin embargo, desde mi parecer, la Electra euripideana vive el exilio con
mayor intensidad, pues le recrimina directamente a Clitemnestra: “También a mi me
expulsaste del palacio como una prisionera. Destruido el palacio, destruidas fuimos” (326).!?°
Obviamente, ha perdido todos sus derechos como princesa, pero en este fragmento comunica
metaforicamente la ruina familiar. Seligson reelabora la sensacion de no-pertenencia y, de
manera semejante, utiliza metaforas para transmitir la desolacion de Electra: “En el campo,
los molinos desconocen las alas del viento que los mueve y asi, cuando paso preguntando
por tu huella, estaticos, desoyen mi plegaria. En la casa tampoco queda nada del laberinto
que en el suefo te acerca a mi” (2006: 306). El campo, los molinos y la casa adquieren,
entonces, una carga simbolica, transmutados al plano onirico y no sélo fisico de Electra.

Con respecto a la segunda funciéon del epigrafe, éste puede atribuirsele también a
Agamenén, quien fue ejecutado por su esposa porque eligié sacrificar a Ifigenia.'?! En
consecuencia, la permanencia del padre se conserva de manera difusa en los recuerdos de la

protagonista. Irébnicamente para Electra, Agamenon no puede gustar de su muerte: “En tu

barca rema el silencio, y dentro del pozo el deseo aguarda inttilmente al péjaro, a la luna, a

120 Segtin Reyes, Euripides presenta una Electra “tan humana y tan decadente” (1996a: 31). En efecto, al
principio de Electra, la joven se dedica a las faenas domésticas: debe buscar agua al rio y tejer su propia ropa.
Tiene el pelo sucio, viste jirones y se siente abandonada por todos los dioses (Euripides 1985: 291-295). En
suma, vive en la pobreza.

121 En Agamendn, de Esquilo, el lider de las tropas aqueas se pregunta: “;Como voy a abandonar la escuadra
y a traicionar con ello a mis aliados? Si, licito es desear con intensa vehemencia el sacrificio de la sangre de
una doncella para conseguir aquietar los vientos. jQue sea para bien!” (1993: 381). Por su parte, Clitemnestra,
una vez que cometio el asesinato, le reprocha al coro de ancianos: “pero no te enfrentaste antafio a este hombre
que, sin darle importancia, como si se tratara de matar una res entre los rebafios de hermoso vellon, cuando
superabundan las ovejas, sacrificod a su propia hija, mi parto mas querido, como remedio contra los vientos de
Tracia” (431). Llama la atencion que, en la primera parte de la Orestiada, Ifigenia sea designada como el parto
mas querido, mientras que Orestes es nombrado por Clitemnestra y Casandra, pero a Electra no se le menciona
nunca.

98



la nube; porque ti querias hacerte hombre primero y olvidaste lanzar la moneda dentro”
(306). Seligson sutilmente alude al inframundo griego con elementos propios de esa
cosmovision, razén por la cual asumo que Agamenon ha olvidado llevar consigo la moneda
para pagarle a Caronte, en el mas alla.

Mas aun, a esta imagen poética e irdnica se suma la idea de que es inutil realizar
libaciones: “mis ofrendas te acompafian sin penetrar tu tristeza” (306). Asi, Seligson
desacraliza la funcion ritual y funebre descrita en las versiones del mito, pues las ofrendas
no brindan consuelo al difunto. A pesar de cumplir con el precepto, Electra no le encuentra
sentido alguno, pues confirma, mas adelante, la inviabilidad del descanso eterno, cuando se
resigna a que la muerte es la Unica herencia que Agamenodn dejé a sus descendientes: “No
dormiras tu muerte ya que has querido prolongarla en tus hijas, y la antorcha que te conduzca
partira de tus manos hacia la barca que nos conduzca, pues también nosotras viajaremos tras
de ti” (306-307).

Seligson eligié cuidadosamente el epigrafe que calzara su texto, no tanto como adorno
o simple ocurrencia, sino para potenciar la atmdsfera narrativa de desolacion que experimenta
Electra. En el borrador de la carta escrita por Rilke, la autora percibi6 que la angustia vivida
en esos momentos por el poeta era similar a la que sufre su personaje. Rilke menciona: “Mi
soledad, esta méxima peculiaridad de mi existencia: me parece ahora como una huida de
nuestro amor...” (1994: 95),'?2 con lo cual encumbra su soledad hacia un plano ontolégico.
De hecho, Seligson se habia referido al poeta como “un vagabundo siempre en busca de una
patria espiritual, de una casa donde albergar su inseparable y necesaria soledad, de un seno

absoluto donde diluirse” (2005a: 19), previamente a la publicacion de E! testamento. De

122 En el manuscrito facsimil aparece subrayado “Mein Alleinsein” (Rilke 1994: 94).

99



modo similar, en “Electra”, el Gnico enunciado exclamativo en voz de la protagonista dice:
“1Qué extrafio que tengamos que ser vagabundos y ajenos hasta en nuestros propios suefios!”
(2006: 308). Si algo resalta la autora mexicana, en la primera mitad de su relato, es este
caracter solitario de Electra, quien “eleva el lamento, llano, sin raices, en un desierto insomne,
vacio de contornos y ecos” (308); mientras que, en la segunda, subraya el “miedo de
moverse” (308) que siente la joven, asi como su estar “solitaria, inmoévil” (312), frente a la
tumba de su padre, aun cuando se presentan otros personajes, como la Nodriza, Clitemnestra
y su cortejo de mujeres finebres. Asi, la autora mexicana juega con el significado mismo de
la palabra festamento del titulo rilkeano, pues Electra sdlo recibe como herencia dolor, exilio

y la muerte de Agamenon que se prolonga en ella.

3.3 LOS MITEMAS TRANSFORMADOS Y ADAPTADOS EN “ELECTRA”

El devenir historico de los elementos paratextuales brinda claves de lectura que sirven como
guia, para poder interpretar el texto de una manera diferente. Si bien he adelantado el andlisis,
considerando las alusiones a los barcos inmdviles y al sacrificio de Ifigenia, o los hipotextos
que le sirvieron a Seligson como modelos para retomar la sensacion de vacio y destierro de
Electra, me detengo ahora en cuatro mitemas, para observar como operan otros elementos
transtextuales en el relato. Vale la pena detenerse en segmentos singulares, puesto que
Seligson nos ofrece un momento especifico del mito de Electra; al presuponer que el lector
lo conoce, deja fuera otros elementos que forman parte de la tradicion cultural.

Con ello, en primer lugar, vuelvo a la cuestion de los barcos inmdviles y al sacrificio
de Ifigenia, para especificar cudles son los hipotextos clésicos con los que Seligson dialoga;
luego, examino la alusion al rizo de cabello que en las tragedias clésicas sirve como

componente para activar la anagnorisis, o el reconocimiento entre hermanos, al mismo

100



tiempo que establezco relaciones intertextuales, sobre todo por medio de alusiones, con otras
obras que también pudieron haber influido en la construccion del relato; enseguida, analizo
el recuerdo de Electra sobre el asesinato de Agamenon; y, finalmente, comparo el encuentro
entre Electra y Clitemnestra, para justificar la innovacion y subversion del mito que Seligson

propone.
3.3.1 LOS BARCOS INMOVILES Y EL SACRIFICIO DE IFIGENIA

Decia que podemos reconocer la identidad de Electra, en la primera parte, gracias a “los
mastiles de mil barcos aparejados para el combate, quietos en espera de un viento favorable”
y a la referencia del “llanto de la hija inmolada” (Seligson 2006: 206), incluso cuando no se
designan los nombres de los personajes. Si bien esos mil barcos me recuerdan el catdlogo de
las naves, incluido en el canto 11 de la //iada (Homero 2008: v. 494 y ss.), como ya ha sefialado
Marrufo, més bien Seligson refiere a la tragedia de Esquilo, Agamenon, para desmontar la
imagen heroica del padre (2014: 137). A mi me interesa como la escritora mexicana recurre
al mismo elemento (las naves), pero reelabora la imagen funebre que Esquilo nos ofrece.

Al inicio de Agamenon, el coro —compuesto por ancianos argivos que no pudieron
ir a luchar en la guerra contra Troya— situa temporalmente la accion: han pasado diez afios
desde que Menelao y Agamendn partieron “con una escuadra de mil navios” (1993: 375.
Enfasis personal). Ademas, compara las tropas con “buitres que con inmenso dolor por sus
crias giran y giran surcando el aire sobre sus nidos con remos de alas” (375). Esquilo utiliza
esta imagen para subrayar la fuerza guerrera de los aqueos, asi como la muerte que provocara
en Troya, teniendo como pretexto el rapto de Helena. En contraste, Seligson refiere la misma
cantidad de navios, pero recrea la imagen funesta: “tintos ya en un mar sangriento cuyo oleaje

bafiard mi espera y tu regreso triunfal” (2006: 306). Mientras que en Agamenon la imagen

101



insinua la partida del ejército, en “Electra” ésta se yuxtapone con dos momentos adicionales:
su espera en las costas de Aulide y su regreso a Micenas. El oleaje del mar sangriento no sélo
presagia la guerra, sino que también el sacrificio de Ifigenia a manos de su padre, y la llegada
de Agamenoén, designada ironicamente como triunfal.

El elemento del barco, a su vez, sefiala la distancia entre padre e hija, quien rememora
con nostalgia su despedida: “y del barco que te aleja de mi orilla s6lo escucho el eco grave
de un adiés” (306). Enseguida, Electra intenta reconstruir el semblante del rey y, por Unica
ocasion, se coloca ella misma en una locacion especifica: “Sentada sobre el pefiasco quito el
musgo adherido y construyo formas que delinean tu perfil, esbozos, y es como si presintiera
la llegada del navio con las negras velas replegadas” (306). Lo anterior podria contradecir la
afirmacion de que el espacio es indeterminado, en esta primera mitad del relato, pero pienso
que el pefiasco no es el lugar desde donde narra la protagonista, sino una imagen que forma
parte de la remembranza.'”® Electra sufre la espera y, simultineamente, el regreso de
Agamenoén. Notese el uso de adjetivos: el eco grave significa que le pesa su partida, pero
también que apenas recibe cierta resonancia, o un sonido de baja frecuencia que se repite una
y otra vez; mientras que las negras velas, por supuesto, son la confirmacion del presagio que
anuncia la muerte del padre.

Con respecto a la inmolacion de Ifigenia, el coro alude a ella, remitiendo a la
invocacion de Calcante hacia Apolo: “para que la diosa no envie a los ddnaos unos vientos
contrarios que retengan las naves y les impidan por tiempo infinito la navegacion y manifieste

asi su exigente deseo de un sacrificio diferente” (Esquilo 1993: 379). No obstante, ocurrid

123 Anteriormente cité el pasaje donde Electra describe el muro formado por hiedras y trepadoras en los

recuerdos de su padre, el cual la separa de él. El musgo complementa el campo semantico vegetal que brinda la
sensacion de ruina y abandono. Por tanto, estos elementos pertenecen al espacio subjetivo de la protagonista.

102



aquello que el adivino temia: Agamenon mato a su hija y la present6 ante Artemisa, frente a
la inmovilidad e imposibilidad de continuar el viaje. Entonces, el coro de ancianos recuerda
el llanto de Ifigenia y la preparacion previa al sacrificio del siguiente modo:

Ni suplicas ni gritos de «padre», ni su edad virginal para nada tuvieron en cuenta los

jefes, avidos de combatir.

Tras la plegaria, como ella estaba arrebujada en sus vestidos y agarrandose al suelo
con toda su alma, ordeno el padre a los que eran sus ayudantes en el sacrificio que la
levantaran y la pusieran en el altar, como si fuera una cabritilla, y que con una
mordaza sobre su bella boca impidieran que profiriese una maldicion contra su
familia, utilizando la violencia y la brutalidad de un freno que no le dejara hablar
(382).

Luego, se interrumpe la secuencia, pues el coro omite exactamente el momento en
que Agamenon la asesina: “Lo que ocurrid a partir de ese momento ni lo vi ni lo voy a contar,
pero el arte profético de Calcante no carecié de cumplimiento” (384). De modo semejante a
los ancianos, quienes no fueron testigos de lo acontecido, la Electra seligsoniana también
conoce los mismos hechos, sin haber estado presente. Sin embargo, la voz narrativa lo resume
en una frase contundente: “en mis lagrimas lloraras el llanto de la hija inmolada” (2006: 306).
Esta no solo deja traslucir aquellas suplicas y gritos desesperados de Ifigenia, dirigidos a
Agamenon en la tragedia esquileana, sino que Electra adquiere el papel de médium: un canal
a través del cual manifiesta la tristeza y el sufrimiento de los tres, simultaneamente. Es decir,
nos descoloca el uso del posesivo (mis lagrimas) y del verbo conjugado en segunda persona
del futuro (llorarés), porque a la par que la protagonista llora, su llanto se fusionara con el de
Ifigenia y el de Agamenon. Asi, Seligson logra una imagen poética sugerente, al mismo
tiempo que emplea aliteraciones, para crear un efecto sonoro concorde con las lagrimas

vertidas. Con ello, la autora mexicana es bastante habil para sintetizar los pasajes miticos

aludidos, en unas cuantas lineas.

103



El personaje de Ifigenia cobra mas peso en la segunda parte de “Electra”, al erigirse
como motivo central de los recuerdos de infancia. Esquilo describe una Ifigenia “virginal”
que cantaba en el salon del palacio con una “voz pura” (1993: 382), pero, mas alla de estas
caracteristicas, no menciona ninguna otra. Mientras tanto, la Electra de Seligson “gime
recordando la blancura del lecho donde dormia con ella, la dulce, la fiera Ifigenia, cuerpo de
gacela, la que inventaba juegos y anhelaba tierras de aventura” (Seligson 2006: 309). Asi,
hay algo salvaje en esta nueva Ifigenia: de cabritilla (en Esquilo), es ahora una gacela. Por
tanto, se subvierte la representacion piadosa, indefensa, silenciada y sumisa de la Ifigenia
esquileana, y se potencia con una fuerza abrumadora, erdtica y sensual, creada bajo la
reiteracion de las partes de su cuerpo: pechos, muslos, cabello, senos, dedos, cintura, caderas,
nalgas, pezones, axilas, labios, vientre y pubis —por metonimia de “el montecillo rubio”
(308)—, que desfilan a través de la memoria de Electra. Aunque la Nodriza le reprocha:
“Mientes, Electra, deliras” (309)”, “Eras una nifia apenas, ;cémo podias saber?” (310), la
joven no la contradice y parece deleitarse rememorando esa desnudez, sea inventada o no.

Finalmente, el sacrificio de Ifigenia se confirma en la segunda parte, cuando la voz
narrativa incita a Electra:

Si, corre, corre ti también buscando en el aire al espiritu arrebatado del altar por la

Diosa. Corre, a ver si tus cabellos se impregnan de sal y se agria tu piel, y se te rinden

de cansancio los miembros y logras acallar a las voces que reclaman tu presencia al

borde de la tumba, las voces que te alimentan la espera de Orestes [...] Corre, corre

Electra, que no te alcance el aliento de sus labios entreabiertos, el leve sonido de su

queja, de sus gozosas contorsiones, el aroma de sus pechos, la salsedumbre de su
vientre... (309)

Sin duda, se alude a Ifigenia y a la diosa Artemisa. Me parece importante que Seligson
especifique la busqueda del espiritu arrebatado; de lo contrario, mezclaria aquella version

del mito en la que la deidad salva a la joven en el Gltimo momento, cuando la sustituye por

104



una cierva en el altar del sacrificio.'”* En otro sentido, comparese el pasaje citado con el

apremio con que Electra vuelve del rio, a su casa en el campo, en Electra de Euripides:
Acelera —jes hora!— el ritmo de tu pie, joh!, camina, camina llorando. Ay de mi,
ay de mi! Hija soy de Agamendn y me pari6 Clitemnestra, la odiosa hija de Tindareo,
y me llaman «desdichada Electra» los ciudadanos. jAh, qué horribles trabajos, qué
vida tan odiosa! [...] Acelera —jes hora!— el ritmo de tu pie. jOh!, camina, camina
llorando. jAy de mi, ay de mi! ;Por qué ciudad, por qué moradas, desdichado

hermano, andas trajinando y dejas en la casa paterna a tu pobre hermana entre los mas
terribles sufrimientos? (1985: 293)

Segtn Reyes, “asi gusta Electra de exacerbar sus dolores, y se complace asi con su
llanto (1996a: 35). Para €1, uno de los rasgos preponderantes de la Electra euripideana es la
manera en que progresivamente va cultivando su llanto, hasta alcanzar un caracter siniestro
porque no oculta su ira, a diferencia de la de Esquilo o la de Séfocles (35-36). En cierta
medida, el relato de Seligson reelabora este fragmento de Euripides, pues utiliza el mismo
recurso retorico, la reduplicacion, sumado a un verbo de movimiento. Aunque la autora
sustituye los verbos acelerar y caminar por el de correr, y las repeticiones, por supuesto,
agilizan por momentos el ritmo de la narracion, Seligson las adapta a un contexto
completamente diferente. En este caso, notese las ansias con las que la voz narrativa impulsa
a Electra para ir en busca de su hermana, y que, posteriormente, se convierten en un llamado
para huir de ese éxtasis erotico que le provoca.

Asi, la seleccion del verbo correr introduce un matiz en la reescritura del mito: aunque
la Electra seligsoniana se lamenta frente a la tumba de su padre y permanece,
presumiblemente, inmdévil, tanto la voz narrativa en primera como en tercera persona

confieren dinamismo al relato, ya sea mediante el mondlogo interior o a través de los

124 Tal como Euripides desarrolla en Ifigenia entre los tauros. Ifigenia explica: “Pero Artemis me arrebato,
y entreg6 a los aqueos una cierva en mi lugar. Me transporto a través del limpido éter y me establecid en este
pais de los tauros” (1985: 354). Seligson reelabora esta version mitica en “Voz sin sombra”.

105



enunciados imperativos que intentan empujarla a actuar de otro modo. Ya no se trata de
cultivar el duelo —como ocurre en los tragicos griegos, aunque de distinta forma—, sino
lanzarse hacia el movimiento, a la fuga, a la busqueda desesperada de la hermana perdida.
Entonces, se abre un nuevo sentido posible: Electra intenta desprenderse de los lazos que la
atan a la muerte, al deseo y al mandato de venganza. Por lo tanto, correr se convierte en una
figura de transito y de resistencia, que subvierte la imagen de las obligaciones familiares y la

inutil espera de un Orestes que no llega.

3.3.2 EL R1ZO DE ORESTES

Uno de los momentos culminantes en las tragedias clésicas es el de la anagndrisis. Segliin
explica Reyes, en su “Breve noticia”,'® ese “mutuo reconocimiento” es “otro lugar candnico
de la antigua tragedia, en que dos amigos o parientes, largo tiempo alejados uno de otro y
que se abordan como extrafios, acaban de reconocerse, ya por inferencia o por accidente”
(1996b: 314). Con respecto al mito de Electra, el reconocimiento de Orestes ocurre mediante
distintos signos, tales como el mechoén de su cabello, el anillo que lleva consigo o una cicatriz,
dependiendo de la version.

En el caso de Las coéforas, de Esquilo, Electra detecta un bucle sobre la tumba de

Agamenon y lo compara con su propia cabellera; al percibir su aspecto semejante, supone

que Orestes esta cerca. Sin embargo, la joven lo desconoce cuando él le revela su identidad. '

125 Paratexto que antecede a Ifigenia cruel. Poema dramdtico. Segin la informacion proporcionada por
Reyes, al inicio de Constancia poética, la “Breve noticia” se publico por primera vez en francés, en Revue de
I’Amérique Latine (1 de febrero de 1926), pero la habia presentado en espafiol en casa de Gonzalo Zaldumbide,
embajador ecuatoriano en Francia, el 2 de diciembre de 1925 (1996b: 12).

126 En palabras de Reyes, Electra va “reconociendo por los signos a Orestes, y desconociéndolo por su
presencia” (1996a: 20).

106



En consecuencia, dicha intuicion se comprueba cuando el hermano le insiste en cotejar los
cabellos con el lugar donde fueron cortados y en mirar sus ropas:
Te cuesta trabajo reconocerme, cuando me estds viendo en persona, y, en cambio, en
el momento que viste ese cabello cortado en sefal de duelo y andabas siguiendo el
rastro de mis pasos, te exaltaste y creias que ya estabas viéndome. Examina ese bucle
y coldcalo junto al pelo, donde fue cortado, de tu propio hermano, coincidente en

medida con el que tienes en tu cabeza. Mira, ademads, este tejido, obra de tus manos,
las sefiales del peine de tus telas y tus dibujos de bestias feroces (Esquilo 1993: 456).

Los mechones de Orestes también son un signo importante en la Electra de Séfocles.
No obstante, Crisotemis es quien observa los adornos puestos sobre la tumba de Agamenon
y “en lo mas alto del timulo un bucle cortado de algin joven” (1992: 408). Ella asegura que
las ofrendas son de Orestes, pero Electra no le cree, porque el pedagogo antes habia
anunciado y narrado—ante su presencia y la de Clitemnestra— la supuesta muerte del joven,
en una justa deportiva; una artimafia para que Orestes y Pilades puedan infiltrarse dentro del
palacio como extranjeros focenses. En lugar de que se produzca la anagnorisis, las hermanas
discuten, ya que Crisotemis no acepta la sugerencia de Electra para asesinar a Egisto.!?” Mas
adelante, Orestes se manifiesta a Electra como tal, desmontando el engafio cuando le muestra
“este anillo de mi padre” (420) como prueba de identidad.

En cambio, en Electra, de Euripides, el personaje del anciano es quien derrama las
libaciones, pero, mientras decora la tumba de Agamendn, ve una oveja negra que habia sido
sacrificada en el altar, junto con “un mechoén cortado de pelo rubio” (1985: 307). No obstante,
Electra desarticula, incrédula e irdnica, las sefiales del rizo, las huellas y la vestimenta que el

viejo percibe como pertenecientes a Orestes:

127 Este es uno de los matices que Reyes puntualiza para diferenciar las Electras de Sofocles y de Esquilo:
“Crisotemis esta sometida, pero no la insumisa Electra. Esta, en Esquilo, persistiria llorosa, en llevar a la tumba
del padre muerto su piedad y sus dones finebres. Pero la de Sofocles, de condicion heroica y beligera, llama a
Crisotemis y le propone luchas con armas en contra de Egisto y Clitemnestra” (1996a: 25).

107



Anciano, no hablas como corresponde a un hombre sensato, si piensas que mi
valeroso hermano ha venido furtivamente a esta tierra por miedo a Egisto. En segundo
lugar, ;como pueden corresponder el pelo de un hombre noble, cuidado para las
palestras, y el de una mujer, acostumbrado a los peines? Es imposible. Ademas
encontrards que muchos tienen semejante el pelo y sin embargo no han nacido de la
misma sangre [...] (Como puede quedar en suelo duro la impronta de los pies? Pero
aun si esto fuera posible, no podria ser igual el pie de dos hermanos, varén y mujer.
El varén es mas robusto [...] {No sabes que cuando Orestes se exilio del pais yo era
todavia nifa? Y atin si yo tejiera mantos, ;,como iba a llevar ahora la misma ropa que
entonces, cuando era niflo, a menos que la ropa crezca junto con el cuerpo? (307-308)

De esta manera, Euripides recurre a las mismas sefales utilizadas por Esquilo o
Sofocles, las conserva a modo de reminiscencias (Reyes 1996a: 37), pero les quita su funcion
para producir la anagnorisis. La Electra euripideana razona, emplea el pensamiento 16gico y
el sentido comun: le parece absurdo que el pelo, las huellas o las ropas sean suficientes para
confirmar la presencia del hermano. Al contrario, no se deja llevar por los impulsos del
momento, necesita ver para creer: lo reconoce hasta que el anciano identifica “una cicatriz
junto a la ceja” (Euripides 1985: 309) de Orestes, producto de un accidente ocurrido en la
infancia; unicamente asi Electra se convence.

Entonces, el bucle de Orestes se ha convertido en un signo emblemadtico dentro de las
versiones del mito. Aunque los tres tragicos griegos lo refieren, s6lo en Esquilo funciona
directamente para que suceda la agnicién, mientras que otras sefales lo sustituyen en
Sofocles y en Euripides. En cualquier caso, si bien hay anagnorisis, los efectos son disimiles.
Reyes los sintetiza del siguiente modo:

Dije sobre la tragedia de Esquilo que aquel conocer a Orestes por sus huellas y

desconocerlo por su presencia, sin ser un simbolo de veras, sugiere la emocion

simbolica. Dije que la anagnorisis, en la tragedia de Sofocles, que es el paso del dolor
que grita a la alegria que grita, la mayor ondulacion tragica, el pathos delirante
recorrido en toda su riquisima escala. Diré de la anagnorisis en la tragedia de

Euripides que, teniendo en comn con las otras el que solo Electra reciba sorpresa en

el encuentro, se diferencia de las anteriores por ser indirecta y verificarse a través de

tercera persona, cual es el anciano. No tiene el encanto sutil que en Esquilo tanto la

adorna, ni tiene la intensidad emotiva que la distingue en Séfocles, sino que se
debilita, y deja perder lo que era justamente su particular belleza (1996a: 37).

108



Segun Reyes, en Euripides la anagnorisis pierde sutilidad e intensidad emotiva,
mengua porque ocurre indirectamente mediante un tercero. Algunas versiones modernas del
mito contintian con ese decaimiento, pues deja de tener un soporte significativo en sefiales u
objetos. Por ejemplo, en Electra o la caida..., de Yourcenar, se ausenta todo signo simbolico
para reproducir el reconocimiento mutuo entre hermanos. Lo anterior se explica porque,
desde el comienzo, Electra confabula con Orestes y Pilades para emboscar a Clitemnestra,
cuando ésta llegue a visitarla en su casa, en el campo;'?® o sea, la protagonista siempre esta
al tanto de la identidad del joven. La adaptacion francesa, mas bien, responde a la siguiente
pregunta de la autora:

(qué seria de la indignacion, el odio y su sucedaneo la venganza, que el vengador

decoraba con el hermoso nombre de justicia, si la posicion en la que €l creia hallarse

en relacion a sus enemigos apareciera de pronto bajo una nueva luz [...]; si de golpe

advirtiera que ¢l es el fruto del adulterio medio incestuoso que reprueba, y solidario
de sangre y de interés con el parido del crimen? (Yourcenar 1986b: 19)

Efectivamente, otro tipo de anagnorisis ocurre subitamente, cuando Egisto declara
que Orestes naci6 de la infidelidad de su madre y que, en consecuencia, €l es su verdadero
padre. El sentimiento tragico emerge, como el titulo de la obra lo indica, cuando las mascaras
caen, cuando el joven se percata de que: “desde los doce afios he llorado a un padre falso”
(Yourcenar 1986a: 77). Yourcenar traslada el reconocimiento a una nueva coyuntura, en la
cual se desenmascara la relacion filial entre padre e hijo. A pesar de la intensidad emotiva,
¢ésta inicamente se sustenta con el testimonio de Egisto, por tanto, se debilita en cuanto que

no utiliza ningtin objeto simbdlico para desencadenarla.

128 Yourcenar retoma la circunstancia inicial de la tragedia euripideana, Electra. Su protagonista también
fue forzada a convertirse en la esposa de un campesino, Teodoro. Como explica la autora, entre las versiones
del mito, eligio la de Euripides porque le parecid “la mas sombriamente realista, por corresponder al gusto y a
las condiciones de nuestro tiempo; aquella en la cual los protagonistas ocultos o préfugos se acostumbraron a
un modo de vida subterraneo, donde la miseria y la humillacion envenenan el odio” (1986b: 21).

109



Otro ejemplo notable lo encontramos en Las moscas de Sartre. De modo semejante
al Egisto yourceneano, aqui Orestes cree que su enunciacion basta para ser reconocido:
Orestes: Electra, soy Orestes... tu hermano. Yo también soy un Atrida, y tu lugar esta
a mi lado.
Electra: No. No eres mi hermano y no te conozco. Orestes ha muerto, mejor para €l
en adelante honraré a sus manes junto con los de mi padre y los de mi hermana.

Pero tu que vienes a reclamar el nombre de Atrida, ;quién eres para decirte de los
nuestros? ;Te has pasado la vida a la sombra de un asesinato? (Sartre 1998: 38)

En este caso, Orestes confia en que sus palabras son suficientes para mostrarse ante
Electra, pero recibe la negativa tajante de la joven como respuesta. Aun cuando se nombra a
si mismo, ella sigue llamandolo Filebo —apelativo con el que el muchacho se present6 desde
el comienzo—, hasta que ¢l sugiere asesinar al rey y a la reina. A pesar de que la voz de la
joven anula inicialmente la agnicion, de todas formas, se lleva a término més adelante, sin
ninguna sefial de por medio. Por consiguiente, es mejor decir que Sartre la suspende.'?

Tanto en la version de Yourcenar como en la de Sartre, el peso recae en las
declaraciones de los personajes, las cuales movilizan distintos tipos de reconocimiento. Los
dos textos alteran la funcioén de la anagndrisis clasica causada por signos visibles; con ello,
logran distanciarse de los hipotextos griegos. En cierta medida, Seligson comparte con ambos
autores ese gesto: el de subvertir este elemento sustancial para la tragedia griega. Por un lado,
procede de modo similar a Sartre cuando retoma la negativa de Electra, transformandola en

el leitmotiv de su relato (“No te conozco, no sé quién eres”), comentado anteriormente. '

129 Electra pronuncia el nombre de su hermano cuando deja de parecerle débil, decidido a cometer el crimen.
En Las moscas, la anagnorisis se cumple en el siguiente didlogo: “Orestes: ; Vas a retroceder, ahora? Escondeme
en el palacio, llévame esta noche al lecho real y ya veras si soy demasiado débil. / Electra: jOrestes! / Orestes:
iElectra! Me has llamado Orestes por primera vez / Electra: Si. Eres ti. Eres Orestes. No te reconocia porque
no te esperaba asi [...] Oh momento tan esperado y tan temido! Ahora los instantes se encadenaran como los
engranajes de un mecanismo, y ya no tendremos descanso hasta que estén acostados los dos [Clitemnestra y
Egisto] de espaldas, con rostros semejantes a muros derruidos. jToda esa sangre! Y eres tu quien la derramara,
tu, que tenias ojos tan dulces. Ay, nunca volveré a ver aquella dulzura, nunca volveré a ver a Filebo” (Sartre
1998: 42).

130 Aunque no puede justificarse una cita textual directa de la obra de Sartre, notese la semejanza de la
negacion de Electra, dirigida a Orestes (“No. No eres mi hermano y no te conozco”), con el leitmotiv del relato

110



Por el otro, al igual que Yourcenar, omite el mutuo reconocimiento entre hermanos y subraya
la relacidon entre progenitor y descendiente; en lugar del vinculo entre Egisto y Orestes,
acentua el de Agamenodn y Electra.

Ademéds, la negacién contenida en el leimotiv no solo afecta la relacion de la
protagonista con su padre, sino que también todo vinculo familiar: “Mientras tanto, te busco
en el hermano y en el amigo, te pierdo en el esposo y te afloro en el amante; y de nuevo en
el hijo te niego y te recojo” (Seligson 2006: 306)."*! El relato de Seligson conserva la negativa
de la anagndrisis, no la suspende ni la sustituye. Como mencioné, la primera parte del relato
manifiesta la busqueda del padre, el intento por reencontrarse con ¢él, aunque sea en las
vicisitudes de la memoria de Electra. Por tanto, aqui existe una agnicion fallida que
desestabiliza la de los hipotextos clésicos.

Aunque Seligson prescinde de la anagnorisis, alude en una ocasion al signo del rizo,
en la primera parte de su relato. Cuando la protagonista enuncia que Agamenon no podra
dormir su propia muerte porque ha querido prolongarla en sus hijas, agrega lo siguiente:
“bastara un rizo para atarte al recuerdo” (307).!*? Ciertamente, aqui opera una alusiéon que

evidencia una relacion intertextual. Gracias al discurrir sobre las distintas sefiales que

de Seligson, cuyo destinatario es Agamenén (“No te conozco, no sé quién eres”). De todas formas, el parecido
de ambas frases posibilita pensar en una relacion intertextual entre Las moscas y “Electra”.

131 Este es uno de los pasajes mas oscuros del relato, pues es confuso a quiénes se esta refiriendo Electra.
Gracias a la construccion sintactica anterior —“Pero las flores de la victoria no cefiirdn tu frente y en mis
lagrimas lloraras el llanto de la hija inmolada” (Seligson 2006: 306)—, supongo que, si Ifigenia corresponde
con “la hija inmolada”, logicamente el hijo debe designar a Orestes; en tanto, el hermano y amigo seria Menelao.
Confieso que no termino por dilucidar quién es el esposo y el amante. ;Se trata del campesino con el que esta
casada la joven, o de Pilades, quien se convierte en el nuevo marido de Electra, seglin la version de Euripides?
(O, mas bien, alude a Agamenon y a Egisto, de acuerdo con la relacion que mantienen con Clitemnestra? Lo
cierto es que la castidad de Electra se confirma en la segunda parte del relato, cuando el narrador comenta que
“El secreto de su virginidad la estremecié” (308). En conclusion, no es factible que la protagonista remita a un
hijo suyo.

132 Anteriormente me he referido a este fragmento cuando analizo una de las funciones del epigrafe de Rilke,
con respecto a la imposibilidad de Agamenoén de gustar su propia muerte. Cfr. “El devenir histérico de los
paratextos de «Electra»”.

111



desencadenan el reconocimiento, en las distintas versiones del mito, podemos suponer que
“Electra” se aproxima a Las coéforas de Esquilo, en este aspecto; sumado a que la parte I
desarrolla el momento en el que Electra se encuentra frente a la tumba de su padre. Hay
coincidencia, pues, en el personaje que asiste al sepulcro y en el objeto que deberia activar el
reconocimiento.

De modo semejante a los hipotextos clasicos, el rizo adquiere una funcién simbolica,
pero Seligson lo dota de otro caracter. A diferencia de ellos, no sirve para accionar la
anagnorisis, pero es el mecanismo por medio del cual Electra intenta atar al padre en su
memoria. En mi opinidn, es una tentativa malograda de la protagonista porque, enseguida,
afirma: “Inutil develar el armario, los objetos perderan su forma y el polvo cubrird nuestras
manos: /qué cimientos nos dejas para levantar la morada?, ;qué lecho cobijara al amor para
que no se disperse?” (307). En consecuencia, la mencidn del rizo no tiene un efecto relevante
para la diégesis, mas tiene la intencion de que el lector lo reconozca como uno de los
elementos correspondientes a la tradicion cultural del mito de Electra.

Asi, Seligson retoma la postura de Euripides, en la cual el signo se trasluce como una
reminiscencia de las versiones previas del mito. La mencion del rizo apunta hacia Orestes,
no obstante, el sustantivo viene acompanado de un articulo indeterminado, por lo que no es
adjudicable a ninglin personaje en especifico. La escritora mexicana utiliza la alusion para
que el lector pueda identificar ahi la huella, si esta familiarizado con las versiones del mito
de Electra. Desde mi perspectiva, ese debilitamiento de la agnicion en Euripides, comentada
por Reyes, termina por desaparecer en el relato de Seligson. Por tanto, una de las maneras en
que Seligson subvierte el mito de Electra es por medio de la ausencia de la anagnorisis que

socava el relato tradicional.

112



3.3.3 EL ASESINATO DE AGAMENON

Como sabemos, el asesinato de Agamenon es lo que dispara el deseo de venganza de Electra
y Orestes. Al inicio de este capitulo, anoté que el relato de Seligson relega dicha cuestion;
como sefiala Marrufo, omite “la planeacion de la muerte de la madre y el amante” (2014:
145). Llama la atencidon que no tenga ninguna cabida la pretension de matar a Clitemnestra
ni a Egisto, dentro de las elucubraciones de Electra, cuando también es uno de los mitemas
esenciales que compone generalmente las versiones del mito. Efectivamente, en la primera
parte, “impera la figura de Agamenon despojada de sus cualidades heroicas”; mientras que,
en la segunda, “el peso de la narracion ahora recaera sobre Electra y sus recuerdos” (143)
sobre Ifigenia, principalmente. Ademads, en esta ultima, la relacion que la protagonista
mantiene con sus progenitores se describe con mayor nitidez. Si bien el padre tiene una menor
presencia (143), resalta el momento de cuando Electra evoca su homicidio.

Una vez que el narrador configur6 el espacio donde se encuentra Electra, postrada
ante la tumba de Agamenon, insintia asi el crimen:

Tenia miedo de moverse, de despertar en la memoria de la carne otros murmullos

ajenos a la letania mortuoria, de hacer surgir el rumor de palabras distintas a las que

relataban el crimen, palabras que la luz hiciera vibrar en sus oidos aquella manana,
subitas, surgida del fondo de la piedra (Seligson 2006: 308).

Electra permanece inmévil y teme que su duelo sea opacado por otros sentimientos
ajenos al hecho significativo de la muerte de su padre. Se sobrecoge porque esos murmullos,
palabras o discursos posibles —contrarios a las libaciones o lamentaciones flnebres—
pueden distraerla de su sufrimiento. A pesar del miedo y opuestamente a lo que deseaba en
primera instancia, se deja arrastrar por los recuerdos de Ifigenia que despiertan en su
memoria, como sefalé, con una fuerza erética y sensual. Lo anterior confirma que la joven

esta “despojada de su urgencia y dolor” (Marrufo 2014: 145) y explica por qué “un apremio

113



de amor [...] le hace olvidar su mision de odio y venganza” (Seligson 2006: 308). Entonces,
el relato desvia el asunto del crimen, hasta que Clitemnestra llega desde el palacio.
Coincido con Marrufo en que la aparicion de Clitemnestra desencadena la evocacion
del padre (2014: 148), en la segunda parte. También es cierto que la forma de presentar el
recuerdo difiere de la primera, puesto que aqui su descripcion no es ambigua. Gracias a la
alusion de la red —instrumento utilizado para inmovilizar a Agamenoén en la bafiera—, sin
lugar a duda, Seligson recupera dicho elemento de las tragedias de Esquilo, en el siguiente
fragmento: '3
Fue la desnudez del padre lo que més la impresiono. Atrapado en la malla que echaron
sobre ¢l, los esfuerzos por apartarla de sus carnes lo desnudaban tan cabalmente que
Electra sinti6 el rubor cubrirla por entero. Nunca hubiese sospechado que estuviera
hasta tal punto desnudado el cuerpo sin ropas de un hombre, ni que esos movimientos
de presa acorralada fueran a manifestar tanto miedo y poca gallardia (Seligson 2006:
311).
En Agamenon, de Esquilo, Clitemnestra confiesa su crimen sin tapujos: “Lo envolvi
en una red inextricable, como para peces: un suntuoso manto pérfido. Dos veces lo heri, y
con dos gemidos dobld sus rodillas” (1993: 429). Mientras que en Las coéforas, Electra
clama al muerto que recuerde como fue del mismo modo apresado: “jAcuérdate de como
estrenaste la red!” (1993: 466).!3* Como comenta Marrufo, la frialdad de la reina esquileana
estd mas proxima a la imagen que el relato de Seligson nos muestra (2014: 148, n. 87) vy,

ademas, tanto estas versiones como la de Euripides la mencionan como la tnica participe del

crimen; Egisto s6lo contribuye con la planeacion.

133 Como anoté, las versiones de Homero, Sofocles y Séneca explican que el crimen ocurrié durante un
banquete. Cfr. lan. 105.

134 Aunque Agamendn también muere en la bafiera, segun la version de Euripides de Electra, €l coro
prescinde de la mencion de la red, cuando narra el momento del asesinato: Clitemnestra “sosteniendo en sus
manos el arma afilada, asiendo el hacha, mat6 a su marido cuando al fin volvid a casa y a los muros ciclopeos
que llegan al cielo. jDesdichado esposo! [...] Como leona montaraz, que frecuenta los pastos de los bosques,
llevo hasta el final este crimen” (1985: 331-332).

114



A diferencia de Esquilo y de Euripides, la voz narrativa de “Electra” emplea la tercera
persona del plural para referir a los dos victimarios: Egisto y Clitemnestra. Con ello, Seligson
también se acerca a la version de Séneca, aunque en ésta el asesinato ocurre durante un
banquete:

La Tindérida, enloquecida, arma su diestra con el hacha de dos filos, y, como el

matarife ante el altar sefiala con los ojos el cuello de los toros antes de acometer contra

ellos con el hierro, asi balancea hacia acd y hacia alla su mano impia [...] AlGn no se

retiran: ¢l acomete contra el cuerpo exanime y lo destroza; ella le ayuda a acuchillarlo
(1999: 192).

También el mondlogo de “Clitemnestra o el crimen”, de Yourcenar, menciona la
implicacion de ambos personajes. Sin embargo, Egisto aparece como un cobarde, mientras
que la esposa se perfila como una mujer insensible e irénica.!*> Clitemnestra confiesa el
homicidio ante los jueces del siguiente modo:

Le di torpemente un primer golpe que so6lo le hizo un corte en el hombro; se puso de

pie; su rostro abotargado se iba llenando de manchas negras; mugia como un buey.

Egisto, aterrorizado, le sujet6 las rodillas, acaso para pedirle perdon. El perdio el

equilibrio y cayd como una masa, con la cara dentro del agua, con un gorgoteo que

parecia un estertor. Entonces fue cuando le di el segundo golpe que le cort6 la frente
en dos. Pero creo que ya estaba muerto: no era mas que un pingajo blando y caliente.

Se hablo de rojas oleadas: en realidad, sangré muy poco. Yo sangraba mas cuando di
a luz a mis hijos (Yourcenar 1985: 109-110).

En todas las versiones antiguas consultadas y en ésta de Yourcenar, Electra nunca
presencia directamente la muerte de su padre. Al contrario, la protagonista de Seligson es
testigo ocular de ella. Mas que la violencia ejercida sobre el cuerpo, le impresiona su
desnudez y su vulnerabilidad. Cuando Agamenon es designado metaféricamente como una
presa acorralada, se le despoja de su valentia y fuerza; por consiguiente, “nada hay en esta

descripcion del padre que remita a su heroicidad” (Marrufo 2014: 149). Si bien la autora

135 De modo similar, la Clitemnestra sartreana coincide con estas actitudes, aunque no da tantos detalles
sobre el crimen: “Te lo digo sin tapujos: no lamento la muerte del viejo cabron; cuando lo vi sangrar en el bafio
canté de alegria, bailé” (Sartre 1998: 24).

115



mexicana introduce con esto una nueva variante del mito, sospecho que el hipotexto
intermedio de trasfondo, en mayor medida, es la otra adaptacién de Yourcenar. En Electra o
la caida..., 1a joven también es testigo del crimen, pero opuestamente a la de Seligson, aqui
escucha tras la puerta del bafo:
Yo lo vi todo... No: no lo vi... Escuchaba la muerte de mi padre. La puerta del bafio
habia quedado entreabierta para que el vapor de agua se evadiera. Oi el ruido del
cinto, de los zapatos que caian uno tras otro sobre el suelo, y la risa clara del soldado
que retorna a su casa maravillado de hallar sus cepillos en su sitio y su bacia intacta.
[...]Lalucha sorda sobre la losa empapada, y la manera en que salid, ella, mi madre...
[...] Y yo estaba alli, demasiado petrificada para gritar, abriendo la boca grande como
si escuchara con mi garganta, intentando separar uno del otro los dos sonidos casi

iguales: el del agua chorreando de la bafiera y el estertor de un padre que se muere
(Yourcenar 1986a: 53-54).

Tanto Seligson como Yourcenar resaltan como Electra queda sumamente afectada
por el crimen. Sobrecogen los detalles con los que ambas autoras, a su modo, configuran la
atmosfera del momento: en la primera, los esfuerzos y la desesperacion de Agamenon por
apartar la malla, asi como la vergiienza de Electra por contemplar su desnudez; mientras que
la segunda enfatiza los sonidos del forcejo, el agua que corre de la bafiera y la agonia del
padre.

En otra cuestion, sin que pueda justificarse del todo en el relato de Seligson la
influencia de La hija del rey, de Luisa Josefina Hernandez, vale la pena mencionar un punto
donde coinciden ambas escritoras mexicanas. Recordemos que la virginidad de Electra es
una de las cualidades sefialadas de manera constante en las versiones del mito, por tanto, el
hecho de contemplar la desnudez de Agamendn, evidentemente, conmociona a la
protagonista. En el monodlogo de Herndndez, la madre —encarnada en la misma actriz que
hace el papel de la hija— censura el amor de Electra hacia su padre y la confronta,

recordandole su desagrado cuando la doncella lo mir6 sin ropas:

116



(Crees que podras engafiarme con la farsa de que amabas a tu padre? Yo que te
conozco desde antes que ti misma te conocieras, s¢ que le miraste con odio la primera
vez que te fue dado contemplarlo con arreos de guerra, y que te estremeciste de
repugnancia cuando por descuido lo encontraste desnudo, durmiendo pesadamente,
como duermen los hombres. Y, ;sabes por qué?, porque desde pequefia te supiste
incapaz de enfrentarte como mujer a los de su especie: de caer en su lecho como
amante o de herirlos de muerte cuando la venganza se hiciera necesaria. jQué triste
es la impotencia! Nunca podras siquiera comparar tus dolores a los que yo he sufrido
(Hernandez 1997: 13).

Con esta cita observamos que, dentro de la literatura mexicana, la desmitificacion de
Agamenodn, en tanto héroe y lider de los aqueos, ya habia comenzado a gestarse con el
monologo escrito por Hernandez. Al menos la reina subraya dos emociones: el odio y la
repugnancia de la joven. En cambio, la Electra seligsoniana se mortifica, en mayor medida,
por esa desnudez que le causa vergiienza, en lugar de por su muerte en si. De modo similar,
la voz narrativa también desengaia el amor hacia el padre: “Tampoco imagind que asi lo
aprenderia, y no porque amara a su padre” (Seligson 2006: 311). A ello afiade detalles sobre
el caracter de Agamenon: “en realidad le temia, era brusco, torpe cuando intentaba acariciarle
la mejilla, violento cuando abarcaba a la madre por la cintura o tiraba de las faldas de las
esclavas” (311). Entonces, el relato de Seligson sugiere la agresividad del rey, su violencia o
el acoso hacia las mujeres de su entorno, incluida Electra.

En conclusion, la Electra seligsoniana se duele no tanto por la muerte de Agamenon
como de todo aquello que le fue despojado:

Gime inmovil, abrazada a la tumba, sofocando la rabia que quiere estallar contra esos

dioses y ese padre que le han arrebatado de un golpe hermana, madre y hermano,

nifiez y adolescencia y nupcias también. Y apela a las sombras y huye de la Nodriza
para que no la contradiga y empafie sus recuerdos (309).

Aqui se distingue la construccidon anaforica mediante la repeticion de la conjuncion
v, la cual concuerda con ese arrebato de rabia que la protagonista intenta neutralizar. Seligson

enaltece el sufrimiento de Electra, provocado por la destruccion de los lazos familiares: el

117



sacrificio de Ifigenia, la separacion con Orestes, la desconexion con Clitemnestra. La
protagonista pierde cualquier vinculo y predomina la soledad en la que se ve inmersa. Por

esta razon, el tono de “Electra” no deja de ser apesadumbrado y nostalgico.

3.3.4 EL ENCUENTRO CON CLITEMNESTRA

Seligson también transgrede el hipotexto de Las coéforas, Ginica tragedia clasica en la que la
joven se acerca a la tumba para ofrecer oblaciones, con el fin de calmar la ira del difunto. A
la Electra esquileana le embargan dudas, porque no asiste ahi por voluntad propia;
Clitemnestra es quien la obliga, después de haber sufrido pesadillas.'** Me permito citar
extensamente esos cuestionamientos:
(Qué debo yo decir, al derramar estas finebres libaciones? ;De qué manera debo
hablarle yo, para serle grata? ;Como dirigir la oracion a mi padre? ;Le diré, acaso,
que se las traigo de parte de la amada para el amado? ;De la esposa al marido? ;De
la que es mi madre?

(Debo decirle esas palabras conforme es rito entre mortales: que corresponda a
quienes envian estas ofrendas concediéndoles bienes iguales [...]?

(O, luego de haber derramado en silencio, vergonzosamente —pues del mismo
modo murié mi padre—, estas libaciones, liquido que, vertido, bebe la tierra, me iré
como el que, tras verter impurezas, tira hacia atréas la vasija sin volver la mirada? No
tengo valor para ello ni sé qué le diga, al verter esta ofrenda sobre la tumba de mi
padre (Esquilo 1993: 450-451).

En este caso, Electra estd indecisa entre dos opciones: seguir los preceptos rituales, o
bien, presentar las libaciones en silencio. La primera es el modo convencional, pero resultaria
en agravio del muerto, pues su asesina es quien envia las ofrendas; la joven so6lo es una

intermediaria. En cambio, la segunda ofenderia a la madre, al no seguir su acato. Debido a

esta encrucijada, Electra pide consejo al cortejo de mujeres que la acompana; son ellas

136 Asi lo canta el coro de mujeres finebres, cuando entran por primera vez en escena: “Con voz estridente
que eriza el cabello, el genio maléfico de esta morada, profetizando en pesadillas, sali6é a deshora del suefio y
exhal¢ ira en plena noche [...] <Y> los intérpretes de estos ensuefios, de parte de la deidad y comprometiendo
su palabra, han gritado que quien habita bajo la tierra [Agamenon] reprocha con ardor, lleno de ira a quienes lo
mataron” (Esquilo 1993: 448).

118



quienes la incitan a derramarlas para su propio beneficio y para que Orestes retorne,
invocando al padre.

En contraste, las dudas de la Electra de Seligson tienen que ver con su identidad:
“;Donde queda mi ser primero? ;Donde mi envoltura original? ;Coémo saber quién eres si
llegas de otros suefios y de otras tinieblas?” (2006: 306). También adquieren un sentido de
reproche hacia al padre: “;qué cimientos nos dejas para levantar la morada?, ;qué lecho
cobijara al amor para que no se disperse?” (307). Por tanto, la autora adapta las
interrogaciones de la Electra esquileana frente al sepulcro, y las transforma para subrayar
como esta en busqueda de si misma.

Lo anterior tiene continuidad al inicio de la segunda parte del relato, pues la joven,
“por primera vez renegd de las diarias ofrendas, de los lloros y libaciones” (308). Cabe
suponer, entonces, que la Electra seligsoniana ha asistido mas de una vez a la tumba de su
padre. Si bien Seligson recurre también a la pesadilla de Clitemnestra, referida en Esquilo, la
novedad de su relato radica en que la reina misma asiste al sepulcro para presentar su
ofrenda:'?’

Desde palacio, por el sendero empedrado, viene la madre con su finebre cortejo.

Palida, ojerosa, los cabellos alborotados y el ropaje en desorden, radiante sin

embargo, confundidos en su andar recién arrancado al suefio, la voluptuosidad de las

caricias nocturnas y el temor de la pesadilla que la obliga a descender hacia la tumba
con una ofrenda que apacigiie el funesto presagio (310).

La descripcion fisica de Clitemnestra contrasta con el porte que supuestamente
deberia mostrar una reina en publico. La sucesion adjetival (pdlida, ojerosa, con cabellos

alborotados y vestimenta en desorden) desmonta la imagen de poder que ella representa. Sin

137 Clitemnestra tiene una actitud semejante en Electra, de So6focles. Acosada por una pesadilla, presenta
una plegaria a Apolo, con el fin de calmar su ira: “Las visiones de oscuros suefios que en esta noche he tenido
concede, rey Licio, que se cumplan si te han parecido bien, pero, si han sido hostiles, remitelas de nuevo a los
enemigos” (1992: 399). La libacion no ocurre ante la tumba del marido, sino que ante las puertas del palacio y
por medio de una esclava.

119



adornos ni riquezas exuberantes, “Electra escucha el roce de sus pies descalzos, el frotar de
la seda que la envuelve bajo los vestidos negros” (310); s6lo la tela nos sefiala el estatus
social al que pertenece. Descalza y arropada de luto, la voz narrativa delinea a Clitemnestra
en su caracter mas cotidiano: descuidada, recién levantada e insomne. A pesar de ello, la
locucion adversativa resalta su apariencia radiante; conserva cierto aire solemne que viene
bien con la parsimonia con la que camina junto con el cortejo finebre, a través del sendero
empedrado, mientras que la hija estd atenta a los sonidos sutiles que interrumpen sus
cavilaciones.

La imagen de Clitemnestra reelaborada por Seligson se aproxima al hipotexto de
Euripides, cuando enfatiza su belleza.'*® En Electra, la hija la equipara con Helena,'* pero
también le reprocha como cuidaba su apariencia con tanto esmero, desde antes del sacrificio
de Ifigenia: “jTU, la que antes de que se decidiera la inmolacion de tu hija y, apenas partido
tu esposo de tu casa, cuidabas los rubios bucles de tu pelo ante el espejo! Mujer que en
ausencia del marido se esfuerza en embellecerse se tacha a si misma de mala” (1985: 328).
Desde la perspectiva de Electra, la vanidad de la reina, ademas de enardecer a la joven,
desacredita totalmente el pretexto que utilizé para justificar el asesinato de Agamenon. En
contraste, en el relato de Seligson, la belleza de Clitemnestra produce temor y, al mismo

tiempo, encanto; es realmente la causa de que Electra pueda concebir algiin deseo de

138 Con respecto a las tragedias de Sofocles y de Esquilo, no pueden establecerse puntos de comparacion
con “Electra”, en este aspecto. Una no brinda caracteristicas fisicas de Clitemnestra; en la otra no hay ninguna
escena que desarrolle el encuentro entre Clitemnestra y Electra.

139 En la tragedia de Euripides, Clitemnestra le otorga a Electra hablar con total libertad. La joven aprovecha
para echarle en cara su belleza: “Justo es que atraigan alabanzas la belleza de Helena y la tuya; ambas sois
hermanas, casquivanas las dos e indignas de Castor. La una se perdid por dejarse raptar de buen grado y ti has
perdido al mejor hombre de Grecia con la excusa de que matabas a tu esposo en compensacion por una hija.
Pero no te conocen bien, como yo” (1985: 328).

120



venganza, aunque no se explicite como tal y quede en estado germinal: ““...es a ti a quien
temo, tu belleza es la que me hechiza y empuja al mal” (2006: 312).

Al contrario, las adaptaciones de Sartre y Yourcenar presentan una reina decrépita.
Por un lado, en Electra o la caida... se senala mas de una vez la obesidad de Clitemnestra.
Por ejemplo, Pilades se refiere a ella como “la mujer gorda y fofa” (Yourcenar 1986a: 44);
mientras que Electra, cuando la asesina asfixiandola con sus propias manos, exclama: “jAh,
que calle!... [...] Toda fofa, toda caliente, con su papada que tiembla...” (65). Por el otro,
Sartre remarca la diferencia de edad entre madre e hija, y en como la primera afiora su propia
juventud en la segunda: “Electra: ;Mi juvenil orgullo? Vamos, lamentais vuestra juventud
aun mas que vuestro crimen; odidis mi juventud, mas aiin que mi inocencia. / Clitemnestra:
En ti, Electra, me odio a mi misma. No tu juventud, joh, no!, la mia” (1998: 25). De manera
semejante, el mondlogo de Luisa Josefina Herndndez describe a una reina vieja, cuyo poder
acumulado a lo largo de los afos se refleja en el estado de sus manos:

Ella... ella es una madre: la mia. Es de cabellos blancos y manos arrugadas. Sus

manos no se parecen a las mias; son secas, duras por dentro... es logico, el oficio de

reina maltrata las manos. No se reina treinta afios sin usarlas, no en vano se ejercitan,
pues llegado el momento han acumulado fuerza suficiente para levantar una espada

y... (1997: 11).

Ademas, Hernandez agrega que la madre “cubre los cabellos con una peluca rojiza
como el sol del verano, como las hojas del otofio” (12). Al ocultar sus canas con la peluca
pelirroja, se perfila una Clitemnestra nostalgica que también afiora su juventud. Las versiones
francesas ponen especial atencion en los afios transcurridos entre el homicidio de Agamendn
y los hechos representados —diez y quince afios, respectivamente. Entretanto, la adaptacion

mexicana referida menciona los treinta afios que Clitemnestra ha gobernado. En todas ellas,

las peculiaridades de la gordura o de la vejez de la reina sirven para hacer verosimil el paso

121



del tiempo y para transgredir irbnicamente, o también de manera grotesca en el caso de Sartre,
la imagen clésica de la madre.

Percibo que la actitud de Seligson es otra. No le interesa proporcionar marcas
temporales especificas como las adaptaciones de Sartre, Yourcenar o Hernandez, ni tampoco
llega al extremo de denigrar a Clitemnestra, o mostrarla como una mujer vieja. Prefiere
construir una imagen ordinaria de ella, ciertamente desgastada, pormenorizando las secuelas
que dejan las tribulaciones en el personaje. Desde mi lectura, presentar a la reina en su aspecto
cotidiano permite que el encuentro con la hija sea horizontal, es decir, el peso no estd en la
diferencia de edad, ni en la jerarquia que representa la madre.

Su encuentro esta enmarcado por un didlogo silente que, como he mencionado,
emerge gracias al cruce de miradas: “Condenadas a la exacta vision que la una descarga sobre
la otra, no perdonaran conocerse tan a fondo y no poder tocarse, enemigas por lo mismo que
saben y llaman con distinto nombre. Ambas se miran dejando que a los o0jos suban aquellas
voces imposibles de expresar” (Seligson 2006: 312). Sospecho que Las moscas influy6 en
este fragmento, porque ahi también madre e hija no se dirigen la palabra; entre ellas sélo
median las miradas, hasta que Orestes altera ese acuerdo tacito. La Clitemnestra sartreana lo
expresa asi:

iQué vergiienza! Nos injuriamos como dos mujeres de la misma edad que se enfrentan

por una rivalidad amorosa. Y sin embargo soy tu madre. No s€ quién eres, joven, ni

lo que vienes a hacer entre nosotros, pero tu presencia es nefasta [se refiere a Orestes].

Electra me detesta y no lo ignoro. Pero hemos guardado silencio durante quince arios,

vy solo nuestras miradas nos traicionaban. Viniste, nos hablaste, y ya estamos
mostrando los dientes y grufiendo como perras (Sartre 1998: 25. Enfasis personal).

Seligson recupera ese juego de miradas que traicionan a los personajes de Sartre, pero
la innovacién de su relato consiste en revelar ese didlogo mudo y hacerlo accesible para el

lector, mas no para los personajes. Se trata de una conversacion fallida, al igual que la funcion

122



de la anagndrisis analizada, en tanto que tampoco logra su propdsito: en este caso, comunicar.
De aqui que los puntos suspensivos cobren vital relevancia para hacerla discontinua. Sumado
a ello, el debate silencioso no gira en torno a la muerte del padre, pues como indica Marrufo,
“Electra culpa a su madre por su debilidad ante los hombres” y “Clitemnestra afirma que su
hija le tiene envidia” (2014: 149); mas tales reproches se quedan en los pensamientos de una
y otra.

Asi, otros elementos sobresalen en el intercambio “mudo” que los personajes tienen
hacia el final del relato: la virginidad y lujuria de la hija, y el sometimiento de la madre a su
amante. Electra expresa: ““...con toda tu majestad a cuestas, no eres mas que una esclava bajo
el peso del espasmo masculino; el perfume mas penetrante no logrard borrar el olor que
despides al apartarte del hombre, vencido tu porte de reina...” (Seligson 2006: 312).
Entonces, Seligson subvierte el papel de Clitemnestra: resulta ser la verdadera esclava, sujeta
a los designios de Egisto. La joven tampoco se libra del todo, segtn le recrimina su madre:
“Me echas en cara tu virginidad como si ella fuera tu garantia de juventud [...]; en mi
sensualidad detestas tu propia lujuria, en mi corona, tu ambicion sojuzgada” (312).

Este ultimo fragmento reelabora el didlogo sartreano antes citado, cuyo eje de
discusion gira en torno al tema de la juventud. Sin embargo, en lugar de que Clitemnestra
ambicione la lozania de Electra o afiore su propia belleza, aqui la sensualidad de la primera
corrobora la envidia que se transpone a la segunda. Esto explica por qué Seligson no rebaja
la imagen de Clitemnestra, a diferencia de las otras adaptaciones modernas comentadas. Al
conservar su caracter sensual, le sirve para ratificar que tanto la lujuria como la envidia son,
en realidad, los motivos que “mueven a Electra a recordar y la paralizan para cobrar

venganza” (Marrufo 2014: 150).

123



Electra no reprocha tanto la muerte del padre como la ausencia del amor materno. El
didlogo mudo termina del siguiente modo: “Detesto la caricia que me niegas, los cuidados
que prodigas a un ajeno, y amo, si, amo en el padre asesinado el rencor que te empujé a
matarle...” (Seligson 2006: 312). Ese rechazo lo encontramos también en la Electra, de
Euripides: “;En qué te faltamos yo y mi hermano? ;Por qué no estrechaste nuestros lazos
con la casa paterna tras matar a tu esposo, en vez de aportar a tu matrimonio bienes ajenos
comprando su amor con dinero?” (1985: 329). Asi, “Electra” no solo desmitifica la figura de
Agamenoén y desplaza el deseo vengativo de la protagonista, tal como analiza Marrufo, sino
que el encuentro con la madre reelaborado por Seligson es central para acentuar, en mayor
medida, el caracter de abandono familiar.

Si bien el narrador comparte que “Muerta la madre, huérfana al fin, empezaria
[Electra] a acumular memorias y recuerdos, sin vergiienza, y podria también sobornar a la
Nodriza” (Seligson 2006: 311), no menciona cémo la reina morird. Remarca que su posible
ausencia, mas bien, le permitird a la protagonista rememorar libremente. No obstante, el
desenlace contradice paraddjicamente la funcidon memoristica que se ha desplegado a lo largo
de todo el relato. Al final, Electra queda desmemoriada:

Las voces han callado también, y en el silencio de la tarde deja que las manos del

viento le acaricien el cuello como si fuera el beso de la madre en la nuca, la risa de la

hermana entre los cabellos tras la oreja, el adiés del hermano perseguido por las

Furias, que la bese, en fin, el murmullo de la soledad, del quieto desamparo de los

muertos, sin memoria, sin recuerdos, fundida junto con ellos a la obediencia de ese
orden césmico que adquiere su incontestable peso al caer la noche (312).

El ultimo parrafo utiliza la elipsis para sintetizar la conclusion del relato mitico.
“Nada parece haber cambiado, pues el destino se cumple” (Marrufo 2014: 151), aunque no
se narre el asesinato de la madre. Intuyo que Seligson no sélo alude al desenlace de Las

coéforas, donde Orestes también es perseguido por las Furias; castigo que se le impone por

124



el matricidio. También existe un paralelo con el momento en que Electra queda obnubilada
por las moscas, en la tragedia de Sartre. Una vez que Orestes ha cobrado su venganza, en una
especie de delirio, Electra va perdiendo la vision:

Electra: Ya no puedo verte. Estas lamparas no iluminan. Oigo tu voz, pero me hace
dafio, me corta como un cuchillo. ;Estara siempre asi negro, en adelante, aun de
dia? jOrestes! jAhi estan!

Orestes: ;Quiénes?

Electra: jAhi estan! ;De donde vienen? Cuelgan del techo como racimos de uvas
negras, y son ellas las que oscurecen las paredes; se deslizan entre las luces y mis

0jos, y son sus sombras las que me hurtan tu rostro.
Orestes: Las moscas... (Sartre 1998: 53).

Con esta escena, el titulo de la obra de Sartre adquiere otros sentidos, pues las moscas
no so6lo son simbolo del estado ruin e inmundo en el que la ciudad de Argos se encuentra,
desde el comienzo, sino que invaden, tanto metaforica como literalmente, la vision y el estado
animico de la joven. La Electra seligsoniana ni siquiera tiene el consuelo de la compaiiia del
hermano. Al contrario, “calla, doblada sobre la lapida, solitaria, inmoévil” (Seligson 2006:
312), sin poder escapar de la historia que se repite. De manera similar al fragmento sartreano,
“resignada la carne, entregada sin defensa a la justicia de las fuerzas nocturnas, disolvente

mudez de la tiniebla...” (312), s6lo le queda doblegarse ante la oscuridad.

3.4 LA SUBVERSION DEL MITO DE ELECTRA

El analisis de los mitemas en “Electra” revela como Seligson le otorga a este personaje
femenino otra dimension, la cual contrasta con sus versiones anteriores. A partir de las
comparaciones desarrolladas en este capitulo, se constata la recurrencia de la autora a
distintos hipotextos —principalmente dramaticos—, segiin las necesidades de su relato. No
se trata, por tanto, de una reelaboracién univoca de un hipotexto clasico, sino de una

apropiacion critica de varios.

125



En este sentido, “Electra” condensa momentos emblematicos de distintas
adaptaciones, concentrados en un tiempo y espacio determinados —Ia hija de Agamendn
inclinada sobre la tumba de su padre, desde el mediodia hasta la caida de la noche—, a la vez
que excluye otros elementos centrales, como la anagnorisis. Esta supresion subvierte las
versiones tradicionales: al prescindir del reconocimiento entre Electra y Orestes como punto
de inflexion, Seligson desmantela un mecanismo estructural que, en las tragedias clasicas,
cohesiona la légica de la venganza. Aunque aluda al rizo, este signo adquiere otro valor
simbdlico y practico: es una imagen instantdnea y efimera, una huella que le brinda al lector
la posibilidad de reconocer la presencia del mito subyacente en ambas partes del relato.

La anagnorisis, en vez de propiciar una restitucion, cede su lugar a una conciencia de
pérdida, a un ejercicio memoristico que intenta reconstruir una identidad fracturada, tanto
personal como familiar. Electra permanece sola frente a su duelo. Asi, el reencuentro con su
hermano no sucede y, por consiguiente, se frustra la restauracion del vinculo filial o la
reparacion ante el desagravio causado por el asesinato del padre.

Aunque las tragedias de Esquilo (Agamenon y Las coéforas) y la de Soéfocles
(Electra) se perfilan como los hipotextos clasicos predominantes —pues de ellas derivan los
mitemas sobre los navios inmdviles, el sacrificio de Ifigenia, los mechones de Orestes, el
asesinato de Agamenén y las interrogaciones frente ante su tumba—, “Electra” también
establece tensiones y afinidades con otras versiones. Por ejemplo, ha sido fundamental
enfatizar la importancia de Electra, de Euripides, debido a la apreciacion que la autora realizo
en suresefia dedicada a esta tragedia. Seligson transforma algunos de sus mitemas —la vuelta
de Electra desde el rio, su percepcion sobre Clitemnestra y el rechazo materno experimentado

en el exilio— y los adapta a nuevas situaciones narrativas.

126



Como indiqué al inicio de este capitulo, si para Seligson la tragedia euripideana
representa un reclamo de la palabra y de la libertad de pensamiento, su protagonista los ejerce
desde el monodlogo interior o la focalizacion externa. De manera similar al personaje de
Euripides, su Electra también “cuestiona su dependencia del Hado [...], sabe que su destino
depende del poder de sus propias pasiones y contradicciones” (Seligson 2008: 20).
Efectivamente, no se define tanto por su sed de venganza como por su conflicto interior, que
interpela el legado tragico y sugiere una lectura ideoldgica distinta.

Existe una correspondencia entre el ensayo de Seligson y la representacion de Electra
en su relato. Puede entenderse como un personaje que aspira a la libertad y la justicia, pero
su libre albedrio esta restringido a causa de los vinculos consanguineos. Asi, se aparta del
modelo euripideano porque “la busqueda insaciable del cumplimiento de una justicia que la
empuja al crimen” (20) se transforma y orienta, en este caso, hacia la necesidad de recuperar
la figura paterna, intentando rescatarla en su memoria, hablarle, comprenderla y hallar un
sentido de su pérdida.

Tal busqueda coincide con un aspecto autobiografico. La figura de Salomoén, padre
de Seligson, aparece en sus escritos como un hombre ausente, aquejado por una depresion
crénica. En “El, mi padre”, de Todo aqui es polvo, la autora relata:

esa imagen ideal de mi padre, a mi se me descuadro ya entrada la adolescencia cuando

regresamos de un largo viaje que hicimos mi hermana y yo con mi madre dizque

como regalo de mis quince afos a los Estados Unidos visitando a la parentela que ahi
se establecid cuando emigraron, de Rusia y Ucrania los familiares de Ella, de Polonia

los de El, y nos lo encontramos postrado en cama con una brutal crisis depresiva
(Seligson 2010b: 40).

Como indica Gilberto Ramirez, en su cronica biografica sobre la autora, Seligson
“solia ver a su padre hundido en un pasmo abrumador, del cual reaccionaba sélo ciertas veces

y ademas con enfado. Cuando ella crecid, no cambidé mucho el escenario de su percepcion”

127



(2017: 72). Esta distancia afectiva se manifiesta también en su autobiografia, donde expresa
que conocia muy poco a Salomoén, ya que “El caso es que de boca de mi padre poco escuché
sobre si mismo”; describe su historia como “un destino que no escogié y demolié sus
expectativas, que le cayo literalmente del cielo como a cualquier personaje de tragedia griega
y sin Oraculo de por medio” (2010b: 38). A la luz de esta vivencia, el leimotiv que recorre la
primera parte del texto —“No te conozco, no sé¢ quién eres”— adquiere también otros
sentidos. Asi pues, “Electra” podria interpretarse como un anhelo nostalgico que intenta
resarcir el vinculo con el padre ausente.

Ademas, se ha evidenciado la posible red de adaptaciones contemporaneas que quizas
influy6 la elaboracion de “Electra”, como las de Yourcenar y Sartre; mientras que la de
Hernandez sirvié como contrapunto para trazar diferencias. De las dos primeras, Seligson se
inspird en ciertos momentos clave —la presencia de Electra durante el asesinato de su padre,
el cruce de miradas con Clitemnestra o la imagen de la sumersion en las tinieblas— y los
recrea para presentar su version del mito, empleando alusiones que operan como los
mecanismos intertextuales predominantes. A diferencia de estas versiones, Seligson
profundiza y acentta el sufrimiento de Electra, causado por las desgracias familiares: el
sacrificio de Ifigenia, el asesinato de Agamenon, la ausencia de Orestes y la hostilidad de
Clitemnestra. Lo anterior proporciona a la narracion un tono intimo, en el que se exacerban
los sentimientos de abandono y nostalgia.

Por lo mismo, Seligson desplaza la venganza, motivo central y recurrente en la
mayoria de las adaptaciones del mito de Electra; aunque no desaparece por completo, ya que
al final hay algo en la protagonista que “la empuja al mal” (312) (no queda claro si ese “mal”
seria lo que la conduciria a asesinar). En cambio, la autora confiere mayor importancia a la

sensacion de exilio y destierro que experimenta la joven, asi como al fallido intento de

128



desprenderse de su herencia familiar. De ahi que el epigrafe de Rilke potencie la soledad que
la envuelve, pues lejos de avivar el deseo de vengar al padre, refuerza su ensimismamiento.

Sibien la imagen de Agamendn, en tanto héroe y lider del ejército griego, se desmonta
cuando se describe su desnudez y vulnerabilidad, Seligson no s6lo se limita a desmitificar su
figura, sino que también subvierte la materna, en la segunda parte del relato. Clitemnestra
aparece como una mujer comun, despojada de nobleza o majestad, con claros rasgos de
cansancio e insomnio. De hecho, a pesar de que el recuerdo del asesinato del rey conserva su
caracter tragico, el climax del relato se sitia, desde mi lectura, en el enfrentamiento silencioso
entre madre e hija. La rivalidad entre ambas es una cuestion compartida con los demas
hipotextos cldsicos, aunque, en este caso, no resulte en matricidio.

Por la razon anterior, uno de los aspectos més importantes en la version de Seligson
es que Clitemnestra decide presentarse ante la tumba de su marido y encontrarse ahi con
Electra. En dicho encuentro, los personajes femeninos se revelan esclavas de sus pasiones
erdtico-amorosas. Asimismo, Seligson introduce una tension inédita: el lector accede a los
pensamientos de ambas, pero el intercambio entre madre e hija no se verbaliza. El uso de
puntos suspensivos y comillas sugiere un didlogo silente, en el que la comunicacién estéd
contenida, desplazada hacia el terreno de lo no-dicho.

Asi, la Electra seligsoniana deja de cultivar el duelo que la impulsa a cumplir el
mandato de venganza, en contraste con las versiones clasicas. A pesar de estar profundamente
dolida y avergonzada por la muerte de Agamenon, los recuerdos erdticos y sensuales
vinculados a Ifigenia, las interrogantes que revelan tanto la busqueda del padre como de si
misma y el reclamo del amor materno cobran mas fuerza. Desde mi perspectiva, Seligson va
mas alla del sentido de venganza presente en las variaciones tradicionales del mito, porque

enfatiza la herida del abandono familiar; dimensioén que, ademas, coincide con su biografia.

129



Con ello, la protagonista no consigue ejercer plenamente su libre albedrio ni romper
la maldicidon que pesa sobre su estirpe. No obstante, cuestiona su herencia familiar, a través
de un trabajo introspectivo que revisita su pasado. En esta medida, el espiritu subversivo de
Electra no se caracteriza por su deseo de cobrar venganza, sino por su decision de reclamar
al padre y de desafiar a la madre con la mirada. Estas figuras de autoridad —monarquicas y
parentales— le negaron la posibilidad de vivir una infancia y una juventud feliz; en
consecuencia, le resta acudir a sus recuerdos como una forma de liberarse de la opresion

ejercida y causada por la ausencia del amor de ambas.

130



4. LA EXACERBACION DEL ODIO: “ANTIGONA”

4.1 APROXIMACION AL MITO DE ANTIGONA EN LA LITERATURA HISPANICA DEL SIGLO XX

Antigona se destaca entre los personajes femeninos miticos de la antigiiedad clasica como la
figura arquetipica que desafia la tirania. De acuerdo con Carlos Garcia Gual, su prestigio en
las artes comenzo a consolidarse desde el neoclasicismo y el romanticismo aleman. A partir
de entonces, se le ha percibido como la defensora de las leyes familiares frente al poder del
Estado (2020: 154). Segtn la version de Sofocles, es de sobra conocido como la joven honra
y entierra a su hermano, Polinices, a pesar de la prohibicién de Creonte, tio de ambos y nuevo
rey de Tebas.!*® Polinices habia tratado de tomar por asalto la ciudad previamente gobernada
por Eteocles, otro de los hijos de Edipo y Yocasta. Este intento provoco un enfrentamiento
entre los dos hermanos, el cual culmind con su muerte en combate. Creonte, por un lado,
decreta “que ninguno le tribute [a Polinices] los honores postreros con un enterramiento, ni
le llore. Que se le deje sin sepultura y que su cuerpo sea pasto de las aves de rapifia y de los
perros, y ultraje para la vista” (Sofocles 1992: 256-257); por el otro, considera a Eteocles un
héroe de la patria.

Dicho edicto cala hondo en la princesa tebana. Ante tal situacion, Antigona actua
“seglin su propio criterio”, lo cual desencadena “en ella cierta conciencia ética” (Saba 2022:
450). A diferencia de su hermana, Ismene, quien opta por la prudencia motivada por el miedo,
Antigona desafia las leyes humanas al dirigirse hacia el cadaver insepulto y esparcir sobre

éste un puiiado de tierra, para asi cumplir con su deber familiar y religioso. Por ello es

140 E] nombre de Creén o Creonte cambia dependiendo de la edicidn de las tragedias de Séfocles. Utilizo el
primero cuando me refiero al personaje de Seligson, mientras que el segundo, para aludir las versiones clasicas.

131



condenada a perecer de inanicidn en una cueva; en lugar de dejarse morir, elige el suicidio,
manteniéndose firme en sus convicciones.

La actitud de Antigona, descrita en el parrafo anterior, la caracteriza como “la rebelde
por excelencia” y, al mismo tiempo, la convierte en “la gran heroina victima del «terror» del
estado, la afirmadora de una moral individualista y la martir del amor familiar” (Garcia 2020:
155). Algunos de sus atributos —por ejemplo los de virgen, joven, rebelde y martir—
permanecen casi invariables en las distintas adaptaciones del mito. No obstante, el mayor
impacto de esta tragedia es el conflicto entre Creonte y Antigona, pues pone en juego diversas
tensiones, sefialadas ya por George Steiner.'*! Seglin explica en su estudio, Antigonas, el
nucleo conflictivo configurado por Séfocles es la razon por la cual ha proliferado una vasta
elaboracion de variantes (2000: 278). Sin embargo, Steiner omite por completo cualquier
mencion de la profusa produccioén en lengua espafiola, especialmente de las reescrituras
latinoamericanas realizadas durante el siglo XX. Estas comparten cierta tendencia que las
aleja de las europeas, debido a su vinculacion con procesos historicos, sociales y politicos,
donde predominan contextos violentos, dictatoriales, de movimientos revolucionarios y de
desaparicion de personas (Nufiez 2020: 264).'4?

Asi como Seligson reseii6 la puesta en escena de Electra, de Euripides —sefalada en
el capitulo anterior—, también escribio una breve critica sobre Antigona, de Jean Anouilh,

titulada “Antigona rechaza la «cochina felicidad»”, para la misma columna teatral de

141 Steiner sintetiza cinco tipos de enfrentamiento representativos de la condicion humana que Sofocles tensa
en su Antigona: “el enfrentamiento entre hombres y mujeres; entre la senectud y la juventud; entre la sociedad
y el individuo; entre los vivos y los muertos; entre los hombres y Dios (o los dioses). Los conflictos procedentes
de estos cinco tipos de enfrentamiento no son objeto de negociaciones. Hombres y mujeres, ancianos y jovenes,
el individuo y la comunidad o Estado, los vivos y los muertos, los mortales y los inmortales se definen en el
proceso conflictivo de definirse el uno al otro” (2000: 275).

142 Volveré mas adelante sobre este punto, cuando sefiale algunas de las adaptaciones latinoamericanas mas
significativas.

132



Proceso, en enero de 1977.'% La obra del francés se represent6 en el Teatro Independencia,
entre finales de 1976 y principios de 1977, bajo la direccion de Adam Guevara.'** En esta
resefa, Seligson diferencia la Antigona de Anouilh de la de So6focles, a partir de su caracter
existencialista:
Frente a la Antigona griega que desafia al tirano Creén para cumplir un deber
religioso y moral, que esta por encima de la arbitrariedad humana y de las leyes que
fundamentan el Estado, en un acto que pone de manifiesto su libertad en tanto
aceptacion tacita de su destino tragico, encontramos a la Antigona existencialista que

también afirmara su libertad negdndose a aceptar la vida de componendas, mentiras

y dimisiones que hacen del hombre un remedo de si mismo, un “candidato a la
felicidad” (2008: 33).'%

Cuando Seligson menciona las “componendas, mentiras y dimisiones”, y al hombre
como “remedo de si mismo”, tiene en mente el momento en que el tirano revela a su sobrina,
en la adaptacion de Anouilh, como no distinguid los cadaveres de Eteocles y Polinices. Por
ende, ¢l eligio arbitrariamente uno para enterrarlo y el otro para pudrirse a la intemperie, sin

importarle la identidad de los cuerpos.'*® Ante este descubrimiento, Antigona parece

143 Esther Seligson, “Antigona rechaza la «cochina felicidad». Version de Anouilh y Adam Guevara”,
Proceso (15 de enero de 1977): 69. Cito la version publicada en Para vivir el teatro (2008), aunque ésta omite
el titulo original y lo sustituye con el subtitulo; ademas, proporciona una fecha equivocada. La expresion
entrecomillada es creacion de Seligson; pero evoca uno de los parlamentos centrales de la Antigona francesa,
cuando ella repudia el estado de animo referido: “jTodos vosotros me dais asco con vuestra felicidad! Con
vuestra vida que hay que amar cueste lo que cueste. Como perros que lamen todo lo que encuentran” (Anouilh
1983: 102). Al final de la obra, el adjetivo esta relacionado con la penosa tarea de gobernar; segun Credn:
“Dicen que es una cochina faena, pero si uno no la hace, ;quién la hara?” (112. Enfasis personal).

144 Segtin apunta Seligson, el montaje de la obra de Anouilh conté con las actuaciones de “Alejandro Aura,
Marta Aura, Juan Felipe Preciado, Verdnica Langer y Luis Molina, como Creon, Antigona, el doble papel de
nodriza y Guardia, Ismena y Hemon, respectivamente” (2008: 35).

145 La ultima frase proviene de una cita textual de la adaptacion de Anouilh. Luego de referir las causas de
la ceguera de Edipo, Antigona se burla de la reaccion de aquéllos que mantienen el poder: “jAh, qué caras las
vuestras, pobres caras de candidatos a la felicidad! Sois vosotros los feos, hasta los mas hermosos™ (1983: 103.
Enfasis personal).

146 En la version de Anouilh, Creén descubre que Polinices, el supuesto “buen hijo [...] habia intentado
asesinar al padre” (Anouilh 1983: 100), al igual que Eteocles; ambos hermanos conspiraban individualmente
para traicionar a Edipo vy, asi, usurpar el poder. Por esta razon, Credn no siente afecto por ninguno de los dos,
como se evidencia cuando narra como mando6 buscar sus cadaveres, después de la lucha entre ellos. En sus
palabras: “Los encontraron abrazados, por primera vez en su vida, sin duda. Se habian ensartado mutuamente
y después la carga argiva les pasé por encima. Estaban hechos papilla, Antigona, irreconocibles. Hice recoger
uno de los cuerpos, el menos estropeado de los dos, para los funerales nacionales, y di orden de que se dejara
pudrir el otro donde estaba. Ni siquiera sé cual. Y te aseguro que me da lo mismo” (100).

133



apaciguarse y aceptar su futuro matrimonio con su primo, Hemoén. Sin embargo, enseguida
escucha la intencion de su tio de pronunciar un falso discurso, para honrar el sepulcro donde
supuestamente yace Eteocles, asi como su afirmacion de que “la vida, quiza so6lo sea, después
de todo, la felicidad” (Anouilh 1983: 101). Entonces, ella niega callarse y rechaza esta Giltima
idea, porque no puede comprender como es posible continuar viviendo, si la mentira, la
corrupcion y las apariencias prevalecen:
Antigona (despacito): {Qué serda mi felicidad? ;En qué mujer feliz se convertira la
equefia Antigona? ;Qué mezquindades tendrd que hacer dia a dia, para arrancar
g b q Y
con los dientes su pedacito de felicidad? Digame, ;a quién deberd mentir, a quién
sonreir, a quién venderse? ;A quién debera dejar morir apartando la mirada?
Creon (se encoge de hombros): Estas loca, callate.
Antigona: jNo, no me callaré! Quiero saber como me las arreglaré yo también, para

ser feliz. En seguida, porque hay que elegir en seguida. Usted dice que la vida es
tan hermosa. Yo quiero saber como me las arreglaré para vivir (101-102).

Desde la perspectiva de Seligson, mientras que la Antigona griega representa una
negativa ante la opresion y al poder establecido por Creonte, la francesa mantiene su “derecho
a decir no a la enajenacion y a la mediocridad” (2008: 33). En este sentido, la version de
Anouilh no s6lo es una interpretacion contemporanea del mito, sino que es mas afin a la
atmosfera de desencanto social provocada por la Segunda Guerra Mundial.

Hasta donde he podido averiguar, el mito de Antigona comienza a permear en
Meéxico, gracias a las adaptaciones francesas de Jean Cocteau y Jean Anouilh, y no tanto por
la obra de Sofocles. Sin duda, algunos escritores mexicanos conocian la tragedia griega
durante la primera mitad del siglo XX, tales como Jaime Torres Bodet y Alfonso Reyes,
quienes la aluden en determinados textos criticos. Por ejemplo, en “El teatro y la lirica”,

Torres Bodet incluye la Antigona de Sofocles entre las obras dramaticas que “son ejemplo

134



de unidad lirica de propdsitos y de accion” (2016: 361).!47 En cambio, Reyes retoma la
interpretacion de Hegel sobre la misma tragedia, tanto en La critica de la edad ateniense
como en La antigua retérica (1997: 280; 387-388).!*® De todas maneras, sospecho que la
version mas difundida fue la abreviada de Cocteau, Antigona. Segiin la versién de Séfocles.'*
Lo anterior es evidente mediante una aproximacion y rastreo de las puestas en escena
relativas a la historia mitica, durante esa época.

En Dramaturgia mexicana, Guillermo Schmidhuber apunta que Jorge Cuesta fue
quien tradujo la version de Cocteau por primera vez al espanol, mientras que Celestino
Gorostiza la dirigio, durante la primera temporada del Teatro de Orientacion, llevada a cabo
entre los meses de julio y diciembre de 1932 (2014: s. p.). De modo similar, Xavier
Villaurrutia testimonia en “El teatro es asi”: “El repertorio del Teatro Orientacion, escogido
cuidadosamente entre las mejores obras clasicas y modernas, abarco, en 1932, desde la

Antigona de Sofocles, en la version moderna de Jean Cocteau, hasta la reciente Intimidad, de

147 Jaime Torres Bodet, “El teatro y la lirica. Primera meditacion sobre el teatro”, El Universal (23 de febrero
de 1926): 3, 8.

148 Ambos libros surgieron a partir de los cursos que Reyes desarroll6 en la Universidad Nacional Auténoma
de México, entre 1941 y 1942 (Diiring 1955: 22). De acuerdo con Carlos Montemayor, “Alfonso Reyes no sabia
griego. O al menos, [...] no sabia el griego suficiente para traducir, ya no digamos para leer con gusto, la
literatura griega. Y sin embargo, los estudios sobre Grecia son una parte considerable, en extension y en
profundidad, de su obra total” (1989: 12). Ignoro cuales fueron las fuentes o las traducciones de Antigona que
Reyes y Torres Bodet tuvieron disponibles; lo mas seguro es que las leyeron primero en francés o inglés, debido
a su conocimiento de esas lenguas.

149 LLa obra de Cocteau se estrend el 20 de diciembre de 1922, en el Théatre de L’Atelier de Paris, “con
decorados de Pablo Picasso, musica de A. Honegger y vestuario de G. Chanel” (Cocteau 1952: 22). Cabe sefialar
la distincion hecha por Genette con respecto a esta Antigona, en el capitulo XLVIII de Palimpsestos. Para el
tedrico francés, esta obra es un ejemplo de transformacion donde opera la concision, definida como un
procedimiento que consiste en “abreviar un texto sin suprimir ninguna parte tematicamente significativa, pero
rescribiéndolo en un estilo més conciso y, por tanto, produciendo con nuevos costes un nuevo texto que, en el
limite, puede no conservar ni una sola palabra del texto original” (1989: 300). En suma, Cocteau sigue la misma
linea argumental y la secuencia de didlogos de la tragedia de Soéfocles, pero los comprime y reelabora,
adaptandolos también a un contexto diferente. Por dicha razon, Genette considera esta version como un caso
ejemplar de contraccidn estilistica, cuyo efecto es acentuar, exagerar y actualizar la de Sofocles (301). Es
fundamental precisar que la clasificacion de Genette puede resultar un tanto mecanica. Si bien es cierto que
Cocteau contrae el argumento, el mito adquiere una dimensién contemporanea cuando incorpora elementos
modernos en el vestuario y la escenografia. Ademas, las acotaciones que introduce ofrecen detalles valiosos
sobre la gestualidad, los movimientos y la disposicion escénica que los actores deben adoptar.

135



Pellerin” (1940: 190).!>° También puede conjeturarse que Rodolfo Usigli fue el director del
montaje realizado en Monterrey, aproximadamente en 1933, segiin comenta de forma
ambigua en una carta dirigida a Fernando Benitez, titulada “Encuentro con Cocteau en
Baalbeck y entre las ruedas de La machine infernale”.!>' Por tanto, la obra de Cocteau se
conocid fuera de la capital mexicana.

Mas tarde, Villaurrutia y Agustin Lazo continuaron la labor de difusién del mito
tebano, a partir de la adaptacion de Anouilh, Antigona,'> con la que se inauguré la temporada
de Teatro Universal en Bellas Artes, en 1948. El primero la dirigid, mientras que el segundo
disefi6 la escenografia y los vestuarios; ambos la tradujeron.'> Villaurrutia explica su
decision de representar la version francesa, en lugar de la griega, en los siguientes términos:

Se habia pensado una obra clasica; concretamente una tragedia. Ante las dificultades

y las pocas probabilidades de contagio al publico que ofrecia la representacion

integral de un texto clasico, pensé que seria mejor presentar un mito antiguo, tratado

con espiritu y lengua modernos. La Antigona de Jean Anouilh ademads de ser una obra
de importancia innegable reunia muy precisamente estas condiciones. El tema de la
piedad fraternal en la lucha contra la intransigencia de las leyes; o, dicho de otro
modo, el conflicto entre el individuo y la tirania del Estado se plantea en esta obra

con vigor, con una valentia y con un aliento poético pocas veces superado en el teatro
contemporaneo (cit. en Beristain et al. 1991: 40).

150 Aunque Villaurrutia no menciona la participacion de Cuesta, anota la importancia de Celestino Gorostiza
y de Agustin Lazo, en la direccion y escenificacion, respectivamente. El Teatro Orientacion surgié como un
proyecto organizado por Villaurrutia y José Gorostiza: “un experimento menos informal y deportivo, pero
orientado en el mismo sentido de universalidad y de modernidad que apunt6 el Teatro de Ulises” (1940: 188).
Cabe destacar que Carlos Chavez, musico y director de orquesta, compuso especialmente la Sinfonia de
Antigona para la ocasion.

151 Usigli anota: “su Antigona [la de Cocteau], que yo dirigi en Monterrey, hace, jay!, veintitrés afios, casi”
(2005: 492). El Rodolfo Usigli Archive, alojado en Miami University, conserva parte de la correspondencia del
dramaturgo mexicano. Este acervo alberga ocho misivas dirigidas a Fernando Benitez, fechadas entre 1953 y
1968. Ademas, resguarda un programa de la produccion teatral de Cocteau, representada en el Teatro
Orientacion, y otro del Teatro Independencia, anteriormente ubicado en la ciudad regiomontana, con fecha de
1933. Sin haber tenido acceso directo a los documentos, obtuve estos datos al examinar el catdlogo, el cual
puede consultarse en la siguiente liga: https://spec.lib.miamioh.edu/home/usigli/. Aunque la carta aludida no
esta fechada, es probable que se encuentre dentro de dicha coleccion.

152 La tragedia de Anouilh se estren6 en el Théatre de L’ Atelier de Paris el 4 de febrero de 1944, durante la
ocupacion alemana. Curiosamente, la representacion tuvo lugar en el mismo escenario que la de Cocteau,
aunque veintidos afios después.

153 La obra se estrend el 26 de marzo de 1948 y cont6 con once funciones, en las que Beatriz Aguirre
interpret6 a Antigona.

136



Parece que la version de Anouilh fue un rotundo éxito, pues volvid a representarse en
otras ocasiones con distintos directores mexicanos, durante las décadas de los cincuenta y
sesenta, hasta llegar al montaje de Guevara resefiado por Seligson.'** Llama la atencién que
las variantes de Cocteau y Anouilh sobresalgan por encima de la clasica, a pesar de que
diferentes obras de So6focles —como Edipo rey y Electra— pertenecieron al panorama teatral
de aquellos afios. Quizas esto responde a la disponibilidad y circulacion editorial de las
traducciones existentes.'>>

Aunado a ello, la version alemana de Bertolt Brecht también encontré un espacio
teatral en nuestro pais. Su Antigona fue traducida y dirigida por Rafael Lopez Miarnau, quien
la estreno en el teatro Orientacion, en 1963, pero no contd con la misma suerte y prestigio de
las francesas. Por ejemplo, Armando de Maria y Campos reprocha el exceso de extravagancia
del director y su falta de tratamiento de la obra brechtiana, eso si, aplaudida en territorio
europeo (1963: s. p.). De modo semejante, Mara Reyes comenta que el mayor problema
consistio en su incapacidad de adaptarla para el publico mexicano (1963: s. p.). Mas acida e
irénica fue la critica escrita por Jorge Ibargiliengoitia:

No sé si es Rafael Lopez Miarnau o Gaspar Neher [escenografo y disenador de

vestuario aleman] o Brecht, pero en el Orientacion metid la mano alguien que podia

ser Maestro de Ceremonias en el Vaticano. Nunca he visto una representacion mas

esotérica. A ver: ;qué significan las mascaras montadas sobre un palito y con pelos

de estropajo que usan los viejos y Credn?, ;y qué significa que estén tan mal
dibujadas?, ;por qué las mueven como abanico y luego se tapan la cara con ellas?

154 Basta mencionar las puestas en escena dirigidas por André Moreau, en el Instituto Francés de América

Latina (1949); José Neri Ornelas, en la Sala Villaurrutia (1959); y José Solé, en el Teatro de la Unidad Artistica
y Cultural del Bosque de Chapultepec (1960).

135 Seguin el Diccionario histérico de la traduccion en Espaia, la primera traduccion al espafiol de las obras
completas de Sofocles aparecio tardiamente, en 1921, gracias al trabajo de José Alemany (Las siete tragedias
de Sofocles). Luego, los espaiioles Ignacio Errandonea (Sofocles y su teatro, 1942), Agustin Blanquez (Sofocles.
Dramas y tragedias, 1955), Mariano Benavente (Tragedias, 1971) y Julio Palli Bonet (Tragedias completas,
1979) ofrecieron sus propias versiones. En México, s6lo se contaba con la del ecuatoriano Aurelio Espinosa
Polit (El teatro de Séfocles, 1960) y la de Angel Maria Garibay (Las siete tragedias, 1962) (Guzméan 2023, s.
p.); ambos sacerdotes catdlicos. Antonio Guzman anota que la de este ultimo es la “menos recomendable” (s.
p.). Deduzco que su desdén proviene de la ausencia y falta de claridad de algunos fragmentos, junto con cierto
descuido editorial.

137



[...], (por qué tocan el gong, que por cierto suena como un cartéon?, [...] ;y el aguay
una especie de sope, qué significan?, ;es que iban a enterrarla [a Antigona] con agua
y un sope? O es uno realista o es uno ritual, pero las dos cosas al mismo tiempo son
nauseabundas (1963: 30-31).

Como puede observarse, la adaptacion moderna no complaci6 para nada a
Ibargiiengoitia, quien tampoco estuvo de acuerdo con la pretension de Brecht de equiparar a
Creén con Adolf Hitler, ni que se modificaran algunos aspectos de la trama.!>® Si bien la
recepcion desfavorable de esta version alemana es notable, debe aclararse que otras obras del
dramaturgo tuvieron mayor éxito. Sin duda, Seligson las apreciaba y admiraba, pues varios
de sus ensayos y criticas teatrales asi lo demuestran; aunque hay que precisar que no he
encontrado alusiones a la Antigona brechtiana.'>’

De esta manera, el mito de Antigona fue adquiriendo relevancia en nuestro pais,
especialmente en el ambito teatral, sin embargo, a partir de reinterpretaciones extranjeras.
Por lo que he podido indagar hasta el momento, en realidad son pocas las reescrituras
mexicanas, las cuales emergieron en la segunda mitad del siglo XX. Destacan las obras de
José Fuentes Mares, La joven Antigona se va a la guerra. Desvario dramatico —estrenada
el 10 de octubre de 1968, en el Paraninfo de la Universidad Auténoma de Chihuahua (Fuentes

1969: 57)—; y de Olga Harmony, La ley de Creon —representada por primera vez ante el

156 Al inicio de su critica, asi lo expresa Ibargiiengoitia: “Pues bien, entra uno en el teatro, ocupa su lugar,
se apagan las luces, se abre el telon sobre el escenario a oscuras, se encienden unos spots con resistencia y entra
Augusto Benedico [...] y nos dice al publico: «Amigos, vamos a representar una leyenda que tanto gustaba a
los antiguos, patati patata, se las voy a contar porque ustedes no la conocen». Pues no, sefior, el que no la conoce
es usted, porque nada de que Credn era un tirano y ambicionaba las minas de hierro de Argos e hizo la guerra
contra esa ciudad para apoderarse de ellas, ni Polinices muri6 por pacifista ni Eteocles por militarista” (1963:
30).

157 Seligson dedicé varios ensayos y resefias al teatro de Brecht. Destacan los siguientes: “El eterno retorno
de Brecht”, Proceso (13 de noviembre de 1976): 71; “Teatro para despertar la conciencia”, Proceso (27 de
noviembre de 1976): 72; “Ineficacia de la bondad intelectual”, Proceso (11 de diciembre de 1976): 70; “Perfecta
traduccion del espiritu brechtiano”, Proceso (18 de diciembre de 1976): 68-69; “Valor, astucia, arte para decir
la verdad”, Proceso (25 de diciembre de 1976): 70; “Grotowski, ;antitesis de Brecht?”, Proceso (8 de enero de
1977): 71; “La danza de las corrupciones [resefia de La dpera de los tres centavos]”, Proceso (31 de octubre de
1977): 57; y “La honesta persona de Sechuan”, Proceso (11 de diciembre de 1978): 56-57.

138



publico el 30 de marzo de 1984, en el Teatro Mildn (Harmony 2001: 6).!1® El relato de
Seligson se sitia cronoldgicamente entre estas dos variantes, ya que su version inicial se
publicé en 1979, en la revista Fem.'>® Por tanto, los textos dramaticos mencionados sélo
sirven como puntos de contraste con éste, puesto que no son una influencia directa. Como en
el caso de “Electra”, es plausible que “Antigona” sea una de las primeras manifestaciones
del mito en la narrativa mexicana del siglo xx.'%

El panorama descrito se contrapone notablemente con el auge que tuvo el mito de
Antigona en otras partes de Latinoamérica y de la peninsula ibérica durante el siglo XX.
Rémulo Pianacci, al recuperar informacion de diversos criticos y agregar sus propios
hallazgos, identifica un total de diecinueve reescrituras espafiolas, catalanas o gallegas

escritas entre 1935 y 1988. Entre las mas estudiadas se encuentra Antigona (1939), de

Salvador Espriu, y La sangre de Antigona (1955), de José¢ Bergamin. Por supuesto, fuera de

158 Yocasta, o casi. Pieza en tres actos (1961), de Salvador Novo, y “Yocasta confiesa”, Cuadernos del
Viento (julio-agosto de 1965): 888, de Angelina Muiliz-Huberman —incluido después en su primer libro de
cuentos, Huerto cerrado, huerto sellado (1985: 33-35)—, forman parte del mismo ciclo mitico. Segiin lo que
he indagado hasta el momento, Muifiiz-Huberman es una de las primeras autoras mexicanas del siglo XX que
opta por el género narrativo para reescribir el mito tebano; lo cual establece un precedente para la “Antigona”
de Seligson. Como los titulos anuncian, ambas obras se centran en otra figura femenina; por tanto, estan mas
vinculadas con la historia de Edipo que con la de Antigona. Sélo en el caso de Muifiiz-Huberman podria hablarse
de una reelaboracion del mito edipeano, pues Yocasta narra en primera persona su perspectiva sobre la relacion
que mantiene con su hijo-esposo. Al contrario, Novo refiere distintos arquetipos miticos a lo largo de su obra 'y
ridiculiza el proceso psicoanalitico de Dora, una vieja actriz, que casi es una Yocasta; pero también, una Medea
o una Clitemnestra. Desde mi punto de vista, aqui no opera de manera extensiva un hipotexto de trasfondo, mas
bien, Novo retoma el complejo de Edipo como tema principal y blanco de sus burlas.

159 Esther Seligson, “Antigona”, en Fem. Publicacién Feminista Trimestral (enero-octubre de 1979): 21-23.
Es el segundo relato de caracter mitico publicado por la escritora mexicana en dicha revista; el primero fue
“Electra”, tratado anteriormente.

160 Mas bien, es en el siglo XXI cuando las adaptaciones del mito de Antigona comienzan a repuntar en
Meéxico. Rémulo Pianacci, en Antigona: una tragedia latinoamericana, registra tres obras teatrales: Los motivos
de Antigona (2000), de Ricardo Andrade Jardi; Antigona, las voces que incendian el desierto (2005), de Perla
de la Rosa; y Antigona, habibi (2011) de Alicia Pacheco Alvarez. A ellas habria que afiadir Podrias llamarte
Antigona (2009) de Gabriela Ynclan, asi como la reinterpretacion de Antigona (2000) del poeta peruano José
Watanabe, montada en el Teatro Juan Ruiz de Alarcéon, en 2006. Tampoco puede olvidarse Antigona Gonzalez
(2012), de Sara Uribe; texto hibrido entre poesia, prosa poética y literatura testimonial, caracterizado por Javiera
Nufiez como una “re[e]scritura contemporanea, construida como una especie de dispositivo textual de memoria,
en que se consignan varias Antigonas latinoamericanas que la autora convoca en un proceso de desapropiacion”
(2020: 264). Con ello puede apreciarse la vigencia del mito hasta nuestros dias.

139



la dramaturgia no puede faltar La tumba de Antigona (1967), de Maria Zambrano —
publicada por primera vez en México—,'°! con la que Seligson dialoga, ya que conocia muy
bien la obra creativa y filosofica de esta autora.'®® De hecho, en una carta dirigida a Humberto
Martinez, Seligson la incluye entre los escritores que forman parte de sus cursos en Jerusalén.
Escribe el 23 de julio de 1993:

Estuve dando unos talleres de Creatividad basados en La poética de la ensonacion de
Bachelard y, aunque no lo creas, E/ hombre y lo divino de Maria Zambrano, y fueron
muy enriquecedores desde el punto de vista humano porque nadie los conocia aqui.'®
También estoy hablando de Jabes y de la Lispector. Y para el proximo semestre lo
haré de Elena Garro, Inés Arredondo, de José¢ Carlos Becerra y continuaré con
Quetzalcoatl [...] En suma, que me siento como pez en las aguas luminosas de esta

Jerusalem cuyo mar invisible ondea en mi ser... (Martinez 2011: 58-59).

Volviendo a Pianacci, el estudioso de la Universidad Nacional de Mar del Plata
documenta ocho versiones portuguesas del mito de Antigona. En cuanto a las
latinoamericanas, su corpus estd compuesto por treinta y siete textos, aunque lo restringe a la

produccion dramatica comprendida entre 1952 y 2014.'%* Aqui s6lo menciono aquéllas que

161 Como Marta Gonzalez menciona, Zambrano fue una escritora que “defendio [con La tumba de Antigona)
la ausencia de separacion entre filosofia y poesia, de su obra mas poética” (2011: 259).

162 Seligson emplea epigrafes tomados de EI hombre y lo divino (1955) para algunos de sus relatos, por
ejemplo, “La esfinge” (2006: 61), “Umbrales” y “Voz sin sombra” (2017: 215; 362). De igual modo, utiliza
fragmentos de De la aurora (1986) como paratextos de “Simplicidad” (2006: 85) y de la segunda parte que
conforma Escritos a mdaquina (2011b: 105). Asimismo, referencia EI hombre y lo divino, Hacia un saber sobre
el alma (1989), De la aurora 'y Los bienaventurados (1990) en “A proposito de La séptima morada. (Carta a
Luis de Tavira)” (2005a: 220-232). También pueden detectarse relaciones intertextuales entre £/ suerio creador
(1965) y Todo aqui es polvo, o bien, alusiones a Zambrano en ciertos ensayos, tales como “El camino y el
caminante: la pagina en blanco”, “Edmond Jabés o la transparencia escrita” y “Miedo a la libertad” (2005a:
178; 185; 379). En consecuencia, la obra de Zambrano es un referente constante en el quehacer critico y literario
de Seligson.

163 Ese “aunque no lo creas” quizés revela la innovacion de Seligson de vincular dos sistemas de pensamiento
poético que alcanzan dimensiones metafisicas, asi como su interés por divulgar y ensefiar la obra de Zambrano
fuera de México, pues s6lo unas cuantas personas la conocian. “Sin embargo, la lectura y estudio de su
pensamiento dejard de ser s6lo patrimonio de un estrecho niimero de lectores hasta después de su muerte. Su
difusion se inicid a partir de los noventa con la participacion fundamental de Ramoén Xirau, Adolfo Castafion,
Mariana Bernardez y Angelina Muiiz” (Lizaola 2008: 111-112).

164 Pianacci considera las fechas de publicacion de las obras dramaticas y no tanto sus representaciones
teatrales. Para los listados que rescata y sus comentarios sobre las reelaboraciones europeas de Antigona mas
representativas del siglo XX, cfr. especialmente el quinto capitulo de su libro, “Algunas notorias Antigonas
europeas” (2015: 87-100). Con respecto al inventario latinoamericano que comprende su investigacion, cfr. las
pp- 58-60.

140



preceden al relato seligsoniano o que guardan cierta proximidad temporal. También tomo en
cuenta la fecha de publicacion de Indicios y quimeras (1988), que marco6 la primera inclusion
de “Antigona” en formato de libro.

La critica concuerda con que la primera reinterpretacion del mito en Latinoamérica
fue Antigona Vélez, de Leopoldo Marechal, estrenada el 25 de mayo de 1951, en el Teatro
Cervantes de Buenos Aires.!%> M4s tarde, en Argentina también aparecieron E/ limite (1958),
Antigona furiosa (1986), La cabeza en la jaula (1987) y Golpes a mi puerta (1988), de
Alberto Zavalia, Griselda Gambaro, David Cureses y Juan Carlos Gené, respectivamente.
Asimismo, Pianacci recupera Antigona en el infierno (1958), del nicaragiiense Rolando
Steiner; La pasion segun Antigona (1968), del puertorriqueiio Luis Rafael Sanchez;
Antigona-Humor (1968) del escritor dominicano Franklin Dominguez y Herndndez; y las
siguientes obras venezolanas: La fiesta de los moribundos (1966), de César Rengifo; y
Antigona (1978), de José Gabriel Nufiez. En Brasil solo tiene noticia de una reelaboracion:
Pedreria das almas (1979), de Jorge Andrade. Mientras tanto, incluye los textos inéditos del
uruguayo Carlos Denis Molina, Sofiar con Ceci trae cola (1983), y de la peruana Sarina
Helfgott, Antigona (1964).

Es relevante subrayar que el ambito de la poesia es practicamente ignorado en los
estudios criticos sobre las reelaboraciones del mito. Al menos es crucial nombrar dos casos

representativos: el poema “Antigona” de Gabriela Mistral;'%® y la obra de Jorge Eduardo
P p g

165 Es curiosa la anécdota a la que remite Javier de Navascués. Marechal escribi6 la pieza por encargo, pero

la actriz principal, Fanny Navarro, extravié el inico manuscrito. Gracias a la intercesion de Eva Peron, Marechal
la reescribi6 y tuvo gran éxito en el pais (1998: 17). Entonces, es imposible saber cual era el estado de esa
primera version. Ciertamente, Antigona Vélez manifiesta una preocupacion local. Ambientada en el siglo XIX,
“transcurre en la Pampa, en la frontera entre indios y blancos, que se disputan el desierto a lo largo de toda la
obra” (Lopez y Pocifia 2010: 359).

166 A pesar de que Mistral escribié “Antigona” entre 1938 y 1954, éste permaneci6 inédito hasta 1991,
cuando se incorpord postumamente en Lagar II —al igual que el otro poema antes referido, “Electra en la

141



Eielson, Antigona —incluida en Poesia escrita (1976)—, compuesta de treinta poemas en
prosa.'®” Existe la posibilidad de que Seligson haya tenido conocimiento de este ultimo, ya
que una segunda edicion se publico en la editorial Vuelta, en 1989. Ella habia comenzado a
colaborar con la revista homénima desde 1975. De cualquier forma, no pudo haberlo leido
hasta después de haber publicado su propio relato.

En palabras de Javiera Nunez, la configuracion del personaje femenino mitico “ha
acompafiado procesos sociales emancipatorios en distintos paises de nuestro continente;
sobre todo entre las décadas del 60 y 70, donde va de la mano con proyectos sociales y
politicos, que en algunos casos tienen la posibilidad de la revolucion como horizonte” (2020:
272). Es decir, prevalecen obras que remiten a determinados contextos dictatoriales o de
represion, y donde se representa a Antigona participando directamente de esas luchas.

Por ejemplo, en La pasion segun Antigona Pérez, de Sanchez, la figura femenina
pertenece a la rebelidn contra la dictadura militar de la imaginaria Republica de Molina,
gobernada por su tio. Credn Molina estd basado en “el dictador dominicano Rafael Trujillo
Molina” (274), mientras que otros personajes ficticios también aluden a personas reales.'®®

De modo similar, Rolando Steiner “intenta hacer visible el infierno en el que viven los

niebla” (¢fr. n. 89). Como la voz poética enuncia desde el exilio, el poema chileno se vincula con Edipo en
Colono, de Sofocles.

167 Eielson fecha la escritura de su Antigona en 1945. Aqui la figura mitica es equiparada con una enfermera
que atiende a los heridos y recoge a los muertos en un contexto bélico: “Viejo padre Edipo, ayudadla. Su sombra
enfermera besa a los heridos, lava sus pantorrillas dulces en el rio, y como una hermosa madre alerta entre los
heliotropos recoge al ultimo caido de la tarde bajo el tilo ansioso” (1989: 36). Debido al afio aludido, a la
incorporacion de elementos modernos y al 1éxico empleado que remite al caos y a la destruccion, es posible
vincular el texto peruano con los estragos causados por la Segunda Guerra Mundial: “Luna griega y ozono
bafian a los combatientes, Antigona, a tu paso; el fusil alzado hacia el estio, mezclado a los efluvios rubios de
la manzanilla o recostado contra el gran limén metalico del viento. Aviones enjoyados por la Muerte, con
poélipos y sombra en el timén raido, ametralladoras niveas los defienden” (40).

168 Segtin la lectura de Nufiez, Antigona Pérez es un eco de “Olga Fiscal Garriga, una lider estudiantil del
Partido Nacionalista que fue sentenciada por la Corte federal estadounidense al negarse a reconocer la autoridad
politica de Estados Unidos sobre Puerto Rico” (2020: 274). Mientras tanto, “los hermanos Tavarez aluden a
Manolo Tavarez Justo, dirigente politico del «Movimiento revolucionario 14 de junio» que se oponia al régimen
del dictador dominicano Rafael Trujillo” (275).

142



nicaraglienses durante el primer somocismo” (272), en Antigona en el infierno. A su vez,
Antigona furiosa se concibio6 “un par de afios después de terminada una de las dictaduras mas
feroces en Argentina, marcada por el genocidio y desaparicion de aproximadamente treinta
mil personas, la opresion medidtica y la censura artistica, asi como por crimenes de lesa
humanidad” (Cérdova 2018: 131-32), a pesar de que Gambaro no proporciona datos
espaciotemporales precisos para el desarrollo de la accion.

De manera semejante y con respecto a los textos dramaticos mexicanos, en La joven
Antigona se va a la guerra, de Fuentes Mares, presenciamos una joven de origen burgués
afiliada a un movimiento partidista que se involucra en un atentado terrorista. Antigona —
alias de la muchacha— se rebela contra el partido que la pone a prueba, cuando se arrepiente
de hacer explotar una bomba en una estacion de tren, porque ahi se encontraban nifios
inocentes.!®® El escritor chihuahuense rescata algunos elementos del modelo clasico,
introduce anacroénicamente un guerrero ateniense, quien recita versos de la obra sofoclea —
en consecuencia, establece relaciones intertextuales directas con el hipotexto clasico—, y
evade especificaciones sobre la temporalidad y ubicacién donde se desarrolla la accion; por
tanto, introduce elementos no realistas que permiten cierto distanciamiento critico.'”® En
contraste, el contexto de La ley de Credn esta bien definido, pues ocurre “en los albores de
la Revolucion. México, primavera de 1910” (Harmony 2001: 6). Cristina, la protagonista,
pertenece a una clase acomodada y vive en la hacienda de su tio, Don Marcos. Lorenzo y

Francisco, con quienes Cristina jug6 en su infancia, lideran una rebelién para recobrar las

169 Antigona exclama: “;Si, fue por ellos! Cuando dejé el bolso y me retiraba, uno de aquellos nifios me mird
y me sonrio... jJamas podré olvidar aquella sonrisa inocente!... Era la de un nifilo que no tenia por qué morir.
(Pausa). ;Y no le dejé morir!” (Fuentes Mares 1969: 97).

170 Quizas es mera coincidencia, pero la obra de Fuentes Mares se estrend aproximadamente una semana
después de la masacre de Tlatelolco de 1968. Bien podria hacerse una lectura dirigida a establecer las posibles
relaciones entre las tensiones politicas y sociales, durante la década de los sesenta, y el conflicto latente en La
joven Antigona se va a la guerra.

143



tierras que les fueron arrebatadas. El primero es fusilado y su cadéver dejado a la intemperie,
mientras que el segundo organiza una nueva revuelta. Asi, Cristina encarna una nueva
Antigona que se debate entre la lealtad a la familia y las injusticias cometidas en contra de
los campesinos (Pianacci 2015: 232). Desde mi lectura, ambas piezas dramaticas remiten a
elementos nacionales que estan ausentes en el relato de Seligson.

Ante la inmensa cantidad de reelaboraciones de Antigonas, queda definir con cuéles
hipotextos dialoga Seligson. Obviamente no podemos descartar la obra clasica de Séfocles,
Antigona, como el hipotexto principal, ya que en cierta medida proporciona la estructura del
relato; aunque la autora también establece otro tipo de relaciones transtextuales con Edipo en
Colono y Edipo rey, como se detalla en los apartados subsecuentes. Ademas, Karla Marrufo
ya ha sefalado algunos vinculos entre la version de Seligson y los siguientes textos: Antigona
de Anouilh, La tumba de Antigona de Zambrano y “Antigona o la eleccién” de Marguerite
Yourcenar.!”! Ciertamente son los mas cercanos al horizonte lector de Seligson (2014: 161-
162), como he podido comprobar mediante el rastreo de resenas, epigrafes o ensayos sobre
estos autores. Por tales razones los sopeso como los hipotextos intermedios en lo que resta
del presente capitulo.!”?

En relacion con los trabajos existentes sobre la “Antigona” de Seligson, hay que
resaltar las aportaciones de Marrufo y Laura Cazares, pues ellas son las unicas académicas

que han estudiado este relato. La primera analiza la confrontacion entre Credn y Antigona, y

17! Pianacci no incluye la adaptacion de Yourcenar porque sale de los parametros establecidos para su
estudio, al tratarse de un texto narrativo. No obstante, mencioné en el capitulo dedicado a “Electra” la
importancia que tuvo la escritora francesa para Seligson, donde estableci vinculos con Electra o la caida de las
mascaras 'y “Clitemnestra o el crimen”. Por tanto, es coherente tomar en cuenta “Antigona o la eleccion”,
incluido también en Fuegos.

172 A modo de recordatorio, un hipotexto intermedio es aquel texto que crea cadenas significativas entre el
hipotexto clasico y el hipertexto seligsoniano. Es decir, aquellas otras adaptaciones del mito que median y
condicionan la lectura, en este caso, de “Antigona”.

144



justifica la “transformacion del personaje [femenino] al entregarse a la muerte” (2014: 174);
tales elementos se erigen como los puntos principales de su argumentacién.!”® Su trabajo
incentivé que quisiera indagar mas a detalle sobre como la protagonista exacerba el odio, ya
que éste “es el movil” (166); atinadamente menciona que “juega un papel fundamental [...]
pues ese sentimiento llevado al extremo es lo que la dispone para articular sus planes de
venganza” (168). Ademas de los elementos analizados por Marrufo, ahondo en otros mitemas
que respaldan dicha exaltacion.

Cézares también coincide en que Seligson destaca el odio de la protagonista, quien
responsabiliza a Credn de la tragedia familiar: “hecho que opaca la relevancia del amor
fraterno, del respeto a los muertos, de la violacion a la ley real que prohibe la inhumacion de
Polinices” (2017: 48-49). No obstante, califica ese sentimiento como “supuesto”, pues
conjetura que acaso es “resultado de un profundo amor hacia Creén” (49); como si el odio
fuera un disfraz del verdadero deseo. Para ella existe un “sesgo erdtico que borra el
tradicional énfasis del amor fraterno” (53). A propésito de lo sefialado, Cézares interpreta
que el juego de miradas entre Antigona y Creon activa de otro modo el motivo del incesto;
pero eso no significa que el erotismo latente anule el otro rasgo. Las marcas textuales
comprueban que el odio cultivado por Antigona es real.

El recorrido realizado en este apartado muestra el panorama general compartido entre
Seligson y sus contemporaneos. El caso de Antigona es analogo al de Electra: existe interés
por ambos personajes miticos y sus reelaboraciones ocurren, en mayor medida, dentro del
género dramatico, en comparacion con el poético y el narrativo, salvo casos excepcionales.

A continuacion, procedo al andlisis del epigrafe de “Antigona”, un elemento paratextual del

173 Para el andlisis detallado que realiza Marrufo, cfi. el subcapitulo de su tesis doctoral, “4.1 Antigona: la
muerte como renacimiento” (2014: 156-175).

145



relato que ofrece claves de lectura y contribuye a la comprension del complejo entramado

que Seligson establece con otros autores.

4.2 EL EPIGRAFE DE SOFOCLES: EL INCONVENIENTE DE HABER NACIDO

Como comenté, Seligson inicialmente publicéd “Antigona” en la revista Fem, en 1979. Luego,
lo incluy¢ dentro de la seccion titulada “Indicios”, de Indicios... (1988), y en ambas ediciones
de Toda la luz (2002, 2006), bajo el conjunto de “Las quimeras”. Finalmente, Geney Beltran
lo edit6 de manera postuma en Cuentos reunidos (2017). En cada una de las versiones, el
titulo con el nombre del personaje mitico estd acompanado de un epigrafe de Soéfocles,
tomado de Edipo en Colono: “A todo bien supera el no haber nacido. Pero, si ya [se] ha
nacido, el bien mas rico es regresar de prisa por la misma senda por donde uno vino” (cit. en
Seligson 2017: 155).!7* Si prescindiéramos de la fuente, tales enunciados facilmente
simularian el pensamiento de algun escritor existencialista. Lo cierto es que pregonan, en
palabras de Laura Cazares, “el total desencanto, la negacion del ser”, asi como “el tono con
el que se impregna al lector” desde el inicio del relato (2017: 47).

El epigrafe referido opera tanto pasaje como errata, segin lo concibe Seligson.!”® En
otras palabras, oscila entre ambas funciones: por un lado, orienta el texto y mantiene afinidad
con su desenlace. En este caso, Antigona cobra conciencia sobre el inconveniente de haber

nacido dentro de una familia marcada por el incesto y la violencia, y el paratexto anuncia el

174 En adelante, cito la edicion de Cuentos reunidos. Sin embargo, coloco entre corchetes la leccion original
de la revista Fem (1979). Seligson incluy6 el pronombre personal reflexivo en esta primera version, a pesar de
que esta ausente en la traduccién de Angel Maria Garibay de Las siete tragedias. También se omite en las
ediciones subsecuentes del relato, quizas como resultado de una decision editorial, para mantener fidelidad con
la fuente desde donde la autora obtiene el epigrafe.

175 Recordemos que, para Seligson, el epigrafe puede cumplir dos funciones: de pasaje o errata; ya sea para
guiar o desviar al lector. Cfr. el apartado “Las ventajas de identificar distintos tipos de relaciones transtextuales”
del segundo capitulo.

146



suicidio de la protagonista en la caverna, pero también su retorno simbolico al vientre
materno. Desde luego, esto ultimo s6lo puede reconocerse cuando se completa el acto de
lectura. Por el otro, este mecanismo transtextual despista al lector, pues el argumento de
Edipo en Colono no esta directamente vinculado con la trama que Seligson desarrolla en su
relato.

Para Karla Marrufo, la cita dirige “la atencién, mas que al desenlace, al trayecto para
llegar a ¢€1” (2014: 161). Por lo tanto, la senda sefialada por Sofocles adquiere vital
importancia en la version seligsoniana del mito tebano. De hecho, Edipo en Colono destaca
el camino recorrido por Edipo, quien busca el lugar designado por los dioses para morir
tranquilamente, después de sus prolongadas penurias. Asi, Seligson establece un paralelo con
esta obra clasica, pero ahora recae en Antigona un caminar similar.

Es curioso que Seligson optara por un fragmento de Edipo en Colono, en lugar de
alguno de Antigona que, junto con Edipo rey, es la tragedia mas célebre del ateniense. Llama
la atencidn esta decision porque la escritora mexicana no reelabora la trama en la que un
ciego y viejo Edipo vive el exilio guiado por su hija, sino que transforma el asunto central de
la otra obra. Le interesa reinterpretar el enfrentamiento entre Creén y Antigona y, de manera
especial, el camino hacia su muerte. Sin embargo, a lo largo de su relato hay algunas
referencias de la ltima tragedia escrita por un nonagenario So6focles.!”® Para decirlo de otro
modo, Seligson recurre a Antigona como el hipotexto clasico principal para transformar la

historia, mientras que establece otros vinculos intertextuales con Edipo en Colono.'”’

176 Como sefiala José S. Lasso de la Vega, en su “Introduccion” a las Tragedias, S6focles habia muerto cinco
afios antes de que su nieto hiciera representar Edipo en Colono, en el afio 401 a. C. (1992: 93). Como la escribid
hacia el final de su vida, para muchos representa su “despedida de la escena y de la escena del mundo” (97).
Por tal razon, ha sido percibida por la critica como una “hija de la vejez” (94).

177 Recordemos que, en el segundo capitulo, “Los limites del analisis transtextual: intertextualidad,
transtextualidad y adaptacion”, distingo los tipos de relaciones transtextuales denominados por Gérard Genette,
para atender diferentes niveles de vinculacion entre la obra literaria de Seligson y la de otros autores. Argumenté

147



Si se desconoce el lugar que ocupa el epigrafe dentro de la tragedia sofoclea, entonces
es factible interpretar que tales enunciados estan en boca de Antigona, por su ubicacion
debajo del titulo. A la luz del paratexto, se confirmaria que el trayecto de la protagonista para
cumplir su condena es, mas bien, uno hacia un nuevo nacimiento. De aqui que “el lazo de
fina urdimbre” (Seligson 2017: 159), referido en el desenlace, sea identificado por Cézares
con “el cordon umbilical” que une a Yocasta con su hija (2017: 55). De manera parecida,
para Marrufo la muerte de la protagonista es un regreso “al origen, a la tierra/madre” (2014:
175). Con ello, sus minuciosas lecturas se refuerzan y coinciden con el sentido del mensaje
del epigrafe.

A partir de estas ideas, identifico que Seligson consciente o inconscientemente
resignificd esas palabras porque, en realidad, son emitidas por el coro compuesto por
ancianos de Colono. Como la autora no especifica quién las pronuncia, abre la posibilidad de
otras lecturas, segiin la edicién consultada de la obra de Sofocles. Al cotejar algunas
traducciones al espafiol de Edipo en Colono existentes hacia el final de la década de los
setenta, aquélla que contiene la cita textual, tal cual aparece en el epigrafe de “Antigona”, es
la de Las siete tragedias (1962), de Angel Maria Garibay Kintana.'’® Probablemente ésta fue
la que Seligson tuvo a la mano. En ella se utilizan abreviaturas para identificar a los

personajes: la antistrofa (ANT.) solo se diferencia de Antigona (también ANT.) cuando le

que existe hipertextualidad cuando la escritora mexicana utiliza un Aipotexto (un texto anterior) de caracter
mitico, que recorre “por debajo”, de manera extensiva, alguno de sus relatos breves y que se transforma. Cuando
reconocemos la presencia mitica de trasfondo, nos aproximamos al concepto de adaptacion, de Linda Hutcheon,
donde se manifiestan procesos de apropiacion sin replicacion. En cambio, los infertextos se localizan en algin
lugar determinado del texto, gracias al empleo de alusiones o citas, pero no pueden ser considerados como
modos de adaptacion, seglin las ideas de Hutcheon. Sobre este tltimo aspecto, recupero y analizo los intertextos
pertenecientes a Edipo en Colono y de otras tragedias del ciclo tebano, de Sofocles, en el siguiente apartado
dedicado a los mitemas.

178 Confieso que de las traducciones espafiolas de las tragedias de Sofocles, sefialadas en la nota 155, s6lo
tuve acceso a las de Alemany y Errandonea, quienes adjudican los enunciados del epigrafe al coro. Lo mismo
ocurre con la edicion de Gredos, preparada por Assela Alamillo, la cual se publicd hasta 1981, después del
testimonio inicial de “Antigona”.

148



sigue un numero entero. Sin embargo, el pasaje que me ocupa prescinde de dicha marca, por
tanto, propicia cierta confusion. Asi, después de introducir la estrofa del coro (CORO. EST.),
en la edicion de Garibay se lee:
ANT. —jA todo bien supera el no haber nacido! Pero, si ya ha nacido, el bien mas
rico es regresar de prisa por la misma senda por donde uno vino!
jPasa la dulce juventud y pasa su locura luminosa, y al hombre, ;qué le queda?
Pena tras pena, un dolor en pos de otro. jLos males que acumula: muertes,
contiendas, luchas, combates, envidia...! ;Y como don final, la vejez fria, horrible,
ya sin brios, sin poder, sin amigos: mar a que fluyen en concierto infando todos
los infortunios! (So6focles 2021: 232).17°
Como puede observarse, en la cita anterior faltan algunos signos de admiracion, de
apertura o de cierre. Seligson recupera los dos primeros enunciados, pero les quita su funcién
exclamativa y los asimila como declaraciones contundentes. Si bien a este fragmento le sigue
el epodo y, de inmediato, un parlamento de Antigona (Ant.), dudo que la autora no lo
identificara como la antistrofa, debido a su profundo conocimiento teatral. Lucia Romero, en
su conferencia “El coro en la tragedia griega”, explica:
Las estrofas corales suelen tener una estructura tripartita dividida en estrofa (‘vuelta’),
antistrofa (‘contravuelta’) y epodo (‘canto adicional’) [...] Se ha pensado que durante
cada estrofa el coro evolucionaria en torno al altar, que supuestamente se encontraba

en la orkhestra, hacia un lado en la estrofa, hacia otro lado en la responsion
antistréfica, y quizas en un sitio fijo en el epodo (2017: 4-6).'%°

179 Cuando identifique una cita textual referiré la traduccion de Garibay, de la clésica coleccion de Porrua:
Sepan Cuantos... De lo contrario, volveré a la edicion de Gredos. En ella, Alamillo traduce las dos oraciones
iniciales del siguiente modo: “Antistrofa: El no haber nacido triunfa sobre cualquier razén. Pero ya que se ha
venido a la luz lo que en segundo lugar es mejor, con mucho, es volver cuanto antes de alli de donde se viene”
(Sofocles 1992: 559). A pesar de las multiples ediciones y reimpresiones de la edicion de Porraa, desde 1962
este fragmento hoy en dia alin conserva el equivoco entre Antigona y la antistrofa.

180 Ademas, Pedro Fuentes Gonzalez sefiala la importancia de la versificacion, la cual sélo podriamos
apreciar en griego antiguo: “Estas partes liricas estan compuestas en metros no estiquicos [si bien entiendo,
versos con métrica diferente], generalmente en distribucidn antistrofica, donde a una estrofa (ctpodn) responde
una antistrofa (dvtiotpodn), idéntica a ella desde el punto de vista métrico (fenémeno de la responsion). A
veces ambas van seguidas por una secuencia de versos diferentes, especie de estribillo no estrofico, 1lamado
epodo (¢mwdog)” (2007: 30-31).

149



Segun Alamillo, en su “Introduccién” a Edipo en Colono, el tercer estasimo “es una
realista y bella evocaciéon de las penalidades que trae consigo la vejez” (1992: 502).!%!
Entonces, es significativo que el coro de ancianos sea quien trate el tema, aunado a que en la
tragedia se representa a un Edipo viejo y ésta expresa la profunda melancolia de un Sofocles
anciano.

En suma, el coro condena el deseo de prolongar la vida, cuando se alcanza el limite
de la vitalidad en la edad senil.!®? Por su parte, Seligson trata el tema de la vejez de manera
tangencial, cuando describe a Credn, quien inventa “leyes que absorben el vigor de un cuerpo
donde ya las fuerzas flaquean” (2017: 157). Es posible que la autora aprovechara ese
descuido editorial del uso de abreviaturas, para que al retomar las frases dichas por los
ancianos de Colono como si fueran de la hija de Edipo, adquirieran otra funcién en su
epigrafe. Desde el comienzo, detecto un gesto subversivo que consiste en trasponer
aparentemente los enunciados del coro sofocleo a su nueva Antigona. Al estar colocados
debajo del titulo que lleva su nombre, producen la ilusién de que ella es quien las pronuncia,
aunque, por supuesto, esto no es asi, porque pertenecen al paratexto. Sin embargo, su tono
coincide con el texto mismo, pues remite a la problematica existencial de la princesa tebana,
como algunas oraciones interrogativas la dejan traslucir: “;Y antes? ;Qué fue de su vida
antes?”, “;Qué era lo suyo? ;Ddénde quedaba entre tanto escombro?”’, “;hacia qué podria

abrirse su vida?” (159).

181 «“L os estasimos (en gr. otdcipo) de la tragedia son los cantos que el coro entona, frecuentemente con
danza” (Fuentes Gonzalez 2007: 41). Alamillo refiere al conjunto formado por la estrofa, la antistrofa y el epodo
(vv. 1211-1248), sin interrupcion de dialogo.

182 a estrofa del coro inicia de la siguiente manera: “Quien no haciendo caso del comedimiento desea vivir
mas de lo que le corresponde, es evidente, en mi opinidn, que tras una locura anda” (Soéfocles 1992: 559). Como
explica Alamillo, S6focles “expresa, por boca de los ancianos coreutas, lo que lleva dentro de si, del modo mas
poético y emocionante imaginable” (1992: 559, n. 79). Por lo tanto, esta declaracion no s6lo representa su punto
de vista sobre la vejez, sino que también como la experimentaba.

150



Ahora bien, es interesante la red intertextual manifestada en el epigrafe. George
Steiner sefiala que la sentencia sofoclea tiene sus origenes en una época mas antigua: se
remonta a Teognis de Mégara, poeta griego del siglo via. C. (2000: 291). A ¢l se le atribuyen
los siguientes versos: “De todas las cosas la mejor para los humanos es el no haber nacido ni
llegado a contemplar los rayos del ardiente sol; y una vez nacido, atravesar cuanto antes las
puertas de Hades y yacer bajo un elevado monton de tierra” (Teognis 1981: 197). Se trata de
un poema clasificado como una elegia de la lirica prealejandrina y cuyo tono pesimista es
evidente.!®® En cierta medida, Sofocles parafrasea los versos de Teognis y los adapta a su
tragedia. Con ello podemos apreciar como se desplaza una misma idea o sensacion sobre la
decadencia del ser humano, desde el género lirico hacia el dramatico. En pleno siglo XX, atin
mantiene su vigencia gracias a que Seligson la revitaliza, a su vez, en el preambulo de su
texto narrativo. '3

Ademas, es valido conjeturar que Seligson tuviera en cuenta a uno de sus pensadores
favoritos y modernos, para la seleccion del epigrafe de “Antigona”. Me refiero a Emil Marie
Cioran (1911-1995), escritor francés de origen rumano con quien la autora mexicana

mantuvo una relacion personal y literaria, a partir de 1972.'% No s6lo el titulo de una de sus

183 En su “Introduccién” a “Theognis”, Francisco Rodriguez explica: “La coleccion de elegias que los
manuscritos nos transmiten bajo el nombre de Teognis constituye la fuente mas abundante que tenemos para el
conocimiento de la elegia prealejandrina; es, asimismo, fundamental para el pensamiento de la aristocracia
griega en la época de su decadencia” (1981: 95).

184 Vale la pena mencionar que este sentimiento trasciende géneros literarios, lenguas y épocas. Por ejemplo,
en el célebre poema de Rubén Dario, “Lo fatal”, publicado en su libro Cantos de vida y esperanza (1905),
podemos leer los siguientes versos de tono similar a los de Teognis: “pues no hay dolor mas grande que el dolor
de ser vivo, / ni mayor pesadumbre que la vida consciente. // Ser, y no saber nada, y ser sin rumbo cierto, / y el
temor de haber sido y un futuro terror...” (2018: 594, vv. 3-6). Sin duda, ya desde el paratexto del titulo se
anuncia como lo fatal es la propia existencia humana.

185 A modo de homenaje y con motivo de la muerte de Cioran, Seligson escribié “Reencuentros”, La Jornada
(27 de junio de 1995): 5. Este texto fue recuperado en Apuntes sobre E. M. Cioran (2003): 97-100; y en Escritos
a maquina (2011): 110-112. Cito esta ultima version. Ahi la autora recuerda haberlo conocido en su
departamento de Paris, ubicado en la 21 Rue de 1’Odéon, en febrero de 1972. Mantuvo correspondencia con él
a partir de esa reunion; solo la interrumpio a finales de 1986: “no volvi a verlo desde entonces; tampoco escribi

151



obras, Del inconveniente de haber nacido (1981),'%6

sino que también algunos de sus pasajes
recuerdan lo postulado por Teognis y S6focles. Por ejemplo, compdrese las ideas citadas de
los griegos con el segundo aforismo de su libro: “«Desde que estoy en el mundo», ese desde
me parece cargado de un significado tan espantoso, que se torna insoportable” (Cioran 1995:
9). O bien, con la siguiente reflexion:
No corremos hacia la muerte; huimos de la catastrofe del nacimiento [...] Nos
repugna, es verdad, considerar al nacimiento una calamidad: ;acaso no nos han
inculcado que se trata del supremo bien y que lo peor se situa al final, y no al principio,

de nuestra carrera? Sin embargo, el mal, el verdadero mal, estd detras, y no delante
de nosotros (10).

Cuando Seligson reseia Del inconveniente de haber nacido, lo aprecia como “una
meditacion en textos breves, sobre el hombre, pero por primera vez [...] del hombre Cioran
[...]. Testigo que sonrie con un rictus helado (y tal vez piadoso) que nos devuelve la
dimension de nuestra miseria”. Asimismo, resalta “la angustia tonificante” que comunica,
junto con su “actitud cinica y desesperanzada” (1974: 6). Ciertamente, el libro se compone
de diversos aforismos y reflexiones breves que no sobrepasan cuando mucho los dos parrafos.
El rechazo de la existencia y del horror al nacimiento lo permea todo. A pesar de que su
lectura deja la sensacion de desaliento, también estad lleno de ironia, como demuestra este
otro fragmento:

Me encontraba en este cementerio que dominaba al pueblo cuando una mujer encinta

entr6. Sali de inmediato para no tener que ver de cerca a esa portadora de cadaver y

rumiar el contraste entre un vientre agresivo y unas tumbas borrosas, entre una falsa
promesa y el fin de toda promesa (Cioran 1995: 136).

mas sobre sus libros, ni lei los que empezaba a rescatar de sus inéditos” (Seligson 2011b: 111). Como comento
al final de este apartado, luego de esa fecha establecid una distancia critica con su persona y su obra.

186 Pyblicado originalmente en Gallimard (1973). Aunque el libro en espafiol se editd6 en Madrid, en 1981,
Seligson comenzo a traducirlo en México durante los afios setenta. El primer capitulo aparecid bajo el titulo
“Del inconveniente de nacer”, Plural (4 de enero de 1972): 3-6; mientras que otros fragmentos se difundieron
en “Del inconveniente de haber nacido”, Revista de la Universidad de México (marzo de 1974): 12-16.

152



Por supuesto, es un anacronismo ver el reflejo de Cioran en las sentencias tanto de
Séfocles como de Teognis; pero es inevitable pensar en €1, cuando Seligson fue su gran
admiradora, una afanosa lectora y la principal traductora de su obra al espafiol, al menos hasta
1986.'%7 Su interés por Cioran comenzé cuando Juan Espinasa Closas le regald Précis de
décomposition, en 1964 (Seligson 2005a: 353),'® “sin imaginar, supongo, que iba a
encioranarme la sangre por veinte afios consecutivos: el «veneno» de una pasion que hoy,
frente a las circunstancias de su muerte [...], se me revolvid proustianamente en el corazén
con la imagen de ese primer encuentro” (Seligson 2011b: 111). El neologismo verbal,
encioranarse, podria dar pie a otra investigacion sobre la influencia del pensador francés en
la literatura de Seligson. Aqui s6lo me importa destacar que el tono del epigrafe de Sofocles
y el del relato de “Antigona” estan también impregnados de esas lecturas realizadas por la
autora en su momento. '’

(Qué era lo que atraia a Seligson de la obra cioranesca como para dedicarse a su
estudio con tanto ahinco? Algo debe decirnos el hecho de que Cioran sea el autor mas
traducido por la mexicana, entre todos aquellos a los que dedic6 esta misma labor.
Seguramente su relacion estrecha alent6 que ¢l “se transmuta[ra] en su guia y su inspiracion”,

y ella “se adhiri[era] a multiples reflexiones de su sistema, en el sentido que manifesto su

137 Si bien Fernando Savater fue el primero en traducir Breviario de podredumbre (1972) y La tentacion de
existir (1973), Seligson se convirtié en una de las principales difusoras de la obra de Cioran. Incluso antes de
conocerlo en persona, ya habia comenzado a traducirlo desde 1966. Se encuentran traducciones suyas en
distintas publicaciones periodicas: Cuadernos del Viento, El Heraldo Cultural, Diorama de la Cultura, Revista
de Bellas Artes, Plural, Revista de la Universidad de México y Vuelta. Ademas, se ocupd de los siguientes
libros del filosofo: La caida en el tiempo (Monte Avila, 1977), Historia y utopia (Artifice, 1981) y Contra la
Historia (Tusquets, 1976).

188 Asi lo registra en la dedicatoria de su ensayo, “Cioran, Fausto y Lear”, incluido en A campo traviesa
(2005a: 353-362).

189 Seligson afirma en “Cioran, Fausto y Lear”: “No cabe duda de que no uinicamente somos producto de
nuestras lecturas, sino también del intercambio intelectual y emotivo con nuestros interlocutores, o por lo que
se tiene en comun [...], o por lo que nos hace falta y el otro complementa, o por lo que nos es radicalmente
contrario” (2005a: 354-355).

153



interés por temas como la caida fuera del tiempo, la busqueda de lo que siempre hemos
perdido, la ausencia de Dios como el camino para descubrir lo humano, etc.” (Gutiérrez 2017:
122), los cuales se presentan de algiin modo en la narrativa seligsoniana. Para ilustrar el caso
de “Antigona”, la cuestion de la busqueda de la pérdida aparece cuando la protagonista va de
camino a la caverna: “recuerda algo que nunca poseyo y que, no obstante, siente perdido”
Enseguida la invade una remembranza de su infancia: una cancién de cuna es “la voz de un
lenguaje olvidado” (Seligson 2017: 158), pues no termina de formarse.

Desde su primer ensayo sobre Cioran, “Anatomiay elogio de la decadencia”, Seligson
detecta algunos de los rasgos de su escritura que tanto le cautivaban:

En efecto, Cioran es un desesperado, un analista despiadado de la condiciéon humana,

la nuestra actual, despojada de todo su prestigio [...] Su pesimismo, por paraddjico

que parezca, es exaltante, tonico, extrae de la desesperacion un principio de fervor,

una especie de sabiduria hecha de burla maliciosa, de resignacion y de rabia (1966:

6).

Ese “analisis despiadado de la condicion humana” sobresale en Del inconveniente de
haber nacido. Ahi Cioran coincide con el pesimismo que revelan las sentencias de Teognis
y Séfocles. En Edipo en Colono, ciertas expresiones que exclama el héroe tragico también
tienen un tono semejante. Por ejemplo, Edipo cuestiona asi su culpabilidad frente a Creonte,
con respecto al ordculo sobre el asesinato de Layo y al incesto con Yocasta: “;cémo podrias
imputarme a mi esto con razon, cuando aun no habia sido engendrado ni concebido por mi
padre y mi madre, y atin no habia nacido” (Séfocles 1992: 550). Asimismo, maldice la
ignorancia de su nacimiento infortunado: “Me dio a luz [Yocasta], si, me dio a luz —jay de
mis desgracias!— sin que yo supiera nada ni ella tampoco” (551). Al igual que los escritores
griegos mencionados, Cioran cree que “el hombre es un error de la naturaleza, algo asi como

una desgracia o una enfermedad” (Seligson 1966: 6); para €l la existencia del ser humano es

una condena o un mal.

154



Antigona, recordemos, es fruto de la relacion incestuosa, involuntaria, entre Edipo y
su madre; su nacimiento es un error en si mismo. Si consideramos su linaje familiar, en tanto
hermana como hija de su padre, otra posible interpretacion del epigrafe ilumina que lo mejor
era que la joven no hubiese nacido; pero como vino al mundo, la version seligsoniana del
mito subraya la postura cinica y rebelde del personaje principal: “quiere que la vean, que la
observen erguida sobre la muralla y levantando el pufio de tierra que lenta vierte sobre el
cadaver insepulto” (Seligson 2017: 156-157) de su hermano. Ademas, se advierte su gesto
desafiante cuando avanza prisionera, “entre los guardias, victoriosa” (157). Por lo tanto, se
entrevé una resignacion que no es pasiva. A lo largo del relato, también somos testigos de la
rabia, causada por el edicto del tio, que desata en ella “la venganza que ansia espectacular y
publica”; del sentimiento de “piedad sarcéstica” que le infunde su prometido, Hemon (156);
de los vaticinios desgraciados del adivino Tiresias que “los dejan [a Creon y a Antigona]
insensibles” (157); y, sobre todo, del “paciente aprendizaje que su ser ejecuta en aras del
odio” (155). Dichas sensaciones y conductas de la protagonista se emparentan con el
desencanto cioranesco.

Esta posible influencia se explica porque la cercania entre el pensador francés y la
escritora mexicana fue casi inmediata. Como refiere Seligson en “Entre el arco y el limo”,
Octavio Paz se indigno ante la peticion de Cioran de que un texto suyo se habia enviado a
Plural, en 1973, “con la condicidon expresa de que yo lo tradujera” (2011b: 57). Seligson
todavia no era tan reconocida en el medio literario y Paz no repard en expresarse de forma
peyorativa y machista, cuando ella se presento en las oficinas de la revista: “él no podia creer
que “«esa adolescente —de hecho yo tenia 32 afios y dos hijos— de minifalda y calcetines
[...] tuviera nada que ver con la literatura»” (57). Cuando le llevé el texto traducido, sinti6

“que le decepciond no tener que objetar” (58). A pesar de lidiar con el escepticismo del futuro

155



nobel mexicano frente a su trabajo, luego no hubo tantas barreras para que continuara
traduciendo a Cioran, para Plural.

En ese mismo testimonio, Seligson autorreconoce su “espiritu irreverente e
iconoclasta” que siempre la caracterizd, y menciona que no se dejaba intimidar por Paz (58).
Quizas percibia en Cioran una actitud con la que se identificaba, pues si algo destaca en ¢l es
la destreza de su lenguaje para incitar reacciones semejantes en el lector:

E. M. Cioran maneja su instrumento de trabajo, el lenguaje y todos sus signos (las

comas de preferencia, las cursivas, los entrecomillados), con habilidad de entomdlogo

y deleite de miniaturista, remojando sus pinzas y pinceles en el agua regia del

sarcasmo y de la ironia para provocar, en el lector, reacciones de iconoclasta. Demoler

idolos e ideologias, tabues y pre-juicios [sic], el lenguaje tiene, segin €I, como
fundamento particular y ultima «engendrar y destruir dioses» (Seligson 2005a: 357).

(Acaso no se distinguen algunos rasgos similares en la obra seligsoniana? Creo que
ella desarroll6 esa habilidad de entomoéloga y miniaturista del lenguaje, pero, a diferencia de
Cioran, prefiri6 hacer literatura. Tal vez sea la razén de que también escribiera aforismos,
como los que encontramos en la segunda parte de Cicatrices,'” y distintos poemas cortos.
Parece que existe una poética general cuyas caracteristicas principales son la brevedad y la
concision. Con respecto a su narrativa, destaca esa prosa meticulosa que crea imagenes
poéticas, como la de Antigona caminando en medio de la noche: “El viento no ha dispersado
la neblina de humos que flota sobre los campos, y ella camina, rayo lunar entre la bruma”
(Seligson 2017: 156).

La diferencia primordial entre Seligson y Cioran es este aspecto del trabajo con el
lenguaje. Como menciona en “Nota sobre Cioran”, “él no cree en la literatura porque no cree

en la palabra” (2003: 11).!! Contradiccion que la autora sefiala repetidamente, pues, al final,

190 Cfy. “Vigilias”, en Cicatrices (2009): 111-120.
191 Una version previa se encuentra en Esther Seligson, “Nota sobre Cioran”, EI Urogallo (enero-febrero de
1971): 33-35. Cito la edicion de Apuntes sobre E. M. Cioran.

156



Cioran ejercid el oficio de escritor, aunque jamas tuvo el interés de hacer literatura. Al
contrario, para ella el arte es “un misterio, y como tal no ofrece soluciones ni da respuesta
alguna” (12). Si bien coincide con el pensador francés en no dar respuestas a las
problematicas éticas, estéticas y morales, la autora mexicana toma distancia de su
escepticismo y nihilismo total.

Apunté que Seligson se alejo de Cioran a partir de 1986. En “No recuperable”,
comparte que Jos¢ Maria Espinasa le habia preguntado qué le reprochaba al rumano. Su
respuesta fue breve: “Falta de congruencia” (2011b: 122), porque de ser alguien que se
rehusaba a dar conferencias o entrevistas, aceptar premios o hacer declaraciones publicas, ¢l
se rindi6 “a las exigencias del mercado” (Gutiérrez 2017: 122). Tampoco le perdon6 que no
se interesara por lo que ocurria en el continente americano ni, mucho menos, en México, a
pesar de que era un escritor leido entre estudiantes universitarios e intelectuales (Seligson
2005a: 364). Era “un pensador demasiado europeo” cuya vision de Occidente y de su
decadencia no “contempla a los pueblos latinoamericanos con sus propios procesos historicos
y politicos” (363).

Aunado a lo anterior, también existieron razones personales. Quizéas el
acontecimiento que fractur6 por completo su relacion sucedid cuando Cioran entregd a
editores espafioles sus libros “retraducidos sin escrupulos sobre las traducciones mexicanas”
(Seligson 2011b: 123), es decir, sobre las de Seligson. Sospecho que no se le concedid el
crédito debido y, en consecuencia, dejo de leerlo y traducirlo, aunque volvio a escribir sobre
¢l en repetidas ocasiones. Esto nos habla de la capacidad critica de la autora, incluso cuando
esa pasion por la obra cioranesca se habia convertido en veneno, segun cité.

Por ultimo, resalta que Seligson, “a treinta anos de haber leido el Breviario de

podredumbre”, se sintiera y se denominara a si misma como la “hija de Yocasta” (122).

157



Volviendo al epigrafe de Sofocles, éste también resuena en las siguientes palabras de la
autora, con respecto a su posterior apreciacion sobre Cioran: “jAh! dove ¢ il perfido que no
muri6 a tiempo como para no contradecirse tan flagrantemente” (122). De esta manera,
Seligson también utiliza la ironia para referirse a aquél quien la inspird durante su formacion
lectora y literaria. Como una Antigona renovada, intento liberarse de los dogmas del pensador
de origen rumano.

Ante la pregunta de “;Para qué y para quién escribir?”, titulo de otro de sus ensayos,
Seligson respondid que escribe “para medir constantemente el anhelo de libertad y ensanchar
sus limites” (106).!°> Hasta cierto punto, hay visos de esperanza en su obra, pero la autora
estd en su constante busqueda, en contraposicion con la perspectiva de Cioran de descalificar
radicalmente al ser humano. Para comprobar esto tltimo, vayamos al analisis de los mitemas

que componen la “Antigona” de Seligson.

4.3 LOS MITEMAS TRANSFORMADOS Y ADAPTADOS EN “ANTIGONA”

“Antigona” es un relato breve compuesto por seis parrafos, cada uno con su propio nucleo
tematico. Entre los relatos estudiados en la presente investigacion, éste es el unico que emplea
la tercera persona gramatical para todo su desarrollo. Sin embargo, el narrador externo
focaliza la configuracion interna de los personajes. Es decir, aun cuando se prescinde del uso
de la primera persona y de didlogos, se atisban sus pensamientos, sentimientos o sensaciones,
ya que los individuos se describen “desde fuera y desde dentro, exhibiéndolos como si fueran

figuras traslucidas, atravesadas por la duda y la verdad” (Marrufo 2014: 166). Asi, el espacio

192 E] primer testimonio de este ensayo se encuentra en Esther Seligson, “;Para qué y para quién escribir?”,
La Jornada (1° de agosto de 1995): 27. Bajo el mismo nombre se incluye en 4 campo traviesa (2005a: 108-
110). Cito la ultima version de Escritos a maquina.

158



y la perspectiva narrativa cambian entre un segmento y otro. Por lo tanto, se configuran
unidades argumentativas que podemos resumir andlogamente en seis momentos cruciales.

El primero crea la atmoésfera e introduce al personaje principal: la narracion comienza
en una ciudad sin nombre que estd azotada por la peste.!”> Antigona pasea entre las calles
infestadas de enfermos, atendiendo a los mas desfavorecidos, mientras se quema a los
muertos en multiples hogueras. El segundo esta focalizado en la protagonista: nos muestra
su recorrido desde que sale del palacio y se mueve entre los guardias, durante la noche, hasta
llegar al lugar donde se encuentra el cadaver de su hermano, para verter sobre ¢l un puiado
de tierra; acto con el cual transgrede la prohibicion del rey. Luego, el narrador nos traslada a
la perspectiva de Credn, quien mira las acciones de su sobrina desde la ventana, al mismo
tiempo que la imagina tendida al lado de Hemon, su hijo, o de Edipo, y elucubra sobre su
reino. Hasta aqui la mitad del relato delimita el contexto, muestra el conflicto y desplaza el
punto de vista de Antigona al de Credn.

Enseguida, en el cuarto parrafo se fusionan ambas perspectivas. Mientras la noticia
sobre la transgresion de Antigona se esparce entre la gente del pueblo, ella es devuelta como
prisionera al palacio y Credn la espera sin saber como comportarse. Entonces, la voz narrativa
alude al interrogatorio en el que cada uno defiende sus propias conductas, sin dejarse
amilanar por las intervenciones de Hemodn y Tiresias, el adivino. El quinto momento
corresponde al trayecto de Antigona hacia la caverna, donde cumplird su castigo: ser
sepultada viva. Durante esta travesia, tiene recuerdos de su infancia, del destino tragico de
sus padres y del tiempo cuando vivi6 exiliada junto con Edipo. Finalmente, observamos a la

joven envuelta por la penumbra de su sepultura. Resignada ante cualquier posibilidad de

193 Si bien la ciudad y el hermano de Antigona aludidos en el relato no tienen nombre, puede interpretarse
que se trata de Tebas y de Polinices. Mas adelante me detengo en el significado de su ausencia.

159



rescate, desciende a lo mas profundo de la cueva para suicidarse, ahorcandose con un lazo.'**
De esta manera, en los dos ultimos parrafos se retoma la perspectiva de Antigona y se olvida
la de Creon; sin embargo, aquél que los antecede funciona como bisagra entre una mitad y
otra, pues ahi ocurre “un climax en el que los deseos de ambos apuntan hacia un sentimiento
de atraccion que ninguno logra explicarse” (Marrufo 2014: 166).!%

Con este resumen ya se aprecia la habilidad de Seligson para condensar en pocas
paginas lo que podriamos reconocer como el mito de Antigona, en los rasgos mas esenciales
de la version sofoclea. Mencioné que la autora dialoga principalmente con las tragedias de
Antigona y Edipo en Colono. Decia que la primera se erige como el hipotexto cldsico
principal, pues de ahi retoma y reelabora el argumento para su relato; con la segunda, en
cambio, establece otro tipo de relaciones transtextuales. También es importante considerar,
aunque sea de modo tangencial, dos tragedias adicionales: Edipo rey, del mismo autor, y Los
siete contra Tebas, de Esquilo. En ellas se encuentran otros elementos que, desde mi

perspectiva, complementan el marco mitico de Antigona. De alguna forma, Seligson invita

al lector a reconocerlos, pero si no es asi, al menos, busca despertar su curiosidad.

4.3.1 LA EPIDEMIA EN LA CIUDAD

La cuestion de la peste en “Antigona” ha sido un aspecto relegado por la poca critica literaria
existente. Llama la atencion que dicho elemento sea pasado por alto, cuando la descripcion
con la que abre la narracion no s6lo brinda la configuracion espacial y la atmdsfera, sino que
también coloca a la protagonista en una situacion nueva, frente a las versiones tanto clasicas

como contempordneas del mito. La ciudad an6énima parece estar incendiada porque los

194 Aunque el relato asi lo sugiere, veremos en el andlisis del Gltimo mitema que el desenlace es ambiguo.
195 Volveré mas adelante sobre los particulares de este encuentro entre ambos personajes.

160



cadaveres incinerados en las hogueras son demasiados. Al mismo tiempo que se ve
amenazada por la enfermedad entre sus habitantes, se tambalea debido a intrigas politicas:
posibles invasiones externas y complots internos. De entrada, Seligson proporciona una
imagen visual hiperbdlica, pero no por ello menos atractiva. Véase el uso de la adjetivacion
y la ausencia de comas (a excepcion de aquélla que introduce la oracion adversativa) que da
fluidez al inicio:
La ciudad parece arder consumida por las llamas de las hogueras encendidas para
quemar los cadaveres de los apestados que se amontonan en pilas interminables a lo
largo de las calles. Al reino lo amenazan Estados vecinos y las luchas intestinas por
mantener o hacer que se tambalee el ya de por si endeble poder del rey. En palacio

imperan desconfianza e intriga, pero a Antigona so6lo le importa su odio (Seligson
2017: 155).

Es notable que la descripcion de la peste inaugure el relato, pues es un motivo
perteneciente a Edipo rey, de Sofocles. Recordemos que esta tragedia arranca con el
encuentro entre Edipo y un sacerdote, quien habla representando a la gente suplicante que
estd en las afueras del palacio. Su voz clama los grandes infortunios que pesan sobre la ciudad
de Tebas:

Se debilita en las plantas fructiferas de la tierra, en los rebafios de bueyes que pacen

y en los partos infecundos de las mujeres. Ademas, la divinidad que produce la peste,

precipitandose, aflige la ciudad. ;Odiosa epidemia, bajo cuyos efectos esta

despoblada la morada Cadmea, mientras el negro Hades se enriquece entre suspiros
y lamentos! (Séfocles 1992: 312).

Mas adelante, Creonte trae consigo la solucion, tras haber consultado al oraculo de
Delfos. La sequia, la infertilidad y la epidemia son castigos de los dioses porque en la ciudad
aun habita el asesino de Layo, el antiguo rey de Tebas, y todavia no se ha hecho justicia. Por
tanto, Edipo se empecina en encontrar al culpable, ignorando que ¢l mismo es el homicida
de su padre. Tales males parecen resolverse cuando el protagonista, después de reconocer la

verdad y clavarse un par de broches en sus 0jos, se exilia de su patria, para ser congruente

161



con las maldiciones que arrojo6 sobre el posible responsable.!*® Seligson subvierte la version
sofoclea, de buenas a primeras, porque introduce el mitema tebano inicial de la peste en la
historia de su nueva Antigona, cuando en principio no le corresponderia. En otras palabras,
la Antigona de Soéfocles no se desarrolla en ese entorno: no hay ninguna enfermedad, pues
ese asunto ya habia sido remediado. Sin embargo, la imagen hiperbolica de los cadaveres
incendiandose en la hoguera le sirve, por contraste, para enfatizar el ensimismamiento de
Antigona.

Seligson erige puentes intertextuales entre Edipo rey y “Antigona”, puesto que las
imagenes del fuego relacionadas con la epidemia son semejantes entre si. Alamillo anota que
el adjetivo calificador de la divinidad (traducido como “que produce la peste”) literalmente
significa: “«que lleva fuego abrasador», haciendo, tal vez, alusion a la fiebre, uno de los
sintomas de la peste” (S6focles 1992: 312, n. 6).17 Sofocles refuerza la imagen de una Tebas
ardiente, mediante las primeras intervenciones del coro de ancianos temerosos, quienes
exclaman frases metaforicas dentro del mismo campo semantico. Por un lado, aluden a la
enfermedad como “ardor de la plaga” o “el fuego irresistible” (318); por el otro, invocan a
distintas deidades, asignandoles atributos igneos: “el terrible Ares [...] me abrasa saliéndome
al encuentro”, “las fuerzas de los abrasadores relampagos [de Zeus]”, “las antorchas
llameantes de Artemis”, o “Baco, el de rojizo color [...], jque se acerque resplandeciente con

refulgente antorcha contra el dios odioso entre los dioses!” (319).

19 Edipo impreca contra el asesino desconocido de Layo: “Prohibo que en este pais, del que yo poseo el
poder y el trono, alguien acoja y dirija la palabra a este hombre, quienquiera que sea, y que se haga participe
con ¢l en stplicas o sacrificios a los dioses y que le permita las abluciones. Mando que todos le expulsen,
sabiendo que es una impureza para nosotros, segiin me lo acaba de revelar el oraculo pitico del dios” (S6focles
1992: 320).

197 Este aspecto se ve mas claro en la edicion de Garibay: “un numen que arde en fuego contra la ciudad
pugna. La destruye, la anonada. Es la tremenda Peste” (S6focles 2021: 165).

162



De manera semejante, Seligson utiliza léxico de ese campo semantico (arder
consumida, hogueras, llamas, quemar), en el fragmento citado. Ante la ausencia de dioses,
en su lugar, el fuego afecta la caracterizacion de los personajes principales, més allé de la
descripcion fisica del lugar. A Antigona s6lo le interesa su odio, entre todos los sentimientos
que pudiera provocarle la decadencia de su hogar. Asi lo detalla la voz narrativa:

El es quien le consume las fuerzas y los pensamientos, un odio tenaz, apasionado, y

todo alrededor sirve de pretexto para atizarlo y otorgarle densidad, una aspereza de

lana burda rozando la piel con dolorosa constancia, un aturdimiento en el cuerpo que,
no obstante, escuece, pequefias llagas a punto de abrirse (2017: 155).1%8

La seleccion de verbos y adjetivos coadyuva a avivar el odio en Antigona, como si
¢éste fuera una pequeia llama que termina transformandose en un fuego casi inextinguible, al
ser alimentada por el contexto miserable que rodea a la protagonista. El sentimiento invade
total e interiormente a la princesa tebana: ella “quiere que su odio vibre en su mente, que su
realidad le queme la piel y brote de cada poro” (155); desea conservarlo y hacerlo crecer. De
hecho, el edicto de Credn lo consolida y lo explota: “Y el decreto fue lo que hizo estallar su
pecho en mil luces cegadoras” (156). Asi, coincido con Marrufo en que el odio se erige como
el movil primordial que guia a Antigona en sus decisiones y acciones siguientes (2014: 168),
pero estd fundamentado en el uso del lenguaje metaforico relativo al fuego.

A suvez, Seligson utiliza un simil y algunas metéaforas para hacer explicito el paralelo
entre la ciudad y Creon. Al igual que ésta, “él arde, como los apestados, quemdandose en un
fuego insaciable, en una sed devastadora” (2017: 157). Si para Antigona el campo semantico
igneo funciona para exacerbar el odio, sugiere lo contrario en el tirano. ;Podriamos hablar

de amor, celos o erotismo? Cualquiera que sea la respuesta, ciertamente existe atraccion,

198 A partir de este momento los énfasis en el relato de Seligson son personales, al menos que indique lo
contrario.

163



mientras observa a su sobrina desde la ventana y cuando la imagina “tendida al lado de Edipo
calentdndole en la desesperacion del destierro, cudntas més la ve en el lecho con Hemoén”
(157). Ese ejercicio imaginario activa en el rey la sensacion de que algo le escuece al interior
y lo deja insatisfecho; le asedia un deseo incomprensible que reprime durante el resto del
relato.

De esta forma, Seligson emplea el mitema de la peste como catalizador de la narracion
y transforma la funcion del lenguaje metaférico concerniente al fuego, empleado por
Soéfocles, para que la ciudad en llamas refleje los sentimientos y deseos de Antigona y Creon,
aunque con efectos distintos en cada uno. El odio, al igual que la enfermedad, se propaga al
interior de la joven, pero termina exteriorizandose hacia otros: “Siente haberle contagiado su
odio a aquellos que menosprecian su acto por tratarse de un familiar del tirano” (157). En
contraste, la pasion atormenta al rey, lo que se evidencia cuando la voz narrativa especifica
como €l aparece ante su sobrina “igual que un supliciado” (157). Asi, el fuego simboliza la
decadencia y la ruina que amenazan a la sociedad, ademds de la intensidad de los
sentimientos complejos que consumen a los personajes.

Otro punto es que Seligson probablemente se inspirara también en la adaptacion
titulada “Antigona o la eleccion”, de Marguerite Yourcenar, incluida en Fuegos. Como
Marrufo reconoce, existe un paralelismo simbolico entre ambas prosas. De modo similar, el
odio es enaltecido al inicio del texto de Yourcenar: es el escenario donde se desarrolla la
accion y se vincula directamente con la luz (2014: 168). El narrador en tercera persona
comienza el relato con una pregunta y un simil: “;Qué dice el mediodia profundo? El odio
se cierne sobre Tebas como un espantoso sol” (Yourcenar 1985: 53). Luego describe que
contagia a todos sus habitantes: “El odio infecta las almas; las radiografias del sol roen las

conciencias sin reducir su cancer”, pero s6lo Antigona soporta esa luminosidad “como si el

164



dolor le sirviera de gafas oscuras” (53). Como explica en el prologo a su libro, éste anticipaba
“los lugubres focos de los campos de concentracion”, y proyectaba sombras del inminente
“peligro politico que pesaba sobre el mundo” (17). Notese como la escritora de origen belga
introduce elementos modernos (por ejemplo, las radiografias, los lentes de sol y, mas
adelante, los carros de asalto o los disparos); cuestion que no detecto en el relato seligsoniano.
De esta manera, aunque ambos textos actualizan el mito de Antigona, los componentes
tecnologicos en el de Yourcenar remiten a otro tiempo, mas histérico que mitico; en
especifico, al periodo de entreguerras, aunque Tebas sea el espacio narrativo.!'®’

La version del mito tebano de Yourcenar conserva el amor como el sentimiento que
moviliza a la protagonista, tanto para acompaiiar a Edipo en su exilio como para honrar el
cuerpo de Polinices, en el que ella vierte “todo el vino de un gran amor” (55). Aqui el odio
es ajeno a Antigona y no se gesta en la individualidad (como en el caso de Seligson); mas
bien, es parte de la atmodsfera y de la colectividad. Sin embargo, el odio es asimilado en ambas
narraciones como una enfermedad que se contagia.

El paralelo entre los textos de Yourcenar y Seligson se refuerza al observar las
descripciones hiperbdlicas que la primera empled para configurar Tebas. Por ejemplo,
cuando Antigona decide acompafiar a Edipo en su exilio, padre e hija deben abandonar
“aquella ciudad de arcilla cocida al fuego, donde los rostros endurecidos se hallan modelados
con la tierra de las tumbas” (53. Enfasis personal). Dicha imagen funciona para enfatizar la

sequia que esta provocando la muerte de sus habitantes. Por cierto, cuando Seligson refiere

199 Para Steiner, la “vifieta” (asi la llama) de “Antigona o la eleccién” representa una guerra moderna que
“borra la diferencia entre la woAig [polis] y el campo de batalla”, ya que “las calles de Tebas estan sacudidas
por el paso de tanques. Dentro de los muros de la ciudad la guerra que libra ahora Credn contra sus subditos es
ideoldgica y en virtud del uso del terror policiaco es aun mas salvaje que la lucha ante las siete puertas” (2000:
173).

165



el ambiente arido, detalla como la protagonista escruta su rostro “en el fango de los pozos
resecados” (2017: 155); mientras que la escritora belga refiere el “agua insipida al fondo de
las cisternas” o “los corazones tan secos como los campos” (Yourcenar 1985: 53). Si bien en
la version francesa el elemento natural sobresaliente es la tierra y no el fuego, esa Tebas es
semejante a la urbe andnima de Seligson.

El relato de Yourcenar también llega al extremo de asimilar la ciudad a un infierno
que es calificado con el color rojo, como si ese sustantivo no fuera suficiente. Cuando la
joven regresa, después de la muerte de su padre, se ve obligada a atravesar “los siete circulos
de los ejércitos que acampan en torno a Tebas, deslizandose invisible como una lampara en
el rojo Infierno” (1985: 54. Enfasis personal). Con tal efecto se anuncia la condena inminente
de la protagonista. Seligson retoma esta imagen como punto de referencia, para apropidrsela
y delinear su propia ciudad andénima consumida por las piras de los apestados. En
consecuencia, podria decirse que alude discretamente a “Antigona o la eleccion”.

Ahora bien, a diferencia de Yourcenar, Seligson elige no hacer ningiin guifio a
acontecimientos sociales o politicos concretos. Es imposible reconocer en “Antigona” un
tiempo y un lugar historico determinados. La escritora mexicana decide que la ciudad
permanezca en el anonimato, incluso cuando el lector familiarizado con las versiones clasicas
puede inferir que se trata de Tebas, gracias a la aparicion de los nombres de algunos
personajes miticos.??® Desde mi perspectiva, lo anterior provoca que su relato no tenga un
caracter local, entendiendo que sucede in illo tempore a semejanza del mito. Por supuesto,
esto ocurre en apariencia, es una especie de simulacro mitico, pues ningin texto literario esta

desembarazado de contexto. Asi, cuando Seligson le quita a la peste su funcion de castigo

200 Explicitamente se nombra a Antigona, Creén, Edipo, Yocasta, Hemén y Tiresias, mientras que otros
miembros de la familia real s6lo son aludidos (Ismene, Polinices y Eteocles), como explico mas adelante.

166



divino, una lectura posible es que la transforma en simbolo de la decadencia moral y la
corrupcion de la sociedad contemporanea. Hacia los afios setenta, Seligson se expresa al
respecto, en “Nota sobre Cioran™:

En el mundo contemporaneo donde los valores religiosos y morales, principalmente,

estan ya caducos, el hombre, ser de por si abocado al mal, a la degradacion y al

fracaso, vive para el aburrimiento, en un vacio existencial que ni el arte, y mucho
menos aquel que se sirve de la palabra como herramienta de expresion, logra llenar

(2003: 11).

Ciertamente se entrevé una postura existencialista y pesimista, acorde con el tono de
la escritura de Cioran, como comenté en el apartado anterior. Aunado a ello, Seligson juzga
que la decadencia social proviene de la desatencion y el desinterés que mostramos hacia
otros, tal como escribe en “Cioran, ciudadano de ninguna parte”, ensayo publicado en
Diorama de la Cultura, en 1973:

hemos integrado el absurdo a nuestros actos y pensamientos, hemos evadido el

compromiso con nuestros semejantes gracias a la droga que de golpe nos vacuna

contra ellos, y hemos adoptado, sin traumas ya, asépticamente sicoanalizados, el

horror, la violencia y la corrupcién (2003: 24).%!

Con esto en mente, vale la pena mencionar que la Antigona de Seligson actiia de
forma distinta, cuando se pasea entre las calles: observa y escucha las desgracias de los otros,
como si ello implicara alguna resistencia frente al mal que corroe la ciudad. Es decir,
presenciamos a un personaje de la realeza que se involucra con su pueblo, borrando los
limites entre clases sociales. Nos cuenta el narrador:

Inventaba. Ante la evidencia de la muerte, por ejemplo, Antigona inventa el rostro de

la vida [...] Frente a los gritos de dolor de los que se revuelcan azotados por la

epidemia, ella eleva su propio clamor rencoroso [...] Quiere darse tiempo, el
necesario para que nada vaya a cortar de tajo el lento y paciente aprendizaje que su

ser ejecuta en aras del odio, inventa su misericordia al pasearse por las calles
repartiendo algiin alimento entre los nifios. En realidad, hurga en las casas y en el

201 La primera version del ensayo puede encontrarse en Esther Seligson, “Apasionamiento inagotable:
Cioran, ciudadano de ninguna parte”, Diorama de la Cultura, supl. de Excélsior (28 de enero de 1973): 11-13.
Cito la edicion de Apuntes sobre E. M. Cioran.

167



alma de los deudos, oye las quejas de las viudas en contra de la guerra y susurra el
nombre del tirano (Seligson 2017: 155).

Esto es significativo porque no existe ninguna cercania similar entre Antigona y sus
subditos, al menos en las tragedias clasicas y otras adaptaciones del mito revisadas donde
ella aparece como personaje de un alto estrato social.>? Desde luego, esta declaracion es
limitada, debido a la gran cantidad de versiones existentes del mito, segin muestra George
Steiner en Antigonas. Sin embargo, no encontré comentarios de esta particular conducta de
la joven, en las obras que €l estudia. S6lo en Edipo. Drama en tres actos (1930), de André
Gide, hay esbozos de una actitud parecida, pero Yocasta no permite que su hija se inmiscuya
de ese modo: “Antigona me suplicaba que la dejara cuidar a los enfermos. Yo le contestaba
que esto no podia ser la ocupacion de una princesa. «Entonces, orar por ellos, interceder por
ellos», me ha dicho” (1952: 237).

Si bien Seligson nos muestra una figura femenina comprensiva con los que sufren, la
caridad de la joven es contradictoria con aquello que la embarga internamente. En
consecuencia, el verbo “inventar”, repetido a lo largo de la narracion, se convierte en punto
clave para el desarrollo de la historia.?>* Su uso es ambiguo: no queda claro si aparece en el
sentido de “hallar o descubrir algo nuevo o no conocido”, o en el de “decir algo presentandolo

como verdadero sin serlo” (s.v.), segun la primera y segunda acepcion del Diccionario de la

202 Para la presente investigacion, ademds de las tragedias de Sofocles (Edipo rey, Antigona y Edipo en

Colono), consulté Los siete contra Tebas de Esquilo, Fenicias de Euripides y Las fenicias de Séneca. En cuanto
a otras adaptaciones, revisé también La Tebaida o los hermanos enemigos de Racine, Antigona de Anouilh, La
mdquina infernal y Antigona de Cocteau, Antigona de Brecht, “Antigona o la eleccién” de Yourcenar, La sangre
de Antigona de Bergamin y La tumba de Antigona de Zambrano. Con respecto a las latinoamericanas, examiné
Antigona Vélez de Marechal, Antigona furiosa de Gambaro, La pasion segun Antigona Pérez de Sanchez, La
joven Antigona se va a la guerra de Fuentes Mares y La ley de Creon de Harmony.

203 E] verbo “inventar” se repite ocho ocasiones a lo largo del texto, distribuido de la siguiente manera: tres
veces en relacion con Antigona; dos vinculadas con Creon; luego, se conjuga en plural otras dos, para referirse
a ambos personajes; y finalmente, una vez mas, cuando la joven se dirige hacia su tumba. En este sentido, la
repeticion coincide con la estructura del texto, en cuanto a los cambios de perspectiva. Por el momento, comento
las instancias relacionadas con Antigona y dejo las restantes para cuando comente los siguientes mitemas.

168



lengua espariola. ;| Frente a tanta muerte, Antigona descubre la vida entre los sobrevivientes?
(O so6lo es un engafio porque parece no existir remedio para los males que azotan al pueblo?
(Su misericordia es genuina o una pantalla que le sirve para sus intereses personales? El
contacto con los desamparados le permite, por un lado, disfrazar su odio, cuando se muestra
servil y atenta con los demas; por el otro, acrecentarlo en secreto para culpar a Credn (a pesar

),2% porque él no ha hecho nada para resolver las

de que so6lo se atreve a susurrar su nombre
distintas problematicas de su reino (sanitaria, de violencia y de pobreza). Cualquiera que sea
el significado que se le da al verbo “inventar”, el pasaje introduce un sentido colectivo en la
percepcion de Antigona, quien parece superar asi el mero individualismo.

Entonces, el encuentro con los otros también funciona para que Antigona sea capaz
de reconocer en ellos el miedo que Creon infunde: “Humillada por la espera de su caida,
fortalece en el temor ajeno su deseo de ver llegar el momento de la venganza que ansia
espectacular y publica” (Seligson 2017: 156). Queda claro que, siguiendo las versiones
clasicas del mito, Antigona ha sido ultrajada de su posicion real por su condicion femenina:
ella no puede asumir el trono, pues s6lo a un varon le es permitido gobernar. Después de que
sus hermanos se asesinan mutuamente, su tio es el mas préximo en linea sanguinea.

Asimismo, Seligson invierte la funcion que Hemon tiene en la Antigona de Sofocles.
El es quien tiene la posibilidad de mezclarse entre el pueblo y enterarse de la percepcion que
¢ste tiene sobre el tirano. Asi encara a su padre: “Tu rostro resulta terrible al hombre de la
calle, y ello en conversaciones tales que no te complacerias en escucharlas. Pero a mi, en la

sombra, me es posible oir como la ciudad se lamenta por esta joven” (Sofocles 1992: 274).

Mientras que Hemon permanece oculto fuera del palacio e intenta prevenir de manera aislada

204 En realidad, el nombre de Credn se explicita a partir de la segunda pagina.

169



a Credn sobre el descontento social, la Antigona seligsoniana no tiene escripulos para
mostrarse ante los demas. Al contrario, como se ve humillada y reconoce el temor de la gente,
la situacion provocada por la peste le permite gestar esa venganza que trasciende el &mbito

privado.

4.3.2 EL ENTIERRO DEL HERMANO

Después de analizar la importancia del mitema de la peste en el relato de Seligson, es esencial
examinar cémo la autora transforma uno los motivos fundamentales del mito de Antigona:
el entierro de Polinices. Como sabemos, la accion de sepultar al hermano desencadena el
sentido tragico de la historia, en la version de Séfocles. La joven desobedece las 6rdenes de
Creonte, quien habia declarado traidor a Polinices por levantarse en armas contra su ciudad.
Por el contrario, Eteocles recibe las honras finebres adecuadas tras defender a Tebas.?% Asi
lo anuncia Antigona a su hermana, Ismene:
Pues, ;no ha considerado Creonte a nuestros hermanos, al uno digno de enterramiento
y al otro indigno? A Eteocles, segiin dicen, por considerarle merecedor de ser tratado
con justicia y seguin la costumbre, lo sepultd bajo tierra a fin de que resultara honrado
por los muertos de alli abajo. En cuanto al caddver de Polinices, muerto
miserablemente, dicen que, en un edicto a los ciudadanos, ha hecho publicar que nadie
le dé sepultura ni le llore, y que le dejen sin lamentos, sin enterramiento, como grato
tesoro para las aves rapaces que avizoran la satisfaccion de cebarse (Sofocles 1992:
250).
En general, tanto las versiones antiguas como las modernas coinciden en este aspecto.

A pesar de sus variaciones, repiten la prohibicion de enterrar dignamente un cadaver, dictada

por una figura masculina representante del poder. Mientras tanto, un personaje femenino la

205 Los siete contra Tebas, de Esquilo, desarrolla el sitio de Tebas, donde Polinices y Eteocles se enfrentan
en una especie de guerra civil. Ambos habian acordado turnarse el trono cada afio, pero el segundo se negod a
entregarlo cuando le correspondia y desterr6 al primero. En consecuencia, Polinices regresa con un ejército
liderado por seis lideres argivos y asedia con ellos la ciudad, atacando las siete puertas que la resguardan. Al
final, los hermanos combaten entre si y se atraviesan mutuamente con sus espadas.

170



quebranta, arriesgando su vida. Segin George Steiner, en la Antigona de Soéfocles “la
dialéctica de la intimidad y de lo publico, de lo doméstico y de lo mas civico se expone
explicitamente. La obra versa sobre las medidas politicas impuestas al espiritu privado, sobre
la necesaria violencia que el camino politico y social acarrea a la indecible interioridad del
ser” (2000: 26). Sin entierro no habria transgresion; tampoco se aplicaria el castigo de muerte
impuesto a quien se atreve a desafiar la ley o el orden establecido. Parece que el modelo
sofocleo del conflicto —con esa tension dialéctica sefialada por Steiner— es el que mas ha
perdurado a lo largo de la historia literaria. No obstante, la sepultura del hermano adquiere
otra funcidén en la “Antigona” de Seligson. En este caso, a la protagonista no la motivan el
amor fraterno, la defensa de los valores divinos o familiares ni el deseo de justicia.

La voz narrativa nos explica que las intenciones de Antigona son otras, frente al
decreto de Creon: “Tuvo que repetirselo mil veces en voz alta para comprender que la
prohibicion de enterrar al hermano seria el instrumento de su venganza” (Seligson 2017:
156). Asi como Antigona se visibiliza entre los sufrientes de las calles, también quiere ser
vista por todos, en especial por el rey, cuando se dispone a inhumar a su hermano. Esto ya
traza una diferencia con la tradicidon porque las versiones muestran a Antigona, por lo comun,
actuando sola y a escondidas, como veremos mas adelante.

Antes de pasar al momento del entierro, es conveniente subrayar como Seligson logra
sintetizar los acontecimientos previos que marcaron a la hija de Edipo. Podria decirse que la
autora es consciente de otros mitemas esenciales correspondientes al ciclo mitico tebano,
cuando los expone en “Antigona” con la siguiente enumeracion:

Habia amalgamado el nombre de Creén al destino tragico de su familia, al suicidio

de la madre, la ceguera del padre, el fratricidio, la condescendencia de la hermana e

incluso el amor que profesa el hijo del tirano hacia quien solo siente una piedad
sarcastica (2017: 156).

171



9 66

Mas allé de que Seligson enlista los mitemas (“suicidio de la madre”, “ceguera del
padre”, “fratricidio”, “condescendencia de la hermana”, “amor que profesa el hijo del
tirano”), éstos se presentan concatenados por medio de alusiones concretas que aparecen con
rapidez ante los ojos del lector. Puede observarse que estan en orden cronoldgico, o sea,
coinciden con la serie de sucesos de la historia familiar de Antigona que la conducen hacia
su ruina. Quizas la clave esta en el verbo “amalgamar” que, segn el Diccionario de la lengua
espaniola, significa “unir o mezclar cosas de naturaleza contraria o distinta” (s.v.). La
estrategia narrativa de Seligson consiste en utilizar sintagmas nominales “amalgamados” que
hacen referencia a escenas de tragedias diferentes, para que la protagonista vincule a su tio
con toda esa secuencia de desgracias.

Gracias a estos guifios, Seligson establece relaciones intertextuales con una variedad
de obras clésicas, aunque no especifique a cudles pertenecen particularmente. Sin lugar a
duda, “el suicidio de la madre” y “la ceguera del padre” remiten a Edipo rey, de S6focles.?*®
En tanto, “el fratricidio” apunta hacia Los siete contra Tebas, de Esquilo, o Fenicias, de
Euripides, pues ambas tragedias tratan el mismo tema.*"” Por tiltimo, “la condescendencia de

la hermana” y “el amor que profesa el hijo del tirano” remiten a la Antigona sofoclea.”*® Si

206 Recordemos que, en Edipo rey, tales sucesos no ocurren en escena. Sofocles acude al personaje del
mensajero, quien adquiere la funcion de testigo, para que el ptiblico se entere con su narracion sobre lo ocurrido:
“Y gritando de horrible modo, como si alguien le guiara, [Edipo] se lanzd contra las puertas dobles, vy,
combandolas [...], se precipita en la habitacion en la que contemplamos a la mujer colgada, suspendida del
cuello por retorcidos lazos. Cuando €l la ve, el infeliz, lanzando un espantoso alarido, afloja el nudo corredizo
que la sostenia. Una vez que estuvo tendida [...] arrancé los dorados broches de su vestido con los que se
adornaba y, alzdndolos, se golped con ellos las cuencas de los ojos” (1992: 359).

207 Una de las diferencias primordiales entre estas tragedias es que Euripides muestra a Yocasta todavia viva
durante el asedio de Tebas. Ella y Antigona intentan conciliar la disputa entre los hermanos, mientras que Edipo,
ya ciego, permanece aislado dentro de la ciudad. En esta version, Yocasta se suicida cortandose el cuello en
pleno campo de batalla, después de que sus hijos se asesinan entre si: “se hundi6 la hoja en medio de la garganta
y entre sus dos seres mas queridos yace muerta rodeandolos a ambos con sus abrazos” (Euripides 1979: 156).
Aunque aqui hay una inversion en el orden de los acontecimientos (primero el fratricidio y luego el suicidio de
la madre), el resultado es el mismo.

208 Por un lado, Ismene no esta de acuerdo con la propuesta de su hermana de enterrar a Polinices. Antepone
su obediencia, ajustandola a la voluntad de Creonte, porque tiene miedo y no cree que pueda incidir en algiin

172



bien la escritora mexicana no despliega estos rasgos constitutivos del mito en su relato y
exige al lector que los reconozca, es increiblemente precisa al aludirlos para configurar la
historia familiar de la protagonista.
Otra posibilidad es que Seligson se aproxima, en cierta medida, al modo en que
Sofocles resume el pasado de la familia tebana, cuando Ismene lo evoca al inicio de Antigona:
jAy de mi! Acuérdate, hermana, coémo se nos perdid nuestro padre, odiado y
deshonrado, tras herirse ¢l mismo por obra de su mano en los dos ojos, ante las faltas
en las que se vio inmerso. Y, a continuacion, acuérdate de su madre y esposa —las
dos apelaciones le eran debidas—, que puso fin a su vida de afrentoso modo, con el
nudo de unas cuerdas. En tercer lugar, de nuestros hermanos, que habiéndose dado

muerte los dos mutuamente en un solo dia, cumplieron reciprocamente un destino
comun con sus propias manos (So6focles 1992: 251).

Aunque Sofocles invierte aqui el orden de los dos primeros sucesos, los cuales
constituyen el climax de su Edipo rey, utiliza este parlamento para que el receptor se informe
sobre la precaria situacion de ambas hermanas. La intencion de Ismene es que Antigona
recuerde los infortunios compartidos y, con ello, persuadirla para que no continiie con su
obstinado plan de enterrar a Polinices. Si comparamos este fragmento con el de Seligson, es
notable coémo el de ella estd exento de explicaciones; incluso es mas conciso. Por supuesto,
agrega las actitudes de Ismene y Hemon que no estan en la sintesis de Séfocles por obvias
razones, pues se muestran durante el desarrollo de Antigona. Sin embargo, Seligson usa una
estrategia similar: proporciona los indicios sustanciales de la historia de Antigona para

formar una especie de prologo reducido.

cambio, a causa de su condicion sexual: “Y ahora piensa cuanto mayor infortunio pereceremos nosotras dos,
solas como hemos quedado, si, forzando la ley transgredimos el decreto o el poder del tirano. Es preciso que
consideremos, primero, que somos mujeres, no hechas para luchar contra los hombres, y, después, que nos
mandan los que tienen mas poder, de suerte que tenemos que obedecer en esto y en cosas atin mas dolorosas
que éstas” (Sofocles 1992: 251). Por el otro, Hemdn se muestra como el amante fiel, el joven que se atreve a
desafiar al padre para defender a Antigona, y que, al final, se suicida “hundiéndose en su costado la mitad de
su espada” (295), abrazado al cadaver de su prometida.

173



Algunas de las alusiones mencionadas se confirman cuando aparecen los nombres de
Yocasta y Edipo; en cambio, el de Polinices nunca aparece en el relato. Esto le permite a
Cézares interpretar que el caddver se convierte en una herramienta que Antigona utiliza para
desquitarse (2017: 48). Hemos observado que la Antigona seligsoniana decide usar el decreto
de la prohibicién del entierro como instrumento de su venganza. Resalta que no sea un acto
violento, mas bien, estriba en que Creon la voltee a ver, en que Antigona se haga perceptible
y, asi, ¢l reconozca su culpa. En ese intercambio de miradas —en primera instancia
imaginado por Antigona, porque todavia no ocurre el encuentro real con su tio—, la joven
considera sus ojos como la via para que el tirano divise también la mirada superpuesta de
Edipo. Adviértase la complejidad de la siguiente cita:

haria que Credn la mirase, y, a través de sus 0jos, mirase también la mirada ciega del

padre, esa mirada vuelta inicamente hacia el cuerpo inaccesible de Yocasta y cargada

con las sombras de una muerte que Edipo invocaba deseoso de abrazarse a ella

nuevamente, como si la mano de Antigona al guiarle no hiciera mas que evocar en ¢l
las caricias de su madre y esposa (Seligson 2017: 156).

Es relevante la repeticion verbal reflexiva (“mirase”), junto con la del sustantivo
(“mirada”), y el oximoron (“mirada ciega”) empleados en este fragmento. La insistencia
cobra forma con la reiteracion y activa el recuerdo de la princesa tebana que nos traslada al
mitema del exilio, cuando la protagonista asumid el papel de lazarillo de su padre, tal como
se representa en Edipo en Colono. Ahi Sofocles le asigna a Antigona un papel secundario,
pero fundamental: sirve como guia de Edipo en su miserable mendigar, funge como su
intermediaria y defensora ante el coro de atenienses, y lo persuade para que reciba a Polinices.
Edipo nunca confunde a su hija con su madre, en cambio, la Antigona seligsoniana es

percibida por su padre como una prolongacion mas de Yocasta. Por esta razon Cazares

174



comenta que el tema del incesto se hace explicito nuevamente (2017: 49).2% En mi opinion,
la comparacion funciona para anular la identidad de la joven: su progenitor fue incapaz de
reconocer quién lo acompanaba, al estar anclado en la culpa de su pasado.

Después de que Antigona interpreta que su mano evocaba las caricias de Yocasta, el
primer parrafo del relato concluye: “Desde entonces [0 sea, desde el destierro] supo Antigona
que no amaba a su padre. En cambio, en Creon habia centrado sus esperanzas” (Seligson
2017: 156). Este ultimo enunciado podria interpretarse de dos maneras: “Hacia Cre6n puede
dirigir ese amor que le niega al padre, aunque Creon es su tio y el incesto no desapareceria
totalmente; o bien, Creén le brinda la posibilidad de concentrar en ¢l todo ese odio que no
puede dirigir a los dioses tejedores del funesto destino familiar” (Cazares 2017: 49). El
estudio de Cazares desarrolla la primera opcidon, en cambio, me inclino por la segunda.
Seligson despoja a su Antigona de toda capacidad para amar al padre, al hermano y al
prometido, y la llena de odio, sin que “ninglin otro sentimiento podia distraerla de su afanosa
tarea: se diria una novia obsesionada con la noche de bodas” (Seligson 2107: 156).

Una vez que Seligson desplegé el contexto de la ciudad y recuper6 los elementos
esenciales de la historia familiar de Antigona, en el segundo parrafo acota los preparativos
de la joven para enterrar a su hermano. Esta se arregla especialmente para la ocasién: “Salid
de palacio después de banarse y perfumarse con cuidado, peinar sus cabellos y vestirse
vestiduras que rivalizaban en blancor con la faz de la luna a quien dedicé sus votos de éxito”

(156). La indumentaria refuerza la idea de que la muchacha parece una novia, lo cual

209 C4zares sefiala la posibilidad de que Creén desea incestuosamente a su hermana, Yocasta, a través de los
ojos de Antigona. Es loable que anote también que quizas esta lectura sea “muy retorcida” y corra el riesgo de
la sobreinterpretacion (2017: 50). Desde mi perspectiva, el texto no da indicios de ello; mas bien, nos recuerda
cual era la relacion de Edipo con Yocasta, quien fue “madre y esposa” al mismo tiempo.

175



contrasta con el rito funerario que llevard a cabo.?!® Percibo que esta imagen poética e
hiperbolica es semejante a algunas frases contenidas en La tumba de Antigona, de Zambrano.
Ahi Antigona recuerda como ella e Ismene estaban “vestidas de blanco las dos” (1967: 35);
Hemon, a su vez, describe a la protagonista “més blanca que nunca, luz de tu propia luz”,
cuando la encuentra en la caverna (74).2!' Quizas Seligson recupera estos detalles de
Zambrano para potenciar la representacion de su personaje: Antigona compite con la luna;
luego se convierte metaforicamente en “rayo lunar” (2017: 156); por tltimo, es contemplada
y comparada, desde la perspectiva de Creodn, “como una diosa blanca” (157). Asi, la funcion
del color se transforma poco a poco, conforme la princesa se desplaza en medio de la noche.

La narracion prosigue con el fugaz encuentro entre Antigona e Ismene. La primera
tiene un “arranque de entusiasmo” y extiende su mano hacia la segunda, invitdndola a
acompafiarla. En ese instante, Antigona reconoce en la otra a “su doble, su yo tierno y
compasivo” (156). Seligson aprovecha la técnica de contraste que, segun Maria Rosa Lida,
es fundamental en las tragedias de Sofocles: “A la novedad de poner en escena doncellas
fuertes como Antigona y Electra, So6focles agrega, para que sirvan de cartabon para medir el
contraste, las hermanas débiles o normales” (1944: 47).2!2 Frente a la tradicion clasica,
Seligson insiste en subvertir lo que sienten los personajes, incluso cuando conserva de modo

sutil la discrepancia entre hermanas. Como un espejo, Ismene refleja en la protagonista la

210 Ademas, notese el pleonasmo en “vestirse vestiduras” que crea una aliteracion donde predominan los
fonemas /b/ y /s/, aunada con “rivalizaban” y “votos”. Es significativo que esta ultima palabra pueda asociarse
con las promesas intercambiadas en una ceremonia matrimonial. Con dichos recursos retdricos, Seligson
intensifica el enunciado y la imagen de su Antigona engalanada, como si fuese a presentarse a sus bodas, pero
realizando un pacto con la luna.

211 La innovacién de esta version radica en colocar a Antigona “encerrada en una cueva-tumba, esperando
la muerte, eliminando el suicidio, concediéndole un tiempo que la lleva a «un vivir muriendo», donde Zambrano
auna filosofia y poesia” (Lopez y Pocifia 2010: 361-362).

212 No queda claro qué entiende Lida por “normales”, pero es cierto que la diferencia de personalidad entre
las parejas (Antigona/Ismene y Electra/Crisotemis) marca la heroicidad de las figuras femeninas protagonicas
en las tragedias de So6focles.

176



posibilidad de sentir compasién y ternura, mas le devuelve una imagen que ya no le
pertenece; tales sentimientos son contradictorios con el odio.
La contraposicion entre Ismene y Antigona también ha sido recuperada en algunas
versiones contemporaneas del mito. Por ejemplo, en su Antigona, Jean Anouilh confronta la
reflexion de una con el impetu de la otra:
Ismena:?!® Escucha, he reflexionado toda la noche. Soy la mayor. Pienso mas que ti.
T aceptas en seguida lo que se te pasa por la cabeza, y paciencia si es una tonteria.
Yo soy mas equilibrada. Yo reflexiono.

Antigona: A veces no hay que reflexionar demasiado.

Ismena: Si, Antigona. Es horrible claro esta, y yo también compadezco a mi hermano,

pero comprendo un poco a nuestro tio.
Antigona: Yo no quiero comprender un poco (1983: 75).

Ademas, Anouilh las opone fisicamente. El personaje designado como Prologo
describe, por un lado, a Antigona como una “flaca muchacha morena”; por el otro, a Ismena
“rubia” y “hermosa” (70). El dramaturgo francés recurre a este aspecto visual para evidenciar
el contraste en escena, mas alla de la diferencia en su modo de actuar. Por el contrario, podria
interpretarse que ambas tienen una fisonomia semejante en el relato de Seligson, pues Ismene
es enunciada como el “doble”, el otro “yo” de Antigona.

Sin embargo, Seligson introduce inmediatamente una oracion adversativa: “Pero en
la hermana no hay amor, ni odio y quiza si una rivalidad, envidia por la propia carencia de
pasiones” (156). La ternura y compasion que Antigona percibi6 en Ismene son efimeras, ya
que prevalece la rivalidad entre hermanas y el desacuerdo en lo que respecta al entierro: “se
niega, como si no entendiera el propdsito, como si pensara [que sélo]*'* se trata de un

capricho de enamorada que quiere pasear a la luz de las estrellas” (156). Entre las novedades

213 Transcribo el nombre como aparece en la edicion consultada de Anouilh. Al igual que el caso de Credn-
Creonte, el onomastico de Ismene-Ismena varia segun la version o la traduccion.

214 Entre corchetes transcribo la leccidn original de 1979, publicada en Fem y reproducida también en
Indicios... (1988). A partir de la edicion de Toda la luz (2002), ésta se omite. La conjuncion es necesaria para
introducir la oracion subordinada.

177



del relato seligsoniano, se aprecia como la figura de Ismene es menoscabada: su incapacidad
para experimentar cualquier pasion se manifiesta en su envidia por encima de cualquier otro
sentimiento, en particular, del miedo que la distingue en otras versiones del mito. En la de
Soéfocles, por ejemplo, pide indulgencia a los muertos, pues teme las represalias de los vivos:

Ismene: [...] Yo por mi parte, pidiendo a los de abajo que tengan indulgencia,
obedeceré¢ porque me siento coaccionada a ello. Pues el obrar por encima de
nuestras posibilidades no tiene ningtin sentido.

Antigona: Ni te lo puedo ordenar ni, aunque quisieras hacerlo, colaborarias ya
conmigo ddndome gusto. Sé ti como te parezca. Yo le enterraré. Hermoso sera
morir haciéndolo [...] Tu, si te parece bien, desdefia los honores a los dioses.

Ismene: Yo no les deshonro, pero me es imposible obrar en contra de los ciudadanos.

Antigona: Ta puedes poner pretextos. Yo me iré a levantar un timulo al hermano muy

querido.
Ismene: jAh, cdmo temo por ti, desdichada! (1992: 251-252)

De modo semejante, en la adaptacion de Anouilh, Ismena muestra su falta de coraje:
“Yo, ¢sabes?, no soy muy valiente” (1983: 76). Mas adelante expresa: “No puedo dormir.
Tenia miedo de que salieras e intentaras enterrarlo a pesar de la luz” (83). Su miedo es
ineficaz para inmutar a Antigona, ya que desde esa madrugada ha sepultado a Polinices.?"”
En este caso, Ismena “representa la salud mental” (Steiner 2000: 178) porque prefiere actuar
con moderacion, mantener la cabeza fria e intenta comprender la posicion de Credn, pero
Antigona decide dejarse llevar por sus impulsos.

Me he detenido en el encuentro entre hermanas porque, en la adaptacion de Seligson,
la negativa de Ismene también “pone en movimiento la audacia de Antigona y la lleva a su
muerte” (Lida 1944: 46), como en la version sofoclea del mito. La autora mexicana no omite
las alusiones a la condescendencia de Ismene ni al rechazo de participar en el entierro. La

rivalidad, la envidia y la negativa son elementos que refuerzan la decision de Antigona y

215 Al inicio de la obra de Anouilh, observamos que Antigona entra de puntillas a su casa y es descubierta
por la nodriza. Revela que viene de enterrar a Polinices, cuando Ismena entra por segunda vez en la escena.

178



la impulsan hacia el lugar donde se ubica el cuerpo de su hermano. Al no recibir la ayuda de
Ismene, descubre matices de complicidad y proteccion en la atmosfera nocturna:
Por una feliz complicidad nada se mueve en la noche donde hasta los ayes guardan
silencio y en las piras descansa el crepitar de los lefos. El viento no ha dispersado la
neblina de humos que flota sobre los campos [...] [Antigona] No siente el frio, es

decir que la frescura nocturna le sirve de abrigo y la arropa evitando que estalle en
estremecimiento de jubilo y alborozada entrega (Seligson 2017: 156).

Del movimiento agitado y del ambiente ruidoso sugerido al inicio del relato —el
apilamiento de cadaveres, las llamas que los consumen, los gritos de dolor en las calles,
etcétera—, nos trasladamos hacia la descripcion de cierto estado inmoévil y hondura
silenciosa. Las quejas diurnas de viudas y enfermos ceden ahora a “los ayes” personificados
que “guardan silencio”. Mientras tanto, la imagen del fuego se atentia o apacigua, cuando el
crepitar de los lefios “descansa”.?!® Inmersa en esa quietud, Antigona atraviesa la neblina,
producto del humo que las hogueras han dejado tras de si; no la oculta por completo, sino
que la realza al ser ella misma luz lunar. La noche la protege y la abriga, pero también refrena
la emocion que emerge de ella. De este modo, Seligson transforma con delicadeza el espacio
narrativo, visual y sonoro, de un parrafo a otro.

Dicha configuracion espacial dota a la narracion de solemnidad y focaliza a la
protagonista de una manera particular. Aun cuando Antigona tiene la posibilidad de pasar
desapercibida y evadir la vigilancia, gracias a la niebla que la cubre, ella desea ser vista:

“Hubiera podido cruzar invisible entre los dos guardas somnolientos, pero quiere que la vean,

216 Seligson utiliza la enalage como figura retorica. Gian Biagio Conte la define como “the trope which
exchanges the syntactic relations among words: one element of the phrase [...] is referred not to the element to
which it belongs by a logical or grammatical connection” (2007: 70). El hecho de que los ayes guardan y el
crepitar descansa apunta hacia un tipo de enalage, en el que los verbos se manipulan y colocan junto a un
sustantivo que no les corresponde. Segtin Conte, esto tiene como efecto que el lenguaje se tense y desfamiliarice
(83). Ademas, habria que afadir el oximoron creado con la interjeccion sustantivada (ayes) y el complemento
directo (silencio), cuya funcion enfatiza la atmdsfera de absoluto sosiego y dota a este pasaje de una fuerte carga
lirica.

179



que la observen erguida sobre la muralla” (156-157). Seligson intenta sacar el maximo
provecho para hacer notorio el trayecto de Antigona hacia el cuerpo del hermano. Esto
contrasta con otras versiones del mito, en las que no presenciamos el momento del entierro,
sino que nos enteramos de sus detalles por medio de terceros.

En su Antigona, Soéfocles introduce el personaje del Guardian, responsable de
comparecer ante Creonte. Este vigia tuvo la mala fortuna de haber sido escogido entre sus
compatfieros por azar, para notificar al rey de que alguien se atrevio a sepultar el cadaver de
Polinices. Lida sefnala que se trata de un hombre grotesco, balbuciente, temeroso por perder
su vida (1944: 52). El es quien da cuenta de como los custodios encontraron el cuerpo:

[...] ni habia golpe de pala ni restos de tierra cavada por el azadon. La tierra estd dura

y seca, sin hendir, y no atravesada por ruedas de carro. No habia sefial de que alguien

fuera el artifice. Cuando el primer centinela nos lo mostr6, un embarazoso asombro

cundio entre todos, pues ¢l [Polinices] habia desaparecido, no enterrado, sino que /e

cubria un fino polvo, como obra de alguien que quisiera evitar la impureza (Séfocles
1992: 258-259. Enfasis personal).

La cita anterior revela que alguien falla en enterrar el cuerpo por completo, pero ha
logrado cubrirlo de “fino polvo”. En esta tragedia, no debe pasarse por alto que Antigona
intenta sepultar a Polinices dos veces. En la primera, permanece andonima porque nadie ha
sido testigo del acontecimiento; sin embargo, cuando en la segunda es descubierta in fraganti,
los guardias la interrogan “sobre los hechos de antes y los de entonces, y nada negaba” (264).
En este ultimo caso, el Guardian se regodea de ser quien la vio enterrar al difunto, porque
ahora sabe que su vida estd a salvo. No obstante, tiene que repetirselo tres ocasiones al tirano
para reafirmar su credibilidad.?!” Posteriormente, relata su testimonio, que resulta crucial

debido a los detalles que proporciona. A continuacion lo cito extensamente:

217 Cfr. el segundo dialogo entre Creonte y el Guardidn (Sofocles 1992: 263-264). Ante las preguntas
reiterativas del rey, el centinela se exaspera a tal grado que se atreve a protestar: “;Es que no hablo claro y
manifiestamente?” (263). Sospecho que Sofocles emplea este personaje para potenciar el acontecimiento

180



La cosa fue de esta manera: cuando hubimos llegado, amenazados de aquel terrible
modo por ti, después de barrer toda la tierra que cubria el cadaver y de dejar bien
descubierto el cuerpo, que ya se estaba pudriendo, nos sentamos en lo alto de la colina,
protegidos del viento, para evitar que nos alcanzara el olor que aquél desprendia,
incitandonos el uno al otro vivamente con denuestos, por si alguno descuidaba su
tarea. Durante un tiempo estuvimos asi, hasta que en medio del cielo se situo el
brillante circulo del sol. El calor ardiente abrasaba. Entonces, repentinamente, un
torbellino de aire levant6 del suelo un huracan [...] que llend la meseta, destrozando
todo el follaje de los arboles del llano, y el vasto cielo se cubrid. Con los ojos cerrados
sufriamos el azote divino.

Cuando ceso, un largo rato después, se pudo ver a la muchacha. Lanzaba gritos
penetrantes como un pajaro desconsolado cuando distingue el lecho vacio del nido
huérfano de sus crias. Asi ésta, cuando divisé el cadaver descubierto, prorrumpié en
sollozos y tremendas maldiciones para los que habian sido autores de esta accion. En
seguida transporta en sus manos seco polvo 'y, de un vaso de bronce bien forjado,
desde arriba cubre el cadaver con triple libacion (Sofocles 1992: 264. Enfasis
personal).

Aligual que Séfocles, Anouilh también emplea el personaje de El Guardia para narrar
aquello que el espectador no contempla en escena. Asi cuenta el primer hallazgo del cadéver:
“Alguien lo habia descubierto. jOh! No gran cosa. No habian tenido tiempo con nosotros al
lado. Solamente un poco de tierra... Pero, con todo, lo bastante para esconderlo de los
cuervos” (1983: 84. Enfasis personal). A diferencia de la version del ateniense, donde no hay
ningln “golpe de pala”, en la del francés se sefala la herramienta utilizada para el entierro:
“una palita de nifio muy vieja, toda oxidada” (85). Esta adquiere un caréacter ridiculo porque,
en primera instancia, Creén no comprende como alguien pretendid enterrar un cuerpo
completo con ella y, por consiguiente, infiere que un nifio fue el responsable de transgredir
su ley. Siguiendo la misma linea argumentativa de la obra de S6focles, Anouilh muestra, mas
adelante, como El Guardia sorprende a Antigona, esta vez removiendo la tierra con sus

propias manos.?!® El centinela asi explica el exacto momento a Credn:

narrado por él, en tanto testigo ocular, para despejar las dudas de Creonte con respecto a la culpabilidad de
Antigona; y, como sefiala Lida, utilizarlo como un “intermedio humoristico” (1944: 52).

218 Antigona confiesa que ella es responsable de los dos intentos. Primero, utilizo la “palita de hierro que
nos servia para hacer castillos de arena en la playa, durante las vacaciones. Era justamente la pala de Polinice.

181



Jefe, puede preguntarselo a los otros [guardias]. Habian limpiado el cadaver cuando
volvi: pero como en el sol que calentaba empez6 a oler, nos subimos a una pequefia
altura, no lejos, para estar al viento. Pensamos que en pleno dia no corriamos ningun
riesgo. Sin embargo, decidimos, para estar mas seguros, que siempre habria uno de
los tres mirandolo. Pero a mediodia, en pleno sol, y ademds con el olor que subia
desde que amainara el viento, era como un mazazo. Por més que abriera los ojos, era
inutil, el aire temblaba como gelatina, yo ya no veia [...], me vuelvo: alli estaba ella
escarbando con las manos. {En pleno dia! Debia pensar que era imposible no verla
[...] Continué con todas las fuerzas tan rapido como podia, como si no me viera llegar.
Y cuando la atrapé, luchaba como una diablesa, queria seguir, me gritaba que la
dejara, que el cadaver no estaba todo cubierto todavia. .. (89-90. Enfasis personal).

Como puede apreciarse, los detalles de la configuracion espaciotemporales brindados
por Sofocles y Anouilh, con respecto al segundo intento del entierro, son similares, aunque
varia el método de Antigona para llevarlo a cabo. A partir de las exposiciones minuciosas en
voz de un personaje secundario, Seligson altera algunos de sus elementos en su “Antigona”.
No olvidemos que emplea un narrador externo para focalizar a la protagonista. En otras
palabras, gracias a éste somos testigos directos del acontecimiento, a diferencia de las obras
de los autores mencionados, en las que se recurre a un intermediario para completar la trama.

Destaca que Seligson modifica el tiempo: el entierro no ocurre al medio dia, sino ya
entrada la noche. Por esta misma razon, sustituye el calor bochornoso sugerido en ambas
obras, por “la frescura nocturna” que envuelve y acoge a la protagonista (2017: 156);
mientras tanto, en lugar de acentuar la fuerza destructiva del viento o caracterizarlo como el
causante de propagar el olor putrefacto, éste se mantiene en calma porque no dispersa la
neblina. También suprime cualquier referencia de intervencion directa de la divinidad, como
sucede en el caso sofocleo; mas bien, crea cierta atmosfera narrativa solemne, como comenté,

mediante el lenguaje poético.

Habia grabado su nombre en el mango con un cuchillo. Por eso la dejé a su lado. Pero ellos se la llevaron.
Entonces la segunda vez tuve que hacerlo con las manos” (Anouilh 1983: 90).

182



Sin embargo, Seligson conserva de las versiones de S6focles y Anouilh el mismo acto
simbolico de la joven para sepultar al hermano. Recapitulando, en la primera el “fino” y “seco
polvo” sirve para cubrir el cuerpo “con triple libacion”; mientras que en la segunda, Antigona
esparce sobre ¢l “un poco de tierra” y, luego, la atrapan “escarbando la tierra con las manos
[...] recubriéndolo otra vez” (Anouilh 1983: 89). De modo semejante, en el relato mexicano
Antigona levanta “el pufio de tierra que lenta vierte sobre el cadaver insepulto, una y otra
vez, hasta que el amanecer la delata” (Seligson 2017: 157). La locucidn adverbial (una y otra
vez) no solo denota la accion reiterativa dentro de la diégesis, sino que, desde mi perspectiva,
Seligson tiene en mente los dos intentos insinuados por los centinelas de So6focles y Anouilh,

pero aqui los funde en una unica ocasion.

4.3.3 EL AGON ENTRE ANTIGONA Y CREON

El encuentro entre Antigona y Creon es el siguiente mitema que no puede obviarse al analizar
el relato de Seligson. Es necesario recordar que la confrontacion verbal, conocida como agon
(&ydv),”" suele ser uno de los momentos mas destacados tanto en las versiones antiguas
como modernas del mito tebano, ya que revela los rasgos mds caracteristicos de los
personajes principales, mediante la defensa de discursos ideologicos contrarios. Es frecuente
que en la disputa entre el personaje masculino y el femenino cada uno defienda su punto de
vista, convencido de que las decisiones tomadas y las acciones llevadas a cabo —por un lado,

el decreto y la sentencia de muerte; por el otro, el entierro del cuerpo y la aceptacion de la

condena—, no s6lo son correctas, sino que también inapelables e irrevocables. Por esta razon,

219 Arancibia deslinda distintas acepciones del vocablo dydv, de acuerdo con su uso en textos clasicos.
Menciona que puede referir a justas deportivas; al combate cuerpo a cuerpo o a enfrentamientos militares; a
debates de oratoria o judiciales; y a competencias artisticas, por ejemplo, de musica, poesia o teatro, entre otras.
Con relacion a la tragedia, apunta que “concierne tanto a la confrontacion entre los personajes en disputa, la
oposicion de los actores en escena, como al caracter y motivo de conflicto entre los mismos™ (2022: 19, n. 17).

183



ambos tienden hacia la hybris, entendida como desmesura o soberbia, pues ninguno esta

dispuesto a ceder ante el otro. Por supuesto, lo anterior proviene de la Antigona de

Séfocles.??” Veamos, por ejemplo, el desenlace del agon entre Antigona y Creonte:*?!

Antigona: No era un siervo, sino un hermano, el que murio.

Creonte: Por querer asolar esta tierra. El otro [Eteocles], enfrente, la defendia.

Antigona: Hades, sin embargo, desea leyes iguales.

Creonte: Pero no que el bueno obtenga lo mismo que el malvado.

Antigona: ;Quién sabe si alld abajo estas cosas son las piadosas?

Creonte: El enemigo nunca es amigo, ni cuando muera.

Antigona: Mi persona no estd hecha para compartir el odio, sino el amor.

Creonte: Vete, pues, alld abajo para amarlos, si tienes que amar, que, mientras yo

viva, no mandard una mujer (Sofocles 1992: 267-268).

Sucede que los parlamentos se acortan y aumenta el ritmo de la escena. Segin estima
Juan Pablo Arancibia, “el discurso del agonismo tragico no se reduce a una mera reyerta
caprichosa y banal, antes bien, el agente tragico yace, sucumbe y expresa un complejo
tramado de pulsiones y acciones que manifiestan un substrato en litigio, una axiologia que
lidia por la imposicién de un valor” (2022: 19. Enfasis personal). Dado que los argumentos
formulados durante el agobn muestran posturas éticas y politicas opuestas, los parlamentos

adquieren un tono beligerante. En el ejemplo anterior se produce una secuencia de réplicas

inmediatas, donde las palabras son “agresivas” debido a su contundencia y precision;

220 Con respecto al mito tebano, cabe mencionar que la confrontacion entre dos individuos es una de las
innovaciones de Sofocles. En Los siete contra Tebas de Esquilo, encontramos un agon similar; sin embargo,
éste ocurre entre Antigona y un Heraldo, quien en realidad representa a una colectividad: el Consejo del Pueblo
que en esta version prohibe el entierro. Durante el desenlace, ocurre la siguiente discusion: “Antigona: Sé
riguroso; pero este cadaver no se va a quedar insepulto. / Heraldo: ;Pero al que la ciudad odia vas a honrar con
la sepultura? / Antigona: Aun no han dictado sobre ¢l su sentencia los dioses. / Heraldo: No lo dictaron hasta el
momento en que puso en peligro nuestro pais. / Antigona: Fue maltratado y respondio, a su vez, con maltratos
/ Heraldo: Pero contra todos era su empresa, en lugar de contra uno solo” (Esquilo 1993: 313). Posteriormente,
el coro —compuesto por jovenes tebanas— termina dividiéndose en dos cortejos (Semicoro 1° y Semicoro 2°),
lo que subraya aun mas la diferencia entre posturas. Una parte entona que participara en el sepelio de Polinices,
a pesar del posible castigo; la otra prefiere escoltar el cadaver de Eteocles (314). Al final, Antigona mantiene
su decision de desobedecer el mandato del Consejo, pero se sugiere que no estara sola, sino bien acompafiada
por un grupo de mujeres.

221 Bl agén entre Creonte y Antigona abarca los vv. 445-525. Se ubica enseguida de la narracién del guardian
sobre el entierro de Polinices, antes de la segunda aparicion de Ismene.

184



mientras que Creonte vilipendia el amor, Antigona lo prioriza. No es sorprendente que de
aqui surja la frase ampliamente citada que ha consagrado a la joven como la defensora del
amor fraternal, con mayor razén cuando es aquélla con la que remata la contienda discursiva
por su parte.

Al inicio de este capitulo sugeri que este conflicto quizas explica las multiples
variaciones literarias del mito, pues “el enfrentamiento de Antigona y de Creonte es [...]
inagotable en si mismo” (Steiner 2000: 278). Xordi Ball6 y Xavier Pérez declaran que no es
mera casualidad que hasta ahora la Antigona sofoclea sea la tragedia griega con mayor
cantidad de recreaciones, cuando su protagonista se constituye como un ejemplo de
resistencia, porque “es la mensajera de una actitud civica que sigue ofreciéndose como
modelo de comportamiento y contestacion en las muchas situaciones de abuso de poder que
salpican a las sociedades contemporaneas” (2011: 111). Tan asi es que ha propiciado otro
tipo de reflexiones fuera del ambito literario, como ocurre con pensadores cuyas teorias
fenomenoldgicas, estéticas, estructuralistas, psicoanaliticas o con perspectiva de género —
como en los casos de Hegel, Kierkegaard, Lévi-Strauss, Lacan y Butler, por mencionar
algunos— han tenido impacto en diversas areas del conocimiento.?”* A pesar del aspecto
central de este mitema, su transformacion distintiva en la “Antigona” de Seligson es la de un
enfrentamiento sin ningin didlogo patente. ;Por qué sélo se insinta cuando es el eje

estructurador mas importante de la tragedia de Sofocles y de la mayoria de otras versiones?

222 En El grito de Antigona, Judith Butler recupera y critica las lecturas de Hegel, Lacan y Lévis-Strauss, a
partir de algunas ideas contenidas en La fenomenologia del espiritu, El seminario. Libro VII: la ética del
psicoandlisis 1959-1960 y Las estructuras elementales del parentesco, respectivamente (para una sintesis de
ellas, cfr. Butler 2001: 29-36). Por su parte, en “El reflejo de lo tragico antiguo en lo tragico moderno”,
Kierkegaard ensaya sobre la distincion entre la angustia y el sufrimiento, basandose en la Antigona de Séfocles.
Ademas de ser una disertacion filoséfica, el autor danés inventa sobre la marcha otra version del mito; sin
embargo, Unicamente dosifica y comenta una posible trama, sin que logre concretarse una obra literaria
independiente de sus disquisiciones (cfr. Kierkegaard 2006: 157-182).

185



Quizas en este aspecto influyé de nuevo el relato de Yourcenar, “Antigona o la
eleccion”, cuya narracion tampoco incluye didlogo alguno; ademas, la preparacion para la
confrontacidn entre personajes es semejante, pues el tirano observa las acciones de su sobrina
desde una ubicacion alta. Mientras que el Credn de Seligson mira desde la ventana como
Antigona se desplaza durante la noche —y posiblemente desde ahi también la ve llegar
arrestada por los guardias—, el de Yourcenar contempla cémo la joven se acerca al palacio
“Desde lo alto de las murallas”, cargando con dificultad el cuerpo del traidor (1985: 55).2%
Una vez que le es arrebatado el difunto, asi ocurre el encuentro entre el personaje masculino
y el femenino:

Cuando se ve libre de su muerto, aquella muchacha que baja la frente parece soportar

el peso de Dios. Creonte se enfurece al verla, como si sus harapos cubiertos de sangre

fueran una bandera. La ciudad sin compasion ignora los crepusculos: el dia oscurece
de golpe, como una bombilla fundida que deja de dar luz. Si el rey levantara la cabeza,
los faroles de Tebas le ocultarian ahora las leyes inscritas en el cielo. Los hombres no
tienen destino, puesto que el mundo no tiene astros. So6lo Antigona, victima por

derecho divino, ha recibido como patrimonio la obligacion de perecer y ese privilegio
puede explicar el odio que se le tiene (56).

Si en la cita anterior se muestra claramente el odio y la furia que Creonte siente hacia
Antigona, por haber ido a buscar el caddver y, ain mas grave, por haberlo traido a cuestas al
palacio, en el relato de Seligson se invierte la direccion del sentimiento: de Antigona hacia
Credn. La figura femenina de Yourcenar mantiene una actitud sumisa, evidenciada por la
forma en que inclina la cabeza para enfrentar su condena con todo “el peso de Dios”; en

tanto, la de Seligson rompe la jerarquizacion de quien detenta el poder.

223 En la version de Yourcenar no ocurre el entierro de Polinices. Antigona busca su cadaver, lo encuentra
y lo carga. El narrador nos cuenta con tintes claramente cristianos: “Sus delgados brazos [los de Antigona]
levantan trabajosamente el cuerpo que le disputan los buitres: lleva a su crucificado como quien lleva una cruz.
Desde lo alto de las murallas, Creonte ve llegar a aquel muerto sostenido por su alma inmortal. Se abalanzan
unos pretorianos, que arrastran fuera del cementerio a esta gargola de la Resurreccion: sus manos acaso
desgarren en el hombro de Antigona una tunica sin costuras, se apoderan del cadaver que empieza a disolverse,
que se derrama como un recuerdo” (Yourcenar 1985: 55-56).

186



Seligson despoja al tirano de su aura poderosa, al presentarlo como alguien indeciso
y nervioso ante el encuentro con su sobrina, pues no sabe bien “cémo va a enfrentarla. Ensaya
las actitudes del gobernante ultrajado, las del esposo ofendido, los ademanes del rechazo, de
los celos, nada coincidia con esa extrafia emocion que se le hace nudo en el pecho” (2017:
157). Por su parte, la muchacha “se desconcierta ante el aspecto de esa figura y lo recibe con

la frialdad y el timido calosfrio del nifio que destaza un animal” (157-158).2%

De aqui que
sea importante la seleccion de los atributos asignados a Credn, de la adjetivacion para
enfatizar el calosfrio de Antigona y de los verbos que muestran las actitudes de cada
personaje. Si bien ella es quien llega al palacio, la voz narrativa especifica que la joven es
quien recibe al personaje masculino; a su vez, €l ensaya, lo cual subraya el caracter artificioso
de su modo de actuar.’® Si el rey comparece como “un supliciado, cuando ese rol le
corresponderia a Antigona” (Cazares 2017: 52), entonces, se le representa afectado ante la
inminente presencia de la joven. En cierta medida, Seligson subvierte las posiciones
simbdlicas de los personajes, y desestabiliza, digamos, el sistema de poder configurado en la
tragedia de Sofocles y repetido, grosso modo, en otras versiones.

Con respecto a “Antigona o la eleccion” de Yourcenar, como bien sefiala Marrufo,
“el didlogo de personajes se omite para dar paso a un juego de contrastes narrado desde fuera,

una contraposicion de luces y sombras que encierra los valores encarnados por Creonte y

Antigona” (2014: 169). Al igual que la autora de Fuegos, Seligson emplea referencias sutiles

224 Esta frase es polisémica debido a la construccion de la cldusula relativa. ;Acaso el nifio es destazado por
el animal, o viceversa? Agradezco al doctor Rafel Olea por hacerme notar esta ambivalencia. En cualquier caso,
las dos imagenes son escalofriantes y podrian simbolizar a Antigona, ya sea porque sera condenada por Creén,
o bien, porque sabe que, si ella muere, €l también terminara destrozado emocionalmente.

225 Cabe destacar que Seligson cambi6 este verbo y su tiempo en Toda la luz (2002). La leccién que podemos
leer en los testimonios previos de Fem (1979) e Indicios... (1988) esta en pasado: intento. Creo que ensaya
propicia otras connotaciones, mientras que la conjugacion en presente coadyuva a crear la apariencia de
simultaneidad entre las acciones de Antigona y Creon.

187



para indicar que se lleva a cabo el agon, es decir, no lo excluye por completo. En primer
lugar, lo sugiere con una frase breve y especifica: “Durante el interrogatorio evitan mirarse a
los 0jos” (2017: 158). En segundo lugar, lo demuestra hacia el final del cuarto parrafo,
cuando expone las posturas contrarias, sintetizadas, de Creén y Antigona: “El invoca las
razones de Estado. Ella alardea de los deberes fraternos” (158). Estos dos enunciados, sin
mas desarrollo ni ornamentacion, le bastan a Seligson para enmarcar y clausurar la disputa,
asi como para indicar la relacion intertextual con la Antigona de Séfocles, mediante el empleo
de alusiones.

Asi, en lugar del “enfrentamiento de imagenes y metaforas” relativas a la luz y la
oscuridad “que representa la discordia entre ellos” (Marrufo 2014: 169), elaborado en la
version francesa, en la mexicana advertimos que la dialéctica se constituye a través de la
alternancia de los pronombres personales. El narrador nos habia preparado con el mismo
juego gramatical de oposiciones: “Ella avanza entre los guardias” / “El la espera”, “Ella
escucha [...] Siente” / “El la manda traer [...] Ensaya” (157). Entonces, mas alld de desplegar
el “contenido” del agén, Seligson es habil en utilizar de modo constrefiido el lenguaje, con
ese vaivén entre ella / €, para lograr el efecto de simultaneidad de acciones en un mismo
parrafo, aun cuando lo remata con la postura ideoldgica invariable de los personajes, en
cuanto al hipotexto de Sofocles se refiere.

Aunque los personajes de Seligson toman el mismo partido que identificamos en la
Antigona sofoclea, su actitud difiere de lo que cominmente se esperaria en este tipo de
contienda, en el que podriamos anticipar alguna forma de subordinacion o una reaccion
confrontativa que incluyera gestos como levantar la barbilla de forma retadora o sostener la

mirada del otro. Cuestion que, por ejemplo, Cocteau sefiala en su version del mito con una

188



acotacion: “(Antigona y Creonte se hablan de muy cerca, sus frentes se tocan)” (1952: 34).
Al contrario, en la adaptacion mexicana ellos eluden cualquier contacto visual entre si.

Por la razon anterior, no coincido con la interpretacion de Cazares, quien afirma que
los personajes de Seligson dialogan a través de las miradas, lo cual le permite designarlos
como “amantes-enemigos” y, asi, justificar el sesgo erdtico del relato (2017: 53). A pesar de
que mas adelante reconoce que “sus miradas se encuentran, intensas, sorprendidas” (Seligson
2017: 158), esto ocurre hasta que la sentencia de muerte se anuncia frente a todo el pueblo;
aspecto que marca otra diferencia con el hipotexto clasico, donde eso sucede de forma
privada. Hay que matizar que el erotismo subyacente es unidireccional (de Creonte hacia
Antigona); el texto seligsoniano no da indicios de que el deseo del rey sea correspondido por
la joven, pues sus esfuerzos han sido encaminados para cultivar el odio.

Sospecho que Seligson bien pudo haber retomado este motivo de la version de Jean
Racine, La Tebaida o los hermanos enemigos (1664), inica adaptacion del mito que conozco
en la que también se representa a un Creonte enamorado. El autor francés del siglo xviI
escribe su obra sobre el modelo de Las Fenicias de Euripides,?® por lo que ésta comienza
con el conflicto entre Polinices y Eteocles, pero omite cualquier alusion al edicto. En ella,
Creonte ambiciona el trono y desea desposar a Antigona, sin importarle que Hemoén muera
también en medio de la disputa: “al privarme de un hijo, el cielo me arrebata un rival” (Racine
1982: 225). Asi se expresa ante Atalo, su confidente, cuando cree que todo ha salido de
acuerdo con sus planes:

Si, si, querido Atalo: no hay suerte que iguale a mi felicidad, y vas a ver en mi, en
este afortunado dia, al ambicioso en el trono y al amante coronado. Al cielo pedi la

226 Racine apunta en el prefacio de su tragedia: “A grandes rasgos elaboré mi plan sobre Las Fenicias de
Euripides [...] El desenlace de mi obra tal vez sea demasiado sangriento, pues apenas aparecen personajes que
no mueran al final” (1982: 171). Cabe mencionar que este texto dramatico fue el primero que escribié Racine.
Su obra fue representada por la compaiiia de Moliére el 20 de junio de 1664, en el Théatre du Palais-Royal.

189



princesa el trono: me otorga el cetro y me concede a Antigona. Para coronar mi cabeza

y mi pasion, pone hoy a mi disposicion odio y amor; enciende para mi dos pasiones

contrarias; enternece a la hermana [Antigona], dulcifica a los hermanos [Eteocles y

Polinices]; agria su colera, doblega su vigor, y al mismo tiempo me abre su trono y

su corazon (224).

La cita anterior es un ejemplo de como Creonte esta cegado por el poder y el deseo.
Revela su arrogancia, pues, en la escena anterior, Antigona habia rechazado su propuesta
para reinar juntos:

Antigona: jAh!, Creonte, vos reinais, y el trono os consuela con creces de Hemon.

Pero dejadme, por favor, un poco de soledad, y no forcéis mas mi triste inquietud.
De otro modo os transmitiria mi pesadumbre: en otra parte encontraréis mas dulces
entrevistas. El trono os espera, el pueblo os reclama. Degustad todo el placer de
una nueva grandeza. Adids. Ambos, juntos, nos estorbamos. Yo quiero llorar,
Creonte, y vos queréis reinar.

Creonte (deteniendo a Antigona): jAh! Sefiora, reinad y elevaos al trono: ese alto
rango solo pertenece a la ilustre Antigona.

[...]
Antigona: Hasta de la mano de los dioses la rechazaria, jy os atrevéis, Creonte, a
ofrecerme la diadema! (223)

Creonte cree que conquistara el corazoén de Antigona, sin embargo, la muchacha se
suicida. Tras el conocimiento de esta noticia, ¢l también decide acabar con su propia vida,
porque no soporta que ella huya de su “amante odioso” (226). Su altaneria llega al extremo:
estd convencido de que podrd abrumar a la joven en los infiernos, donde “Eternamente
podréis ver el objeto de vuestro odio y mis suspiros siempre os repetirdn mi pena para
enterneceros o para atormentaros, y no podréis volver a morir para evitarme” (226).
Efectivamente, la adaptacion del mito de Racine toma un camino diferente. Aun asi, la de
Seligson coincide con el amor no correspondido de Credn y la transformacion de éste en el
sujeto de odio para Antigona.

Ahora bien, los atributos para describir la actitud de Creén utilizados por Seligson
sugieren el deseo reprimido del personaje o una fascinacidon en conflicto con sus deberes

como gobernante. De hecho, en el tercer parrafo se nos muestra a un rey débil que necesita

190



inventarse un reino porque se siente inseguro de su autoridad: “También ¢l inventa. Inventa
un reino que no le pertenece, querellas ajenas y leyes que absorben el vigor de un cuerpo”
(Seligson 2017: 157). Al igual que Antigona, Credn también inventa. Vimos que el uso del
verbo en relacion con la joven era ambiguo y, en cierta forma, permitia cuestionar su actitud
caritativa ante los que sufren, cuando ella inventa “el rostro de la vida” y “su misericordia”.
En este caso, la repeticion doble vinculada con el personaje masculino sefiala la ficcion que
éste debe crearse, para convencerse del ejercicio del poder sobre su nuevo reino, el cual
obtuvo porque era el ultimo varén disponible en la linea sanguinea para heredarlo. Creén se
siente menos que Edipo, “a la vera siempre del gran cufiado y su inigualable destino” (157),
porque a diferencia de €I, consigui6 el trono sin mérito alguno. Por lo tanto, se ve obligado a
inventar leyes para consolidar y justificar su mandato.?’

Con respecto al punto anterior, es innegable la influencia de la Antigona de Anouilh
para la configuracion de Creon. El personaje de El Prélogo lo introduce como un hombre “de
pelo blanco [...] tiene arrugas, esta cansado” (1983: 70). Desde el inicio, enumera algunas
de las caracteristicas fisicas del personaje, quien en lugar de “inventar”, “Juega el dificil
juego de gobernar a los hombres” (70). El verbo jugar mantiene cierta aproximacion
semantica con aquel empleado por Seligson; ambos pueden connotar distintos sentidos:
creacion, simulacion o falsedad. Tanto el Credn de Seligson como el de Anouilh sufren de
un problema existencial similar, provocado por el hecho de no saber muy bien como gobernar

un reino que no les pertenece en primera instancia. Segin esta otra adaptacion francesa,

227 Este elemento se encuentra latente en la Antigona de Sofocles, tal como explica Luis Gil en su

introduccion a la tragedia: “Débil en el fondo, como indican su radical cambio de actitud y sus temores,
desacostumbrado al ejercicio del poder, pretende con ejemplar y maquiavélico rigor dar ejemplo de energia en
los comienzos de su mandato para asegurarse la obediencia temerosa de sus subditos. Amparandose en la
potestad de su cargo, aspira a revestirse de una autoridad [...] que en realidad no tiene” (2011: 19). Quizas
Seligson percibi6 dicho aspecto para potenciarlo en su relato.

191



Credn no so6lo se siente fatigado por sus obligaciones como lider, sino porque ya no realiza
ninguna de las actividades placenteras que acostumbraba antes de subir al trono:
Antes, en tiempos de Edipo, cuando s6lo era el primer personaje de la corte, gustaba
de la musica, de las bellas encuadernaciones, de los prolongados vagabundeos por las
tiendas de los pequefios anticuarios de Tebas. Pero Edipo y su hijo han muerto. Creén
dejo sus libros, sus objetos, se arremangd y ocupd su puesto.

A veces, por la noche, esta fatigado y se pregunta si no sera inutil gobernar a los
hombres. Si no sera un oficio sordido que ha dejarse a otros mas apaticos... (70).

La noche se revela como el escenario propicio para que tanto el Creén de Anouilh
como el de Seligson reflexionen de manera introspectiva sobre su funciéon como gobernantes.
En ambos textos, sus pensamientos y dilemas internos son transmitidos a través de
intermediarios: El Prélogo en la obra de Anouilh y el narrador en el relato de Seligson. Esta
estrategia genera un efecto de distanciamiento que incita la reflexion sobre la identidad
personal y los conflictos existenciales.

En el caso de Anouilh, observamos a un Creo6n inicialmente apasionado por las artes
y los objetos antiguos, un lector que tuvo que abandonar su ‘“ocio” para asumir
responsabilidades del gobierno. A medida que avanza la trama, emerge un rey mas
pragmatico, racional y menos tirdnico que en las versiones clasicas del mito. Es notable la
autoconciencia con la que se identifica a si mismo, refiriendo que le “ha tocado el papel
malo” y a Antigona “el bueno” (94) —esta declaracion es autorreferencial porque no hay que
olvidar que estamos frente a un texto dramatico—. Mientras tanto, Seligson también integra
un elemento metaficcional en su narracion, cuando presenta el anhelo de Credn de escribir
su propia historia: “Hoy querria escribir un capitulo en la historia que mas tarde cantasen los
poetas” (2017: 157). Esta ultima frase, impregnada de ironia, resalta la incapacidad del
personaje para escindirse del legado de Edipo: “Todo en su vida habia llegado tarde y por

accidente, sin grandeza alguna, sin designio propio” (157). Como resultado, la autora priva

192



al personaje de cualquier majestuosidad, al no ser verdaderamente libre en términos

cioranescos. Me refiero a la concepcion de Seligson sobre lo que implica forjar la historia,

tal como lo expresa en el prologo de Contra la Historia (1976), de Cioran:*?®
el hombre contemporaneo, cuyo apetito de Poder sobrepasa apenas su capacidad de
tedio, incapaz, pues, de disolverse en el absoluto, o en la Nada [...], se entrega sin
ambages a la dislocacion y a la anarquia [...] Hacer la Historia le da la sensacion de
libertad, y como “no se pide libertad, sino apariencia de libertad... ;qué diferencia
hay entre ser y creerse libre?” Fabricantes de catastrofes, aquellos que pretendieron
haber cambiado el curso de los acontecimientos —redentores, reformadores,

tiranos—, y los que en nuestros dias creen atn que es posible maniobrar los sucesos
(Seligson 2005a: 347).

Desde esta perspectiva, es posible vincular las adaptaciones de Anouilh y Seligson
con el pensamiento pesimista de Cioran, porque una de sus inquietudes filosoficas era lo
absurdo de la existencia humana, asi como la busqueda de significado en un mundo
indiferente. Al hablar sobre el ejercicio del poder absoluto, el autor de origen rumano indica
también con ironia que éste “no es cosa facil: s6lo se distinguen los farsantes o los asesinos
de gran talla. No hay nada mas admirable humanamente y mas lamentable histéricamente
que un tirano desmoralizado por sus escripulos” (Cioran 1973: 4). Mientras que el Cre6n de
Anouilh intenta salvar a su sobrina —aunque ello implique embustes politicos y la condicion

de que ella guarde silencio—,**

el de Seligson se ve afectado por emociones ambiguas y
cambiantes que desestabilizan su autoridad: le “faltan un sentido y una fe que no tiene ni

nunca ha tenido” (2017: 157). En estas versiones modernas del mito, el personaje masculino

228 Seligson publico originalmente este texto como “Prélogo”, en la serie “Los Heterodoxos™ de Sergio Pitol
(Tusquets, 1976: 7-22), y lo fechd en octubre de 1975, en Paris. Posteriormente, lo titul6 “Del inconveniente de
haber nacido y otras herejias” y lo incluyd en la recopilacion de ensayos que escribio sobre el filosofo, Apuntes
sobre E. M. Cioran (2003: 33-48). Cito la version bajo el nombre de “Cioran: del inconveniente de haber nacido
y otras herejias”, en 4 campo traviesa (2005a: 344-352).

229 Creén le da las siguientes instrucciones a Antigona, intentando ocultar su trasgresioén: “Entonces,
escucha: vas a volver a tu casa, dirds que estas enferma, que no saliste desde ayer. Tu nodriza dira lo mismo.
Yo haré desaparecer a esos tres hombres” (Anouilh 1983: 90). Este plan no se concreta porque su sobrina insiste
en que ira a enterrar nuevamente a su hermano.

193



vacila en sus decisiones, lucha entre su deber y la biisqueda de un propoésito, en un reino
cadtico y desprovisto de sentido.

El agdén implicito en el relato de Seligson sugiere un tono mas existencial. En otras
palabras, no hay ninguna imposicion de valor (familiar o legal) ni tampoco ningtin vencedor.
Tanto Antigona como Credn quedan “despojados e indefensos” y se sienten “exhaustos y
vacios”, ante la multitud que ha presenciado su conflicto, enardecida por “tan larga epidemia
y tan inatil guerra” (158). Por un instante, pierden aquello que los motivaba: “;Dénde
quedaba el impulso que la hacia vibrar a ella en el odio y a ¢l en el deseo?” (158). Cada uno
habia creado en su mente una imagen del otro que, al confrontarse, no coincide con sus
expectativas, pues cobran conciencia de que “Nada tenia que ver esa realidad con la que
inventaran” (158). Notese el cambio del verbo inventar —en esta sexta aparicion— al modo
subjuntivo y a la tercera persona del plural. Con ello Seligson quiebra de forma efimera la
dialéctica (ella / él), deja de existir una oposicion entre los personajes principales, para dejar
lugar a la convergencia de emociones que otros les provocan. Frente a Hemon, quien clama
por la vida de su prometida, “ambos se avergiienzan”; y al escuchar las desgracias que augura
Tiresias, los dos quedan “insensibles” (158).23°

A pesar de la desilusion y el vacio que experimentan tras su enfrentamiento, tanto
Antigona como Creodn sienten la imperiosa necesidad de “rescatar su pasion” (158). Es
crucial entender este ultimo término en su sentido etimolégico (mdBog): “emocion,
sentimiento, conmocion, sufrimiento” (Lopez Fonseca 2015: 1), y no como “pasion

amorosa”. Asi, es posible interpretar que Credn intenta recuperar su deseo; Antigona, su odio.

230 Los indicios del texto sefialan que Antigona escucha los didlogos que Creén mantiene con su hijo y con
el adivino. Al igual que el agén tratado en este apartado, las discusiones se sugieren y no se desarrollan. Vale
la pena mencionar que, en la tragedia de Sofocles, la joven tebana no esta presente cuando Hemon y Tiresias
aparecen en escena.

194



Por ello, el narrador retoma y refuerza la dialéctica al detallar que “Ni Antigona puede aceptar
ser perdonada sin traicionarse, ni Creon puede permitir que el testimonio de su ser inane
quede vivo” (Seligson 2017: 158). De esta manera, Seligson conserva la hybris cléasica, pues
ambos personajes replican la posicion ideoldgica presente en la tragedia de Séfocles, aunque
primero sufren una vacilacion existencial.

En consecuencia, resulta notable la penultima aparicion de inventar como una
construccion perifrastica, en la que se sefiala una accidén en proceso: “Es preciso seguir
inventando” (158). Antigona y Credn necesitan reafirmar las respectivas narrativas que han
tejido, por mas contradictorio que parezca, para no desviarse de sus decisiones tomadas y dar
significado a sus acciones y emociones, ya que “el encuentro, en vez de saciarlos, los ha
desecado” (158). Seligson revela la faceta mas vulnerable de estos personajes, quienes estan

en constante busqueda de sentido.
4.3.4 EL CAMINO HACIA LA CUEVA Y EL SUICIDIO DE ANTIGONA

En los dos ultimos parrafos del relato de Seligson, Antigona se sumerge en una profunda
introspeccion sobre su identidad y su pasado, antes de enfrentar su muerte. La voz narrativa
se centra exclusivamente en la perspectiva de la joven: primero, nos cuenta su trayecto hacia
el lugar donde sera sepultada viva, al mismo tiempo que alude a momentos de su infancia y
del exilio con Edipo; luego, su inevitable suicidio al interior de la caverna. Es en este
desenlace donde encontré relaciones intertextuales directas con las tragedias de Sofocles, a
través de la insercion de citas provenientes de Antigona, Edipo rey 'y Edipo en Colono, de la
edicién preparada por Angel Maria Garibay, Las siete tragedias.

Para puntualizar el trayecto de la protagonista, Seligson escribe: “Camino a la

caverna en la roca que ha de servirle de sepultura y talamo, Antigona repara en una sensacion

195



que va llenandole el alma y sometiéndole el pensamiento” (2017: 158).%*! Es notable c6mo
la caverna adquiere connotaciones de defuncion y uniéon matrimonial. Cézares sostiene que
los términos empleados por Seligson aumentan la tension entre la muerte y el erotismo, pues
argumenta que Antigona percibe en Credn tanto a un adversario como a un amante, a pesar
de ser consciente de su destino fatal al desafiarlo (2017: 52-53). Comenté en el subapartado
anterior por qué discrepo de esa interpretacion. Aunque el vinculo entre tdnatos y eros esta
latente, no refiere necesariamente a la relacion entre el rey y su sobrina. Al contrario, Seligson
recupera el lamento clasico de Antigona sobre la imposibilidad de convertirse en esposa y
madre porque se encamina hacia su muerte, pero lo subvierte cuando no se enfoca en destacar
esas funciones tradicionales de la mujer. Volvamos a la Antigona de Sofocles para
comprender lo anterior.

Cuando Antigona es conducida por los guardias, se aflige del siguiente modo: “;Una
tumba! jUn tdalamo! {Una honda caverna en la roca! jEsa va a ser mi mansion para
siempre...[!]” (Sofocles 2021: 269).2%? Seligson, al emplear la cita directa “caverna en la
roca”,>>® especifica el lugar exacto que servird como ultima morada de la condenada y le
atribuye la misma funcion, simbodlica y literal, mediante el uso de un sustantivo idéntico
(talamo) y un sinénimo del otro vocablo (sepultura). En otras palabras, utiliza elementos
equivalentes a los de Sofocles, para configurar el espacio de su narracion y fundamentarlo en

el espacio mitico.

2L A partir de este momento, todos los énfasis marcados en las citas del relato de Seligson o de las tragedias

de Sofocles son propios.

232 También encontré términos semejantes en la version de Anouilh. Cuando Antigona se entera de que van
a tapiarla en un pozo, exclama: “jOh, tumba! jOh, lecho nupcial! jOh, morada subterranea!... (Parece pequeiiita
en medio de la gran habitacion desnuda. Se diria que tiene un poco de frio. Se rodea con sus brazos. Murmura.)
Completamente sola...” (1983: 108).

233 La cita textual es alin mas explicita en la version encontrada en Fem: “Y entonces, camino a la honda
caverna en la roca que habra de servirle de sepultura y tailamo” (1979a: 23). Aqui Seligson conservo el adjetivo,
pero lo omitid a partir de Indicios... (1988).

196



Ahora bien, antes de pronunciar las exclamaciones citadas, So6focles desarrolla un
kommés (koupoC) o lamentacion lirica que la protagonista intercambia con el coro.?** Durante
ese canto, la joven entrelaza “imagenes de muerte e imagenes nupciales” (Lida 1994: 74),
como lo ilustra este fragmento:

Vedme, joh ciudadanos de la tierra patrial, recorrer el postrer camino y dirigir la

ultima mirada a la claridad del sol. Nunca habra otra vez. Pues Hades, el que a todos

acoge, me lleva viva a la orilla del Aqueronte sin participar del himeneo y sin que

ningin himno me haya sido cantado delante de la cdmara nupcial, sino que con
Aqueronte celebraré mis nupcias (So6focles 1992: 279-280).

Al no arrepentirse por haber transgredido la ley y al ser sentenciada, Antigona sabe
que ya no podra consumar su matrimonio con Hemon. Lida explica que el pasaje anterior es
significativo porque la muchacha tiene “un momento de debilidad o de normalidad, que
subraya el precio de su lucha y su sacrificio” (1944: 75), lo cual potencia su figura como
heroina tragica. Entonces, Sofocles acenttia el caracter virginal de la joven cuyo compromiso
ahora es enfrentar su muerte y, en consecuencia, proyecta unas “bodas funebres”. Dicha
cuestion se cumple de forma simbodlica, cuando Hemon muere abrazado del cadaver de su
prometida, episodio que Seligson elimina y sustituye con el abrazo de la madre, como
veremos mas adelante.

Asi como la Antigona clasica deplora que ya nunca vera mas el sol, la de Seligson
siente perdido “algo que le habla desde el reflejo del atardecer” (2017: 158). Aqui se enfatiza
la carencia de algo indefinido y simbolicamente representado con el ocaso de la luz.2* Sin
embargo, la joven nunca afiora sus fallidos esponsales, incluso cuando desde el inicio del

relato la habiamos observado como una “novia obsesionada” —impulsada por su odio hacia

234 A grandes rasgos, el kommos es la “lamentacion lirica alternada entre coro y actores” (Fuentes Gonzélez
2007: 45). Proviene del término “komtecBou [que significa] «golpearse (el pecho en sefial de dolor)»” (45).
Este tipo de interaccion entre el coro y Antigona abarca los vv. 806-882.

235 Mencioné que la busqueda de lo que se ha perdido era uno de los temas que a Cioran le interesaba, por
lo que en este transito hacia la caverna puede observarse la influencia de su pensamiento existencial.

197



Credn— y vestida de blanco. De modo paralelo, esta imagen se complementa hacia el final
con una descripcion que resalta su sensualidad:
el célido soplo [...] le barre los cabellos del rostro y acaricia sus manos atadas, sus
senos desnudos bajo la tinica blanca, su vientre vacio ahora de rencores y subitamente

hambriento de vida. Algo se le desborda en oleadas de calor por el cuerpo, menudo
cuerpo de adolescente que no terminé de florecer (Seligson 2017: 158).

Noétese el uso de recursos retdricos, como aliteraciones (calido, cabellos, acaricia,
calor; senos, se, adolescente, florecer) y anéforas (sus; cuerpo), que, en conjunto, crean una
imagen poética impactante de la muchacha caminando, acompanada de una cadencia
particular. Si bien Seligson retoma la condicion virginal de Antigona, la subvierte porque la
mencion del tdlamo no se relaciona con Hemodn, quien desempefa un papel incidental en el
relato, ni mucho menos con Creén. Sirve para perpetuar la imagen de Antigona como una
novia que enfrenta su muerte —al igual que la del hipotexto sofocleo—, pero que de forma
paraddjica no asume esa funcion tradicional durante el desarrollo de la trama.

Ademas, a la cita de Sofocles elegida por la autora mexicana le sigue una serie de
sentencias con respecto a la familia. Antigona “vuelve a sostenerse en la memoria de su
hazafia, pero no aspera, combativa, como al principio, sino suavizando su heroicidad con la
mencion de los cuidados supremos que ella y no otra tribut6 a los suyos” (Lida 1944: 78). El
ambito familiar y los deberes para con ella trascienden mas alld de la muerte, pues la caverna
se convierte en el lugar de encuentro con sus seres queridos. Dice Antigona:

al irme, alimento grandes esperanzas de llegar querida para mi padre y querida

también para ti, madre, y para ti, hermano, porque, cuando vosotros estabais muertos,

yo con mis manos os lavé y os dispuse todo y os ofreci las libaciones sobre la tumba.

Y ahora, Polinices, por ocultar tu cuerpo, consigo semejante trato. Pero yo te honré
debidamente en opinidn de los sensatos (Sofocles 1992: 282).

Mas adelante, refuerza su soledad y nostalgia provocados por el impedimento de

casarse y disfrutar de una vida sexual con un marido, de engendrar hijos y participar en su

198



cuidado: “Y ahora me lleva [Creonte], tras cogerme en sus manos, sin lecho nupcial, sin canto
de bodas, sin haber tomado parte en el matrimonio ni en la crianza de hijos, sino que, de este
modo, abandonada por los amigos, infeliz, me dirijo viva hacia el sepulcro de los muertos”
(283). Este lamento se basa en aquello que pudo haber sido, pero que nunca se concretizara;
es decir, se configura a partir de la afioranza de un futuro trunco. En cambio, la Antigona
seligsoniana no aspira a tener descendencia: la mencion del “vientre vacio” y “hambriento
de vida” refleja la duda sobre su odio y rencor, ya que inesperadamente anhela su propia
existencia, pero no la de los demas. Ella vuelca primero la mirada hacia su pasado con la
pregunta reiterativa: “;Y antes? ;Qué fue de su vida antes?” (Seligson 2017: 159); a la que
le sigue esta respuesta: “—«una vida vivida y deseada, sofiada y perdida»—" (159).2*¢ Por
consiguiente, se subraya el contraste entre las aspiraciones previas de Antigona y su actual
situacion, cuando rememora la vida cotidiana y placentera que tuvo durante su infancia.
Antes de que sus padres cayeran en desgracia, existio
Un tiempo que no la habia acercado a nada y si en cambio alejado de aquello que hoy
se le habria paso en las entrafias. Cuando vivid en palacio y la tristeza del padre atn
no se introducia en su carne, unico alimento de aquella larga errancia. Antigona fue
un canto de gozo, un jardin de pajaros y flores donde paseaba con la madre y con la
hermana tejiendo guirnaldas e imitando el vuelo de las mariposas. Un olor de
almizcle, un sabor a barro fresco, una textura almibarada (Seligson 2017: 159).
Este fragmento es emblematico, ya que “es un despertar de la conciencia”, [...] del

recuerdo de una infancia inocente en que la plenitud de la vida y la felicidad residian en las

cosas mas simples” (Marrufo 2014: 168). Cioran, por su parte, expresa que en esta etapa

236 El uso del entrecomillado quizas sugiere un pensamiento de Antigona, tal como vimos que funcionaba
en el capitulo anterior para el caso de Electra. De hecho, en la version de Fem se introduce una voz en primera
persona, junto con unos puntos suspensivos: “«Toda mi vida vivida y deseada, sonada y perdida...»” (Seligson
1979a: 23); mientras que la de Indicios... los quita y agrega por primera vez los guiones: “—«toda mi vida
vivida y deseada, sofiada y perdida»—" (Seligson 1988: 76). A partir de Toda la luz (2002), se sustituye el
articulo indefinido y el pronombre posesivo por el articulo indeterminado. Tal vez la modificacion responde a
una homologacion con el resto del texto, para que no resalte por unica ocasion la voz directa del personaje.

199



ocurren las revelaciones iniciales: “En esa tarde de mi infancia, senti que algo muy serio
acababa de suceder. Fue mi primer despertar, el primer indicio, el signo precursor de la
conciencia” (1995: 186). Sin embargo, también advierte de manera irénica sobre las
consecuencias de una infancia dichosa: “No a todo el mundo le es dado tener una infancia
desdichada. La mia fue mas que feliz. Fue coronada. No encuentro mejor adjetivo para
designar lo que tuvo de triunfal hasta en sus congojas. Eso tenia que pagarse, no podia
permanecer impune” (178). Seligson adapta esta vision cioranesca en su relato: la evocacion
de la feliz infancia de Antigona desentona con las oportunidades futuras que se le han
esfumado, como si su presente le exigiera saldar alguna deuda.

Efectivamente, “Antigona” se aproxima al hipotexto sofocleo cuando la voz narrativa
precisa coOmo ciertas voces “murmuran sobre su futuro, un porvenir que no habria de llegar
nunca, o, mejor dicho, que iba a verse invalidado con el arribo del adivino y de aquel lamento
materno, aterrado, cruel” (Seligson 2017: 159); pero en ninguna de las tragedias de Sofocles
se nos comunica como fue la infancia de Antigona. Por su parte, el relato de Seligson senala
coémo el crecimiento natural de la joven fue interrumpido y transformado debido a la tragica
historia de Edipo y Yocasta, con lo que nos brinda una nueva vision del mito tebano.

De hecho, el pasaje sobre la infancia de “Antigona” puede relacionarse con el
cuestionamiento existencial que la autora conservé hasta el final de su vida, con respecto a
esta etapa. En su narracion autobiografica, Todo aqui es polvo, Seligson se pregunta de modo
similar lo siguiente:

(Por qué entonces se vuelve tan feroz el hambre de recobrar la infancia, el tiempo

proustianamente perdido como si soOlo entonces hubiésemos estado realmente

seguros, protegidos, abastecidos de amor, de abrigo, cuando que todo de hecho se
quedo irrealizado, en «veremos» los suefios, en vaguedades la espera de no-se-sabia-

qué, en promesa la promisoria plenitud futura, latente la perspectiva de felicidad, de
desplegar a pleno pulmon las alas? (2010b: 72).

200



A pesar de que este texto es muy posterior a “Antigona”, observamos como Seligson
mantuvo la preocupacion vinculada con la pérdida de la inocencia. Los suefios futuros, la
ilusion de sentirse realizada, las expectativas y deseos que no se materializan como esperaba
—es evidente todavia aqui la influencia de Cioran, por mas que Seligson quiso distanciarse
de su pensamiento— dejan una sensacion de insatisfaccion e incertidumbre que comparte la
protagonista de su relato.

”237 ge observa también en la

Esa busqueda del “tiempo proustianamente perdido
exploracion profunda de la memoria y de la identidad que se tambalea a causa de la historia
familiar. Por esta razon, el siguiente recuerdo de Antigona deja a un lado el pasado alegre y
radiante, para mostrar las dificultades que tuvo en el exilio junto a Edipo: “Después, Antigona
solo recuerda su paso menudo arrastrdndose por multiples caminos, el pesado cuerpo del
padre contra sus infantiles espaldas y aquella voz cubriendo por entero el espacio con sus
autorrecriminaciones” (Seligson 2017: 159). Recordemos que, en Edipo en Colono, el

progenitor es consciente de que ha colocado una carga sobre su hija que no le corresponde,

pero ella la acepta por amor a él.*® En cambio, Seligson acentua el lastre que éste

237 Por supuesto, se trata de una alusion a En biisqueda del tiempo perdido de Marcel Proust. En “El espesor
de lo vivido (en el centenario del nacimiento de Marcel Proust)”, Seligson aprecia la obra del escritor francés
como una “manera de descubrir y de iluminar (éclaircir) la vida para convertirla en objeto estético, en «cosa
literaria». Una biisqueda, no del fluir sensible del tiempo, sino de su deslizarse inteligente: captar la duracion,
no la sucesion” (2005a: 17). Desde esta perspectiva, concluye que lo que hace la creacion literaria “es remover,
re-abrir, re-sucitar la llaga, el dolor de lo «perdido»” (18). Federico Campbell y Sergio Sarmiento encuestaron
a algunos escritores, tales como Juan José Arreola, Juan Garcia Ponce, Clément Merger y Alvaro Mutis, entre
otros, con motivo al centenario del nacimiento de Proust. Seligson contest6 con el texto referido, bajo el titulo
“VI. El espesor de lo vivido”, La Cultura en México, supl. de Siempre! (14 de julio de 1971): pp. X1I-XIII.

238 Asi describe Edipo la desdicha de Antigona, quien antepone sus propios intereses y necesidades para
cuidar a su padre en el exilio: “desde que dejo de necesitar el cuidado propio de la nifiez y fortalecié su cuerpo,
anda siempre errante, la infeliz, conmigo, sirviendo de guia a un anciano, vagando unas veces por el agreste
bosque sin alimento y descalza, y otras padeciendo bajo frecuentes lluvias o bajo los ardientes calores del sol,
jinfortunada! Piensa que son secundarias las ventajas de la estancia en casa si su padre tiene alimento” (So6focles
1992: 524).

201



representaba, lo que provoca el cansancio fisico y emocional de la joven, sefialado en ese
paso “menudo” que arrastra con dificultad y sin una direccion determinada.

Al recuerdo de la errancia en el exilio le siguen enunciados interrogativos que
contintan reflejando la profunda crisis existencial de Antigona: “;Qué era lo suyo? ;Dénde
quedaba entre tanto escombro?” (159). La protagonista reflexiona sobre su pasado, su lugar
en la historia familiar y cuestiona la pertinencia de su vida, pues parece que si ha sido una
inconveniencia el haber nacido, tal como habia anunciado el epigrafe del relato. Para dar
sentido a su existencia, la joven se aferr6 a “la fuerza del odio”, intentando reunir “como un
iman, esos fragmentos” (159). Al encontrarse con “la boca del abismo que aguarda para
llevarsela, polvo y nada” (159),%* el odio no es suficiente para materializar la venganza
planeada contra Creon. Esta exacerbacion ha eclipsado otros sentimientos y ha perturbado la
fiabilidad de sus recuerdos: “;y sus deseos? ;y su propia memoria? Tarde, demasiado tarde”
(159.) Entonces, se sugiere que tanto los deseos como la memoria eran aquel elemento
esencial, ese algo, que Antigona buscaba y que habia extraviado en el proceso, sin poder
definirlo: “Algo se desprende de su ser por detrds de todo lo que ha inventado” (158); por
cierto, esta es la ultima vez que aparece el verbo inventar dentro del relato.

Asimismo, el “demasiado tarde” bien podria ser una referencia al libro de Cioran,

Del inconveniente de haber nacido, cuyo penultimo aforismo expresa: “Nadie ha amado este

23 Sin que pueda comprobarse la influencia directa de Luis de Gongora, “polvo y nada” recuerda aquel
soneto —me refiero al que inicia con “Mientras por competir con tu cabello”— donde el poeta invita a gozar
de la belleza, la juventud y la vida, antes de que sea tarde y todo mude “en tierra, en humo, en polvo, en sombra,
en nada” (Gongora 2000: 27). Como es bien sabido, este verso fue retomado por Sor Juana Inés de la Cruz —
también en un soneto: “Este, que ves, engafio colorido”—, quien lo transformo en “es cadaver, es polvo, es
sombra, es nada” (2009: 388). Al respecto, agradezco los comentarios y la orientacion de Martha Lilia Tenorio.
Aunque Seligson no utiliza una enumeracion consecutiva similar, menciona los mismos sustantivos en
“Antigona”; por tanto, es posible realizar cierta asociacion semantica. Si Seligson leyo la obra de Francisco de
Quevedo, como evidencia el epigrafe de “Euridice vuelve” (2017: 277), no hay que dudar de su conocimiento
sobre la poesia de los Siglos de Oro.

202



mundo tanto como yo, y, no obstante, aunque me lo hubiesen ofrecido en una bandeja de
plata, de nifio incluso, hubiera exclamado: «Demasiado tarde, demasiado tarde»” (1995:
187. Enfasis personal). Desde esta probable relacion intertextual, la joven ya no puede hacer
nada al respecto para revertir su situacion: su vida, como la conocia, es irrecuperable.

La interpretacion derivada del vinculo con Cioran s6lo es una posibilidad. Es
importante destacar que la frase “demasiado tarde” también se encuentra en otras
adaptaciones del mito, lo que sugiere una intrincada y latente red intertextual. Por ejemplo,
en la Antigona de Cocteau, observamos a Creonte lamentandose sobre el cadaver de Hemon,
mientras que el Coro le increpa: “Demasiado tarde” (1952: 53); ademas, la obra dramatica
concluye cuando éste le reitera: “No nos atrevamos a injuriar a los dioses. jDemasiado tarde,
Creonte, demasiado tarde!” (55). En la version de Anouilh, cuando Ismena insiste en que
Antigona no vaya a enterrar el cuerpo del hermano, ella le contesta: “Es demasiado tarde.
Esta mafana, cuando me encontraste, venia de alli” (1983: 83).2* Con un sentido muy
distinto, de acuerdo con la traduccion de Angel Maria Garibay de Edipo en Colono, Polinices
se arrepiente de haber descuidado a su padre: “[j]Tarde lo he comprendido, tarde, malvado,
criminal he sido!” (Sofocles 2021: 233). Mientras que los casos mencionados destacan la
demora de otros personajes para actuar, lo distintivo en el relato de Seligson es el enfoque en
la situacion personal de Antigona: la confrontacidon consigo misma y la busqueda de su
mundo interior que reafirma su problematica existencial.

Esta tlltima cuestion se intensifica y culmina cuando se constata la inevitable fatalidad

de la historia de Antigona. Durante su trayecto, esta acompafnada por una muchedumbre que

240 Ademas, el parlamento se resignifica de manera irénica, si atendemos la acotaciéon que lo acompafia:
“Antigona (se levanta con una extraiia sonrisita en los labios; se dirige a la puerta y desde el umbral,
suavemente, dice)” (Anouilh 1983: 83).

203



“permanece en temeroso silencio a la espera de que un suceso inesperado ocurra, aun a
sabiendas de que no hay hombre alguno que escape a su destino cuando es un Dios quien le
persigue...” (Seligson 2017: 159). El gentio aguarda en silencio algiin cambio en la sentencia,
pero nadie se atreve a interceder en favor de la joven. Por un lado, su presencia quizés
simbolice la sociedad moderna, pues manifiesta la pasividad y resignacion ante las
injusticias, de acuerdo con lo que Seligson describe en su resefia sobre la Antigona de
Anouilh, citada al inicio de este capitulo; por el otro, la colectividad refleja la creencia en la
imposibilidad de escapar del destino.

Por supuesto, es una perspectiva alineada con las tragedias griegas. Lo interesante es
como Seligson la integra en su prosa, directamente heredada de Edipo en Colono. Al inicio
de esta obra, el coro de ancianos intenta expulsar de la ciudad al recién llegado Edipo, porque
lo reconoce y cree que podria traer consigo otros males. Entonces, Antigona debe interceder
para obtener su hospitalidad y piedad, por lo que les suplica:

Vuestras manos imitan hoy las manos de los dioses: en ellas nos ponemos. Dos

infelices somos; esta gracia pedimos, ;seremos repulsados?

iLo ruego por los seres mas amados: el hijo, la esposa, el tesoro, el dios!

Y mas: ya lo estéis viendo: no hay hombre alguno que escape a su destino cuando
es un dios quien lo persigue (Sofocles 2021: 2010. Enfasis personal).?*!

Seligson emplea la cita textual de la tragedia de Sofocles, pero realiza una inversion
significativa: transforma la enunciacion para que la frase sea adoptada por la muchedumbre,
en lugar de que Antigona sea quien la exprese. Ademas, cambia su funcidn: ya no forma parte

de una suplica durante el destierro, sino que la traslada a otro contexto: al exilio de la muerte.

241 La version de Fem transcribe entre comillas lo resaltado. A partir de Indicios... (1988), “dios” est4 con
mayusculas, y el pronombre “lo” se sustituye por “le”. Estas modificaciones responden a una correccion
editorial, pero es claro que la version original citaba al pie de la letra la traduccion de Angel Maria Garibay.

204



En contraste con las imagenes relativas al fuego que predominan en el relato, al final

“un vuelo de viento enfria la tarde” (Seligson 2017: 159), cambia la atmdsfera. Antigona se

adentra en la caverna y “ya no quiere ningln rescate: ;hacia qué podria abrirse ahora su

vida?” (159). A pesar de que podriamos detectar cierta resignacion para enfrentar su muerte,

¢ésta, deciamos, no es totalmente pasiva: la negacion es también una toma de postura que

alude a La tumba de Antigona, de Zambrano. En la obra de la escritora espanola, Creon deja

la puerta del sepulcro abierta, arrepentido de sus actos, para que la joven vuelva a la
superficie, al calor y a la luz del Sol:

Creon: No te obstines, Antigona. Quiza crees que ha pasado mucho tiempo. Pero no.

Mira, ;no lo ves? El Sol no se ha puesto todavia, estd ahi como ayer cuando bajaste.

Sélo te ha faltado el Sol un dia, sélo has dejado un dia de verlo. Un dia. Vamos

Antigona, arriba, arriba.
Antigona: No.

[...]
Creon: No te puedo entender. Pero 6yeme, por tltima vez te lo digo.
Antigona: No.

[...]

Creon: [...] Antigona, tienes tiempo aun, mira, mira el Sol: se est4 yendo.
Antigona: Ese Sol no es ya el mio. Siguele ti (Zambrano 1967: 77-79).

En ambas adaptaciones, Antigona elige no ser rescatada y prefiere descender,
internarse cada vez mas en la cueva. Sin embargo, mientras que la de Zambrano encuentra
otro tipo de luz,?** la de Seligson se sumerge en la penumbra. Aunque en la obra espafiola se
percibe “un claro acento de esperanza que explica por qué su Antigona no muere al final,
sino que elige el Amor” (Marrufo 2014: 174), en la mexicana estd despojada de esa

condicion: “Su capacidad entera de amor ha sido consumida” (Seligson 2017: 159). La

242 Y yo que me quedaré aqui como una ldmpara que se enciende en la oscuridad. Tendria que ir todavia
mas abajo y hundirme hasta el centro mismo de las tinieblas, que muchas han de ser, para encenderme dentro
de ellas. Pues que solo me fio de esa luz que se enciende dentro de lo mas oscuro y hace de ello un corazon [...]
Si; una luz sin ocaso en el centro de la eterna noche” (Zambrano 1967: 81).

205



exacerbacion del odio tiene terribles consecuencias: el amor es anulado por completo, deja
de ser una posibilidad.

Si la Antigona de Seligson es incapaz de amar por si sola, parece que cualquier rastro
de esperanza no tiene lugar. Por eso necesita de otro que pueda devolverle un atisbo de esa
capacidad. De aqui que el desenlace del relato sea tan significativo, pues Antigona se
encuentra con “la unica que puede reintegrarla al aliento anterior a todos los alientos” (159):
su madre, quien es descrita “con rostro de sombras y su morral de semillas sin germinar”
(159). Este caso es inaudito, ya que Yocasta remite a Perséfone, esposa de Hades.>** Segtin
Seligson, Perséfone “ha tomado semilla de la granada” y representa “la diosa madre [que]
puede, en la iniciacién a sus misterios, decirme quién soy” (2011b: 20). Desde esta
perspectiva, Antigona puede reconocerse a si misma, gracias a la figura de su progenitora.

Para Seligson, descender implica una experiencia de aprendizaje. En “Dialogo con el
oficio de vivir” —donde reflexiona sobre la obra del escritor italiano Cesare Pavese—,
menciona que todo ser humano alguna vez debe viajar a los infiernos, para salir de ellos
transformado: “Mas del Hades-Mictlan lo importante no es bajar, sino volver, regresar
enriquecidos por la experiencia, emprefiados de ella como Perséfone de la semilla de granada,
emerger del horror sin perder el seso, trayendo en el ascenso la lucidez del descenso” (2005a:
106). En “Antigona” no apreciamos un ascenso semejante, ya que el relato se interrumpe en
el instante del abrazo con la madre. Incluso asi, sospecho que Seligson tuvo presente el
vinculo entre el mito de Antigona y el de Perséfone hecha por Zambrano en EI hombre y lo

divino:

243 Segiin Alfonso Reyes, Perséfone “retine en si los caracteres de una diosa de los muertos y una diosa de
la fertilidad” (1964: 417). En algunas versiones del mito, Perséfone es raptada por Hades y, tras consumir
semillas de granada en el inframundo, solo puede retornar al mundo de los vivos durante ciertos periodos; lo
anterior es la explicacion mitica del origen de las estaciones del afio.

206



Y asi Deméter, la Negra, cuando se enluta por su hija va mostrando la condicion
misma de la tierra, en si misma y en su relacion con el sol. Y la condicion misma de
la madre que so6lo en la oscuridad concibe el fruto que dard a la luz. Mientras
Perséfone, la muchacha que se inclina a cortar la flor, flor ella misma, sufre al ser
devorada por la tierra [...] Esa pasion de la hija virgen, que la tragedia nos ha dado
en la figura de Antigona sobre todas. Fue ella también enterrada viva, mas en una
tumba construida por los hombres en virtud de un histérico decreto; Antigona, hija
del Padre, de la estirpe [...] Mas Perséfone es hija de la Madre y, ellas dos, madre e
hija hermanadas como si fueran dos fases de un mismo astro, son las «Diosas de
Eleusis», las tnicas que alli reinan (Zambrano 1973: 359-360).

Entonces, en “Antigona” se restaura la relacion madre e hija, lo que otorga al relato
de Seligson un tono menos pesimista de lo que habia configurado. El encuentro con Yocasta
representa una reconciliacion para Antigona, permitiéndole liberarse del peso de Edipo, de
su compromiso con Hemon y su resentimiento hacia Credn.

Al igual que Marrufo, observo que la joven se sumerge en “la oscuridad para
experimentar una suerte de comunion con el origen de todo” (2014: 174). Es curioso que la
experiencia sobre el descenso sea asimilada posteriormente por Seligson en su libro
autobiografico, cuando se autodenomina como Perséfone y también como Antigona. Por un
lado, escribe: “yo, Perséfone, la amante de la profundidad, fui feliz consumida por la pasién
infantil de llegar a ser todo cuanto existia en la naturaleza y a mi alrededor, a empezar por el
olor a nata fresca” (2010b: 96); por el otro, afirma: “Yo soy como Antigona «de los que
plantean preguntas hasta el fin»,?** nombro sin atenuantes, y si de «interpretaciones» se trata
digo hoy que mi infancia tiene olor a nata fresca y a tardes de lluvia, de contar sus gotas tras

el vidrio de la ventana, y digo que la felicidad huele a mar” (76). Asi, el encuentro con la

244 Por cierto, esta frase es una cita textual proveniente de la version de Anouilh. Antigona declara: “Somos
de los que plantean las preguntas hasta el fin. Hasta que no quede ya en realidad viva una pequeiia posibilidad
de esperanza, hasta que no quede sin estrangular la mas pequefia posibilidad de esperanza. jSomos de los que
saltan encima, cuando la encuentran, a la esperanza, a vuestra querida esperanza, a vuestra sucia esperanza!”
(1983: 102-103. Enfasis personal).

207



madre implica reconectar con las experiencias sensoriales, con los recuerdos de la infancia y
la naturaleza circundante.

Ahora bien, el ultimo enunciado del relato es ambiguo. Se nos describe que “En el
fondo, suspendida y ondulando por el nudo que ella misma formo, pendiente del cuello, de
un lazo de fina urdimbre, esté el abrazo, el largo y tibio abrazo de la madre...” (2017: 159).
(El pronombre refiere a Yocasta o a Antigona? ;Quién esta “colgada”? La mayoria de las
versiones del mito coinciden en que ambos personajes femeninos se suicidan usando el
mismo método. Asi, percibo dos posibilidades interpretativas: Antigona descubre a su madre
muerta, quien la recibe con los brazos abiertos, o bien, el encuentro se produce hasta que la
protagonista se quita la vida.

Cualquiera que sea el caso, Seligson configura un desenlace abierto mediante el uso
intencionado de dos citas textuales de S6focles, provenientes de tragedias distintas y tomadas
de la traduccion de Angel Maria Garibay. Estas se fusionan en el enunciado antes citado. La
primera la encontramos en Edipo rey, cuando el siervo relata la muerte de Yocasta: “Alli
estaba la reina suspendida y ondulando en la cuerda atada por el nudo que ella misma formo.
jAhorcada, ahorcada por sus manos mismas[!]” (2021: 192). Seligson elige omitir “en la
cuerda atada”, pues prefiere la construccién que encontramos en la segunda cita, localizada
en Antigona. En ella, el mensajero le cuenta a Euridice, esposa de Creonte, como
descubrieron el caddver de Antigona: “Llegamos, miramos. Alli estaba pendiente del cuello,
de un lazo de fina urdimbre... pero él, estaba abrazado al cuerpo de ella, por la cintura, y
vociferaba sin freno contra los que le robaron a su novia por la muerte” (275). Es notable
coémo el abrazo es el tltimo gesto simbolico subvertido en el relato de Seligson, pues en lugar
de que represente al amor apasionado y trdgico de Hemon hacia su prometida, en la version

mexicana prevalece la ternura de la madre.

208



4.4 LA SUBVERSION DEL MITO DE ANTIGONA

Al analizar los mitemas y observar como éstos se transforman en “Antigona”, podemos
apreciar la singularidad de la adaptacion realizada por Seligson. En primer lugar, la autora
introduce elementos que alteran el contexto inicial del mito tebano, como la aparicion de la
peste, y crea imagenes relativas al fuego que tienen efecto en la caracterizacion de Antigona
y Creon. Es plausible que la ciudad incendiada funcione como una alegoria que representa el
desencanto del mundo y la miseria de la condicién humana, en linea con el pensamiento de
Cioran. Aunque al principio la protagonista muestra empatia y caridad hacia aquellas
personas que sufren, su actitud es un medio para gestar dentro de si el odio que finalmente la
impulsa a la accion.

Ademas, Seligson desafia convenciones, al reinterpretar elementos claves de la
historia de Antigona, como el entierro de Polinices que funciona como pretexto en su relato.
Mientras que el amor fraternal es el movil que trasciende en la mayoria de las versiones, tanto
antiguas como modernas del mito, en la mexicana este sentimiento es sustituido por el cultivo
del odio; lo que, a su vez desestabiliza la relacion paternal. A diferencia de Sofocles, quien
acentlia el caracter protector y caritativo de Antigona hacia Edipo, Seligson la configura
renegando de él. Si bien la protagonista cumple con sus obligaciones familiares (guiar y
cuidar al padre, enterrar al hermano) —como se aprecia en Edipo en Colono y Antigona—,
cobra conciencia sobre lo detestable que resulta mantenerse unida a esos lazos. Al aludir al
exilio, Seligson transforma el caracter filial distintivo de Antigona y desestabiliza su papel
como hija.

Tengo la impresion de que Seligson tal vez subvierte el mitema del entierro del

hermano, en mayor medida, cuando hace hincapié en la actitud retadora de Antigona, cuyo

209



gesto simbolicamente estd representado en ese pufio levantado y lleno de tierra, en lugar de
mostrarla acongojada o desesperada. El relato mexicano resalta porque omite cualquier grito
desgarrador de dolor por la muerte del hermano, y evita cualquier ridiculizacién de la figura
femenina, como la que encontramos en la de Anouilh, donde ella emplea una palita de juguete
y se le compara con un “bicho escarbando” (1983: 90). Entonces, parece que Seligson esta
mas interesada en reinterpretar la figura mitica en un sentido que se aleja de caricaturas o
estereotipos que podrian presentarla de manera trivial o vulnerable; mas bien, ofrece una
version que destaca su caracter desafiante y determinado frente a las adversidades.

Ahora bien, la disputa entre Antigona y Creon no sélo refleja un confrontamiento
ideologico en la version de Seligson. Si bien la autora mexicana presenta la misma tension
del hipotexto sofocleo, la resignifica. Al recuperar solo lo esencial, subvierte el mitema del
agon cuando el énfasis no recae en su contenido, sino en la configuracion del estado
emocional de los personajes, quienes alcanzan un climax donde reprimen sus verdaderos
sentimientos. En realidad, Seligson destaca su desencuentro.

Ademas, al no desarrollar el enfrentamiento verbal de manera explicita, nos desafia
para interpretar los vacios con nuestra propia comprension del mito. Su ausencia no
disminuye la intensidad del conflicto; de hecho, podemos considerarla como una tactica sutil
de gran fuerza expresiva. Mediante la insinuacion, se busca adaptar el mito tebano al género
narrativo y distanciarlo del dramadtico, al omitir deliberadamente cualquier rastro de
parlamento. Con ello no s6lo nos priva del dialogo entre los personajes, sino que tampoco lo
ofrece a través del discurso indirecto, aun cuando la disputa estd mediada por un narrador en
tercera persona. Ciertamente, evoca el agon de la obra clasica y al mismo tiempo exhorta al

lector a redescubrirlo o explorarlo.

210



Por ultimo, el camino de la protagonista hacia la caverna y su inevitable suicidio
enfatiza la incapacidad de amar de Antigona. Seligson seleccion6 de manera meticulosa citas
textuales de las obras de Séfocles que le proporcionan a su lenguaje otra materialidad, no
solo para evidenciar la conexion de su version de Antigona con la tradicion clésica, sino que
también para afadir capas adicionales de significado y hacer mas compleja su propia
narracion. Esto le permite establecer puentes entre la antigua tragedia y afianzar el caracter
mitico de su narrativa.

La idea clésica sobre el destino no es contradictoria con la sensacion pesimista de
Cioran, ni tampoco con lo que Seligson percibia como angustia, durante la década de los
setenta: “la angustia [que] surge de la imposibilidad de encontrarle un significado tltimo a la
existencia. Este sentimiento de sinsentido es el absurdo [...] que no surge tanto de la amenaza
inmediata de la muerte como del de la nada omnipresente” (Seligson 1973: 15). Asi,
demuestra la perdurabilidad y la relevancia de temas que ya habian sido tratados en las obras
de Sofocles y los revitaliza.

Con el registro de las relaciones transtextuales se puede constatar como Seligson
utiliza habilmente las referencias clasicas. Las citas textuales de las tragedias de So6focles son
sacadas de su contexto, al mismo tiempo que la autora teje alusiones con otras adaptaciones
del mito, en especial con las francesas. Esto confirma como “Antigona” mantiene una
densidad transtextual desde el principio, comenzando por el epigrafe, hasta el final del relato.
Seligson subvierte y actualiza el mito tebano, cuando su interpretaciéon es mas afin a la
atmosfera de desencanto social, de pérdida de significado e hipocresia que ella percibia en
aquellos afios: “detras del no de la Antigona actual esta también la aceptacion del sentido de
todas nuestras acciones, de la falta de significado de un mundo donde no se hace lo que se

dice ni se dice lo que se piensa” (2008: 34). Este tono existencialista evoca el pensamiento

211



pesimista de Cioran. Sin embargo, a diferencia del rumano, hay posibilidad de esperanza.
Dicho énfasis se logra cuando Antigona se funde con Yocasta, en esa doble repeticion: “el
abrazo, el largo y tibio abrazo de la madre...” (159). Asi, Seligson desestabiliza el aspecto
tragico del mito cuando sugiere que su protagonista alcanza cierta liberacion y consuelo,
envuelta por la ternura y el carifio de la madre, aunque ello signifique “abrazar” su muerte.
Lo cierto es que la “Antigona” de Seligson se aparta de la tendencia que siguen otras
reescrituras latinoamericanas de la segunda mitad del siglo XX. Si bien su relato converge
con las reescrituras tanto mexicanas como de otras partes de Latinoamérica, en cuanto a que
Antigona rechaza cualquier acto de injusticia, la rebeldia de su protagonista es mas personal
(individual) que social (colectiva). En suma, se aleja de las versiones mencionadas porque
todas ellas coinciden en abogar por el amor, elemento destacado desde el hipotexto clésico
sofocleo. Frente a la célebre réplica de la joven tebana ante el tirano: “Mi persona no esta
hecha para compartir el odio, sino el amor” (Sofocles 1992: 268), Seligson invierte tal
predileccion y sistema de valores. Es decir, su Antigona exacerba el odio. Entonces, la
propuesta central de su version radica en distanciarse de algunos elementos del modelo

arquetipico del mito.

212



5. LA FRAGMENTACION DE LA IDENTIDAD: IFIGENIA EN “VO0OZ SIN SOMBRA”

5.1 APROXIMACION AL MITO DE IFIGENIA EN LA LITERATURA HISPANICA DEL SIGLO XX Y

PRINCIPIOS DEL SIGLO XXI

Desde la antigiiedad cléasica hasta la literatura contemporanea, la figura mitologica de Ifigenia
ha sido emblematica en cuanto que representa el arquetipo femenino occidental del sacrificio

humano. Las profecias del adivino Calcante®*

anunciaban que la hija de Agamenén y
Clitemnestra —por tanto, hermana de Orestes y Electra— debia ser inmolada para que el
ejército aqueo pudiera avanzar hacia Troya, pues las naves griegas permanecian inmdviles
en las costas de Aulide.’*® Segtin explica Alfonso Reyes en Religion griega, este mito mezcla
costumbres rituales y supersticiones antiguas, porque la falta de un viento favorable para que
los barcos zarpasen aproxima el sacrificio de Ifigenia a uno de los “tantos conjuros de la
magia climdtica, a que Grecia dio cierto desvio, pues siempre fue reacia a la «profesion del
mago»” (1964: 65). De acuerdo con Diana de Paco Serrano, Ifigenia se distingue por
convertirse en un “ejemplo de victima social y, a su vez, [en] la razon del odio de una madre
engafiada y azotada por el dolor”; su sangre virginal es “vertida para la salvacion de la

comunidad”, pero también este motivo es el pretexto que utiliza Clitemnestra para asesinar a

su marido (2001: 285).

245 Calcante o Calcas, seglin las distintas versiones del mito. En “Voz sin sombra”, Seligson utiliza la primera
variacion del nombre.

246 El mitema de los barcos inmdviles y el de la inmolacion de la princesa fueron analizados en el tercer
capitulo (3.3.1), en relacion con el relato de “Electra”. Sin embargo, es importante recuperar algunos de estos
aspectos, ya que también son parte esencial de la historia de Ifigenia. Como veremos mas adelante, el hipotexto
central empleado por Seligson en “Voz sin sombra” es la segunda parte del mito, es decir, los hechos que
Euripides desarrolla en Ifigenia entre los tauros.

213



Como apunté en el tercer capitulo, Esquilo evoca dichos acontecimientos al inicio de
Agamendn, por medio del coro de ancianos.?*” No obstante, gracias a Euripides conocemos,
en mayor detalle, las desventuras de esta otra joven de origen noble. Carlos Garcia Gual
explica que Euripides renové el motivo mitico en Ifigenia en Aulide, al centrar la obra en la
“princesa sacrificada” que acepta su destino en favor de un bien comun, en lugar de enfocarse
en el dilema politico, ético y familiar del lider Atrida (2019: 79). La heroicidad de Ifigenia
se manifiesta en el cambio rotundo de su actitud, dentro de la version euripideana: de llegar
ilusionada con la falsa promesa de su matrimonio con Aquiles, pasa a suplicar por su vida
cuando se da cuenta de que su propio padre decide inmolarla y, en un contraste dréstico, al
final, voluntariamente elige la muerte (80-81). Cuando va a ser acuchillada, Artemisa la
sustituye por una cierva y la transporta hasta su sagrario en un pueblo barbaro.?*® Asi, en
Ifigenia entre los tauros, el mismo autor tragico desarrolla la estancia de Ifigenia como nueva
sacerdotisa de la diosa, a quien debia sacrificar todos los extranjeros que llegaran al reino de
Toante.** Aunque Euripides primero escribi6 el segundo texto referido (ca. 414-412 a.C.)y

el otro lo dejo inconcluso, > Esther Marquez sostiene que ambas obras representan dos partes

247 Cfr. las citas de Esquilo recuperadas en “3.3.1 Los barcos inméviles y el sacrificio de Ifigenia”, del tercer
capitulo.

248 La semejanza con el sacrificio de Isaac, de la tradicion biblica, ya ha sido sefialada por algunos
especialistas (Marquez 2022: 34-44; Sten 2003: 96-97). En palabras de Reyes, “Alla también la divinidad se
satisface con la obediencia de Abraham, y sustituye a su hijo por un cordero” (1964: 185).

249 También conocido como el rey Toas. Este es el nombre empleado por Angel Maria Garibay en su
traduccion de Ifigenia en Tauris, incluida en Las diecinueve tragedias de Euripides (Porraa, 1963). Asimismo,
Goethe y Alfonso Reyes lo utilizan en Ifigenia en Tauride e Ifigenia cruel, respectivamente. Dicho personaje
no es mencionado en “Voz sin sombra”.

250 En su “Introduccion” a Ifigenia en Aulide, Carlos Garcia y Luis Alberto de Cuenca sefialan la “posible
suposicion de que Euripides no hubiera concluido del todo la pieza”. La critica ha identificado que el final
podria haber sido afiadido posteriormente, aunque aiin no existe consenso sobre el verso exacto desde el cual el
texto seria apocrifo (1979: 255). Los estudiosos también mencionan que la primera puesta en escena ocurrio
después de la muerte de su autor (406 a. C.); su hijo, Euripides el Joven, fue quien estuvo a cargo de su
representacion (251).

214



o versiones del mito (2022: 29), pues en conjunto desarrollan la linea temporal completa del
argumento.

Ifigenia es el ultimo personaje femenino de la tradicion griega que Seligson reelabora
en su prosa breve, con la publicaciéon de “Voz sin sombra” en Cicatrices (2009).2! A
diferencia de los otros relatos estudiados en el presente trabajo, al principio fue concebido
como un mondlogo teatral, pensado para su representacion escénica.’>? Es necesario hacer
hincapié en la particularidad de la primera version, publicada en la Revista de la Universidad
de Meéxico (octubre de 2007), especialmente porque se ha afirmado que Seligson no
incursiono en el género dramatico.

En palabras de Geney Beltran, “Salvo la dramaturgia, Seligson tocd todas las orillas
y se adentr6 en todos los territorios de la expresion literaria —y aun diciendo esto tendriamos
que ir con tiento: varios textos de su narrativa han sido llevados a escena en su condicion de
mondlogos dramaticos” (2017a: 194). Beltran es prudente al sefialar lo anterior porque, a
pesar de que no conozco cudles obras refiere, puedo confirmar, al menos, una adaptacion

audiovisual y una representacion teatral basadas en el relato de “Euridice vuelve”.?** No

231 En la introduccion de la presente tesis expuse las razones para estudiar las figuras de Electra, Antigona
e Ifigenia. Es importante recordar que Seligson se inspiré en otros personajes miticos clasicos, tales como
Penélope, Ulises, Orfeo, Euridice y Tiresias, para crear varios de sus textos narrativos a lo largo de su
produccion literaria. La autora mexicana murid el 8 de febrero de 2010, por lo que “Voz sin sombra” es su
ultimo relato publicado con un motivo clasico.

252 Asi lo deja entrever la primera version rastreada en Esther Seligson, “Obra en un acto. Voz sin sombra”,
Revista de la Universidad de México (octubre de 2007): 9-12. No tengo constancia de que se representara en
vida de la autora. Sin embargo, Omar Roldén dirigié una puesta en escena, bajo el titulo de Ifigenia, en El Foro
de Tulancingo, Hidalgo, en 2022 (Manilla 2022: s. p.).

253 Una primera version se publicé en Esther Seligson, “Euridice vuelve”, Revista de la Universidad de
Meéxico (julio de 2005): 39-42; luego, el relato fue incluido en Toda la luz (2006): 325-330. La pieza audiovisual
Euridice vuelve se transmitio el 25 de octubre de 2021, durante el homenaje a Esther Seligson por sus 80 afios
de nacimiento, titulado “A ella que es ya luz, toda luz”, realizado digitalmente debido a la pandemia de COVID-
19. La direccion, produccion y adaptacion del texto estuvieron a cargo de Isabel Toledo (disponible en:
https://www.youtube.com/watch?v=e8JKDc3b53U). A su vez, Ricardo Rodriguez dirigié una puesta en escena
protagonizada por Elizabeth Pedroza, en el Foro de las Artes del Centro Nacional de las Artes. So6lo se llevaron
a cabo cuatro funciones entre el 9 y el 12 de noviembre de 2023. Segiin Angel Vargas, la actriz “explora la
transicion de la poesia de Esther Seligson al lenguaje escénico mediante la investigacion exhaustiva de la
verbalizacion y los recursos corporales” (2023: 4).

215



profundizo en dicho aspecto, pero ejemplos como éstos revelan un interés incipiente por parte
de los lectores actuales, quienes han identificado y querido resaltar la potencia teatral que
tiene la prosa de Seligson al adaptarla a espacios escénicos. Lo cierto es que la primera
version de “Voz sin sombra” es una excepcion entre los textos literarios escritos por la
autora.”>* Si bien ella realiz6 una meritoria contribucién al dmbito teatral —como puede
observarse en Para vivir el teatro, libro que retine gran parte de su columna de la revista
Proceso—, su participacion fue mas desde las trincheras de la critica y la docencia que de la
dramaturgia.

En los capitulos precedentes destaqué las resefas teatrales que Seligson escribi6 sobre
las puestas en escena de Electra, de Euripides, y Antigona, de Jean Anouilh. De esta manera,
vinculé algunas ideas contenidas en ellas con las respectivas versiones de esos mitos en la
prosa de la autora. Ademas de reforzar las relaciones transtextuales entre sus relatos y las
obras mencionadas, éstas dan cuenta de su pertenencia al horizonte lector de Seligson desde
la década de los setenta. Sin embargo, no ocurre lo mismo con la figura de Ifigenia.

Hasta el momento, no he encontrado ninguna critica teatral de Seligson cuyo tema
central sea alguna produccion escénica o adaptacion del mito de Ifigenia, ya sea clasica o
moderna. Si he demostrado coémo la escritora mexicana utiliza la traduccion de Angel Maria
Garibay de Las siete tragedias, de Sofocles, y como alude a piezas de Esquilo y Euripides,
en los dos relatos previamente analizados, es razonable suponer que, en tanto avida lectora
de tragedias griegas, también conociera Ifigenia en Aulide e Ifigenia entre los tauros. Lo

mismo conjeturo sobre las reelaboraciones de Jean Racine, Ifigenia (1674), y de Johann W.

254 En el siguiente apartado, profundizo acerca de esta primera version dramatica.

216



von Goethe, Ifigenia en Taurida (1779); es posible que las haya leido, aunque no he
localizado referencias directas de estos textos dramaticos en su obra ensayistica.?>
Ahora bien, debemos a Alfonso Reyes la introduccion y, tal vez, primera
reelaboracion del mito de Ifigenia en la literatura hispanica del siglo XX, con la publicacion
de Ifigenia cruel. Poema dramdtico, con un comentario en prosa (Madrid, 1924).2°¢ En
México, once afios antes de que la segunda edicion fuera publicada por la editorial La Cigarra
(1945) —en la que el autor anadio otro paratexto que antecede al poema dramatico, titulado
“Breve noticia”—, Celestino Gorostiza dirigié una representacion escénica de la obra en el
Teatro Hidalgo, como parte de la cuarta temporada organizada por el grupo de Teatro de
Orientacion (Schmidhuber 2014: s. p.).” Efectivamente, en la noticia que acompafia la
edicion de Constancia poética, Reyes da cuenta de este acontecimiento del siguiente modo:
El Teatro de Orientacion patrocinado por la Secretaria de Educacion Publica de
México, Departamento de Bellas Artes, llevo la obra a las tablas del Teatro Hidalgo,
los dias 29 y 30 de agosto y 1 y 2 de septiembre de 1934. Director: Celestino
Gorostiza; escendgrafo, Agustin Lazo. Reparto: Coro, Felipe del Hoyo y Ofelia
Arroyo; Ifigenia, Josefina Escobedo; Pastor, José Neri; Orestes, Carlos Lopez

Moctezuma; Pilades, Jorge Sanroman; Toas, Romén Solano; pastores, guardias
(1996b: 12-13).

255 Con respecto a Racine, es probable que Seligson leyera sus piezas teatrales durante la licenciatura, pues
no olvidemos que estudié Letras Francesas en la UNAM. En cuanto a Goethe, un par de epigrafes revelan como
se suma al grupo de autores de los que Seligson obtiene paratextos. Por ejemplo, para abrir la Gltima seccion de
A campo traviesa, titulada “Dislocaciones”, se incluye un fragmento en inglés del dialogo entre El Sefior y
Mefistofeles del “Prologo en el cielo” de Fausto (Seligson 2005a: 333). De modo semejante, uno de los
epigrafes iniciales de Todo aqui es polvo seala que éste pertenece a la misma obra alemana (2010b: 9); sin
embargo, en realidad proviene de Las penas del joven Werther. No sé si este error es autoral o editorial, pero
quizas Seligson lo hubiera corregido antes de la publicacion definitiva de su autobiografia.

256 Fue publicado por primera vez en la editorial Saturnino Calleja. Como Rogelio Arenas rescata, Alfonso
Reyes informo a José¢ Maria Chacon que habia concluido su Ifigenia, en una carta fechada el 1° de diciembre
de 1922: “Anoche, a las nueve, después de cuatro horas de trabajo continuo, acabé la obra. Ahora s6lo me falta
lo que Juan Ramon llama «depurarlax [...] Se llama Ifigenia cruel. Y es cruel hasta por el esfuerzo que me ha
costado” (cit. en Arenas 2004: 118). La fecha de 1923 que aparece en Constancia poética (Obras completas,
vol. 10) coincide con el testimonio de Reyes en Historia documental de mis libros, donde explica: “Escrito
entre agosto y septiembre de 1923, el poema parte de mis lecturas juveniles de los tragicos griegos” (1990: 330-
331).

257 La obra de Reyes se presentd junto con otras dos piezas dramdticas cortas, en un mismo programa: /En
qué piensas?, de Xavier Villaurrutia, y £l barco, de Carlos Diaz Dufoo (hijo) (Schmidhuber 2014: s. p.). Al
repertorio de la cuarta temporada (agosto-septiembre de 1934), habria que anadir 4 la sombra del mal de Henri-
René Lenormand, Liliom de Ferenc Molnar y Ser y no ser de Celestino Gorostiza (s. p.).

217



Hay que enfatizar que este hecho apenas es mencionado o pasa desapercibido
generalmente por los criticos.*® Si Ifigenia cruel es “un texto dramatico y a la vez poético”
(Rio 1997: 123), es notable “[the] marked absence of scholarly work on staging the play”
(Shaughnessy 2019: 1), en contraste con las investigaciones que tratan sus aspectos liricos,
historicos o autobiograficos. Como diria Seligson —retomando el concepto de Vicente
Lefiero—, al ser el espacio escénico “un festin efimero” (2005a: 193; 2008: 473), es
complicado imaginar como habria sido su representacion; “s6lo queda la conjetura del grato
sabor resefiado, cuando no las opiniones divididas™ (Caicedo 1988: 202). No obstante, esta
faceta teatral no tendria que obviarse tan facilmente, cuando, ademads, un segundo montaje
sucedi6 en Espafia, en 1958.2%° Reyes prosigue:

El Teatro de Ensayo Hispanoamericano de Madrid present6 la Ifigenia cruel el 12 de

abril de 1958 bajo la direccion de Aitor de Goiricelaya con el siguiente reparto:

Narrador, Ricardo R. Tundidor; Ifigenia, Carmina Santos; Pastor, Carlos J. Boldo;

Orestes, Carlos Ballesteros; Pilades, Simon Vélez; Toas, Antonio Gary; Coro, Africa

Martinez, Concepcion Alvarez-Mon, Paquita Fajardo, Delia Zamalloa, Carlos

Villafranca, Luis Gonzalez y Victor Ruiz Ortiz; Montaje musical, Marcelo Tobajas;

Peluqueria y maquillaje, Goyo; efectos luminotécnicos, José Manuel Gallardo. La
obra fue precedida por unas palabras de Jos¢ Maria Souvirén (1996b: 13).

Mientras que Reyes solo notifica una fecha, el periddico espaniol Informaciones
comunico el jueves 10 de abril de 1958 que se realizarian dos funciones: “el viernes y el
sdbado, a las siete de la tarde, en el salon de actos del Instituto de Cultura Hispéanica”

(Anonimo 1958a: 9). Asimismo, en Arriba existe una breve nota sobre la primera funcion,

258 Ademas de Guillermo Schmidhuber, otros estudiosos han recuperado los datos que proporciona Reyes
sobre las representaciones teatrales de Ifigenia cruel, ya sea de manera explicita o tangencial. Entre ellos se
encuentra James W. Robb (1966: 29; 1989: 834), Adolfo L. Caicedo (1988: 202), Domingo Adame (2004; 169),
Marcela del Rio (1997: 123; 2013: 114), Lorna Shaughnessy (2019: 22, n. 1) y Edith Hall (2013: 276, n. 5). En
particular, destaca el articulo de Shaughnessy, “Staging Alfonso Reyes’s Ifigenia cruel: the challenges of multi-
layered narrative, poetry and anti-theatricality”, por ser el unico, dentro de la bibliografia consultada, que
analiza el poema dramatico desde un enfoque teatral y performativo, pero a partir de la puesta en escena de la
Compaiiia Nacional de Teatro, dirigida por Juliana Faesler y Clarissa Malheiro en 2014.

2% Laura Monr6s Gaspar, en “«jNo quiero!» Staging Alfonso Reyes’s Ifigenia cruel in Francoist Spain
(1958)”, ofrece una perspectiva interesante y novedosa al reflexionar sobre los posibles sentidos de llevar esta
obra al escenario, en el marco de las actividades del Instituto de Cultura Hispanica durante la dictadura espafiola.

218



en la que se elogia al director: “La obra fue largamente aplaudida, recibiendo Aitor de
Goiricelaya numerosas felicitaciones por el acierto de su direccion” (Andénimo 1958b: 21).

Como puede observarse, dentro del reparto se incluye al personaje del Narrador, el
cual no figura en ninguna edicion de Ifigenia cruel. Gracias a las grabaciones sonoras
digitalizadas y conservadas en la Biblioteca Hispanica de la Agencia Espafiola de
Cooperacion Internacional para el Desarrollo (AECID), es posible escuchar al elenco
espafiol.?®’ Ricardo Tundidor tiene pocas intervenciones como Narrador, pues sélo verbaliza
algunas de las acotaciones escritas por Reyes; por ejemplo, las que estan al inicio del primer,
tercer y quinto “tiempos” del poema, de acuerdo con la categoria que brinda el escritor
mexicano en su “Breve noticia”. Es fascinante tener acceso a estos audios correspondientes
a la funcion del 12 de abril de 1958, para darnos cierta idea de como pudo haberse llevado a
cabo la dramatizacion y musicalizacion de Ifigenia cruel **!

Ademas de las escenificaciones de Ifigenia cruel mencionadas, Héctor Azar dirigio
dos: una en 1979 y otra como parte del homenaje nacional dedicado a Alfonso Reyes en
noviembre de 1981, en el Palacio de Bellas Artes (Caicedo 1988: 202; Robb 1989: 834).262
Sospecho que Seligson presencid alguna de ellas, pues este director fue el responsable de que
ella comenzara a dar clases sobre teatro. Asi lo testimonia en el “Epilogo” de Para vivir el

teatro:.

260 Se trata de dos cintas localizables bajo €l titulo /Evocacion de Alfonso Reyes]: 12-04-1958 / por José
Maria Souviron. Curiosamente, la “Cinta 1” no contiene las palabras preliminares de Souvirén. Disponibles en
https://bibliotecadigital.aecid.es/bibliodig/biblioteca_hispanica/es/consulta/registro.do?control=ES-
MAAEC20190017602.

261 Las cintas sonoras también atestiguan que de Goiricelaya utilizé alguna de las primeras ediciones de
Ifigenia cruel, pues su adaptacion no incorpora las variantes que Reyes integré desde Obra poética (FCE, 1952).
Lo mas logico es que el director hubiera empleado la espafiola de 1924, pero no hay modo de comprobarlo sin
una comparacion exhaustiva entre las distintas versiones; cuestion que rebasa los objetivos y limites de esta
investigacion.

262 Otro dato llamativo es que €l compositor Leandro Espinosa transformé [figenia cruel en una 6pera, en
1976 (Hall 2013: 276).

219



fue Héctor Azar quien el primero me invitd —a raiz de la traducciones y ensayos que
sobre el llamado teatro del absurdo publicaba yo en el suplemento cultural de El

Heraldo dirigido por Luis Spota— a dar un curso de verano sobre Teatro Clasico en
la Casa del Lago alla por 1965, y de ahi pa’lante... (2008: 472).

Tanto el poema dramético de Reyes como el relato de Seligson comparten el mismo
mito de la saga de Atreo. Son obras mexicanas cuya historia textual corrobora una
significativa ambivalencia entre géneros literarios. Por ello, es factible establecer puntos de
comparacion, observando semejanzas y diferencias entre ambas, incluso cuando Seligson
tampoco refiere directamente el texto de Reyes. Esto ultimo lo desarrollo en el apartado
dedicado al analisis de los mitemas de “Voz sin sombra”. Aunque Ifigenia cruel no es el
objeto principal de mi investigacion, conviene dejar constancia de sus primeras producciones
teatrales, ya que su rastreo demuestra que precedieron a cualquier escenificacion de este mito
clasico en nuestro pais, durante el siglo XX. En otras palabras, la historia de Ifigenia primero
se dio a conocer en el panorama literario mexicano gracias al poema dramatico de Reyes,
mas que a las tragedias de Euripides.

En México, la primera puesta en escena de la que tengo noticia de Ifigenia en Aulide,
de Euripides, data de 1977.2¢ Dirigida por José Solé a partir de una versién de Pablo de
Ballester, esta produccion se presentd en el Teatro de la Ciudad y alcanzd cien
representaciones.’** La obra fue bien recibida, aun cuando Malkah Rabell sefiala que, en ese

entonces, “Nuestro publico ni esta interesado, ni acostumbrado al repertorio clasico” (1977:

263 Segtin los datos recopilados en la “Nomina de los teatros capitalinos y de las obras o espectaculos en

ellos ofrecidos desde octubre de 1911 hasta el 30 de junio de 1961” —incluida en el quinto tomo de Reseria
histérica del teatro en México de Enrique de Olavarria y Ferrari—, no hay registro de Ifigenia en Aulide o
Ifigenia entre los tauros durante ese periodo. La primera tragedia de Euripides representada en nuestro pais
posiblemente fue Las troyanas, dirigida por Julio Bracho, llevada a cabo en ¢l Palacio de Bellas, en noviembre
de 1936 (1961: 3524). Salvador Novo dirigié Hipdlito en el mismo lugar, en julio de 1957 (3641). Por su parte,
Rosa Furman, llevo Alcestis al escenario del Teatro del Caballito con el Grupo de la Preparatoria nimero 4 del
Teatro Estudiantil, en diciembre de 1959 (3665).

264 Al afio siguiente, Laura Zapata, quien interpretd a Ifigenia, gand por “unanimidad de votos” el premio
de Revelacion femenina otorgado por la Asociacion Mexicana de criticos de Teatro (Rabell 1978: s. p.).

220



s. p.). Posteriormente, en 1988 Solé¢ mont6 la misma obra en el Instituto Cultural Helénico,
disefiando la escenografia, el vestuario y la musica (Redaccion 2008: 15). Por lo pronto, no
he detectado mas montajes o adaptaciones del mito de Ifigenia en nuestro pais durante el
siglo XX, tal vez porque predominé un mayor interés por otros personajes mitologicos, segiin
he podido averiguar con los casos de Electra y Antigona.

Lo anterior contrasta con la solida tradicion del mito de Ifigenia en nuestra lengua,
como Esther Marquez ha mostrado de manera exhaustiva en su libro: Ifigenia en la literatura
hispanica desde el medievo al siglo xviiI. En éste, la académica espafiola analiza algunas de
las reescrituras, rastrea multiples alusiones explicitas al personaje, reflexiona sobre los
aspectos simbolicos en su caracterizacion y también sefiala la influencia en la recepcion de
ciertas traducciones, en especial de obras francesas, hasta 1800.2%> Asimismo, identifica y
clasifica las versiones en ‘“cuatro acercamientos fundamentales al mito: el religioso, el
politico, el femenino y el metapoético” (2022: 29), con el objetivo de organizar de forma
diacronica el material que constituye su vasto corpus, sin que necesariamente un rasgo

tematico excluya al otro.?

265 Por ejemplo, €l Sacrificio de Efigenia (1721), de José Caiiizares, es una traduccion “bastante libre, de la
Iphigenie”, de Racine (Marquez 2022: 125). El mismo autor escribio una continuacion, E/ sacrificio de Yfigenia.
Segunda parte, a partir de la traduccion y adaptacion a su conveniencia del texto titulado Oreste et Pylade ou
Iphigénie en Tauride (1699), de Francois-Joseph de La Grange-Chancel (131-132). Marquez también resalta la
traduccion “mas relevante de la obra de Racine en Espafia. Se trata de la tragedia Ifigenia, de Gaspar Melchor
de Jovellanos, escrita en 1769, en Sevilla” (143); asi como la realizada por Domingo José de Arquellada
Mendoza, La Ifigenia en Tauride (1773), de Claude Guimond de la Touche. Con esta muestra es evidente la
presencia de la impronta francesa durante el siglo XVIII.

266 Algunas obras que destacan la representacion religiosa de Ifigenia son: la General Estoria (1270-1284)
de Alfonso X, en la que “el mito clasico aparece narrado dos veces” (Marquez 2022: 35), para fortalecer la
figura de Agamenon como “rex virtuosissimus™ (40); El libro de las diez qiiestiones vulgares sobre los dioses
gentiles (1507) de Alfonso Fernandez Ribera de Madrigal, donde “la orden del sacrificio no procede de la
divinidad, sino que se trata de una artimana diabdlica” (55); y San Mateo de Etiopia (1635) de Felipe Godinez,
que fusiona el mito de Ifigenia con material hagiografico de santa Efigenia (64, n. 26). En cuanto a las versiones
que subrayan el componente politico, Marquez resalta el tratado mitologico de Baltasar de Vitoria, titulado
Teatro de los dioses de la gentilidad (1620-1623), donde “el mito del sacrificio de Ifigenia aparece en cuatro
ocasiones” y se hace “hincapié en las cuestiones politicas, tratadas desde un punto de vista pragmatico” (111-
112); la comedia La amistad pagada (ca. 1603), de Lope de Vega, cuyos motivos mitologicos se mezclan con
materia historica proveniente de El leon de Esparia (1586), de Pedro de la Vezilla Castellanos (116); y el sainete

221



Aunque los criterios de Marquez exceden los parametros historicos definidos en este
apartado, queria traer a colacion su investigacion porque es innegable que el mito de Ifigenia
forma parte de nuestra historia literaria de un modo mas complejo y amplio de lo que
podriamos imaginar. Ciertamente se trata de una de las aportaciones mdas actuales y
completas sobre el estado del mito de Ifigenia en el &mbito peninsular. Sin embargo, como
ocurre en muchas investigaciones de este tipo, las obras latinoamericanas son excluidas.

Al contrario, los trabajos criticos reunidos en The Oxford handbook of Greek drama
in the Americas, como indica el titulo, consideran las puestas en escena de las tragedias
griegas en el continente americano, asi como sus recreaciones y adaptaciones a otras artes,
como la danza y el teatro musical. Predominan aquellos estudios dedicados a las
representaciones estadounidenses, pues de los cincuenta capitulos que componen este libro,
solo doce tratan reelaboraciones latinoamericanas.’®” Entre ellos, vale la pena destacar

“Greek tragedy in Mexico”, de Francisco Barrenechea,”®® quien apunta que una de las

La comedia de Valmojado (1772), de Ramoén de la Cruz, “cuyo argumento presenta la puesta en escena de la
obra teatral de El sacrificio de Eugenia, a cargo de los payos del pueblo de Valmojado” (139). Con respecto a
los textos que acentuan la dimension femenina de Ifigenia, Marquez estudia la transmision de las cronicas
troyanas en la literatura hispanica y se detiene especialmente en Sumas de historia troyana (principios del X1v),
de Leomarte, que contiene un mondlogo donde la joven confronta a la diosa y le exige explicaciones (278) —
un pasaje interesante que retomo mas adelante por su semejanza con el tono desafiante de la protagonista de
“Voz sin sombra”—. También analiza algunos fragmentos de poemas donde Ifigenia es explicitamente aludida
y representada como el ideal de la mujer del siglo XV; por ejemplo, en el nimero 231 del Cancionero de Baena,
en unas coplas de La Comedieta de Ponza del marqués de Santillana, y en un romance atribuido a Carvajal,
incluido en el Cancionero de Esturiiga, “en el que se establece una comparacion entre la reina dofia Maria e
Ifigenia” (179). Mientras que la investigadora realiza vinculos intertextuales con estos ultimos textos liricos,
una relacion hipertextual esta presente, mas bien, en la obra de caracter gongorino que ella rescata: la Fabula
del Sacrificio de Ifigenia (ca. 1700), de Luis Verdejo Ladréon de Guevara. Finalmente, desde la aproximacion
metapoética, Marquez examina la relacion del mito con las teorias poéticas dureas. De modo singular enfatiza
“la influencia de la Filosofia antigua poética de Lopez Pinciano en la construccion del primer episodio de Los
trabajos de Persiles y Sigismunda de Miguel de Cervantes” (213). Esta nota es una sintesis del extenso trabajo
de Marquez, por tanto, omito diversos textos que conforman el corpus de su libro.

267 Existen capitulos dedicados a las obras de dramaturgos latinoamericanos de diferentes nacionalidades,
como los cubanos José Triana y Virgilio Pifiera, los brasilefios Alfredo Freitas Dias Gomes, Agostinho Olavo
y Heron Coelho, los argentinos David Cureses y Héctor Levy-Daniel, y los colombianos Carlos Satizabal y
Patricia Ariza, entre otros.

268 Barrenechea realiza un valioso recuento diacrénico sobre la presencia clésica en el teatro mexicano.
Comienza con Al amor de la madre no hay afecto que le iguale, de Pedro de Silva y Sarmiento (1742-1808),
“a loose adaptation of the Andromaches of Jean Racine (1667) and Apostolo Zeno (1724)” (2015: 254). Luego,

222



primeras reescrituras mexicanas del mito de Ifigenia se remonta al siglo XIX. Se refiere a
Ifigenia, de Fernando Calder6n (1809-1845), la cual “never played in Mexico City— that
honor went to Guadalajara or Zacatecas, where it was staged sometime between 1826 and
18377 (2015: 252). Este dato marca un antecedente con respecto a la presencia del personaje
mitico en nuestro pais, incluso cuando

the play itself is lost. It may have been a translation of a French or Italian version of

the myth, but an adaptation seems more likely, given Calderdon’s free treatment of the

story of Appius and Virginia in his play Muerte de Virginia por la libertad de Roma
and his dramatization of Voltaire’s short story Zadig, both written in the same period

as Ifigenia (266, n. 2).

Volviendo al siglo XX, mi inquietud sobre la existencia de otras reescrituras del mito
de Ifigenia persiste, mas alla del poema dramatico de Reyes. Coincido con la aseveracion de
Pilar Hualde de que las dos tragedias de Euripides no son “las mas populares ni las que mas
representaciones han tenido” (2012: 193). Hualde expone dos casos significativos en el
contexto latinoamericano. Ademas del texto del autor regiomontano, resalta Ifigenia: diario
de una senorita que escribio porque se fastidiaba (1924), de la escritora venezolana Teresa
de la Parra. Segun Hualde, tanto Reyes como Parra retomaron las piezas euripideanas como
hipotextos para la creacidon de sus obras (193).

Desde mi perspectiva, Ilfigenia: diario... no reelabora el mito que anuncia su titulo,
pues no existen elementos miticos suficientes que sean relevantes para la configuracion de

los personajes, ni tampoco para el desarrollo de la accion. Ciertamente, “las referencias

explicitas al hipotexto clasico se concentran especialmente en los paratextos” (194): la tercera

comenta la crénica teatral de Ignacio Manuel Altamirano sobre la Medée (1805), de Ernest Legouvé,
interpretada en la capital por la actriz italiana Adelaide Ristori, hacia 1874. También se detiene en el impacto
de Ifigenia cruel de Reyes y del proyecto experimental del Teatro de Orientacion durante los primeros afios del
siglo xX. Ademas, critica el intento de Rodolfo Usigli de crear una tragedia nacional con los elementos del
teatro griego en Corona de fuego (1960), donde Cuauhtémoc, el ultimo emperador azteca, es representado como
un héroe tragico. Finalmente, enlista algunas adaptaciones contemporaneas de mitos, como Fedra y otras
griegas (2002), de Ximena Escalante, y Edipo en Colofon (2009), de Flavio Gonzalez Mello.

223



parte se titula “Hacia el puerto de Aulide” (Parra 1977: 297), mientras que la cuarta,
“Ifigenia” (373). También es verdad que el nombre de la protagonista, Maria Eugenia, evoca
el de la figura mitica por su semejanza fonética (Hualde 2012: 194). No obstante, el lector
debe esperar hasta el desenlace para comprender el vinculo directo con el mito clésico,
después de haber recorrido aproximadamente quinientas paginas. En el ultimo capitulo,
Maria Eugenia renuncia al amor de Gabriel, para aceptar su matrimonio con César Leal, un
hombre autoritario, conservador y machista. El personaje principal iguala su inminente boda
con el sacrificio de Ifigenia de la siguiente manera:
Como en la tragedia antigua soy Ifigenia; navegando, estamos en plenos vientos
adversos, y para salvar este barco del mundo que tripulado por no sé quién, corre a
saciar sus odios no s¢ donde, es necesario que entregue en holocausto mi docil cuerpo
de esclava marcado con los hierros de muchos siglos de servidumbre. Solo €l puede
apagar las iras de ese dios de todos los hombres, en el cual yo no creo y del cual nada
espero. Deidad terrible y ancestral; dios milenario de siete cabezas que llaman
sociedad, familia, honor, religién, moral, deber, convenciones, principios. Divinidad
omnipotente que tiene por cuerpo el egoismo feroz de los hombres; insaciable

Moloch, sediento de sangre virgen en cuyo sagrado altar se inmolan a millares las
doncellas!... (Parra 1977: 509).

Este es el tinico momento de la novela cuando se hace alusion a las naves inmoviles
de Aulide y cuando Maria Eugenia asume el papel de Ifigenia, al autodesignarse victima del
sacrificio. En tanto joven y virgen, contempla el vestido blanco que usara en su boda y se
compara “décil y blanca y bella como Ifigenia” (509). Toma consciencia de su situacion,
porque ha tenido que ceder su rebeldia, sus gustos de moda parisinos y su libertad. Asi,
“dispuesta para el martirio” (509), decide contraer matrimonio con un hombre a quien no
ama y al que terminard sometiéndose, para asegurar su estabilidad econémica y familiar. En
este sentido, Parra quiso dotar a su novela de un caracter tragico, pero la relaciéon con mitemas
esenciales es dejada para el final y de un modo forzado. Fuera del desenlace, el personaje

delineado por la escritora venezolana no es congruente con la figura clésica.

224



Debe decirse que actualmente existen pocos intentos de seguir reflexionando sobre la
influencia del mito de Ifigenia en la creacion literaria hispanica, desde aproximaciones de
literatura comparada. Por un lado, sobresale el articulo de Nelson Orringer, quien postula que
Federico Garcia Lorca, en su obra teatral Mariana Pineda (1925), modernizé la “Ifigenia en
Aulis de Euripides, embelleciéndola con elementos sicologicos, temporales y costumbristas
que la convierte en una lirica obra andaluza” (1998: 95). Orringer demuestra nexos
interesantes con respecto a la configuracion del personaje femenino principal, para proponer
a Mariana Pineda como una nueva Ifigenia, cuando ella acepta su sentencia de muerte con
plena libertad. Aunque ¢l logra evidenciar relaciones intertextuales y rasgos semejantes con
la tragedia euripideana, tampoco puede justificarse una transformacion del hipotexto clasico
unicamente desde el motivo del sacrificio. Por otro lado, Gloria Pinto alega que el escritor
Oscar Cerruto, en el cuento titulado “Ifigenia, el zorzal y la muerte” —incluido en Cerco de
penumbras (1975)—, mezcla elementos histéricos de la Revolucion boliviana del 9 de abril
de 1952 con la mitologia griega (2007: 64). De nueva cuenta, el nombre mitico adquiere
resonancia simbolica. Sin embargo, mas alla del apelativo asignado a la mujer con la que el
protagonista suea, el analisis de Pinto deja mucho que desear desde una mirada mitocritica.

Si bien la novela venezolana, la pieza teatral espanola y el cuento boliviano
mencionados son obras que evidencian la persistencia y la influencia del mito de Ifigenia en
la literatura hispanica del siglo XX, no constituyen nuevas versiones de éste. Es verdad que
establecen relaciones intertextuales, sobre todo con Ifigenia en Aulide de Euripides, pero no
estan construidas a partir del hipotexto clasico, por mas que sus titulos, otros paratextos o
escenas particulares adquieran valores simbolicos y aludan a él. Parece que, en estos casos,

simplemente se acude a la imagen del personaje de Ifigenia, pero no a sus significados.

225



Todavia queda por explorar con mayor detalle las obras literarias que posiblemente
reelaboran el mito en el &mbito hispanico, en el siglo XX. Por lo pronto, he logrado identificar
dos que deberian sumarse a la Ifigenia cruel de Reyes. La primera es el soneto “Ifigenia en
Tauride”, escrito por el poeta cubano Gaston Baquero, en 1940 —incluido en la seccion
“Poemas de otro tiempo” de su coleccion Poesia completa (1935-1994)—. Quizas solo sea
una mera coincidencia, pero el primer verso con el que Baquero introduce el personaje lirico,
“Sombra entre sombras donde el aire empieza,” (Baquero 1995: 188), es semejante al
fragmento que podemos leer en “Voz sin sombra™: “sombra de muchas sombras fenecidas”
(Seligson 2017: 362).2%° La segunda es la nouvelle o novela corta titulada Ifigenia, del autor
espafiol Gonzalo Torrente Ballester, fechada en 1950 y publicada junto con otros de sus
cuentos en 1987. Segliin explica Torrente en el “Prélogo”, retoma la historia de la joven
porque quiso despojarla “de su encanto mitico” y le “sirvio para desahogar [sus] desilusiones
del presente. En su tiempo fue, aunque nadie se dio cuenta, un libro de intencion politica”
(1987: 9).27 En ambas, los hipotextos clasicos de Euripides adquieren una funcién estructural
primordial para la recreacion del mito de Ifigenia, por lo que demandarian un analisis mas
detallado.

En resumen, hay un ntimero reducido de obras literarias detectadas que por si solas
transforman el mito de Ifigenia en el siglo XX. Otras evocan la inmolacién de la joven cuando,
mas bien, reescriben el asesinato de Agamenodn, a partir de la Orestiada de Esquilo. Por

ejemplo, tanto en Orestiada 39 (1960) como en La urna de cristal (1989) de los dramaturgos

269 La proximidad con la imagen de la sombra es evidente, pero si ademas aislamos esta frase del resto del
relato, es curioso que pudiera hacerse pasar por un verso endecasilabo.

270 De hecho, el mito se desestabiliza desde el inicio: “Todo el quid de la cuestién —y de la historia— reside
en que Ifigenia no fue, como se cree, la hija de Clitemnestra y de Agamen6én —hermana, por lo tanto, de la
austera Electra y de Orestes, el perseguido [...] Ifigenia fue la hija clandestina de Helena y Teseo” (Torrente
1987: 15).

226



13

espafioles Antonio Martinez Ballesteros y Ramoén Gil Novales, respectivamente, “el
sacrificio se describe narrando un hecho acaecido” (Paco 2001: 287); la figura femenina
equivalente a Ifigenia “es presentada como una martir ausente de la trama” (289). Por su
parte, Agamenon en Aulide (1991), del gallego Manuel Lourenzo, se configura como un

3

monodlogo que al mismo tiempo funciona como “una especie de epilogo a la version
euripidea” (Amado 2009: 64), pues aqui el autor imagina al rey Atrida haciendo una parada
en el mismo lugar donde tuvo que sacrificar a su hija, cuando va de regreso a su casa después
de vencer en la guerra contra Troya.?’!

Con este recorrido es mas claro el lugar que ocupa “Voz sin sombra” dentro del
panorama literario del siglo XxX. Como puede apreciarse, parece que no existen indicios de
mas reelaboraciones mexicanas, fuera de Ifigenia cruel, sino hasta ya entrado el siglo XXI1
con Esther Seligson. Es plausible que, en nuestro pais, ella sea la primera autora—y la unica,
hasta donde tengo noticia— en transformar el mito de Ifigenia dentro de la narrativa breve.
Asimismo, da la impresion de que los escritores y dramaturgos espanoles son quienes mas
han vuelto su mirada hacia el mito de Ifigenia, mientras que en el contexto latinoamericano
hay pocas versiones, en marcado contraste con la cantidad de Antigonas creadas en nuestro
continente.

Por ultimo, debo recalcar que hasta el momento no existen trabajos criticos sobre

“Voz sin sombra”, lo que resalta la novedad y relevancia del andlisis que me dispongo a

realizar en este capitulo. Asi, los apartados siguientes contribuyen al estudio de un relato de

271 Teresa Amado describe la estructura del monologo del siguiente modo: “El contenido de los
pensamientos del rey se articula en tres partes. La primera contiene el recuerdo de la destruccion de Ilion,
contemplada como parte de un pasado reciente, pero ya cerrado. Por eso, en seguida, su memoria retrocede diez
afios y en la segunda parte se centra en los acontecimientos de la partida, ocurridos en aquel mismo escenario,
que culminaron con el sacrificio de Ifigenia. En la tercera parte Agamendn vuelve al presente y hace un analisis
de su propia imagen, que ya no tiene nada de heroica, con la que se va a presentar de nuevo ante Clitemnestra”
(2009: 65-66).

227



Seligson que todavia no ha recibido la atencion académica que merece. Al situar “Voz sin
sombra” en el contexto de las reelaboraciones contemporaneas del mito de Ifigenia, mi
investigacion amplia el conocimiento sobre su estado en la narrativa breve mexicana. Su caso
es singular porque el texto publicado en el soporte de libro resulta de una doble adaptacion:
Seligson no sélo reescribe el mito de Ifigenia, sino que también decide transformar su primera
version dramatica al género narrativo, como comento enseguida. Ademas, analizo los
elementos paratextuales que son utiles para orientar algunas posibles lecturas de la

comprension de la obra.

5.2 DEL TEXTO DRAMATICO AL NARRATIVO Y EL EPIGRAFE DE MARIA ZAMBRANO: EL ANHELO

DE CONTAR UNA HISTORIA PROPIA

Como adelanté en el apartado anterior, Seligson public6 una primera version dramatica de
“Voz sin sombra”, en la Revista de la Universidad de México (octubre de 2007), bajo el titulo
“Obra en un acto. Voz sin sombra”. Un par de afios después incluyo esta creacion literaria en
Cicatrices (2009), realizando minimas alteraciones 1éxicas y corrigiendo algunas erratas. Sin
embargo, la transformacion mas sustancial fue presentarla como una obra narrativa, para lo
cual elimind tanto la parte preliminar del titulo como todas las acotaciones, y unifico los seis
bloques textuales que la componian en un extenso y Unico parrafo; posiblemente para
acentuar el efecto del fluir psiquico de Ifigenia. Desde entonces, sus ediciones postumas,
tanto en Cuerpos a la deriva (2016) como en Cuentos reunidos (2017), mantienen este
cambio.

El titulo de “Voz sin sombra” se distingue claramente del resto del corpus analizado
en esta investigacion. En los capitulos previos, observamos cémo los de “Electra” y

“Antigona” orientan al lector desde el inicio; lo previenen o, mejor dicho, anticipan un pacto

228



de lectura al vincularse de manera explicita con la materia mitica. Esto ocurre aun si el
receptor no estuviese familiarizado con las historias clasicas de dichas figuras femeninas, o
los relatos no conservaran una relacion directa con alguna version de los mitos, dada la carga
simbolica de sus nombres.?’? Aunque parezca evidente, la ausencia en el titulo del nombre
de Ifigenia es un aspecto relevante, ya que Esther Seligson emplea una estrategia distinta que
posterga la revelacion de la identidad de la voz narrativa.

Sin la guia del nombre en el titulo, la lectura de las lineas iniciales no nos revela quién
es el sujeto que emite el discurso de “Voz sin sombra”, Unico relato entre los estudiados que
esta escrito integramente en primera persona del singular. La voz enuncia a modo de apertura:
“Aqui estoy de nuevo...” (Seligson 2017: 362).2"* Esta primera aparicion del deictico aqui —
que se repite a lo largo de la narracion—2"* indica coémo el personaje ya antes ha visitado un
lugar innombrado, en una frase breve, contundente y, de alguna manera, ciclica, para
inmediatamente trasladarnos hacia las sensaciones transmitidas de forma introspectiva, a
través de un monologo. Unas lineas después, el sexo del hablante se revela como femenino:
“No sé si me siento a mi misma o a otra que quisiera desperezarse por debajo de la vieja piel

que ha caido” (362). Sin embargo, hasta ese momento su identidad permanece oculta.

272 Por ejemplo, “Euridice” nos ofrece una pista engafiosa, aunque no completamente falsa. De acuerdo con
Marrufo, “Entre las reescrituras del mito en la obra de Esther Seligson, [...] es la mas peculiar de todas, pues
[...] el Gnico referente al mito en este texto es el titulo, ademas de ser el tnico que, por su composicion de
espacio y tiempo, permite ubicarlo en un contexto distinto al de la Antigiiedad” (2014: 195). Entonces, este
caso no transforma ningtin hipotexto clasico, en cuanto a la reelaboracién de algtn aspecto argumental —razon
por la cual ha sido excluido del presente corpus, segiin expliqué en la introduccion—, pero conserva el vinculo
con la mitologia clasica de un modo “sutil” (206). El nombre por si mismo mantiene una carga simbdlica que
brinda indicios sobre el personaje o sus acciones. Marrufo acierta al explicar que este relato “se trata de una
especie de testimonio del pasado colectivo e individual; de los recuerdos como historia de vida, pero también
como lastre que es necesario dejar atras” (195).

273 Cito la edicion de Cuentos reunidos (2017), al menos que indique lo contrario.

274 En el siguiente apartado, analizo en detalle la importancia y la funcién del deictico aguf en sus nueve
apariciones a lo largo del relato. Por lo pronto, me limito a sefialar sus primeras repeticiones.

229



Ese estado de incertidumbre persiste cuando el deictico aparece una segunda vez, pero
ahora configura la posicion corporal del personaje: “Aqui estoy, sentada, quieta, y sin
embargo me tambaleo”. S6lo suponemos que contempla algun puerto y el mar durante el
verano: “un balanceo de barcas varadas en el sopor veraniego...” (362). Oscilando entre la
vigilia y el suefio, y luego de algunas inquisiciones que imprimen un tono reflexivo, de
soledad y melancolia, la protagonista se nombra a si misma después de la tercera reiteracion
del deictico: “aqui estoy, yo, Ifigenia, la resurgida de su propia tiniebla” (363). Hasta
entonces podemos asociarla con otra hija de Agamenén,?’> pues Seligson dosifica los indicios
que, de manera paulatina, van confirmando su identidad y nos permiten ir atando los cabos
que construyen su historia.

Por supuesto, la version dramatica de 2007 no funciona del mismo modo. Desde el
comienzo, el lector reconoce que Ifigenia es quien habla, cuando observa su nombre inscrito
antes de que se desarrolle el parlamento.?’® Ademas, a éste le antecede una larga acotacion
que proporciona indicaciones sobre la disposicion del espacio escénico, el uso de la luz y el
sonido, la atmosfera y la posicion que ocuparia la actriz en el escenario. Por ejemplo:

El escenario estard iluminado durante todo el mondlogo con luz definitivamente

crepuscular, de modo que el espectador no sepa a ciencia cierta si Ifigenia es sombra

o realidad viva.

Al fondo del escenario, ya sea telon o proyeccion, se vislumbrara la silueta de un

bosque no tupido en exceso pues deberdn verse definidos los arboles (Seligson 2007:
9).

275 El tercer capitulo estd dedicado al anélisis de “Electra” cuya focalizacion recae en el personaje
homonimo, a pesar de que Ifigenia y su sacrificio son también aqui aludidos. No obstante, en dicho relato esta
ultima es representada de otra manera, en una relacion filial erética. Recordemos que Agamenodn y Clitemnestra
tuvieron los siguientes hijos: Electra, Crisétemis, Ifigenia y Orestes. Sus nombres y aparicion en la tradicion
clasica varian dependiendo de la version del mito.

276 En el hipotético caso de que presenciaramos su puesta en escena, tal vez un programa de mano fungiria
como un paratexto que nos prepararia para identificar el papel que la actriz desempefiaria sobre el escenario.

230



En primer lugar, Seligson subraya la naturaleza del texto: un monologo. También
describe la configuracion espaciotemporal (bosque, luz crepuscular) y plantea la ambigiiedad
que desea imprimir en Ifigenia, es decir, la ambivalencia entre la vida y la muerte, en querer
caracterizarla como una sombra. Enseguida, afade otros detalles, como los siguientes: “se
insinua el borde de un acantilado”; “el ruido de fondo del mar abierto estrellandose” que
debiera oirse durante todo el acto; “la atmosfera tiene que dar la sensacion de que no se sabe
desde cudnto tiempo atrds esta escena se repite”; y el aspecto de Ifigenia descrito como
“harapiento” (Seligson 2007: 9). Al transformar el texto dramatico en una narracion,
Seligson omite esta primera acotacion sin alterar el mondlogo, ya que varios de los
elementos, como los aqui senalados, estan integrados en su contenido de alguna u otra forma.
La diferencia entre ambas versiones radica en el impacto sobre el receptor: mientras el texto
dramatico permite crear una imagen mental inmediata sobre Ifigenia antes del desarrollo de
su discurso, el relato narrativo desafia al lector para reconstruirla conforme avanza la historia.

Es natural que Seligson decidiera eliminar las doce acotaciones de la primera version,
cuando prefiri6 fijar “Voz sin sombra” en una obra narrativa. Vuelvo sobre este asunto mas
adelante, pero quisiera primero atender el resto de los elementos paratextuales que la autora
opt6 conservar. Me refiero a la dedicatoria y al epigrafe. En particular este ultimo, tomado
de El hombre y lo divino de Maria Zambrano, desempefia un papel clave en la estructura y
en los multiples sentidos probables del texto; mientras que el otro, aunque parece no revelar
algo importante sobre el relato mismo, si muestra un guifio sobre la red intelectual y artistica
a la que Seligson pertenecid, en especifico, a las relaciones que establecid durante su trabajo
en la Universidad Nacional Autébnoma de México (UNAM).

Seligson dedico “Voz sin sombra” a “Antonio Vera Crestani” (2017: 362), quien,

ademds de desempefnarse como actor, dirigié Teatro y Danza (1998-2004) y el Centro

231



Universitario de Teatro (CUT) (2004-2008) de la UNAM (Teatromexicano 2011: s. p.).?”’
Desde 1976, Seligson imparti6 clases en el CUT, interrumpiéndolas tinicamente durante sus
frecuentes viajes al extranjero.’’® Ambos fueron colegas, y es probable que también
compartieran una amistad al trabajar en dicho espacio docente y teatral. Un ejemplo de esta
estrecha colaboracion es la presentacion del libro Cicatrices en la Feria Internacional del
Palacio de Mineria, en febrero de 2010, donde estaba prevista la participacion de ambos. Sin
embargo, Seligson muri6 unas semanas antes. A pesar de ello, el evento programado se llevo
a cabo, también contando con la presencia de la actriz Julieta Egurrola, el artista plastico Satl
Kamner, y el critico y editor Geney Beltran, quien fungié como moderador (Jiménez y
MacMasters 2010: al4).

En el cuT, Seligson imparti6 durante mas de tres décadas el seminario “Teatro y
mito”, que siguid ofreciendo hasta antes de morir (Cazares 2017: 46-47). Aunque en el
“Epilogo” de Para vivir el teatro afirmé que nunca escribi6 obras de teatro ni se sentia capaz
de dirigir alguna por falta de paciencia para tratar con los actores (Seligson 2008: 470), esta
declaracion no es del todo precisa, pues la primera version de “Voz sin sombra” ya habia
aparecido un afo antes. Era muy dudoso que Seligson, con su erudicidon con respecto a
diversas mitologias, religiones y géneros literarios, y su constante dedicacion a la critica
teatral, nunca se viera tentada a escribir un texto dramético a partir de un hipotexto mitico.

Es coherente que el enfoque de su seminario haya influido en su creacion literaria, y resulta

277 También Crestani estuvo a cargo de la Direccién General del Centro Cultural Helénico (2008-2011), la
Direccion General de Vinculacion Cultural de Conaculta (2011-2019). Actualmente es gerente de la Academia
Mexicana de la Lengua y presidente del Fideicomiso Federico Ibarra.

278 En una entrevista realizada por Verdnica Aguilar, publicada en EI Gallo Ilustrado, se explica que
Seligson fue docente del CUT durante 32 afios, “pero con vacaciones porque viaja mucho, ha vivido mucho
tiempo, temporadas, en el extranjero. Cuando siente que se satura de dar clases, que quiere otro horizonte, se
va. Por eso nunca ha tenido contrato con nada ni con nadie en ningtin lado. Vive de lo que publica, de las clases,
de lo que traduce” (1996: 6).

232



interesante que eligiera un personaje femenino de la mitologia clasica para iniciarse en la
dramaturgia, a pesar de que el texto terminara consolidandose como una obra narrativa.

Ciertamente, la dedicatoria subraya la innegable conexidn entre las artes escénicas, el
teatro universitario mexicano y el mito en la trayectoria literaria de Seligson. Durante su
infancia, asistir al teatro “era un acontecimiento de tal magnitud” que implicaba arreglarse
como para “una gran gala” (Seligson 2008: 469). Esta “tenaz pasion” perdur6 en su adultez,
ya que no dejo de sentir una “fascinacion irrestricta: no tengo otra forma de nombrar a esa
incondicionalidad fisica, emocional y mental que «padezco» en cuanto me convierto en
espectadora de una obra de teatro” (469-470).

En més de una ocasion Seligson reflexion6 ampliamente sobre el estado del teatro
mexicano de finales del siglo XX, mostrando un interés constante por su funcion estética y
social. Mdas que ofrecer respuestas, su obra ensayistica plantea preguntas abiertas. Algunas
de estas inquietudes pueden encontrase en la serie “Reflexiones en torno al teatro mexicano
hoy”, publicada en Proceso entre el 10 de septiembre y el 3 de diciembre de 1979. Por
ejemplo, Seligson se pregunta:

(Cudl es el sentido del teatro que se hace y que se puede hacer en México y en qué

medida depende de como se enfrenta el actor a ese sentido para que se dé ese teatro?

(Cual es su aportacion al advenimiento de un publico cuyos habitos estéticos, morales

y existenciales hayan sido modificados por el acto teatral? ; En qué medida constituye

su trabajo una fuente de busqueda, una actividad creadora, un vinculo de solidaridad

entre el director, el dramaturgo y el espectador y entre los demds actores? ;Como

contribuye politicamente a hacer del “instrumento” teatral un espejo de la realidad y
un medio de enfrentamiento y conocimiento? (249).

Para ella, el acto teatral es sensorial, corporal e intelectual. Este trasciende la escena
para convertirse en un espacio de encuentro con los espectadores. Asi lo expresa en
“Relaciones entre publico y teatro™:

El teatro es ante todo una presencia, una presencia que solicita otra presencia, un
intercambio de mirares, de aprendizajes, de reconocimientos. La representacion es un

233



lugar de encuentro, de enfrentamiento del hombre consigo mismo y con el Otro y del
de ambos con su quehacer propio y la actividad de los demas. Es en el requerimiento
indispensable de la presencia fisica actor-espectador, del contacto (corporal)
efectuado a través de una reciprocidad sensorial e intelectual donde radica la
particularidad del teatro en relacién con otros medios de comunicacidén como el cine
o la television (142-143).27°

Como se observa en las dos citas precedentes, Seligson concibe el teatro como una
busqueda constante, una fuente de conocimiento y, al mismo tiempo, una oportunidad para
entablar un dialogo. Este no solo ocurre entre los responsables de la creaciéon y del montaje
escénico —dramaturgo, director, actores, escendgrafos, entre otros—, sino que también
incluye al espectador, quien participa de forma activa en la interrelacion propiciada por el
espacio teatral, para estar en (co)presencia del Otro.

Para Seligson, el teatro, en su dimension performativa y creativa, esta al mismo nivel
que la escritura debido a su capacidad para incentivar el didlogo. En “Edmond Jabes o la
transparencia escrita”, enfatiza: “Dialogar es poner en tela de juicio lo que se cree saber para
instaurar un nuevo espacio donde los interlocutores [...] instaurasen, igual, un nuevo lenguaje
para una nueva conver(sa)cion” (2005a: 184). Segun esta vision, la interaccion sélo es posible
gracias a la existencia de un lector o espectador que “por el solo hecho de tener acceso a la
palabra, y con ella, al didlogo, invencible arma contra el mayor de los males: la indiferencia”
(185), se convierte en sujeto de transformacion. Al final de cuentas, Seligson no deja de exigir
un receptor activo que participe en el acto creador, para la construccion de sentidos.

Por estas razones, Seligson considera que el teatro requiere de un “lenguaje comin y
de dominio general, un lenguaje no cifrado, ni para especialistas ni mucho menos para

marginados [...], un lenguaje universal que, no por accesible, tenga que ser pedestre”. Su

279 La primera version de este ensayo se publicé en Esther Seligson, “Relaciones entre publico y teatro”,
Proceso (16 de enero de 1978): 60-61.

234



aspiracion es formar “un publico capaz de hermanarse sensible e intelectualmente” (Seligson
2008: 144), pero reconoce que este ideal enfrenta numerosos obstaculos. Desde su
perspectiva, el publico mexicano es plural, pero lamenta que también sea, en general,
burgués, enajenado y no demande un lenguaje dramatico que desafie su conciencia ni su
capacidad de participacion. Incluso se pregunta si alguna vez este modelo fue posible; intuye
que sucedio “en la época del teatro griego, cuando autores, actores y publico comulgaban en
un mismo fervor, vivian circunstancias historico-politicas que los motivaban de idéntica
manera” (144). Algunos dicen que esto también sucedid con el teatro de los Siglos de Oro.
En este contexto, un mito griego se presenta como el perfecto (pre)texto para
despertar la sensibilidad y la intelectualidad del publico. Es probable que Seligson deseara
alcanzar dichos objetivos en un género en el que apenas se aventuraba: el dramético, si bien
ya estaba mas que familiarizada con el uso de las tragedias antiguas como hipotextos, para
sus recreaciones de mitos clasicos. Esta concepcion del teatro como un espacio de
intercambio y reconocimiento mutuo no solo refleja las profundas reflexiones de Seligson
sobre el arte escénico, sino también su preocupacion y defensa de una practica teatral viva y
transformadora. “Voz sin sombra” encarna este pensamiento: un didlogo constante entre la
palabra y la presencia, donde la frase reiterativa “Aqui estoy” que se erige como leimotiv,
junto con la reescritura del mito, moldean tanto al personaje de Ifigenia como a los receptores.
A lo largo de esta investigacion, he evidenciado como el didlogo de Seligson con
diversos autores se establece en distintos niveles, segiin los mecanismos transtextuales
presentes en cada relato. “Voz sin sombra” no es la excepcion. Al igual que en “Electra” y
“Antigona”, el didlogo comienza con un epigrafe, en este caso tomado de la introduccién a

El hombre y lo divino de la filésofa espafiola Maria Zambrano. Este paratexto funciona como

235



280 a] anticipar la posibilidad de que Ifigenia narre su version del sacrificio y posterior

pasaje,
cautiverio: “... pues no es enteramente desdichado el que puede contarse a si mismo su propia
historia” (Seligson 2017: 362). Como exploro en el apartado siguiente, la desdicha de Ifigenia
dentro del marco narrativo es absoluta, ya que en ese acantilado no hay nadie que la escuche.

De esta manera, el epigrafe de Zambrano refuerza el tono de soledad y abandono que
permea el texto de Seligson. Ademas, si consideramos el enunciado final de la introduccion
de Zambrano, cuya primera parte es omitida por la autora mexicana, podemos apreciar como
la filésofa espafiola alude al trabajo de la memoria como medio para articular un relato: “El
que no sabe lo que le pasa, hace memoria para salvar la interrupcion de su cuento” (1973:
24). Con ello, Seligson produce un juego interesante porque el receptor se convierte en el
unico testigo del discurso memoristico y del dolor existencial de Ifigenia. A través de esta
dindmica, se establece un pacto de otro tipo con el lector porque, a pesar de que la hija del
Atrida sea una “voz sin sombra” (Seligson 2017: 368), la escritura se convierte en la huella
que permite su reconocimiento.

El epigrafe invita a leer “Voz sin sombra” bajo la optica filosofica de Zambrano, cuya
premisa principal expuesta en El hombre y lo divino gira en torno a la escision entre los seres
humanos del siglo XX y los dioses, entendiendo éstos “en el sentido elemental de una realidad
distinta y superior a lo humano” (1973: 14-15). Como explica Marrufo, “para Zambrano, la
ruptura entre hombres y dioses tuvo lugar mucho tiempo atrés y el inico modo de empezar a
salvar esa distancia es haciendo memoria” (2014: 2). “Voz sin sombra” es también un

ejercicio memoristico y metaficcional, en cierto sentido, porque Ifigenia no sélo intenta

280 Segiin las ideas de Seligson sobre la funcidn de los epigrafes, en los capitulos anteriores notamos que el
de “Antigona” actlia tanto pasaje como errata, mientras que el de “Electra” tiende mas hacia la primera. De
manera similar, el epigrafe de “Voz sin sombra” también opera como pasaje, pero se distingue del de “Electra”
al estar incluido desde su publicacion hemerografica.

236



reconstruir fragmentos de su pasado, sino que se reconoce como personaje. Ella misma
admite que “ningln texto avisa como finalmente muri6o” (Seligson 2017: 364). Su narracion
se configura como el anhelo de contar su historia, darle sentido a su presente sin depender de
la intervencion divina, en sintonia con las siguientes palabras con las que Zambrano abre su
libro:
Hace muy poco tiempo que el hombre cuenta su historia, examina su presente y
proyecta su futuro sin contar con los dioses, con Dios, con alguna forma de
manifestacion de lo divino. Y, sin embargo, se ha hecho tan habitual esta actitud que,

aun para comprender la historia de los tiempos en que habia dioses, necesitamos
hacernos una cierta violencia (1973: 13).

En El hombre y lo divino, Zambrano explora como los seres humanos occidentales
han transformado su relacion con lo divino, tema central sobre el que debate.?®! Desde el
inicio de su disertacion, se cuestiona: “;Qué es lo historico?” (1973: 14). En épocas antiguas,
como en la Grecia clésica, el sentido de lo historico estaba intimamente vinculado al designio
de los dioses y al concepto de destino. La creencia en la(s) divinidad(es) era “un viviente
halito” que asumia distintas formas, “engendrando «vivenciasy, cuyo eco encontramos en las
artes y en la poesia” (13). En otras palabras, esta conexién era fundamental para la
comprension de la realidad, por lo tanto, “una cultura depende de la calidad de sus dioses, de
la configuracion que lo divino haya tomado frente al hombre” (27), segiin indica Zambrano
en el primer capitulo, “Del nacimiento de los dioses”. Lo anterior explicaria la abundancia
de expresiones artisticas asociadas a motivos o rituales religiosos.

Con el tiempo, lo divino fue desplazado, transformado o sustituido por nuevas

concepciones. En su introduccion, Zambrano también describe algunos hitos del pensamiento

281 Hay que entender la divinidad o lo divino ligado a la idea que Zambrano tiene sobre los dioses. Es decir,
no esta limitado a una unica religion monoteista o politeista. Como subraya Marrufo, “aunque las reflexiones
de Zambrano en torno al proceso de ruptura de los vinculos entre el hombre y lo divino estan ejemplificados
con el Dios de la tradicion judeocristiana en Occidente, su nocion de divinidad va mucho mas alla, puesto que
[...] [es] mucho mas abarcadora” (2014: 49).

237



filoso6fico occidental con respecto a este tema. Comienza con Hegel, para quien la realidad
se fundamenta en el espiritu creador.?®? La vida humana encontraba sentido en la creencia de
alcanzar el “Reino de Dios”, lo que implicaba que los seres humanos interiorizaran lo divino
en si mismos. Segun ella, esta vision condujo a Hegel al extremo de expresar otro tipo de
“tragedia humana”: “no poder vivir sin dioses” (14). Asi, el pensamiento hegeliano
contribuy¢ a divinizar al individuo y a la historia. Mas adelante, Auguste Comte identific
una tendencia hacia la “religion de lo humano”, que abolié lo divino para que el hombre
“ocuparfa] su sede vacante” (20). Luego, en Nietzsche ocurre lo que la filésofa espafiola
denomina “el mas tragico acontecimiento que al hombre le haya acaecido: [...] sofiar con dar
nacimiento a un dios nacido de si mismo” (20). En otras palabras, el ser humano se eleva por
encima de cualquier divinidad, deificaindose al imaginar que puede engendrar un dios.
Finalmente, Zambrano discurre sobre Descartes y Ortega y Gasset, cuyas ideas representan
para la autora una suerte de tesis y antitesis.?** En este punto me detengo especialmente, pues
considero que los planteamientos de ambos —releidos a través de Zambrano— son quizas
los que mejor iluminan una posible lectura de “Voz sin sombra”.

En primer lugar, Descartes logré describir mejor la situacion actual del ser humano
moderno, la de proyectar su sentido de vida hacia el futuro: “el lugar hacia el cual se ha
vivido” (20). Tanto el presente como el mundo ultraterreno dejan de ser los pivotes sobre los
que conduce sus acciones, ya que la realidad deja de forjarse a partir de ellos. De acuerdo

con Zambrano, esa orientacion hacia el futuro no es més que “la transferencia de este anhelo

282 De acuerdo con Zambrano, Hegel “descubrid la historia como una vicisitud necesaria, inexorable del
espiritu” (1973: 14). Este término esta evidentemente influido por el cristianismo.

283 Es necesario sefialar que Ortega y Gasset fue maestro de Zambrano, mientras ella estudiaba en la Facultad
de Filosofia y Letras de la Universidad de Madrid. Dice Zambrano: “Aunque haya recorrido mi pensamiento
lugares donde el de Ortega y Gasset no aceptaba entrar, yo me considero su discipula” (cit. en Ortega 2007:
10).

238



de una vida divina, de este contar con Dios” (20). Sin embargo, Seligson pone en crisis dicha
idea en su relato, cuando configura a una Ifigenia que ha perdido por completo el contacto
con Artemisa, a quien le guarda resentimiento: “La detesto, y Ella lo sabe, por haberme
otorgado una gracia no pedida, singularizado en un convite donde soy la unica agasajada,
espectro en eterno soliloquio hambriento de contacto humano...” (Seligson 2017: 365).
Precisamente porque ya ni siquiera cuenta con ella, Ifigenia queda reducida a ser “sombra de
una sombra, ni muerta ni viva, cosida a la tristeza y a la soledad, sin didlogo, sin presente ni
futuro” (364). Privada de cualquier porvenir y trascendencia, estd condenada a una perpetua
y desoladora espera:
Soy una barca encallada entre los arrecifes, haga lo que haga, el sol, el agua, el viento
terminaran por convertir en ceniza esta vida suspendida del vacio esperando lo que
no llegard, pues sé de cierto que no llegard, tal vez por eso mismo es tan intensa la
espera, y desesperada, espera caduca, mévil como una lagartija que se mimetiza, no
petrificada, no, justamente, movible y variada seglin el objeto segtin el cual se monte,

es decir del cual se posesione, pues si, si, de hecho estoy poseida por la Nada de esta
espera inutil, hostil, acechante, turbia... (365).

Dicha interminable espera activa la conciencia de Ifigenia. Segin Zambrano, ésta es
“dominio netamente humano, donde lo divino no interviene, ni se refleja; la conciencia [...]
busca y necesita de la soledad” (1973: 21). Este caracter de total desamparo queda reforzado
por el reclamo hacia la diosa, quien “se olvidé de que existo...” (Seligson 2017: 368). La
seleccion del verbo existo, en presente de indicativo, sugiere la posibilidad de cierta
individualidad existencial, la cual le es negada a Ifigenia por Artemisa, quien la reduce a un
instrumento para cumplir sus fines. Pese a su intervencion para salvar a Ifigenia del sacrificio,
la diosa la abandona a su suerte en una tierra ignota. Es decir, la ausencia de la divinidad
funciona como el detonante del monologo de la protagonista.

Ifigenia no so6lo se narra a si misma, sino que también nos confia su historia y nos

hace participes de su relato. Su aislamiento se vuelve imprescindible para que ella tome

239



conciencia de su situacion. Aunque ésta garantiza la existencia de su realidad y de su ser —
incluso cuando duda—, Ifigenia no se “lanza hacia el futuro”, como lo haria el “ser de
conciencia” descrito por Descartes, que encuentra un nuevo eje de sentido en el conocimiento
que termina por divinizarse (Zambrano 1973: 21). Al contrario, desde el inicio la protagonista
no sabe qué o a quién aguardar: “No sé qué espero y si espera se puede llamar a esta fatiga
de estar que atenaza la boca del estdémago con su ardor suave, imperceptible pero preciso,
una turbulencia que se hubiese aquietado sin callar su necio giro primario, el resuello”
(Seligson 2017: 362). No soélo ignora las razones de su espera, sino que su incertidumbre
parece ser la inica certeza que la sostiene. Este estado de ambigiiedad, lejos de proyectarla
hacia un futuro revelador, la mantiene atrapada en un presente que oscila entre la
introspeccion y el vacio, como un flujo constante de sensaciones y pensamientos que nunca
terminan de anclarla en una direccion definida.

En segundo lugar, Ortega y Gasset critica con severidad el “«futurismo»
consustancial de la filosofia europea” (20), pues incluso el “sujeto de conocimiento” orienta
su anhelo hacia un sistema de creencias o ideas que no supera del todo la necesidad de
trascendencia.”® En consecuencia, la busqueda intelectual somete la existencia al deseo
incesante de comprender, pero queda atrapada en un circulo donde, a pesar de eliminar lo
divino “como tal, borrado bajo el nombre familiar y conocido de Dios, aparece multiple
irreductible, avido, hecho «idolo», en suma, en la historia. Pues la historia parece devorarnos
con la misma insaciable e indiferente avidez de los idolos mas remotos” (23). Por ello,

Zambrano concibe el sentido de la existencia como una resistencia: “Existir es resistir, ser

284 Escribe Zambrano: “En el idealismo aleman esta pasion de lo divino en el hombre esta volcada en el
conocimiento; la vida venia a ser subyugada por si misma, por su propio anhelo. El idealismo ha sido una
especie de «entusiasmo»” (1973: 22).

240



«frente a», enfrentarse” (23), ya sea ante la divinidad o ante la historia, lo cual se logra a
través del cuestionamiento.

En este punto puede percibirse la influencia del pensamiento de Zambrano en “Voz
sin sombra”. Al igual que para Zambrano el unico modo de liberarse se logra al “hacer
memoria” (23), Ifigenia también lo intenta. Sin embargo, existe una sutil diferencia. Mientras
que para Zambrano Job “es el mas antiguo «existente» de nuestra tradicion occidental” (23),
puesto que es el personaje de la tradicioén judeocristiana que se enfrenta y lucha contra la
divinidad, a Ifigenia se le revoca esa posibilidad. Ella misma lo confiesa: “No tengo ningiin
Dios con quien luchar a mi lado pues todas las batallas estan perdidas de antemano, huérfana
de anhelos de victoria o corona de laureles, he renunciado a cualquier frenesi guerrero”
(Seligson 2017: 363). Por esta razon, no se produce un enfrentamiento directo con Artemisa,
pero permanece la posibilidad de ejercer la memoria como Unica via para intentar asir su
identidad, aunque ésta se le escape, como veremos mas adelante. Zambrano concluye:

Reducirse, entrar en razon, es también recobrarse. Y puesto que [el ser humano] ha

caido bajo la historia hecha idolo, quizas haya de recobrarse adentrandose sin temor

en ella, como el criminal vencido suele hacer volviendo al lugar de su crimen; como
el hombre que ha perdido la felicidad hace también, si encuentra el valor: volver la
vista atras, revivir su pasado a ver si sorprende el instante en que se rompi6 su dicha

(1973: 24).

El epigrafe de Zambrano que Seligson elige nos prepara para apreciar que quizas
Ifigenia no es completamente desdichada si logra narrarse su pasado y su presente, aun
cuando no tenga esperanza en su futuro.

Ahora bien, desconozco las razones especificas por las cuales Seligson decidi6
transformar este texto en uno narrativo. Hasta el momento, s6lo puedo conjeturar algunas

posibilidades. Por un lado, quizés la autora mexicana, tras una reflexion personal, prefirid

alinearlo con sus otros relatos centrados en figuras femeninas de la tradicion clésica, para

241



mantener cierta coherencia estilistica; por el otro, es mas logico que un texto dramatico
desentonara con el resto de la prosa incluida en Cicatrices (2009).2%° La extension también
pudo haber sido un factor decisivo: al tratarse originalmente de una obra en un acto —de
apenas cuatro paginas en doble columna—, su brevedad dificultaria su representacion
escénica.

La narrativa, en cambio, le permite a Seligson explorar de otro modo la fugacidad de
la palabra y las emociones de Ifigenia. En esta modalidad, mas que concentrarse en la accion,
intensifica la plasticidad de su lenguaje poético; tal vez dificil y menos viable de representar,
aunque no imposible. Por ultimo, sospecho que la narracién potencia el monédlogo y fomenta
un vinculo intimo con el lector, quien tiene la libertad de regresar sobre el texto a su antojo,

para reflexionar sobre la crisis existencial de la protagonista.

5.3 LOS MITEMAS TRANSFORMADOS Y ADAPTADOS EN “V0OZ SIN SOMBRA”

“Voz sin sombra” presenta la narracion de Ifigenia sobre el estado cautivo en el que vive,
alejada de la sociedad; esta aislada de toda relacion humana y divina, tras ser abandonada en
una tierra remota por Artemisa, quien previamente la rescaté del sacrificio. Mientras
contempla el mar, la protagonista rememora el proceso que la condujo al altar para su
inmolacion, el momento en que fue sustituida por un cervatillo y su posterior destierro. En
este mondlogo, enhebra sus percepciones corporales, las blasfemias dirigidas en contra de la

diosa y las recriminaciones hacia su padre, Agamenén, con reflexiones en torno a su

285 Es importante no confundir la publicacion de Cicatrices (2009) de Paramo Ediciones-CONACULTA con
la edicion homénima de Cuadrivio (2017), pues contienen relatos distintos. Aunque ambas estan compuestas
unicamente por obras narrativas de diversa indole, breves y dificiles de clasificar —por ejemplo, cuentos,
aforismos, microrrelatos, entre otros—, la segunda es una seleccion de Geney Beltran. Esta retne textos
provenientes de secciones de otros libros de Seligson, como De sueiios, presagios y otras voces, Indicios y
quimeras, Hebras, Cicatrices y Escritos a maquina, pero no incluye “Voz sin sombra”.

242



identidad. En suma, se trata de un discurso volcado sobre ella que tiende hacia lo poético,
sensible e intelectual, estructurado en un extenso parrafo.?%6

Seligson perfila un instante que puede identificarse con un atardecer. A través del
mondlogo de Ifigenia, el relato transmite la sensacion de que transcurre un dia completo,
aunque no existe una sucesion clara de acciones. Al comienzo, la protagonista abre los ojos,
y contempla el horizonte sin “4nimo para extender las manos y frotar los parpados, que se
desvanezcan los grumos, lentejuelas pinchadas de luz, relumbre de fuego fatuo” (Seligson
2017: 362-363). La iluminacion desempena un papel importante en la configuracion de la
atmosfera; en un principio existe la “oscilacion de girasoles mientras el sol los encandila”
(363), en tanto que en el desenlace “el cielo se raya de indigo y malva, gaviotas cruzan el
horizonte donde el sol ha desaparecido ya hacia su nocturna morada y todo queda libre de su
ardiente mascara, en la pura desnudez de la penumbra” (368). Este ciclo de luz y oscuridad
se consolida por la expresion “Atardece una vez mas” (368). Ifigenia parece atrapada en un
eterno retorno: no puede escapar de su situacion, del lugar que la rodea ni de sus emociones.
Asi, Seligson delinea un tiempo mitico, porque el aqui estoy de nuevo del comienzo y el una

vez mas del cierre indican que el personaje esta condenado a repetir su experiencia. Es decir,

no sabemos cuantas veces ya ha estado ahi, ni cuantas mas lo estara. Con ello, se sugiere un

286 1 a version inicial, “Obra en un acto. Voz sin sombra”, consta originalmente de seis parrafos. Cada uno
finaliza con una acotacion que marca una accion particular de Ifigenia en el escenario. Por ejemplo, al término
del primero se especifica: “(Se reacomoda y sienta para empezar realmente el ritual de «estar ahi»)” (Seligson
2007: 10); movimiento enlazado con el comienzo del segundo: “Aqui estoy, sentada, quieta” (10). Mas adelante,
una escena similar ocurre cuando recuerda como fue sustituida por un cervatillo, en el momento del sacrificio,
“mientras una luz cegadora se abrasaba a mi....” (10), pues entre el tercero y cuarto parrafo la autora indica:
“(Cierra los brazos sobre si misma y hunde la barbilla en el pecho. Asi, recogida, permanece un minuto. El
mar se escucha bronco. Luego, ella se reacomoda. Suspira)...” (10). Es significativo este gesto de abrazarse, el
cual juega con el homodfono de ser abrasada por la luz. Por supuesto, estas connotaciones se aprecian en el texto
dramatico, ya que todas las didascalias fueron eliminadas posteriormente. No obstante, éstas son
complementarias a la narracion, que opera por si misma.

243



in illo tempore, donde la espera en que se encuentra carece de un inicio y fin especificamente
delimitados.

Ademés, el ritmo en “Voz sin sombra” es lento, gracias al uso de cuarenta y nueve
puntos suspensivos que marcan los silencios de la voz de Ifigenia e intensifican la
contemplacion y la introspeccion; uno hasta podria imaginar donde suspira o como se detiene
a buscar las palabras adecuadas para proseguir su discurso. Las razones anteriores explican
por qué el relato se constituye en un solo parrafo continuo, cuyas pausas estan dadas por los
signos de puntuacién mencionados. Estos se hallan en sintonia con el monélogo desarrollado
y el acto de recordar.

En otro aspecto formal, a lo largo de “Voz sin sombra” Seligson utiliza comas, y en
menor medida puntos y seguido, para ralentizar el ritmo dentro de los segmentos enmarcados
entre los puntos suspensivos. Cabe destacar un momento en que la autora omite todo signo
de puntuacion. Entonces, la cadencia se acelera:

Invisible deambulo cefiida a un ritual invisible que mantengo por mantenerme a mi

misma mas que a los deberes sagrados para con la Diosa abominada de quien no he

vuelto a tener atisbo alguno fuera de aquel brillo feroz en la mirada de Calcante el

adivino cuando se aprestaba a inmolarme y que se tradujo en el reldmpago que me
secuestro... (366-367).

No se trata de un error en la puntuacion. Mas bien se produce un cambio drastico en
la continuidad del relato para subrayar el arrebato de Ifigenia, su enojo contra Artemisa, aun
cuando en ese destello de luz fue transportada a una region inhdspita para conservar la vida.

De acuerdo con Edith Hall, “Iphigenia is the only priestly figure to be a protagonist
in any extant Greek tragedy” (2013: 28). Por lo tanto, Ifigenia se convierte en el arquetipo
femenino por excelencia de virgen, martir y sacerdotisa. Seligson perpetia dicha funcion,
cuando escribe: “E igual preciso de lefia, agua, resina para ofrendar en el ara de Artemisa, la

Diosa que me consagrd sacerdotisa, mi funesta bienhechora” (2017: 364). Sin duda, el

244



oximoron en esta frase subraya la ambivalencia del vinculo entre la joven y la divinidad; por
un lado, esta ultima actué como salvadora de la primera al evitar su muerte; por el otro, su
rescate la ata a un deber religioso en un estado aciago.

En este contexto, las obras con las que dialoga Seligson son, principalmente, Ifigenia
entre los tauros e Ifigenia en Aulide de Euripides. Como mencioné y plantea Marquez, ambas
abarcan dos partes o segmentos distintos del mito (2022: 29), pese a que el orden de los
sucesos no corresponde con la secuencia de su composicion. La primera tragedia mencionada
se erige como el hipotexto predominante, dado que “Voz sin sombra” acontece después de
los hechos representados en la segunda. Asi, la estructura narrativa arranca desde el exilio de
la protagonista, mientras que su sacrificio se evoca a partir de sus recuerdos.

Por consiguiente, utilizo las tragedias de Euripides para identificar puntos de contacto
con el relato de Seligson. Ademas, complemento el andlisis aludiendo a fragmentos de
Ifigenia, de Racine, e Ifigenia en Taurida, de Goethe —considerados aqui como /Zipotextos
intermedios—, gracias a la cercania de Seligson con las letras francesas y su admiracion por
el escritor aleman. Es oportuno mencionar que también pongo “Voz sin sombra” en didlogo
con Ifigenia cruel, de Alfonso Reyes, a causa de su importancia como precedente en las
reelaboraciones de este mito en México —como destaqué al inicio de este capitulo—, si bien
no existen relaciones intertextuales directas. Este contraste ayuda a dimensionar la

perspectiva de Seligson sobe Ifigenia y a interpretar hacia qué sentidos la reorienta.
5.3.1 IFIGENIA EN EL EXILIO

Si los recuerdos de Ifigenia son parte sustancial de “Voz sin sombra”, los espacios
configurados en su subjetividad sefialan el lugar donde habita para procurarse “el sustento

recogiendo frutillas y otras vituallas que la generosidad del bosque me otorga” (Seligson

245



2017: 364), y a la piedra de sacrificio en la que Calcante, el adivino, estuvo a punto de
inmolarla. En consecuencia, el pasado y el presente de la protagonista se yuxtaponen, a causa
del vaivén memoristico. Al igual que el tiempo, no se menciona la ubicacion exacta en la que
se encuentra la protagonista, pero ésta puede identificarse como el “pais de los tauros”,**’
donde, segun distintas tradiciones miticas, se convierte en nueva sacerdotisa de la deidad.
Para comprender el contexto del relato de Seligson, hay que ir hacia la tragedia de Euripides,
Ifigenia entre los tauros, cuya trama se desarrolla en el reino de Toante. Explica la Ifigenia
euripideana:

Pero Artemis®®® me arrebato, y entregd a los aqueos una cierva en mi lugar. Me

transportod a través del limpido éter y me establecid en este pais de los tauros, donde

reina sobre barbaros el barbaro Toante, quien por tener pies tan veloces como alas ha
recibido este nombre, a causa de su ligereza de pies (Euripides 1985: 354).

Lo primero que hay que destacar es el término “barbaro” con el que se designa a los
habitantes y a su rey. Ifigenia es una extranjera que ha llegado a ese pais por voluntad divina
y no por propia eleccion, a una tierra que le es ajena en cuanto a su paisaje y cuyas costumbres
son contrarias a las actitudes “civilizadas” de los griegos, quienes rechazaban los sacrificios
humanos. A la joven se le impone desempenar un oficio religioso que la coloca en una
posicion privilegiada:

Y me ha establecido como sacerdotisa en este templo, donde la diosa Artemis se

complace en estos ritos —fiesta de la que solo el nombre es bueno (lo demas lo callo

por miedo a la diosa), pues sacrifico a todo griego que arriba a esta tierra segiin una

ley antigua de esta ciudad. Yo oficio el rito, pero de las muertes se ocupan otros en
secreto dentro de este recinto de la diosa (354).

287 En su “Introduccion” a Ifigenia entre los tauros, José Luis Calvo Martinez menciona que el nombre de

la tragedia de Euripides, Ifigenia en Tauride —por el que es cominmente conocida—, es incorrecto, porque tal
lugar no existe (1985: 341). Por eso decide cambiarle el titulo en su traduccion, pues identifica el “pais de los
tauros” en la region de Crimea (Euripides 1985: 354, n. 5).

288 Transcribo las variantes de los nombres de la diosa —Artemisa, Artemis, Diana (en el caso de los textos
dramaticos de Goethe y Racine)—, segin aparecen en las traducciones de las obras citadas. Lo mismo hago
con la variante del rey Toas/Toante y Calcas/Calchas/Calcante.

246



El hecho de no manchar directamente sus manos con sangre no la hace menos
culpable. En tanto sacerdotisa, la divinidad la protege; sin embargo, también esta subyugada
a su mandato. Cumple con su deber porque la motiva el miedo de provocar la ira de la diosa;
pero, como Pura Lopez Colomé sefiala, “no por estar dedicada a tan sangrienta tarea carece
de sentimientos; al contrario, recuerda su pasado y se lamenta de su presente orfandad y
exilio” (1986: 27). El prélogo de la tragedia de Euripides esté a cargo de la propia Ifigenia.?®’
Al comienzo, se lamenta de su linaje familiar y de su situacion actual, pues interpreta, a partir
de un suefio, que Orestes ha muerto, dejandola en este mundo completamente sola. Mas
adelante, se aflige de la siguiente manera:

La ruina me ha alcanzado y lloro por mi hermano, por su vida; jqué vision, qué vision

de suefios he contemplado esta noche, cuya oscuridad se acaba de marchar! Estoy

perdida, perdida. Ya no existe mi hogar paterno, jay de mi! Se acab6é mi estirpe y
lloro, lloro los dolores de Argos (Euripides 1985: 358-359).

De manera similar, Seligson también destaca el sufrimiento de Ifigenia en las lineas
iniciales de su version: “Aqui estoy de nuevo... Siento como si todos mis muertos hubiesen
finalmente terminado por morir, aunque el dolor, el profundo dolor persiste” (2017: 362). La
cita anterior encierra un sentimiento paraddjico: la joven experimenta cierto alivio, expresado
en el pleonasmo irénico de que todos aquellos vinculados con ella —muertos aun en vida—
han dejado por fin de existir. Esta aparente liberacion no disipa el peso emocional; su dolor,
hondamente individual, refleja no sélo la pérdida, sino también la incapacidad de desligarse
de un pasado marcado por el abandono. En contraste, la Ifigenia euripideana lo proyecta al

ambito colectivo, pues llora por su familia, su pueblo y por ella misma. Es interesante que

29 Ifigenia entre los tauros comienza con la genealogia de Ifigenia en su propia voz, desde Pélope hasta su
nacimiento. Ademas, explica como la arrebataron de su madre, Clitemnestra, para supuestamente desposarla
con Aquiles (Cfr. Euripides 1985: 353-354).

247



las repeticiones en ambos textos —por un lado, muertos/morir y dolor; por el otro, lloro, qué
vision, perdida— intensifican la afliccion de los personajes, aunque con matices distintos.

Como menciona Lorna Shaugnessy, “en las versiones heredadas del mito, Ifigenia
[...] estd representada como una encarnacién del perdon: afiora la reunificacién con su
familia y patria” (2015: 65). Por ejemplo, la joven también expresa su dolor por la separacion
de los suyos, al comienzo de Ifigenia en Tdurida, de Goethe:*°

La voluntad suprema a que me rindo

oculta aqui me tiene ha largos afios;

mas soy, como al llegar, una extranjera

a quien el mar separa de los suyos.

Dias enteros fija en sus orillas

la tierra de los griegos mi alma busca,

sin que las olas traigan mas respuesta

a mis suspiros, que rugidos broncos (Goethe 1944: 237).

En esta adaptacion, Ifigenia sigue siendo una extranjera, a pesar de su largo tiempo
transcurrido en esas tierras. Goethe retoma el sentimiento de alienacion y aforanza planteado
por Euripides, aunque introduce un viso de esperanza: Ifigenia no considera a su familia
perdida, sino que conserva la ilusion de regresar a su patria. Asi lo demuestra cuando implora
a la diosa: “devuélveme también a mis amados. / ;Y pues que de la muerte me libraste, / de

otra muerte me libra, de esta vida!” (238).2%!

Asimismo, esta heroina personifica con mayor
fuerza aquello senalado lineas arriba por Shaughnessy. Su poder persuasivo, clave en la
trama, la distingue como una figura ética que rechaza los sacrificios humanos porque los

aborrece. Arcas, un ciudadano taurico, da testimonio de ello:

(Quién difiri6 con dulces persuasiones

290 Cabe mencionar que esta obra de Goethe es la tnica de su produccion literaria que reelabora un mito
griego. Hall anota que Ifigenia en Tdaurida “is the only serious dramatic work by Goethe about ancient Greeks,
his only adaptation of a Greek tragedy, and his only play which directly dramatizes an inter-ethnic encounter”
(2013: 208).

291 Por supuesto, la Ifigenia de Goethe atin no tiene noticias sobre el triunfo de su padre en Troya ni de su
asesinato a manos de Clitemnestra. Tampoco sabe que fue vengado por Electra y Orestes. Para el momento en
que se pronuncia de este modo, piensa que toda su familia sigue con vida.

248



de un afo a otro, la costumbre horrenda
de ofrecer en sangriento sacrificio

a Diana en su altar, todo extranjero,
volviendo asi a su patria prisioneros

a irremisible muerte condenados? (241).

Goethe nos muestra una faceta mas compasiva de Ifigenia. En palabras de Hall, su
obra ofrece “an improbable vision of a world in which violent antagonism, atavistic ritual
brutality, colonial rapacity, concupiscence, vindictiveness, and trauma can all be eradicated
by an ideal gentleness, or kindness, embodied in Goethe’s psychologically implausible
Iphigenie” (2013: 210-211). A diferencia de la tragedia de Euripides —donde Ifigenia,
Orestes y Pilades logran engafiar al rey para robarse la estatua del templo de Artemisa—, la
protagonista de Goethe, fiel a sus principios, no puede traicionar a Toas porque ¢l ha fungido
como un padre para ella. Por eso, le confiesa su plan y apela a su generosidad y piedad; a
través del consentimiento de €ste, logra partir con su hermano sin necesidad de llevarse
consigo la imagen de la diosa.

Con respecto a la descripcion espacial, la de Goethe coincide con la esbozada por
Euripides. La Ifigenia clasica se identifica como una “huésped del mar Inhdspito, habito en
casa de salvaje alimento sin esposo, sin hijos, sin ciudad, sin amigos” (Euripides 1985:
360).22 Este ambiente se complementa con la narracion del Vaquero, quien al relatar la
captura de Orestes y Pilades por su grupo de pastores, amplia la caracterizacion del entorno:
“Cuando introduciamos los montaraces bueyes en la corriente que fluye entre las

Simplégades... habia un concavo rompiente quebrado por las olas con abundante espuma,

292 “E] mar Inhospito es el Ponto Euxino” (Euripides 1985: 358, n. 11), o sea, lo que actualmente conocemos
como el Mar Negro. Ahora bien, la traduccion de Angel Maria Garibay lee: “Hoy habito en esta mansion en
medio de bosques sombrios, cercana al mar inhdspito. jNi esposo, ni hijos, ni amigos, ni patria hay para mi!”
(Euripides 1978: 293).

249



cobijo para los pescadores de purpura” (362).2> Entonces, el paisaje estd compuesto por el
mar, las olas, la costa, una especie de acantilado, una tierra “salvaje” —a veces interpretada
como selva o bosque, segun las traducciones— y el templo de Artemisa. Aunque son detalles
descriptivos, tienen un peso simbdlico que refuerza el aislamiento de Ifigenia y su
dependencia de lo divino. Dichos elementos son recurrentes en la mayoria de las
adaptaciones, para reiterar la naturaleza exiliada de la protagonista.

De hecho, Reyes especifica la localidad en Ifigenia cruel, incluyendo la fase del dia
en que ocurre la accion: “Tarde. Costa de Tauride. Cielo. Mar. Playa. Bosque. Templo. Plaza:
empieza la ciudad” (1996b: 317). A excepcion de la plaza, recupera los mismos elementos
espaciales de las versiones anteriores del mito. Seligson también utiliza referencias similares,
para contextualizar el mondlogo de Ifigenia. Como he recalcado, en “Voz sin sombra” el
nombre del espacio mitico no se menciona explicitamente; el lector lo deduce mediante
imagenes sugerentes, como cuando la joven describe el paisaje: “hablo para desahogar mis
soledades aunque solo el viento escuche, y los arboles, en este lugar consagrado tan inhéspito
como el mar que rompe en el precipicio harto de tanto golpear la roca muda... El mar...”
(Seligson 2017: 364). Aqui, Ifigenia otorga a la palabra hablada una funcion catartica, pues
ve en ella un vehiculo de liberacion y desahogo. No obstante, reconoce su caracter efimero y
sin destinatario; sus palabras se las lleva el viento, como diriamos coloquialmente. Con ello,
proyecta su exilio hacia un entorno que, aunque vasto, sagrado y sublime, no ofrece
respuestas.

Notese como los elementos que configuran el paisaje —los drboles, el lugar

consagrado tan inhospito, el precipicio, el mar— adquieren un papel crucial en la narracion

293 Las Simplégades refieren las “miticas rocas méviles que chocaban entre si aplastando a las naves que

trataban de atravesarlas” (Euripides 1985: 358, n. 11).

250



de Seligson. Mientras que en las obras de Euripides, Goethe y Reyes dichos aspectos
principalmente delimitan el escenario, en la de Seligson destacan, ademas, porque aparecen
personificados: el viento “escucha”, el mar con sus olas estd “harto de tanto golpear” y la
roca es “muda”. En consecuencia, trascienden su funcion como meros telones de fondo y se
convierten también en participantes que impactan, moldean y afectan la subjetividad de
Ifigenia.

Quizas la pista mas significativa para equiparar el espacio de “Voz sin sombra” al de
Ifigenia entre los tauros sea el vocablo “inhdspito”. En ambos textos, este término evoca un
lugar sagrado, pero agreste, opresivo, marcado por la dureza, que contribuye a la alienacién
de la protagonista. Con todo, en el relato de Seligson no remite a un emplazamiento
geografico concreto —el Ponto Euxino—; mads bien, es adoptado como el adjetivo que
califica mejor un paisaje “carente de comodidad u otras condiciones que hagan agradable la
estancia en €1” (s.v.), segun la definicién que brinda el Diccionario de la lengua espariola.

Luego, el entorno se desdibuja de inmediato, cuando la Ifigenia seligsoniana contintia
su descripcion: “Me detengo en el atardecer todos los dias a contemplar como su Nada
inmensa [la del mar] se va hundiendo en las tinieblas, sombra entre sombras cada vez mas
densas, al igual que yo, hasta que todo se confunde en una oscuridad sin nombre: ni mar ni
cielo ni noche...” (Seligson 2017: 364).** La hija de Agamenoén confunde el margen del
horizonte que contempla, al mismo tiempo que ella se iguala al paisaje. Asi como cuestiona
su identidad a lo largo de su discurso, la desaparicion gradual de la luz provoca desconcierto

entre los limites de la naturaleza.

294 Resulta interesante como esta imagen del mar establece cierto paralelo con la descrita por la Ifigenia

alfonsina: “Y os envidio, mujeres de Tauride, / alargando mis manos a la cancion perdida / (;Veis?
Magnificamente nace del mar la sombra / cuando, en las colinas violetas, / asoman de regreso, los pastores de
toros...)” (Reyes 1996b: 322-323. Enfasis personal).

251



No es casualidad que Seligson emplee una maytscula para referir la “Nada inmensa”
del mar, que llega a difuminarse con la noche y el cielo. Aqui nuevamente resuena el
pensamiento de Maria Zambrano. Segun estipula la filésofa espafiola, la nada no es una idea,
sino “lo que devora, lo que méas puede devorar: «Lo otro» que amenaza a lo que el hombre
tiene de ser; pura palpitacion en las tinieblas” (Zambrano 1973: 178). Asimismo, la perfila
como

el silencio en que se hunde su palabra, todas las palabras de todos los unos y los otros,

fundidas, deshechas en rumor; la inanidad de toda accion. Y de esa inanidad del

presente surge como realidad unica, no perecedera en el seno de la nada, lo que
parecio siempre la imagen de lo perecedero: el pasado, la historia (182).

Resulta dificil asir el término, cuando Zambrano también recurre en sus
disquisiciones al lenguaje poético. Al respecto, la lectura de Noelia Dominguez sobre el
significado de la nada en la perspectiva zambraniana es esclarecedora. La investigadora de
la Universidad de Sevilla concluye que esta relacionada con un vacio creador, en cuanto que
“permite la posibilidad de la vision y del pensamiento humano, esto es, posibilita la pregunta
y con ella el movimiento interior, la comunicacion de la propia intimidad” (2022: 3).
Sospecho que Seligson asumi6 en su escritura algunos de los razonamientos poéticos de
Zambrano.? Para la autora mexicana, la “Nada” es el origen de la exploracion creativa,
como sefiala en “Laberinto de tiempo y suefios”: >

El tiempo es orden, disciplina [...], reordenamiento interno y externo del Caos

matricial, esa Tiniebla y Nada, plenitud no manifiesta, ese Océano donde se
confunden las aguas cosmicas, las terrestres, las psiquicas, las intelectuales, y donde

295 En sintesis, Zambrano propone un acercamiento singular para filosofar, donde el razonamiento y la poesia
convergen. La razon poética es un método que supone la superacion del conflicto entre ambos polos. Como
explica Juan Fernando Ortega, “Esta nueva filosofia es ciertamente «razony», saber discursivo, episteme, como
lo expresara Aristoteles, pero es ademas «poética», nots” (2007: 29). El filosofo se ve enfrentado a un modo
distinto de mirar y pensar el mundo, para “dar la imagen correcta, el concepto, la palabra adecuada para expresar
aquello que siente como dado por la intuicidén o conseguido por razonamiento” (29). Zambrano reflexiona in
extenso sobre el tema en su libro, Filosofia y poesia.

2% La primera versién del ensayo se encuentra en Esther Seligson, “Laberinto de tiempos y suefios”,
Didlogos (septiembre-octubre 1984): 51-54.

252



el artista habra de bucear, sumergirse, dragar, para obtener una gota, una piedrecilla,
una chispa con que denominar a las cosas, al mundo, a los seres, a si mismo (Seligson
2005a: 267).

Es curioso que la Nada también aparezca en este ensayo junto con términos como
“Caos” y “Tiniebla”. Mientras tanto, en “Voz sin sombra” se usa un léxico semejante que
comparte un mismo campo semantico: tinieblas, sombra ente sombras, oscuridad sin nombre
y noche. En mi opinion, el mar en el relato funciona como un simbolo que amenaza y
“devora” la identidad de Ifigenia; pero también moviliza y desencadena los recuerdos. En
este sentido, una opcion es interpretarlo como una representacion de la vacuidad. La aparente
“inaccion” de Ifigenia —es decir, ese estado contemplativo en el que esta inmersa— hace
que surja su pasado y, entonces, se disponga a dar testimonio de su historia. Conforme el
espacio se delinea y, luego, desdibuja, el monologo avanza hacia los atisbos de los
acontecimientos pasados ocurridos en Aulide. Al otorgarle voz, la autora mexicana le
confiere la posibilidad de una nueva existencia, pues “la palabra es el espacio de la Nada y
el lugar del Ser y el Existir” (Seligson 2005a: 358), segin anota en su ensayo “Cioran, Fausto
y Lear”.

Parece que la Nada es un aspecto recurrente al que Seligson vuelve una y otra vez en
su obra ensayistica. En suma, considero que es otra forma mediante la cual la autora indaga
en el sentido de hacer literatura, como afirma en “Edmond Jabés o la seduccion del Libro™:
“la escritura, por ende, es inseparable de la Nada, del exilio, y, también, de la subversion”
(Seligson 2005a: 171).2°7 Para Marrufo, este tipo de declaraciones conlleva “una carga

cabalistica respecto al empleo del lenguaje como medio para la creacion” (2014: 61). Aunque

297 La primera version de este ensayo aparece en Esther Seligson, “Edmond Jabeés o la seduccion del Libro”,
Vuelta (octubre de 1985): 35-36. Afos despugés, se publicé como prologo al libro de Edmond Jabés, El pequerio
libro de la subversion fuera de sospecha, tr. Saul Yurkiévich, Vuelta, México, 1989: 9-14.

253



no pretendo profundizar en dicho aspecto, es esencial detectar como la escritura de Seligson,
particularmente en “Voz sin sombra”, se inscribe en esta interrelacion entre la Nada y el
exilio al que Ifigenia esta sujeta. Gracias a la configuracion del espacio y su personificacion
a través del lenguaje poético, podemos también apreciar como la interaccion de la joven con
el paisaje transforma su monélogo en un eco existencial.

Mas adelante, Ifigenia continia su discurso proporcionando especificaciones
adicionales sobre su entorno:

Nunca elevo los ojos para mirar las estrellas, y cuando la Diosa Luna se muestra me

interno en lo mas profundo del bosque para no ver como platea las aguas con sus galas

de marfil ni percibir el deseo de compafiia gotearme la piel adentro, ciclamen

medroso, tenaz no obstante en su osadia de asomar la corola entre los pedruscos de
este pefion arisco (Seligson 2017: 364).

No hay duda de que el paisaje refleja el peso del exilio de la joven y su desconexion
afectiva con otros. Es patente que el ambiente fisico impacta en el estado emocional de
Ifigenia y subraya, en mayor grado, lo inutil que es buscar contacto con lo divino. Esto se
percibe, por ejemplo, cuando la protagonista rechaza contemplar la belleza de las aguas con
sus galas de marfil, eligiendo refugiarse en la espesura del bosque. Intuyo que Seligson
reelabora esta sensacion y gesto de huida, a partir de Goethe. En [figenia en Taurida, la
sacerdotisa también se adentra en un bosque denso y sombrio, reflejo de su inquietud y
aislamiento:

Erguidas copas del sagrado bosque:

en vuestra eterna impenetrable sombra

como en el templo mismo de la diosa,

penetro ahora, cual la vez primera,

henchida de temor; que el alma mia
jamas a estos lugares se acostumbra (Goethe 1944: 237).

Por su parte, la Ifigenia alfonsina comparte haber llorado y sentido miedo, cuando

despert6 por primera vez en aquella tierra desconocida:

254



Porque un dia, al despegar los parpados,

me eché¢ a llorar, sintiendo que vivia;

y comenz6 este miedo largo,

este alentar de un animal ajeno

entre un bosque, un templo y el mar (Reyes 1996b: 317).

En Reyes, un pasaje como éste prepara la anagnorisis, que sélo puede ser posible si
se ha olvidado el pasado.

Tanto en Goethe como en Reyes, Ifigenia experimenta temor ante el espacio donde
se encuentra; en Seligson, no siente miedo del paisaje, sino que lo habita, lo confunde y
quiere huir de él, pero no puede. La metafora del ciclamen medroso que florece entre las
piedras, mas bien, apunta hacia su deseo de compania que reprime, aunque éste resurge de
vez en cuando.?”® En “Voz sin sombra” predominan otros sentimientos, como la nostalgia, el
cansancio y la pesadumbre; la tristeza, sobre todos, se manifiesta como un sintoma fisico
persistente del personaje: “Siento en la nuca el cosquilleo de un pestafiear constante, trémulo:
es la tristeza”, que se intensifica en “esta resaca de tristeza feroz” (2017: 363).

En otro punto, es imprescindible enfatizar que Reyes, si bien situé su poema
dramatico en un entorno mitico similar al de Euripides y Goethe, se rehus6 a que Ifigenia se
lamentara sobre su familia y patria. Mientras que en los autores mencionados la protagonista
tiene pleno conocimiento de si misma, sabe cudl es su origen y por qué habita ahora como
sacerdotisa entre los tauros, la del escritor regiomontano contrasta drasticamente, ya que
aparece desmemoriada desde el principio:

Ay de mi, que nazco sin madre

y ando recelosa de mi,

acechando el ruido de mis plantas
por si adivino adonde voy.

298 El Diccionario de la lengua espariola define el ciclamen como una “planta herbécea, vivaz, de la familia
de las primuléceas, con rizoma grande y en forma de torta, del que parten muchas raicillas, hojas radicales, [...]
acorazonadas, [...], flores elegantes, aisladas, de corola con tubo purpurino y divisiones roseas [...]” (s.v.).

255



Otros, como senda animada,
caminan de la madre hasta el hijo,
y yo no —suspensa del aire—,
grito que nadie lanzé (1996b: 317).

Al usar el presente de indicativo, como Rogelio Arenas ha destacado, “se refuerza en
gran medida la expresion de lamento cosmico inicial que brota de lo més profundo del ser en
este primer verso del poema” (2004: 157). Seligson también abre su version con la misma
forma verbal, pero Ifigenia apela a su presencia —Aqui estoy—, en lugar de a su origen. Con
ello, en ambas obras se enfatiza el caracter de abandono que cobra un caracter mas ontoldgico
que fisico.

Ademés, en Ifigenia cruel, el coro de mujeres tauricas envidia a la joven por tener “el
agrio gusto de ignorar tu historia” (Reyes 1996b: 322). En “Voz sin sombra”, por el contrario,
ella sabe perfectamente quién es: “una Princesa hija de reyes cuyo padre sacrific en aras de
la guerra, muerte por muerte, cuchillo por cuchillo, sombra contra sombra” (Seligson 2017:
365). El caso alfonsino es muy distinto, en cuanto que el personaje se percibe huérfana de
madre y de patria, aunado al sentimiento de soledad existencial que alcanza dimensiones

cHsmicas.>’

Ifigenia “ha olvidado ya su vida primera e ignora coémo ha venido a ser, en
Tauride, sacerdotisa del culto barbaro y cruel de su divinidad protectora” (Reyes 1996b: 313),
de acuerdo con la explicacion que Reyes proporciona en su “Breve noticia”.

Como la Ifigenia alfonsina no recuerda nada de su pasado, incluyendo los

acontecimientos ocurridos en Aulide, es indiscutible que vive “como en suefios” (1996: 358).

2% En opinién de Arenas, con Ifigenia cruel Reyes “intentd sanar las heridas de su espiritu mediante su
insercion en el marco de cosmogonia del dolor universal humano que le ofrecia la tragedia griega” (2004: 113).
Por supuesto, hace referencia a la decision del autor de exiliarse de manera forzada, después del asesinato de
su padre, Bernardo Reyes, ocurrido en febrero de 1913. Coincido con Shaughnessy en que la respuesta mas
convincente sobre si existe una analogia entre vida y obra, “ésta no sera entre las muertes tragicas de Bernardo
Reyes y la victima mitoldgica, Ifigenia, sino entre la experiencia del exilio de Alfonso Reyes y el exilio de
Ifigenia en Téauride” (2015: 62).

256



La Ifigenia seligsoniana se asemeja en este punto, en cuanto que parece soflar por momentos,
absorta en un estado de letargo:
Somnoleo acunada por el silencio de las voces muertas, su dulzon resabio, oleoso
desfallecimiento de los musculos [...] Vacia de esperas yo misma oscilo en el suefio,

corola desmadejada en brazos incorpdreos, invisible urdimbre donde me tejo a mi
misma como un despenarse de cascadas inconclusas... (Seligson 2017: 363).

En la adaptacion de Reyes, la pérdida de la memoria habilita el sentido tragico, ya
que el verdadero conflicto surge cuando Orestes llega y desvela el pasado de Ifigenia,
vertiendo “en su alma todo el horror de la certeza” (1996b: 359) del linaje Atrida, violento y
maldito. Segiin Shaughnessy, “esta estrategia permite que Reyes ponga en marcha una serie
de acciones y reacciones que son psicologicamente mucho mas complejas que los resultados
predeterminados divinamente en las versiones recibidas del mito” (2015: 66). Por dichas
razones, la Ifigenia alfonsina es incapaz de compadecer a los hombres que sacrifica; al
contrario, la de Goethe empatiza con ellos y defiende la suspension de tales ritos, porque
recuerda haber sido victima en el altar:

(El recuerdo de idéntico destino

no ha de mover a compasion un alma?

iY mas la mia que se mira en ellos!

Yo también he temblado junto al ara

de hinojos, y la muerte prematura
solemne me acercaba [...] (Goethe 1944: 291).

En contraste con las versiones de Euripides y Goethe, la Ifigenia alfonsina ejecuta
directamente los sacrificios. Escindida de su pasado, acepta sin cuestionamientos el mandato
de la divinidad: “Nacia entre mi mano el cuchillo, / y ya soy tu carnicera, oh Diosa” (1996b:
318). Es mas, sobresale “lo informe humano de su oficio y la veneracion y fidelidad que
devotamente le profesa” (Arenas 2004: 157). El coro revela incluso que la muchacha ha
desarrollado una habilidad instintiva para este tipo de ofrendas, a pesar de no haber recibido

guia alguna:

257



—Hija salvaje de palabras:

(quién te hizo sabia en destazar la victima?

(Quién te enseno el costado donde esconde

su corazon el ndufrago extranjero? (Reyes 1996b: 318-319).

De esta manera, la crueldad de Ifigenia honra el titulo de la obra de Reyes, pues
evidencia como el olvido de su identidad, hasta de su propio nombre, la condena a perpetuar
la violencia. Lo anterior no deja de ser ironico si se piensa en su historia familiar, que parece
imponerse pese a que ella no la recuerde al inicio. En el ultimo “tiempo”, cuando rechaza la
posibilidad de marcharse con Orestes y exclama “estas dos conchas huecas de palabras: ;No
quiero!” (348), queda claro que la joven decide con plena libertad permanecer entre los tauros
como sacrificadora, pero tampoco la posibilidad del regreso hubiera sido menos
sangrienta.>%

En oposicion, es notable que la Ifigenia seligsoniana se percibe como prisionera de
Artemisa, privada de cualquier eleccion y de la posibilidad de huir: “no hay escapatoria
posible pues Ella lo decidi6 asi” (Seligson 2017: 364). Si bien realiza ofrendas, no las hace
por devocion ni lealtad, sino por la inercia dictada debido a las circunstancias de su
supervivencia. El peso de su situacion queda manifiesto: “Y nadie quiere hacerse responsable
por esas sangres derramadas que huyen entre la hojarasca igual como escaparon veloces de
este bosque los pies divinos que me han encerrado sacerdotisa al servicio de Su memoria
para memoria de los mortales” (364). Por tanto, hay una especie de resignacion ante su
destino que las versiones anteriores del mito no comparten.

Con motivo de que el personaje de Seligson si recuerda quién es, reconoce que alguna

vez experimento la felicidad durante un corto periodo de su infancia: “Ay funesta condicion

390 Sin duda, resaltan las cursivas con las que Reyes quiso dar fuerza a las ultimas palabras pronunciadas
por Ifigenia dentro de su poema dramatico. La opcion tipografica consolida la decision final de la sacerdotisa,
quien rechaza su historia familiar.

258



la mia, antes y ahora, que es como decir siempre, a no ser por el breve lapso de mi nifiez tan
mimada y feliz...” (366). Lo anterior definitivamente sirve como contrapunto a la tristeza que
embarga a Ifigenia. Gracias a esa mirada hacia su pasado, tiene certeza de que no es la misma;
de su ser s6lo queda el cuerpo, pero no sabe donde ni cuando ha perdido su identidad:
De la muchacha Ifigenia no queda rastro, no queda nada salvo un aliento apretado a
la piel, una piel que precoz se corrompe apretujada a un camulo de huesos que solo
ansian yacer secos, quebrados entre las raices de estos arboles que tienen mas vida y

sustancia que yo... ;Yo?... Yo que qué soy sino desabrigo puro, oquedad sin limite
que el Tiempo va ahuecando mas y mas... (367).

El exilio en esa tierra inhdspita es un tipo de encarcelamiento, por llamarlo de algin
modo, que favorece la configuracion de una identidad irreconciliablemente fragmentada.
Para cerrar este apartado, resulta importante examinar como dicha nocion se refuerza a lo
largo del relato, mediante el uso recurrente del deictico aqui. Si bien al inicio comenté sus
tres primeras repeticiones, cabe precisar que éste aparece en cuatro ocasiones adicionales sin
acompanarse del verbo estar; mientras que en otras dos mantiene esta relacion. Con ello,
Seligson consolida la conexion entre el espacio narrativo y la subjetividad de Ifigenia. Al
mismo tiempo, refuerza la sensacion de estar hablando desde un presente continuo.

Por un lado, los casos en los que el deictico aparece sin el verbo estar, en presente de
indicativo, son los siguientes. El primero refiere la llegada del personaje al lugar inhospito,
en pretérito: “fui [...] traida aqui, sombra de una sombra, ni muerta ni viva” (364), mediante
el cual Ifigenia reafirma la ambigiiedad de su existencia, al ubicarse en un limite
indeterminado entre la vida y la muerte. Mas adelante, destaca su exilio y soledad absoluta:
“Aqui, segregada de todo y de todos” (365). Después, ilustra su incapacidad de escapar, aun
de forma imaginaria: “[transformarme en] P4jaro ni aspiro siquiera pues volar lejos de aqui
es lo que Ella no permite” (366). Finalmente, evoca las imagenes de su sacrificio que intenta

olvidar: “esas que me trajeron aqui anuldndome para siempre del mundo vivo, sombra ya,

259



inaccesible a cualquier ser humano o divino” (367). En cada uno de estos momentos, el
deictico enfatiza su arraigo a un espacio hostil que define y perpetia su pérdida de identidad.

Por otra parte, Seligson regresa a la formula aqui estoy hacia el desenlace del
monologo. Su cuarta aparicion reitera la identidad fragmentada de Ifigenia: “y aqui estoy yo
disolviéndome, deformédndome, ni animal ni vegetal ni piedra ni muchacha” (367). ;Qué es
entonces Ifigenia, si no pertenece a ningtin reino de los seres vivos ni al mineral? jAcaso es
una sombra, un eco, una voz? Claramente, los gerundios acenttian el proceso aun inconcluso
de desintegracion de la protagonista. En tanto, la quinta y tltima mencion del deictico, “Aqui
estoy, sentada, quieta, frente a la inmensa Nada del mar...” (368), establece un puente que

resuena con las primeras paginas del relato.
5.3.2 EL ENGANO DE LAS BODAS CON AQUILES

En distintas variantes del mito, es bastante conocida la razén por la cual Ifigenia llega a las
costas de Aulide desde Argos, sin sospechar que planean sacrificarla. Agamenén, incapaz de
partir junto con todo el ejéreito griego hacia Troya debido al obstaculo impuesto por la diosa
Artemisa, le miente a Clitemnestra, a quien le pide traer a su hija al campamento bajo el
pretexto de desposarla con el valeroso Aquiles. Aunque las nupcias nunca se llevan a cabo,
el ardid pone en marcha los eventos en torno a la historia de Ifigenia. Por lo tanto, el falso
compromiso entre la princesa y el lider de los mirmidones es uno de los mitemas esenciales,
en cuanto a la estructura general del mito se refiere. Sin embargo, en la mayoria de los casos,
esta escena suele ser evocada y rara vez constituye parte de la accion.

En [figenia entre los tauros, de Euripides, la alusion a las bodas con Aquiles cobra
forma en los recuerdos de Ifigenia, ya que el argumento transcurre en otro contexto, como

observamos en el subapartado anterior. Ifigenia brevemente refiere los supuestos esponsales

260



en el prologo: “Conque me arrebataron de junto a mi madre, por las artes de Odiseo para
casarme con Aquiles” (Euripides 1985: 354).3°! M4s adelante, vincula esta experiencia con
su infortunio, el cual cree haberse originado desde su nacimiento. Euripides emplea términos
polisémicos que apuntan tanto al matrimonio como al sacrificio de la joven, una dualidad que
puede percibirse en el siguiente fragmento:
Desde el principio me fue adverso el destino del cefiidor de mi madre y de la noche
aquella. Desde el principio las Moiras del nacimiento estrangularon mi juventud con
apretado lazo. La muy cortejada por los griegos, la desdichada hija de Leda
[Clitemnestra], me parié como fruto primerizo de su tdlamo para victima del ultraje
de mi padre, para ofrenda nada placentera, me crio para consagrada. Y en carro de

callos me depositaron sobre las arenas de Aulide como novia —jay de mil—,
malhadada novia, del hijo de la hija de Nereo [Aquiles] (Euripides 1985: 360).

Si bien algunas palabras, como ceriidor, cortejada y talamo, se relacionan con
Clitemnestra, el resto representan como Ifigenia fue educada para el matrimonio.’*? Es
curioso que las expresiones —por ejemplo, apretado lazo, ofrenda nada placentera y me crio
para consagrada— no so6lo evocan el acuerdo prenupcial con Aquiles, sino que también
transforman al personaje en un objeto sagrado, destinado a la inmolacion en otro tipo de altar.
Knapp sugiere que los motivos del sacrificio y del matrimonio estan interconectados de
manera irrevocable e ironica en el mito de Ifigenia, pues “Her mock betrothal to the warrior

Achilles was to be transformed into an expiatory bonding with the divine Artemis” (1997:

301 Con Euripides conocemos que el engafio no solo fue planeado por Agamendn, quien obedece el ordculo
de Calcante, sino que se concreta gracias a las artimafas del astuto Odiseo, como resaltan también otras
versiones del mito. Por ejemplo, el papel del rey de itaca es indispensable en Ifigenia en Aulide del mismo autor
clasico, o en la Ifigenia de Racine. Al contrario, tanto Esquilo como Goethe omiten detallar como y por qué
lleg6 Ifigenia a Aulide, en Agamendn e Ifigenia en Taurida, respectivamente.

302 BEn Women in Myth, Bettina Knapp explica que, durante la época de Euripides, las leyes atenienses
privilegiaban a los hombres y negaban a las mujeres derechos fundamentales, incluido el acceso a la ciudadania.
La funcion principal de éstas en la sociedad era procrear nuevos ciudadanos varones. Por lo tanto, las jovenes
debian permanecer en casa y entrenarse para los deberes del hogar, “until the beginning of biological change
(parthenos), after they were married off as rapidly as possible” (1997: 70-71).

261



76). Asi, Euripides revela el traslado de la joven a Aulide como una novia fatidica, en el que
se articula una superposicion simbolica entre sus funciones de victima y esposa.

Reyes se apega al hipotexto de Euripides en este aspecto, pero lo adapta al incluir un
extenso didlogo entre Orestes e Ifigenia que activa las memorias reprimidas del personaje
femenino. En cuanto a la construccion del personaje, aqui hay un fuerte contraste con el texto
de Seligson, cuya Ifigenia es, en cambio, muy memoriosa. Cuando Orestes narra la
genealogia de la familia Atrida en el quinto “tiempo” del poema dramético, comienza a
estimular los recuerdos perdidos de su hermana que “[...] se abren paso entre tumultos de
sombra” (1996b: 339). De esta suerte provoca que ella paulatinamente rememore su pasado:
“Me devuelvo a un dolor que presentia; / me reconozco en tu historia de sangre” (339). Mas
adelante, Orestes menciona como Ifigenia llegé a las costas de Aulide de manera forzada y
mediante embustes:

Hija de Agamemnon: fuerza es traerte

engafiada hasta el sitio de la ofrenda,

donde adelanta en pago de lagrimas la madre
el crimen que ha de cometer mas tarde (341).

Coincido con Shaughnessy en que, hasta este punto de Ifigenia cruel, la sacerdotisa
ha fungido como receptora de los recuerdos de Orestes, quien usa la memoria como un
mecanismo para invertir la dindmica de poder entre ambos hermanos; €l busca dejar de ser
la victima a punto de ser sacrificada, para convertirse, en su lugar, en el captor de su
sacrificadora (2015: 73).3% Sin embargo, Orestes no detalla el engafio en si; al contrario, su
mera mencion desencadena que Ifigenia se haga cargo del proceso de rememoracion,

comenzando por explicar la causa de su llegada:

393 Esto queda claro cuando Orestes expone como la memoria es €l modo en que quiere atar a Ifigenia al

destino familiar: “Te asiré del ombligo del recuerdo; / te ataré al centro de que parte tu alma. / Apenas llego a
ser tu prisionero, / cuando eres ya mi esclava” (Reyes 1996b: 340).

262



Odiseo me trajo prometida

al lecho de un valiente —Aquiles.— (Oye:

al crear este nombre con esfuerzo,

tengo piedad yo misma de mis labios.) (Reyes 1996b: 341).

Los nombres de los héroes coinciden con aquéllos mencionados en el prologo de
Ifigenia entre los tauros, mas es preciso senalar que a la Ifigenia alfonsina le cuesta trabajo
pronunciar el de Aquiles. Este recuerdo resulta doloroso, ademas de que le genera compasion
por si misma, porque reconoce que el ardid de Odiseo fue el germen de su desgracia, aunque
el hijo de Tetis “era ajeno al engafo, y fue a salvarme” (344). En este didlogo entre ambos
hermanos, la voz de la rememoracion se transfiere a la protagonista: “Desde este momento,
los recuerdos son exclusivamente de ella, ya que Orestes era demasiado joven para entender
o recordar lo que pasd” (Shaughnessy 2015: 73). Tal traspaso no esta exento del impulso de
huida:

—Pero ;qué hago, Diosa? ;Salgo de tu misterio?

Amigas, huyo: jesto es el recuerdo!

Huyo, porque me siento

cogida por cien crimenes al suelo.

Huyo de mi recuerdo y de mi historia,
como yegua que intenta salirse de su sombra (Reyes 1996b: 341).

El simil de Ifigenia como yegua asustada de su propia sombra es impactante, pues
expone la tension entre la dominacion y la pretension de evadir su historia personal. La fuga
es infructuosa, porque Orestes interrumpe su resistencia al ordenar que la sujeten y, luego, al
exigirle: “Hinchate de recuerdos” (341). A mi parecer, el verso imperativo es contundente y
de extrema potencia. Ademas, porque semanticamente es agresivo; mas suave habria sido si
hubiera enunciado: “Llénate de recuerdos”. A la protagonista no le queda més remedio que
rendirse ante su memoria y, una vez que la asume, es curioso que el primer recuerdo sea su
comparecencia ante el campamento griego, ataviada de novia y acompafada de Clitemnestra

y un pequefio Orestes:

263



Si.—Llegamos en el carro:
mi madre —porque es mi madre, Orestes—,
tu, tierno nifio que solo rie y llora,
yo, y los presentes de mi boda.
Me bajaron en brazos las muchachas de Calcis,
como a la prometida del nieto de Nereo;

y a ti, con delicadas manos,
para no sacudir tu fragil suefio (Reyes 1996b: 343).

A diferencia del caso alfonsino, la Ifigenia de Seligson no pierde su identidad por el
olvido, como una insuficiencia mental que se recupera con el tiempo gracias al didlogo con
otro. Su fragmentacion comienza debido a la ausencia de este ultimo y por la falta de
reconocimiento por parte de Agamenoén. Cuando llegd a Aulide, “Fue él, el propio padre
quien me convirtid en objeto invisible pues desde que llegué al campamento no puso nunca
sus ojos en mi, desviaba la mirada y a duras penas me hablo salvo para pedir que acompafiara
junto al altar los sacrificios propiciatorios” (Seligson 2017: 367). De aqui resulta coherente
que la protagonista exprese lo siguiente: “aurora tras aurora me sobrevivo, huérfana,
desmemoriada, ajandome sin tregua, descarnada” (366). No es que carezca de memoria para
contar su historia; son otros quienes la olvidan, en tanto hija, sierva de la diosa y mujer.

Entonces, Seligson recurre a la ironia para subvertir los modelos anteriores, al hacer
que Ifigenia afiore asumir el papel de amante, en lugar de verse como una novia. La
protagonista se compara con figuras miticas femeninas que fueron raptadas por héroes: “Ay,
que no fuera yo la raptada por Paris, o por el propio Aquiles...” (2017: 366). Hubiera
preferido el destino de Helena o Briseida, aludidas mediante los nombres masculinos que las

invisibilizan, respectivamente.>** Ella también es un “objeto invisible”, pero, en su caso,

394 Recordemos que, por un lado, Paris desata la guerra contra Troya, al raptar a Helena; por el otro, Aquiles
toma como trofeo a Briseida, pero Agamenoén se la quita, a su vez, provocandole la colera con la que inicia la
1liada de Homero.

264



sellado por la indiferencia de su padre. La interjeccion resalta la paradoja: aunque ansia una
experiencia ligada al deseo sexual, las mujeres evocadas fueron cosificadas y reclamadas
como propiedad.

Aun mas, le habria parecido soportable someterse a cualquier otro hombre: “O,
inclusive, [raptada] por cualquier soldado raso de los de la guardia de mi padre para no ser
sacrificada” (366). Su lamento expone la frustracion de no haber gozado una vida cotidiana,
interrumpida por su presunta inmolacion; imagina “haber concluido mis dias como cualquier
mujer anonima los concluye: cargada de hijos, envejecida, harta de trabajo doméstico y
desventuras conyugales, pero con su vida vivida de principio a fin, una vida utilizada, s6lida”
(2017: 366). Estas palabras dejan entrever el tono irénico de Ifigenia frente al papel
tradicional asignado a la mujer, asi como una forma de describir un futuro que le ha sido
arrebatado. Para ella, el matrimonio implica sumision y fatiga; no le habria proporcionado
felicidad ni libertad, pero al menos le habria permitido vivir dentro de un marco convencional
y darle propdsito a su existencia, algo que le estd vedado en su condicion actual. Por esta
razon, la yuxtaposicion clasica entre esposa y victima se quiebra en “Voz sin sombra”, pues
Ifigenia no se proyecta a si misma como la novia de Aquiles.

Ahora bien, Reyes contintia usando similes en Ifigenia cruel, para seguir de cerca la
linea trazada por Euripides, en cuanto a la interconexion entre sacrificio y matrimonio se
refiere. Hija y madre saltaron del carro que las transportaba “como terneras sueltas en prado.
/ Ignorando las rudezas del campamento, / yo, corazon nupcial, fiesta hacia de todo” (1996b:
343). La Ifigenia alfonsina se compara con una cria de ganado, ignorante, inocente, ajena al
peligro inminente. A pesar del llamado inesperado, confiesa su ilusion y alegria por las bodas

con Aquiles, en ese “corazon nupcial”.

265



Enseguida, en el poema dramatico de Reyes, la sacerdotisa recuerda haber observado
distintos héroes y reconocido a Aquiles a lo lejos, compitiendo en una carrera de caballos,
pero nunca llegd a encontrarse con él. Sin embargo, le cuenta a Orestes como el guerrero
intercedi6 por ella e intent6 salvarla tras destaparse las verdaderas intenciones de Agamenon.
Entonces, enlista sus virtudes: “Lloraba sin rubor: jera tan joven! / No negaba el pavor: jera

"7

tan bravo! / No quiso conocerme: jera tan casto!” (341). La exaltacion alfonsina del capitan
de los mirmidones tiene, por supuesto, connotaciones positivas que enaltecen su figura
heroica: es atlético, joven, valiente, casto y compasivo.

Esta imagen de Aquiles es opuesta a la de “Voz sin sombra”. Obsérvese como
Seligson subvierte los atributos del personaje masculino en un enunciado conciso: “La fugaz
presencia de Aquiles con su petulante solicitud, mas bien voluntad de vengarse de
Agamenon, que de hacer causa comUn con mi desventura...” (Seligson 2017: 366). Mientras
que la Ifigenia alfonsina admird en el campamento a quien creia su futuro esposo, la
seligsoniana lo recuerda solo por sus defectos. Es posible que esa “fugaz presencia” refiera
tanto a su actitud fria y distante como a la escasez de referencias sobre su figura, apenas
mencionada en dos ocasiones dentro del texto.

Sin embargo, ;cudl es esa “petulante solicitud”? Segun las tragedias de Euripides,
Aquiles desconoce el ardid y nunca pide casarse con la hija de Agamenon. En Ifigenia en
Aulide, por ejemplo, el héroe descubre por accidente la falsedad del compromiso, cuando se
encuentra con Clitemnestra en el campamento. Sorprendido, le reafirma: “Jamas pretendi a
tu hija, mujer, y ninguna alusioén a la boda recibi de los Atridas” (Euripides 1979: 293).
Mientras tanto, aunque la sacerdotisa no ofrece detalles precisos sobre la reaccion de Aquiles

en Ifigenia entre los tauros, refiere como se sintio traicionada, cuando la condujeron ante su

presencia: “Hermano, no habia cantos de himeneo cuando a la tienda y al lecho de Aquiles a

266



traicion me llevaron. Mas si habia llantos y lamentos junto al altar. jHorror, horror de aquellas

'79

lustraciones!” (Euripides 1985: 383). ;Acaso Seligson introduce una innovacion al sugerir
que Aquiles solicit6 el matrimonio con Ifigenia?

Para intentar responder la pregunta anterior, consideremos la version de Racine,
Ifigenia. Desde el comienzo, Arcas, criado de Agamenén, proporciona un nuevo contexto:
“El joven Aquiles [...] pide a vuestra hija. Y con tan bello matrimonio, quiere encender la
antorcha en las llamas de Troya” (Racine 1982: 722. Enfasis personal). En esta adaptacion
francesa, los planes de la boda no son un engafio, sino que un acuerdo previo —establecido
antes del desarrollo de la accion— en el que todas las partes tienen pleno conocimiento y lo
aceptan de buen grado. No obstante, cuando el Atrida se entera de que debe sacrificar a
Ifigenia, intenta evitar su llegada a Aulide a toda costa. Aqui el embuste es distinto y doble,
como plantea la escena inicial de la obra. Primero, Agamenon ha escrito a Clitemnestra para
anunciarle su deseo de adelantar las nupcias —aunque Aquiles, en realidad, no estd al
tanto—. Luego, arrepentido, ha redactado otra misiva, donde comunica que “Aquiles ha
cambiado de pensamiento y que ahora quiere retrasar hasta su vuelta [de Troya] este himeneo
que su amor le apremiaba” (Racine 1982: 727), con la esperanza de que madre e hija regresen
a Argos. El segundo mensaje es entregado demasiado tarde, hasta que Clitemnestra e Ifigenia

ya estan en el campamento.’*’

305 Racine toma Ifigenia en Aulide, de Euripides, como hipotexto principal para la recreaciéon del mito de
Ifigenia, a diferencia de Reyes, Goethe y Seligson. En esta tragedia cldsica, Agamendn también se arrepiente
de haber mandado traer a su hija al campamento. Por ello, le ordena a un Anciano que viaje de inmediato a
Argos y entregue a Clitemnestra el siguiente mensaje: “«En contra de mi misiva anterior te comunico, retofio
de Leda, que no envies a tu hija hacia la sinuosa costa de Eubea, a Aulide a la que no baten las olas. Pues es
preciso demorar para otras épocas el festin de bodas de nuestra hija»” (Euripides 1979: 265). La carta es
interceptada por Menelao, lo cual permite que Ifigenia, Clitemnestra y un Orestes en brazos lleguen a Aulide,
forzando a Agamenon a obedecer a Calcante. Cabe destacar una diferencia entre estas “segundas cartas”: en
Euripides el rey confiesa la verdad, mientas que en Racine la sigue ocultando.

267



Seligson ofrece una imagen subvertida de Aquiles que, aunque momentanea,
contrasta alin mas cuando se la compara con su representacion en la adaptacion francesa.
Racine nos muestra al guerrero perdidamente enamorado de la princesa; ella corresponde su
amor y ansia casarse con €1, lo que la convierte en la Ifigenia mas romantica de las versiones
consultadas.>*® El amor de Aquiles es puesto al limite: él se convierte en el ferviente y
apasionado defensor de la princesa, cuando se entera de que el adelanto de la boda fue un
engafio. En el cuarto acto, confronta al Atrida con estas palabras:

(Desde cuando se piensa que, inutil para conmigo mismo, me dejo arrebatar a una

esposa a la que amo? [...] Vuestra hija me gusté y yo, a mi vez, pretendi gustarle.

Ella es la tinica depositaria de mis juramentos. Satisfecho de su himeneo, mi fe le

prometié todo: navios, armas, soldados, y nada a Menelao [...] Yo no conozco a
Priamo, ni a Helena ni a Paris; yo deseo a vuestra hija y solo partiré a ese precio (773).

Aquiles esta decidido a partir hacia Troya no sélo en busca de honor y fama, sino que
también porque le profesa a Ifigenia un amor genuino y profundo. Racine, al igual que Reyes,
exalta la valentia del personaje, pero subraya su indignacion y férrea oposicion al sacrificio.
Es mas, Aquiles amenaza a Agamenon con enfrentarlo y luchar contra quienes apoyen la
ejecucion del rito: “Soélo digo que debéis escucharme: tengo que defender conjuntamente mi
gloria y vuestra hija. Para llegar al corazon que pretendéis atravesar, ya veis por qué caminos
tendran que pasar vuestros golpes” (774). Fiel a su palabra, esta cuestion la cumple cuando
la inmolacidén estd a punto de concretarse. Arcas informa a Clitemnestra:

Aquiles, en este momento, atiende vuestras suplicas; €l ha roto las demasiado fragiles

barreras de los griegos. Aquiles esta en el altar. Calchas se encuentra fuera de si. El

fatal sacrificio se ha suspendido de nuevo. Hay amenazas, carreras... El aire gime,

brilla el acero. Aquiles sitiia a todos sus amigos en torno a vuestra hija, dispuestos a
sacrificarse por €l (786).

306 La tragedia de Racine esta inscrita en el Clasicismo francés del siglo XVII. Aunque hay exaltacién de
emociones, me refiero mas al sentimentalismo, a la profundidad psicologica de los personajes y al enredo
amoroso que Racine desarrolla en su version, y no tanto al Romanticismo, movimiento estético y literario
surgido hasta el siglo XVIIIL.

268



Aquiles persiste en la defensa de Ifigenia hasta el final, como Ulises confirma al
describir su furor: “Vuestra hija, asustada por este horrendo espectdculo, veia a Aquiles
combatir en su favor y al ejército contra ella. Pero aunque sélo para ella, el furioso Aquiles
provocaba el panico en el ejército cual si fuera un dios” (788). jQué diferente es este
personaje masculino, aferrado al amor y vida de Ifigenia! En Ifigenia en Aulide, Euripides ya
habia esbozado algunos rasgos como su defensor, pero, pese a la promesa de protegerla,>’’
es facilmente subyugado por los griegos y sus propios hombres:

Aquiles: [...] me expuse a un tumulto.

Clitemnestra: ;A qué, extranjero?

Aquiles: A ver mi cuerpo lapidado a pedradas.

Clitemnestra: ;Por querer salvar a mi hija?

Aquiles: Por eso mismo.

Clitemnestra: ;Quién se atrevia a atacar a tu persona?

Aquiles: Todos los griegos.

Clitemnestra: ;Pero no esta contigo el ejército mirmidon?
Aquiles: Este fue mi primer enemigo (Euripides 1979: 310-311).

El Aquiles euripideano tiene la intencion de interceder por Ifigenia, pero es
“derrotado por el griterio” (311) porque teme ser apedreado por la multitud. No pasa a la
accion como el personaje de Racine, més bien, deja que el destino de la joven siga su curso.
Queda como un mero espectador que admira la valentia de Ifigenia cuando ésta decide
entregarse voluntariamente al altar: “me asalta mas la nostalgia de tu lecho al observar tu
caracter natural” (313-314). Sélo entonces tiene el fugaz pensamiento de que hubiera sido
una buena esposa para ¢€l.

En sintesis, intuyo que Seligson retoma la peticion de matrimonio de Aquiles a partir

de la version de Racine y la transforma en una “petulante solicitud”. Evidentemente no

307 Aquiles le promete a Clitemnestra: “A ti, que sufres tantas penas por tus seres mas queridos, en todo lo
que esté al alcance de un joven, te consolaré amparandote con mi compasion, y jamas degollara su padre a tu
hija que fue considerada mi mujer. Porque no voy a prestar mi persona a tu mando para que trame sus trampas”
(Euripides 1979: 297).

269



comparte la exacerbacion amorosa delineada por el autor francés, aunque se aproxima un
poco al modelo griego, en cuanto a la pasividad del personaje masculino. Quizas su altaneria
y deseos vengativos estdn mas ligados al modelo de la épica homérica que al de la tragedia
euripideana.

En otro punto, la Ifigenia de Seligson alude el encuentro que tuvo con Agamenon,
instante en el que ella le implord por su vida: “Del discurso con que mis lagrimas y palabras
quisieron conmover el corazén del padre, no perdura en mi garganta eco alguno...” (Seligson
2017: 366). En Ifigenia entre los tauros, la sacerdotisa también recuerda aquella escena, pero
el engano de las bodas es central en la configuracion de su diatriba. A diferencia de la Ifigenia
seligsoniana, cuyas stplicas al progenitor han desaparecido de su memoria por completo, la
de Euripides rememora como se arrodillo y se aferrd a ¢€l; las revive mediante un discurso
directo:

«Padre, me entregas en nefando matrimonio. Mientras ti me matas, mi madre y las

argivas estan cantando los cantos de mi himeneo y todo el palacio resuena con las

flautas. Y yo perezco a tus manos. jConque era Hades, y no el hijo de Peleo, el Aquiles

a quien me prometiste como esposo mientras, con engaiio, me conducias en carro a
una boda de sangre!» (Euripides 1985: 366).

Ifigenia, en tanto sacerdotisa entre los tauros, repite cudles fueron las palabras
pronunciadas durante el encuentro con su padre, recriminandole sobre todo el matrimonio
obligado y no el sacrificio.>®® De hecho, le explicita a Orestes que no le guarda ningan rencor
a Agamen6n.’” En contraste, en [figenia en Aulide, la princesa intenta presentar su llanto a
manera de ofrenda, al enterarse de la noticia de su sacrificio. Asi implora por su vida, cuando

descubre que sera inmolada:

308 Cabe aclarar que el discurso de Ifigenia entre los tauros no reproduce exactamente ningun parlamento
de Ifigenia en Aulide.

39 La Ifigenia sacerdotisa parece haber perdonado a Agamendn: “Deseo tanto como ti librarte de las
dificultades y enderezar la casa paterna que se halla enferma, sin odio contra quien quiso matarme” (Euripides
1985: 388).

270



Pero ahora mis tnicos saberes son lagrimas. Te las ofreceré. Que eso si que puedo.
Como un ramo de suplicantes tiendo hacia tus rodillas mi cuerpo [...] No me
destruyas tan joven! Es dulce ver la luz. No me fuerces a ver las tinieblas bajo tierra.

Fui la primera en llamarte padre y la primera a quien llamaste hija; la primera que

puse mi cuerpo sobre tus rodillas, que te di y recibi carifiosas caricias [...] Mirame,

dame una mirada y un beso, para que al menos guarde al morir ese recuerdo, si no

atiendes a mis ruegos [...] Mas, respétame y apiddate de mi vida (Euripides 1979:

306-307).

Ante esta muestra de vulnerabilidad, Agamenén vacila conmovido, pero al mismo
tiempo se siente comprometido, esclavizado por su deber hacia la Hélade.

Por su parte, la Ifigenia alfonsina también recurre al discurso directo para remitir a
este episodio. Reyes emplea una cita casi textual del fragmento anterior: “—«Yo la primera
te he llamado padre; / ti la primera me llamaste hija;”. Los versos que le siguen insisten en
la promesa incumplida —“gozosas nupcias prometiste un dia”—, y, a la vez, proyectan el
futuro truncado en el que la joven habria acompafiado servicialmente a Agamendn en su
vejez: “y yo sofiaba en acogerte, anciano, / entre prospera bulla de la prole” (Reyes 1996b:
346).

A diferencia de estas versiones del mito, Seligson condensa en un enunciado la escena
de las lagrimas con las que Ifigenia intentd persuadir y conmover a Agamenon, como cité
mas arriba. Es importante destacar que ni siquiera perdura el eco del discurso con el padre:
“.Y de qué me habria servido retenerlo si de tan poca ayuda fue en su momento?” (Seligson
2017: 366). En tanto que las sacerdotisas de Euripides y Reyes lo conservan —de hecho, lo
reproducen de forma directa—, a la protagonista de Seligson se le escapa, desaparece, se
pierde en los rastros de la memoria porque es inttil tanto en el presente como en el pasado.

Si en Ifigenia en Aulide Agamenén muestra atisbos de compasion, sobre todo porque

vacila constantemente de sus decisiones, en “Voz sin sombra” la indiferencia del padre es

absoluta: “Asi, el primero en traicionarme, en abandonarme a las sombras fue él. El abrid

271



este hueco desterrado que soy” (2017: 367). En los textos de Euripides la joven le reclama,
por un lado, su “nefando matrimonio” con Hades, dios de la muerte y el Inframundo; por el
otro, le ruega que no la fuerce a ver las tinieblas. En el poema dramatico de Reyes, quiere
huir de su historia, de su sombra como yegua desbocada. En cambio, en el relato de Seligson
es “eternizada entre sombras, sombra yo misma en el limbo, ni muerta ni viva” (362),

arrastrada sin remedio hacia la oscuridad.
5.3.3 EL SACRIFICIO EN AULIDE

El mitema del sacrificio de Ifigenia constituye la unidad minima central del mito. Representa
el climax de Ifigenia en Aulide, de Euripides, y marca el parteaguas entre la primera y
segunda parte de la historia, al menos en la tradicion clasica. Incluso viviendo entre los
tauros, la nueva sacerdotisa recuerda ese momento no solo porque transformo su vida para
siempre, sino porque necesita justificar su presencia y su nueva funcién en una tierra
extranjera. Cada adaptacion aporta connotaciones y matices distintos.

Antes de analizar el mitema, conviene detenerme en las multiples formas en que
Ifigenia se refiere a Artemisa en “Voz sin sombra”. Estas son: “Diosa Luna”, “Artemisa, la
Diosa que me consagréo como sacerdotisa, mi funesta bienhechora” (Seligson 2017: 364),
“Diosa humillada en su divina vanidad”, “aborrecible Sefiora” (365), “la gran perra cazadora,
Artemisa, la gran puta virgen”, “Diosa aborrecible” (366), “Diosa abominada” y “Diosa
abominable” (367). Salvo la primera mencion, los epitetos sefialados subvierten la imagen
tradicional de la divinidad. Artemisa no sélo es despreciada por la protagonista, sino que
también es insultada, lo que confiere al mono6logo un tono desafiante y blasfemo. Con ello,

el relato adquiere un ritmo cercano a la imprecacion; dichas invocaciones cumplen una

272



funcién contraria a la del encomio: en lugar de alabar a la diosa, la denigran y despojan de
su sacralidad.

Segun Zambrano, los dioses griegos tienen una funcién en la que el ser humano “se
abraza con la naturaleza. Son las formas sagradas de su pacto y esa sera su calidad divina
persistente. Dioses mediadores entre la naturaleza y la historia” (1973: 59). Recordemos que
Artemisa es la diosa de la caza y de los animales salvajes; también posee atributos lunares,
en oposicion a su hermano Apolo, dios del Sol.>!° Knapp la describe como “one of the most
paradoxical feminine figures in the Greek pantheon” (1997: 73), porque, al mismo tiempo
que era venerada como arquera habil, deidad virgen, protectora de mujeres embarazadas y de
adolescentes que despiertan a la vida sexual, también era vengativa, celosa y justiciera:

as moon, wandered about the land frequently shedding her shadowy and destructive

substance. Vengeful for the slightest infraction, she chastised those who were

disrespectful towards her (such as Actaeon), but bestowed immortality on those who
adored her (such as Hippolytus). For some, her strange and fearsome wildness
represented the jealous, domineering, and castrating side of the mother archetype.

Others saw and admired her as an autonomous, independent woman, accountable to
herself alone, acting authentically and in keeping with her values (1997: 74).

No obstante, pienso que Seligson se vio mas influida por Zambrano, de acuerdo con
la descripcion de Artemisa contenida en el capitulo “Apolo en Delfos”, de El hombre y lo
divino. Dado el simbolismo y los elementos naturales con los que la fildsofa espaiiola vincula
a la deidad, vale la pena reproducir el siguiente parrafo entero:

Artemisa se muestra asi como la pasividad irreductible que la luz del dios [Apolo]
encuentra, una luz que se pierde, que danza y se esconde entre los bosques, no sin
rencor. La cierva que huye y la flecha que persigue a la virgen. Ifigenia sacrificada,
exigida en sacrificio por la cierva Artemisa misma, que se interpone cuando las naves
van a rescatar a Helena, la resplandeciente. El desdoblamiento de la diosa virgen,
como el agua que surge en el torrente y el bosque no hollado; duefia del misterio de
la noche y de las aguas, dejado atras por la luz solar, con sus sombras y su extrafia

310 Reyes sintetiza la representaciéon de Artemisa en las artes del siguiente modo: “Artemis es una saetera
campestre y moza. Lleva cuernecillos lunares, arco y aljaba, enagiiilla trotona mas arriba de las rodillas,
antorcha de fertilidad” (1964: 450).

273



luz. La virginidad, pues, de lo pasivo y oscuro, de la indomable noche, que no puede
casarse con nadie; la intangibilidad de la contradiccion primaria, original. Protectora
de lo que nace, y amiga de la muerte, del nacer y el morir indomables (Zambrano
1973: 348-349).

Seligson no ignora la representacion tradicional de Artemisa como diosa lunar, virgen
y cazadora, pero ¢ésta no actua como intermediaria en el mondlogo de Ifigenia. La autora
mexicana trastrueca el arquetipo clasico, pues la protagonista no la ve como una deidad a
quien deba gratitud por su salvacion, ni menos por haberla convertido en su sacerdotisa. En
un primer momento, incluso evita el astro que la simboliza: “Huyo de la Luna durante su
plenilunio” (Seligson 2017: 364). Como coment¢ en el subapartado anterior, la frase “funesta
bienhechora” encierra una paradoja, pero también encontramos recursos similares en “Diosa
humillada en su divina vanidad”, en la expresion irdnica “la gran perra cazadora” y en el
oximoron contundente: “la gran puta virgen”. En todos estos casos, Ifigenia refuerza su
menosprecio hacia Artemisa, a través de la combinacion de términos contradictorios con
connotaciones peyorativas.

Hasta el momento, he localizado un tnico ejemplo en el que Ifigenia también
confronta a la diosa. Existe un breve monologo dentro del texto medieval atribuido a
Leomarte, Sumas de historia troyana (s. X1V), donde la joven cuestiona por qué fue escogida
para el sacrificio. En esta version, la furia de Diana —por su nombre romano— se debe a que
el ejéreito griego olvido rendirle sacrificios, mientras si los ofrecio6 a los demas dioses. Como
retribucion, la diosa demanda la vida de la hija de Agamenén. Cuando Ifigenia llega a Aulide
para ser degollada y quemada, le reclama a la divinidad, exigiéndole explicaciones:

Sennora Diana, ;qual fue el esquivo pecado que yo contra ty fize por que tan cruel

sentencia contra mi fuese dada?, o si so yo del lynaje de Anteon e non eres farta de

vengar en el las sus sannas e quesiste acabarlas en mi; o ;por que fuy yo por nonbre

escogida en las donzellas de Gregia para el tu sacreficio por que en my fuese
comengcadas las batallas troyanas e fuesen por mi amansadas las grandes yras del dios

274



Neptuno o sea la mi sangre fuego que queme los altos portales de Troya? (Leomarte
1932: 187).

Hay aqui un tono desafiante que comparte la Ifigenia seligsoniana, pero en el modelo
medieval la princesa no llega al extremo de blasfemar. El punto de contacto entre ambos
textos es la puesta en duda de la supremacia y poder divinos. Mientras que el personaje
incidental de Leomarte “cuestiona la decision de la diosa” (Marquez 2022: 164) y la interpela
desde la incertidumbre, la protagonista de Seligson expresa su resentimiento, al preguntarse
irbnicamente sobre la intervencion de Artemisa: “;De qué tendria que estarle agradecida a
mi aborrecible Sefiora?...” (2017: 365); asi, no percibe el exilio impuesto por la divinidad
como una condicién menor a la muerte. Sin embargo, una distincion clave entre estas
adaptaciones radica en la manera en que las figuras femeninas enfrentan su destino.

En las Sumas, Ifigenia acepta el sacrificio y lo resignifica al exigir una recompensa
“eterna”: pide a cambio transformarse en un ser astral y unirse a las constelaciones: “Mas,
sennora Diana, pues la tu voluntad es tal, pidote yo que sea vna de las estrellas que en el tu
asentamiento en el ¢ielo cabe (ti) luzen” (Leomarte 1932: 187-188). Ademas, reivindica su
heroicidad, proclamandose como la “primera batalladora en la vuestra guerra” (188) frente
al ejército griego. En cambio, la Ifigenia seligsoniana no encuentra sentido en su sacrificio y

3

sufre internamente: “;cudndo vendra por fin a desaparecer dentro este impulso que me
empuja a decir «yo», a decir «siento», a esperar, a hablar? ;Es la Diosa abominable? ;Es el
aborrecimiento el que alimenta esa Nada en que me deshabito dia a dia?” (Seligson 2017:
367). Dudo que la autora mexicana conociera la version medieval de Leomarte, pero tampoco

puedo descartarlo del todo. En cualquier caso, es relevante destacar un antecedente donde

Ifigenia también tiene la osadia de confrontar a la voluntad divina, en contraste con las

275



representaciones clasicas y las adaptaciones de Goethe, Racine y Reyes, que preservan la
imagen de un poder divino ante el cual el ser humano permanece subordinado.

Tras explorar la figura de Artemisa en “Voz sin sombra”, pasemos ahora a analizar la
representacion del sacrificio de Ifigenia. Llama la atencion como la protagonista se reconoce
a si misma como personaje literario: “Yo, Ifigenia, la sustituida por la cierva, la que ningin
texto avisa como finalmente muri6¢” (Seligson 2017: 364.). Dicho rasgo es, sin duda, una
caracteristica de modernidad textual. En esta segunda mencién de su nombre dentro del

texto,>!!

el instante en que la diosa la rescatd se convierte en un epiteto que parece definir su
identidad. Tal reconocimiento va mas alld de una caracterizacion sobre su vida pasada, ya
que la frase siguiente —“la que ningln texto avisa cémo finalmente murid”— también
adquiere la forma de otro epiteto que aporta un matiz metaficcional, pues sugiere que Ifigenia
es consciente, al menos, de dos aspectos fundamentales: la existencia de multiples versiones
sobre su historia y el hecho de que ninguna de ellas esclarece su destino final.

Mas adelante, la Ifigenia seligsoniana declara la razéon por la cual debia ser
sacrificada: “cuando mi padre acribillé a uno de sus ciervos sagrados y aun se enorgullecio,
entonces Ella decretd que yo lo sustituyera y luego a mi vez fui trocada por otra cierva” (364).
Curiosamente, Euripides no menciona esta causa en ninguna de sus tragedias. Por un lado,
en Ifigenia en Aulide, Agamendn expone otro motivo: “Calcante, el adivino, cuando
consultamos los ordculos en nuestro apuro, respondi6 que sacrificaramos a Ifigenia, a quien
yo engendré, en honor de Artemis, que habita por esta region y que obtendriamos la

navegacion y el aniquilamiento de los frigios” (Euripides 1979: 264). Por el otro, en Ifigenia

entre los tauros, se mantiene esta misma explicacion, cuando la sacerdotisa reproduce las

311 Apunté que el nombre de Ifigenia aparece por primera vez ligado a la frase reiterativa aqui estoy.

276



palabras que Calcante dirigi6 a su padre: “«Agamenon [...], no vas a poder levar anclas de
esta tierra hasta que Artemis reciba de tu hija a Ifigenia en sacrificio. Has hecho voto de
ofrecer aladiosa|...] lo méas hermoso que te naciera [...] Tienes que sacrificarla»” (Euripides
1985: 353-354). De acuerdo con las versiones euripideanas, el sacrificio de Ifigenia responde
al cumplimiento de una promesa previa: el Atrida habia consagrado a su hija a la diosa y, por
lo tanto, estaba obligado a entregarla como ofrenda. En este sentido, la princesa ya pertenecia
desde su nacimiento a Artemis.

Este planteamiento contrasta con los motivos que Soéfocles ofrece en Electra, donde
la hermana de Ifigenia explica:

En otro tiempo, mi padre, segiin yo tengo oido, cuando cazaba en el recinto sagrado

de la diosa, con sus pisadas, hizo levantarse a un cornudo ciervo moteado. En ocasion

del sacrificio de éste, sucedid que lanz6 lleno de jactancia ciertas palabras. Por esto,

habiéndose encolerizado la doncella hija de Leto, retuvo a los aqueos a fin de que mi

padre, en compensacion por el animal, sacrificara a su propia hija (Séfocles 1992:

396).

Segun Sofocles, entonces, el orgullo de Agamenon desata la furia de la diosa, pues el
rey se vanagloria de su proeza.’!? Por lo tanto, es posible que Seligson haya retomado la
justificacion de la inmolacion a partir de esta otra fuente, o bien, que asumiera la transgresion
del rey de Micenas porque es la variante mas difundida y conocida.

Ahora bien, Seligson posterga los detalles sobre el sacrificio de Ifigenia hasta el
desenlace del mondlogo. No hay una secuencia lineal en el desarrollo de este mitema, es
decir, va configurandose a través de instantes, de imagenes y reflexiones fugaces que van

allanando la memoria de la protagonista. Asi, el primer recuerdo sobre este asunto es, de

manera inversa, el momento en que la diosa la rescata. Seligson, sin duda, tiene en mente el

312 Bn Biblioteca mitoldégica, Apolodoro detalla que la diosa se habia enfurecido porque, cuando Agamendn
“dispar¢ a la cierva, dijo: «Ni Artemis» “(1987: 123). Su arrogancia queda manifiesta en esta declaracion, con
lo que expresa su superioridad en la caza con desmedida soberbia.

277



final de Ifigenia en Aulide, de Euripides, donde la salvacion de Ifigenia es reconocida como
un acontecimiento sobrenatural. El personaje del Mensajero es testigo del suceso ocurrido
fuera de escena; perplejo, le comunica a Clitemnestra:
iY de repente sobrevino un milagro espectacular! Pues todo el mundo percibid
claramente el ruido del golpe, pero nadie vio a la joven, por donde desaparecio en la
tierra. Da un grito el sacerdote, y todo el ejército respondié con un griterio, al
contemplar aquel inesperado prodigio realizado por algin dios, que ni siquiera
viéndolo se podia creer. Pues una cierva, en los palpitos de la agonia, yacia en el

suelo; era de gran tamafio y admirable aspecto; el altar de la diosa estaba regado de
arriba abajo con su sangre (Euripides 1979: 320).

Por su parte, la Ifigenia seligsoniana comenta: “Dijeron que un viento divino me
llevo. Dijeron tantas cosas, tantos 0jos que miraron y ninguno vio nada, de hecho, apenas al
cervatillo en mi lugar y ya inmolado mientras una luz cegadora se abrasaba a mi...” (Seligson
2017: 364-365). La autora mexicana establece relaciones intertextuales con la version de
Euripides, a través de alusiones indirectas: las construcciones indefinidas y negativas “nadie
vio a la joven” y “ninguno vio nada” resultan similares. Ademas, asi como la figura
euripideana testifica en Ifigenia entre los tauros que fue conducida por Artemisa “a través
del limpido éter” (Euripides 1985: 354), la de Goethe declara que la diosa “no queriendo mi
sangre, en una nube / me envolvio por salvarme, y de la muerte / en este templo renaci a la
vida” (Goethe 1944: 248).>!* En esta misma linea, Seligson también menciona la intervencion
divina y la transportacion aérea de Ifigenia, pero la presenta, primero, como una posibilidad

0, mas bien, un cotilleo.

313 En la version de Goethe, Ifigenia admira la relacion de Artemisa con el viento como un caracter que
demuestra su compasion y su poder divino. En forma de alabanza poética, le dirige estas palabras al final del
primer acto: “Tu tienes nubes, salvadora mia / para envolver la victima inocente / y de los férreos brazos del
destino / arrancandola, a impulsos de los vientos / el anchuroso espacio atravesando / de tierra y mar, llevarla
donde quieres. / Tu eres sabia; conoces lo futuro; / para ti lo pasado no se borra, / y en los tuyos reposa tu mirada
/ como tu luz, que es vida de la noche, / en la tierra reposa vigilante” (Goethe 1944: 252).

278



Entonces, la reiteracion del verbo “decir” en pretérito introduce otro rasgo
metaficcional. Con ello, reafirma que Ifigenia conoce las multiples versiones caracterizadas
como rumores que han circulado sobre su historia, si bien parece que ninguna ha contado su
muerte: “No existe ni existira tumba para recordarme” (Seligson 2017: 364). Esta frase
adquiere un peso emocional desgarrador, ya que la anulacion de su muerte, tanto en el
presente como en el futuro, refuerza su condicion liminal; difiere totalmente de la figura de
Goethe, renacida a una nueva vida. Sin embargo, la escritura, mas alla del marco narrativo,
paraddjicamente fija su existencia una y otra vez en distintas recreaciones.

Al final, la Ifigenia de Seligson no niega el suceso como algo inexplicable. Confirma
que Artemisa la tom6 “por los aires [...] Todo fue tan nitido y subito, tan claro e irreal...
All4d qued¢ el cervatillo inocente en mi lugar” (367). Sin embargo, resta importancia al
caracter de milagro espectacular, maravilloso —en cuanto al intercambio con el ciervo se
refiere—, cuando lo reduce a las habladurias y ceguera de los testigos.

Ademas, Ifigenia equipara su traslado hacia la tierra ignota con la violencia de un
corte sacrificial: “tajante como la hoja del cuchillo que no profané mi garganta” (366). Se
trata de otra paradoja, porque su cuerpo no fue inmolado; pero la violencia persiste en la
intervencion de Artemisa, quien la arroj6 abruptamente “como el relampago [...] a este
promontorio infestado de resacas marinas, excrementos y cancamo...” (366). Seligson
recupera el cuchillo con el que Ifigenia estuvo a punto de ser sacrificada, un instrumento que,
segun las traducciones clésicas del mito, también aparece como pufial o espada. En [figenia
en Aulide, Calcante lo empuiia, mientras eleva una oracién y “escrutaba su cuello, para hincar
alli el golpe seguro” (Euripides 1979: 320). Reyes recurre a una imagen similar, cuando
Orestes le recuerda a su hermana: “[...] En Aulide fuiste sacrificada; / pero Artemisa te robo

a sutemplo / a la hora en que Calcas descargaba el cuchillo” (Reyes 1996b: 341-342). Racine,

279



en contraste, elimina la intervencion divina: la salvacion de Ifigenia ocurre cuando Erifila,
en su lugar, “corre furiosa, y sobre el altar mas proximo, toma el cuchillo sagrado y lo clava
en su pecho” (1982: 789).314

Frente a las adaptaciones anteriores, en “Voz sin sombra” el instrumento trasciende
como mero objeto sacrificial, para convertirse también en una presencia constante que
persigue a Ifigenia. Parece que Seligson prefiere reforzar la experiencia traumatica, porque
“este cosquilleo de pestanas que me aletea en la nuca es el cuchillo que él, mi padre, sostuvo
sobre mi cabeza antes de tomarlo el adivino Calcante” (367). Asi, metaférica y
simbdlicamente acentiia el abandono y la tristeza que la embarga, tan reiterados a lo largo
del monologo.

Para completar el panorama metaficcional, que en “Voz sin sombra” se despliega de
manera particular, Ifigenia cuestiona el sentido tragico de la tradicion cléasica:

Lucida estoy y discierno. Mi historia ni siquiera es asunto de seduccion celestial, de

rapto, de retar al Destino, de rebelion tragica, de castigo por hybris o trasgresion:

inocente soy, estupidamente libre de culpa alguna, victima de un capricho olimpico y
una inconsecuencia paterna... (2017: 365).

Asi, es despojada del caracter heroico modelado por Euripides. Recordemos que, al
final de Ifigenia en Aulide, la princesa cambia rotundamente su actitud: de implorar por su
vida, acepta su muerte con la frente en alto. Como sefiala Garcia Gual, “su magnanima
decision ofrece la solucion al conflicto e Ifigenia marcha resuelta [...] [y] aclamada por su

fervor patridtico” (2019: 115). Le otorga a su sacrificio mas de un sentido, pues reconoce que

314 Racine introduce una variante en la que Artemisa exige derramar la sangre de un miembro de la familia
de Helena. Dado que Ifigenia es su sobrina, se asume que debe ser sacrificada. El dramaturgo francés omite el
recurso clasico del deus ex machina y lo reemplaza con otro tipo de revelacion: Erifila, prisionera de Lesbos y
enamorada de Aquiles, resulta ser hija secreta de Teseo y Helena. Al descubrir su origen, impetuosamente
decide inmolarse en lugar de Ifigenia. Segiin Lopez Colomé, esto le permite a Racine “dar a la obra un final
feliz” (1986: 45).

280



con ello no sélo triunfara Grecia, sino que también cree que protegera a las mujeres de su
nacion:

En mi toda la poderosa Hélade fija en este momento su mirada, y de mi depende la

travesia de las naves y el asolamiento del Frigia, para que los barbaros no cometan

ningln delito contra sus mujeres en adelante ni rapten ya mas esposas de la Grecia
feliz, una vez que expien la pérdida de Helena, a la que rapto6 Paris.
Todo eso lo obtendré con mi muerte, y mi fama, por haber liberado a Grecia, sera

gloriosa. Y en verdad tampoco debo amar en exceso la vida (Euripides 1979: 312-

313).

De manera simbolica, la Ifigenia cldsica enfrenta su muerte mas como el
cumplimiento de una necesidad colectiva que de un sacrificio personal, con lo cual consuma
una especie de matrimonio con una nacion entera (Knapp 1997: 83-84). Las protagonistas de
Racine y Reyes mantienen una actitud semejante al aceptar la inmolacion. La primera, por
un lado, imagina la caida de Troya y declara: “Perezco satisfecha y serena con semejante
ilusion” (Racine 1981: 781); por el otro, la segunda exclama: “—jDispdn, oh Calcas, de mi
racion de sangre!” (Reyes 1996b: 346). En todas estas versiones, el sacrificio cumple la
funcion de un “pacto en que se ofrece algo a cambio de lo demas [...] Ofrecerse para
rescatarse. Aplacar por la ofrenda el peligro de ser devorado, para obtener su primera porcion
de ser” (Zambrano 1973: 209-210); un acuerdo sagrado que busca la salvacioén de algo o
alguien.

Si bien en “Voz sin sombra” el sacrificio de Ifigenia podria seguir cumpliendo la
funcion anterior, lo que resulta indiscutible es que la exigencia de la divinidad da paso a lo
que Zambrano denomina como una “nueva piedad”, es decir, un cambio en la relacion del
ser humano con lo divino que se traduce en “verdadera crisis de nacimiento de la conciencia”
(1973: 62). A diferencia de las versiones anteriores del mito, Seligson da un giro a la

aceptacion del sacrificio en Aulide: su Ifigenia deja claro que, de haber tenido eleccion, se

habria rehusado al destino decretado por Artemisa.

281



5.3.4 LA AUSENCIA DE ORESTES

El ultimo mitema que me interesa analizar es el reencuentro entre Ifigenia y Orestes, presente
en Ifigenia entre los tauros, de Euripides. En esta obra clasica, el proceso de anagnorisis
permite que los personajes se reconozcan mutuamente, comprendan su relacion filial y
decidan huir juntos del reino de Toante, robandose la estatua de Artemisa del templo donde
la joven ejercia sus funciones sacras.>!® Sin embargo, Seligson omite por completo esta
escena en “Voz sin sombra”. No hay indicios de que Orestes pueda llegar en algin momento,
no sélo porque estd ausente de la diégesis, sino porque Ifigenia ni siquiera expresa la
esperanza o la ilusién de que su hermano intente rescatarla de su “cautiverio”.

Seligson configura una Ifigenia alejada de la imagen de sacerdotisa o princesa de alta
alcurnia, porque su ropa y las condiciones en las que sobrevive evidencian su miseria: “De
la blanca tunica ha tiempo que no queda hilo, de vastagos flexibles he retejido mi rala
vestimenta y yazgo entre la hojarasca en una cueva como cualquier animalillo...” (2017: 365).
Ademas de esta caracterizacién, recurre a multiples estrategias literarias, como
adjetivaciones constantes, enumeraciones, sinestesias, comparaciones y metaforas. Entre
ellas, cabe senalar la importancia del tejido como campo seméntico al que pertenecen varias
construcciones sintacticas. Por ejemplo: “es como si se me deshilachara el horizonte en copos
de nieve” (363), “corola desmadejada en brazos incorpdreos, invisible urdimbre donde me

29 ¢

tejo ami misma”, “el propio temblorcillo me cobija, me arropa en su soledad”, “Me confundo

RN 1Y

entre los entretelones de la vigilia y el suefio”, “por mucho que ande ya hilandome el sudario,

315 En el tercer capitulo, analicé el encuentro entre Electra y Orestes, cuyo proceso de anagnorisis ocurre
y Y
mediante distintas sefiales y varia segun la version clasica o adaptacion que reelabora este mito. Observamos
ue en el relato de Seligson, “Electra”, el rizo de Orestes es aludido y adquiere una funcién simbolica (cfr.
Yy
“3.3.2 El rizo de Orestes”). Sin embargo, la autora prescinde del reconocimiento entre hermanos, al igual que
b
en “Voz sin sombra”.

282



aln respiro”, “trenzo mis palabras” (364) y “cosida a la tristeza” (365). Asi, la precariedad
material y el caracter harapiento de la tunica de Ifigenia coincide con un entramado
simbdlico, en el cual el acto de hilar y deshilar se convierte en una metafora de su identidad
fragmentada.

Esta representacion de Ifigenia como tejedora no es ocurrencia de Seligson, sino que
encuentra su raiz en la obra de Euripides, quien nos proporciona la clave para percibirla como
tal. En Ifigenia entre los tauros, Orestes interroga a la sacerdotisa para comprobar que se
trata de su hermana, lo que da pie a completar la anagnorisis, que habia comenzado con la
lectura en voz alta de la carta que ella le habia escrito. A continuacion, cito un fragmento del
dialogo:

Orestes: Te diré primero esto, por habérselo oido a Electra: ;sabes que hubo una

disputa entre Atreo y Tiestes?

Ifigenia: De oidas. Fue cuando se produjo la querella por el cordero.

Orestes: ;Entonces sabes que la bordaste en una tela sutil?

Ifigenia: Queridisimo hermano, estas acercandote a mis recuerdos.

Orestes: (Y que bordaste en el telar la imagen del sol cambiando su curso?
Ifigenia: También bordé¢ esta imagen en el fino tejido (Euripides 1985: 382).

En este caso, el tejido sirve como prueba de identidad. El pasado comin —es decir,
la reafirmacion de que ambos personajes descienden de Atreo— queda plasmado en un
bordado. El recuerdo de ese objeto permite a Ifigenia asegurar que esta en presencia de su
hermano, a quien creia muerto. De algin modo, la experiencia compartida propicia un
reencuentro feliz. Segin Lopez Colomé, la anagnorisis en Ifigenia entre los tauros “es casi
perfecta” (1986: 38), porque Ifigenia revela parcialmente su identidad, cuando por accidente
dicta su nombre en la carta; pero no se consuma hasta que se alude al telar. En su “Breve
noticia”, Reyes denomina este tipo de anagnoérisis como “inferencia” o “formas logicas”

(1996b: 314).

283



En contraste, Goethe abandona las inferencias en Ifigenia en Tauride. En el acto
tercero, Orestes no soporta el encubrimiento de su persona, porque estd acechado por las
Erinias y por el recuerdo de haber asesinado a Clitemnestra. En consecuencia, confiesa su
crimen a la sacerdotisa y le pide que lo sacrifique, ya que no puede vivir con la culpa. Aqui
el tejido adquiere otro significado: deja de ser un objeto fisico y se transforma en una
metafora sobre la mentira que ¢l y Pilades habian tramado, para disimular sus identidades.
Desesperado, Orestes clama:

No puedo tolerar que con palabra

falsa, engafiada seas, alma grande.
iUrda falaz de tejido de mentiras

el extranjero en los ardides ducho

para tender por lazo al extranjero,

mas reine la verdad entre nosotros!

i Yo soy Orestes; la cerviz culpable
hacia la fosa inclino; ansio la muerte;
venga de cualquier forma, enhorabuena!
iSeas quien fueres, para ti y mi amigo
la salvacion deseo; no la mia! (Goethe 1944: 268. Enfasis personal).

La anagnorisis en la obra de Goethe, por lo tanto, ocurre de manera directa, sin
necesidad de un recuerdo o sefial que la detone. Ante la revelacion, Ifigenia se siente
conmovida y esperanzada de regresar con los suyos. Poco después, ella corresponde de igual
modo, al pronunciar su propio nombre:

Orestes: ;Quién eres que tu voz por modo horrible

todas las fibras de mi ser conmueve?

Ifigenia: Tu mismo corazon lo esté diciendo.

iYo soy! jMirame, Orestes! jIfigenia!
iViva!

Orestes: JTa?

Ifigenia: jHermano mio! (268-270).

Sin embargo, Orestes no aguanta saber la verdad. Goethe nos lo muestra al borde de

la locura. Por un lado, Ifigenia debe recurrir a la ayuda de Pilades para que lo haga volver en

si; por el otro, invoca a la diosa Diana para que interceda por ellos: “no permitas que el mio,
M 9

284



al fin hallado / se pierda en las tinieblas del delirio” (275). Coincido con Lopez Colomé en
que, en esta version, “el delirio ofrece, al final, el reconocimiento entre hermanos” (1986:
56). Parece que el escritor aleman estd mas interesado en explorar la culpa y la redencion de
Orestes que en profundizar en el proceso de anagnorisis por medio de elementos externos.
Asi, el reconocimiento surge como un desbordamiento de la conciencia, con una carga moral
mas marcada que en la tragedia de Euripides. Ademads, el poder divino deja de tener
incidencia directa en la accién y se perfila como un principio superior al que Ifigenia se
mantiene fiel.

A diferencia de Goethe, Reyes retoma una agnicidon que, en un inicio, sucede por
“inferencia” en [figenia cruel. El reconocimiento comienza a articularse en el tercer tiempo
del poema dramatico. Como explica el escritor regiomontano, este proceso ocurre a través de
“formas l6gicas mediante las cuales Orestes llega a comprender que Ifigenia es su propia
hermana”; pero excusa este procedimiento para que “no se carguen solamente a mi cuenta,
sino a cierta pedanteria filosofica y raciocinante, propia del griego en vias de definicion que
es Orestes, como nos lo hubiera pintado un griego de los tiempos clasicos: otro anacronismo”
(315).31% Antes de que Orestes pueda enunciar una conclusion y nombrar quién es “esta
mujer” (333), Ifigenia lo interrumpe e intenta silenciarlo, al identificar el lunar que ambos
comparten:

calla, por tus amuletos; calla, por tus cabellos,

en los que reclavo con ansia mis dedos;

calla, por tu mano derecha;

calla, por tus cejas azules;
y por ese lunar que hay en tu cuello,

316 En “Breve noticia”, Reyes menciona que recurre a dos anacronismos. El primero refiere a una distancia
historica: “pues claro esta que, en aquellos tiempos heroicos, las perspectivas y contrastes historicos no se
apreciaban como lo hacemos hoy, merced a la distancia que significa a la vez recuerdo y olvido” (1996b: 314).
El segundo es la manera razonada en que Orestes llega a la conclusion de que estad frente a su hermana, como
cuando reconoce: “y, entre los ojos de la carnicera / me sorprende el halago de una mirada rubia” (333).

285



gemelo —mira—,
gemelo del lunar que hay en mi hombro (333-334).

De este modo, Reyes sigue las convenciones del teatro clasico, al incluir rasgos fisicos
que prueban el vinculo filial entre los personajes: el cabello, las cejas y, sobre todo, los
lunares; sin embargo, una vez que las introduce, las desestabiliza y adapta. Ifigenia busca
evitar que ¢l continu¢ dandole sefias que la obliguen a recordar su historia y a reconocerse:
“Calla, porque me aniquila el peso del nombre que espero; / oh vencedor extrafio, calla,
porque, al fin, no quiero / saber —oh cobarde seno— quién soy yo” (1996b: 334). Lo
interesante en esta version mexicana es que el proceso de anagnorisis se suspende “unos
instantes” en el cuarto tiempo del poema dramatico, “para que esta situacion pueda acumular
toda su fuerza patética” (314).

Entonces, la anagnorisis se completa hasta el quinto tiempo de [figenia cruel, “el
tiempo de la verdad” (Arenas 2004: 196), con el monologo teogdnico de Orestes con el que
revela la identidad de Ifigenia. Este discurso sustituye el signo del oficio —el de tejer— del
texto dramatico euripideano. En consecuencia, Reyes plantea una anagnorisis negativa
porque, como bien explica Arenas, su pasado le revela algo ominoso al personaje femenino
(2004: 199).>'7 Aunque Ifigenia se percata de su identidad, se niega rotundamente a retomar
el hilo de la historia familiar y, en respuesta, lo rechaza para elegir libremente su destino (54).

En la version de Reyes, “a partir de la anagnérisis, surge otra Ifigenia, la que cree en
su libertad” (Lopez Colomé 1986: 113). Por su parte, Seligson se distancia por completo de
este sentido; a lo largo del presente capitulo, hemos visto coémo la Ifigenia seligsoniana tiene

una libertad coartada, es “un timulo vacio vaciandome dia con dia de luz, de esperanza, de

317 En palabras de Arenas, “la anagnorisis suele tener un sentido positivo, pues restituye al personaje una

identidad perdida; en Reyes, sin embargo, esto es negativo, pues fuerza a Ifigenia a asumir una dolorosa
decision” (2004: 199).

286



vida, una vida que no termina por terminar de escurrirse pese a los intentos por deshabitarla
de mis venas...” (Seligson 2017: 365). Es mas, estd prisionera en una tierra ignota y anclada
al peso de sus multiples historias:
Anclada estoy, mi propia lapida soy, piedra de sepultura sin nombre, sin fecha de
nacimiento, sin origen, ignorada por padres y hermanos, huérfana, virgen estéril

mancillada por miles de ojos avidos, sedientos de la sangre que nunca fluyo, ni fluira
de mi cuerpo para satisfaccion de la Diosa humillada en su divina vanidad... (365).

Por lo tanto, una de las particularidades de “Voz sin sombra” es la ausencia total de
Orestes. No obstante, puede interpretarse que el personaje masculino, perseguido por las
Erinias, es aludido mediante una referencia implicita, cuando Ifigenia expresa el deseo fugaz
de ser consumida también por el delirio: “Si al menos pudiese ser arrebatada por un viento
de locura y perder la conciencia de mi misma, transformarme en un insecto ponzofioso o en
un reptil, que hasta ellos se apartan de mi...” (Seligson 2017: 366). Es significativo que la
protagonista formule esta posibilidad como un caso hipotético que le es negado. Existe, pues,
cierto paralelismo con Orestes, en lo que respecta al tormento interno y psicologico. Mientras
que en la tradicion clasica la locura se presenta en su hermano como consecuencia del
matricidio, en “Voz sin sombra”, de alguna forma, es transferida a la joven como un anhelo
nostalgico que nunca se concreta. Su conciencia permanece demasiado licida como para
perderse en si misma, pero su abandono es tan profundo que incluso las criaturas mas
despreciadas la rechazan.

Si he prestado tanta atencion al campo semantico del fejido en “Voz sin sombra” es
porque también encuentro en ¢l una correspondencia con la manera en que Seligson concebia
su identidad como autora. Por ejemplo, en su ensayo “El sentimiento de la realidad en la
vision de Virginia Woolf”, es hermoso como se describe a si misma y su proceso de escritura:

“todo lo que haga repercute en todas partes y lo que sucede en alguna parte repercute en mi,

287



que soy el resultado de un «tejido de sentiresy, de «intensidades emocionalesy, de «nudos

de realidady en continuo proceso creador” (2005a: 33. Enfasis personal).’'s

(Acaso “Voz
sin sombra” no representa también ese “tejido de sentires” de Ifigenia, marcado por una gran
intensidad emocional y reforzado por la imbricacion de diferentes recursos estilisticos,
poéticos y miticos?

Asimismo, el oficio de tejer estd directamente relacionado tanto con el proceso
creativo como con la vida de Seligson. En su ultimo libro de caracter autobiografico, Todo
aqui es polvo, la autora menciona un recuerdo intimo compartido con su madre y hermana,
con quienes vivio

momentos complices nimbados de ese halo de misterio y fascinacion que nos envolvia

a las tres en ocasiones excepcionales: sostener entre el intervalo formado por las

manos extendidas la madeja de lana mientras Ella hacia los ovillos pronto

transmutados por sus habiles dedos en hermosa indumentaria para nosotras, su marido
y algln chaleco para si misma (Seligson 2010b: 79).

Asi, creo que el acto de tejer en el que Seligson se involucrd durante su infancia
influy6 en la concepcion de su carrera literaria. De nifia, encontraba placer y admiracion en
la dedicacién de su madre por crear esas piezas de ropa. Sin embargo, confiesa que quiso
distanciarse de algunos hilos familiares, cuando llego6 a la adolescencia. A pesar de ello, era
consciente de que no podia negar su origen ni historia personal. Mas adelante indica: “con
cortar los lazos familiares no se mata necesariamente el pasado, que bien puede resultar una
hidra de mil cabezas” (80). Al igual que su version de Ifigenia, creia que su pasado siempre
estaba al acecho. Por mas que quisiera olvidar algunos acontecimientos, el peso de los

recuerdos podia multiplicarse, como esa bestia mitoldgica referida.?'” Pero Seligson sabia

318 La primera publicacién de este ensayo puede encontrarse en Esther Seligson, “El sentimiento de la
realidad en la vision de Virginia Woolf”, Revista de la Universidad de México (octubre de 1973): 13-18.

319 Qerfa interesante analizar como funcionan las relaciones transtextuales en Todo aqui es polvo, pues
contiene multiples elementos que no s6lo refieren a la tradicion griega, sino que también a varios autores, tanto
antiguos como contemporaneos de Seligson. Sobre este asunto, los siguientes estudios ofrecen acercamientos

288



muy bien “cuan imposible resulta reconstruir el exacto pasado desde el presente, por muy
proustiana que pudiera ser nuestra memoria, amén de que yo sali de casa dos dias antes de
cumplir 19 anos” (80).

Si bien Seligson tiene en cuenta el pasaje de Euripides sobre la anagnorisis propiciada
por el recuerdo del bordado, desestabiliza este momento crucial del relato mitico, al no existir
como tal en “Voz sin sombra”. A diferencia de aquel otro personaje femenino mitico,
Penélope, que teje durante el dia y desteje durante la noche el telar, para prolongar su decision
de elegir a un pretendiente, la escritora mexicana recupera dichas acciones para relacionarlas
con la identidad fragmentada, el estado animico y el discurso de Ifigenia, en tanto tejedora
de palabras. Al igual que Seligson concibe el acto de escritura, el campo semantico del tejido
en el relato aqui analizado revela los pliegues de una subjetividad que se construye y

deconstruye constantemente.

5.4 LA SUBVERSION DEL MITO DE IFIGENIA

A través del andlisis de los mitemas en “Voz sin sombra” podemos observar como Seligson
resalta la contradiccion entre Ifigenia y el poder divino: al mismo tiempo que la joven culpa
a Artemisa, también reconoce que su supervivencia depende de ella. El texto insintia que ella
continia organizando los sacrificios rituales de extranjeros, especialmente de helenos que
llegan a esa tierra, a pesar de no sefialarse de forma explicita. Para configurarlo, la autora
escoge un momento especifico del mito: el intersticio que en la tradicion clasica se sitia entre

su traslado al exilio y la llegada de Orestes, difundido en mayor medida por Euripides en

interesantes que muestran algunas de las complejas interconexiones presentes en dicha obra: Martha Elena
Munguia Zatarain, “Todo aqui es polvo: el yo como eco de multiples voces”, Signos Literarios (enero-junio de
2018): 8-25; y Luz Elena Zamudio Rodriguez, “Genealogias en Todo aqui es polvo de Esther Seligson. Lectura
a partir de los epigrafes”, Connotas. Revista de critica y teoria literarias (enero de 2013): 239-247. Lo cierto
es que la materia mitica est4 aludida hasta el ltimo libro revisado por la autora mexicana.

289



Ifigenia entre los tauros. Por lo tanto, esta tragedia se erige como el hipotexto principal a
partir del cual Seligson transforma la materia mitica.

No obstante, dicho intervalo se fija en “Voz sin sombra” como un elemento que podria
equipararse con lo que Virginia Woolf denomina instants of being. Al respecto, Seligson

3

describe esta concepcion como “un tiempo hecho de instantes multiples, de trozos de
experiencia que se reproducen instantaneamente en el aparato de la contemplacion: instantes
hechos con instantaneas” (Seligson 1967: 5), segin desarrolla en el ensayo titulado “Virginia
Woolf'y la poesia de lo efimero”.

Desde esta perspectiva, “Voz sin sombra” se detiene en el instante en que Ifigenia
contempla el mar desde un acantilado. Siguiendo la lectura que Seligson hace sobre el estilo
de Woolf, en el que la escritora britanica “transforma los hechos futiles de la vida cotidiana
en una poesia de lo efimero” (4), la Ifigenia seligsoniana experimenta “el instante vivido”
como “un fragil matiz de verdad que parpadea, dudando entre el olvido y la eternidad” (4).
Su espacio subjetivo estd conformado por recuerdos, imagenes fragmentadas —instantaneas,
segun la terminologia anterior—, que estructuran su mondlogo.

Esta concepcion del instante coincide también con la vision de Zambrano sobre el
mismo tema. En E/ hombre y lo divino, la fildsofa menciona:

el instante, cuando acaba de pasar, da la sensacion de que se ha escapado; pues en

verdad, algo que parecia estar ahi para siempre, que llenaba con su presencia la

totalidad de nuestra alma, ha desaparecido de pronto sin que lo podamos retener. Tal
es el instante: un tiempo en que el tiempo se ha anulado, en que se ha anulado su

transcurrir, su paso, y que por tanto no podemos medir sino externamente y cuando
ha transcurrido ya por su ausencia (1973: 54).

Asi, “Voz sin sombra” revela un “instante del ser” de Ifigenia, fragmentado y fugaz,
que intenta reconstituirse a través del vaivén memoristico. La protagonista pretende aferrarse

a sus recuerdos para comprender su exilio, pero la memoria se le escapa, fragil e inasible. En

290



este sentido, oscila entre el pasado y el presente. Seligson también reflexiona sobre este

asunto en su ensayo “In illo tempore (Aproximacion a la obra de Elena Garro)”:32°
La memoria intercala el pasado en el presente, contrae en una intuicion Unica
momentos multiples y hace que se anulen los tiempos. El futuro puede ser, entonces,
un mero recuerdo, la vision proyectada de una realidad pretérita, la imagen reversible
de lo vivido. Asi, es posible vivir sin pasado y sin futuro, en un presente unico,
continuo, sin intervalos [...] La memoria nos habla de otra realidad, como una vision
que llevaramos tras los 0jos, como otro yo que se nos saliera de adentro cuando nos
miramos al espejo o se nos distraen los pensamientos. La memoria nos une a la vida
de todos los dias y a esa otra dimension invisible y real que nos habita y que soélo el
artista, a su vez, logra habitar (Seligson 2005a: 88).

A partir de esto, puede interpretarse que la memoria de Ifigenia es un territorio
inestable donde el tiempo mitico se suspende y se reinventa. Gracias a la repeticion del
deictico aqui en “Voz sin sombra”, Seligson genera el caracter ciclico de la narracion y da la
impresion de que se desarrolla in illo tempore. Asimismo, puede confirmarse que Ifigenia
permanece frente al mar durante todo el monologo. La reiteracion de este mecanismo en
distintas partes del discurso es la forma mediante la cual Ifigenia reclama su presencia e
historia en un lugar inhdspito, a pesar de que el exilio la despoja de su ser y coarta su libertad.

A diferencia de otras adaptaciones del mito, el espacio configurado en el relato
seligsoniano no so6lo funciona para delinear el ambiente, sino que tiene agencia, o sea, se
personifica. Lo anterior afecta la subjetividad del personaje y otorga potencia y expresividad
al monologo. El exilio en esa tierra inhdspita es un tipo de encarcelamiento, por llamarlo de
alglin modo, que favorece una identidad irreconciliablemente fragmentada, pues Ifigenia
experimenta la vacuidad de manera intensa: “vacio mi cuerpo, vacio mi corazdn, y, vacias,

al vacio van a perderse mis voces, mi voz sin sombra...” (Seligson 2017: 364). Asi como la

320 Cito la edicién publicada en A campo traviesa, aunque ésta reproduce un error en la fecha original de
publicacion. No aparecié en 1973, sino en 1975, en la Revista de la Universidad de México (agosto): 9-10. Afios
después también se reprodujo en Esther Seligson, “In illo tempore. Aproximacion a la obra de Elena Garro”,
Blanco Movil (julio de 1987): 3-6.

291



“Nada” del mar se confunde con el horizonte y la oscuridad, éste también simboliza su vacio
interno.

La imagen de la sombra cobra fuerza y permea todo el monologo, aunque hacia el
final, paraddjicamente, lo que queda es una voz carente de ella, como el titulo indica: “el
contorno que se ird desdibujando anegado de vacuidad, de ensofiacion, hasta topar con lo que
ya no es ni tiene adentro o afuera, disuelto, informe, sombra, todo innombrado al igual que
yo, voz sin sombra....” (368). La sombra no existe sin la presencia de luz; en consecuencia,
Ifigenia decaec de manera analoga a la luz del paisaje. Por lo tanto, la presencia de la
protagonista en una tierra extrafia evidencia su aislamiento fisico y simbolico, y le permite
cuestionar su relacion con lo divino y su linaje familiar.

Por otra parte, la alusion a las bodas con Aquiles presente en el texto subraya la
manipulacion y la instrumentalizacion de lo femenino. Ciertamente, Seligson subvierte los
atributos de los personajes masculinos, al resaltar la crueldad, la traicién y el abandono del
padre que no vacild en sacrificar a su hija. Aquiles es retratado de manera efimera como un
hombre arrogante y vengativo, incapaz de sentir clemencia o empatia, pues, al igual que
Artemisa, abandona a Ifigenia a su infortunio. Mientras tanto, la inacciéon de Orestes, su
ausencia, acentlia la imposibilidad de anagnorisis. Mdas que el reencuentro entre hermanos, a
Seligson le interesa explorar el vacio y la incertidumbre de la espera que embarga a la
protagonista, como he mencionado a lo largo del presente capitulo.

Ademas, las construcciones sintacticas relativas al fejido cobran importancia
semantica, pues Ifigenia se muestra como un personaje inestable, compuesto de fibras sueltas
que intentan entrelazarse una y otra vez, en un esfuerzo por dar forma a su propia existencia.
La protagonista desea recobrarse tanto sujeto como personaje de su relato, en el afan de

descubrir quién es ahora y cuando inicié su desdicha. Hacer memoria es la forma en que

292



busca darle sentido a su historia —como el epigrafe auguraba—, aun cuando hacia el final
dude de su propia existencia: “;Existo?... ;Ifigenia existe?...” (Seligson 2017: 368). Dichas
preguntas quedan abiertas para que el receptor las responda por si mismo. Con ello, la autora
también desestabiliza el modelo del personaje femenino, pues lo despoja de su caracter
heroico, en tanto salvadora de Grecia, y deja de asignarle el papel de novia. Si bien conserva
su funcidn de sacerdotisa, la trastrueca cuando nos la presenta harapienta y en la miseria. La
yuxtaposicion entre esposa y victima encontrada en versiones anteriores del mito se
“deshilacha” en “Voz sin sombra”.

Desde mi perspectiva, la reconfiguracion del mitema del sacrificio de Ifigenia permite
que Seligson subvierta el mito, en mayor medida, porque la inmolacién, interrumpida por la
salvacion de la protagonista, es el origen de su desavenencia mordaz con la diosa. Este
enfrentamiento indirecto con ella es singular en el relato de la escritora mexicana. Los
multiples epitetos con los que Ifigenia se refiere a Artemisa subvierten la imagen tradicional
de la divinidad y resaltan la escision con el poder divino, cuestion que es compatible con el
pensamiento zambriano. Asi, “Voz sin sombra” se destaca de otras adaptaciones por el tono
desafiante, blasfemo, irénico y melancolico subyacente en la prosa poética, que se produce
por una combinacion de aliteraciones, reduplicaciones, derivaciones y expresiones

metaforicas, imbricadas con algunos rasgos metaficcionales.*?! Mientras que otras versiones

321 Ademas de los signos de puntuacién en los que insisti al inicio del capitulo, Seligson utiliza otros recursos
literarios para envolver al lector en el ritmo narrativo. Por ejemplo, las aliteraciones en frases como: “Siento
como si todos mis muertos hubiesen finalmente terminado por morir” (2017: 362) o “crujen los huesos como
madera herida por un sol a plomo o ramas de tamarisco barridas por el huracan” (362), donde predomina el
fonema /m/. Las aliteraciones, ademas, en ocasiones se combinan con reduplicaciones: “sombra de muchas
sombras fenecida” (362), “sombra entre sombras cada vez mas densas” (364) o “sombra contra sombra” (365).
Otro caso es el juego con el fonema /v/: ““vacio mi cuerpo, vacio mi corazon, y, vacias, al vacio van a perderse
mis voces, mi voz sin sombra... (364); “soy un timulo vacio vaciandome dia con dia de luz, de esperanza, de
vida, de una vida que no termina de escurrirse pese a los intentos por deshabitarla de mis venas...” (365).

293



recuperan la figura de Ifigenia en tanto victima, Seligson resalta su inocencia y cuestiona el
sentido del sacrificio humano.

No obstante, la salvacion de Ifigenia en “Voz sin sombra” equivale a una condena
todavia mas severa que la muerte, pues no solo fragmenta la identidad de la protagonista,
sino que termina por anularla: “En el canje, la Diosa me canceld, asi, sencillamente, y después
me desampar6” (2017: 367-368). Aunque el rescate propicia el despertar de su conciencia
personal, la cual le permite (re)clamar por su historia individual, ha sido despojada incluso
de su voluntad. Asi, ignorada por las figuras masculinas y la divinidad, desterrada y vaciada
de si misma, “Voz sin sombra” también es una muestra de como Seligson pone en crisis los

relatos miticos tradicionales.

294



CONCLUSIONES

Profundizar en la obra literaria de Esther Seligson implica enfrentarse asiduamente con los
multiples didlogos de una amplia gama de escritores. Escribo ahora didlogos porque esta
investigacion ha puesto en evidencia un complejo entramado transtextual, en cada uno de los
relatos objeto de estudio, que podria extenderse hacia el resto de su produccion creativa. No
conforme con inspirarse en las variantes clasicas de los mitos de Electra, Antigona e Ifigenia
—consideradas aqui como hipotextos principales—, Seligson recurre también a otras
adaptaciones —a su vez, denominadas como hipotextos intermedios—, que pertenecen a su
horizonte lector. Algunas relaciones se han corroborado a través de evidencias textuales,
como citas y alusiones (intertextos), o mediante epigrafes (paratextos); otras se han inferido
o conjeturado a partir de su produccion ensayistica (metatextos).

Mediante estos mecanismos transtextuales, la autora enlaza las tragedias antiguas con
diversas reelaboraciones modernas y contemporaneas, hasta llegar a sus propias versiones.
Por consiguiente, era necesario emprender un andalisis transtextual que se encargara de
desentrafiar los distintos tipos de relaciones que se compenetran entre si. Ademas de
identificar los mas significativos, he discutido su importancia y valor estructural. Conviene
insistir en que el proposito no fue simplemente rastrear y enumerar cierto camulo de fuentes,
sino mostrar como la riqueza transtextual revela los dialogos que intervienen en la adaptacion
de los mitos clasicos y la construccion de los relatos seligsonianos. Reconocer la variedad de
los mecanismos transtextuales en diferentes niveles y, luego, someterlos a reflexion incide
en la interpretacion de “Electra”, “Antigona” y “Voz sin sombra”. Si bien resulta imposible
agotar los multiples sentidos hacia los que estos textos apuntan, confio en que esta tesis deja

suficientes indicios analiticos que podran ser retomados en estudios posteriores.

295



Lo cierto es que los tres relatos analizados estan influenciados, por un lado, por los
autores que Seligson leia con frecuencia y sobre los que también reflexionaba. A lo largo de
esta investigacion, salieron a relucir, sobre todo, algunas obras de Rilke, Cioran, Yourcenar,
Sartre, Anouilh, Goethe, Racine y Zambrano, ademas —desde luego— de los tres grandes
tragicos griegos: Esquilo, Soéfocles y Euripides. Por el otro, los textos seligsonianos
incorporan ciertos elementos que remiten a experiencias personales de la escritora mexicana.
En uno de sus ensayos, Seligson sefiala: “Para Virginia Woolf crear y vivir son una y la
misma experiencia” (Seligson 2005a: 34). Esta afirmacion bien podria aplicarse a su practica
de escritura, concebida como una forma de vida, de busqueda constante e indagacion interior.
No es casual que, al referirse a Woolf, haya expresado: “Saber qué es la vida, encontrar su
sentido, es, tanto para los personajes como para el escritor, encontrar el significado de la
realidad, del pensamiento, del impulso creador, del tiempo, de la naturaleza, del amor, de las
pasiones, de la felicidad, del dolor, de la soledad” (34). Del mismo modo, para Seligson el
lenguaje creador no solo interpreta el mundo, sino que estd intimamente ligado a la
sensibilidad desde la cual se vincula con su entorno.

A lo largo de estas paginas, intento responder como Seligson subvierte los mitos
clasicos de Electra, Antigona e Ifigenia, para configurar adaptaciones con variaciones
significativas que manifiestan la labor de transformacion de los mitemas. Esta pregunta
oriento el uso de la metodologia mitocritica propuesta por Durand, pues fue una herramienta
fundamental para poder establecer comparaciones. Gracias a este enfoque, fue posible
identificar y seleccionar cuatro mitemas en cada uno de los relatos del corpus, asi como
reconocer sus modificaciones e interpretar algunos de sus posibles significados.

El andlisis revela que la autora altera los elementos constitutivos de cada mito:

algunos se repiten sin replicarse, de acuerdo con la teoria sobre la adaptacion de Hutcheon,

296



como el asesinato de Agamenén, el entierro de Polinices o el sacrificio de Ifigenia en Aulide,
por supuesto, con sus propios matices. Seligson también prescinde de otros, por ejemplo, de
la anagnorisis que en “Electra” desarticula la logica de la venganza de las versiones
anteriores del mito, mientras que en “Voz sin sombra” prolonga la interminable espera de
Ifigenia. Asimismo, incorpora aspectos ajenos a los hipotextos clasicos predominantes, como
la epidemia en la ciudad, para el caso de “Antigona”; e instaura nuevas combinatorias al
incorporar elementos de otras adaptaciones.

Estos procesos de adicion, supresion o reordenamiento estdn atravesados, ademas,
por la presencia del lenguaje poético en su prosa, marcada por la brevedad y la concision,
que desempefia un papel importante. La maestria de Seligson no reside Gnicamente en su
capacidad para subvertir los mitos, sino en la intensidad de sus relatos, cargados de iméagenes,
metaforas, cadencias, repeticiones de palabras y frases que delinean los espacios y, sobre
todo, reconfiguran los personajes femeninos, en contraste con sus modelos arquetipicos.

De este modo, “Electra”, “Antigona” y “Voz sin sombra” se apartan de una narracion
lineal, a causa de su estructura fragmentaria, en la que la condensacidn, el ritmo interior de
las frases y el uso deliberado de figuras retoricas propician una experiencia de lectura distinta.
Sospecho que el carécter lirico de la narrativa seligsoniana produce un efecto intimo, casi
confidencial, que establece otro tipo de didlogo; esta vez con el lector. Leer sus relatos genera
deleite, pero, al mismo tiempo, invita a repensar los limites del lenguaje y de los géneros
literarios, asi como la vigencia de los mitos reescritos.

La categoria de los mitos subvertidos, segun las ideas de Garcia Gual, me parecio
pertinente, ya que considera los mitos, ante todo, como relatos. En consecuencia, su
reescritura forma parte de procesos creativos que permiten su analisis literario. No obstante,

al alterar sus intenciones previas, estas nuevas versiones adquieren una dimension ideologica

297



distinta. Con ello, Seligson subvierte las estructuras tradicionales de los mitos de Electra,
Antigona e Ifigenia, porque, aunque sus relatos estén basados en variaciones anteriores, sus
adaptaciones confieren funciones innovadoras y divergentes.

He argumentado por qué su Electra trasciende su sed de venganza; su Antigona, en
lugar de abanderar el amor, exacerba el odio individual; mientras que su Ifigenia deja de ser
un simbolo del sacrificio por el bien de la comunidad, para ser representada como una
identidad fragmentada que va diluyéndose en su introspeccion. La crisis existencial y el
cuestionamiento de la identidad atraviesan los tres relatos, por lo que no son exclusivos de
Ifigenia. Intuyo que este aspecto se erige como uno de los rasgos constantes en la escritura
de Seligson y constituye uno de sus modos particulares de habitar y transformar la materia
mitica. Mediante la perspectiva y la voz de estos personajes femeninos, la autora mexicana
nos sigue revelando conflictos de nuestra condicion humana. De este modo, la reescritura y
subversion mitica no es solamente un ejercicio estilistico ni un gesto erudito, sino una forma
de explorar lo que atin nos une a esos arquetipos y lo que puede liberarnos de ellos. Tal como
afirma Seligson:

Volver a ocupar, gracias a la literatura, el arte, un rincén del pasado, inventarlo,

crearlo, darle vida, para saber lo que nos separa y nos une a ¢l, lo que no determina

todavia y lo que nos hara independientes; rescatar rostros y cuerpos y trozos de vida
de seres que prefiguran nuestro rostro y nuestro comportamiento; rastrear sus
sentimientos, adivinar sus inquietudes, sus desvelos, para certificar tal vez que sus
mismas preguntas siguen obsesionando nuestras mentes y avenirnos, de una vez por

todas, a desconfiar del obsceno mito del progreso, esa Hécate a cuyos pies se cometen
los mas sangrientos sacrificios (1976b: 86-87).

Asi, revisitar los relatos miticos y apreciar sus adaptaciones conlleva encarar
preguntas que aln nos interpelan en la actualidad. Sin duda alguna, la subversion de los mitos
clasicos es uno de los fendmenos recurrentes en la obra seligsoniana. Esta investigacion ha

sugerido que Esther Seligson figura como una de las principales exponentes dentro de la

298



prosa mexicana del siglo XX, en cuanto al manejo de la materia mitica se refiere. Los mitos
le permiten explorar constantes interiores, preocupaciones universales, desde una perspectiva
contemporanea; es mas, desde un cardcter particularmente existencial, influido por las
lecturas que Seligson realiz6 de Rilke, Cioran, Sartre y Zambrano.

En cada uno de los capitulos centrales, me detuve a hacer un recuento de las
principales adaptaciones en nuestra lengua, con el fin de ubicar el corpus dentro de este
panorama. Durante el proceso de redaccion de esta tesis, fue valioso encontrarme con la
predominancia de las versiones de Antigona que otros estudiosos han detectado primero, tal
vez como reflejo de las violentas situaciones de dictaduras, desapariciones y muertes que han
marcado el contexto latinoamericano, en contraste con las menos frecuentes de Electra e
Ifigenia. Aunque en menor medida, también hay indicios de estas dos ultimas. El rastreo de
algunas de las adaptaciones hechas en México, que se desarrollaron en diferentes géneros
literarios, demuestra la existencia de una tradicion sélida en el tratamiento de la materia
mitica, la cual demanda mayor exploracion y nuevos estudios. Dichos esfuerzos no solo
profundizardn en la obra de Seligson, sino también aportard entendimiento a una relevante
tendencia dentro de nuestras letras. Sin embargo, no cabe duda de que Seligson es una de las
pocas escritoras que ha trabajado con estas tres figuras. De aqui que resulte imperioso
continuar desarrollando estudios mitocriticos en nuestro pais.

Ademas, a partir del esbozo de la historia textual del corpus elegido, puede afirmarse
que el interés de Seligson por los mitos griegos fue constante a lo largo de su trayectoria
literaria: desde las alusiones contenidas en su primer poema, “Salmo 1517, seguido por varias
obras narrativas que los adaptan, hasta sus menciones en diversos ensayos y en su
autobiografia, Todo aqui es polvo. En comparacion con otros autores mexicanos, hasta donde

he podido averiguar, Seligson fue una autora que trabajé con mas de un mito clasico y con

299



mas de una version. Queda para investigaciones posteriores la posibilidad de explorar y
dejarse sorprender por las relaciones transtextuales presentes en otros textos narrativos, como
Sed de mar, “Penélope”, “Tiresias”, “Orfeo y Euridice”, “Euridice” y “Euridice vuelve”. Esto
me permitird ampliar el alcance de la compleja relacion que Seligson establece con los mitos
griegos, asi como con otros escritores y tradiciones.

Si bien en la actualidad existen iniciativas para divulgar su obra —como la mas

22 esta

reciente edicién preparada por Geney Beltran, Narrativa reunida (2025)—,’
investigacion me condujo a consultar las primeras versiones de “Electra”, “Antigona” y “Voz
sin sombra”, en las que apenas percibi algunas variantes. Lo anterior pone de manifiesto la
necesidad de revisar con mayor detenimiento la hemerografia de la autora y de emprender
ediciones criticas tanto de su narrativa como de su obra poética y ensayistica. Considero que
dichos materiales poseen un valor ecdotico significativo que, en el futuro, podria contribuir
a una mejor comprension de sus procesos de escritura y reescritura.

Ciertamente, su literatura ofrece una riqueza inagotable con la que cualquier lector
puede deslumbrarse. Su narrativa es hibrida no sélo porque diluye los limites entre géneros
literarios, sino por la multiplicidad de voces que (co)existen dentro de sus relatos. Sin
embargo, estudiarla y analizarla requiere esfuerzo y dedicacion. Supone emprender un viaje,

“ir pisando las huellas” (Seligson 2005a: 11), con una actitud abierta para seguir aprendiendo

y descubriendo textos, tanto literarios como filosoficos, que quizds uno no esperaba

322 Esta nueva antologia se publico mientras concluia la redaccion de esta tesis doctoral. Por lo tanto, no fue
posible consultarla para observar cuales son las versiones editadas. No obstante, es interesante que Geney
Beltran haya tomado una decision arriesgada, en el sentido de que los textos se presentan en una cronologia
inversa, como un viaje de regreso: “Me parecia un reto mostrar la evolucion de la autora de adelante hacia atras,
es decir, empezar por su tltimo libro Todo aqui es polvo, que es una excelente oportunidad de ingresar al mundo
de Esther [...] A partir de ese primer texto, la narrativa de Esther te lleva hacia el pasado, hasta llegar a su
primer libro, Tras la ventana un arbol, que se recupera por primera vez, ya que no se habia editado desde que
aparecio en 1969, asi que éste es un viaje a la semilla de la autora” (cit. en Talavera 2025: 22). Sin duda, esta
antologia pondra al alcance del lector textos de Seligson que antes eran muy dificiles de conseguir.

300



encontrarse. La obra de Seligson es, si, erudita, mas no restrictiva ni elitista: nos invita a
expandir nuestros horizontes lectores y a convertirnos en caminantes, como explica en el
“Epilogo” de A campo traviesa. Nos anima a seguir esas piedrecillas o migajas que la autora
dej6 en su sendero literario, para que transitemos de otro modo la materia mitica que llega

hasta nosotros, gracias a su actualizacion y subversion.

301



BIBLIOGRAFIA

Adame, Domingo 2004. Teatros y teatralidades en México: siglo xx. AMIT / Universidad
Veracruzana, Veracruz.

Aguilar, Verdnica 1996. “Esther Seligson, hacer vivir el lenguaje”, El Gallo llustrado, supl.
de El Dia, nim. 1792, 27 de octubre, pp. 6-7.

Alamillo, Assela 1992. “Introduccion’ a Soéfocles, Edipo en Colono, en Tragedias, ed. cit.,
pp- 501-504.

Amado, Teresa 2009. “Agamenodn vuelve a Aulide”, en En recuerdo de Beatriz Rabaza.
Comedias, tragedias y leyendas grecorromanas en el teatro del siglo xx, eds. Aurora
Lopez y Andrés Pocifia. Universidad de Granada, Granada, pp. 63-71.

Angenot, Marc 1997. “La «intertextualidad»: pesquisa sobre la aparicion de difusion de un
campo nocional”, en Intertextualité. Francia en el origen de un término y el desarrollo de
un concepto, ed. y tr. Desiderio Navarro. UNEAC / Casa de las Américas, La Habana, pp.
36-52.

Andénimo 1958a. “Dos representaciones de la [Ifigenia cruel, de Alfonso Reyes”,
Informaciones, 10 de abril, p. 9.

Anodnimo 1958b. “Presentacion de Ifigenia cruel, de Alfonso Reyes, en el Instituto de Cultura
Hispanica”, Arriba, 12 de abril, p. 21.

Anouilh, Jean 1983 [1952]. Antigona, en Nueve piezas negras, tr. Aurora Bernardez, 4* ed.
Losada, Buenos Aires, pp. 67-113.

Apolodoro 1987. Biblioteca mitologica, ed. y tr. José Calderdn Felices. Akal, Barcelona.

Arancibia Carrizo, Juan Pablo 2022. “La guerra con palabras: «métis», «agdn» y «eristica»

en la tragedia de Esquilo”, Byzantion nea helldas. Revista Anual de Estudios Griegos,

302



Bizantinos y Neohelénicos, nam. 41, septiembre, pp- 13-33,
https://byzantion.uchile.cl/index.php/RBNH/article/view/68400.

Arenas Monreal, Rogelio 2004. Alfonso Reyes y los hados de febrero. Universidad Auténoma
de Baja California / UNAM, Mexicali.

Argiielles, Hugo 1995. Los gallos salvajes, en Teatro I. FCE, México, pp. 297-345.

Ball6, Xordi y Xavier Pérez 2011. “La desobediencia civil”, epil. a Soéfocles, Antigona, ed.
cit., pp. 111-140.

Baquero Diaz, Gaston 1995. Poesia completa (1935-1994), ed. Alfonso Ortega Carmona y
Alfredo Pérez Alencart. Fundacioén Santander Central Hispano, Salamanca.

Barrenechea, Francisco 2015. “Greek tragedy in Mexico”, en The Oxford handbook of Greek
drama in the Americas, eds. Kathryn Bosher et al. Oxford University Press, Nueva York,
pp- 252-270.

Batis, Huberto 1984. Lo que Cuadernos del viento nos dejo: memorias de la revista literaria
publicada en México de agosto de 1960 a enero de 1967. Didgenes, México.

Beltran Félix, Geney 2017a. “Esther Seligson: ;hay algo que esté fuera de la vida?”, en
Asombro y desaliento. Algunos cuentistas mexicanos. FCE / Secretaria de Cultura, México,

pp. 193-204.

. 2017b. “Los otros mundos de Esther Seligson”, epil. a Esther Seligson, Cuentos

reunidos, ed. cit., pp. 387-393.

. 2023. “Consulta sobre la biblioteca personal o los archivos de Esther Seligson”,
comunicacion electrénica personal, 20 de abril, s. p.

Beristain, Evelia et al. 1991. “Una Escuela Nacional de Teatro. Apuntes para la historia de
la  E. A. T, Tramoya, num. 29, octubre-diciembre, pp. 27-65,

https://cdigital.uv.mx/handle/123456789/3977

303



Biblia de Jerusalén 1998, dir. José Angel Ubieta Lopez. Desclée de Brouwer, Bilbao.

Butler, Judith 2001. E/ grito de Antigona, tr. Esther Oliver. El Roure, Barcelona.

Caicedo Palacios, Adolfo Ledn 1988. Ifigenia cruel de Alfonso Reyes y sus fuentes en la
dramaturgia universal. Tesis de Doctorado en Letras, UNAM,
https://repositorio.unam.mx/contenidos/100470

Carballo, Emmanuel 1996. “Ulises criollo cumple sesenta afios”, Literatura Mexicana, vol.

7, nim. 2, pp. 445-466.

Calvo Martinez, José Luis 1985. “Introduccion” a Euripides, Ifigenia entre los tauros, en
Tragedias 11, ed. cit., pp. 341-349.

Cézares H., Laura 2017. “«Antigona»: la reafirmacion del incesto”, en Esther Seligson.
Fugacidady permanencia: “Soy un reflejo de sol en las aguas... ", eds. Luzelena Gutiérrez
de Velasco y Ana Rosa Domenella. UAM, México, pp. 45-56.

Cioran, E. M. 1972. “Del inconveniente de nacer”, tr. Esther Seligson, Plural, nim. 4, enero,

pp. 3-6.

. 1973. “Escuela del tirano”, tr. Esther Seligson, Plural, nim. 21, junio, pp. 3-6.

. 1974. “Del inconveniente de haber nacido”, tr. Esther Seligson, Revista de la

Universidad de México, nim. 7, marzo, pp. 12-16.

. 1995 [1981]. Del inconveniente de haber nacido, tr. Esther Seligson. Taurus,
Madrid.

Cocteau, Jean 1952. Antigona. Reinaldo y Armida, tr. Miguel Alfredo Olivera y Rosa Chacel.
Emecé Editores, Buenos Aires.

Conte, Gian Biagio 1986. The Rhetoric of Imitation. Genre and Poetic Memory in Virgil and

Other Latin Poets, ed. y tr. Charles Segal. Cornell University Press, Nueva York.

304



.2007. The Poetry of Pathos. Studies in Virgilian Epic, ed. y tr. S. J. Harrison. Oxford

University Press, Nueva York.

Cordova Romero, Griselda 2018. Constelaciones textuales. Reescrituras en la obra narrativa
v dramatica de Griselda Gambaro. Tesis de Doctorado en Literatura Hispénica, El
Colegio de México, https://repositorio.colmex.mx/concern/theses/1r66j159n?locale=es

Cruz, Sor Juana Inés de la 2009. Lirica personal en Obras completas, vol.1, ed., intr. y notas
Antonio Alatorre, 2% ed. FCE, México.

Dario, Rubén 2018. «Yo soy aquel que ayer no mas decia». Libros poéticos completos, eds.
Ricardo de la Fuente Ballesteros, Francisco Estévez, Alberto Acereda y Juan Pascual Gay,
est. preliminar Alberto Acereda y Ricardo de la Fuente Ballesteros. FCE, Madrid.

Dominguez Romero, Noelia 2022. “La nada o el vacio creador: en torno a Maria Zambrano
y Eduardo Chillida”, en Mundos del hispanismo. Una cartografia para el siglo xxi: AIH
Jerusalén 2019, eds. Ruth Fine, Florinda F. Goldberg, Or Hasson. Iberoamericana
Vervuert, Madrid, pp. 1-4, https://doi.org/10.31819/9783968693002 025.

Drane, John 1987. El Antiguo Testamento: la fe, tr. Manuel Olasagasti. Verbo Divino,
Navarra.

Durand, Gilbert 1993. De la mitocritica al mitoanalisis: figuras miticas y aspectos de la obra,
tr. Alain Verjat. Anthropos / UAM, Barcelona.

Diiring, Ingemar 1955. Alfonso Reyes: helenista. Instituto Ibero-americano Gotemburgo
Suecia, Madrid.

Eco, Umberto 1992. Los limites de la interpretacion, tr. Helena Lozano. Lumen, México.

.2002. “2. La sobreinterpretacion de textos”, en Interpretacion y sobreinterpretacion,
tr. Juan Gabriel Lopez Guix, 2°. ed., 2 reimpr. Cambridge University Press, Madrid, pp.

56-79.

305



Eielson, Jorge Eduardo 1989. Poesia escrita, 2* ed. corr. y aum. Vuelta, México.

Eliade, Mircea 1968. Mito y realidad, tr. Luis Gil. Guadarrama, Madrid.

Enriquez Alcazar, Jos¢ Ramon 1985. Orestes parte, en El fuego. Tres piezas. Universidad
Autonoma de Puebla, Puebla, pp. 7-23.

Escobar, Maria Belén y Maria Josefina Rodriguez 2013. “El monoélogo en el teatro:
convenciones, limites y problemdtica”, Revista Sintesis, num. 3, febrero,
https://revistas.unc.edu.ar/index.php/sintesis/article/view/8226 [consultado el 10 de abril
de 2025]

Espinasa, Jos¢ Maria 2006. “La literatura y el mito en la literatura de Esther Seligson”, en
Nueve escritoras mexicanas nacidas en el siglo XX, y una revista, coord. Elena Urrutia.

Instituto Nacional de las Mujeres / El Colegio de México, México, pp. 345-359.

. 2018 [2015]. Historia minima de la literatura mexicana del siglo xx. 2* reimpr. El
Colegio de México, México.

Esquilo 1993 [1986]. Tragedias, intr. Manuel Fernandez-Galiano, tr. Bernardo Perea
Morales, 1* reimpr. Gredos, Madrid.

Euripides 1978 [1963]. Las diecinueve tragedias, tr. Angel Maria Garibay Kintana, 10? ed.

Porrtia, México.

. 1979 Tragedias IlI, intr., tr. y notas Carlos Garcia Gual y Luis Alberto Cuenca y

Prado. Gredos, Madrid, pp. 98-166.

. 1985 [1978]. Tragedias II, intr., tr., y notas José Luis Calvo Martinez, 1* reimpr.
Gredos, Madrid.

Fuentes Gonzalez, Pedro Pablo 2007. “Los elementos estructurales del drama griego antiguo:
formay funcion”, Florentia Iliberritana. Revista de Estudios de Antigiiedad Cldsica, nim.

18, marzo, pp. 27-67.

306



Fuentes Mares, José 1969. La joven Antigona se va a la guerra. Desvario dramatico en dos
actos, en Teatro. Jus, Chihuahua, pp. 57-104.

Garcia Gual, Carlos 2011. Mitos, viajes y héroes, 1* ed. corr. y aum. FCE, México.

. 2015. Historia minima de la mitologia. El Colegio de México, México.

. 2019. Audacias femeninas: mujeres del mundo antiguo. Turner, Madrid.

. 2020. La muerte de los héroes. Turner, Madrid.

Garcia Gual, Carlos y Luis Alberto de Cuenca y Prado 1979. “Introduccién” a Euripides,
Ifigenia en Aulide, en Tragedias III, ed. cit., pp. 251-259.

Genette, Gérard 1989. Palimpsestos. La literatura en segundo grado, tr. Celia Fernandez

Prieto. Taurus, Madrid.

.2001. Umbrales, tr. Susana Lage. Siglo Xx1, México.

Gide, André 1952. Edipo. Drama en tres actos, en Teatro, tr. Jos¢é Maria Corredor.
Sudamericana, Buenos Aires, pp. 225-263.

Gil, Luis 2011. “Introduccién” a Sofocles, Antigona, ed. cit., pp. 9-28.

Goethe, Johann Wolfgang von 1944. Ifigenia en Taurida, en Teatro selecto, tr. Fanny
Garrido. Argonauta, Buenos Aires.

Gongora, Luis de 2000. Obras completas, vol. 1, ed. y prél. Antonio Carreira. Fundacion
José Antonio Castro, Madrid.

Gonzalez Alvarez, Cristobal 2003. “La intertextualidad literaria como metodologia didactica
de acercamiento a la literatura: aportaciones tedricas”, Lenguaje y Textos, nim. 21, julio-
diciembre, pp. 115-128.

Gonzalez Cabrera, Karen 2019. La autobiografia Todo aqui es polvo: una escritura contra
la muerte. Tesis de Maestria en Literatura Hispanoamericana, Universidad de Guanajuato,

http://www.repositorio.ugto.mx/bitstream/20.500.12059/2130/1/275994 .pdf

307



Gonzalez Gonzélez, Marta 2011. “La tumba de Antigona de Maria Zambrano. A propdsito
de la figura de Ana”, Nova Tellvs. Revista semestral del Centro de Estudios Clasicos, vol.
29, nam. 2, julio-diciembre, pp. 257-268.Gonzéalez Mateos, Adriana 2017. “Esther
Seligson, hechicera ndmada”, en Esther Seligson, ed. cit., pp. 29-44.

Gutiérrez de Velasco, Luzelena 2017. “La pagina y lo que queda. La obra ensayistica de
Esther Seligson”, en Esther Seligson, ed. cit., pp. 115-126.

Gutiérrez de Velasco, Luzelena y Ana Rosa Domenella 2017. “Introducciéon” a Esther
Seligson, ed. cit., pp. 13-28.

Guzman Guerra, Antonio 2023. “Soéfocles”, en Diccionario historico de la traduccion en
Espania, Universitat Pompeu Fabra, https://phte.upf.edu/dhte/griego-clasico/sofocles/
[consultado el 23 de agosto de 2023]

Hall, Edith 2013. Adventures with Iphigenia in Tauris: a cultural history of Euripides’ Black
Sea tragedy. Oxford University Press, Nueva York.

Harmony, Olga 2001. La ley de Creon, Tramoya, nim. 66, enero-marzo, pp. 5-45,
https://cdigital.uv.mx/handle/123456789/4628

Hernadndez Lavalle, Luisa Josefina 1997. “La hija del rey”, en 5 mondlogos. CAEN /
CONACULTA, Tijuana, pp. 9-14.

Homero 2006. Odisea, ed. y tr. José Luis Calvo. Catedra, Madrid.

. 2008. lliada, intr., version ritmica y notas Rubén Bonifaz Nuio, 1? reimpr. de la 2°
ed. UNAM, México.
Hualde Pascual, Pilar 2012. “Mito y tragedia griega en la literatura iberoamericana”,

Cuadernos de Filologia Clasica. Estudios griegos e indoeuropeos, num. 22, enero, pp.

185-222, http://dx.doi.org/10.5209/rev_CFCG.2012.v22.39070

308



Hutcheon, Linda 1992. “Ironia, sétira, parodia: una aproximacion pragmatica a la ironia”, en
De la ironia a lo grotesco (en algunos textos literarios hispanoamericanos), ed. Maria

Christen Florencia et al., tr. Pilar Herndndez Cobos. UAM, pp. 173- 193.

. 2000. A4 theory of parody: the teachings of twentieth century art forms. University

of Illinois, Urbana.

. 2006. A theory of adaptation. Routledge, Nueva York.

Ibargiiengoitia, Jorge 1963. “Antigona”, Revista de la Universidad de Meéxico, nim. 7,
marzo, pp. 30-31.

“Introduccion a los Salmos™ 1998, en Biblia de Jerusalén, ed. cit. pp. 1055-1064.

Jenny, Laurent 1997. “La estrategia de la forma”, en Intertextualité, ed. cit., pp. 104-133.

Jiménez, Arturo y Merry MacMasters 2010. “Ya sin Esther Seligson, dan a conocer su libro
Cicatrices, obra péstuma”, La Jornada, 22 de febrero, p. al4.

Kierkegaard, Seren 2006. “El reflejo de lo tragico antiguo en lo tragico moderno”, en Escritos
de Soren Kierkegaard: O lo uno o lo otro. Un fragmento de vida I, ed. y tr. Begonya Saez
Tajafuerce y Dario Gonzalez, vol. 2. Trotta, Madrid, pp. 157-182.

Knapp, Bettina Liebowitz 1997. Women in Myth. State University of New York Press,
Albany.

Kristeva, Julia 1997. “Bajtin, la palabra, el didlogo y la novela”, en Intertextualite, ed. cit.,
pp. 1-24.

Lasso de la Vega, José S. 1992. “Introduccion general” a Soéfocles, en Tragedias, ed. cit., pp.
7-112.

Lefiero, Vicente 2008. “Prologo” a Esther Seligson, Para vivir el teatro, ed. cit., pp. 11-17.

Leomarte 1932. Sumas de historia troyana, ed., prol. y notas Agapito Rey. S. Aguirre,

Madrid.

309



Ledn, Joaquin. “De velos y tejidos. Farabeuf como palimpsesto-de-si-mismo”, en Estudios
sobre literatura mexicana del siglo xx: homenaje a Samuel Gordon, coords. Cecilia
Salmeron Tellechea e Israel Ramirez Cruz. Universidad Iberoamericana / El Colegio de
San Luis, México, pp. 145-160.

Lida, Maria Rosa 1944. Introduccion al teatro de Sofocles. Losada, Buenos Aires.

Linares, Gabriel 2011. Un juego con espejos que se desplazan: Jorge Luis Borges y el
monologo dramatico. El Colegio de México, México.

Lizaola, Julieta 2008. “Maria Zambrano en México”, Revista de Hispanismo Filosofico, num.
13, septiembre, pp. 107-112.

Lopez, Aurora y Andrés Pocifia 2010. “La eterna pervivencia de Antigona”, Florentia
1liberritana. Revista de Estudios de Antigiiedad Clasica, num. 21, febrero, pp. 345-370.

Lopez Colomé, Pura 1986. Las tres Ifigenias: aproximaciones a Ifigenia cruel. Tesis de
Licenciatura en Lengua y Literatura Hispanicas, UNAM,
https://ru.dgb.unam.mx/handle/20.500.14330/TES01000017398

Lopez Fonseca, Antonio 2015. “Pathos”, en Diccionario espariol de términos literarios
internacionales, dir. Miguel Angel Garrido Gallardo. Union Académique Internationale,
Madrid, http://www.proyectos.cchs.csic.es/detli/sites/default/files/Pathos.pdf

Manilla, Jessica 2022. “El Foro presenta Ifigenia, unipersonal de Lissi Ramirez. Obra teatral
en un acto”, La Jornada Hidalgo, 14 de mayo, https://lajornadahidalgo.com/el-foro-
presenta-ifigenia-unipersonal-de-lissi-ramirez/ [consultado el 24 de mayo de 2024]

Marechal, Leopoldo 1998. Antigona Vélez, en Obras completas, vol. 2. Libros Perfil, Buenos

Aires, pp. 31-74.

310



Maria y Campos, Armando de 1963. “Antigona, de Bertolt Brecht, en el teatro Orientacion”,
Novedades, en Reseiia Historica del Teatro en México 2.0-2.1. Sistema de informacion de
la critica teatral, https://criticateatral2021.org [consultado el 25 de enero de 2024].

Marquez Martinez, Esther 2022. Ifigenia en la literatura hispanica desde el Medievo al siglo
xviil. Peter Lang GmbH, Frankfurt.

Marrufo Huchim, Karla 2014. La reescritura del mito en la narrativa de Esther Seligson.
Tesis de Doctorado en Literatura Hispanoamericana, Universidad Veracruzana,
https://cdigital.uv.mx/handle/123456789/42574?ocale-attribute=fr

Martinez Falero, Luis 2013. “Literatura y mito: desmitificacion, intertextualidad,
reescritura”, Signa. Revista de la Asociacion Espariola de Semiotica, nim. 22, enero, pp.
481-496, https://doi.org/10.5944/signa.vol22.2013.6363

Martinez Gonzélez, Humberto 2011. Correspondencias con Esther Seligson. Diafora,
Monterrey.

Monr6s Gaspar, Laura 2022. “«jNo quiero!» Staging Alfonso Reyes’s Ifigenia cruel in
Francoist Spain (1958)”, Theatre Research International, vol. 46, num. 2, julio, pp. 111-
125.

Montemayor, Carlos 1989. “El helenismo de Alfonso Reyes”, Vuelta, nim. 154, septiembre,
pp- 12-16.

Montes Doncel, Rosa E. y Maria José Rebollo Avalos 2006. “La intertextualidad (1967-
2007). El largo periplo de un término teérico”, Alfinge. Revista de Filologia, num. 18,
octubre, pp. 157-180.

Navarro, Desiderio 1997. “Intertextualité: treinta afios después”, en Intertextualité, ed. cit.,

pp. V-Xiv.

311



Navascués, Javier de 1998. “Réquiem por un teatro incompleto”, prol. a Leopoldo Marechal,
Obras completas, ed. cit., pp. 11-27.

Negrin, Edith 1991. “José¢ Emilio Pacheco y el palimpsesto de la historia: a proposito de la
tercera edicion de La sangre de Medusa (1990)”, Literatura Mexicana, vol. 2, nim. 1,
julio-diciembre, pp. 157-163, https://doi.org/10.19130/iifl.litmex.2.1.1991.30

“Nomina de los teatros capitalinos y de las obras o espectaculos en ellos ofrecidos desde
octubre de 1911 hasta el 30 de junio de 1961”7 1961, en Enrique de Olavarria y Ferrari,
Resena historica del teatro en México, prol. Salvador Novo, 3% ed. Porraa, México, t. 5,
pp. 3381-3680.

Nuiez, Javiera 2020. “La Antigona latinoamericana como lenguaje de la urgencia”, Alpha.
Revista de Artes, Letras y Filosofia, num. 50, julio, pp. 263-288.

Ochoa, Enriqueta 1978. Reforno de Electra. Didgenes, México.

Olea Franco, Rafael 2012. “La novela de la Revolucion Mexicana: una propuesta de
relectura”, Nueva Revista de Filologia Hispanica, vol. 60, nim. 2, julio-diciembre, pp.
479-514.

Orringer, Nelson R. 2000. “Mariana Pineda, o Ifigenia en Granada”, en Federico Garcia
Lorca: actas del coloquio internacional, Wiirzburg 1998, eds. Theodor Berchem y Hugo
Laitenberger. Fundacion El Monte, Sevilla, pp. 81-96.

Ortega Mufioz, Juan Fernando 2007. “La unidad de la filosofia y poesia en Maria Zambrano”,
intr. a Maria Zambrano, Algunos lugares de la poesia, ed. cit., pp. 9-29.

Ovidio Nasén, Publio 2020. Metamorfosis, ed. y tr. Consuelo Alvarez y Rosa Ma. Iglesias,

20* ed. Catedra, Madrid.

312



Paco Serrano, Diana de 2001. “La figura de Ifigenia en la tragedia de Agamenon. De la
literatura griega a la dramaturgia espafiola contemporanea”, Myrtia. Revista de Filologia
Clasica, nim. 16, diciembre, pp. 275-299.

Palomo Berjaga, Vanessa 2010. “El monologo interior de dos fragmentos modernistas: The
Waves'y Ulysses”, Forma: revista d'estudis comparatius. Art, literatura, pensament, nim.
2, diciembre, pp. 95-104.

Parra, Teresa de la 1977. Ifigenia: diario de una sefiorita que escribio porque se fastidiaba.
Editora Nacional, México.

Pianacci, Roémulo 2015. Antigona: una tragedia latinoamericana. Losada, Buenos Aires.

Pinto, Gloria 2007. “Oscar Cerruto: teoria del cuento en «Ifigenia, el zorzal y la muerte»”,
Hipertexto, num. 6, verano, pp. 61-68.

Poot Herrera, Sara 2006. “Primicias feministas y amistades literarias en México del siglo
XX”, en Nueve escritoras mexicanas nacidas en el siglo XX, y una revista, ed. cit., pp. 35-
78.

Prieto, Julio 2017. “El concepto de intermedialidad: una reflexion historico-critica”,
Pasavento. Revista de Estudios Hispadnicos, vol. 5, num. 1, invierno, pp. 7-18.

Quemain, Miguel Angel 2011. “Esther Seligson: la escritura revelada”, INBA,
https://literatura.inba.gob.mx/entrevista2/3268-seligson-esther-ntrevista.html?showall=1,
[consultado el 09 de julio de 2024].

Quintero Ayala, Marcela 2005. “Esther Seligson”, en Diccionario de escritores mexicanos
del siglo xx. Desde las generaciones del Ateneo y Novelistas de la Revolucion hasta

nuestros dias. UNAM, México, t. 8, pp. 195-201.

313



Rabell, Malkah 1977. “Las 100 representaciones de Ifigenia en Aulide”, El Dia, en Reseiia
Historica del Teatro en México 2.0-2.1. Sistema de informacion de la critica teatral,
https://criticateatral2021.org [consultado el 09 de julio de 2024].

. 1978. “Premios de la Asociacion Mexicana de Criticos de Teatro”, El Dia, en Reseria

Historica del Teatro en México 2.0-2.1. Sistema de informacion de la critica teatral,
https://criticateatral2021.org [consultado el 09 de julio de 2024].

Racine, Jean 1982. Teatro completo, intr. Emilio Nafiez, tr. y notas de Juan Manuel Azpitarte.
Editora Nacional, Madrid.

Rajewsky, Irina O. 2020. “Intermedialidad, intertextualidad y remediacion: una perspectiva
literaria sobre la intermedialidad”, tr. Brenda Anabella Schumnk, Vivomatografias.
Revista de estudios sobre precine y cine silente en Latinoamérica, nim. 6, diciembre, pp.
432-461.

Ramirez Navarrete, Gilberto Alfonso 2017. Voz sin sombra. Cronica biogrdfica sobre Esther
Seligson. Trabajo periodistico y comunicacional de Licenciatura en Comunicacion y
Periodismo, UNAM, https://hdl.handle.net/20.500.14330/TES01000841886

Rangel, Dolores 2023. “Los exilios de Esther Seligson: buisquedas y encuentros espirituales”,
Literatura  Mexicana, vol. 34, ntim. 2, julio-diciembre, pp. 161-188,

doi.org/10.19130/11f].1itmex.2023.34.2/0023S01X7928

Real Academia Espafiola 2020, Diccionario de la lengua espariola, 23* ed. [version
electronica 23.4], Madrid, https://dle.rae.es

Redaccion PdeG 2008. “Toda una institucion del teatro mexicano”, Paso de Gato. Revista
Mexicana de Teatro, num. 34, julio-septiembre, pp. 15-16.

Reyes, Alfonso 1964. Religion griega. Mitologia griega, en Obras completas, vol. 16. FCE,

México.

314



. 1990. Historia documental de mis libros, en Obras completas, vol. 24. FCE, México,

pp. 146-351.

. 1996a [1955]. “Las tres Electras del teatro ateniense”, en Obras completas, vol. 1,

3% reimpr. FCE, México, pp. 15-48.

. 1996b [1959]. Constancia poética, en Obras completas, vol. 10, 3* reimpr. FCE,

México.

. 1997 [1961]. La critica en la edad ateniense. La antigua retorica, en Obras
completas, vol. 13, 2% reimpr. FCE, México.

Reyes, Mara [Marcela del Rio] 1963. “Antigona. Teatro Orientacién”, Diorama de la
Cultura, supl. de Excélsior, en Reseria Historica del Teatro en México 2.0-2.1. Sistema de
informacion de la critica teatral, https://criticateatral2021.org [consultado el 25 de enero
de 2024].

Ricceur, Paul 2004. Finitud y culpabilidad, tr. Cristina de Peretti, Julio Diaz Galan y Carolina
Melina. Trotta, Madrid.

Rilke, Rainer Maria 1994 [1976]. El testamento, ed. facs. y version espafola, notas y
postfacio Ernst Zinn, tr. Felit Formosa, 5* reimpr. Alianza, Madrid.

Rio Reyes, Marcela del 1997. Perfil y muestra del teatro de la Revolucion mexicana, 2* ed.

FCE, México.

2013. El teatro de Alfonso Reyes: presencia y actualidad. Universidad Autonoma de
Nuevo Ledn, Monterrey.
Robb, James Willis 1966. “El revés del calcetin: Alfonso Reyes, Landru y el teatro”, La

Palabra y el Hombre, nim. 37, enero-marzo, pp. 25-45.

. 1989. “Alfonso Reyes en busca de la unidad (constancia y evolucion)”, Revista

Iberoamericana, vol. 55, nim. 148-149, diciembre, pp. 819-842.

315



Rodriguez Adrados, Francisco 1981. “Introduccion a Theognis”, en Liricos griegos.
Elegiacos y yambografos arcaicos (siglos vii-v a. C.), ed. y tr. Francisco Rodriguez
Adrados, ed. rev. Consejo Superior de Investigaciones Cientificas, Madrid, t. 2, pp. 94-

167.

. 2003. “Noticias sobre traducciones al espafiol del drama griego. Mi papel en este
movimiento”, en Logos Hellenikos: homenaje al profesor Gaspar Morocho Gallok, coord.
Jestus Maria Nieto Ibafiez. Universidad de Leon, Ledn, t. 1, pp. 387-394.

Romero Mariscal, Lucia P. 2017. “El coro en la tragedia griega”. Conferencia pronunciada
en las II Jornadas de Teatro Clasico, Universidad de Malaga, 26 de abril,
https://core.ac.uk/works/7640314 [consultado el 25 de octubre de 2023]

Ruprecht, Hans-George 1997. “Intertextualidad”, en Intertextualité, ed. cit., pp. 25-35.

Saba, Mariano 2022. “Antigona o el otro saber: Zambrano, Bergamin y la tragedia de la
razon”, Hispanic Review, vol. 90, nim. 3, verano, pp. 443-462.

Salmeron Tellechea, Cecilia 2011. Macedonio Ferndndez y su didlogo con la tradicion (en
Adriana Buenos Aires y Museo de la Novela de la Eterna). Tesis de Doctorado en
Literatura Hispanica, El Colegio de México, https://repositorio.colmex.mx/concern/theses
/pr76£3599?1ocale=es

Sanchez, Luis Rafael 1985 [1968]. La pasion segun Antigona Pérez, 9* ed. Cultural, Rio
Piedras.

Sartre, Jean-Paul 1998 [1948]. Las moscas. Drama en tres actos, en Las moscas | Nekrasov,
tr. Aurora Bernardez, 8" ed. Losada, Buenos Aires, pp. 7-69.

Schmidhuber de la Mora, Guillermo 2014. Dramaturgia mexicana: fundacion y herencia.
Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes, Alicante,

https://www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmcmw475

316



Seligson Berenfeld, Esther 1964. “Salmo 151, Cuadernos del Viento, num. 43-44, mayo-

junio, p. 702.

. 1966. “Anatomia y elogio de la decadencia”, El Heraldo Cultural, supl. de El

Heraldo de México, num. 43, 4 de septiembre, p. 6.

. 1967. “Virginia Woolf'y la poesia de lo efimero”, El Heraldo Cultural, supl. de El

Heraldo de México, num. 64, 29 de enero, pp. 4-5.

. 1969. Tras la ventana un darbol. Bogavante, México.

. 1970. “Electra”, Revista de Bellas Artes, nim. 34-36, julio-diciembre, pp. 70-71.

. 1973. “Un proceso al margen del espiritu kafkiano”, Diorama de la Cultura, supl.

de Excélsior, 9 de diciembre, p. 15.

. 1974. “Del inconveniente de nacer”, Plural, nim. 28, enero, p. 61.

. 1976a. “Dia tras dia de Miguel Donoso Pareja: a proposito de las creaciones

obsesivas”, Diorama de la Cultura, supl. de Excélsior, 11 de abril, p. 12.

. 1976b. “Souvenirs Pieux”, Plural, num. 36, septiembre, pp. 86-87.

. 1978. De sueiios, presagios y otras voces. UNAM, México.
—— 1979a. “Antigona”, Fem. Publicacion Feminista Trimestral, nuim. 10, enero-

octubre, pp. 21-23.

. 1979b. “Técnica e identidad”, en Narrativa de hoy (técnica e identidad), ed.

Universidad Nacional Auténoma de México. UNAM, México, pp. 272-277.

. 1981. La morada en el tiempo. Artifice, México.

. 1985. “Marguerite Yourcenar dramaturgo”, en La Jornada Libros, supl. de La

Jornada, nim. 7, 2 de marzo, p. 15.

. 1988a. Indicios y quimeras. UAM, México.

. 1988b. La fugacidad como método de escritura. Plaza y Valdés, México.

317



. 1991. Isomorfismos. UNAM, México.

. 1992. “El animalario divino. Aproximacion a la dramaturgia de Hugo Argiielles”,

en La Cultura en México, supl. de Siempre!, nim. 2023, 1° de abril, pp. 2-3.

—— 1995. “;Qué traduces traductor?”, La Jornada, 6 de noviembre, p. 33.

——— 1996. Hebras. Ediciones Sin Nombre, México.

———2000. Rescoldos. Ediciones Sin Nombre / Casa Juan Pablos, México.

———.2002. Toda la luz. Ediciones Sin Nombre, México.

—— 2003. Apuntes sobre E. M. Cioran. Ediciones Sin Nombre / CONACULTA, México.

———. 2004a. Jardin de infancia. Ediciones Sin Nombre, México.

——— 2004b. Simiente. Ediciones Sin Nombre, México.

—— . 2005a. 4 campo traviesa. FCE, México.

——— 2005b. Alba marina. Ediciones Sin Nombre, México.

———2006. Toda la luz. FCE, México.

——— 2007. “Obra en un acto. Voz sin sombra”, Revista de la Universidad de México,
num. 44, octubre, pp. 9-12.

——— 2008. Para vivir el teatro. Universidad Auténoma de la Ciudad de México,

México.

. 2009. Cicatrices. Paramo Ediciones / CONACULTA, México.

. 2010a. Negro es su rostro / Simiente. FCE, México.

. 2010b. Todo aqui es polvo. Bruguera, México.

. 2011a. Escritos a mano. Jus / Universidad Autonoma de Nuevo Ledn, México.

. 2011b. Escritos a mdquina. Coordinaciéon de Difusion Cultural, Direccion de

Literatura, UNAM, México.

318



. 2017. Cuentos reunidos, prol. Sandra Lorenzano, selec. y epil. Geney Beltran Félix.
Malpaso, Barcelona.

Séneca, 1999 [1980]. Agamenon, en Tragedias 11, intr., tr. y notas Jestis Luque Moreno, 2*
reimpr. Gredos, Madrid, pp. 141-197.

Shaughnessy, Lorna 2019. “Staging Alfonso Reyes’s Ifigenia cruel: the challenges of multi-
layered narrative, poetry, and anti-theatricality”, Journal of Romance Studies, vol. 19,
nam. 1, marzo, pp. 135-155. University of Galway Research Repository,
https://researchrepository.universityofgalway.ie/entities/publication/d53bd4cd-6f5e-

41c2-a913-fe3deb386fe3.

2015. “«La experiencia no reclamaday. Exilio, memoria y trauma en Ifigenia cruel
de Alfonso Reyes”, en Los hados de febrero: visiones artisticas de la Decena Tragica, ed.
Rafael Olea Franco. El Colegio de México, México, pp. 57-86.

Sofocles 1992 [1981]. Tragedias, intr. José S. Lasso de la Vega, tr. y notas de Assela

Alamillo, 2° reimpr. Gredos, Madrid.

. 2011. Antigona, intr. y tr. Luis Gil, epil. Xordi Ballo y Xavier Pérez, 2° ed.
Debolsillo, Barcelona.

. 2021 [1962]. Las siete tragedias, intr. y tr. Angel Maria Garibay Kintana, 33 ed.,

2% reimpr. Porraa, México.
Solana, Rafael 1962. “Inauguracion del nuevo teatro Hidalgo con la Orestiada de Esquilo”,
Siempre!, 30 de mayo, en Reseria Historica del Teatro en México 2.0-2.1. Sistema de

informacion de la critica teatral, https://criticateatral2021.org [consultado el 20 de abril

de 2023].

319



. 1976. “Electra de Euripides, dirige José Solé¢”, Siempre!, 8 de septiembre, en Reseria

Historica del Teatro en México 2.0-2.1. Sistema de informacion de la critica teatral,
https://criticateatral2021.org [consultado el 20 de abril de 2023].

Steiner, George 2000 [1987]. Antigonas. La travesia de un mito universal por la historia de
Occidente, tr. Alberto L. Bixio, 2* reimpr. Gedisa, Barcelona.

Sten, Maria 2003. “Ifigenia: un largo viaje a través de los siglos”, en Cuando Orestes muere
en Veracruz. FCE / UNAM, México, pp. 96-112.

Talavera, Juan Carlos 2025. “Viaje a la semilla de la prosa insumisa”, Excélsior, 7 de abril,
p. 22.

Teatromexicano 2011. “Crestani nuevo director de Vinculacion Cultural”, Teatro Mexicano,
15 de abril, https://teatromexicano.com.mx/7210/crestani-nuevo-director-de-vinculacion-
cultural/

Teognis 1981. Elegias. Libro I, en Liricos griegos, ed. cit., pp. 168-248.

Toledo, Alejandro 2017. “Esther Seligson: lo sagrado es la palabra”, en Esther Seligson, ed.
cit., pp. 179-184.

Toriz, Martha 2016. “Luisa Josefina Hernandez Lavalle”, en Antologia de teatro
latinoamericano (1950-2007), comps. Lola Proafio Gémez y Gustavo Geriola. Centro
Latinoamericano de Creacion e Investigacion Teatral, Buenos Aires, t. 8, pp. 25-34.

Torrente Ballester, Gonzalo 1987. Ifigenia y otros cuentos. Ediciones Destino, Barcelona.

Torres Bodet, Jaime 2016. “El teatro y la lirica. Primera meditacion sobre el teatro”, en Los
Contemporaneos en El Universal, intr. Vicente Quirarte, invest. hemerografica Horacio
Acosta Rojas y Viveka Gonzalez Duncan. FCE / El Universal, México, pp. 359-361.

Torri, Julio 1995. Epistolarios, ed. Serge 1. Zaitzeff. UNAM, México.

. 2011. Obra completa, ed. Serge 1. Zaitzeff. FCE, México.

320



Usigli, Rodolfo 2005. “Encuentro con Jean Cocteau en Baalbeck y entre las ruedas de La
machine infernale”, en Teatro completo, vol. 5. FCE, México, pp. 492-498.

Vargas, Angel 2023. “Con Euridice vuelve, cuestionan en escena la idea de amor roméntico”,
La Jornada, 10 de noviembre, p. 4.

Vasconcelos, José 2000 [1935]. Ulises criollo, coord. y ed. crit. Claude Fell. Signatarios del
Acuerdo Archivos / ALLCA XX / Université Paris X, Nanterre.

Villaurrutia, Xavier 1940. Textos y pretextos. Literatura, drama, pintura. La Casa de Espana
en México, México.

Yourcenar, Marguerite 1985 [1982]. Fuegos, tr. Emma Calatayud, 7* ed. Alfaguara, Madrid.

. 1986a. Electra o la caida de las mascaras, en Teatro I, tr. Silvia Baron Supervielle,

Lumen, Barcelona, pp. 25-83.

. 1986b. “Introduccion” a Electra o la caida de las madscaras, ed. cit., pp. 9-23.

Wolf, Werner 2011. “(Inter)mediality and the Study of Literature”, CLCWeb: Comparative
Literature and Culture, vol. 13, nim. 3, septiembre, pp. 1-9, https://doi.org/10.7771/1481-
4374.1789

Zambrano, Maria 1967. La tumba de Antigona. Siglo XX1, México.

. 1973. El hombre y lo divino, 2* ed. aum. FCE, México.

. 2007. Algunos lugares de la poesia, ed., intr. y notas de Juan Fernando Ortega
Muioz. Trotta, Madrid.

Zamudio Rodriguez, Luz Elena 2013. “Genealogias en Todo aqui es polvo de Esther
Seligson. Lectura a partir de los epigrafes”, Connotas. Revista de critica y teoria
literarias, num. 13, enero, pp. 239-247.

Zinn, Ernst 1994. “Postfacio” a Rainer Maria Rilke, El testamento, ed. cit., pp. 173-182.

321



