Otete  sutias

del ' Digha Nilcaya

dlélogos mayores‘de Buda

El Colegio de México












Siete sutras
del Digha Nikaya

Didlogos mayores de Buda



Ilustracion de la portada: Mahajanaka-Jataka montado en un
elefante saliendo a encontrarse con un santo. Tomada del libro
Ajanta Murals por A. Gohash, Archaelogical Survey of India,
Nueva Delhi, 1967.

CENTRO DE ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA



Siete suatras
del Digha Nikaya

Dialogos mayores de Buda

Traduccién del pali, introduccién
y notas por

Carmen' Dragonetti

K

EL COLEGIO DE MEXICO

La traduccién de esta obra se realiz6 bajo los auspicios de la UNESCO
dentro del Programa de traducciones de obras bésicas de la India coor-
dinado por el Profr. R. V. Joshi.



Primera edicién 1984, El Colegio de México

© El Colegio de México
Camino al Ajusco 20
10740 México, D.F.

Impreso en México-Printed in Mexico
ISBN 968-12-0276-7



Indice
Prefacio | 9
Nota preliminar 11

1. Libro de las reglas de la disciplina moral (sitras 7-13)
El sutra de Jaliya (Jahyasutta) 1.7

Introduccién _ 15
- Traduccién 19

El sutra del rugido del gran leén (Mahasihanadasutta) 1.8

Introduccién 43

Traducciéon _ 49

El sutra de Potthapada (Potthapadasutta) 1.9

Introduccion 65

Traduccién 73

El sutra de Subha (Subhasutta) 1.10

Introduccién ‘ 95

Traduccién 96

El sitra de Kevatta (Kevattasutta) 1.11

Introduccion 101

Traduccion 105

El sutra de Lohicca (Lohiccasutta) 1.12

Introduccién 115

Traduccién 118

El sutra de los tres Vedas (Tevijjasutta) 1.13

Introduccidon v 127

Traducciéon 131
Bibliografia 147
fndice de términos: anotados - 151






Prefacio

Este es el primer volumen de la serie de traducciones de obras basicas
de la India, auspiciadas por UNESCO y El Colegio de México. Este pri-
mer titulo de la serie presenta los sutras 7 al 13 del Digha Nikaya, obra
basica del Canon Pali del budismo. La sefiora Carmen Dragonetti, tra-
ductora del mismo, ya habia publicado los sitras 1 a 6 en Venezuela
(Digha Nikaya, Didlogos Mayores de Buda. Traduccion del pali, intro-
duccidén y notas por C. Dragonetti, Caracas, Monte Avila Editores,
1977). La nota preliminar de esta publicacién se reproduce aqui en parte.

Confiamos en que este Programa de Publicaciones sera de una gran
importancia para la difusion del conocimiento de la cultura-de la India
en Latinoamérica. Agradecemos profundamente a la sefiora Dragonetti
por aceptar colaborar en nuestro programa y por presentar una excelen-
te y cuidadosa traduccién acompaiiada de magnificas introducciones
a cada siatra y exhaustivas notas aclaratorias. El manuscrito ha sido
revisado cuidadosamente por mi y por el doctor Benjamin Preciado,
aquien agradezco su valiosa colaboracion. Asimismo, agradezco al Cen-
tro de Estudios de Asia y Africa de El Colegio de México, especialmente
a su Director, doctor Manuel Ruiz, por aceptar el proyegto para este
importante programa académico, y por obtener la ayuda financiera de
UNESCO.

R.V. Joshi
Coordinador General
Mayo 1982.






Nota preliminar

El Canon Pali, usualmente llamado Tipitaka (Tripitaka en sanscrito)
o “‘Las Tres Canastas”’, comprende: 1) el Vinaya Pitaka o ‘‘Canasta
de la disciplina monastica’’; 2) el Sutta Pitaka o ‘‘Canasta de los Su-
tras’’ (sutta, en pali); el cual constituye nuestra fuente principal para
el conocimiento de la doctrina del Budismo primitivo y es, indudable-
mente, el mas interesante y valioso; y 3) el Abhidhamma Pitaka o “Ca-
nasta de la dogmatica’’,' en el cual se clasifican y sistematizan concep-
tos propios de 1a doctrina. El Canon Pali pertenece a la secta de los
sthaviravadins (therevadins, en pali) del Budismo Hinayana o Pequefio
Vehiculo, y es el inico canon budista que se ha conservado en su integri-
dad y en su lengua india original. Tanto el Vinaya Pitaka como el Sutta
Pitaka constituyen los nicleos mds antiguos de la literatura budista.

El Digha Nikaya o ‘‘Coleccidn de (sitras) largos’’ es un texto del
Sutta Pitakay contiene 34 sutras, discursos o didlogos, de los mas exten-
sos (digha), divididos en tres libros llamados: 1) el Silakkhandhavagga
(el ““Capitulo o Libro de las Reglas de 1a Disciplina Moral’’); 2) el Maha-
vagga (el *“Gran Capitulo o Libro’’), y 3) el Pathikavagga (el ‘‘Capitulo
o Libro de Pathika”’).2 El Silakkahandhavagga comprende 13 sutras,
el Mahavagga 10 sitras y el Pathikavagga 11 sutras.

El Digha Nikaya es uno de los textos mas importantes del Canon
Pali por su extension, por la riqueza de sus ideas, la amplitud con que

I El término Abhidhamma (Abhidharma en sanscrito) es de dificil traduccion. El
Pali Text Society’s Pali-English Dictionary dice al respecto: ‘‘Abhidhamma, el Dhamma
{doctrina) especial, es decir 1. la teorta de la doctrina, la doctrina clasificada, la doctrina
puray simple (sin mezcla de gracias literarias ni de personajes ni de anécdotas ni de argu-
mentos ad personamy) ... 2. (sélo en las Cronicas y Comentarios) nombre del Tercer Pita-
ka, el tercer grupo de libros candnicos”’.

2 Personaje que aparce en el primer sutra del tercer libro.

11



12 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

expone las doctrinas budistas e incluso las no-budistas contemporaneas
de Buda, la informacién que nos proporciona sobre las condiciones
sociales, costumbres, creencias, etcétera, de la época, los datos histori-
cos que suministra y los tipos humanos que aparecen en sus paginas.

Damos a continuacion, en este volumen, la traduccién de siete si-
tras del Digha Nikaya.’

Para la presente traduccion del Digha Nikaya hemos seguido el tex-
to de la edicion Nalanda (ver Bibliografia), aunque siempre hemos teni-
do presente la edicion de la Pali Text Society. Al finalizar la traduccion
incluimos un indice de términos anotados.

Los titulos y subtitulos que aparecen en la traduccion reproducen
de un modo general los que se encuentran en la edicion Nalanda.

En algunos casos hemos mantenido en nuestra traduccion términos
palis (como bhikkhu: monje) sin traducir; en otros, hemos sustituido
el término pali por su forma sanscrita correspondiente por ser ésta mas
conocida (como nibbana en pali = nirvana en sanscrito; khattiya en
pali = kshatriya en sanscrito; yakkha en pali = yaksha en sanscrito)

En esta traduccion, por razones de orden tipografico, hemos podi-
do mantener los criterios usuales de transcripcion. Sefialemos solamen-
te que transcribimos la sibilante palatal y la sibilante cerebral por sk
en distinto tipo. Con respecto a la pronunciaci()n de los términos sans-
critos y palis sefialemos s6lo que la ¢ se pronuncia como ch y laj como
en la palabra inglesa judge.

Conrespecto a las repeticiones de frases y parrafos, que constituyen
una caracteristica esencial del estilo no sélo de estos dialogos sino del
Canon Pali en general, hemos adoptado el siguiente criterio ecléctico:
De un modo general hemos preferido mantener todas aquellas repeti-
ciones de frases o parrafos cuya omisiéon puede afectar la comprension
del texto o por lo menos la hilacién de las ideas que se vienen desarro-
llando. Hemos suprimido en cambio las repeticiones cuando su supre-
sidén no afecta el contenido de la exposicion. La inclusion de tales repeti-
ciones tornaria ademds demasiado larga y reiterativa la traduccidn,
poniendo en peligro la misma posibilidad de publicacidon del texto y
la paciencia del lector. En todos los casos s6lo hemos suprimido aque-
llos pasajes que son idénticos a otros y no los simplemente semejantes;
asimismo indicamos, dentro de la misma traduccién y en el lugar que
corresponde, los datos necesarios para que el lector rapidamente ubique
el pasaje que se repite y note las diferencias que ofrezca el pasaje que
repite a otro.

3 Los sutras V11 a X111 del primer libro. La traduccién de los sutras 1 a VI constitu-
ye la obra: Digha Nikaya, Didlogos Mayores de Buda. Traduccién del pali, introduccién
y notas por C. Dragonetti, Caracas, Monte Avila: Editores, 1977.



I. Libro de las reglas de la
disciplina moral

(Sitras 7-13)






El sutra de Jaliya
(Jaliyasutta)
1.7

Introduccion

El presente siutra es idéntico a la segunda parte del Mahalisutta, El Sutra
de Mahali (Digha Nikaya 1,6).! En ambos dos ascetas preguntan a
Buda si el alma (jiva)? es 1o mismo que el cuerpo o es diferente de él.
En ambos Buda expone su doctrina y describe una por una las etapas
de la disciplina budista, desde el momento en que surge la fe en un
hombre que ha oido la prédica de la doctrina de Buda, fe que lo impulsa
a adherirse a esa disciplina, a hacerse bhikkhu,’ abandonando familia
y bienes, hasta el momento final en que adquiere la certeza de que,
- gracias a esa disciplina, ha puesto fin a la cadena de las reencarnaciones
yestaliberado. Al final de cada etapa, con excepcidn de la dltima, Buda
afirma que el bhikkhu que se encuentra en cada una de esas etapas puede
decir si el alma es o mismo que el cuerpo o diferente de él, y luego
agrega que él (Buda) no se pronuncia al respecto. Pero al final de la
ultima etapa Buda se expresa en forma algo diferente, sosteniendo que
el bhikkhu que llegd a ese grado de desarrollo espiritual ya no se pronun-
cia sobre la cuestion planteada, como tampoco se pronuncia él mismo.

En ambos sittras, pues, Buda no manifiesta una opinion ni afirma-

i Véase en C. Dragonetti, Digha Nikaya, Didlogos Mayores de Buda, pp. 400-404,
la traduccion del surra de Mahali.

2 Jiva designa propiamente el principio vital que unido al cuerpo lo vitaliza y le
hace realizar las funciones o procesos fisiologicos, intelectuales y emocionales que le son
propios. Lo hemos traducido, como generalmente se hace, por ‘‘alma’’, considerada como
origen de la vida y de la conciencia. El término jiva tiene asi el mismo significado que
la palabra dtman en las Upanishads, el principio espiritual que anima al cuerpo material
e inerte. '

3 Monje budista.

15



16 . SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

tiva ni negativa sobre la cuestion de la identidad del alma con el cuer-
po.* Simplemente dice que mientras el monje se encuentra en las eta-
pas intermedias de la disciplina budista puede responder afirmativa o
negativamente a la pregunta planteada, pero una vez que ha llegado
a la ultima etapa ya no contesta ni en una ni en otra forma, o sea que
procede de la misma manera como él (Buda) procede. Consideramos
que esta prescindencia se debe simplemente a la posicion antiespeculati-
va y pragmatica del Budismo primitivo que no aprecia, y mds bien re-
chaza, todaindagacién que no tenga una vinculacion directa e inmedia-
ta con el propésito fundamental del Budismo: que el hombre se libere
de todo sufrimiento alcanzando el nirvana,’® la liberacion de las cade-
nas de las reencarnaciones. El monje que se encuentra en las etapas
intermedias de la disciplina budista puede todavia interesarse por cues-
tiones como la tratada en este siztra (si existe un alma diferente del cuer-
po o0 no) y tomar posicion frente a ellas, pero una vez que alcanzo el
grado supremo de la perfeccion espiritual budista, esas cuestiones se
tornan irrelevantes para él; ya no le interesan, las descarta, como hace
el mismo Buda; ya solo le interesa realizar en su plenitud el ideal de
vida monastica predicado por el Maestro, seguro de que en esa forma
podra alcanzar la deseada meta. La especulacion lo envuelve en dudas,
en discusiones, en razonamientos que lo encadenan al mundo y lo apar-
tan de la meta a la cual tiende.

Sefialados asi el tema central del Jaliyasutra y su sentido fundamen-
tal, damos a continuacion un resumen del mismo.

RESUMEN

En cierta ocasion en que Buda vivia en el Parque de Goshita, en laregion
de Kosambi, Mundiya y Jaliya, dos ascetas que se encontraban en el
mismo lugar, se acercaron a él para preguntarle si el alma y el cuerpo
son idénticos o diferentes. Entonces Buda como respuesta a la pregunta

4 La pregunta planteada en este didlogo constituye una de las ‘‘cuestiones reserva-
das’’ (avyakata), sobre las cuales Buda no quiso pronunciarse. Otras ‘‘cuestiones reserva-
das’’ son si el mundo es eterno o no, si el mundo es infinito o no, si el hombre que alcanzo
la verdad existe o no después de la muerte. Cf. P. Oltramare, L ’Histoire des idées théosophi-
ques dans I’Inde, 11, La théosophie Bouddhique, pp. 17-18; T.R.V. Murti, The central
philosophy of Buddhism, pp. 36-54; R. Panikkar, El silencio de Dios, pp. 109-131. Véase
el parrafo 16 de El Sutra de Potthapada.

Sin embargo, sin perjuicio de la posicién antiespeculativa que la doctrina de las
“‘cuestiones reservadas”™ implica, en los textos mds antiguos que conforman el Canon
Budista se encuentran formulaciones suficientemente claras que permiten afirmar que
ya el Budismo primitivo sostenia la inexistencia de un alma (atman, jiva) y sostenia que
lo unico que existe en el individuo y 1o caracteriza es una serie de estados de conciencia,
de conciencias insustanciales e impermanentes que se suceden en un fluir constante ¢
ininterrumpido, reemplazando cada una a la que le precede.

5 Véase nota 7 de El Sutra de Potthapada.



EL SUTRA DE JALIYA 17

de Mundiya y de Jaliya enuncia su doctrina y seiiala las diversas etapas
por las cuales atraviesa el monje que se adhiere y consagra a ella.

Buda empieza expresando que cuando nace un Buda dotado de las
cualidades que le son propias y predica su doctrina, los hijos de familia
que la oyen adquieren fe en ella y esta fe los impulsa a abandonar sus
hogares para llevar una vida errante y mendicante, dedicada al cumpli-
miento de las normas morales propias de su doctrina.

Exposicion pequeria de la disciplina moral. Exposicion media de
la disciplina moral. Exposicion grande de la disciplina moral. A conti-
nuacion, Buda expone en parrafos cortos, de mediana extension y ex-
tensos, las principales normas de la disciplina moral budista (parrafos
6-24): no violencia, etcétera (parrafos 6-7), las ocupaciones, etcétera
de las que debe abstenerse el monje budista (parrafos 8-16) y las ‘‘bajas
artes”’ a las que no debe recurrir el monje budista (parrafos 17-23).

Cuando un hombre esta dotado de tal disciplina moral ya no teme
y experimenta una enorme felicidad (parrafo 24).

El control de los sentidos. Buda se refiere en seguida a la forma
como el monje budista controla sus sentidos para impedir que sean pre-
sa del deseo y de la inquietud (parrafo 25).

La autoconciencia surgida de la atencion. Describe a continuacion
como el monje budista en toda situacion actia con plena conciencia
de lo que hace (parrafo 26).

La satisfaccion. La satisfaccion del monje budista consiste, seglin
Buda, en contentarse con poco: con un manto para el cuerpo con una
limosna de comida (parrafo 27).

El abandono de los obstdculos. Ya disciplinado moralmente, con-
trolado en sus sentidos, con plena conciencia de sus actos por la aten-
cion profunda que pone en todo, satisfecho con poco, el monje se retira
a un lugar solitario para meditar (parrafo 28).

Buda sefiala entonces que el monje budista considera a los obstacu-
los (el deseo por el mundo, la malevolencia y la maldad, la desidia y
la pereza, el desasosiego y la inquietud, la duda, las vacilaciones) que
aun no ha abandonado, como ‘‘una deuda’’, ‘“‘una enfermedad’’, “‘la
prision”’, “‘la esclavitud’’, ‘‘un camino peligroso’’; y, cuando los aban-
dona, los ve entonces como ‘‘la cancelacién de una deuda’’, ‘‘la cura-
cién de una enfermedad’’, ¢‘la liberacion de la prisién’’, ‘‘la emancipa-
cion de un esclavo’’, como ‘‘una regién de paz’’ (parrafos 29-36). Cuando
el monje budista supera esos obstaculos surge en él un sentimiento de
satisfaccion, alegria, calma, felicidad y asi por fin su mente se concentra
(parrafo 37).

La primera meditacion; la segunda meditacion; la tercera medita-
cion; la cuarta meditacion. Buda describe en seguida las cuatro etapas
meditativas que atraviesa el monje budista que ha logrado la concentra-
cion. Conforme el monje pasa de una de esas etapas a la siguiente, su
mente va dejando de funcionar, sus sentimientos se van aquietando cada



18 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

vez mas profundamente, hasta que se sume en un estado de indiferencia
total (parrafos 38-45).

El conocimiento intuitivo. Cuando el monje budista ha llegado al
ultimo y cuarto estadio de la meditacion aplica primero su mente al
conocimiento intuitivo de la materialidad, impermanencia y destructi-
bilidad de su cuerpo y de la conciencia que de él depende (parrafos 46-47).

El conocimiento de los poderes mentales. El conocimiento de las
clases de poderes extraordinarios. El conocimiento del oido divino. E!
conocimiento de los pensamientos de los otros. El conocimiento de las
existencias anteriores. El conocimiento del ojo divino. El conocimiento
de la destruccion de las impurezas. En seguida el monje aplica su mente
a la creacién de un cuerpo mental (parrafos 48-49); obtiene los poderes
- mdagicos (parrafos 50-51); adquiere el oido divino (parrafos 52-53); pue-
de captar con su mente la mente de otros (parrafos 54-55); llega a cono-
cer sus multiples existencias anteriores (parrafos 56-57); adquiere el ojo
divino (parrafos 58-59); conoce la destruccion de sus impurezas (el de-
seo, la existencia, la ignorancia) y es consciente de que ha alcanzado
la liberacion, ha destruido el renacer (parrafos 60-61).

Termina asi la exposicién que hace Buda de su doctrina, ejemplifi-
cada en un hombre que abandona su hogar por fe en ella y de todas
las etapas que atraviesa hasta llegar a la liberacion, la meta final.

El sittra de Jaliya presenta diversos puntos de interés.

Ante todo cabe mencionar la actitud antiespeculativa y pragmatica
que revela,’ a la cual ya nos hemos referido anteriormente.

Ademas, los parrafos 2-61 en que Buda expone su doctrina y descri-
be las diversas etapas de la disciplina budista, son también dignos de
ser seflalados. No disminuye el interés de estos parrafos el hecho de
que estén incluidos también en otros didlogos. Esa repetida inclusion
s6lo indica la importancia que los recopiladores del Canon budista les
atribuian como sintesis de las doctrinas que predicara Gautama Buda.
Estos parrafos contienen, expresados en forma concisa y clara, los prin-
cipales elementos de la doctrina budista, las virtudes que inculca, las
actitudes que recomienda, que ya han sido mencionados en el resumen
anterior. ' ‘

6 Sobre la posicion antiespeculativa del budismo véase C. Dragonétti, Dhammapa-
da, pp. 55-56.



Traduccion

El alma es lo mismo que el cuerpo o no

1. He aqui lo que yo he oido decir. En cierta ocasién el bhagavant’
vivia en la ciudad de Kosambi, en el Parque de Ghosita. En aquella
misma ocasién dos ascetas, Mundiya y el errante y mendicante Jaliya,
discipulos que usaban escudilla de madera, se acercaron adonde se en-
contraba el bhagavant. Habiéndose acercado, se saludaron amistosa-
mente con el bhagavant. Habiendo intercambiado palabras amables y
corteses, se quedaron de pie a un lado. De pie a un lado, entonces aque-
llos dos ascetas dijeron esto al bhagavant: ‘‘ Amigo Gotama, ;es el alma
lo mismo que el cuerpo o bien es el alma diferente del cuerpo?’’

2. ‘““‘Amigos, escuchad, prestad bien atencion, hablaré’’.

Diciendo: ‘“Si, amigo’’, aquellos dos ascetas obedecieron al bhaga-
vant. El bhagavant dijo esto: ‘‘Amigos, un tathagata® surge en este
mundo, arhant,’ perfectamente iluminado, dotado de saber y buena
conducta, bien encaminado, conocedor del mundo, insuperable con-
ductor de los hombres que deben ser controlados, maestro de dioses
y de hombres, iluminado, afortunado. El, habiendo conocido, habien-
do percibido!® por si mismo este mundo junto con sus dioses, con Ma-

7 Epiteto de Buda que significa ‘‘sefior’’. Es también traducido por ‘‘afortunado’’,
“sublime”’, “‘ilustre’’.

8 Epiteto frecuente de Gotama Buda, de significado incierto.

9 El que ha alcanzado la meta final preconizada por Buda.

10 Es decir: ha llegado al conocimiento de lo que en verdad es el mundo y luego
transmite ese conocimiento a los que escuchan su mensaje.

19



20 ' SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

ra,'' con Brahma,' a esta humanidad con sus samanes y brahmanes,"
con sus dioses y sus hombres, lo da a conocer. El enseia la doctrina
hermosa en su comienzo, hermosa en el medio, hermosa en el fin, en
su espiritu y en su letra, él proclama la vida religiosa realizada en su
integridad, completamente pura.

3. Esta doctrina la oye un jefe de familia o un hijo de un jefe de
familia o alguien nacido en cualquier otra familia. El, habiendo oido
esta doctrina, adquiere fe en el tathagata. El, dotado de esta fe, reflexio-
na: ‘Llenadeobstaculoseslavidade hogar; la vida errante y mendican-
te es el aire libre. Para el que vive en un hogar, no es facil de llevar
esta vida religiosa, completamente realizada, completamente pura, pu-
lida como una madreperla. Vamos, pues, habiéndome cortado el pelo
y la barba, habiéndome vestido con el manto color azafran, yo he de
partir de mi casa para llevar una vida errante y mendicante’.

4. Y en otra ocasion, abandonando sus pequeiios bienes, abando-
nando sus grandes bienes, abandonando el circulo de sus parientes cer-
canos, abandonando el circulo de sus parientes lejanos y, habiéndose
cortado el pelo y la barba, habiéndose vestido con el manto color aza-
fran, él parte de su casa para llevar una vida errante y mendicante.

5. Asi él, llevando una vida errante y mendicante, vive controlado
de acuerdo con las normas del Patimokkha,'* dotado de conducta y
costumbres buenas, viendo peligro hasta en las mas pequeiias faltas;
adoptandolos, se entrena en los preceptos; consagrado a la buena ac-
¢ion con el cuerpo y a la buena accion con fa palabra, completamente
puro en su forma de ganarse el sustento, dotado de disciplina moral,
controlando las puertas de sus sentidos, dotado de atencion y autocon-
ciencia, satisfecho.

Exposicion pequeiia de la disciplina moral

6. Amigos, ;como el bhikkhu esta dotado de disciplina moral?

En este mundo, oh amigos, habiendo renunciado a la destruccion
de 1a vida, abstemendose de la destruccion de la vida, el bhikkhu, que
ha dejado delado el garrote, que ha dejado de lado la espada, modesto,
bondadoso, vive lleno de compasién y benevolencia para con todos ios
seres. Esto posee él en la disciplina moral.

Il Sefior de la sensualidad y de la muerte.

12 Uno de los dioses supremos del brahamanismo, con funciones de creador.

13 Samdn: hombre religioso, asceta errante; brahmdn: sacerdote hindd. Los brah-
manes constituyen una de las cuatro castas en que esta dividida teéricamente la sociedad
hindu. Las otras tres son: los guerreros (kshatriyas), 1os comerciantes (valshyas) y los
servidores (shudras).

14 Patimokkha es el texto utilizado para la confesion de los bhikkhus, en el cual
se enumeraban las faltas que debian evitar.



EL SUTRA DE JALIYA 21

Habiendo renunciado a tomar lo que no le es dado, absteniéndose
de tomar lo que no le es dado, toma sélo lo que le es dado, desea sélo
lo que le es dado, vive con su corazén honrado y puro. Esto posee él
en la disciplina moral.

Habiendo renunciado a la no castidad, es casto, lleva una vida vir-
tuosa, absteniéndose del acto sexual, de la conducta de la gente comuin.
Esto posee €l en la disciplina moral.

Habiendo renunciado a la mentira, absteniéndose de la mentira,
dice la verdad, se ciiie a la verdad, es fiel a sus promesas, es digno de
confianza, no engafia al mundo. Esto posee él en la disciplina moral.

- Habiendo renunciado a los chismes, absteniéndose de los chismes,
habiendo oido algo aqui, no lo repite all4, para no provocar la disensién
de los de alla con los de aqui, o bien habiendo oido algo all4, no lo
repite aqui, para no provocar la disension de los de aqui con los de
alla. Asi él reconcilia a los que no estan de acuerdo, alienta a los que
estdn unidos, se alegra con la armonia, goza con la armonia, se regocija
con la armonia, dice palabras que producen armonia. Esto posee él
en la disciplina moral.

Habiendo renunciado a las palabras rudas, absteniéndose de las
palabras rudas, dice sélo aquellas palabras que no dafian, que son agra-
dables al oido, amables, que llegan al corazoén, corteses, caras a mucha
gente, que agradan a mucha gente. Esto posee él en la disciplina moral.

Habiendo renunciado ala charla frivola, absteniéndose de la charla
frivola, habla en el momento apropiado, dice lo que es, dice lo que
es bueno, habla de la Doctrina, habla de la Disciplina, dice en el pomen-
to oportuno palabras que constituyen un tesoro, cargadas de razon,
con un propdsito bien definido, relacionadas con el bien. Esto posee
él en la disciplina moral.

El se abstiene de destruir semillas y plantas. Esto posee ¢l en la
disciplina moral.

Toma sélo una comida por dia, no come de noche, se abstiene de
comer fuera de hora. Esto posee €l en la disciplina moral.

Se abstiene de asistir a espectaculos de danza, canto y mdsica instru-
mental. Esto posee ¢l en la disciplina moral.

Se abstiene del uso de guirnaldas, de perfumes y de ungiientos y
de llevar adornos y ornamentos. Esto posee él en la disciplina moral.

Se abstiene de lechos altos y de lechos grandes. Esto posee él en
la disciplina moral.

Se abstiene de aceptar oro y plata. Esto posee él en la disciplina moral.

Se abstiene de aceptar grano crudo. Esto posee él en la disciplina
moral.

Se abstiene de aceptar carne cruda Esto posee él en la disciplina
moral.

Se abstiene de aceptar mujeres y muchachas. Esto posee él en la
disciplina moral.



22 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

Se abstiene de aceptar esclavas y esclavos. Esto posee él en la disci-
plina moral.

Se abstiene de aceptar cabras y ovejas. Esto posee él en la disciplina
moral. :

Se abstiene de aceptar gallos y cerdos. Esto posee él en.la disciplina
moral.

Se abstiene de aceptar elefantes, vacas, caballos y yeguas. Esto po-
see €l en la disciplina moral.

Se abstiene de aceptar la posesion de campos y tierras. Esto posee
¢él en la disciplina moral.

Se abstiene de aceptar la practica de llevar y traer mensajes. Esto
posee él en la disciplina moral.

Se abstiene de comprar y de vender. Esto posee él en la disciplina
moral.

Se abstiene de engaiiar en el peso, de engafiar con moneda falsa,
de engarfiar en la medida. Esto posee €l en la disciplina moral.

Se abstiene de los tortuosos procederes del soborno, del engafio
y del fraude. Esto posee él en la disciplina moral.

Se abstiene de destruir, de matar, de encarcelar, del bandolerismo,
del pillaje, de los actos de violencia. Esto posee €l en la disciplina moral.

Exposicion media de la disciplina moral

7. Asi como algunos venerables samanes y brahmanes, alimentandose
con comidas donadas en un acto de fe, viven dedicados a la destruccion
de tales semillas y plantas, a saber: plantas que nacen de raices, plantas
que nacen de ramas, plantas que nacen de nudos, plantas que nacen
deinjerto, y en quinto lugar plantas que nacen de semillas —él se abstie-
ne de la destruccion de tales semillas y plantas. Esto posee él en la disci-
plina moral. A .

8. Asi como algunos venerables samanes y brahmanes, alimentan-
dose con comidas donadas en un acto de fe, viven dedicados a tal alma-
cenamiento y uso de lo que almacenan, a saber: almacenamiento de
comidas, almacenamiento de bebidas, almacenamiento de ropas, alma-
cenamiento de vehiculos, almacenamiento de lechos, almacenamiento
de perfumes, almacenamiento de condimentos —¢l se abstiene de tal
almacenamiento y uso de lo que se almacena. Esto posee él en la discipli-
na moral.

9. Asi como algunos venerables samanes y brahmanes, aliment4n-
dose con comidas donadas en un acto de fe, viven dedicados a la asisten-
cia a tales espectaculos, a saber:'’* danza, canto, musica instrumental,
dramatizaciones, recitaciones, ritmos con las manos, cantos de bardos,

15 Es dificil precisar el valor exacto de muchos de los términos enumerados en los
parrafos 9-13. S6lo damos una traduccidon aproximada de los mismos. Ademas, las enu-



EL SUTRA DE JALIYA ) 23

tambores, escenografias, juegos acrobaticos, juegos con bambues, ce-
remonia de lavado de huesos, combate de elefantes, combate de caba-
llos, combate de bufalos, combate de toros, combate de machos ca-
brios, combate de ovejas, combate de gallos, combate de codornices,
combate con palos, combate con los pufios, lucha, simulacros de com-
bate, presentacién de tropas, maniobras, revista de tropas —él se abstie-
ne de la asistencia a tales espectdculos. Esto posee él en la disciplina moral.

10. Asi como algunos venerables samanes y brahmanes, alimentan-
dose con comidas donadas en un acto de fe, viven dedicados a tal practi-
ca de juegos y esparcimientos, a saber: tableros de ocho casillas, table-
ros de diez casillas, ajedrez a ciegas, rayuela, palitos chinos, dados,
juegos con palillos, dactilopintura, bolas, cornetin de hojas, arado de
juguete, saltos acrobdticos, molinillos de juguete, medidas hechas con
hojas, carritos, arquitos, adivinanzas de letras, adivinanzas de pensa-
miento, imitacion de defectos fisicos —él se abstiene de la practica de
tales juegos y esparcimientos. Esto posee él en la disciplina moral.

11. Asi como algunos venerables samanes y brahmanes, alimentan-
dose con comidas donadas en un acto de fe, viven dedicados al uso
detaleslechos altos y grandes lechos, a saber: sillones, divanes, cobertu-
ras de pelo de cabra, cobertores de miiltiples colores, cubrecamas blan-
cos, colchas bordadas de flores, acolchados de algodédn, colchas borda-
das con figuras de animales, mantas con piel a ambos lados, mantas
con piel de un solo lado, colchas bordadas con piedras preciosas, col-
chas de seda, grandes tapices, mantas para elefantes, mantas para caba-
llos, mantas para carros, cubrecamas de varias pieles de antilope, exce-
lentes colchas de antilope, lechos con dosel y almohadones rojos de
ambos lados —é¢l se abstiene del uso de tales lechos altos y grandes le-
chos. Esto posee €l en la disciplina moral.

12. Asi como algunos venerables samanes y brahmanes, alimentan-
dose con comidas donadas en un acto de fe, viven dedicados al uso
de tales adornos y ornamentos, a saber: aplicacién de ungiientos, masa-
jes, baflos, fricciones, espejos, colirios, guirnaldas, perfumes y cosméti-
cos, polvos faciales, cremas para la cara, pulseras, cadenillas para el
pelo, bastones, pequefios cofres, espadas, parasoles, sandalias de vivos
colores, turbantes, joyas, abanicos de crin de bufalo, vestidos blancos
de anchas franjas —él se abstiene del uso de tales adornos y ornamen-
tos. Esto posee él en la disciplina moral.

13. Asi como algunos venerables samanes y brahmanes, alimentan-
dose con comidas donadas en un acto de fe, viven dedicados a tales
charlas frivolas, a saber: charlas acerca de reyes, charlas acerca de la-
drones, charlas acerca de Grandes Ministros, charlas acerca del ejérci-
to, charlas acerca de los peligros, charlas acerca de batallas, charlas

meraciones contenidas en esos parrafos comportan por lo general elementos heterogéneos
y no siempre de acuerdo con el enunciado introductorio de cada parrafo.



24 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

acerca de alimentos, charlas acerca de bebidas, charlas acerca de vesti-
dos, charlas acerca de lechos, charlas acerca de guirnaldas, charlas acer-
cade perfumes, charlas acerca de parientes, charlas acerca de vehiculos,
charlas acerca de aldeas, charlas acerca de pueblos, charlas acerca de
ciudades, charlas acerca del campo, charlas acerca de mujeres, charlas
acerca de hombres, charlas acerca de héroes, charlas acerca de caminos,
charlas acerca de pozos de agua, charlas acerca de difuntos, charlas
acerca de temas inconexos, charlas acerca del, mundo, charlas acerca
del mar, charlas acerca de lo que es y no es —él se abstiene de tales
charlas frivolas. Esto posee él en la disciplina moral.

14. Asi como algunos venerables samanes y brahmanes, alimentan-
dose con comidas donadas en un acto de fe, viven dedicados a tales
charlas polémicas, a saber: ‘Tu no conoces ni la Dlsc1plma ni la Doctri-
na’, ‘yo conozco la Disciplina y la Doctrina’, {como conocerads tu la
Disciplina y la Doctrina?’, ‘tu te has encammado mal’, ‘yo me he enca-
minado bien’, ‘yo no me contradigo’, ‘tu te contradices’, ‘tu has dicho
después lo que habia que decir antes’, ‘ti has dicho antes lo que habia
que decir después’, ‘lo que elucubraste quedo trastornado’, ‘tu doctrina
ha sido refutada’, ‘tu has sido vencido’, ‘retirate para salvar tu doctrina
o refutame, si puedes’ —¢€l se abstiene de tales charlas polemlcas. Esto
posee €l en la disciplina moral.

15. Asi como algunos venerables samanes y brahmanes, alimentan-
dose con comidas donadas en un acto de fe, viven dedicados a la practi- -
ca de llevar y traer tales mensajes, a saber: de reyes, de Grandes Minis-
tros, de kshatriyas,'® de brahmanes, de jefes de familia, de jovenes:
‘ven aqui’, ‘anda alld’, ‘lleva esto alla’, ‘traelo’ —él se abstiene de la
practica de llevar y traer tales mensajes. Esto posee él en la dlsc1p!1na
moral.

16. Asi como algunos venerables samanes y brahmanes, alimentan-
dose con comidas donadas en un acto de fe, son embaucadores, charla-
tanes, adivinos, impostores, dvidos de obtener ganancia tras ganancia
—¢él se abstiene de tales embaucamientos y charlatanerias. Esto posee
él en la disciplina moral.

Exposicion grande de la discipliha moral

17. Asi como algunos venerables samanes y brahmanes, alimentan-
dose con comidas donadas en un acto de fe, se ganan la vida con tales
bajas artes, con tales medios de vida equivocados, a saber:'’miembros
del cuerpo, presagios, augurios, suefios, signos en el cuerpo, roeduras
de ratones; oblacion en el fuego, oblaciones con cuchara, oblaciones

16 Guerreros: una de las cuatro castas en que tedricamente esta dividida la sociedad
hindu. Véase nota 11 de este mismo sutra.
17 El parrafo enumera en forma desordenada cosas con las cuales se creia poder



EL SUTRA DE JALIYA 25

de cdscara de granos, oblaciones de polvo de cdscara de granos, oblacio-
nes de granos de arroz, oblaciones de manteca, oblaciones de aceite,
oblaciones con la boca, oblaciones de sangre; la ciencia de los miembros
del cuerpo, la ciencia de las construcciones, la ciencia de los campos;
la ciencia de los hechizos auspiciosos, la ciencia de los espiritus, la cien-
cia de la tierra, la ciencia de las serpientes, la ciencia de los venenos,
la ciencia de los escorpiones, la ciencia de los ratones, la ciencia de los
pajaros, la ciencia de los cuervos; prediccidén de la duracion de la vida,
proteccion contra las flechas; el reino animal —él se abstiene de tales
bajas artes, de tales medios de vida equivocados. Esto posee él en la
disciplina moral.

18. Asi como algunos venerables samanes y brahmanes, alimentan-
dose con comidas donadas en un acto de fe, se ganan la vida con tales
bajas artes, con tales medios de vida equivocados, a saber:'® signos en

las joyas, signos en las ropas, signos en los bastones, signos en los cuchi-
llos, signos en las espadas, signos en las flechas, signos en los arcos,
signos en las armas; signos en las mujeres, signos en los hombres, signos
en los muchachos, signos en las muchachas, signos en los esclavos, sig-
nos en las esclavas; signos en los elefantes, signos en los caballos, signos
en los bufalos, signos en los toros, signos en las vacas, signos en las
cabras, signos en los carneros, signos en los gallos, signos en las codor-
nices, signos en las iguanas; signos en los aretes; signos en las tortugas,
signos en los animales salvajes —él se abstiene de tales bajas artes, de
tales medios de vida equivocados. Esto posee él en la disciplina moral.

19. Asicomo algunos venerables samanes y brahmanes, alimentan-
dose con comidas donadas en un acto de fe, se ganan la vida con tales
bajas artes, con tales medios de vida equivocados, a saber:'® predicien-
do ‘se producira la salida de los reyes’, ‘no se producira la salida de
los reyes’, ‘se producird'un avance de los reyes indigenas’, ‘se producird
una retirada de los reyes extranjeros’, ‘se producirda un avance de los
reyes extranjeros’, ¢ se producird una retirada de los reyes indigenas’,
‘se producira la victoria de los reyes indigenas’, ‘se producira la derrota
de los reyes indigenas’, ‘se producira la victoria de éste’, ‘se producira
laderrota de aquél’ —él se abstiene de tales bajas artes, de tales medios
de vida equivocados. Esto posee él en la disciplina moral.

20. Asicomo algunos venerables samanes y brahmanes, alimentan-
dose con comidas donadas en un acto de fe, se ganan la vida con tales
bajas artes, con tales medios de vida equivocados, a saber: prediciendo

predecir el futuro, como sefiales en los miembros del cuerpo (especialmente en las manos),
roeduras de ratones, etcétera; distintos tipos de ofrendas a los dioses; diversas ciencias
referidas a variadas actividades humanas o a ciertos animales.
18 El parrafo enumera signos o caracteristicas de personas, animales o cosas por
medio de los cuales se creia poder adivinar su futuro o determinar sus cualidades o defectos.
19 Los parrafos 19-21 enumeran diversos tipos de predicciones.



26 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

‘se producira un eclipse de luna’, ‘se producira un eclipse de sol’, ‘se
producird un eclipse de estrellas’, ‘la luna y el sol seguiran su curso’,
‘la luna y el sol se apartaran de su curso’, ‘las estrellas seguirdn su cur-
s0’, ‘las estrellas se apartardn de su curso’, ‘se producira la caida de
un meteoro’, ‘se incendiaran las regiones del espacio’, ‘se producira
un temblor de tierra’, ‘se produciran truenos’, ‘se produciran la salida
y la puesta, el oscurecimiento y la limpidez de la luna, el sol y las estre-
llas’; ‘tal consecuencia producird el eclipse de luna’, ‘tal consecuencia
producird el eclipse de sol’, ‘tal consecuencia producira el eclipse de
estrellas’, ‘tal consecuencia producira el hecho de que la luna y el sol
sigan su curso’, ‘tal consecuencia producira que la luna y el sol se apar-
ten de su curso’, ‘tal consecuencia producira el hecho de que las estrellas
sigan su curso’, ‘tal consecuencia producira el hecho de que las estrellas
se aparten de su curso’, ‘tal consecuencia producira la caida del meteo-
ro’, ‘tal consecuencia producira el hecho de que las regiones del espacio
se incendien’, ‘tal consecuencia producira el temblor de tierra’, ‘tal con-
secuencia producira los truenos’, ‘tal consecuencia producira la sali-
da y la puesta, el oscurecimiento y la limpidez de la luna, el sol y las
estrellas’ —él se abstiene de tales bajas artes, de tales medios de vida
equivocados. Esto posee él en la disciplina moral.

21. Asicomo algunos venerables samanes y brahmanes, alimentédn-
dose con comidas donadas en un acto de fe, se ganan la vida con tales
bajas artes, con tales medios de vida equivocados, a saber: prediciendo
‘habra abundancia de lluvia’, ‘habra escasez de lluvia’, ‘habra abun-
dancia de comida’, ‘habrd escasez de comida’, ‘habra paz’, ‘habra peli-
gro’, ‘habra enfermedad’, ‘habra salud’; contar con los dedos, contar
mentalmente, calculo, poesia, sabiduria popular —él se abstiene de ta-
les bajas artes, de tales medlos de vida equivocados.- Esto posee él en
la disciplina moral. ‘

22. Asicomo algunos venerables samanes y brahmanes, alimentan-
dose con comidas donadas en un acto de fe, se ganan la vida con tales
bajas artes, con tales medios de vida equivocados, a saber: casar a un
hombre, casar a una mujer, procurar armonia, producir discordia, co-
bro de deudas, entrega de dinero, producir felicidad, producir desdi-
cha, hacer abortar, paralizar la lengua, trabar las mandibulas, hechizo
contra las manos, hechizo contra las mandibulas, hechizo contra los
oidos; interrogatorio a un espejo, interrogatorio a una nifia, interroga-
torio a un dios; veneracién del sol, veneracién del Grande,? exhalar
fuego,?' invocar a Shri*? —él se abstiene de tales bajas artes, de tales
medios de vida equivocados. Esto posee él en la disciplina moral.

20 Referencia a alguna divinidad que podria ser Indra (segin Neumann) o Brahma
(segun el comentador Buddhaghosha).

21 Mediante hechizo magico.

22 La diosa de la Prosperidad, de la Fortuna.



EL SUTRA DE JALIYA 27

23. Asi como algunos venerables samanes y brahmanes, alimentan-
dose con comidas donadas en un acto de fe, se ganan la vida con tales
bajas artes, con tales medios de vida equivocados, a saber:?* ritos de
apaciguamiento, cumplimiento de votos, ritos para los espiritus, ritos
para la tierra, ritos para la virilidad, ritos para la impotencia, ritos para.
la construccion, ofrendas para la construccién, abluciones, bafios, sa-
crificios; eméticos, purgantes para arriba, purgantes para abajo, pur-
gantes para la cabeza; aceites para los oidos, lavajes de los ojos, trata-
miento de la nariz, colirios, ungiientos; oftalmologia, cirugia, pediatria,
administracion de raices y hierbas medicinales, antidotos de plantas me-
dicinales —él se abstiene de tales bajas artes, de tales medios de vida
equivocados. Esto posee él en la disciplina moral.

24. Ahora bien, amigos, un bhikkhu asi dotado de disciplina moral,

no ve peligro de ninguna parte, justamente en razén del control de la
~ disciplina moral. Asi como, amigos, un rey ungido, que ha derrotado
a sus adversarios, no ve peligro de ninguna parte, es decir, de parte
de sus adversarios; de la misma manera, amigos, un bhikkhu asi dotado
de disciplina moral no ve peligro de ninguna parte, justamente en razon
del control de la disciplina moral. El, dotado de esta noble disciplina
moral en su integridad, experimenta en su interior la sensacion de per-
fecta felicidad. Asi, amigos, el bhikkhu esta dotado de disciplina moral.

El control de los sentidos

25. Y, ;c6mo, oh amigos, el bhikkhu tiene guardadas las puertas de
sus sentidos? En este mundo, oh amigos, el bhikkhu, habiendo visto
una forma con sus 0jos, no se fija en sus caracteristicas generales, no
se fija en sus caracteristicas particulares. Y, puesto que a este sentido
de la vista, mientras permanece descontrolado, lo asaltan el deseo y
lainquietud, cosas malas y perversas, él se dedica a controlarlo, protege
el sentido de la vista, mantiene el control sobre el sentido de la vista.

Habiendo oido un sonido con su oido, no se fija en sus caracteristi-
cas generales, no se fija en sus caracteristicas particulares. Y, puesto
que a este sentido del oido, mientras permanece descontrolado, lo asal-
tan el deseo y lainquietud, cosas malas y perversas, él se dedica a contro-
larlo, protege el sentido del oido, mantiene el control sobre el sentido
del oido.

Habiendo olido un olor con su nariz, no se fija en sus caracteristicas
generales, no se fija en sus caracteristicas particulares. Y, puesto que
aeste sentido del olfato, mientras permanece descontrolado, lo asaltan
el deseo ylainquietud, cosas malas y perversas, ¢l se dedica a controlar-

23 El parrafo enumera al lado de los diversos ritos, prdcticas y actividades, reme-
dios para determinados males y dolencias.



28 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

lo, protege el sentido del olfato, mantiene el control sobre el sentido
del olfato.

Habiendo gustado un sabor con su lengua, no se fija en sus caracte-
risticas generales, no se fija en sus caracteristicas particulares. Y, puesto
que a este sentido del gusto, mientras permanece descontrolado, lo asal-
tan el deseoy lainquietud, cosas malas y perversas, él se dedica a contro-
larlo, protege el sentido del gusto, mantiene el control sobre el sentido
del gusto.

Habiendo tocado algo tangible con su cuerpo, no se fija en sus ca-
racteristicas generales, no se fija en sus caracteristicas particulares. Y,
puesto que a este sentido del tacto, mientras permanece descontrolado,
lo asaltan el deseo y Ia inquietud, cosas malas y perversas, él se dedica
a controlarlo, protege el sentldo del tacto, mantiene el contro! sobre
el sentido del tacto.

Habiendo pensado una idea con su mente, no se fija en sus caracte-
risticas generales, no se fija en sus caracteristicas particulares. Y, puesto
que a este sentido de la mente, mientras permanece descontrolado, lo
asaltan el deseo y la inquietud, cosas malas y perversas, él se dedica
a controlarlo, protege el sentido de la mente, mantiene el control sobre
el sentido de la mente.

El, dotado de este noble control de sus sentidos, experimenta en
su interior la sensacion de inmaculada felicidad. Asi, amigos, el bhikk-
hu tiene guardadas las puertas de sus sentidos.

La autoconciencia surgida de la atencion

26. Y, ;como, oh amigos, el bhikkhu esta dotado de la autoconcien-
ciasurgida de la atencién? En este mundo, ch amigos, un bhikkhu actua
con autoconciencia cuando va y cuando viene, actiia con autoconcien-
cia cuando mira adelante y cuando mira alrededor; actia con autocon-
ciencia cuando encoge un brazo y cuando lo extiende; actia con auto-
conciencia cuando lleva su tunica, su escudilla y su manto; actua con
autoconciencia cuando come, cuando bebe, cuando mastica, cuando
saborea; actlia con autoconciencia cuando orina y cuando defeca; acttia
con autoconciencia cuando camina, cuando esta parado, cuando esta
sentado, cuando duerme, cuando esta despierto, cuando habla, cuando
permanece en silencio. Asi, amigos, el bhikkhu esta dotado de la auto-
conciencia surgida de la atencion.

La satisfaccion

27. Y, (como, oh amigos, el bhikkhu esta satisfecho? En este mundo
oh amigos, un bhikkhu esta satisfecho con un manto que le protege
el cuerpo, conla comida recibida como limosna que sostiene su estoma-
g0. Adonde quiera que €l va, ¢l va llevandolos consigo. Asi como, ami-



EL SUTRA DE JALIYA 29

gos, un pajaro alado, adonde quiera que vuele, vuela llevando sus alas
consigo, de la misma manera, oh gran rey, el bhikkhu esta satisfecho
con un manto que le protege el cuerpo, con la comida recibida como
limosna que sostiene su estomago. Adonde quiera que él va, va llevando-
los consigo. Asi, amigos, el bhikkhu esta satisfecho.

El abandono de los obstaculos

28. Y, dotado de esta noble disciplina moral en su integridad, dotado
de este noble control de los sentidos, dotado de esta noble autoconcien-
cia surgida de la atencidn, dotado de esta noble satisfaccidn, él busca
para lecho y asiento solitarios, un bosque, el pie de un drbol, un monte,
una cueva, una gruta en la montafia, un cementerio, la jungla, un mon-
. ton de paja al aire libre. Y él, retornando por la tarde de la recoleccion
de limosnas, se sienta adoptando la postura pallahka,® manteniendo
el cuerpo erguido, manteniendo su atencién enfocada.

29. El, habiendo abandonado el deseo por el mundo, vive con su
mente libre de deseo, purifica completamente su mente de deseo. El,
habiendo abandonado la malevolencia y la maldad, vive con su mente
libre de malevolencia, lleno de compasién por el bien de todos los seres
vivos, purifica completamente su mente de malevolencia y de maldad.
El, habiendo abandonado la desidia y la pereza, vive libre de desidia
y de pereza, con conciencia hicida, atento, autoconsciente, purifica com-
pletamente su mente de desidia y de pereza. El, habiendo abandonado
el desasosiego y la inquietud vive calmo, con su mente interiormente
serena, purifica completamente su mente de desasogiego y de mqunetud
El, habiendo abandonado la duda, vive con sus dudas superadas, sin
vacilaciones en lo que respecta a las buenas cualidades, purifica comple-
tamente su mente de duda. .

30. Asi como, oh amigos, un hombre, habiendo contraido una deu-
da, emprende un negocio; sus negocios prosperan, ¢l cancela aquella
vieja deuda y le queda ademds un excedente para mantener a su mujer;
y él piensa: ‘Yo, antes, habiendo contraido una deuda, emprendi un
negocio; mis negocios prosperaron; cancelé aquella vieja deuda y me
queda ademds un excedente para mantener a mi mujer’. Por esio él
siente alegria y experimenta felicidad.

31. Asicomo, oh amigos, un hombre esta enfermo, sufriendo, afec-
tado por una grave dolencia; no le toma gusto al alimento y su cuerpo
no tiene fuerzas; él posteriormente se libera de aquella enfermedad,
le toma gusto al alimento y su cuerpo tiene fuerzas; y él piensa: ‘Yo,
antes, estuve enfermo, sufriendo, afectado por una grave dolencia; no
le tomaba gusto al alimento y mi cuerpo no tenia fuerzas; ahora me

24 Postura 0 manera de sentarse apropiada para la meditacion, con las piernas cru-
zadas. Corresponde a la postura ydguica padmasana.



30 ' SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

he liberado de aquella enfermedad, le tomo gusto al alimento y mi cuer-
po tiene fuerzas’. Por esto él siente alegria y experimenta felicidad.

32. Asicomo, oh amigos, un hombre esta preso en prision; él poste-
riormente se libera de aquella prisién, a salvo, libre de peligro, y no
sufre ninguna pérdida de sus bienes; y él piensa: ‘Yo, antes, estuve preso
en una prisién; ahora me he liberado de aquella prision, a salvo, libre
de peligro, y no sufro ninguna pérdida de mis bienes’. Por esto €l siente
alegria y experimenta felicidad.

33. Asi como, oh amigos, un hombre es esclavo, no depende de
si mismo, depende de otro, no puede ir adonde desea; él posteriormente

“se libera de aquella esclavitud, depende de si mismo, no depende de
otro, esclavo emancipado, puede ir a donde desee; y él piensa: ‘Yo,
antes, fui esclavo, no dependia de mi mismo, dependia de otro, no po-
dia ir a donde deseaba; ahora me he liberado de aquella esclavitud,
dependo de mi mismo, no dependo de otro, esclavo emancipado, puedo
ir a donde deseo’. Por esto él siente alegria y experimenta felicidad.

34. Asi como, oh amigos, un hombre con sus riquezas y bienes va
por un camino en la jungla, lleno de acechanzas, que inspira terror;
él posteriormente cruza aquella jungla a salvo, llega a las afueras de
una aldea segura, que no inspira terror; y él piensa: ‘Yo, antes, con
mis riquezas y bienes fui por un camino en la jungla, lleno de acechan-
zas, que inspiraba terror; ahora, he cruzado aquella jungla a salvo, he
llegado a las afueras de una aldea seguro, sin temor’. Por esto él siente
alegria y experimenta felicidad.

35. De la misma manera, oh amigos, un bhikkhu considera a aque-
llos cinco obstéculos, aiin no abandonados, como una esclavitud, como
un camino en la jungla. ,

36. De la misma manera, oh amigos, un bhikkhu considera a aque-
llos cinco obstdculos, una vez abandonados, como la cancelacion de
una deuda, como la curacion de la enfermedad, como la liberacién de
la prisién, como la emancipacion del esclavo, como una regién de paz.

37. Y cuando él.ve aquellos cinco obstaculos ya abandonados, surge
en ¢é] satisfaccidon; cuando estd satisfecho, surge la alegria; cuando su
corazon esta alegre, su cuerpo se calma; cuando su cuerpo esta en cal-
ma, experimenta la felicidad; cuando es feliz, su mente se concentra.

La primera meditacién?

38. El, apartandose de los placeres, apartandose de las malas cualida-

25 Las etapas de la meditacion descritas a continuacion corresponden a etapas de
la meditacion yoguica. Cf. F. Tola y C. Dragonetti, Los Yogasutras-de Patanjali. Sobre
la meditacién budista en general véase F. Heiler, Die Buddhistische Versenkung; Nyana-
ponika Thera, The Heart of Buddhist Meditation; Paravahera Vajirafiana Mahathera,
Buddhist Meditation.



EL SUTRA DE JALIYA 31

des, vive habiendo alcanzado la primera meditacion, alegria y felicidad
surgidas del desapego, con andlisis de objetos toscos, con andlisis de
objetos sutiles.?s Y él llena, inunda, colma, compenetra su cuerpo con
la alegria y la felicidad surgidas del desapego; y no hay ninguna parte
de todo su cuerpo que no esté embebida por la alegria y la felicidad
surgidas del desapego.

39. Asi como, oh amigos, un habil ayudante de bafio o un aprendiz

de ayudante de bafio, echando polvos para baiio en una vasija de metal,
los mezcla con agua rocidndolos una vez tras otra, y aquella masa prepa-
rada para el bafio, compenetrada de humedad, impregnada de hume-
dad, embebida de humedad, embebida de humedad por dentro y por
fuera, no deja escapar ni una gota de liquido; de la misma manera,
oh amigos, aquel bhikkhu llena, inunda, colma, compenetra su cuerpo
con la alegria y la felicidad surgidas del desapego; y no hay ninguna
~ partedetodo su cuerpo que no esté embebida por la alegria y la felicidad
surgidas del desapego.
- Amigos, ;es posible para el bhikkhu que conoce asi, que ve asi,
decir esto: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es diferente
del cuerpo’? Amigos, para el bhikkhu que conoce asi, que ve asi, es
posible decir esto: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es
diferente del cuerpo’. Yo también, amigos conozco asi, veo asi, pero
yo no digo: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es diferente
del cuerpo’.

La segunda meditacién

40. Luego, oh amigos, aquel bhikkhu, a raiz de la cesacion del analisis
de objetos toscos y del analisis de objetos sutiles, vive habiendo alcanza-
do la segunda meditacion, alegria y felicidad surgidas de la concentra-
cion, sin analisis de objetos toscos, sin analisis de objetos sutiles, sereni-
dad interior, umificacién de la mente. Y él llena, inunda, colma,
compenetra su cuerpo con la alegria y la felicidad surgidas de la concen-
tracion; y no hay ninguna parte de todo su cuerpo que no esté embebida
con la alegria y la felicidad surgidas de la concentracién.

41. Asi como, oh amigos, un lago profundo de aguas que manen
constantemente —Yy ninguna corriente de agua llega a él de la regién
del este, ninguna corriente de agua llega a él de laregidn del sur, ninguna
corriente de agua llega a él de la region del oeste, ninguna corriente
de agua llega a él de la region del norte; y nunca el cielo envia sus lluvias
sobre él; pero una corriente de agua fria, brotando del fondo de aquel
lago, lo llena, lo inunda, lo colma, lo compenetra con agua fria; y no

26 Los objetos toscos son las cosas materiales; los objetos sutiles son imagenes, ideas,
sensaciones, emociones. Cf. F. Tola y C. Dragonetti, Los Yogasutras de Patanjali, Co-
mentario ad 1, 17.



32 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

hay ninguna parte de todo aquel lago que no esta embebida de agua
fria; de la misma manera, oh amigos, aquel bhikkhu llena, inunda, col-
ma, compenetra su cuerpo con la alegria y la felicidad surgidas de la
concentracion; y no hay ninguna parte de todo su cuerpo que no esté
embebida con la alegria y la felicidad surgidas de la concentracién.

Amigos, ¢(es posible para el bhikkhu que conoce asi, que ve asi,
decir esto: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es diferente
del cuerpo’? Amigos, para el bhikkhu que conoce asi, que ve asi, es
posible decir esto: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es
diferente del cuerpo’. Yo también, amigos, conozco asi, veo asi, pero
yo no digo: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es diferente
del cuerpo’.

La tercera meditacion

42. Luego, oh amigos, aquel bhikkhu, con la desaparicion de la alegria,
vive indiferente, atento y autoconsciente y experimenta con su cuerpo
aquella felicidad que los nobles describen asi: ‘Indiferente, lleno de aten-
cién, vive feliz’ —vive habiendo alcanzando la tercera meditacion. Y
¢l llena, inunda, colma, compenetra su cuerpo con una felicidad sin
alegria; y no hay mnguna parte de todo su cuerpo que no estd embebida
con la felicidad sin alegna
43. Asi como, oh amigos, en un estanque de lotos azules o0 en un
estanque de lotos rojos o en un estanque de lotos blancos, algunos lotos
azules o lotos rojos o lotos blancos, nacidos en el agua, crecidos en
el agua, que no se elevan por encima de la superficie del agua, que se
nutren sumergidos en el agua —y ellos desde las puntas de sus pétalos
hasta sus raices, estan llenos, inundados, colmados, compenetrados con
el agua fria; y no hay ninguna parte de todos aquellos lotos azules o
lotos rojos o lotos blancos que no esté embebida con ¢l agua fria; de
la misma manera, oh amigos, aquel bhikkhu llena, inunda, colma, com- -
penetra su cuerpo con una felicidad sin alegria; y no hay ninguna parte
de todo su cuerpo que no esta embebida con la felicidad sin alegria.
" Amigos, ;es posible para el bhikkhu que conoce asi, que ve asi,
decir esto: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es diferente
del cuerpo’? Amigos, para el bhikkhu que conoce asi, que ve asi, es
posible decir esto: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es
diferente del cuerpo’. Yo también, amigos, conozco asi, veo asi, pero
yo no digo: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es diferente
del cuerpo’.

La cuarta meditaciéon

44. Luego, oh amigos, aquel bhikkhu, con el abandono de la felicidad
y con el abandono del sufrimiento, con la cesacion previa del bienestar



EL SUTRA DE JALIYA 33

y del malestar, vive habiendo alcanzado la cuarta meditacion, pureza
proveniente de la indiferencia y de la atencion, sin sufrimiento, sin feli-
cidad; él esta sentado compenetrando su cuerpo con su mente pura,
limpida; y no hay ninguna parte de todo su cuerpo que no esté embebida
con su mente pura, limpida.

45. Asi como, oh amigos, un hombre esta sentado, habiéndose cu-
biertoincluso la cabeza con una vestimenta inmaculada; y no hay ningu-
na parte de todo su cuerpo que no esté tocada por la vestimenta inmacu-
lada; de la misma manera oh amigos, aquel bhikkhu estd sentado
compenetrado su cuerpo con su mente pura, limpida; y no hay ninguna
parte de todo su cuerpo que no esté tocada por su mente pura, limpida.

Amigos, ¢es posible para el bhikkhu que conoce asi, que ve asi,
decir esto: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es diferente
del cuerpo’? Amigos, para el bhikkhu que conoce asi, que ve asi, es

_posible decir esto: ‘El aima es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es
diferente del cuerpo’. Yo también, amigos, conozco asi, veo asi, pero
yo no digo: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es diferente
del cuerpo’.

El conocimiento intuitivo

46. El, teniendo su mente asi concentrada, pura, limpida, sin mancha,
libre de impurezas, maleable, lista para el trabajo, estabilizada, inmé-
vil, aplica, dirige su mente hacia la intuicién del conocimiento. El cono-
ce asi: ‘Este cuerpo mio es material, esta hecho de los cuatro grandes
elementos, ha nacido de padre y madre, masa de arroz hervido y de
leche agria, impermanente, sujeto a destruccién, a desgaste, a disolu-
cion, a desintegracion; y mi conciencia estd atada a é1, depende de éI°.

47. Asicomo, oh amigos, una piedra de berilo, hermosa, de genui-
na calidad, de ocho facetas, bien trabajada, pura, brillante, cristalina,
dotada de todas las cualidades —esta enhebrada en un hilo azul, amari-
llo, rojo, blanco o en un hilo de color anaranjado; un hombre de buena
vista, poniéndola en su mano, la examina: ‘Esta piedra de berilo, her-
mosa, de genuina calidad, de ocho facetas, bien trabajada, pura, bri-
llante, cristalina, dotada de todas las cualidades— ella esta enhebrada
en un hilo azul, amarillo, rojo, blanco o en un hilo de color anaranja-
do’; de la misma manera, oh amigos, aquel bhikkhu, teniendo su mente
asi concentrada, pura, limpida, sin mancha, libre de impurezas, malea-
ble, lista para el trabajo, estabilizada, inmévil, apllca, dirige su mente
hac1a la intuiciéon del conocimiento. El conoce asi: ‘Este cuerpo mio
es material, estd hecho de los cuatro grandes elementos, ha nacido de
padre y madre, masa de arroz hervido y de leche agria, impermanente,
sujeto a destruccion, a desgaste, a disolucidn, a desintegracién; y mi
conciencia esta atada a él, depende de éI’

Amigos, ;es posible para el bhikkhu que conoce asi, que ve asi,



34 : SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

decir esto: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es diferente
del cuerpo’? Amigos, para el bhikkhu que conoce asi, que ve asi, es
posible decir esto: ‘El alma es 1o mismo que el cuerpo’ o ‘el aima es
diferente del cuerpo’. Yo también, amigos, conozco asi, veo asi, pero
yo no digo: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es diferente
del cuerpo’.

El conocimiento de los poderes mentales

48. El, teniendo su mente asi concentrada, pura, limpida, sin mancha,
libre de impurezas, maleable, lista para el trabajo, estabilizada, inmo-
vil, aplica, dirige su mente hacia la creacién de un cuerpo mental. El
crea a partir de su cuerpo otro cuerpo, dotado de forma mental, con
todos sus miembros, con sus facultades intactas.

49, Asi como, oh amigos, un hombre saca una cafia de su hoja,
y él piensa: ‘Esta es la hoja, ésta es la cafia, la hoja es una cosa, la
caiia es otra, la caiia esta sacada de su hoja’; o bien, asi como, oh gran
rey, un hombre saca una espada de su vaina, y €l piensa: ‘Esta es la
espada, ésta es la vaina, la espada es una cosa, la vaina es otra, la espada
estd sacada de su vaina’; o bien, asi como, oh gran rey, un hombre
arranca una serpiente de su piel, y él piensa: ‘Esta es la serpiente, ésta
es la piel, la serpiente es una cosa, la piel es otra, la serpiente esta arran-
cada de su piel’; de la misma manera, oh amigos, aquel bhikkhu, tenien-
do su mente asi concentrada, pura, limpida, sin mancha, libre de impu-
rezas, maleable, lista para el trabajo, estabilizada, inmovil, aplica, dirige
su mente hacia la creacion de un cuerpo mental. El crea a partir de
su cuerpo otro cuerpo, dotado de forma, mental, con todos sus miem-
bros, con sus facultades intactas.

Amigos, ;es posible para el bhikkhu que conoce asi, que ve asi,
decir esto: ‘El alma es o mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es diferente
del cuerpo’? Amigos, para el bhikkhu que conoce asi, que ve asi, es’
posible decir esto: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es
diferente del cuerpo’. Yo también, amigos, conozco asi, veo asi, pero
yo no digo: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es diferente
del cuerpo’.

El conocimiento de las clases de poderes extraordinarios?’

50. El, teniendo su mente asi concentrada, pura, limpida, sin mancha,
libre de impurezas, maleable, lista para el trabajo, estabilizada, inmo-

27 Algunos de estos poderes corresponden a sensaciones realmente experimentadas
por el asceta en el curso de la meditacion yoguica; otros son creaciones de la fantasia.
Lo mismo cabe decir del oido divino a que se refiere la seccion siguiente y de la creacnén
del cuerpo mental referido en la seccidn anterior.



EL SUTRA DE JALIYA 35

vil, aplica, dirige su mente hacia las clases de poderes extraordinarios.
El experimenta las variadas clases de poderes extraordinarios: Siendo
uno, se torna multiple, siendo muiltiple, se torna uno; puede aparecer
y desaparecer; sin encontrar resistencia va a través de las paredes, a
través de las cercas, a través de las montafias, como en el aire; se hunde
en la tierra 0 emerge de ella, como en el agua; camina sobre el agua
sin que ésta se abra, como en la tierra; va a través del espacio en postura
pallanka, como un pajaro alado; toca y palpa con su mano el sol y
la luna, tan poderosos, tan maravillosos; hasta el mundo de Brahma
ejerce su poder con su cuerpo.

51. Asicomo, oh amigos, un hdbil alfarero o un aprendiz de alfare-
ro hace, ejecuta con arcilla bien preparada aquella clase de vasija que
¢l desea; o bien, asi como, oh gran rey, un habil artesano de marfil
ounaprendiz de artesano de marfil hace, ejecuta con marfil bien prepa-
rado aquella clase de objeto de marfil que él desea; o bien, asi como,
oh gran rey, un habil orfebre o un aprendiz de orfebre hace, ejecuta

-con oro bien preparado aquella clase de objeto de oro que él desea;
de la misma manera, oh amigos, aquel bhikkhu, teniendo su mente asi
concentrada, pura, limpida, sin mancha, libre de impurezas, maleable,
lista para el trabajo, estabilizada, inmdvil, aplica, dirige su mente hacia
las clases de poderes extraordinarios. El experimenta las variadas clases
de poderes extraordinarios:Siendo uno, se torna mltiple, siendo miilti-
ple, se torna uno; puede aparecer y desaparecer; sin encontrar resisten-
cia va a través-de las paredes, a través de las cercas, a través de las
montafias, como en el aire; se hunde en la tierra o emerge de ella, como
en el agua; camina sobre el agua sin que ésta se abra, como en la tierra;
vaatravés del espacio en postura pallanka, como un pdjaro alado; toca
y palpa con su mano el sol y la luna, tan poderosos, tan maravillosos;
hasta el mundo de Brahma ejerce su poder con su cuerpo.

Amigos, ;es posible para el bhikkhu que conoce asi, que ve asi,
decir esto: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es diferente
del cuerpo’? Amigos, para el bhikkhu que conoce asi, que ve asi, es
posible decir esto: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es
diferente del cuerpo’. Yo también, amigos, conozco asi, veo asi, pero
yo no digo: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es diferente
del cuerpo’.

El conocimiento del oido divino

52. El, teniendo su mente asi concentrada, pura, limpida, sin mancha,
libre de impurezas, maleable, lista para el trabajo, estabilizada, inmé-
vil, aplica, dirige su mente hacia el oido divino. El con su oido divino,
puro, sobrehumano, oye ambos sonidos, los humanos y los divinos,
los lejanos y los cercanos.

53. Asi como, oh amigos, un hombre va por un camino principai,



36 _ SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

oye el sonido de un gran tambor o el sonido de un pequeifio tambor
o el sonido de una trompeta de caracol o de un cimbalo, o de una vasija-
tambor, y él piensa: ‘Es el sonido de un gran tambor, ¢l sonido de un
pequeiio tambor, el sonido de una trompeta de caracol, de un cimbalo,
de una vasija-tambor’; de la misma manera, oh amigos, aquel bhikkhu,
teniendo su mente asi concentrada, pura, limpida, sin mancha, libre
de impurezas, maleable, lista para el trabajo, estabilizada, inmévil, aplica,
dirige su mente hacia el oido divino. El con su oido divino, puro, sobre-
humano, oye ambos sonidos, los humanos y los divinos, los lejanos
y los cercanos.

Amigos, ;es posible para &l bhikkhu que conoce asi, que ve asi,
decir esto: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es diferente
del cuerpo’? Amigos, para el bhikkhu que conoce asi, que ve asi, es
posible decir esto: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es
diferente del cuerpo’. Yo también, amigos, conozco asi, veo asi, pero
yo no digo: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es diferente
del cuerpo’.

El conocimiento de los pensamientos de los otros

54. El, teniendo su mente asi concentrada, pura, limpida, sin mancha,
libre de impurezas, maleable, lista para el trabajo, estabilizada, inmo-
vil, aplica, dirige su mente hacia el conocimiento de los pensamientos
de los otros. El, captando con su mente la mente de los otros seres,
de los otros hombres, conoce —conoce a la mente dominada por la
pasién como mente dominada por la pasion; conoce a la mente libre
de pasion como mente libre de pasion; conoce a la mente dominada
por el odio como mente dominada por el odio; conoce a la mente domi-
nada por el error como mente dominada por el error; conoce a la mente
libre de error como mente libre de error; conoce a la mente atenta como
mente atenta; conoce a la mente dispersa como mente dispersa; conoce -
a la mente engrandecida como mente engrandecida; conoce a la mente
limitada como mente limitada; conoce a la mente inferior como mente
inferior; conoce a la mente superior como mente superior; conoce a
la mente concentrada como mente concentrada; conoce a la mente no
concentrada como mente no concentrada; conoce a la mente liberada
como mente liberada; conoce a la mente no liberada como mente no
liberada.

55. Asicomo, oh amigos, una mujer, un hombre o un joven a quien
le gusta acicalarse, contemplando la imagen de su cara en un espejo
puro, limpido o en un recipiente de agua transparente, COnoce a su ros-
tro con una mancha como rostro con una mancha, conoce a su rostro
sin una mancha como rostro sin una mancha; de la misma manera,
oh amigos, aquel bhikkhu, teniendo su mente asi concentrada, pura,
limpida, sin mancha, libre de impurezas, maleable, lista para el trabajo,



EL SUTRA DE JALIYA 37

estabilizada, inmovil, aplica, dirige su mente hacia el conocimiento de
los pensamientos de los otros. El, captando con su mente la mente de
los otros seres, de los otros hombres, conoce —conoce a la mente domi-
nada por la pasidn como mente dominada por la pasién; conoce a la
mente libre de pasiéon como mente libre de pasién; conoce a la mente
dominada por el odio como mente dominada por el odio; conoce a la
mente dominada por el error como mente dominada por el error; cono-
ce ala mente libre de error como mente libre de error; conoce a la mente
atenta como mente atenta; conoce a la mente dispersa como mente dis-
persa; conoce a la mente engrandecida como mente engrandecida; co-
noce a la mente limitada como mente limitada; conoce a la mente infe-
rior como mente inferior; conoce a la mente superior como mente
superior; conoce a la mente concentrada como mente concentrada; co-
noce a la mente no concentrada como mente no concentrada; conoce
- ala menteliberada como mente liberada; conoce a la mente no liberada
como mente no liberada.

Amigos, ;es posible para el bhikkhu que conoce asi, que ve asi,
decir esto: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es diferente
del cuerpo’? Amigos, para el bhikkhu que conoce asi, que ve asi, es
posible decir esto: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es
diferente del cuerpo’. Yo también, amigos, conozco asi, veo asi, pero
yo no digo: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es diferente
del cuerpo’.

El conocimiento de las existencias anteriores?®

56. El, teniendo su mente asi concentrada, pura, limpida, sin mancha,
libre de impurezas, maleable, lista para el trabajo, estabilizada, inmo-
vil, apliga, dirige su mente hacia el conocimiento de sus existencias ante-
riores. El recuerda sus miiltiples existencias anteriores, a saber: una exis-
tencia, dos existencias, tres existencias, cuatro- existencias, cinco
existencias, diez existencias, veinte existencias, treinta existencias, cua-
renta existencias, cincuenta existencias, cien existencias, mil existencias,
cien mil existencias, multiples ciclos césmicos de creacién, muktiples
ciclos cosmicos de destruccion, miltiples ciclos césmicos de creacidon
y destruccion. ‘En esa existencia yo tenia tal nombre, yo pertenecia a
tal familia, yo era de tal casta, yo comia tal alimento, yo experimentaba
tales placeres y tales sufrimientos y tal fue la duracién de mi vida. Sa-
liendo de esa existencia, yo renaci en otra existencia. En esa existencia
yo tenia tal nombre, yo pertenecia a tal familia, yo era de tal casta,
yo comia tal alimento, yo experimentaba tales placeres y sufrimientos
y tal fue la duracion de mi vida. Saliendo de esa existencia, yo renaci

28 Sobre el recuerdo de las existencias anteriores véase P. Démiéville, ““Sur la mé-
moire des existences antérieures’’; M. Eliade, Yoga Immortality and Freedom, pp. 180-185.



38 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

eneste mundo’. De este modo él recuerda sus miiltiples existencias ante-
riores, con sus caracteristicas, con sus detalles.

57. Asi como, oh amigos, un hombre va de su propia aldea a otra
aldea, y de esta aldea va a otra aldea, y de esta aldea vuelve a su propia
aldea, y €l piensa: ‘Yo fui de mi propia aldea a aquella aldea, ahi yo
me paré¢ asi, me senté asi, hablé asi, me quedé en silencio asi; y de esta
aldea yo fui a aquella otra aldea, ahi yo me paré asi, me senté asi, hablé
asi, me quedé en silencio asi; y de esta otra aldea volvi a mi propia
aldea’; de la misma manera, oh amigos, aquel bhikkhu, teniendo su
mente asi concentrada, pura, limpida, sin mancha, libre de impurezas,
maleable, lista para el trabajo, estabilizada, inmdvil, aplica, dirige su
mente hacia el conocimiento de sus existencias anteriores, a saber: una
existencia, dos existencias, tres existencias, cuatro existencias, cinco exis-
tencias, diez existencias, veinte existencias, treinta existencias, cuarenta
existencias, cincuenta existencias, cien existencias, mil existencias, cien
mil existencias, multiples ciclos cosmicos de creacion, multiples ciclos
cOsmicos de destruccion, multiples ciclos cosmicos de creacién y de des-
truccion. ‘En esa existencia yo tenia tal nombre, yo pertenecia a tal
familia, yo era de tal casta, yo comia tal alimento, yo experimentaba
tales placeres y tales sufrimientos y tal fue la duracién de mi vida. Sa-
liendo de esa existencia, yo renaci en otra existencia. En esa existencia
yo tenia tal nombre, yo pertenecia a tal familia, yo era de t: ® casta,
yo comia tal alimento, yo experimentaba tales placeres y sufr mientos
y tal fue la duracién de mi vida. Saliendo de esa existencia, yo renaci
en este mundo’. De este modo él recuerda sus multiples existencias ante-

- riores, con sus caracteristicas, con sus detalles.

Amigos, ;es posible para el bhikkhu que conoce asi, que ve asi,
decir esto: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es diferente
del cuerpo’? Amigos, para el bhikkhu que conoce asi, que ve asi, es
posible decir esto: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es
diferente del cuerpo’. Yo también, amigos, conozco asi, veo asi, pero -
yo no dngo- ‘El alma es 1o mismo que ¢l cuerpo’ o “el alma es diferente
del cuerpo’.

Conocimiento del ojo divino

58. El, teniendo su mente asi concentrada, pura, limpida, sin mancha, libre
de impurezas, maleable, lista para el trabajo, estabilizada, inmévil, aplica,
dirige su mente hacia el conocimiento de la desaparicion y nacimiento
de los seres. El, con su ojo divino, puro, sobrehumano, ve a los seres
desapareciendo y naciendo, bajos y elevados, hermosos y feos, felices
y desdichados. El conoce a los seres renaciendo de acuerdo con sus ac-
ciones: ‘Sefiores, estos seres estdn entregados a un mal comportamiento
con el cuerpo, estdn entregados a un mal comportamiento con la pala-
bra, estdn entregados a un mal comportamiento con la mente, critican



EL SUTRA DE JALIYA 39

a los nobles,? sostienen falsas doctrinas, llevan a cabo acciones acor-
des con sus falsas doctrinas; ellos, con la destruccién del cuerpo, des-
pués de la muerte, renacen en una condiciéon desgraciada, en un dominio
de misera existencia, en un lugar de sufrimiento, en el infierno. Sefiores,
estos seres estan entregados a un buen comportamiento con el cuerpo,
estan entregados a un buen comportamiento con la palabra, estan entre-
gados a un buen comportamiento con la mente, no critican a los nobles,
sostienen la verdadera doctrina, llevan a cabo acciones acordes con la
verdadera doctrina; ellos, con la destruccién del cuerpo, después de
la muerte, renacen en un dominio de feliz existencia, en el mundo celes-
tial’. Asi con su ojo divino, puro, sobrehumano, ve a los seres desapare-
ciendo y naciendo, bajos y elevados, hermosos y feos, felices y desdicha-
dos. El conoce a los seres renaciendo de acuerdo con sus acciones.
59. Asi como, oh amigos, hay una torre en medio de una plaza,
~y un hombre con buéna vista, parado ahi, ve a los hombres entrando
en sus casas, saliendo de ellas, circulando por la calle o sentados en
medio de la plaza, y él piensa: ‘Estos hombres estdn sentados en medio
de la plaza’; de la misma manera, oh amigos, aquel bhikkhu, teniendo
su mente asi concentrada, pura, limpida, sin mancha, libre de impure-
zas, maleable, lista para el trabajo, estabilizada, inmdévil, aplica, dirige
su mente hacia el conocimiento de la desaparicién y nacimiento de los
seres. El, con su ojo divino, puro, sobrehumano, ve a los seres desapare-
ciendo y naciendo, bajos y elevados, hermosos y feos; felices y desdicha-
dos. El conoce a los seres renaciendo de acuerdo con sus acciones: ‘Se-
fiores, estos. seres estdn entregados a un mal comportamiento con el
cuerpo, estan entregados a un mal comportamiento con la palabra, es-
tdn entregados a un mal comportamiento con la mente, critican a los
nobles, sostienen falsas doctrinas, llevan a cabo acciones acordes con
sus falsas doctrinas; ellos, con la destruccidon del cuerpo, después de
la muerte, renacen en una condicién desgraciada, en un dominio de
misera existencia, en un lugar de sufrimiento, en el infierno. Sefiores,
estos seres estdn entregados a un buen comportamiento con el cuerpo,
estan entregados a un buen comportamiento con la palabra, estan entre-
gados a un buen comportamiento con la mente, no critican a los nobles,
sostienen la verdadera doctrina, llevan a cabo acciones acordes con la
verdadera doctrina; ellos, con la destruccién del cuerpo, después de
la muerte, renacen en un dominio de feliz existencia, en el mundo celes-
tial’. Asi con su ojo divino, puro, sobrehumano, ve a los seres desapare-
ciendo y naciendo, bajos y elevados, hermosos y feos, felices y desdicha-
dos. El conoce a los seres renaciendo de acuerdo con sus acciones.
Amigos, ;es posible para el bhikkhu que conoce asi, que ve asi,
decir esto: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es diferente

29 Ariya en el original. Se refiere a los budistas que han alcanzado un alto grado
de desarrollo espiritual como los arhants.



40 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

del cuerpo’? Amigos, para el bhikkhu que conoce asi, que ve asi, es
posible decir esto: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es
diferente del cuerpo’. Yo también, amigos, conozco asi, veo asi, pero
yo no digo: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es diferente
del cuerpo’.

El conocimiento de la destruccién de las impurezas

60. El, teniendo su mente asi concentrada, pura, limpida, sin mancha,
libre de impurezas, maleable, lista para el trabajo, estabilizada, inmo-
vil, aplica, dirige su mente hacia el conocimiento de la destruccion de
las impurezas. El conoce de acuerdo con la verdad: ‘Este es el sufrimien-
to’; él conoce de acuerdo con la verdad: ‘Es}e es el origen del sufrimien-
to’; €l conoce de acuerdo con la verdad: ‘Esta es la cesacion del sufri-
miento’; él conoce de acuerdo con la verdad: ‘Este es el camino que
conduce a la cesacion del sufrimiento’; él conoce de acuerdo con la ver-
dad: ‘Estas son las impurezas’; él conoce de acuerdo con la verdad:
‘Este es el origen de la impurezas’; él conoce de acuerdo con la verdad:
‘Esta es la cesacion de las impurezas’; él conoce de acuerdo con la ver-
dad: ‘Este es el camino que conduce a la cesacion de las impurezas’.
La mente de aquel que conoce asi, que ve asi, se libera de las impurezas
del deseo, su mente se libera de la impureza de la existencia, su mente
selibera delaimpurezadelaignorancia. Y en€l, asi liberado, se produce
el conocimiento: ‘Es la liberacidn’. El conoce: ‘El renacer ha sido des-
truido, la vida religiosa ha sido realizada, se ha hecho lo que se debia
hacer, nada queda después de la actual existencia’.

61. Asi como, oh amigos, en medio de unos montes hay un lago
puro, brillante, cristalino, y ahi un hombre de buena vista parado en
la orilla ve conchas y caracoles, arena y piedras, y cardumenes de peces
en movimiento o detenidos; y €l piensa: ‘Este lago puro, brillante, cris-
talino —en él hay estas conchas y caracoles, arena y piedras; y cardume-
nes de peces estan en movimierto o estan detenidos; de la misma mane-
ra, oh amigos, aquel bhikkhu, teniendo su mente asi concentrada, pura,
limpida, sin mancha, libre de impurezas, maleable, lista para el trabajo,
estabilizada, inmdvil, aplica, dirige su mente hacia el conocimiento de
la destruccion de las impurezas. El conoce de acuerdo con la verdad:
‘Este es el sufrimiento’; €l conoce de acuerdo con la verdad: ‘Este es
el origen del sufrimiento’; él conoce de acuerdo con la verdad: ‘Esta
es la cesacion del sufrimiento’; él conoce de acuerdo con la verdad:
‘Este es el camino que conduce a la cesacion del sufrimiento’; él conoce
de acuerdo con la verdad: ‘Estas son las impurezas’; él conoce de acuer-
do con la verdad: ‘Este es el origen de la impurezas’; él conoce de acuer-
do con la verdad: ‘Esta es la cesacion de las impurezas’; €l conoce de
acuerdo con la verdad: ‘Este es el camino que conduce a la cesacion
de las impurezas’. La mente de aquel que conoce asi, que ve asi, se



EL SUTRA DE JALIYA 41

libera de las impurezas del deseo, su mente se libera de la impureza
de la existencia, su mente se libera de la impureza de la ignorancia.
Y en €l, asi liberado, se produce el conocimiento: ‘Es la liberacion’.
Elconoce: ‘Elrenacer ha sido destruido, la vidareligiosa ha sido realiza-
da, se ha hecho lo que se debia hacer, nada queda después de la actual
existencia’¥.

Amigos, ¢(es posible para el bhikkhu que conoce asi, que ve asi,
decir esto: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es diferente
del cuerpo’? Amigos, para el bhikkhu que conoce asi, que ve asi, es
posible decir esto: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es
diferente'del cuerpo’. Yo también, amigos, conozco asi, veo asi, pero
yo no digo: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es diferente
del cuerpo’ ”’.

) Asi dijo el bhagavant. Aquellos dos ascetas, contentos se regocua-
ron con la palabra del bhagavant.

30 La certeza de haber alcanzado la liberacidn a raiz de haberse adherido a la con-
cepcion del mundo ensefiada por Buda y de haberse conducido de acuerdo con la discipli-
na moral predicada por él. Al producirse la muerte, aquel bhikkhu que llegd a esa certeza
no renacera ya mas, s¢ habra liberado para siempre de la pesadilla de las reencarnaciones.






El sutra del rugido del gran leén
(Mahasihanadasutta)
1.8

Introduccion

El contenido del presente siztra, que resumimos a continuaciéon, no es
unitario. Trata de diversas cuestiones que aparentemente no tienen co-
nexion entre si.

RESUMEN

1. Gotama desaprueba todo ascetismo o no!'

El asceta Kassapa se acerca a Buda y le manifiesta su deseo de saber
si Buda desaprueba o no todo tipo de ascetismo, pues hay personas
que afirman que Buda es contrario a las practicas de automortificacion
en su totalidad. Buda le contesta diciendo que tal afirmacion es falsa,
que €l sabe, gracias a sus poderes extraordinarios, que dentro de los
ascetas que llevan una vida de intenso ascetismo unos renacen en una
existencia desgraciada (el infierno, por ejemplo) mientras que otros re-
nacen en una vida de feliz existencia y que lo mismo sucede con los
ascetas que llevan una vida de escasa mortificacion, y que, por consi-
guiente, en esas condiciones, sabiendo el destino post-mortem de los
seres, él no puede rechazar en forma absoluta todo ascetismo.

1 Sobre el ascetismo en el Budismo véase C.A.F. Rhys Davids, ‘‘Ascetism (Budd-
hist) en ERE Il, pp. 69-71; Cakraborti, Asceuc:sm in Ancient India, pp. 197-445; C.
Dragonetti, Dhammapada, p. 71.

43



44 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA
2. Los sabios que mutuamente se interroguen

Después de expresar de esa manera su posicion moderada frente al asce-
tismo, Buda pasa a ocuparse de otro tema. Indica que €l estd de acuerdo
con algunos samanes y brahmanes en relacion con ciertos temas y que
no lo esta en relacidn con otros, y que a esos samanes y brahmanes
él acostumbra proponerles que examinen los siguientes puntos: ;Quién
ha dejado de lado en forma mas completa las malas acciones, Buda
o los otros maestros?, ¢quién realiza en forma mas completa las buenas
acciones, Buda o los otros maestros?, ;quiénes han dejado de lado en
forma mas completa las malas-acciones, los discipulos de Buda o los
discipulos de los otros maestros?, ;quiénes realizan en forma mas com-
pleta las buenas acciones, los discipulos de Buda o los discipulos de
los otros maestros? Y Buda concluye manifestando que los samanes
y brahmanes, a quienes él propone esa indagacion, invariablemente dic-
taminan que Buda y sus discipulos superan a los otros maestros y a
sus discipulos en relacion a los indicados puntos.

3. (El método) actuando de acuerdo con el
cual uno por si mismo conocera

En esta breve seccion Buda indica que existe un método mediante el
cual uno puede apreciar por si mismo la calidad moral superior de Buda.
Ese método es el Noble Octuple Camino? sefialado en el parrafo 13:
correcta opinion, correcta decisidon, correcta palabra, correcta accion,
correcto modo de vida, correcto esfuerzo, correcta atencion, correcta
concentracion de la mente, o sea la disciplina moral budista. La persona
que se cifie a esa disciplina moral y que se esfuerza porque sus actos,
pensamientos y palabras se desenvuelvan siempre en el alto nivel de
moralidad que esa disciplina propone, esa persona estara capacitada
para darse cuenta de la superioridad de Gautama Buda, en cuanto que
realizé ese ideal ético en su plenitud. :

4. Las practicas ascéticas son propias de la condicion de saman

y de la condicién de brahman o no :

Esta seccion trata una cuestion distinta de las anteriores. Kassapa (pa-
rrafos 14, 15 y 16) sefiala una serie de practicas ascéticas, algunas real-
mente extravagantes, que son consideradas propias, imprescindibles de
la condicidén de samén y de la condiciéon de brahman. '

2 El Noble Octuple Camino engloba las enseilanzas de Buda distribuidas de acuer-
do con los distintos aspectos de la actividad humana encaminada a la liberacién de las
reencarnaciones. Véase Walpola Rahula, What the Buddha taught, pp. 45-66 (pp 69-75
de la trad. espaiiola); C. Dragonetti, Dhammapada, pp. 71-72.



EL SUTRA DEL RUGIDO DEL GRAN LEON 45

A continuacion Buda expresa su opinion acerca de esas practicas,
opinién inspirada en las altas exigencias morales que siempre lo inspira-
ron.’ Buda manifiesta que si un asceta se somete a todas esas practi-
cas, pero no ha realizado ‘‘el logro de 1a disciplina moral’’, ‘‘el logro
de la mente’’ y ‘“el logro de la sabiduria’’ (que seran tratadas en la sec-
cidn siguiente), ese asceta estd muy lejos de la condicién del verdadero
brahman. Y luego le contrapone a ese asceta, que cifie su conducta sélo
a exigencias que tienen que ver con lo anterior, al monje budista (bhikk-
hu) que vive una vida sometida a las exigencias de la moral budista,
que pone mas énfasis en la vida anterior (parrafo 17).

- Luego Kassapa, pasando a otro tema, dice que la condicion de
saman y la condicién de brahman son dificiles de realizar; en otros tér-
minos, que es dificil convertirse en un verdadero saman o brahman.
Buda le aclara a Kassapa su afirmacidn: si la condiciéon de saméan o
brahmadn consiste simplemente en realizar las practicas ascéticas que
Kassapa ha enumerado, entonces no es dificil ser un saman o un brah-
man, porque cualquier persona, incluso una pobre esclava, podria vivir.
realizando las indicadas prdcticas, ya que se trata de meras practicas
exteriores; pero si la condicién de samén o brahman consiste en otra
cosa: la disciplina moral, entonces si es verdaderamente dificil ser un
saman o un brahman, ya que s6lo con gran esfuerzo y constancia puede

- uno hacer realidad el alto ideal ético que esa disciplina pone como meta.
Y Buda concluye manifestando que el monje budista si merece el califi-
cativo de saman o brahman precisamente porque vive cifiéndose a las
exigencias de la moral budista: no-violencia, benevolencia, etcétera (pa-
rrafo 18).

En el parrafo 19 Kassapa, pasando como antes a otro tema, le mani-
fiesta a Buda que un saman o un brahmadn son dificiles de conocer;
en otros términos, que es dificil reconocer si una persona, que se presen-
ta como saman o brahman, es realmente un verdadero samén o brah-
man. Buda le contesta que, si ser saman o brahman consiste inicamente
en realizar las practicas ascéticas que Kassapa enumerd anteriormente,
entonces no es dificil para nadie decidir si una persona es o no es saman
o brahman, ya que si las realiza deberia ser considerado como samdn
o brahman, y en caso contrario no, pero si ser saman o brahman consis-
te en otra cosa, desde luego en la pureza moral, entonces si es dificil
determinar si una persona es o no es saman o brahman, ya que no cual-
quiera puede darse cuenta de la vida anterior de una persona, de sus
sentimientos, de sus reacciones. Y nuevamente Buda afirma aqui que
el bhikkhu si merece el calificativo de saman o brahmdn, porque cumple
con las severas condiciones que le impone la moral budista.

3 En todos los didlogos se percibe esa tendencia a la moralizacién, a colocar los
valores morales por encima de todo. Esta inspiracion ética es caracteristica del Budismo.



46 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

5. El logro de la disciplina moral, de la mente
y del conocimiento intuitivo

Kassapa le pregunta a Buda en qué consiste ‘‘el logro de la disciplina
moral, el logro de la mente y el logro del conocimiento’’, al que Buda
se ha referido antes.

Buda le contesta exponiendo su doctrina moral contenida en los
parrafos 2-61 de El sutra de Jaliya, traducido antes, que el presente
siutra reproduce con algunos cambios menores. El aftadido mayor es
que se considera que las normas contenidas en los parrafos 2-24 del
sutra de Jaliya constituyen ‘‘el logro de la disciplina moral’’, las normas
de los parrafos 25-45 “‘el logro de la mente’’, y las normas de los parra-
fos 46-61 ‘el logro del conocimiento’’.

6. El rugido del le6n

Esta seccion contiene un elogio que Buda hace de si mismo. En el parra-
fo 22 proclama que él es el mejor en lo que concierne a la disciplina
moral, la aversion al ascetismo, el conocimiento y la suprema Libera-
cion, o sea, el que los ha realizado en el mayor grado. En el parrafo
23 Buda proclama asimismo que €l lanza el rugido del ledn, es decir,
predica su nueva doctrina, en asambleas, con conviccion, provocando
preguntas, contestando a esas preguntas, convenciendo, haciendo que
la gente piense que hay que escucharlo, haciendo que la gente le crea,
que lo demuestre, que tome €l camino que conduce al nirvana y que
alcance esa meta suprema del Budismo.

7. La ordenacion del asceta desnudo Kassapa

En esta seccion Buda se refiere a como un asceta le hizo una pregunta
en relacion a lo repugnante* y cémo con la respuesta que él le dio el
asceta quedo satisfecho.

A continuacién Kassapa expresa su propia satisfaccion por la for-
ma en que Buda le ha explicado su doctrina y pide ser recibido en la
congregacion de los monjes budistas.

I

Ya hemos indicado que el presente sitra carece de unidad y se refiere

4 Lo repugnante, adhijegucche en el original, que el Critical Pali Dictionary tradu-
ce por ‘‘concerning what is loathsome or detestable’’. Entendemos que con esta expresion
se quiere aludir a las practicas ascéticas mencionadas en los parrafos 14-16. El didlogo
25 de! Digha Nikaya reproduce la conversacién entre Buda y el asceta, mencionada en
el presente didlogo.



EL SUTRA DEL RUGIDO DEL GRAN LEON 47

a varias cuestiones al parecer sin conexién entre si. Lo anterior no obsta
para que este sittra presente numerosos puntos de interés, algunos de
los cuales sefialamos a continuacién.

La primera parte Gotama desaprueba todo ascetismo o no es intere-
sante en cuanto pone derelieve rasgos caracteristicos de Buda; su objeti-
vidad, su pragmatismo, su deseo de atenerse a los hechos y, derivada
de ello, una actitud de moderacion en sus juicios. Buda nos dice que
él no puede desaprobar todo ascetismo, pues él sabe que algunos asce-
tas, gracias a las mortificaciones grandes o pequeiias que llevaron a
cabo, han alcanzado a renacer en condiciones favorables.

El interés de la segunda parte, Los sabios que mutuamente se inte-

rroguen, séloradica en que nos da a conocer la opinion de los seguidores
de Buda respecto a su maestro y a sus discipulos: €l y sus discipulos
-sobresalen sobre los demds maestros y discipulos respectivamente, en
cuanto realizan completamente, mds que los otros, aquellas acciones
en relacién a las cuales todos estdn de acuerdo que son buenas y en
cuanto se abstienen en igual forma de aquellas acciones que todos consi-
deran malas.

Si el interés de la tercera seccion (El método) actuando de acuerdo
con el cual uno por s mismo conocerd, es reducido, pues sélo contiene
un breve elogio de Buda (‘‘habla en el momento oportuno’’,etcétera)
y hace referencia al Noble Octuple Camino, el interés de la seccién cuar-
ta, Las prdcticas ascéticas son propias de la condicion de samdn y de
la condicion de brahmdn o no es mucho mayor y de variada indole.

Ante todo, la enumeracion que hace Kassapa de las practicas ascéti-
cas relativas a la comida, bebida y vestimentas (parrafos 14-16) nos
interesan enormemente por razones historicas y socioldgicas: nos dan
a conocer los usos, costumbres y supersticiones de los ascetas de la India
en la época de Buda o en la época en que se compuso ¢l Canon Pali,
practicas a las cuales, como se sabe, nunca dieron gran valor ni Buda
ni el Budismo.

Luego, y sobre todo, el interés de esta seccion radica en el énfasis
que pone Buda en los valores morales. El asceta que se somete a todas
las practicas enumeradas por Kassapa, pero que no realiza la disciplina
moral, la disciplina mental (concentracion, meditacion) y la sabiduria,
ese asceta estd lejos de Ia condicién de verdadero brahman. Por el con-
trario, el monje budista que practica las normas predicadas por Buda
{(no violencia, benevolencia, etcétera) es un verdadero saman, un verda-
dero brahman (parrafo 17).

Igual desvalorizacidon de las prdcticas ascéticas y exaltacion de la
vida moral contiene el parrafo 18. Contradiciendo a Kassapa, Buda
afirma que la condicion de samdn o de brahmaén no es dificil de realizar
si s6lo se requiere llevar a cabo las practicas ascéticas antes sefialadas,
pero que si se requiere otra cosa (disciplina moral, disciplina mental
y sabiduria), entonces s/ es dificil de realizar.



48 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

El parrafo 19 tiende a lo mismo: si ser saman o brahman sélo radica
en realizar las practicas ascéticas ya indicadas, entonces no es dificil
reconocer al saman y al brahman: son actos exteriores, visibles; basta
ver a alguien realizarlos para poder decir que él es saman o brahman.
Pero si el ser saman o brahman radica en otra cosa, en llevar una vida
moral pura y noble, entonces por tratarse de algo interior y sutil, no
es facil reconocer al que es verdaderamente saman o brahman.

Con relacion a la quinta parte, E/ logro de la disciplina moral, de
la mente y de la sabiduria, que reproduce los parrafos 2-59 de El siutra
de Jaliya, los cuales exponen la doctrina moral de Buda en su integri-
dad, hay que sefialar que su interés consiste en la forma clara y explicita
como distribuye el material de esos parrafos 2-59 y que indicamos a
continuacion:

a) El logro de la disciplina moral

Parrafos 5-24, que exponen en forma condensada, mediana y ex-

tensa, las normas éticas ensefladas por el Budismo: no violencia,

honradez, castidad, veracidad, abstencién de los chismes, suavi-
dad, abstencion de la frivolidad, etcétera.
b) El logro de la mente

Parrafos 25-45, que inculcan el control de los sentidos, la autocon-

ciencia, la satisfaccion, el abandono de los obstaculos (deseo, male-

volenciay maldad, desidia y pereza, desasosiego e inquietud, duda)

y las cuatro meditaciones, o sea, los ejercicios de concentracion

y meditacion.

c) El logro de la sabiduria

Parrafos 46-61, que discurren acerca del conocimiento intuitivo,

los poderes mentales, los poderes extraordinarios, el oido divino,

el conocimiento de los pensamientos de los otros, el conocimiento
de las vidas anteriores, el 0jo divino y la destruccién de las impurezas.

La sexta seccion, El rugido del ledn, interesa por darnos una rela-
cion de las condiciones que, en opinion de la época, debia llenar el buen -
predicador y que Buda llena plenamente. Esas condiciones han sido
enumeradas en la parte correspondiente del resumen que antecede: ha-
blar en asambleas con conviccion, provocando preguntas, etcétera.



Traduccion
1. El Gotama desaprueba todo ascetismo o no

1. He aqui lo que yo he oido decir. En cierta ocasion el bhagavant vivia
en la ciudad de Uruiifid, en Kannakathala, el Parque de las Gacelas.
Entonces el asceta desnudo Kassapa se acerco a donde se encontraba
el bhagavant. Habiéndosele acercado, se saludé amistosamente con el
bhagavant. Habiendo intercambiado palabras amables y corteses, per-
‘manecié de pie a un lado. De pie a un lado, el asceta desnudo Kassapa
le dijo esto al bhagavant: ‘‘Sefior Gotama, yo he oido decir esto: ‘El
saman Gotama desaprueba todo ascetismo, vitupera, condena absolu-
tamente a todo asceta que lleva una vida de automortificaciéon’. Sefior
Gotama, aquellos que hablan asi: ‘El saman Gotama desaprueba todo
ascetismo, vitupera, condena absolutamente a todo asceta que lleva una
vida de automortificacion’, ;dicen ellos la verdad acerca del sefior Go-
tama y no acusan falsamente al sefior Gotama?, ;se expresan ellos de
acuerdo con (tu) Doctrina?, y ;ninguna tesis doctrinaria de acuerdo
con tu Doctrina sostiene un principio falso? Pues yo no deseo hacer
falsas imputaciones contra el sefior Gotama”’.

2. “‘Oh Kassapa, aquellos que hablan asi: ‘El saman Gotama desa-
prueba todo ascetismo, vitupera, condena absolutamente a todo asceta
que lleva una vida de automortificacién’, ellos no dicen la verdad acerca
de mi y ciertamente me acusan contrariamente a la verdad, falsamente.
En este mundo, oh Kassapa, con mi ojo divino,* puro, sobrehumano,

a

5 El ““ojo divino, puro, sobrehumano’’ es uno de los logros obtenidos mediante
las practicas de concentracion mental. Véase El siitra de Jaliya, parrafos 58-59.

49



50 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

yo veo a algun asceta, que lleva una vida de automortificacion, rena-
ciendo, con la destruccién del cuerpo, después de la muerte, en una
condicion desgraciada, en un dominio de misera existencia, en un lugar
de sufrimiento.® En este mundo, oh, Kassapa, con mi ojo divino, puro,
sobrehumano yo veo a algun asceta, que lleva una vida de automortifi-
cacion, renaciendo, con la destruccion del cuerpo, después de la muerte,
en un dominio de feliz existencia, en el mundo celestial.

3. En este mundo, oh Kassapa, con mi ojo divino, puro, sobrehu-
mano, yo veo a algiin asceta, que vive una vida de escasa mortificacion,
renaciendo, con la destruccidon del cuerpo, después de la muerte, en
una condicion desgraciada, en‘un dominio de misera existencia, en un
lugar de sufrimiento, en el infierno. En este mundo, oh, Kassapa, con
mi ojo divino, puro, sobrehumano yo veo a algin asceta, que vive una
vida de escasa mortificacion, renaciendo, con la destruccién del cuerpo,
después de la muerte, en un dominio de feliz existencia, en un mundo
celestial.

Oh Kassapa, yo que conozco asi, de acuerdo con la verdad, el naci-
miento y la muerte, el perecer y el surgir de estos ascetas, ;por qué
habré yo de desaprobar todo ascetismo o habré de vituperar, habré de
condenar a todo asceta que lleva una vida de automortificacion?

2. Los sabios que mutuamente se interroguen

4. Existen, oh Kassapa, algunos samanes y brahmanes, sabios, inteli-
gentes, experimentados en las discusiones con otros, que pueden hacer
blanco en un pelo, los cuales parece que van cortando con su sabiduria -
las teorias, incluso ellos concuerdan conmlgo en algunos puntos, en
otros no concuerdan.

Con relacién a alguna cosa’ respecto a la cual ellos dicen: ‘esta
bien’, nosotros decimos: ‘estd bien’; con relacion a alguna cosa respecto
ala cual ellos dicen: ‘no esta bien’, nosotros también decimos: ‘no esta
bien’; con relacién a alguna cosa respecto a la cual ellos dicen: ‘estd
bien’, nosotros decimos: ‘no estd bien; con relacion a alguna cosa res-
pecto a la cual ellos dicen: ‘no estd bien’, nosotros decimos: ‘esta bien’.

6 Tanto el infierno como el paraiso, el cielo, son para el Budismo lugares transito-
rios de castigo y de recompensa. El hombre renace en ellos y permanece por un tiempo
mds o menos largo de acuerdo con los deméritos y méritos realizados en sus existencias
anteriores. Una vez que esos deméritos y méritos se agotan, el hombre renace nuevamente
en otras condiciones.Sobre los infiernos y cielos budistas véase: L. de la Vallée Poussin,
““Cosmogony and cosmology (Buddhist)’’, en ERE IV, pp. 129-138; ‘‘Abode of the Blest
(Buddhist)”’, ibidem 11, pp. 687-689; E.J. Thomas, ‘‘States of the Dead (Buddhist)’’,
en ERE X1, pp. 829-835; J. R. Haldar, Early Buddhist Mythology, Capitulos 11 y 1il;
R. Spence Hardy, A manual of Buddhism, pp. 26-28; W. Kirfel, Die Kosmographie der
Inder, pp. 190-206; McGovern, A Manual of Buddhist Philosophy, pp. 60-70.

7 Corregimos fe en tam, de acuerdo con el sentido y con la edicién de la PTS.



EL SUTRA DEL RUGIDO DEL GRANLEON _ 51

Con relacién a alguna cosa respecto a la cual nosotros decimos:
‘esta bien’, otros también dicen: ‘estd bien’; con relacidn a alguna cosa
respecto a la cual nosotros decimos: ‘no est4 bien’, otros también dicen:
‘no esta bien’; con relacién a alguna cosa respecto a la cual nosotros
decimos: ‘no esta bien’, otros dicen: ‘estd bien’; con relacién a alguna
cosa respecto a la cual nosotros decimos: ‘esta bien’, otros dicen: ‘no
esta bien’.

5. Yo, acercindome a ellos les digo asi: ‘Amigos, queden descarta-
dos aquellos puntos en los cuales no existe acuerdo entre nosotros. En
aquellos puntos en los cuales existe acuerdo que los sabios mutuamente
se interroguen, se pidan razones, indaguen juntos (comparando), maes-
tro con maestro, comunidad con comunidad (de esta manera): ‘Aque-
llas acciones que, entre vosotros son malas, consideradas malas, censu-
rables, consideradas censurables, prohibidas, consideradas prohibidas,

_ indignas del calificativo de nobles, consideradas indignas del calificati-
vo de nobles, miserables, consideradas miserables —;quién vive ha-
biendo abandonado completamente aquellas acciones, el saman Gota-
ma o los otros venerables maestros de numerosos discipulos?’

6. Un punto es éste, oh Kassapa, respecto al cual los sabios mutua-

. mente interrogdndose, pidiéndose razones, indagando juntos, se pro-
nunciarian asi: ‘Aquellas acciones que, entre nosotros® son malas, consi-
deradas malas, censurables, consideradas censurables, prohibidas,
consideradas prohibidas, indignas del calificativo de nobles, considera-
das indignas del calificativo de nobles, miserables, consideradas misera-
bles —el saman Gotama vive habiendo abandonado completamente aque-
llas acciones, no asi los otros venerables maestros de numerosos
discipulos’.

Asi, oh Kassapa, los sabios mutuamente interrogandose, pidiéndo-
se razones, indagando juntos, en su mayor parte, nos alabarian a noso-
tros con respecto a esto.

7. Luego, oh Kassapa, que los sabios mutuamente se interroguen,
se pidan razones, indaguen juntos (comparando), maestro con maestro,
comunidad con comunidad (de esta manera): ‘Aquellas acciones que,
entre vosotros son buenas, consideradas buenas, no censurables, consi-
deradas no censurables, permitidas, consideradas permitidas, dignas
del calificativo de nobles, consideradas dignas del calificativo de no-
bles, puras, consideradas puras — ;quién vive realizando completamen-
te aquellas acciones, el samdn Gotama o acaso los otros venerables maes-
tros de numerosos discipulos?’

8. Un punto es éste, oh Kassapa, respecto al cual los sabxos mutua-
mente interrogdndose, pidiéndose razones, indagando juntos, se pro-
nunciarian asi: ‘Aquellas acciones que entre nosotros son buenas, con-

8 Sugerimos amhakam en lugar de bhavatam en este parrafo y en los siguientes.



52 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

sideradas buenas, no censurables, consideradas no censurables,
permitidas, consideradas permitidas, dignas del calificativo de nobles,
consideradas dignas del calificativo de nobles, puras, consideradas pu-
ras —el samdn Gotama vive habiéndose conformado completamente
a aquellas acciones, no asi los otros venerables maestros de numerosos
discipulos’.

Asi, oh Kassapa, los sabios mutuamente interrogandose, pidiéndo-
se razones, indagando juntos, en su mayor parte, nos alabarian a noso-
tros con respecto a esto.

9. Luego, oh Kassapa, que los sabios mutuamente se interroguen,
se pidan razones, indaguen juntos (comparando), maestro con maestro,
comunidad con comunidad (de esta manera): ‘Aquellas acciones que,
entre vosotros son malas, consideradas malas, censurables, considera-
das censurables, prohibidas, consideradas prohibidas, indignas del cali-
ficativo de nobles, consideradas indignas del calificativo de nobles, mi-
serables, consideradas miserables —;quiénvive habiendo abandonado
completamente aquellas acciones, la comunidad de discipulos de Gota-
ma o las otras venerables comunidades de discipulos de maestros de
numerosos discipulos?’

10. Un punto es éste, oh Kassapa, respecto al cual los sabios mutua-
mente interrogandose, pidiéndose razones, indagando juntos, se pro-
nunciarian asi: ‘Aquellas acciones que, entre nosotros son malas, con-
sideradas malas, censurables, consideradas censurables, prohibidas,
consideradas prohibidas, indignas del calificativo de nobles, considera-
das indignas del calificativo de nobles, miserables, consideradas misera-
bles —la comunidad de discipulos de Gotama vive habiendo abandona-
do completamente aquellas acciones, no asi las otras venerables
comunidades de discipulos de maestros de numerosos discipulos’.

Asi, oh Kassapa, los sabios mutuamente interrogandose, pidiéndo-
se razones, indagando juntos, en su mayor parte, nos alabarian a noso-
tros con respecto a esto. , :

11. Luego, oh Kassapa, que los sabios mutuamente se interroguen,
se pidan razones, indaguen juntos (comparando), maestro con maestro,
comunidad con comunidad (de esta manera): ‘Aquellas acciones que,
entre vosotros son buenas, consideradas buenas, no censurables, consi-
deradas no censurables, permitidas, consideradas permitidas, dignas
del calificativo de nobles, consideradas dignas del calificativo de no-
bles,puras, consideradas puras —;quién vive realizando completamen-
te aquellas acciones, la comunidad de discipulos de Gotama o acaso
las otras venerables comunidades de discipulos de maestros de numero-
sos discipulos?’

12. Un punto es éste, oh Kassapa, respecto al cual los sabios mutua-
mente interrogandose, pidiéndose razones, indagando juntos, se pro-
nunciarian asi: ‘Aquellas acciones que entre nosotros son buenas, con-
sideradas buenas, no censurables, consideradas no censurables,



EL SUTRA DEL RUGIDO DEL GRAN LEON 53

permitidas, consideradas permitidas, dignas del calificativo de nobles,
consideradas dignas del calificativo de nobles, puras, consideradas pu-
ras —la comunidad dediscipulos de Gotama vive realizando completa-
mente aquellas acciones, no asi las otras venerables comunidades de
discipulos de maestros de numerosos discipulos’.

Asi, oh Kassapa, los sabios mutuamente interrogandose, pidiéndo-
se razones, indagando juntos, en su mayor parte, nos alabarian a noso-
tros con respecto a esto.

3. (El método) actuando de aéuerdo con el
cual uno por si mismo conocerd

13. Existe, oh Kassapa, un camino, existe un método, actuando de acuer-
‘do con el cual uno por si mismo conocerd, por si mismo vera que el
-saman Gotama habla en el momento apropiado, dice la verdad, dice

lo que es bueno, habla de la doctrina, habla de la disciplina. Y, oh Kas-
sapa, ;cudl es el camino, cudl es el método actuando de acuerdo con
el cual uno por si mismo conocerd, por si mismo vera que el saman
Gotama habla en el momento apropiado, dice la verdad, dice lo que
es bueno, habla de la doctrina, habla de la disciplina? Es el Noble Octu-
ple Camino, a saber: correcta opinién, correcta decisién, correcta pala-
bra, correcta accion, correcto modo de vida, correcto esfuerzo, correcta
atencion, correcta concentracion. Oh Kassapa, éste es el camino, éste
es el método actuando de acuerdo con el cual uno por si mismo conoce-
rda, por si mismo vera que el saman Gotama habla en el momento apro-
piado, dice la verdad, dice lo que es bueno, habla de la doctrina, habla
de la disciplina’’.

4. Las pricticas ascéticas son propias de la condicién de samén
y de la condicién de brahman o no

14. Cuando el bhagavant hablé asi, el asceta desnudo Kassapa le dijo
esto al bhagavant: ‘‘Amigo Gotama, estas préacticas ascéticas de estos
samanes y brahmanes son consideradas propias de la condicién de sa-
man, son consideradas propias de la condicién de brahmdén: Es asceta
desnudo, de costumbres libres, se chupa los dedos, no acepta invitacio-
nes para ir, no acepta invitaciones para quedarse, no acepta lo que se
le ofrece ni lo que especialmente se prepara para €I ni invitacién alguna.
El no recibe alimento del borde de una vasija, no recibe del borde de
un pote ni de detras del umbral ni de detras de un palo ni de detras
de una mano de mortero ni de dos que estan comiendo ni de una mujer
encinta ni de una mujer amamantando ni de una mujer que esta tenien-
do relaciones sexuales con un hombre ni en las reuniones ni donde un
perro estd parado ni donde las moscas abundan ni carne ni pescado,
no bebe ni licor ni ron ni agua de maiz fermentado. El pide limosna



54 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

en una sola casa, subsiste con un solo bocado, pide limosna en dos ca-
sas, subsiste con dos bocados, pide limosna en siete casas, subsiste con
siete bocados; se mantiene con una sola limosna, se mantiene con dos
limosnas, se mantiene con siete limosnas; come comida cada dia, come
comida cada dos dias, come comida cada siete dias; asi vive adepto
a tal practica ascética de alimentarse con comida a intervalos regulares
incluso hasta de medio mes.

15. Amigo Gotama, estas practicas ascéticas de aquellos samanes
y brahmanes son consideradas propias de la condicién de samdn, son
consideradas propias de la condicién de brahman: Se alimenta de vege-
tales o se alimenta de mijo o se alimenta de arroz crudo o se alimenta
de daddula® o se alimenta de hata'® o se alimenta de polvo de cascara
de arroz o se alimenta de espuma de arroz hervido o se alimenta de
sésamo o se alimenta de hierbas o se alimenta de estiércol de vaca, sub-
siste comiendo frutos y raices del bosque, nutriéndose con frutos del
‘monte.

16. Oh amigo Gotama, estas practicas ascéticas de aquellos sama-
nes y brahmanes son consideradas propias de la condicion de saman,
son consideradas propias de la condicién de brahman: Usa vestidos tos-
cos de caflamo, usa vestidos toscos de cafilamo entretejido con otros
materiales, usa ropas tomadas de cadaveres, usa andrajos recogidos
en basurales, usa vestidos hechos con cortezas del arbol Tirita,' usa
la piel del antilope negro, usa un vestido de piel de antilope negro,?
usa un vestido de hierba kusa,"’ usa un vestido de corteza de arbol,
usa un vestido de tablillas de madera, usa un manto hecho de pelo,
usa un manto hecho de pelo de cola de caballo, usa un vestido de alas
de lechuza. Se arranca los pelos y la barba, adepto a la practica ascética
de arrancarse los pelos y la barba; permanece de pie erguido, rechazan-
do todo asiento; camina en puntas de pie o sobre los talones, adepto
a la practica ascética de caminar en puntas de pie o sobre los talones.
Tiene un lecho de espinas, yace en el lecho de espinas, se hace un lecho
de tablas, hace su lecho de la tierra dura. Se echa siempre de un solo
lado; se recubre de polvo y lodo; vive al aire libre aceptando cualquier
asiento que se le ofrezca; es adicto a la suciedad, adepto a la practica
ascética de alimentarse con comida podrida; no bebe, adepto a la précti-
ca ascética de no beber; adepto a la practica del tercer baiio ritual en
la noche’’.

17. ““Oh Kassapa, si es asceta desnudo, de costumbres libres, se
chupa los dedos... (el texto reproduce aqui el pdrrafo 14), pero él no

9 Un tipo de arroz.

10 Planta acudtica.

1 Symplocos racemosa.

12 Una piel entera con cascos y pelos y abierta o rota en el medio.
13 Un tipo de hierba: Poa cynosuroides.



EL SUTRA DEL RUGIDO DEL GRAN LEON 55

ha desarrollado, no harealizado el logro de la disciplina moral, el logro
de la mente,* el logro de la sabiduria; entonces €l esta lejos de la con-
dicién de saman, esta lejos de la condicién de brahman.

Pero, oh, Kassapa, ya que el bhikkhu"® desarrolla la carencia de odio,
el abstenerse de hacer daifio, una mente llena de benevolencia y, con
la destruccion de las impurezas, vive habiendo conocido, habiendo rea-
lizado, habiendo alcanzado por si mismo en este mundo la liberacién
por la mente, la liberacion por el conocimiento, sin impurezas; por €so,
oh Kassapa, el bhikkhu es llamado ‘samdn’ y también ‘brahmadn’.

Oh Kassapa, si se alimenta de vegetales o se alimenta de mijo ...(e/
texto reproduce aquf el pdrrafo 15), pero no ha desarrollado, no ha
realizado el logro de la disciplina moral, el logro de la mente, el logro
de la sabiduria, entonces él esta lejos de la condicién de samaén, esta

lejos de la condicidon de brahman.
‘ Pero, oh, Kassapa, ya que el bhikkhu desarrolla la carencia de odio,
el abstenerse de hacer dafio, una meénte llena de benevolencia y, con
1a destruccion de las impurezas, vive habiendo conocido, habiendo rea-
lizado, habiendo alcanzado por si mismo en este mundo la liberacion
por la mente, la liberacion por el conocimiento, sin impurezas; por €so,
oh Kassapa, el bhikkhu es llamado ‘saman’ y también ‘brahman’.

Oh Kassapa, si usa vestidos toscos de cafiamo, si usa vestidos toscos
de cafiamo entretejido con otros materiales ...(el texto reproduce aqui
el pdrrafo 16), pero no ha desarrollado, no ha realizado el logro de
la disciplina moral, el logro de la mente, el logro de la sabiduria, enton-
ces é] esta lejos de la condicidon de saman, esta lejos de la condicion
de brahman.

Pero, oh, Kassapa, ya que el bhikkhu desarrolla la carencia de odio,
el abstenerse de hacer dafio, una mente llena de benevolencia y, con
la destruccion de las impurezas, vive habiendo conocido, habiendo rea-
lizado, habiendo alcanzado por si mismo en este mundo la liberacién
por la mente, la liberacion por el conocimiento, sin impurezas; por €so,
oh Kassapa, el bhikkhu es llamado ‘saman’ y también ‘brahman’’’,

18. Cuando el bhagavant hablé asi, el asceta desnudo Kassapa, le
dijo esto: ‘‘Oh sefior Gotama, dificil de realizar es la condicion de sa-
man, dificil de realizar es la condicién de brahmdan”’.

“‘Oh Kassapa, es natural en el mundo pensar qué dificil derealizar
es la condicidn de saman, dificil de realizar es la condicién de brahmén.
Si es asceta desnudo, de costumbres libres, se chupa los dedos ...(e/
texto reproduce aqui'el pdrrafo 14), y (se cree), oh Kassapa, (que) unica-
mente debido a esto, debido a esta practica ascética, la condicién de

14 «‘E] logro de la mente”’, en pali cittasampada, se refiere a la obtencion del domi-
nio de la mente en lo que respecta a las practicas de concentracién y meditacion.

15 El bhikkhu que realiza la disciptina moral budista es el verdadero samén, el ver-
dadero brahmén.



56 ~ SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

saman o la condicidn de brahman es dificil de realizar, muy dificil de
realizar, entonces no es adecuado decir: ‘Dificil de realizar es la condi-
cién de saman, dificil de realizar es la condicion de brahmén’. (Porque)
seria posible que un jefe de familia o un hijo de jefe de familia o incluso
una esclava de las que traen agua del pozo realice esas (practicas ascéti-
cas): ‘Vamos, sea yo un asceta desnudo, de costumbres libres, que se
chupa los dedos ...(el texto reproduce aqui el pdrrafo 14). Pero, oh
Kassapa, ya que es unicamente debido a algo diferente de eso, tnica-
mente debido a algo diferente de esa practica ascética, que la condicion
de saman o la condicion de brahman es dificil de realizar, muy dificil
de realizar, por eso, oh Kassapa, es adecuado decir: ‘Dificil de realizar
es la condicién de saman, dificil de realizar es la condicién de brahmén’.
Pero, oh, Kassapa, ya que el bhikkhu desarrolla la carencia de odio,
el abstenerse de hacer daiio, una mente llena de benevolencia y, con
la destruccidn de las impurezas, vive habiendo conocido, habiendo rea-
. lizado, habiendo alcanzado por si mismo en este mundo la liberacién
por la mente, la liberacién por el conocimiento, sin impurezas; por eso,
oh Kassapa, el bhikkhu es llamado ‘samdn’ y también ‘brahman’.
Oh Kassapa, si se alimenta de vegetales o se alimenta de mijo ...(e/
texto reproduce aqui'el pdrrafo 15), y (se cree), oh Kassapa, (que) tinica-
mente debido a esto, debido a esta practica ascética, la condicion de
saman o la condicidn de brahmdn es dificil de realizar, muy dificil de
realizar, entonces no es adecuado decir: ‘Dificil de realizar es la condi-
cion de saman, dificil de realizar es la condicidén de brahman’. (Porque)
seria posible que un jefe de familia o un hijo de jefe de familia o incluso
una esclava de las que traen agua del pozo realice esas (practicas ascéti-
cas): ‘Vamos, sea yo uno que se alimenta de vegetales o se alimenta
de mijo ...(el texto reproduce aqui el pdrrafo 15): Pero, oh Kassapa,
ya que es unicamente debido a algo diferente de eso, unicamente debido
a algo diferente de esa practica ascética, que la condicidon de saman
o la condicién de brahman es dificil de realizar, muy dificil de realizar,
por eso, oh Kassapa, es adecuado decir: ‘Dificil de realizar es la condi-
cion de saman, dificil de realizar es la condicion de brahmadn’.
Pero, oh, Kassapa, ya que el bhikkhu desarrolla la carencia de odio,
el abstenerse de hacer dafio, una mente llena de benevolencia y, con
la destruccion de las impurezas, vive habiendo conocido, habiendo rea-
lizado, habiendo alcanzado por si mismo en este mundo la liberacion
_por la mente, la liberacion por el conocimiento, sin impurezas; por eso,
oh Kassapa, el bhikkhu es llamado ‘samdn’ y también ‘brahmén’.
Oh Kassapa, si usa vestidos toscos de cafiamo, si usa vestidos toscos -
de cdflamo entretejido con otros materiales ...(e/ texto reproduce aqui
el pdrrafo 16), y (se cree), oh Kassapa, (que) unicamente debido a esto,
debido a esta practica ascética, la condicidn de saman o la condicién
de brahman es dificil de realizar, muy dificil de realizar, entonces no
es adecuado decir: ‘Dificil de realizar es la condicion de samén, dificil



EL SUTRA DEL RUGIDO DEL GRAN LEON 57

de realizar es la condicion de brahman’. (Porque) seria posible que un
jefe de familia o un hijo de jefe de familia o incluso una esclava de
las que traen agua del pozo realice esas (practicas ascéticas): ‘Vamos,
sea yo uno que usa vestides toscos de cafiamo, uno que usa vestidos
toscos de cafiamo entretejido con otros materiales ...(el texto reproduce
aqui el pdarrafo 16). Pero, oh Kassapa, ya que es unicamente debido
aalgo diferente de eso, unicamente debido a algo diferente de esa practi-
ca ascética, que la condicion de samén o la condicién de brahmén es
dificil de realizar, muy dificil de realizar, por eso, oh Kassapa, es ade-
cuado decir: ‘Dificil de realizar es la condicion de saman, dificil de reali-
zar es la condicion de brahman’.

Pero, oh, Kassapa, ya que el bhikkhu desarrolla la carencia de odio,
el abstenerse de hacer daiio, una mente liena de benevolencia y, con
la destruccion de las impurezas, vive habiendo conocido, habiendo rea-
lizado, habiendo alcanzado por si mismo en este mundo la liberacion
por la mente, la liberacién por el conocimiento, sin impurezas; por eso,
- oh Kassapa, el bhikkhu es llamado ‘saman’y también ‘brahmadn’ *°.

19. Cuando el bhagavant hablé asi, el ascetd desnudo Kassapa le
dijo esto: ‘‘Oh seiior Gotama, dificil de conocer es un saman, dificil
de conocer es un brahman’’.

““Oh Kassapa, es natural en el mundo pensar qué dificil de conocer
es un saman, dificil de conocer es un brahman. Si es asceta desnudo,
de costumbres libres, que se chupa los dedos ...(e/ texto reproduce aqui
el pdrrafo 14), y (se cree), oh Kassapa, (que) unicamente debido a esto,
debido a esta practica ascética, un saman o un brahman es dificil de
conocer, muy dificil de conocer, entonces no es adecuado decir: ‘Dificil
de conocer es un saman, dificil de conocer es un brahmdan’. (Porque)
seria posible que un jefe de familia o un hijo de jefe de familia o incluso
una esclava de las que traen agua del pozo lo conociera: ‘éste es un
asceta desnudo, de costumbres libres, que se chupa los dedos ...(e! texto
reproduce aqui el pdrrafo 14). Pero, oh Kassapa, ya que es inicamente
debido a algo diferente de eso, tinicamente debido a algo diferente de
esa practica ascética que el saman o el brahman es dificil de conocer,
muy dificil de conocer, por eso es adecuado decir: ‘Dificil de conocer
es un samdan, dificil de conocer es un brahman’.

Pero, oh, Kassapa, ya que el bhikkhu desarrolla la carencia de odio,
el abstenerse de hacer dafio, una mente llena de benevolencia y, con
la destruccion de las impurezas, vive habiendo conocido, habiendo rea-
lizado, habiendo alcanzado por si mismo en este mundo [a liberacion
por la mente, la liberacién por el conocimiento, sin impurezas; por eso,
oh Kassapa, el bhikkhu es llamado ‘samdn’ y también ‘brahman’.

Oh Kassapa, si se alimenta de vegetales, o se alimenta de mijo ...(e/
texto reproduce aqui el pdrrafo 15), y (se cree), oh Kassapa, (que) unica-
mente debido a esto, debido a esta practica ascética, el saman o el brah-
mdn es dificil de conocer, muy dificil de conocer, entonces no es adecua-



58 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

do decir: ‘Dificil de conocer es un saman, dificil de conocer es un
brahmdn’. (Porque) seria posible que un jefe de familia o un hijo de
jefe de familia o incluso una esclava de las que traen agua del pozo
lo conociera: ‘Este es uno que se alimenta de vegetales o se alimenta
de mijo ...(el texto reproduce aqui el pdrrafo 15)’. Pero, oh Kassapa,
ya que es unicamente debido a algo diferente de eso, inicamente debido
a algo diferente de esa practica ascética, que el samdn o el brahmdan
es dificil de conocer, muy dificil de conocer, por eso, oh Kassapa, es
adecuado decir: ‘Dificil de conocer es un saman, dificil de conocer es
un brahman’.

Pero, oh, Kassapa, ya que el bhikkhu desarrolla la carencia de odio,
el abstenerse de hacer daio, una mente llena de benevolencia y, con
la destruccion de las impurezas, vive habiendo conocido, habiendo rea-
lizado, habiendo alcanzado por si mismo en este mundo la liberacién
por la mente, la liberacién por el conocimiento, sin impurezas; por eso,
oh Kassapa, el bhikkhu es llamado ‘saman’ y también ‘brahman’.

Oh Kassapa, si usa vestidos toscos de cafilamo, si usa vestidos toscos
de cafiamo entretejido con otros materiales ...(e/ texto reproduce aqur
el pdrrafo 16), y (se cree), oh Kassapa, (que) unicamente debido a esto,
debido a esta practica ascética, el saman o el brahman es dificil de cono-
cer, muy dificil de conocer, entonces no es adecuado decir: ‘Dificil de
conocer es un saman, dificil de conocer es un brahman’. (Porque) seria
posible que un jefe de familia o un hijo de jefe de familia o incluso
una esclava de las que traen agua del pozo lo conociera: ‘Este es uno
que usa vestidos toscos de cdfiamo, es uno que usa vestidos toscos de
cainamo entretejido con otros materiales ...(el texto reproduce aqur el
pdrrafo 16). Pero, oh Kassapa, ya que es unicamente debido a algo
diferente de eso, unicamerite debido a algo diferente de esa practica
ascética, que un saman o un brahman es dificil de conocer, muy dificil
de conocer, por eso, oh Kassapa, es adecuado decir: ‘Dificil de conocer
es un saman, dificil de conocer es un brahman’, -

Pero, oh, Kassapa, ya que el bhikkhu desarrolla la carencia de odio,
el abstenerse de hacer dafio, una mente llena de benevolencia y, con
la destruccion de las impurezas, vive habiendo conocido, habiendo rea-
lizado, habiendo alcanzado por si mismo en este mundo la liberacion
por la mente, la liberacion por el conocimiento, sin impurezas; por eso,
oh Kassapa,el bhikkhu es llamado ‘saman’ y también ‘brahman’ *°,

5. El logro de la disciplina moral, de la mente
y del conocimiento intuitivo

20. Cuando el bhagavant hablé asi, el asceta desnudo Kassapa le dijo
esto: ‘‘;Qué es, oh sefior Gotama, aquel logro de la disciplina moral?,
(quéesel logro delamente?, ;quées el logro del conocimiento intuitivo?”’



EL SUTRA DEL RUGIDO DEL GRAN LEON 59

““Oh Kassapa, un tathagata surge en este mundo, arhant ...(el texto
reproduce aqui los pdrrafos 2-5 de El Sitra de Jaliya).

21. OhKassapa, como el bhikkhu estd dotado de disciplina morai?
...(el texto reproduce aqui los pdrrafos 6-61 de El Sutra de Jaliya con
los siguientes cambios): '

a) en lugar del vocativo ‘amigos’ u ‘oh amigos’ tiene: ‘Kassapa’
u ‘oh Kassapa’ , : :

b) no tiene el pdrrafo que dice: ‘Amigos, es posible para el bhikkhu
que conoce asi, que ve asi, decir esto...” (dentro de los pdrrafos
39, 41, 43, 45, 49, 51, 53, 55, 57, 59, 61), _

¢) al final de cadg uno de los pdrrafos 6-23 en lugar de ‘Esto posee
él en la disciplina moral’, tiene: ‘Esto posee él en el logro de la disci-
plina moral’. Al final del pdrrafo 24 agrega: ‘Este es en verdad,

. oh Kassapa, el logro de la disciplina moral’,

d) al final de los pdrrafos 39, 41 y 43 agrega: ‘Esto posee él en el
logro de la mente’. Al final del pdrrafo 45 agrega: ‘Esto posee
‘él en el logro de la mente. Este es en verdad, oh Kassapa, el logro
de la mente’,

e) al final de los pdrrafos 47, 49, 51, 53, 55, 57, 59 agrega: ‘Esto
posee él en el logro del conocimiento’ . A/ final del pdrrafo 61 agre-
ga: ‘Esto posee él en el conocimiento. Este es en verdad, oh Kassa-
pa, el logro del conocimiento’.

Y no existe, oh Kassapa, otro logro de la disciplina moral, otro
logro de la mente, otro logro del conocimiento superior, mas excelente
que este logro de la disciplina moral, que este logro de la mente, que
este logro del conocimiento.

6. El rugido del leén

22. Existen, oh Kassapa, algunos samanes y brahmanes que proclaman
la disciplina moral. Ellos, en multiples maneras, alaban la disciplina
moral. En lo que concierne, oh Kassapa, a la noble, suprema disciplina
moral, ahi yo no veo a nadie exactamente igual a mi mismo, jcudnto
menos superior! Yo soy en verdad en esto el mejor, es decir, en lo que
concierne a la disciplina moral.

Existen, oh Kassapa, algunos samanes y brahmanes que proclaman
su aversion por el ascetismo. Ellos, en miltiples maneras, alaban la
aversién por el ascetismo. En lo que concierne, oh Kassapa, a la noble,,
suprema aversion por el ascetismo, ahi yo no veo a nadie exactamente
igual a mi mismo, jcuanto menos superior! Yo soy en verdad en esto
el mejor, es decir en lo que concierne a la aversién por el ascetismo.

Existen, oh Kassapa, algunos samanes y brahmanes que proclaman
el conocimiento. Ellos, de miltiples maneras, alaban el conocimiento.
En lo que concierne, oh Kassapa, al noble, supremo conocimiento, ahi



60 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

YO no veo a nadie exactamente igual a mi mismo, jcuanto menos supe-
rior! Yo soy en verdad en esto el mejor, es decir en lo que concierne
al conocimiento.

Existen, oh Kassapa, algunos samanes y brahmanes que proclaman
la liberacion. Ellos, de miiltiples maneras, alaban la liberacion. En lo
que concierne, oh Kassapa, a la noble, suprema liberaciéon, vo no veo
a nadie exactamente igual a mi mismo, jcudnto menos superior! Yo
soy en verdad en esto el mejor, es decir, en lo que concierne a laliberacién.

23. Esposible que, oh Kassapa, algunos mendicantes de otras sectas
digan asi: ‘El saman Gotama lanza el rugido del ledn, pero lo lanza
en un lugar solitario, no en las asambleas’. A ellos se les tendria que
contestar: ‘No es asi. El samdn Gotama lanza el rugido del ledn también
en las asambleas’. Asi se les tendria que contestar, oh Kassapa.

Es posible que, oh Kassapa, algunos mendicantes de otras sectas
digan asi: ‘El saman Gotama lanza el rugido del leén, y lo lanza en
las asambleas, pero no lo lanza con conviccidn’. A ellos se les tendria
que contestar: ‘No es asi. El saman Gotama lanza el rugido del ledn,
lo lanza en las asambleas, y también lo lanza con conviccion’. Asi se
les tendria que contestar, oh Kassapa.

Es posible que, oh Kassapa, algunos mendicantes de otras sectas
digan asi: ‘El saman Gotama lanza el rugido del ledn, lo lanza en las
asambleas, y lo lanza con conviccidn, pero a él no le hacen preguntas’.
A ellos se les tendria que contestar: ‘No es asi. El saman Gotama lanza
el rugido del ledn, lo lanza en las asambleas, lo lanza con conviccion
'y también a €] le hacen preguntas’. Asi se les tendria que contestar,
oh Kassapa.

Es posible que, oh Kassapa, algunos mendicantes de otras sectas
digan asi: ‘El samdn Gotama lanza el rugido del ledn, lo lanza en las
asambleas, lo lanza con conviccidn y a él le hacen preguntas, pero cuan-
do le preguntan, él no les responde’. A ellos se les tendria que contestar:
‘No es asi. El samédn Gotama lanza el rugido del leén, lo lanza en las
asambleas, lo lanza con conviccidn, a él le hacen preguntas y también
cuando le preguntan, ¢l les responde’. Asi se les tendria que contestar,
oh Kassapa.

Es posible que, oh Kassapa, algunos mendicantes de otras sectas
digan asi: ‘El saman Gotama lanza el rugido del ledn, lo lanza en las
asambleas, lo lanza con conviccién, a él le hacen preguntas y cuando
le preguntan, ¢l les responde, pero con la respuesta a sus preguntas no
les convence’. A ellos se les tendria que contestar: ‘No es asi. El saman
Gotama lanza el rugido del le6n, lo lanza en las asambleas, lo lanza

con conviccidn, a él le hacen preguntas, cuando le pregUntan él les
responde y con la respuesta a sus preguntas él les convence’. Asi se les
tendria que contestar, oh Kassapa.

Es posible que, oh Kassapa, algunos mendicantes de otras sectas
digan asi: ‘El samdn Gotama lanza el rugido del leén, lo lanza en las



EL SUTRA DEL RUGIDO DEL GRAN LEON 61

asambleas, lo lanza con conviccién, a €l le hacen preguntas, él les res-
ponde, con la respuesta a sus preguntas él los convence, pero ellos pien-
san que no hay que escucharlo’. A ellos se les tendria que contestar:
‘No es asi. El samdn Gotama lanza el rugido del le6n, lo lanza en las
asambleas, lo lanza con conviccién, a él le hacen preguntas, cuando
le preguntan, él responde, con la respuesta a sus preguntas él los conven-
ce y también ellos piensan que hay que escucharlo’. Asi se les tendria
que contestar, oh Kassapa.

Es posible que, oh Kassapa, algunos mendicantes de otras sectas
digan asi: ‘El samdn Gotama lanza el rugido del ledn, lo lanza en las
asambleas, lo lanza con conviccion, a él le hacen preguntas, cuando
le preguntan, él les responde, con la respuesta a sus preguntas €l los
convence y ellos piensan que hay que escucharlo, pero cuando lo oyen,
no le creen’. A ellos se les tendria que contestar: ‘No es asi. El samén
Gotama lanza el rugido del leén, lo lanza en las asambleas, lo lanza
con conviccion, a €l le hacen preguntas, cuando le preguntan él les res-
ponde, con la respuesta a sus preguntas él los convence, ellos piensan
que hay que escucharlo y también cuando lo oyen, le creen’. Asi se
les tendria que contestar, oh Kassapa.

~ Es posible que, oh Kassapa, algunos mendicantes de otras sectas
digan asi: ‘El saman Gotama lanza el rugido del ledn, lo lanza en las
asambleas, lo lanza con conviccién, a €l le hacen preguntas, cuando
le preguntan, €l les responde, con la respuesta a sus preguntas él los
convence y ellos piensan que hay que escucharlo, y cuando lo oyen,
le creen, pero ellos no lo demuestran’. A ellos se les tendria que contes-
tar: ‘No es asi. El saman Gotama lanza el rugido del ledn, lo lanza
en las asambleas, 1o lanza con conviccion, a €l le hacen preguntas, cuan-
do le preguntan él les responde, con la respuesta a sus preguntas él los
convence, ellos piensan que hay que escucharlo, cuando lo oyen, le creen
y ellos lo demuestran’. Asi se les tendria que contestar, oh Kassapa.

Es posible que, oh Kassapa, algunos mendicantes de otras sectas
digan asi: ‘El saman Gotama lanza el rugido del leén, lo lanza en las
asambleas, lo lanza con conviccién, a él le hacen preguntas, cuando
le preguntan, él les responde, con la respuesta a sus preguntas él los
convence, ellos piensan que hay que escucharlo, cuando lo oyen, le creen
y ellos lo demuestran, pero no toman el camino que conduce al nirvana’.
A ellos se les tendria que contestar: ‘No es asi. El samadn Gotama lanza
el rugido del ledn, lo lanza en las asambleas, lo lanza con conviccidn,
a ¢l le hacen preguntas, cuando le preguntan él les responde, con la
respuesta a sus preguntas él los convence, ellos piensan que hay que
escucharlo, cuando lo oyen, le creen, ellos lo demuestran, y también
toman el camino que conduce al nirvana’. Asi se les tendria que contes-
tar, oh Kassapa. _

Es posible que, oh Kassapa, algunos mendicantes de otras sectas
digan asi: ‘El samdn Gotama lanza el rugido del leén, lo lanza en las



62 ‘ SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

asambleas, lo lanza con conviccién, a él le hacen preguntas, cuando
le preguntan, €l les responde, con la respuesta a sus preguntas él los
convence, ellos piensan que hay que escucharlo, cuando lo oyen, le creen,
ellos lo demuestran y toman el camino que conduce al nirvana, pero
aunque hayan tomado el camino, no alcanzan su meta’. A ellos se les
tendria que contestar: ‘No es asi. El saman Gotama lanza el rugido
del ledn, lo lanza en las asambleas, lo lanza con conviccion, a él le hacen
preguntas, cuando le preguntan ¢l les responde, con la respuesta a sus
preguntas, él los convence, ellos piensan que hay que escucharlo, cuan-
do lo oyen, le creen, ellos lo demuestran, toman el camino que conduce
al nirvana, y también cuando han tomado el camino, alcanzan sumeta’.
Asi se les tendria que contestar, oh Kassapa’’.

7. La ordenacion del asceta desnudo Kassapa

24. ““En cierta ocasion, oh Kassapa, yo vivia en Rajagaha, en la colina
Pico del Buitre. Ahi un religioso asceta llamado Nigrodha me hizo una
pregunta con relacién a lo repugnante.'® Cuando él me hizo esa pre-
gunta con relacion a lo repugnante, yo le contesté. Y cuando yo le con-
testé, €l quedo satisfecho sobremanera’.

““Y ¢quién, sefior, habiendo oido la doctrina del bhagavant no que-
daria satisfecho sobremanera? Yo también, sefior, habiendo oido la
doctrina del bhagavant, quedé satisfecho sobremanera. ;Qué maravi-
lloso, seflor!, jqué extraordinario, sefior! Asi como, sefior, uno levanta-
ria algo que se ha caido o descubriria algo que estd oculto o indicaria
el camino a alguien que lo ha perdido o sostendria una ldmpara de aceite
en la oscuridad, pensando: ‘Los que tienen ojos, verdn’, de la misma
manera el bhagavant ha explicado la doctrina de multiples maneras.
Sefior, yo tomo refugio en el bhagavant, en la Doctrina y en la Comuni-
dad de bhikkhus’. Yo sefior, en presencia del bhagavant desearia recibir
la ordenacién, desearia recibir la admision en ella en su plenitud’’.

25. ‘“‘Cualquiera que, oh Kassapa, habiendo pertenecido antes a
otra secta, desee la ordenacion en la disciplina de mi doctrina, desee
la admisién en ella en su plenitud, aquél ha de vivir a prueba por cuatro
meses. Al fin de los cuatro meses, los bhikkhus, satisfechos, lo ordenan,
lo admiten plenamente en la condicién de bhikkhu. Con todo, yo sé
que existen diferencias entre los individuos’’.

““Sefior, si los que han pertenecido antes a otra secta, deseando
la ordenacidn en la disciplina de tu doctrina, deseando la admision en
ella en su plenitud, han de vivir a prueba por cuatro meses y al fin de
los cuatro meses los bhikkhus, satisfechos, lo ordenan, lo admiten ple-
namente en la condicién de bhikkhu; yo viviré a prueba cuatro meses

16 Véase nota 4 de este mismo sutra.



EL SUTRA DEL RUGIDO DELGRAN LEON 63

y al fin de los cuatro meses que los bhikkhus me ordenen, me admitan
plenamente en la condicion de bhikkhu’’

El asceta desnudo Kassapa en presenc1a del bhagavant recibio la
ordenacion, recibio la admision en su plenitud. Entonces apenas fue
admitido plenamente, el venerable Kassapa, vivia solo, recluido, alerta,
empeiioso, decidido, y poco después vivia habiendo conocido, habien-
do realizado, habiendo alcanzado por si mismo en este mundo aquella
suprema perfeccion de la vida religiosa por la cual los hijos de familia
parten de su casa para llevar plenamente una vida errante. Y él conocio:
““El renacer ha sido destruido, la vida religiosa ha sido realizada, se
ha hecho lo que se debia hacer, nada queda después de la actual exis-
tencia”’ ‘

Entonces el venerable Kassapa se convirtioé en otro de los arhants.






El sutra de Potthapada
(Potthapadasutta)
1.9

Introduccion

El contenido del presente sutra, al igual que el anterior, carece de uni-
dad, como se vera de inmediato por el resumen del mismo que incluimos
a continuacion. Asimismo, el desarrollo de muchas de las cuestiones
tratadas no es suficientemente claro y explicito. Pero a pesar de su falta
de unidad y oscuridades este sittra es uno de los mds importantes del
Digha Nikaya.

RESUMEN
1. El bhagavant fue a visitar al mendicante errante Potthapida

Esta primera seccién describe como Buda se encuentra con el mendican-
te errante Potthapada. Los ascetas seguidores de este ultimo estaban
dedicados a charlas frivolas cuando Buda se acercaba. Potthapada les
impone silencio, diciéndoles que Buda se esta acercando y que él ama
sobremanera el silencio y la tranquilidad.

2. ;COmo es la cesacidon de la conciencia?
Potthapada le dice a Buda que un tiempo atras varios samanes y brah-

manes se plantearon la cuestion: ;Cémo es la cesacion de la concien-
cia?'Las opiniones sostenidas en esa ocasién fueron: 1. las conciencias

1 En realidad la cuestion tratada es: ;como es el surgimiento y como es la cesacidon
de la conciencia?, como se ve por las opiniones sostenidas al respecto.

65



66 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

surgen y cesan sin causa ni razén; 2. la conciencia del hombre es su
atman;? el hombre es consciente cuando la conciencia viene al hom-
bre, no lo es cuando se va; 3. existen samanes y brahmanes con gran
poder, los cuales le introducen o le quitan al hombre la conciencia, y
4. existen divinidades con gran poder que hacen lo mismo que los ante-
riores samanes y brahmanes. Potthapada le pide a Buda que le explique
como es realmente la cesacion de la conciencia.

a) La obtencion consciente de la cesacion gradual de la conciencia

Buda empieza manifestando (parrafo 7) que la primera opinion es
enteramente errénea, pues las conciencias (estados de conciencia)
del hombre surgen y cesan con causa, con razon, y agrega que algu-
nas conciencias surgen y otras cesan por obra de la disciplina. Y
a continuacion Buda explica qué es la disciplina. Aqui el texto re-
produce los parrafos 2-36 de E/ Sutra de Jaliya y luego los parra-
fos 37-45 con importantes diferencias.

Buda describe someramente las cuatro meditaciones a que se
refieren los citados parrafos 37-45, y expresa que en ellas se dan
casos de produccion y cesacion de determinadas conciencias® por
obra de la disciplina, es decir, mediante la aplicacién de normas
bien precisas de meditacidn.

Despues de describir las cuatro meditaciones ya conocidas, Buda
agrega otras etapas de la meditacion: aquellas en las cuales el monje
alcanza la esfera de la infinitud del espacio, la esfera de la infinitud
de la conciencia, la esfera de la nada, es decir tiene la experiencia
delainfinitud del espacio, etcétera. Budaseflala que en estas nuevas
etapas de la meditacion se dan también produccién y cesacion de
conciencia. _

- Buda termina diciendo que, cuando el monje tiene conciencia
sOlo de si mismo, es decir, puede ensimismarse'y hacer abstraccion
del mundo exterior, entonces, pasando gradualmente de una etapa
de la meditacién a oira, toca el punto extremo de la conciencia?
y se da cuenta que mejor €s no pensar que pensar, pues en esa forma
no se crea samskaras, residuos kdrmicos.’

2 El atman es el principio espiritual individual, el alma propiamente dlcha cuya
existencia es afirmada por las Upanishads.

3 Véase nota 23 de EI Sutra de Jaliya.

4 Probablemente la expresion ‘‘punto extremo de la conciencia’’ se refiere a aquel
momento en que el monje ha alcanzado la etapa de la meditacién en que se da la conciencia
de la nada, o sea, la uitima etapa de las etapas descritas en el texto. De todos modos,
el punto extremo de la conciencia es parte de la serie de conciencias que constituye al
hombre. Véase nota 23 de este mismo sutra.

5 Todo acto (karman) bueno o malo, corporal, vocal o0 mental, ademas de sus efec-
tos inmediatos tiene efectos diferidos, deja residuos kdrmicos (samskaras), que exigen



EL SUTRA DE POTTHAPADA 67
Potthapada se declara de acuerdo con lo expuesto por Buda.

b) (El punto extremo de la conciencia es uno o miiltiple?

Enel parrafo 9 Buda se hareferido al ‘‘punto extremo de la concien-
cia” alcanzado por el monje. Ahora (parrafo 10) Potthapada le
pregunta a Buda si existe un solo punto extremo de la conciencia
o multiples puntos extremos de la conciencia. Potthapada no en-
tiende la respuesta de Buda y pide que se la aclare. Buda responde,

" en forma enigmatica y poco comprensible, que segin como se al-
cance la cesacion de las conciencias, asi es el punto extremo de la
conciencia.

¢) ¢Primero es la conciencia o primero es el conocimiento?

Enel parrafo 11 Potthapada plantea una nueva cuestién: ;qué sur-
ge primero, el conocimiento o la conciencia? Buda contesta, en for-
‘ma también poco clara, que la conciencia surge primero, ya que
todos tenemos la experiencia de que el conocimiento surge depen-
diendo de algo.®

d) ¢La conciencia es el atman del hombre?

Potthapada (parrafo 12) le pregunta a Buda si la conciencia y el
atman (alma) son lo mismo o son cosas diferentes. Buda, en lugar
de contestarle, le pregunta a su vez en qué atman cree Potthapada.
Este contesta sefialando sucesivamente tres concepciones del atman:
1. atman material, 2. atman mental y 3. atman hecho de conciencia.
Buda seiiala que cada una de esas concepciones lleva a la conclusién
de que una cosa es el arman y otra la conciencia, ya que esos atmans
son concebidos como entidades permanentes, mientras que en el
hombre unas conciencias surgen y otras desaparecen, es decir las
conciencias son impermanentes y transitorias.

nuevas existencias o reencarnaciones en que se actualizardn bajo la forma de felicidades

o desdichas, quedando asi satisfecha la exigencia de una retribucién de las acciones. Si

el hombre logra suprimir este tipo de actos y realizar sélo actos moralmente naturales,

no crea residuos kdrmicos, contribuyendo asi a la cesacion de su serie de reencarnaciones.

Estosresiduos kérmicos reciben también el nombre de “‘semillas’’ (bijas), ‘‘aromatizacio-
es”’ (vasana), ‘‘virtualidades’’ (shakti).

6 Para que surja un conocimiento es necesario, segtin el Budismo, que se den una
conciencia sensorial, un objeto, con el cual esa conciencia entra en contacto, ademds
de otros factores, como la luz en el caso del conocimiento visual. De la conjuncién de
esos factores surge el conocimiento sensorial. El texto considera que la conciencia surge
previamente y luego el conocimiento. Cf. Shahstambasutra, p.58,enF. TolayC. Drago-
netti, Budismo Mahayana.



68 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

Esta seccion termina con la afirmacion de Buda de que Potthapada
es incapaz de comprender la cuestion de si el atman y la conciencia son
lo mismo o cosas diferentes, pues esta adherido a doctrinas y practicas
diferentes de aquellas enseiiadas por el Budismo.

3. Cuestiones no explicadas

Potthapada acepta que no puede comprender si el atman y la conciencia
son lo mismo o diferentes, y entonces le hace otras preguntas a Buda:
1. si el mundo es eterno o no, 2. si el mundo es limitado o ilimitado,
3. siel almaes lo mismo que el cuerpo o diferente de él, y 4. si el tathaga-
ta existe o no después de la muerte. Buda le contesta que nada de eso
ha sido explicado por €él, porque todas esas cuestiones son inutiles, no
contribuyen en nada al perfeccionamiento espiritual del hombre y no
conducen al nirvana.” Y luego agrega que lo tinico que ¢l ha ensefiado
son las Cuatro Nobles Verdades,® porque gracias a ellas uno puede al-
canzar el nirvana.

Potthapada regresa a donde se encuentran sus compaiieros ascetas.
Estos se burlan de él diciéndole que ¢l acepta todo lo que dice Buda
y que ellos no conocen ninguna doctrina, como por ejemplo, ‘el mundo
es eterno’, ‘el mundo no es eterno’, etcétera, que Buda haya enseiiado
como cierta. Potthapada admite que él tampoco conoce ninguna doctri-
na sostenida ciertamente por Buda, pero seiiala que Buda le ha dado
a conocer un método (salvifico) real, verdadero y cierto, y €1, como
persona inteligente que es, debe aprobar como bien dicho lo dicho por
Buda.

Con esto termina lo que podemos considerar la primera parte del
dialogo. En las secciones siguientes el didlogo se desarrolla en parte
entre Buda y Potthapada y en parte entre Buda y Citta, que ha acompa-
flado a Potthapada en su nueva visita a Buda.

4. Doctrinas ciertas y también inciertas ensefiadas
(por el bhagavant)

Después de dos o tres dias del didlogo anterior, Potthapada regresa
adonde se encuentra Buda, acompaiiado por Citta. Potthapada le cuen-
ta a Buda como sus compaiieros ascetas se han burlado de él y cdmo

7 La meta del esfuerzo budista, la destruccion de las reencarnaciones, la liberacién.
Cf. F. Tola y C. Dragonetti, “Samsam anadltva y mrvana”, pp. 108-109.

8 Las Cuatro Nobles Verdades son: 1. el dolor como destino del hombre, 2. su ori-
gen: el deseo, el apego a las cosas de este mundo, 3. su destruccion: destruyendo el deseo,
el apego, se destruye el dolor, porque la destruccion de la causa anula el efecto, y 4.
el camino que conduce a la destruccién del dolor: la doctrina predicada por Buda. Cf.
C. Dragonetti, Dhammapada, E! camino del dharma, pp. 47-48: Walpola Rahula, What
Buda taught, pp. 16-50.



EL SUTRA DE POTTHAPADA 69

€l les ha contestado. Buda aprueba la conducta de Potthapada y luego
le explica que él ha ensefiado, presentado como inciertas, aquellas doc-
trinas que los ascetas han mencionado —el mundo es eterno, €l mundo
no ¢s eterno, etcétera— porque esas doctrinas son inutiles, no contribu-
yen en nada al perfeccionamiento espiritual del hombre y no conducen
al nirvana, pero que él también ha enseflado, presentado como ciertas
otras doctrinas, aquellas que constituyen las Cuatro Nobles Verdades,
con las cuales el hombre puede alcanzar el nirvana.

5. (El atman es extremadamente feliz?

Buda a continuacion expresa que algunos samanes y brahmanes sostie-
nen que existe un atman (alma) extremadamente feliz y que estd mas
~ alld de la muerte. A esos samanes y brahmanes él acostumbra pregun-
tarles si existe un mundo extremadamente feliz, si ellos han tenido la
experiencia de una extremada felicidad y si conocen el método con el
cual se puede realizar un mundo extremadamente feliz; los samanes
y brahmanes le contestan siempre con la negativa. Potthapada estd de
acuerdo con Buda en que las palabras de esos samanes y brahmanes
carecen de sentido, son incongruentes, contradictorias, por cuanto si
ni ellos admiten el concepto de felicidad extrema, ¢coémo hablar de un
atman extremadamente feliz?

Parabola de la belleza del lugar

Segun Buda esos samanes y brahmanes son semejantes al hombre que
se enamora de una mujer que no conoce y de la cual nada sabe, ya
que hablan con toda seguridad de algo de cuya existencia nada se sabe
a ciencia cierta.

Pardbola de la escalera

Son también semejantes al hombre que construye una escalera para su-
bir a un palacio que no sabe donde estd ni cdmo es.

6. Tres aspectos de la personalidad

Buda continua explicando (parrafo 24) que para él existen tres aspectos
de la personalidad, cuya descripcion corresponde a la descripcién de
los atmans que Potthapada ha dado en los parrafos 12-14. El, dice (pa-
rrafos 25-27), ensefia un método, su doctrina, que permite el abandono
de esos tres aspectos de la personalidad, dejar de lado las cualidades
impuras, incrementar las cualidades puras y llegar a la perfeccion del
conocimiento; y el que ha alcanzado ese ideal no lleva, como podria
creerlo Potthapada, una vida dolorosa (parrafos 24-27).



70 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

Luego Buda expresa (parrafos 28-30) que si a él le preguntasen qué
es la personalidad material, la mental, la hecha de conciencia, él contes-
taria en qué consiste cada una de esas personalidades® y asi su ense-
flanza de los tres aspectos de la personalidad resultaria con sentido,
como resultaria con sentido la actividad de un hombre que construye
una escalera para subir a un determinado palacio.

7. Los aspectos de la personalidad pasada, futura y presente

Citta, el acompaiiante de Potthapada, le pregunta a Buda si en el mo-
mento en que se da uno de esos tres aspectos de la personalidad (mate-
rial, mental o hecho de conciencia), los otros dos son inexistentes. Buda
contesta'? diciendo que en el momento en que se da uno de esos aspec-
tos, no se habla de los otros dos (parrafo 33), de la misma manera como
en el pasado, futuro y presente s6lo son reales las personalidades pasa-
da, futura y presente, siendo inexistentes las otras dos (parrafo 34).

Buda aclara su anterior pensamiento recurriendo a una compara-
cion: la leche se transforma en cuajada; la cuajada en manteca fresca;
la manteca fresca, en manteca clarificada, etcétera, y cuando se da uno
de esos aspectos de l1a leche, cuando se da uno de los productos de la
serie, no se puede hablar de los otros productos. Lo mismo sucede con
los tres aspectos de la personalidad.

La seccion termina con la afirmacién de Buda de que en el fondo
lo anterior es irrelevante, pues se esta tratando con expresiones, desig-
naciones y nociones comunes, meras palabras.

8. Potthapada se convirtié en upasaka y
Citta, el hijo del instructor de elefantes,
se convirtié en otro arhant

- Eldidlogo termina con el ingreso de Potthapada en la Comunidad bu-
dista y su conversiéon en devoto laico y el ingreso de Citta en la Comuni-
dad y su conversion en arhant.

II

A pesar de sus deficiencias, como las ya sefialadas de falta de unidad

9 En qué consiste cada uno de esos tres aspectos ha sido indicado-en el parrafo 24.
Cf. nota 36.

10 La respuesta de Buda parece incoherente pues se tiene la impresién de que los
tres aspectos de la personalidad (como los tres armans a que se refirié Potthapada) coexis-
ten, son simultdneos y que, por consiguiente, la existencia de uno no tiene por qué signifi-
car la inexistencia de los otros. La comparacion a que luego recurre supone también ele-
mentos que no existen simultaneamente sino sucesivamente, lo que no parece ser el caso
de los tres aspectos de la personalidad.



EL SUTRA DE POTTHAPADA 71

y oscuridades, este sittra es uno de los mas importantes de tQdos los
que constituyen el Digha Nikaya, por la variedad y abundancia de cues-
tiones que plantea y por el tratamiento especial que hace de algunas
de ellas (como la meditacion). Sefialamos a continuacidn los principales
puntos de interés que este sittra ofrece.

El interés de la primera parte, El bhagavant fue a visitar al mendi-
cante errante Potthapada, radica en el contraste que sefiala entre el gru-
po de los ascetas compaiieros de Potthapada, dedicado a charlas frivo-
las, tumultuoso y gritdn, y Buda, amante de la tranquilidad y del silencio,
enriqueciendo en esa forma la imagen de Buda.

La segunda parte, ; Como es la cesacion de la conciencia? es intere-
sante pues contiene el primer planteamiento importante del didlogo:
(COmo surge y cdmo cesa la conciencia?, y sefiala al respecto algunas
- opiniones corrientes de la época.

La subseccion (a) de esta primera parte, La obtencion consciente
de la cesacion gradual de la conciencia, que contiene la opinion de Buda,
saca su valor del hecho de que contiene la exposiciéon de la doctrina
moral de Buda (que ya conocemos por el primer sitfra) y especialmente
del hecho de que agrega a las cuatro etapas de la meditacion ya conoci-
das, tres etapas mas: las que corresponden a las esferas de la infinitud
del espacio, de la conciencia y de la nada, después de las cuales se tiene
la cesacion total, en la cual ya no se dan vivencias o experiencias de
ningun tipo. Este aditamento significa un notable enriquecimiento del
andlisis de la meditacién.

Las dos subsecciones (b) y (c) que siguen tratan del Punto extremo
de la conciencia y de la cuestion Primero es la conciencia o primero
el conocimiento, respectivamente, temas importantes en si ambos, pero
con un desarrollo demasiado escueto y por eso poco claro.

No ocurre lo mismo con la subseccién (d) ¢ La conciencia es el at-
man del hombre? que plantea el importante problema del azman o alma.
En esta subseccién Buda contrapone las conciencias del individuo y el
atman concebido bajo tres formas distintas, y se niega a identificar esas
conciencias con el @atman. Asi tenemos aqui una manifestacion del re-
chazo de la nocién de un alma por Buda, en aras de su concepcion de
la serie de conciencias que constituyen al hombre.

Las secciones 3 y 4, que se ocupan de Cuestiones no explicadas
y Doctrinas ciertas y también inciertas son sumamente interesantes, pues
se refieren a los temas que Buda dejé de lado, por cuanto ocuparse
de ellos en nada contribuye al perfeccionamiento espiritual del hombre
y por lo tanto no conduce a la liberacidn, al nirvana, y porque sélo
dan lugar a meras especulaciones no comprobables. A esas cuestiones
inutiles se oponen las doctrinas de Buda, concretizadas en las Cuatro
Nobles Verdades cuya practica asegura el progreso espiritual y la Libe-
racion. Se hace presente aqui la posicién antiespeculativa y pragmadtica
de Buda, a la cual ya nos hemos referido en El/ Siutra de Jaliya.



72 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

En la seccién S tenemos nuevamente el rechazo de la doctrina que
sostiene la existencia de un arman, una de cuyas caracteristicas seria
la felicidad. Esta seccion se relaciona asi con la anterior subseccion (d),
cuya importancia ya hemos sefialado. Son valiosas las dos-parabolas
de esta seccidn que ejemplifican la tendencia humana de actuar en fun-
cion de algo de cuya existencia uno no puede estar seguro y que uno
no sabe realmente cémo es.

Las secciones 6 y 7 se ocupan de los Tres aspectos de la personali-
dad. Son importantes pues proporcionan nuevos elementos para una
concepcion del hombre segtin el Budismo.



Traduccién

1. El bhagavant fue a visitar al mendicante errante Potthapada

1. He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez, el bhagavant se encontra-
ba en la ciudad de Savatthi, en el Bosque del Principe Jeta, en el Parque
de Anathapindika. En aquella ocasién el mendicante errante Potthapa-
da residia en el parque de la reina Mallika, donde habia un salén para
debates rodeado de drboles Tinduka, junto con un gran grupo de men-
dicantes errantes, con trescientos mendicantes errantes. Y el bhagavant,
por la mafiana, habiéndose vestido, tomando su manto y su escudilla,
entré en Savatthi en busca de limosna.

2. Al bhagavant se le ocurrio esto: ‘‘Es demasiado temprano para
ir en busca de limosna en Savatthi. Vamos, pues, acerquémonos alli
donde se encuentra el parque de la reina Mallikd, donde hay un salén
para debates rodeado de drboles Tinduka, alli donde se encuentra el
mendicante errante Potthapada’’. Entonces el bhagavant se acercé alli
donde se encontraba el parque de la reina Mallika, donde hay un salén
para debates rodeado de arboles Tinduka.

3. En esa misma ocasion el mendicante errante Potthapada estaba
sentado junto con un gran grupo de mendicantes errantes, tumultuoso,
que daba gritos destemplados, que daba grandes gritos y que sostenia
charlas variadas y frivolas,!' a saber: charlas acerca de reyes, charlas
acerca de ladrones, charlas acerca de Grandes Ministros, charlas acerca
del ejército, charlas acerca de los peligros, charlas acerca de batallas,

It Abstenerse de charlas frivolas constituye una de las normas de la disciplina bu-
dista. Véase El Sutra de Jaliya, parrafos 6 y 13.

73



74 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

charlas acerca de alimentos, charlas acerca de bebidas, charlas acerca
de vestidos, charlas acerca de lechos, charlas acerca de guirnaldas, char-
las acerca de perfumes, charlas acerca de parientes, charlas acerca de
vehiculos, charlas acerca de aldeas, charlas acerca de pueblos, charlas
acerca de ciudades, charlas acerca del campo, charlas acerca de muje-
res, charlas acerca de hombres, charlas acerca de héroes, charlas de
esquina, charlas de pozo, charlas acerca de difuntos, charlas acerca de
temas inconexos, charlas acerca del mundo, charlas acerca del mar,
charlas acerca de lo que es y no es.

4.Y el mendicante errante Potthapada vio al bhagavant acercando-
se desde lejos; habiéndolo visto, llamo al orden a su grupo: ‘‘Seifiores,
quedaos en silencio; sefiores, no hagdis ruido. Se acerca el saman Gota-
ma; aquel venerable ama la tranquilidad, alaba la tranquilidad.!? Se-
guramente, al ver-tranquilo a este grupo, pensard acercarse’’.

Cuando Potthapada dijo esto, aquellos monjes errantes se queda-
ron en silencio.

5. Y el bhagavant se acercé alli donde se encontraba el mendicante
errante Potthapada. Entonces el mendicante errante Potthapada le dijo
esto al bhagavant: ‘‘;Sefior, que el bhagavant se acerque! ;Seiior, bien-
venida al bhagavant!; ipor fin, sefior, el bhagavant decidio venir aqui!
Sefior, que el bhagavant se siente. Este asiento ha sido preparado para él’’.

El bhagavant se sent6 en el asiento preparado para él. Entonces
el mendicante errante Potthapada, tomando un asiento mas bajo, se
sentd aunlado. Y al mendicante errante Potthapada que estaba sentado
a un lado, el bhagavant le dijo eésto: ‘‘Potthapada, ;qué conversaciéon
sosteniais ahora sentados juntos aqui? Y, ;cudl es la conversacién ca-
sual que habéis dejado inconclusa?”’

2. ;Como es la cesacién de la conciencia?

6. Cuando el bhagavant hablé asi, el mendicante errante Potthapada
le dijo esto al bhagavant: ‘‘Prescindamos, sefior, de la conversacion
que nosotros sosteniamos sentados juntos aqui. No le serd dificil, sefior,
al bhagavant, escuchar después esa conversacion. Sefior, hace dias, mu-
chos dias, entre samanes y brahmanes de diversas sectas, sentados y
reunidos en la sala de festivales, surgié la conversacidn sobre la cesacion
de la conciencia: ;Cémo es, sefiores, la cesacién de la conciencia?
Al respecto algunos decian asi: ‘‘Las conciencias'? del hombre sur-
gen y cesan sin causa, sin razén;' en el momento en que surgen, en

12 Buda ama el silencio y la tranquilidad. Véase Udana 11, 2, 111, 3, 8, 9, V.9.

13 Obsérvese que ¢l texto habla de ‘‘las conciencias (saf/ia) del hombre’. Para el
budismo el hombre estd constituido por una serie o sucesion de conciencias (estados de
conciencia), impermanentes, instantdneas, que se suceden unas a otras; no existe en él
una conciencia Unica y permanente (atman, alma), como pensaba el Hinduismo.

14 Para el Budismo todo tiene una causa. Véase Udana I, 1.



EL SUTRA DE POTTHAPADA 75

ese momento €l es consciente; en el momento en que cesan, en.este mo-
mento él es carente de conciencia’’. Asi describen algunos la cesaciéon
de la conciencia.

Al respecto otro decia asi: ‘‘Para mi, sefiores, esto no es asi, pues,
sefiores, la conciencia es el arman del hombre.’s Viene y se va.!'* En
el momento en que viene, en ese momento el hombre es consciente;
en el momento en que se va, en ese momento el hombre es carente de
conciencia’’. Asi describen algunos la cesacion de la conciencia.

Al respecto otro decia asi: ‘‘Para mi, sefiores, esto no es asi, pues
existen, sefiores, samanes y brahmanes de gran poder, de gran autori-
dad. Ellos le introducen y le quitan al hombre la conciencia. En el mo-
mento en que se la introducen, en ese momento el hombre es consciente;
en el momento en que se la quitan, en ese momento el hombre es carente
de conciencia’’. Asi describen algunos la cesacién de la conciencia.

Al respecto otro decia asi: ‘‘Para mi, sefiores, esto no es asi, pues °
existen, sefiores, divinidades de gran poder, de gran autoridad. Estas
le introducen y le quitan al hombre la conciencia. En el momento en
que se la introducen, en ese momento el hombre es consciente; en el
momento en que se la quitan, en ese momento ¢l hombre es carente
- de conciencia’’. Asi describen algunos la cesacién de la conciencia.

Sefior, entonces en mi surgié el recuerdo del bhagavant: ‘‘;Ah, el
bhagavant! iEl tan experto en estas cuestiones!”’ El bhagavant, sefior,
es experto en la cesacidn de la conciencia, el bhagavant por naturaleza
la conoce. {Como es, sefior, la cesacion de la conciencia?”’

a) La obtencion consciente de la cesacion gradual de la conciencia

7. ‘“Al respecto, oh Potthapada, aquellos samanes y brahmanes que
decian asi: ‘Las conciencias del hombre surgen y cesan sin causa, sin
razon’, ellos se han equivocado de entrada. ;Por qué razén? Porque,
oh Potthapada, las conciencias del hombre surgen y cesan con causa,
con razon. Algunas'’ conciencias surgen por obra de la disciplina, otras
conciencias cesan por obra de la disciplina’’.
8. ‘Y, ;cudl esladisciplina?’’ —dijo el bhagavant ““Oh, Potthapa-
da, un tathagata surge en este mundo, arhant, perfectamente iluminado
..(el texto reproduce aqui los pdrrafos 2-36 de El Sutra de Jaliya, con

15 Tenemos aqui una referencia a la posicion hinduista: en cada hombre existe un
atman (alma, espiritu individual), que da vida a su cuerpo y constituye la fuente de la
conciencia.

16 Tenemos aqui una referencia a la concepcidn segun la cual el espiritu, alma o
atman que mora en el cuerpo puede abandonarlo y retornar a él. Cf. Brihadaranyaka
Upanishad, 4, 3, 11-14. ,

17 En realidad en los parrafos que siguen, Buda va a establecer uinicamente que
algunas conciencias surgen con causa, con razén, por obra de la disciplina.



76 ' SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

el iinico cambio del vocativo ‘amigos’ en lugar de ‘Potthapada’ y luego
agrega:)

Y cuando ¢l ve aquellos cinco obstaculos ya abandonados, surge
en €l satisfaccion; cuando est& satisfecho, surge la alegria; cuando su
corazodn estd alegre, su cuerpo se calma; cuando su cuerpo estd en cal-
ma, experimenta felicidad; cuando es feliz, su mente se concentra.!8
, El, apartandose de los placeres, apartdndose de las malas cualida-

des, vive habiendo alcanzado la primera meditacion, alegria y felicidad
surgidas del desapego, con andlisis de objetos toscos, con andlisis de
objetos sutiles.!? '

Entonces su anterior conciencia de deseo cesa; en ese momento se
produce en €l la conciencia sutil y verdadera de la alegria y felicidad
surgidas del desapego; en ese momento €l tiene la conciencia sutil y ver-
dadera de la alegria 'y felicidad surgidas del desapego. Asi, por obra
de la disciplina una conciencia surge, por obra de la disciplina otra con-
ciencia cesa’’. ‘‘Esta es la disciplina’> —dijo el bhagavant.

‘‘Luego, oh Potthapada, el bhikkhu, araiz de la cesacion del anili-
sis de objetos toscos y del andlisis de objetos sutiles, vive habiendo al-
canzado la segunda meditacién, alegria y felicidad surgidas de la con-
centracion, sin andlisis de objetos toscos, sin andlisis de objetos sutiles,
serenidad interior, unificacién de la mente.

Entonces su anterior conciencia sutil y verdadera de la alegria y
felicidad surgidas del desapego cesa; en ese momento se produce en
¢l la conciencia sutil y verdadera de la alegria y felicidad surgidas de
la concentracidn, en ese momento él tiene la conciencia sutil y verdadera
de la alegria y felicidad surgidas de la concentracién. Asi, por obra de
la disciplina una conciencia surge, por obra de la disciplina otra con-
ciencia cesa’’. ‘‘Esta es la disciplina”® —dijo el bhagavant.

‘‘Luego, oh Potthapada, el bhikkhu, con la desaparicion de la ale-
gria vive indiferente, atento y autoconsciente, y experimenta con su cuerpo
aquella felicidad que los nobles describen asi: ‘Indiferente, lleno de aten-
cién, vive feliz’ —vive habiendo alcanzado la tercera meditacion.

_ Entonces su anterior conciencia sutil y verdadera de la alegria y
felicidad surgidas de la concentracién cesa, en ese momento se produce
la conciencia sutil y verdadera de la felicidad (surgida) de la indiferen-
cia, en ese momento él tiene la conciencia sutil y verdadera de la felici-
dad (surgida) de la indiferencia. Asi por obra de la disciplina una con-
ciencia surge, por obra de la disciplina otra conciencia cesa’’. ‘‘Esta
es la disciplina’’ —dijo el bhagavant.

‘“Luego, oh Potthapada, el bhikkhu, con el abandono de la felici-

18 Este pdrrafo es el parrafo 37 de El Sutra de Jaliya.

19 Este parrafo y algunos m4s de los que siguen reproducen partes de los parrafos
38 a 46 de El Sutra de Jaliya, que tratan de las cuatro meditaciones, agregando a los
mismos nuevas ideas.



EL SUTRA DE POTTHAPADA . 77

dad y con el abandono del sufrimiento, con la cesacién previa.del bie-
nestar y del malestar, vive habiendo alcanzado la cuarta meditacion,
pureza proveniente de la indiferencia y de la atencion, sin sufrimiento,
sin felicidad.

Entonces su anterior conciencia sutil y verdadera de la felicidad
(surgida) de la indiferencia cesa; en ese momento se produce la concien-
cia sutil y verdadera sin sufrimiento, sin felicidad, en ese momento él
tiene la conciencia sutil y verdadera de la ausencia de sufrimiento y feli-
cidad. Asi, por obra de la disciplina una conciencia surge, por obra
de la disciplina otra conciencia cesa’’. ‘‘Esta es la disciplina’’ —dijo
el bhagavant.

‘‘Luego, oh Potthapada, el bhikkhu, con la superacidon por comple-
to de las conciencias de 1a forma y el color, con la cesacion de las con-

“ciencias de la resistencia,?® no prestando atencion a las conciencias de
" ladiversidad, vive habiendo alcanzado la esfera de la infinitud del espa-
cio: ‘El espacio es infinito’.

Entonces su anterior conciencia de la forma y el color cesa, en ese
momento se produce la conciencia sutil y verdadera de la felicidad (sur-
gida de la experiencia) de la esfera de la infinitud del espacio, en ese
momento él tiene la conciencia sutil y verdadera del espacio, en ese mo-
mento él tiene la conciencia sutil y verdadera de la felicidad (surgida
de la experiencia) de la esfera de la infinitud del espacio. Asi, por obra
de la disciplina una conciencia surge, por obra de la disciplina otra con-
ciencia cesa’’. “‘Esta es la disciplina’’ —dijo el bhagavant.

““Luego, oh Potthapada, el bhikkhu, habiendo superado por com-
pleto la esfera de la infinitud del espacio, vive habiendo alcanzado la
esfera de la infinitud de la conciencia: ‘La conciencia es infinita’.

Entonces su anterior conciencia sutil y verdadera de la esfera de
la infinitud del espacio cesa, en ese momento se produce la conciencia
sutil y verdadera de la esfera de la infinitud de la conciencia, en ese
momento €l tiene la conciencia sutil y verdadera de la esfera de la infini-
tud de la conciencia. Asi, por obra de la disciplina una conciencia surge,
por obra de la disciplina otra conciencia cesa”’. ‘“Esta es la disciplina’’
—dijo el bhagavant.

““Luego, oh Potthapada, el bhikkhu, habiendo superado por com-
pleto la esfera de la infinitud de la conciencia, vive habiendo alcanzado
la esfera de la nada: ‘Nada existe’’.

Entonces su anterior conciencia sutil y verdadera de la esfera de
lainfinitud de la conciencia cesa, en ese momento se produce la concien-
cia sutil y verdadera de la esfera de la nada; en ese momento él tiene

20 La forma y el color (rupa) constituyen caracteristicas esenciales de las cosas ma-
teriales as{ como su capacidad para ofrecer resistencia, mencionada a continuacién. En
esta meditacién el mundo material cesa de existir para el monje budista, queda sélo la
vivencia del espacio vacio e ilimitado.



78 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

la conciencia sutil y verdadera de la esfera de la nada. Asi, por obra
de la disciplina una conciencia surge, por obra de la disciplina otra con-
ciencia cesa”. ““Esta es la disciplina’® —dijo el bhagavant.

9.Y, oh Potthapada, cuando en este mundo el bhikkhu es conscien-
te (s6lo) de si mismo, entonces él, (pasando) gradualmente de una etapa
a otra, toca el punto extremo de la conciencia.?! Y a él, cuando esta
ubicado en el punto extremo de la conciencia, se le ocurre esto: ‘Pensar .
€s peor para mi, no pensar es mejor para mi. Si yo en verdad pensara,
crearia samskaras; estas conciencias mias desaparecerian y otras con-
ciencias toscas surgirian; asi, pues, que yo no piense, que yo no cree
samskaras’.2 Y él no piensa ni crea samskaras. Y aquellas conciencias
de él que no piensa, que no crea samskaras, cesan y otras conciencias
toscas no surgen. El llega a la cesacién (mrodha) Asi, oh Potthapada,
se produce la obtencién consciente de la cesacién gradual de la con-
ciencia”’

““¢Qué piensas, Potthapada, es que antes de ahora has oido una
(exposicion) como ésta (acerca de) la obtencion consciente de la cesa-
cién gradual de la conciencia?’’

““No, seftor. Sefior, lo dicho por el bhagavant yo lo entiendo asi:
Y, oh Potthapada, cuando en este mundo el bhikkhu es consciente (s610)
de si mismo, entonces él, (pasando) gradualmente de una etapa a otra,
toca el punto extremo de la conciencia. Y a él, cuando estd ubicado
en el punto extremo de la conciencia, se le ocurre esto: ‘Pensar es peor’
para mi, no pensar es mejor para mi. Si yo en verdad pensara, crearia
samskaras, estas conciencias mias desaparecerian y otras conciencias
toscas surgirian; asi, pues, que yo no piense, que yo no cree samskaras.
Y €l no piensa ni crea samskaras. Y aquellas conciencias de él, que no
piensa, que no crea samskaras, cesan y otras-conciencias toscas no sur-
gen. El llega a la cesacion. Asi, oh Potthapada, se produce la obtencion
consciente de la cesacién gradual de la conciencia’.

‘““Asi es, oh Potthapada’’.

b) El punto extremo de la conciencia es uno o multiple

10. “Seﬂor, iel bhagavant ensefia que hay un solo punto extremo de
la conciencia o ensefia que hay multiples puntos extremos dela concien-
cia?”’

21 Véase nota 4.

22 Las frases que anteceden no son nada claras. Probablemente la idea que se ha
querido expresar es la siguiente: las experiencias vividas en las etapas meditativas antes
descritas comportan de todos modos un contenido mental-emocional: alegria y felicidad,
sensacién de ausencia de sufrimiento y felicidad, vivencias de la infinitud del espacio,
dela conciencia, de 1a nada; el texto se refiere a estas experiencias y a su contenido mental-
emocional cuando utiliza el término *‘pensar”’; estas experiencias, como toda experiencia,
dejan samskaras (véase nota 5); cuando e! monje sale de la meditacién, las conciencias



EL SUTRA DE POTTHAPADA ’ 79

““Oh Potthapada, yo ensefio que hay un solo punto extremo de la
conciencia, también ensefio que hay miiltiples puntos extremos de la
conciencia’’.?

¢«¢{Coémo es, sefior, que el bhagavant enseiia que hay un solo punto
extremo de la conciencia y también ensefia que hay multiples puntos
extremos de la conciencia?”’

““Oh Potthapada, segin como se alcance la cesacion, de acuerdo
con eso yo ensefio que asi es el punto extremo de la conciencia. Por
eso, oh Potthapada, yo ensefio que hay un solo punto extremo de la
conciencia y también ensefio que hay multiples puntos extremos de la
conciencia’’. '

¢) ¢ Primero es la conciencia o primero el conocimento?

11. ““Sefior, ¢la conciencia surge primero, después el conocimiento o
el conocimiento surge primero, después la conciencia, o la conciencia
y el conocimiento surgen simultdneamente?’’24

““Oh Potthapada, la conciencia surge primero, después el conoci-
miento, a partir del surgimiento de la conciencia se da el surgimiento
del conocimiento. (En efecto) uno sabe asi: ‘Dependiendo de aquélla,
el conocimiento surgié en mi’. Por esta razon, oh Potthapada, se ha
de pensar que la conciencia surge primero, el conocimiento después,

propias de cada una de las etapas (de alegria y felicidad, etc.) cesan y reaparece el curso
normal de los pensamientos: son las conciencias toscas o las experiencias o vivencias de
la vida cotidiana; lo mejor es eliminar las experiencias de la vida normal y también las
experiencias propias de las etapas meditativas y llegar asi al *‘nopensar’’ total, ala vaciedad
mental completa, a la cesacidn.

23 Como ya lo indicamos, no es clara la respuesta de Buda. Hemos dicho (nota
3) que probablemente la expresién ‘‘punto extremo de la conciencia’’ sea la conciencia
de la nada, que se da en la iltima de las etapas meditativas, y que el punto extremo de
la conciencia es de todos modos una conciencia, parte dela serie de conciencias que consti-
tuye al hombre. La eliminacion de todo pensamiento (ver nota anterior) constituye un
progreso ulterior, la cesacion total. Cuando Buda dice que hay un solo punto extremo
dela conciencia, debemos entender que estd pensando en la conciencia dela nada, después
de la cual viene la cesacién total y que es, por consiguiente, por excelencia, el punto
extremo de la serie de conciencias; y que cuando dice que hay miiltiples puntos extremos
de la serie de conciencias, est4 pensando en los puntos extremos constituidos por las con-
ciencias que cesan en cada una de las etapas meditativas, que en cierto sentido son puntos
extremos, pues representan el limite de una etapa meditativa.

24 Conforme lo indicamos en la nota 6, para que pueda surgir el conocimiento es
necesario que una conciencia entre en contacto con un objeto; sefialamos también que
el texto considera que primero surge la conciencia y luego el conocimiento. En realidad,
para el Budismo cada una de las conciencias que conforman la serie de conciencias, es
siempre conciencia de algo y asi en rigor, desde un enfoque temporal, la conciencia y
el conocimiento surgen simultdneamente, aunque desde un enfoque causal (que es el adop-
tado en este pasaje), tenemos que sefalar primero a la conciencia (y al objeto, etc.) como
causa y en segundo lugar al conocimiento como efecto.



80 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

y que a partir del surgimiento de la conciencia se da el surgimiento del
conocimiento’’

¢ ¢La conciencia es el atman del hombre?

12. “;La conciencia, sefior, es el atman del hombre o una cosa es la
conciencia, otra el atman?’’*

“En qué arman crees tu, oh Potthapada?’’

“‘Sefior, yo creo en un atman material, con forma y color, constitui-
do por los cuatro grandes elementos materiales, que se nutre de alimen-

to material’’.
’ “Entonces, oh Potthapada, para ti el atzman seria material, con
formay color, constituido por los cuatro grandes elementos materiales,
algo que se nutre con alimento material y, siendo asi, para ti, oh Pottha-
pada, una cosa seria la conciencia, otra el atman. Asi, por esta razon,
oh Potthapada, se ha de pensar que una cosa sera la conciencia otra
el atman. (Y ademas), oh Potthapada, aquel atman material, con forma
y color, constituido por los cuatro grandes elementos materiales, que
se nutre de alimento material, permanece; en cambio en el hombre unas
conciencias surgen y otras conciencias desaparecen. Por esta razéon tam-
bién, oh Potthapada, se ha de pensar que una cosa sera la conciencia,
otra el atman’. '

13. ““Sefior, yo creo en un atman hecho de mente, con todas sus
partes grandes y pequefias completas, sin que le falte ninguna de sus
facultades”.

‘‘Entonces, oh Potthapada, para ti el atman seria hecho de mente,
con todas sus partes grandes y pequeiias completas, sin que le falte nin-
guna de sus facultades y también, siendo asi, para ti, oh Potthapada,
una cosa seria la conciencia, otra el atman. Asi, por esta razén, oh Po-
tthapada, se ha de pensar que una cosa serd la conciencia, otra el arman.
(Y ademas), oh Potthapada, aquel atrman hecho de mente, con todas
sus partes grandes y pequefias completas, sin que le falte ninguna de
sus facultades, permanece; en cambio en el hombre unas conciencias

25 En los pdrrafos 7-9 el didlogo se ha ocupado de la primera alternativa indicada
en el parrafo 6 (las conciencias surgen sin causa), ahora pasa a ocuparse de la segunda
alternativa (la conciencia es el atman).

26 En este parrafo y en los siguientes, el atman (alma) es concebido: 1. como un
ser vivo (‘‘se nutre’’) constituido exclusivamente por elementos materiales; 2. como un
ser hecho de mente, o sea, cuya esencia son la mente y los sentidos y 3. un ser hecho
de conciencia, o sea, cuya esencia es la capacidad de conocer y de sentir. De estas tres
concepciones es la ultima la que mejor se acomoda con la concepcnén hinduista del atman.
Las conciencias (estados de conciencia) del hombre no son el azman asi concebido, pues
no es posible que ellos sean un ser distinto de ellos mismos. Ademas el arman es considera-
do por quienes sostienen su existencia como permanente y eterno, mientras que las con-
ciencias son transitorias e impermanentes.



EL SUTRA DE POTTHAPADA 81

surgen y otras conciencias desaparecen. Por esta razén también, oh
Potthapada, se ha de pensar que una cosa sera la conciencia, otra el
atman’’

14, “Seﬁor, yo creo en un atman carente de forma, hecho de con-
ciencia”’

‘‘Entonces, oh Potthapada, para ti el atman seria carente de forma,
'hecho de conciencia y también, siendo asi, para ti, oh Potthapada, una
cosa seria la conciencia, otra el atman. Asi, por esta razén, oh Pottha-
pada, se ha de pensar que una cosa sera la conciencia, otra el arman.
(Y ademas), oh Potthapada, aquel afman carente de forma hecho de
conciencia, permanece; en cambio en el hombre unas conciencias sur-
gen y otras conciencias desaparecen. Por esta razon también, oh Po-
tthapada, se ha de pensar que una cosa sera la conciencia, otra el atman’’

15. *‘Sefior, ;puedo yo saber esto: la conciencia del hombre es el
atman o una cosa es la conciencia, otra el atman?”’

““Oh Potthapada, por ti, que tienes una'opinién diferente, que aceptas
una creencia distinta, que manifiestas una inclinaciéon diferente, que
sigues otras practicas religiosas, que estas adherido a otro sistema de
ensefianza, dificil de comprender es esto: ‘“la conciencia del hombre

"es el atman o una cosa es la conciencia otra el atman’ >’.¥

3. Cuestiones no explicadas®

16. “‘Seiior, si por mi, que tengo una opinion diferente, que acepto una
creencia distinta, que manifiesto una inclinacion diferente, que sigo otras
practicas religiosas, que estoy adherido a otro sistema de ensefianza,
&g dificil comprender esto: ‘la conciencia del hombre es el atman o una
cosa.es la conciencia, otra el atman, entonces, sefior, (quiero saber:)
ces el mundo eterno, esto sdlo es verdadero, lo demas es falso? *’.

““Oh Rqtthapada, esto por mi no ha sido explicado: ‘el mundo es
eterno; esto sQlo es verdadero, lo demas es falso’ ”’.

‘“Entonces, safior (quiero saber:) ;el mundo es no-eterno; esto sélo
es verdadero, lo demds es falso?”’

‘‘Oh Potthapada, esto por mi tampoco ha sido explicado: ‘el mun-
do es no-eterno; esto sélo &s verdadero, lo demads es falso’ *.

‘““Entonces, sefior (quiero saber:) jel mundo es hmltado esto sOlo
es verdadero, lo demads es falso®’

Los cuatro grandes. elementos son: la tierra, el aire, el fuego y el agua.

27 Potthapada, adherido a priori a las doctrinas hinduistas que sostienen la existen-
cia del atman, no esta capacitado para reflexionar libremente sobre €l tema propuesto
y llegar a una solucidn racional.

28 Sobre las cuestiones no explicadas, no tratadas por Buda y sobre las razones de
ello ver la nota 3 de EI Sutra de Jaliya.



82 ‘ SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

““Oh Potthapada, esto por mi tampoco ha sido explicado: ‘el mun-
do es limitado; esto sélo es verdadero, lo demés es falso’ *’.

‘‘Entonces, sefior (quiero saber:) ;el mundo es ilimitado; esto solo
es verdadero, lo demas es falso?*’ .

““Oh Potthapada, esto por mi tampoco ha sido explicado: ‘el mun-
do es ilimitado; esto sélo es verdadero, lo demas es falso’ *’.

‘“‘Entonces, sefior (quiero saber:) ;el alma es lo mismo que el cuer-

po; esto soélo es verdadero, lo demas es falso?”’

‘“Oh Potthapada, esto por mi tampoco ha sido explicado: ‘el alma
es lo mismo que el cuerpo; esto sélo es verdadero, lo demds es falso’ °.

““Entonces, sefior (quiero saber:) ;el alma es diferente del cuerpo;
esto sblo es verdadero, lo demds es falso?”’

““Oh Potthapada, esto por mi tampoco ha sido explicado: ‘el alma
es diferente del cuerpo; esto sélo es verdadero, lo demas es falso’ *’.

‘‘Entonces, sefior (quiero saber:) ;el tathagata existe mas alld de
la muerte; esto sélo es verdadero, lo demas es falso?”’

“Oh Potthapada, esto por mi tampoco ha sido explicado: ‘el tatha-
gata existe mas alld de la muerte; esto s6lo es verdadero, lo demés es
falso’ *’.

‘““Entonces, sefior (quiero saber:) ;el tathagata no existe mas alld
de la muerte; esto sélo es verdadero, lo demds es falso?”

*“Oh Potthapada, esto por mi tampoco ha sido explicado: ‘el tatha-
gata no existe més alld de la muerte; esto sélo es verdadero, lo demds

29

es falso’’’.

“Entonces, sefior (quiero saber:) el tathagata existe y no existe
mas alld de la muerte; esto sélo es verdadero, lo demds es falso?”’

. ‘““Oh Potthapada, esto por mi tampoco ha sido explicado: ‘el tatha-

gata existe y no existe mds alld de la muerte; esto sélo es verdadero,
lo demds es falsg’ *’.

‘““Entonces, sefior (quiero saber:) el tathagata no existe ni no no
existe mas alld de la muerte; esto solo es verdadero, 1o demds es falso?”’

*“‘Oh Potthapada, esto por mi tampoco ha sido explicado: ‘el tatha-
gata no existe ni no no existe mas all4 de la muerte; esto sélo es verdade-
ro, lo demas es falso’ >’.

‘¢ Por qué razén, sefior, esto no ha sido explicado por el bhagavant?’’

““Porque, oh Potthapada, esto no es algo 1til, no tiene que ver con
la doctrina, no hace a lo fundamental de la vida religiosa, no conduce
al disgusto por el mundo ni a la ausencia de pasién ni a la cesacion
(de la existencia) ni a la calma ni al mas alto conocimiento ni a 1a ilumi-
nacion ni al nirvana, por esta razén esto no ha sido explicado por mi*’.

‘‘Entonces, sefior, ;qué ha sido explicado por el bhagavant?’’

““ ‘Este es el sufrimiento’ —esto, oh Potthapada, ha sido explicado
por mi; ‘Este es el origen del sufrimiento’ —esto, oh Potthapida, ha
sido explicado por mi; ‘Estaes la cesacién del sufrimiento’ —esto, oh
Potthapada, ha sido explicado por mi; ‘Este es el camino que conduce



EL SUTRA DE POTTHAPADA 83

ala cesacion del sufrimiento’ —eésto, oh Potthapada, ha sido explicado
por ml” e ~
““¢Por qué razon, sefior, esto ha sido explicado por el bhagavant?’’

‘“Porque, oh Potthapada, esto es algo iitil, tiene que ver con la
doctrina, hace a lo fundamental de la vida religiosa, conduce al disgusto
por el mundo, a la ausencia de pasioén, a la cesacion (de la existencia),
a la calma, al més alto conocimiento, a la Iluminacién y al nirvana,
por esta razén esto ha sido explicado por mi’’.

‘‘Asi es, oh bhagavant, asi es, oh bien encaminado. Sefior, ahora
que el bhagavant haga lo que le parezca conveniente”’.

Entonces el bhagavant, levantdndose de su asiento, se fue.

17. Ahora bien aquellos mendicantes errantes, poco después de que
el bhagavant se fuera, se mofaban del mendicante Potthapada todos
“alavezcon palabras burlonas: ‘‘ Asi pues en verdad el sefior Potthapada
aprueba cualquler cosa que diga el saman Gotama, diciendo: ‘Asi es,
oh bhagavant, asi es, oh bien encaminado’. Pero nosotros no conoce-
mos nada que el samdn Gotama haya ensefiado como doctrina cierta,
como: ‘El mundo es eterno’ o ‘el mundo es no eterno’ o ‘el mundo
es limitado’ o ‘el mundo es ilimitado’ o ‘el alma es lo mismo que el
cuerpo’ o ‘el alma es diferente del cuerpo’ o ‘el tathagata existe mas
alld de la muerte; o ‘el fathagata no existe mds alld de la muerte’ o ‘el
tathagata existe y no existe mds alld de la muerte’ o ‘el tathagata no

existe ni no no existe mas alld de la muerte’ ”’.

Cuando aquellos mendicantes hablaron asi, Potthapada les dijo
esto: ‘‘Yo tampoco, sefiores, conozco nada que el samdn Gotama haya
ensefiado como doctrina cierta, como ‘el mundo es eterno’ o ‘el mundo
es no eterno’ o ‘el mundo es limitado’ o ‘el mundo es ilimitado’ o ‘el
alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es diferente del cuerpo’
o ‘el tathagata existe mas alld de la muerte; o ‘el fathagata no existe
mas alld de la muerte’ o ‘el tathagata existe y no existe mas all de la
muerte’ o ‘el fathagata no existe ni no no existe mas alld de la muerte’.
Pero el saman Gotama da a conocer un método real, verdadero, cierto,
fundado en la Doctrina, fijado en la Doctrina. Y, ;c6mo una persona
inteligente como yo no habria de aprobar como bien dicho lo bien dicho
por el saman Gotama, que ensefia un método real, verdadero, cierto
fundado en la Doctrina, fijado en la Doctrina?’’

4. Doctrinas ciertas y también inciertas ensefiadas
(por el bhagavant)

18. Entonces, después de dos o tres dias, Citta, el hijo del instructor
deelefantes, y el mendicante Potthapada se acercaron a donde se encon-

29 Sobre las Cuatro Nobles Verdades ver la nota 8 de este mismo sutra. Las Cuatro
Nobles Verdades constituyen el método ensefiado por Buda para llegar al nirvanay alcan-
zar la liberacion. Al final del parrafo 17 Potthapada alabar4 el método ensetiado por Buda.



84 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

traba el bhagavant y, habiéndose acercado, Citta, el hijo del instructor
de elefantes, habiendo saludado al bhagavant, se senté a un lado. Y
el mendicante Potthapada intercambi6 saludos con el bhagavant. Ha-
biendo intercambiado palabras amables y corteses, se sentd a un lado.
Sentado a un lado, el mendicante Potthapada le dijo esto al bhagavant.
‘““Sefior, aquellos mendicantes errantes, poco después de que el bhaga-
vant se fuera, se mofaban de mi todos a la vez con palabras burlonas:
‘Asi pues en verdad el sefior Potthapada aprueba cualquier cosa que
diga el saman Gotama, diciendo: ‘Asi es, oh bhagavant, asi es, oh bien
encaminado’. Pero nosotros no conocemos nada que el saman Gotama
haya ensefiado como doctrina cierta, como ‘el mundo es eterno’ o ‘el
mundo es no eterno’ o ‘el mundo es limitado’ o ‘el mundo es ilimitado’
o ‘el alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es diferente del cuerpo’
o ‘el tathagata existe mds all4 de la muerte; o ‘el tathagata no existe
mads alld de la muerte’ o ‘el tathagata existe y no existe mas all4 de la
muerte’ o ‘el tathagata no existe ni no no existe mas alld de la muerte’ ’.

Cuando aquellos mendicantes hablaron asi, yo, sefior, les dije esto:
‘“Yo tampoco, seftores, conozco nada que el saman Gotama haya ense-
flado como doctrina cierta, como: ‘el mundo es eterno’ o ‘el mundo
es no eterno’ o ‘el mundo es limitado’ o ‘el mundo es ilimitado’ o ‘el
alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es diferente del cuerpo’™
o ‘el tathagata existe mas alld de la muerte; o ‘el tathagata no existe
mas alld de la muerte’ o ‘el fathagata existe y no existe mas alla de la
muerte’ o ‘el fathagata no existe ni no no existe mas alla de la muerte’.
Pero el saman Gotama da a conocer un método real, verdadero, cierto,
fundado en la Doctrina, fijado en la Doctrina. Y, ;c6mo una persona
inteligente como yo no habria de aprobar como bien dicho lo bien dicho
por el samdn Gotama, que ensefia un método real, verdadero, cierto,
fundado en la Doctrina, fijado en la Doctrina?”’

19. Oh Potthapada, todos aquellos mendicantes errantes son ciegos,
sin ojos; sélo tu entre ellos tiene ojos. Pues en verdad, oh Potthapada,
yo he enseflado, dado a conocer como ciertas’® algunas doctrinas, yo
he ensefiado, dado a conocer como inciertas algunas doctrinas. ;Cuales
son, oh Potthapada, aquellas doctrinas que yo he ensefiado, dado a
conocer como inciertas?: ‘el mundo es eterno’, oh Potthapada, ésta
es una doctrina que yo he ensefiado, dado a conocer como incierta,
o ‘el mundo es no eterno’, oh Potthapada, ésta es una doctrina que
yo he ensefiado, dado a conocer como incierta, o ‘el mundo es limitado’,
oh Potthapada, ésta es una doctrina que yo he ensefiado, dado a cono-
cer como incierta, o ‘el mundo es ilimitado’, oh Potthapada, ésta es

30 Doctrinas ciertas son aquellas cuya validez puede ser comprobada por hechos
reales. Las doctrinas ensefiadas por Buda son ciertas, ya que realmente producen los
frutos que prometen, la liberacién, el nirv&rga. Doctrinas inciertas son aquellas que sélo
son meras especulaciones, que no pueden ser comprobadas de ningiin modo, como las
que giran alrededor de las cuestiones no explicadas.



EL SUTRA DE POTTHAPADA 85

una doctrina que yo he ensefiado, dado a conocer como incierta, o ‘el
alma es lo mismo que el cuerpo’, oh Potthapada, ésta es una doctrina
que yo he ensefiado, dado a conocer como incierta, o ‘el alma es$ diferen-
te del cuerpo’, oh Potthapada, ésta es una doctrina que yo he ensefiado,
dado a conocer como incierta, o ‘el fathagata existe mas alla de la muer-
te’, oh Potthapada, ésta es una doctrina que yo he ensefiado, dado a
conocer como incierta, o ‘el tathagata no existe mds alla de la muerte’,
oh Potthapada, ésta es una doctrina que yo he ensefiado, dado a cono-
cer como incierta, o ‘el tathagata existe y no existe mas alld de la muer-
te’, oh Potthapada, ésta es una doctrina que yo he ensefiado, dado a
conocer ¢como incierta, o ‘el tathagata no existe ni no no existe mas
alla de la muerte’, oh Potthapada, ésta es una doctrina que yo he ense-
fiado, dado a conocer como incierta.

¢Por qué, oh Potthapada, yo he ensefiado, dado a conocer aquellas
doctrinas como inciertas? Porque aquéllas no son nada utiles, no tienen
que ver con la Doctrina, no hacen a lo fundamental de la vida religiosa,
no conducen al disgusto por el mundo ni a la ausencia de pasién ni
alacesacién (de la existencia) ni a 1a calma ni al mas alto conocimiento
ni a la Iluminacidn ni al nirvana, por esta razén yo he enseﬂado, dado
a conocer aquellas doctrinas como inciertas.”

20. ;Cudles son, oh Potthapada, aquellas doctrinas que yo he ense-
‘fiado, dado a conocer como ciertas?: ‘Este es el sufrimiento’, oh Pottha-
pada, ésta es una doctrina que yo he enseflado, dado a conocer como
cierta; ‘ésta es la cesaci6n del sufrimiento’, oh Potthapada, ésta es una
doctrina que yo he ensefiado, dado a conocer como cierta; ‘éste es el
origen del sufrimiento’, oh Potthapada, ésta es una doctrina que yo
he ensefiado, dado a conocer como cierta; ‘ésta es la cesacion del sufri-
miento’, oh Potthapada, ésta es una doctrina que yo he ensefiado, dado
a conocer como cierta; ‘éste es el camino que conduce a la cesacién
del sufrimiento’, oh Potthapada, ésta es una doctrina que yo he ensefia-
do, dado a conocer como cierta.

¢Por qué, oh Potthapada, yo he ensefiado, dado a conocer aquellas
doctrinas como ciertas? Porque aquéllas son algo 1itil, tienen que ver
con la Doctrina, hacen a lo fundamental de la vida religiosa, conducen
al disgusto por el mundo, a la ausencia de pasién, a la cesacién (de
la existencia), a la calma, al mas alto conocimiento, a la Iluminacion
y al nirvana, por esta razén yo he ensefiado, dado a conocer aquellas
doctrinas como ciertas’’.3

5. EI atman es éxtremadamente feliz?

21. ““Existen, oh Potthapada, algunos samanes y brahmanes que dicen
asi, que opinan asi: ‘Existe un atman extremadamente feliz, carente

31 Véase pérrafo 16 de este mismo sz?tra.
32 Véase parrafo 16 de este mismo sutra.



86 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

de dolencias, mas all4 de la muerte’.3* Yo, acercindome a aquéllos,
les digo asi: ‘;Es verdad, oh venerables, que vosotros decis asi, que
opinais asi: ‘Existe un atman extremadamente feliz, carente de dolen-
cias, mas alld de la muerte?’ Si ellos, interrogados asi por mi, asienten
diciendo ‘si’, yo a ellos les digo asi: ‘;vosotros, oh venerables, habéis
visto, habéis conocido un mundo extremadamente feliz?’34 Interroga-
dos asi, ellos dicen: ‘no’.

Yo a aquellos les digo asi: ‘; vosotros, oh venerables, os habéis sen-
tido extremadamente felices una sola noche 0 un solo dia o0 media noche
o medio dia?’ Interrogados asi, ellos dicen: ‘no’.%

Yo a ellos les digo asi: ‘;vosotros, oh venerables, sabéis: éste es
el camino, éste es el método parala realizacidn de un mundo extremada-
mente feliz?’ Interrogados asi, ellos dicen: ‘no’.

(Tt que piensas, oh Potthapada, siendo asi, la palabra de aquellos
samanes y brahmanes no resulta sin sentido?”’

‘“Ciertamente, sefior, siendo asi, la palabra de aquellos samanes
y brahmanes resulta sin sentido’’.

Pardbola de la belleza del lugar

22. ““‘Si, oh Potthapada, un hombre dijese asi: ‘Yo deseo, yo amo a
aquella que es la belleza del lugar en esta regién’; y le dijeran asi: ‘hom-.
bre, ;sabes si esta belleza del lugar que tu deseas, que ti amas es kshatri-
ya, brahmana, vaishya o shirdra?’ E, interrogado asi, ¢l dijese: ‘no’;
y a él le dijeran asi: ‘hombre, ;sabes qué nombre tiene, a qué familia
pertenece, esta belleza del lugar que ta deseas, que tu amas, o si es alta
o baja o de mediana estatura, o si es negra 0 morena o blanca, en qué
aldea o pueblo o ciudad vive?’ E, interrogado asi, él dijese: ‘no’; y a
él le dijeran asi: ‘hombre, ;ti deseas, tii amas a aquella a la que tu
no conoces ni ves?’ E, interrogado asi, €l dijese: ‘si’ —;tu que piensas,
oh Potthapada, siendo asi, la palabra de aquel hombre no resulta sin
sentido?”’

33 Para el Hinduismo el atzman es un principio cuya esencia es el ser, la conciencia
y la felicidad, carente de dolencias e inmortal. Contra esta concepcién estdn dirigidos
los parrafos 21-23. El desarrollo contenido en estos parrafos 21-23 continua asi el tema

“tratado en los parrafos 12-15, relativo al atman.

34 Entendamos: a seres extremadamente felices. ‘

35 Los samanes y brahmanes a que se refieren esta seccion y las siguientes sostienen
la existencia de atmans extremadamente felices, pero ellos nunca han visto a gente extre-
madamente feliz ni han experimentado una felicidad extrema ni saben cémo se puede
producir una suprema felicidad. Al sostener que existen atmans extremadamente felices,
estan sosteniendo algo, se estdn adhiriendo a algo, cuya existencia no pueden comprobar,
algo que no conocen, que no saben cémo es, pues nunca lo han visto. Se parecen a los
dos personajes de las dos pardbolas siguientes: el que se enamora de una mujer que nunca
vio y de la que nada sabe, y el que construye una escalera para subir a un palacio que
le es totalmente desconocido.



EL SUTRA DE POTTHAPADA 87

‘“‘Ciertamente, sefior, 51endo asi, la palabrade aquel hombre resulta
sin sentido’’.

““Asi, de la misma manera, oh Potthapada, a aquellos samanes y
brahmanes que dicen asi, que opinan asi: ‘Existe un atman extremada-
mente feliz, carente de dolencias, mads alla de la muerte’, yo les digo
asi: Es verdad, oh venerables, que decis asi, que opindis asi: ‘Existe
un atman extremadamente feliz, carente de dolencias, mas alld de la
muerte’? Si ellos, interrogados asi por mi, asienten diciendo: ‘si’, yo
aellos les digo asi: ‘; vosotros, oh venerables, habéis visto, habéis cono-
cido un mundo extremadamente feliz?’ Interrogados asi, ellos dicen:
‘no’. Yo a aquellos les digo asi: ‘;vosotros, oh venerables, os habéis
sentido extremadamente felices una sola noche o un solo dia o media
noche o medio dia?’ Interrogados asi, ellos dicen: ‘no’. Yo a ellos les
digo asi: ‘;vosotros, oh venerables, sabéis: éste es el camino, éste es
el método paralarealizacion de un mundo extremadamente feliz?’ Inte-

. rrogados asi, ellos dicen: ‘no’.
¢ Tu que piensas, oh Potthapada, siendo asi, la palabra de aquellos
samanes y brahmanes no resulta sin sentido?”’

‘“Ciertamente, seiior, siendo asi, la palabra de aquellos samanes
y brahmanes resulta sin sentido”’.

Pardbola de la escalera

23. “‘Si, oh Potthapada, un hombre en ia encrucijada de un camino
construyese una escalera para subir a un palacio y le dijeran asi: ‘hom-
bre, ;sabes si aquel palacio, para subir al cual tu construyes esta escale-
ra, estd en la region este o en la regidn sur o en la regién oeste o en
la region norte, si es elevado, bajo o de mediana altura?’ E interrogado
asi, €l dijese: ‘no’; y a él le dijeran asi: ‘hombre, ;tu construyes una
escalera para subir a aquel palacio que t\i no conoces ni ves?’ E interro-
gado asi, él dijese: ‘si’ —;tu que piensas, oh Potthapada, siendo asi,
la palabra de aquel hombre no resulta sin sentido?”’

‘‘Ciertamente, sefior, siendo asi, la palabra de aquel hombre resulta
sin sentido”’

‘‘Asi, de la misma manera, oh Potthapada, a aquellos samanes y
brahmanes...”’ (el texto reproduce aqui la parte pertinente del pdrrafo
22 de este mismo sitra).

6. Tres aspectos de la personalidad

24, “‘Oh Potthapada, para mi existen tres aspectos de la personalidad:3¢

36 Hemos traducido €l término attapattlabha del original por “*aspecto de la perso-
nalidad”’. Propiamente significa, segin el Critical Pali Dictionary: 1. “adqu1s1c16n de
una personalidad’’ y 2. ‘““modo de existencia personal’’. Tomando el término en su primer
sentido, existen tres ‘‘adquisiciones de personalidad’’ que deben ser realizadas para que



88 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

el aspecto de la personalidad material, el aspecto de la personalidad
mental, el aspecto de la personalidad carente de forma. Y, ;cémo es,
oh Potthapada, la personalidad material? Con formay color, constitui-
da por los cuatro grandes elementos materiales y que se nutre de alimen-
to material —ésta es la personalidad material. ;COmo es la personalidad
mental? Con forma y color, hecha de mente, con todas sus partes gran-
des y pequeiias completas, sin que le falten ninguna de sus facultades
—ésta es la personalidad mental. ;Cémo es la personalidad carente de
forma? Carente de forma y color, hecha de conciencia —-esta es la per-
sonalidad carente de forma.

25. Oh Potthapada, yo enseifio una doctrina para el abandono de
1a personalidad material;?’ las cualidades impuras de los que habéis in-
gresado en ella, seran abandonadas, las cualidades purificadoras se in-
crementardn y viviréis habiendo conocido, habiendo realizado, habien-
do alcanzado por vosotros mismos en este mundo el completo desarrollo,
la perfeccidon del conocimiento.

Ahora bien, oh Potthapada, podria ser que a ti se te ocurriese esto:
‘las cualidades impuras seran abandonadas, las cualidades purificado-
ras se incrementaran y uno vivira habiendo conocido, habiendo realiza-
do, habiendo alcanzado por si mismo en este mundo el completo desa-
rrollo y la perfeccidn del conocimiento, pero su vida es dolorosa’ —pero,
oh Potthapada, no se debe pensar asi. Las cualidades impuras serdn
abandonadas y las cualidades purificadoras seran incrementadas y uno
vivira habiendo conocido, habiendo realizado, habiendo alcanzado por
si mismo en este mundo el completo desarrollo y la perfeccion del cono-
cimiento y también habra en uno felicidad, alegria y serenidad, atencion
y autoconciencia y una vida feliz.

26. Oh, Potthapada, yo ensefio una doctrina para el abandono de
la personalidad mental; las cualidades impuras de los que habéis ingre-
sado en ella, seran abandonadas, las cualidades purificadoras se incre- -

una persona quede constituida: la asuncion de una personalidad material, es decir, de
un sustrato corporal, la asuncién de una personalidad hecha de mente, es decir, de un
sistema constituido por la mente y los sentidos; y la asuncioén de una personalidad hecha
de conciencia, es decir, de la capacidad de sentir y conocer, que estd radicada en el sustrato
corporal y que se vale de un sistema mental y sensorial para llevar a cabo su funcién.
Tomando el término en su segundo sentido, se dan tres correspondientes ‘modos de exis-
tencia personal’: un aspecto material (el cuerpo), un aspecto mental (la mente y los senti-
dos) y un aspecto consciente (la conciencia).

Estas tres attapatilabhas o modos o aspectos de existencia personal corresponden
a los tres azmans que menciond Pogghapida en los parrafos 12-14, pero con una gran
diferencia: los tres armans son tres principios que existen en si y por si, mientras que
los tres aspectos dela personalldad no tienen esa existencia auténoma: surgen alaexisten-

cia al conjugarse entre si y dar origen al individuo.

' 37 El hombre que ha ingresado en la doctrina ensefiada por Buda abandona el as-
pecto material, el cuerpo; es decir, se independiza de él, no estd mds sometido a él, lo
controla. Lo mismo vale en relacion con los otros dos aspectos de la personalidad.



EL SUTRA DE POTTHAPADA 89

mentaran y viviréis habiendo conocido, habiendo realizado, habiendo
alcanzado por vosotros mismos en este mundo el completo desarrollo,
la perfeccién del conocimiento.

Ahora bien, oh Potthapada, podria ser que a ti se te ocurriese esto:
‘las cualidades impuras seran abandonadas, las cualidades purificado-
ras se incrementaran y uno vivira habiendo conocido, habiendo realiza-
do, habiendo alcanzado por si mismo en este mundo el completo desa-
rrollo, la perfeccion del conocimiento, pero la vida de uno es dolorosa’
—pero, oh Potthapada, no se debe pensar asi. Las cualidades impuras
serdn abandonadas, las cualidades purificadoras serdan incrementadas
y uno vivira habiendo conocido, habiendo realizado, habiendo alcanza-
do por si mismo en este mundo el completo desarrollo y 1a perfecciéon
del conocimiento y también habra en uno felicidad, alegria y serenidad,
atencion y autoconciencia y una vida feliz.

27. Oh, Potthapada, yo ensefio una doctrina para el abandono de
la personalidad carente de forma; las cualidades impuras de los que
habéis ingresado en ella, seran abandonadas, las cualidades purificado-
ras se incrementaran y viviréis habiendo conocido, habiendo realizado,
habiendo alcanzado por vosotros mismos en este mundo el completo
desarrollo, la perfeccion del conocimiento.

Ahora bien, oh Potthapada, podria ser que a ti se te ocurriese esto:
‘las cualidades impuras seran abandonadas, las cualidades purificado-
ras se incrementaran y uno vivira habiendo conocido, habiendo realiza-
do, habiendo alcanzado por si mismo en este mundo el completo desa-
rrollo, la perfeccidn del conocimiento, pero la vida de uno es dolorosa’
—pero, oh Potthapada, no se debe pensar asi. Las cualidades impuras
serdn abandonadas, las cualidades purificadoras se incrementaran y uno
vivira habiendo conocido, habiendo realizado, habiendo alcanzado por
si mismo en este mundo el completo desarrollo y la perfeccidn del cono-
cimiento, y también habra en uno felicidad, alegria y serenidad, aten-
cién y autoconciencia y una vida feliz.

28. Si, oh, Potthapada, unos me preguntaran asi: ;Qué es, sefior,
aquella personalidad material para el abandono de la cual vos ensefiais
la doctrina —las cualidades impuras de los que habéis ingresado en ¢lla
seran abandonadas, las cualidades purificadoras se incrementaran y vi-
viréis habiendo conocido, habiendo realizado, habiendo alcanzado por
vosotros mismos en este mundo el completo desarrollo, la perfeccion
del conocimiento?’ Interrogado asi por aquéllos nosotros responderia-
mos: ‘Esta’® es, oh sefior, aquella personalidad material para el aban-
dono de la cual nosotros ensefiamos una doctrina —las cualidades im-
puras de los que habéis ingresado en ella seran abandonadas, las
cualidades purificadoras se incrementaran y viviréis habiendo conoci-

38 La palabra ‘‘ésta’’ en este parrafo y en los dos siguientes se refiere a las persona-
lidades descritas en el parrafo 24.



90 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

do, habiendo realizado, habiendo alcanzado por vosotros mismos en
este mundo el completo desarrollo, la perfeccion del conocimiento’.

29. Si, oh Potthapada, unos me preguntaran asi: ‘;Qué es, sefior,
aquella personalidad mental para el abandono de la cual vos ensefidis
una doctrina —Ilas cualidades impuras de los que habéis ingresado en
ella serdn abandonadas, las cualidades purificadoras se incrementaran
y viviréis habiendo conocido, habiendo realizado, habiendo alcanzado
por vosotros mismos en este mundo el completo desarrollo, la perfec-
cidn del conocimiento?’ Interrogado asi por aquéllos, nosotros respon-
deriamos: ‘Esta es, sefiores, aquella personalidad mental para el aban-
dono de la cual nosotros enseflamos una doctrina —las cualidades
impuras de los que habéis ingresado en ella seran abandonadas, las cua-
lidades purificadoras se incrementardn y viviréis habiendo conocido,
habiendo realizado, habiendo alcanzado por vosotros mismos en este
mundo el completo desarrollo, la perfeccién del conocimiento.

30. Si, oh Potthapada, unos me preguntaran asi: ‘;Qué es, sefior,
aquella personalidad carente de forma para el abandono de la cual vos
ensefidis una doctrina —las cualidades impuras de los que habéis ingre-
sado en ella serdn abandonadas, las cualidades purificadoras se incre-
mentaran y viviréis habiendo conocido, habiendo realizado, habiendo
alcanzado por vosotros mismos en este mundo el completo desarrollo,
la perfeccidn del conocimiento?’ Interrogado asi por aquéllos, nosotros
responderiamos: ‘Esta es, sefiores, aquella personalidad carente de for-
ma para el abandono de la cual nosotros ensefiamos una doctrina —las
cualidades impuras de los que habéis ingresado en ella ser4n abandona-
das, las cualidades purificadoras se incrementardn y viviréis habiendo
conocido, habiendo realizado, habiendo alcanzado por vosotros mis-
mos en este mundo el completo desarrollo, la perfeccién del conoci-
miento.

¢ Tu que piensas, oh Potthapada, siendo asi, la palabra resulta con
sentido?”’ ’ -

‘‘Ciertamente, seiior, siendo asi, la palabra (del bhagavant) resulta
con sentido’’.% -

31. *“Si, oh Potthapada, un hombre construyese una escalera para
subir a un palacio al pie de aquel palacio y le dijeran asi: ‘Hombre,
isabes si aquel palacio para subir al cual tu construyes esta escalera,
estd en la regidn este o en la regidn sur o en la regién oeste o en la
region norte, si es elevado, bajo o de mediana altura?’ E, interrogado
asi, él dijese: ‘Oh amigo, éste es aquel palacio al pie del cual yo constru-
yo una escalera para subir a él’.

¢Tu que piensas, oh Potthapada, siendo asi, la palabra de aquel
hombre resulta con sentido?”’

39 Buda habla de algo que él y todos conocemos: los aspectos de la personalidad.
El es como el hombre que construye una escalera para subir a un palacio que él conoce
como es.



EL SUTRA DE POTTHAPADA 91

““Ciertamente, sefior, siendo asi, la palabra de aquel hombre resulta
con sentido”’.

32. ““Asi, de la misma manera, oh Potthapada, si unos nos pregun-
taran asi; ‘;Qué es, sefior, aquella personalidad material...”’ (el texto
reproduce aqui los pdrrafos 28, 29 y 30 de este mismo Siitra).

7. Los aspectos de la personalidad pasada, futura y presente*

33. Cuando el bhagavant hablé asi, Citta, el hijo del instructor de
elefantes, le dijo esto: ““Sefior, ;en el momento en que se da para uno
la personalidad material, en ese momento su personalidad mental es
inexistente,* su personalidad carente de forma es inexistente y en ese
momento su personalidad material es real? Sefior, ;en el momento en
~ que se da para uno la personalidad mental, en ese momento su persona-
lidad material es inexistente, su personalidad carente de forma es inexis-
tente y en ese momento su personalidad mental es real? Seiior, ;en el
momento en que se da para uno la personalidad carente de forma, en
ese momento su personalidad material es inexistente, su personalidad
mental es inexistente, y en ese momento su personalidad carente de for-
ma es real?’’

Oh Citta, en el momento en que se da la personalidad material,
en ese momento no se habla de personalidad mental, no se habla de
personalidad carente de forma, en ese momento en cambio se habla
de personalidad material. Oh Citta, en el momento en que se da la perso-
nalidad mental, en ese momento no se habla de personalidad material,
no se habla de personalidad carente de forma, en ese momento en cam-
bio se habla de personalidad mental. Oh Citta, en el momento en que
se da la personalidad carente de forma, en ese momento no se habla
de personalidad material, no se habla de personalidad mental, en ese
momento en cambio se habla de personalidad carente de forma.

34. Oh Citta, si te preguntaran asi: ‘;Existias tu en el pasado, no
es verdad que ta no existias?, ;existirds ti en el futuro, no es verdad
que ti no existiras?, ;existes ti en el presente, no es verdad que tu no
existes?’ Interrogado asi, oh Citta, ;cOmo responderias tu?”’

Sefior, si me interrogaran asi: ‘;Existias tu en el pasado, no es ver-
dad que td no existias?, ;existirds ti en el futuro, no es verdad que
ti no existirds?, ;existes ti en el presente, no es verdad que tu no exis-

40 Végse nota 10. Lo expresado por Buda en el parrafo 34 es mds coherente que
lo expresado en los parrafos 33 y 35: cuando estamos en el presente, lo iinico que existe
es la personalidad presente (es decir: el individuo como resuitado de la conjuncion de
los tres aspectos de la personalidad); cuando estdbamos en el pasado, sélo existia la perso-
nalidad pasada; cuando estemos en el futuro, sélo existird la personalidad futura. En
este parrafo no se refiere a las tres personalidades, como hace en los parrafos 33 y 35,
lo que da incoherencia a su exposicién, segin lo indicamos en la nota 10.

41 Literalmente: ‘‘vacia”.



92 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

tes?’, interrogado asi, yo, sefior, responderia: ‘Yo existi en el pasado,
no es verdad que yo no existi; yo existiré en el futuro, no es verdad
que yo no existiré; yo existo en el presente, no es verdad que yo no
existo’. Interrogado asi, oh sefior, yo asi responderia”.

“Oh Citta, si te preguntaran asi: ‘;Aquella personalidad pasada
que ti tenias era real, inexistente la futura, inexistente la presente? ;Aque-
lla personalidad futura que tu tendrds sera real, inexistente la pasada,
inexistente la presente? ;Esta personalidad presente que tu tienes ahora
es real, inexistente la pasada, inexistente la futura?’ Interrogado asi,
oh Citta, como responderias tu?”’

“‘Sefior, si me interrogaran asi: ‘; Aquella personalidad pasada que
td tenias erareal, inexistente la futura, inexistente la presente? jAquella
personalidad futura que tu tendras sera real, inexistente la pasada, in-
existente la presente? ¢Esta personalidad presente que ti tienes ahora
es real, inexistente la pasada, inexistente la futura?’ Interrogado asi,
yo, sefior, responderia: ‘Aquella personalidad pasada que yo tenia era
real en aquel tiempo, inexistente la futura, inexistente la presente; aque-
lla personalidad futura que yo tendré, serd real en ese tiempo, inexisten-
te la pasada, inexistente la presente; esta personalidad presente que yo
tengo ahora es real, inexistente la pasada, .aexistente la futura’. Interro-
gado asi, oh sefior, yo asi responderia’’.

35.“ Asi, de la misma manera, oh Citta, en el momento en que se
da la personalidad material, en ese momento no se habla de personali-
dad mental, no se habla de personalidad carente de forma, en ese mo-
‘mento en cambio se habla de personalidad material; en el momento
en que se da la personalidad mental, en ese momento no se habla de
personalidad material, no se habla de personalidad carente de forma,
en ese momento en cambio se habla de personalidad mental; en el mo-
mento en que se da la personalidad carente de forma, en ese momento
no se habla de personalidad material, no se habla de personalidad men-
tal, en ese momento en cambio se habla de personalidad carente de
forma’’. ’

De la vaca, la leche, de la leche, la cuajada, etc.

36. Asi como, oh Citta, de la vaca sale la leche, de la leche, la cuajada,
de la cuajada, la mantequilla fresca, de la mantequilla fresca, la mante-
quilla clarificada, de la mantequilla clarificada, la crema de mantequilla
clarificada y en el momento en que se da la leche, en ese momento no
se habla de cuajada, no se habla de mantequilla fresca, no se habla
de mantequilla clarificada, no se habla de crema de mantequilla clarifi-
cada, sino que en ese momento se habla de leche; y en el momento en
que se da la cuajada, no se habla de leche, no se habla de mantequilla
fresca, no se habla de mantequilla clarificada, no se habla de crema
de mantequilla clarificada, sino que en ese momento se habla de cuaja-



EL SUTRA DE POTTHAPADA 93

da; y en el momento en que se da la mantequilla fresca, no se habla
de leche, no se habla de cuajada, no se habla de mantequilla clarificada,
no se habla de crema de mantequilla clarificada, sino que en ese momen-
to se habla de mantequilla fresca; y en el momento en que se da la mante-
quilla clarificada, no se habla de leche, no se habla de cuajada, no se
habla de mantequilla fresca, no se habla de crema de mantequilla clarifi-
cada, sino que en ese momento se habla de mantequilla clarificada;
y en el momento en que se da la crema de mantequilla clarificada no
se habla de leche, no se habla de cuajada, no se habla de mantequilla
fresca, no se habla de mantequilla clarificada, sino que en ese momento
se habla de crema de mantequilla clarificada —de la misma manera,
oh Citta, en el momento en que se da la personalidad material, en ese
momento no se habla de personalidad mental, no se habla de personali-
dad carente de forma, en ese momento en cambio se habla de personali-
dad material; en el momento en que se da la personalidad mental, en
ese momento no se habla de personalidad material, no se habla de perso-
nalidad carente de forma, en ese momento en cambio se habla de perso-
nalidad mental; en el momento en que se da la personalidad carente
de forma, en ese momento no se habla de personalidad material, no
se habla de personalidad mental, en ese momento en cambio se habla
de personalidad carente de forma.

Pero éstas, oh Citta, son apelaciones comunes, expresiones comu-
nes, designaciones comunes, nociones comunes que el tathagata consi-
dera irrelevantes.

8. Potthapada se convirtié en upasaka y
Citta, el hijo del instructor de elefantes,
se convirtié en otro arhant

37. Cuando el bhagavant hablé asi, el mendicante Potthapada le dijo
esto al bhagavant: ‘‘;Qué extraordinario sefior! ;Qué extraordinario,
sefior! Asi como, sefior, uno levantaria algo que se ha caido o descubri-
ria algo que esta oculto o indicaria el camino a alguien que lo ha perdido
0 sostendria una lampara de aceite en la oscuridad, pensando: ‘Los
que tienen 0jos, verdn’; de la misma manera el bhagavant ha explicado
la doctrina de multiples maneras. Seilor, yo tomo refugio en el bhaga-
vant, enladoctrina y enla congregacién de bhikkhus. Que el bhagavant
desde hoy dia me reciba como upasaka,** a mi que en vida he tomado
refugio en éI’°.

42 Resulta curioso que Buda, después de su detallada exposicién, le quite con esta
frase todo valor a la misma. Pareceria que se hace presente aqui en forma vaga la idea
de que todo lo explicado es en el plano de la verdad inmediata, relativa, y carece de valor
en el plano de la verdad absoluta.

43 Devoto o seguidor laico de Buda.



94 _ SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

38. Citta, el hijo del instructor de elefantes, le dijo esto al bhaga-
vant: ‘‘iQué extraordinario, sefior! jQué extraordinario, sefior! Asi
como, sefior, uno levantaria algo que se ha caido o descubriria algo
que est4 oculto o indicaria el camino a alguien que se ha perdido o sos-
tendria unalampara de aceite en la oscuridad pensando: ‘Los que tienen
ojos, veran’; de la misma manera el bhagavant ha explicado la doctrina
de miltiples maneras. Sefior, yo tomo refugio en el bhagavant, en la
doctrina y en la congregacidn de bhikkhus. Yo, sefior, en la presencia
del bhagavant desearia recibir la ordenacién, desearia recibir la admi-
sion (en la congregacion) en su plenitud’’.

Citta, el hijo del instructor de elefantes, en presencia del bhagavant
recibio la ordenacion, recibié la admision (en la congregacién) en su
plenitud. Entonces, apenas fue admitido plenamente, el venerable Cit-
ta, el hijo del instructor de elefantes, vivia solo, recluido, alerta, empe-
foso, decidido, y poco después vivia habiendo conocido, habiendo rea-
lizado, habiendo alcanzado por si mismo en este mundo aquella suprema
perfeccion de la vida religiosa por la cual los hijos de familia parten
de su casa para llevar plenamente una vida errante. Y él conocié: ‘“El
renacer ha sido destruido, la vida religiosa ha sido realizada, se ha hecho
lo que se debia hacer, nada queda después de la actual existencia’’.

Entonces el venerable Citta, el hijo del instructor de elefantes, se
convirtidé en otro arhant.



El sutra de Subha
(Subhasutta)
1.10

Introduccion

El presente siztra es un didlogo entre Ananda, el discipulo m4s allegado
a Budayunjovenllamadc Subha. A pedido de Subha, Ananda le expo-
ne las doctrinas ensefiadas por su maestro. El presente siztra se limita
a reproducir los parrafos 2-61 de E/ Sutra de Jaliya. El material de los
parrafos 2-61 esta dividido en tres sistermnas:
2 a) Sistema de la noble disciplina moral: 2-24
2 b) Sistema de la noble concentraciéon de la mente: 25-45
2 ¢) Sistema del noble conocimiento: 46-61

Una distribucién similar se encuentra en E/ Sitra del rugido del
gran leon.

95



Traduccion

1. (Sub-ha) pregunté al venerable Ananda

1. He aqui lo que yo he oido decir. Cierta vez el venerable Apanda
se encontraba en la ciudad de Savatthi, en el Bosque del Principe Jeta,
en el Parque de Anathapindika, poco después de que el bhagavant al-
canzara el nirvana supremo. ! En aquella misma ocasion el joven Sub-
ha, hijo de Todeyya, se encontraba en Savatthi por una diligencia que
tenia que hacer.

2. Entonces, el joven Subha, hijo de Todeyya, le dijo a otro joven:
‘““Ve tu, joven, acércate ahi donde se encuentra el saman Ananda v,
habiéndote acercado, de mi parte preguntale al saman Ananda por su
salud, bienestar, vigor, fuerzay comodidad, diciendo: ‘El joven Subha,
hijo de Todeyya, pregunta al saman Ananda por su salud, bienestar,
vigor, fuerzay comodidad’. Y dile asi: ‘Por favor, que el sefior Ananda
sea tan amable de ir a la casa del joven Subha, hijo de Todeyya’ ”’.

3. Diciendo: *‘Si, sefior’’, aquel joven, obedeciendo al joven Subha,
hijo de Todeyya, se acercé a donde se encontraba el venerable Ananda;
y habiendose acercado se saludo con el venerable Ananda. Habiendo
intercambiado palabras amables y corteses, se sentd a un lado; sentado
a un lado entonces aquel joven le dijo esto al venerable Ananda: ““El
joven Subha, hijo de Todeyya, pregunta al sefior Ananda por su salud,
bienestar, vigor, fuerza y comodidad, y le dice asi: ‘Por favor, que el
sefior Ananda sea tan amable de ir a la casa del j jOVCD Subha, hijo de
Todeyya’.

1 O sea, poco después de que Buda muriera. Esto explica que el didlogo sea, en
este caso, no con Buda sino con su discipulo Ananda.

96



EL SUTRA DE SUBHA 97

4. Cuando aquel joven hablo asi, el venerable Ananda le dijo esto:
‘““No es momento oportuno, joven, ahora yo he bebido una cantidad
de medicamento. Seguramente mafiana, de acuerdo con el tiempo y
la conveniencia, iremos’’.

Diciendo: “‘Esta bien, sefior’’, aquel joven, obedeciendo al venera-
ble Ananda, levantdndose de su asiento, se dirigi6 a donde se encontra-
ba el joven Subha, hijo de Todeyya; y, habiéndose acercado al joven
Subha, hijo de Todeyya, le dijo esto: ‘‘Sefior, nosotros le dijimos al
sefior Ananda de tu parte: ‘El joven Subha, hijo de Todeyya, pregunta
al sefior Ananda por su salud, bienestar, vigor, fuerza y comodidad,

y. le dice asi: ‘Por favor, que el sefior Ananda sea tan amable de ir a
la casa del joven Subha, hijo de Todeyya’. Cuando yo hablé asi, el sa-
man Ananda me dijo esto: ‘No es momento oportuno, joven, ahora
yo he bebido una cantidad de medicamento. Seguramente mafiana, de
acuerdo con el tiempo y la conveniencia, iremos’. Sefior, ya yo he hecho
todo lo necesario para que el sefior Ananda aceptara venir mafiana’’.

5.Y el venerable Ananda, al final de aquella noche, por la maiiana,
después de vestirse, tomando su mando y su escudilla, con el bhikkhu
Chetaka como joven acompaiiante, fue a la casa del joven Subha, hijo
de Todeyya, y una vez ahi, se sentd en el asiento preparado para él.

Y el joven Subha, hijo de Todeyya, se acercé a donde se encontraba
el venerable Ananda y habiéndose acercado, se salud6 con el venerable
Ananda. Habiendo intercambiado palabras amables y corteses, se senté
aun lado. Sentado a unlado entonces, el joven Subha, hijo de Todeyya,
le dijo esto al venerable Ananda: ‘‘El sefior Ananda ha sido largo tiem-
po servidor del saman Gotama, siempre junto a €], acompafiandolo
siempre. El sefior Ananda ha de conocer aquellas doctrinas que el sefior
Gotama alababa y hacia donde ¢l incitaba, exhortaba e inducia a la
gentes. Y, oh Ananda, ;cuales eran aquellas doctrinas que el sefior Go-
tama alababa? y ;hacia donde incitaba, exhortaba e inducia ala gente?’’

2. Tres sistemas

6. Oh joven, el bhagavant alababa tres sistemas y hacia ellos incita-
ba, exhortaba e inducia a la gente. ;Cudles son aquellos tres? El sistema
de la noble disciplina moral, el sistema de la noble concentracién de
la mente, el sistema del noble conocimiento. Oh joven, el bhagavant
alababa estos tres sistemas y hacia ellos incitaba, exhortaba e inducia
a la gente’’.

a) El sistema de la disciplina moral

7.8.9. ¢;Cudl es, oh sefior Ananda, aquel sistema de la noble disci-
plina moral que el sefior Gotama alababa y hacia el cual incitaba, exhor-
taba e inducia a la gente?”’



98 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

*“Oh joven, un tathagata surge en este mundo arhant, ... (el texto
reproduce aqui los pdrrafos 2-24 de El Siitra de Jaliya con el siguiente
cambio: en lugar del vocativo ‘amigos’ u ‘oh amigos’ tiene: ‘joven’ u
‘oh joven’).

10. Este es, oh joven, el sistema de la noble disciplina moral que
el sefior Gotama alababa y hacia el cual incitaba, exhortaba e inducia
a la gente. Y existe algo mds que hacer’’. A
_ ‘“‘iExtraordinario, sefior Ananda! jMaravilloso, sefior Ananda! Oh
Ananda, éste si es un sistema de noble disciplina moral completo, no
incompleto. Y yo no veo seiior Ananda, fuera de la doctrina de Buda,
entre otros samanes y brahmanes, un sistema de noble disciplina moral
tan completo. Y si, sefilor Ananda, otros samanes y bramahnes vieran
en si mismos, fuera de la doctrina de Buda, un sistema de noble discipli-
na moral tan completo, estarian satisfechos con él: ‘Basta con esto’,
‘suficiente con esto’, ‘hemos alcanzado el objetivo de la condicién de
saman’, ‘no existe para nosotros nada mds que hacer’. En cambio, el
seflor Ananda dice asi: ‘Y existe algo mads que hacer’.

b) El sistema de la concentracion mental

11-27.Y, ¢cudl es, oh sefior Ananda, aquel sistera de la noble con-
centracién de la mente que el sefior Gotama alababa y hacia el cual
incitaba, exhortaba e inducia a la gente?”’

‘Y, ;cémo, oh joven, el bhikkhu tiene guardadas las puertas de
sus sentidos? ... (el texto reproduce aqui los pdrrafos 25-45 de El Sutra
de Jaliya con los siguientes cambios:

a) en Iugar del vocativo ‘amigos’ u oh amigos’ tiene: JOVCD u

‘oh joven’;

b) suprime los pdrrafos ‘amigos, es posxble para el bhzkkhu 2 al

final de los pdrrafos 39, 41, 43 y 45, v,

¢) agrega: ‘Esto posee él en la concentracién,de la mente’).

28. Este es, oh joven, aquel sistema de la noble concentracién de
la mente que el sefior Gotama alababa y hacia el cual incitaba, exhorta-
ba e inducia a la gente. Y existe_algo mas que hacer”’

29. ¢ Extraordmarlo, sefior Ananda! ,Maravﬂloso, sefior Anan-
da! Oh Ananda éste sies un sistema de noble concentracién de la mente
completo, no incompleto. Y yo no veo, sefior Ananda, fuera de la doc-
trina de Buda, entre otros samanes y brahmanes, un sistema de noble
concentracién de la mente tan completo. Y si, sefior Ananda, otros sa-
manes y brahmanes vieran en si mismos, fuera de la doctrina de Buda,
un sistema de noble concentracion de la mente tan completo, estarian
satisfechos con él: ‘Basta con esto’, ‘suficiente con esto’, ‘hemos alcan-
zado el objetivo de la condicién de samén’, ‘no existe para nosotros
nada mas que hacer. En cambio el sefior Ananda dice asi: ‘Y existe
algo mas que hacer’.



EL SUTRA DE SUBHA 99

¢) El sistema del conocimiento

30-37. ;Cudl es, sefior Ananda, aquel sistema del noble conocimiento
que el sefior Gotama alababa y hacia el cual incitaba, exhortaba e indu-
cia a la gente?”’

‘‘El, teniendo su mente asi concentrada ... (el texto reproduce aqui
los pdrrafos 46-61 de El Sutra de Jaliya sin el pdrrafo final de los pdrra-
fos47, 49, 51, 53,55, 57,59 y 61 que dice: ‘Amigos, jes posible para
el bhikkhu ...’ y agregando: ‘Esto posee €l en el conocimiento’ al final).

38. Este es, oh joven, aquel sistema del noble conocimiento que
el sefior Gotama alababa y hacia el cual incitaba, exhortaba e inducia
a la gente. ¥ ya no existe nada mds que hacer’’. )

39. ““iExtraordinario, sefior Ananda! ;Maravilloso, sefior Ananda!
Oh Ananda, éste si es un sistema de noble conocimiento completo, no
incompleto. Y yo no veo, sefior Ananda, fuera de la doctrina de Buda,
~ _entre otros samanes y brahmanes, un sistema de noble conocimiento
tan completo. Y ya no _existe nada mds que hacer,

iMagnifico, sefior Ananda! Magnifico, sefior Ananda! Asi como
uno levantaria algo que se ha caido o descubriria algo que esta oculto
o indicaria el camino a alguien que lo ha perdido o sostendria una lam-
para de aceite en la oscuridad, pensando: ‘Los que tienen ojos, veran’;
del mismo modo el venerable Ananda ha explicado la doctrina de multi-
ples maneras. Sefior Ananda, yo tomo refugio en el sefior Gotama, en
la Doctrina y en la congregacion de bhikkhus. Que el sefior Ananda
desde hoy dia me reciba como upasaka, a mi que en vida he tomado
refugio (en el sefior Gotama)’’.






El sitra de Kevatta
(Kevattasutta)
1.11

Introduccion

El presente sutra, un didlogo entre Buda y Kevatta, el hijo de un jefe
de familia, comprende dos partes que no tienen relacion entre si: la
primera abarca los parrafos 1-6, que se ocupan del tema de los porten-
tos, y la segunda abarca los parrafos 7 hasta el final, en el que Buda
se ocupa de la cuestidn: jen dénde se disuelven los grandes elementos
materiales? Damos a continuacion el resumen de ambas partes.

RESUMEN

Primera parte: pdrrafos 1-6

1. Kevatta pidié la exhibicién del portento del poder mégico

El joven Kevatta, acercandose a Buda, le pide que ordene a uno
de sus monjes hacer una exhibicién del portento del poder magico. Buda
le contesta que él no ensefia a sus monjes a hacer exhibiciones de magia.

2. Los tres sistemas

Ante la insistencia de Kevatta, Buda le expresa que ¢l ha explicado
tres clases de portentos, que por lo demads han sido realizados, es decir,
practicados, por él mismo. Esos portentos son: el portento del poder
magico, el portento de leer el pensamiento y el portento de la ensefianza.

Luego Buda explica en qué consiste cada uno de los dos primeros

101



102 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

portentos. El portento del poder mdgico consiste en tornarse miiltiple,
hacerse invisible, etc. (parrafo 4). Buda le resta todo valor al portento
del poder magico, pues dice que existe una ciencia magica, llamada
Gandhara, que le permite, a quien la aprende, realizar aquellas expe-
riencias extraordinarias de tornarse multiple, hacerse invisible, etc. Y
termina explicando que él se siente ‘‘incomodo, avergonzado, disgusta-
do con el portento del poder magico’’.

Luego Buda explica en qué consiste el portento de leer el pensa-
miento de otro (parrafo 5) e iguaimente Buda le resta todo valor a esa
habilidad sefialando que existe un hechizo, que faculta a cualquiera a
leer el pensamiento de otra persona. Y termina manifestando su inco-
modidad, vergiienza y disgusto con el portento de leer el pensamiento.

Finalmente Buda explica lo que es e/ portento de la ensefianza. Es
la enseilanza de Buda, su propia doctrina. Esta secciOn repite los parra-
fos 2-61 de El Sutra de Jaliya que expone las doctrinas que el ensefio.

Segunda parte: pdrrafos 7 hasta el final

3. :En dénde se disuelven los grandes elementos materiales?

En esta segunda parte Buda narra la historia del monje que queria
saber en donde se disuelven los cuatro grandes elementos materiales:
el elemento tierra, el elemento agua, el elemento fuego y el elemento
aire.! Gracias a la concentracion mental, el camino que conduce a los
dioses se le manifiesta a ese monje. Por él va sucesivamente a donde
se encuentran: 1. Los dioses que constituian la comitiva de los Cuatro
Grandes Reyes, 2 Los Cuatro Grandes Reyes, 3. los Treinta y tres dio-
ses, 4. Sakka, el rey de los dioses, 5. los dioses Yamas, 6. el dios Suyama,
7. los dioses Tusitas, 8. el dios llamado Santusita, 9. los dioses llamados
Nimmanaratis, 10. el dios Sunimmita, 11. los dioses Parinimmitavasa-
vattis, 12. el dios Vasavatti, 13. los dioses Brahmakayikads.2 Todos .
ellos, interrogados por el monje, ignoran la respuesta a su pregunta;
los. iltimos le aconsejan por fin ir directamente a donde se encuentra
el propio dios Brahma y hacerle a él la pregunta.

El dios Brahma se manifiesta al monje, que le hace entonces la mis-
ma pregunta respecto de los cuatro grandes elementos materiales. Brahma
le contesta diciéndole que él es ‘‘Brahma, el gran Brahma, el Sobera-
no’’, y demas epitetos. El monje le expresa que no es eso lo que él esta
averiguando ¢ insiste con su pregunta. Entonces Brahma lo lleva a un
lado y le manifiesta que los dioses creen que él es omnisciente, pero

! Los cuatro grandes elementos constitutivos de la realidad empirica material.

2 Sobre los dioses en el Budismo véase C. Dragonetti, Dhammapada, pp. 50-53;
A.S. Geden ““God (Buddhist)*’, en ERE VI; J. R. Haldar, Early Buddhist Mythology,
Pp. 70-128; W.M. McGovern, A Manual of Buddhist Philosophy, pp. 64-67.



EL SUTRA DE KEVATTA 103

le confiesa que él tampoco sabe en donde se disuelven los cuatrograndes
elementos materiales y le aconseja preguntar a Buda en donde se disuel-
ven esos elementos.

Los parrafos 17-19 contienen la respuesta que Buda le dio al monje.
Buda le dice que la pregunta estd mal planteada:* no hay que pregun-
tar ;en dénde se disuelven los cuatro grandes elementos? sino jen donde
ellos, vy ademas “‘lo largo y lo corto lo sutil y lo tosco, lo bueno y lo
malo, el nombre y la forma ya no tienen fundamento?’’ Y la respuesta
es: en ‘‘la conciencia invisible, ilimitada, que todo lo ilumina’’. En ella,
los indicados elementos, etc. ya no tienen fundamento y desaparecen
por completo; cuando ella cesa, todos ellos cesan también.*

I

Las dos partes en que el sittra se divide ofrecen marcado interés.

La primera parte sobre los tres portentos revela la posicién de Buda
‘frente al poder magico y a la facultad extraordinaria de leer el pensa-
miento ajeno. Dice que él no les enseiia a sus monjes a hacer pruebas
magicas. Ademads, desvaloriza ese poder y esa facultad. Cualquiera pue-
de adquirirlos aprendiendo la ciencia magica de Gandhara y un determi-
nado hechizo. Y declara que se siente incémodo, etc., frente a ese poder
y a esa facultad.

Luego, dentro de la inspiracion ética que anima al Budlsmo, le ex-
pone a Kevatta el unico portento al cual €l le da valor: su ensefianza,
que, provocando el perfeccionamiento espiritual del individuo, le per-
mite obtener la liberacion.

La segunda parte sobre los cuatros grandes elementos materiales
desarrolla la idea de que es posible llegar adonde se encuentran los dio-
ses como resultado de las pricticas meditativas.

Nos da ademas una interesante relacion de las diversas categorias

-de dioses y de su vinculacidn jerdrquica. Recordemos que el Budismo
no es ateo en cierto sentido y es ateo en otro. No lo es en cuanto acepta,
como el Hinduismo, un gran niumero de dioses, como los enumerados
en este siutra. Pero sus dioses son dioses de funciones subalternas, some-
tidas al ciclo de las reencarnaciones como el hombre, y de valor inferior

3 El mal planteamiento de la pregunta radica, al parecer, para Buda, en que los
cuatro grandes elementos no agotan la totalidad de la realidad empirica, a ellos hay que
agregar todos los otros aspectos que la constituyen, como por ejemplo, el elemento moral
(lo bueno y lo malo).

4 Entendemos que lo que el texto quiere expresar es que todo lo que constituye la
realidad empirica no tiene un fundamento en sf, auténomo, independiente. Su unico fun-
damento es la conciencia, elemento que también es impermanente y que, con su cesacién,
hace que todo cese.



104 SIETE SUTRAS DEL DIiGHA NIKAYA

a los monjes budistas que conocen la doctrina de Buda y la practican.
Brahma3, el dios mds alto en la jerarquia sefialada por este sitra, es
un dios como los demas, a pesar de los pomposos titulos que él mismo
se arroga. Pero el Budismo es ateo, en cuanto no acepta la existencia
de un dios supremo, creador y regente del universo. El universo es obra
de la accién mecénica de los dharmas, factores de lo existente, dirigidos
por las leyes de la causalidad y por el karman, retribucién de los actos,
o efectos diferidos de las acciones de los seres.

Notables son la ironia y fina burla con que son descritos Brahma,
y la entrevista de Brahma y el monje budista. Se ve palmariamente que
el Budismo no concedia ningun valor, o s6lo concedia un valor secunda-
rio, a los dioses que habia heredado del Brahmanismo.

La ultima parte del sittra que contiene la respuesta de Buda a la
pregunta del monje es sumamente valiosa desde el punto de vista filosé-
fico. La tesis que expone es indudablemente una doctrina idealista, o
por lo menos un germen de doctrina idealista, la cual afirma que todo
tiene la naturaleza de la creacion mental, el mundo es una mera repre-
sentacion, una ilusién creada por la mente. Esta doctrina, siglos mds
tarde, seria desarrollada por la escuela Yogacara o de ‘‘sélo la concien-
cia’’, del Budismo Mahayana.s

5 Es indudable que ya en el Canon Budista Pali se encuentran gérmenes de la doc-
trina idealista que serd ampliamente desarrollada por la escuela Yogacara. Cf.C. Drago-
netti, Dhammapada, pp. 58-60y E. Lamotte, La Somme du Grand Véhicule11, pp. VI1I-1X.



Traduccion

1. Kevatta pidi6 la exhibicion del portento del poder magico

1. He aqui lo que yo he oido decir. En cierta ocasién el bhagavant
se encontraba en la ciudad de Nalanda, en el bosque de mangos de Pava-
rika. Y Kevatta, el hijo de un jefe de familia, se acercé alli donde se
encontraba el bhagavant. Habiéndose acercado, habiendo saludado al
bhagavant, se senté a un lado. Sentado a un lado, Kevatta, el hijo de
- un jefe de familia, le dijo esto al Lhagavant: ‘‘Sefior, esta ciudad de
Nalanda es préspera, opulenta, muy poblada, llena de gente, confia
en el bhagavant. Por favor, seiior, ue el bhagavant le ordene a un
hhikkhu que haga (una exhibicién del) portento del poder mdgico, por
‘ncima de la condicién humana. Y esta ciudad de Nalanda confiard
mucho mas en el bhagavant’.

Cuando Kevatta, el hijo de un jefe de familia hablo asi, el bhaga-
vant le dijo esto: ‘‘Kevatta, yo no ensefio a los bhikkhus una doctrina
asi: ‘Id, oh bhlkkhus, haced (una exhibicion del) portento del poder
magico, por encima de la condicién humana, para los jefes de familia
vestidos de blanco’ *’.

2. Por segunda vez entonces Kevatta, el hijo de un jefe de familia,
le dijo esto al bhagavant: ‘Yo no quiero molestar al bhagavant, pero
le digo asi: ‘Sefior, esta ciudad de Nalanda es prdéspera, opulenta, muy
poblada, llena de gente, confia en el bhagavant. Por favor, sefior, que
el bhagavant le ordene a un bhikkhu que haga (una exhibicion del) por-
tento del poder mdgico, por encima de la condicion humana. Y esta
ciudad de Nalanda confiard mucho mas en el bhagavant’ *’.

Cuando Kevatta, el hijo de un jefe de familia, hablé asi, el bhaga-

105



106 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

vant le dijo esto:*‘Kevatta, yo no ensefio a los bhikkhus una doctrina
asi: ‘Id, oh bhikkhus, haced (una exhibicién del) portento del poder
magico, por encima de la condicién humana, para los jefes de familia
vestidos de blanco’ .

Por tercera vez entonces Kevatta, el hijo de un jefe de familia, le
dijo esto al bhagavant: ‘*“Yo no quiero molestar al bhagavant, pero le
digo asi: ‘Sefior, esta ciudad de Nalanda es préspera, opulenta, muy
poblada, llena de gente, confia en el bhagavant. Por favor, sefior, que
el bhagavant le ordene a un bhikkhu que haga (una exhibicién del) por-
tento del poder mégico, por encima de la condicién humana. Y esta
ciudad de Nalanda confiarda mucho mads en el bhagavant’ ’’.

2. Los tres portentos
a) El portento del poder mdgico

3. ““Oh Kevatta, yo he explicado estos tres portentos, habiéndolos co-
nocido, habiéndolos realizado por mi mismo. ;Cuales tres? El portento
del poder magico, el portento de leer el pensamiento, el portento de
la ensefianza. '

4.Y ;cudles, oh Kevatta, el portento del poder magico? En este mun-
do, oh Kevatta, el bhikkhu experimenta variadas clases de poder magi-
co: Siendo uno, se torna multiple, siendo miiltiple, se forna uno; puede
aparecer y desaparecer; sin encontrar resistencia, va a través de las pare-
des, a través de las cercas, a través de las montafias, como en el aire;
se hunde en la tierra o emerge de ella, como en el agua; camina sobre
el agua sin que ésta se abra, como en la tierra; va a través del espacio
en postura pallanka, como un pdjaro alado; toca y palpa con su mano
el sol y la luna, tan poderosos, tan maravillosos; hasta el mundo de
Brahma ejerce su poder con su cuerpo.$

Y alguien creyente y piadoso lo ve a aquel bhikkhu experimentando
las variadas clases de poder magico: Siendo uno, se torna multiple; sien-
do muiltiple se torna uno; puede aparecer y desaparecer; sin encontrar
resistencia, va a través de las paredes, a través de las cercas, a través
de las montafias, como en el aire; se hunde en la tierra o emerge de
ella, como en el agua; camina sobre el agua sin que ésta se abra, como
en la tierra; va a través del espacio en postura pallanka, como un pajaro
alado; toca y palpa con su mano el sol y la luna, tan poderosos, tan
maravillosos; hasta el mundo de Brahma ejerce su poder con su cuerpo.

Y aquel creyente y piadoso le dice esto a alguien que no es creyente
ni piadoso: ‘jExtraordinario, sefior, maravilloso, sefior, es el gran po-
der magico, la gran autoridad del saman! Yo lo vi al bhikkhu experi-
mentando las variadas clases de poderes magicos: Siendo uno, se torna
multiple, siendo multiple, se torna uno; puede aparecer y desaparecer;

6 Cf. el parrafo 50 de El Sutra de Jaliya.



EL SUTRA DE KEVATTA 107

sin encontrar resistencia, va a través de las paredes, a través de las cer-
cas, a través de las montafias, como en el aire, se hunde en la tierra
o emerge de ella, como en el agua; camina sobre el agua sin que ésta
se abra, como en la tierra; va a través del espacio en postura pallanka,
como un pdjaro alado; toca y palpa con su mano el sol y la luna, tan
poderosos, tan maravillosos; hasta el mundo de Brahma ejerce su poder
con su cuerpo’.

Aquel que no es creyente ni piadoso le diria asi al creyente y piado-
so: ‘Existe, sefior, una ciencia magica llamada de Gandhara,” por obra
de ella aquel bhikkhu experimenta las variadas clases de poderes magi-
cos: Siendo uno, se torna multiple, siendo multiple, se torna uno; puede
aparecer y desaparecer; sin encontrar resistencia, va a través de las pare-
des, a través de las cercas, a través de las montaiias, como en el aire;
se hunde en la tierra o emerge de ella, como en el agua; camina sobre
el agua sin que ésta se abra, como en la tierra; va a través del espacio

“emnr postura pallanka, como un pdjaro alado; toca y palpa con su mano
el sol y la.luna, tan poderosos, tan maravillosos; hasta el mundo de
Brahma ejerce su poder con su cuerpo’.

Y ti qué piensas, Kevatta, ¢le diria esto el que no es creyente y
piadoso al que es creyente y piadoso?’’

““Se lo diria, sefior’’.

““Yo, oh Kevatta, considerando peligro® en el portento del poder
magico, me siento incémodo, avergonzado, disgustado con el portento
del poder magico’’.

b) ‘“El portento de leer el pensamiento

5.¢“Y, ¢cudl es,oh Kevatta, el portento de leer el pensamiento? En este
mundo, oh Kevatta, el bhikkhu lee el pensamiento de los otros seres,
de los otros hombres, lee sus ideas, lee sus reflexiones, lee sus especula-
ciones. ‘Asi es tu pensamiento’, ‘de esta manera es tu pensamiento’,
‘de este modo es tu pensamiento’.

Y alguien creyente y piadoso lo ve a aquel bhikkhu leyendo el pensa-
miento de los otros seres, de los otros hombres, leyendo sus ideas, leyen-
do sus reflexiones, leyendo sus especulaciones: ‘Asi es tu pensamiento’,
‘de esta manera es tu pensamiento’, ‘de este modo es tu pensamiento’.

Y aquel creyente y piadoso le dice esto a alguien que no es creyente
ni piadoso: jExtraordinario, sefior, maravilloso, sefior, es el gran poder
magico, la gran autoridad del samén! Yo lo vi al bhikkhu leyendo el
pensamiento de los otros seres, de los otros hombres, leyendo sus ideas,
leyendo sus reflexiones, leyendo sus especulaciones: ‘Asi es tu pensa-
miento’, ‘de esta manera es tu pensamiento’, ‘de este modo es tu pensa-
miento’.

7 Ciudad del noroeste de la India.

8 Peligro en cuanto el monje puede ser atraido por este portento, dedicarse a él
y olvidarse de su verdadera meta, el perfeccionamiento espiritual, la liberacion, el nirvana.



108 ‘ SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

Aquel que no es creyente ni piadoso le diria al creyente y piadoso:
‘Existe, sefior, un hechizo llamado Manika; por obra de él aquel bhikk-
hu lee ¢l pensamiento de los otros seres, de los otros hombres, lee sus
ideas, lee sus reflexiones, lee sus especulaciones: ‘Asi es tu pensamien-
to’, ‘de esta manera es tu pensamiento’, ‘de este modo es tu pensamiento’.

Y tu qué piensas, Kevatta, ;le diria esto el que no es creyente y
piadoso al que es creyente y piadoso?”’

“‘Se lo diria, sefior’’.

“Yo, oh Kevatta, considerando peligro en el portento de leer el
pensamiento, me siento incomodado, avergonzado, disgustado con el
portento de leer el pensamiento’’.

¢) El portento de la ensefianza

6. ‘Y, cual,ohKevatta,es el portento de la ensefianza? En este mundo,
oh Kevatta, el bhikkhu enseia asi: ‘Pensad asi’, ‘no penséis asi’, ‘refle-
xionad asf’, ‘no reflexionéis asi, ‘abandonad esto’, ‘vivid habiendo aban-
donado esto’. Esto es llamado, oh Kevatta, el portento de la ensefianza.
Luego, oh Kevatta, un tathagata surge en este mundo, arhant, ...(el
texto reproduce aqui los pdrrafos 2-61 de El Siitra de Jaliya con los
siguientes cambios: a) en lugar de la invocacion ‘amigos’ ¥ ‘oh amigos’
tiene: ‘Kevatta’ u ‘oh Kevatta’;
b) suprime los parrafos quedicen: amlgos es posxble para el bhikk-
hu que conoce asi, que ve asi..
c) agrega la frase: ‘Esto es llamado, oh Kevatta, el portento de
la ensefianza’ al fin de los pdrrafos 39, 41 43, 45, 47, 49, 51,
53, 55, 57, 59 61).
Estos son, oh Kevatta, los tres portentos que yo he explicado habién-
dolos conocido, habiéndolos realizado por mi mismo”’.

3. (En donde se disuelven los grandes elementos materiales?

7. {‘Oh Kevatta, hace tiempo en esta misma congregacién de bhikkhus
a un cierto bhikkhu se le ocurrié esta idea. ;En dénde se disuelven estos
cuatro grandes elementos materiales, a saber: el elemento tierra, el ele-
mento agua, el elemento fuego, el elemento aire?

8. Y, oh Kevatta, aquel bhikkhu alcanzé una concentracion de la
mente tal que con su mente asi concentrada, se le manifesté el camino
que lleva al mundo delos dioses. Y, oh Kevatta, aquel bhikkhu se acercéd
a donde se encontraban los dioses que constituian la comitiva de los
Cuatro Grandes Reyes y, habiéndose acercado a los dioses que consti-
tuian la comitiva de los Cuatro Grandes Reyes, les dijo esto: ‘,En dén-
de, oh amigos, se disuelven estos cuatro grandes elementos materiales,
a saber: el elemento tierra, el elemento agua, el elemento fuego, el ele-
mento aire?’



EL SUTRA DE KEVATTA 109

Cuando aquel bhikkhu hablo asi, los dioses que constituian la co-
mitiva de los Cuatro Grandes Reyes le dijeron esto: ‘Oh bhikkhu, noso-
tros no sabemos en dénde se disuelven los cuatro grandes elementos
materiales, a saber: el elemento tierra, el elemento agua, el elemento
fuego, el elemento aire. Pero, oh bhikkhu, existen Cuatro Grandes Re-
yes mds excelentes, mas excelsos que nosotros. Ellos podrian sabcr en
dénde se disuelven los cuatro grandes elementos materiales, a saber: el
elemento tierra, el elemento agua, el elemento fuego, el elemento aire.

9. Y, oh Kevatta, aquel bhikkhu se acercé a donde se encontraban
los Cuatro Grandes Reyes y, habiéndose acercado a aquellos Cuatro
Reyes, les dijo esto: ‘;En donde se disuelven, oh amigos, estos cuatro
grandes elementos materiales, a saber: el elemento tierra, €l elemento
agua, el elemento fuego, el elemento aire?’

, Cuando aquel bhikkhu hablé asi, los Cuatro Grandes Reyes le dije-

ron esto: ‘Oh bhikkhu, nosotros tampoco sabemos en donde se disuel-
ven los cuatro grandes elementos materiales, a saber: el elemento tierra,
el elemento agua, ¢l elemento fuego, el elemento aire. Pero existen,
oh bhikkhu, los dioses llamados los Treinta y tres, mas excelentes, mas
excelsos que nosotros. Ellos podrian saber en donde se disuelven los
cuatro grandes elementos materiales, a saber: el elemento tierra, el ele-
mento agua, el elemento fuego, el elemento aire’.

10. Y, gh Kevatta, aquel bhikkhu se acerco a donde se encontraban
los Treinta y tres dioses y, habiéndose acercado, a los Treinta y tres
dioses, les dijo esto: ‘;En dénde se disuelven, oh amigos, los cuatro
grandes elementos materiales, a saber: el elemento tierra, el elemento
agua, el elemento-fuego, ¢l elemento aire?’

Cuando aquel bhikkhu hadbld asi, los Treinta y tres dioses le dijeron
esto: ‘Nosotros tampoco, oh bhikkhu, sabemos en donde se disuelven
los cuatro grandes elementos materiales, a saber: el elemento tierra,
el elemento agua, el elemento fuego, el elemento aire. Pero existe, oh
bhikkhu, el rey de los dioses de nombre Sakka, mds excelente, mas ex-
celso que nosotros. El podria saber en dénde se disuelven los cuatro
grandes elementos materiales, a saber: el elemento tierra, el elemento
agua, el elemento fuego, el elemento aire’.

11. Y, oh Kevatta, aquel bhikkhu se acercé a donde se encontraba
Sakka, el rey de los dioses y, habiéndose acercado a Sakka, el rey de
los dioses, le dijo esto: ‘;En ddonde se disuelven, oh amigo, los cuatro
grandes elementos materiales, a saber: el elemento tierra, el elemento
agua, el elemento fuego, el elemento aire?’

Cuando aquel bhikkhu hablé asi, Sakka, el rey de los dioses, le
dijo esto: ‘Oh bhikkhu, yo tampoco sé en donde se disuelven los cuatro
grandes elementos materiales, a saber: el elemento tierra, el elemento
agua, el elemento fuego, el elemento aire. Pero existen, oh bhikkhu,
los dioses llamados Yama, mads excelentes, mds excelsos que yo. Ellos
podrian saber en donde se disuelven los cuatro grandes elementos mate-



110 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

riales, a saber: el elemento tierra, el elemento agua, el elemento fuego,
el elemento aire’. .

Y, oh Kevatta, aquel bhikkhu se acercé a donde se encontraban
los dioses llamados Yama y, habiéndose acercado a los dioses llamados
Yama, les dijo esto: ‘;En ddnde se disuelven, oh amigos, los cuatro
grandes elementos materiales, a saber: el elemento tierra, el elemento
agua, el elemento fuego, el elemento aire?’

Cuando aquel bhikkhu habl6 asi, los dioses llamados Yama le dije-
ron esto: ‘Nosotros tampoco sabemos, oh bhikkhu, en donde se disuel-
ven los cuatro grandes elementos materiales, a saber: el elemento tierra,
el elemento agua, el elemento fuego, el elemento aire. Pero existe, oh
bhikkhu, el rey llamado Suyama, mds excelente, mas excelso que noso-
tros. El podria saber en dénde se disuelven los cuatro grandes elementos
materiales, a saber: el elemento tierra, el elemento agua, el elemento
fuego, el elemento aire’.

Y, oh Kevatta, aquel bhikkhu se acerco a donde se encontraba el
rey llamado Suyama y, habiéndose acercado al rey llamado Suyama,
le dijo esto: ‘;En dénde se disuelven, oh amigo, los cuatro grandes ele-
mentos materiales, a saber: el elemento tierra, el elemento agua, el ele-
mento fuego, el elemento aire?’

Cuando aquel bhikkhu habld asi, el rey llamado Suyama le dijo
esto: ‘Yo tampoco sé, oh bhikkhu, en donde se disuelven los cuatro
grandes elementos materiales, a saber: el elemento tierra, el elemento
agua, el elemento fuego, el elemento aire. Pero existen, oh bhikkhu,
los dioses llamados Tusita, mds excelentes, mas excelsos que yo. Ellos
podrian saber en dénde se disuelven los cuatro grandes elementos mate-
riales, a saber: el elemento tierra, el elemento agua, el elemento fuego
el elemento aire’.

Y,ohKevatta, aquel bhikkhu se acercé a donde se encontraban los
dioses llamados Tusita y, habiéndose acercado a los dioses llamados
Tusita, les dijo esto: ‘;En dénde se disuelven, oh amigos, los cuatro
grandes elementos materiales, a saber: el elemento tlerra, el elemento
agua, el elemento fuego, el elemento aire?’

Cuando aquel bhikkhu hablé asi, los dioses llamados Tusita le dije-
ron esto: ‘Nosotros tampoco sabemos, oh bhikkhu, en dénde se disuel-
ven los cuatro grandes elementos materiales, a saber: el elemento tierra,
el elemento agua, el elemento fuego, el elemento aire. Pero existe, oh
bhikkhu, el rey llamado Santusita, mas excelente, mas excelso que noso-
tros. El podria saber en donde se disuelven los cuatro grandes elementos
materiales, a saber: el elemento tierra, el elemento agua, el elemento
fuego, el elemento aire’.

Y, oh Kevatta, aquel bhikkhu se acerc6é a donde se encontraba
el rey llamado Santusita y, habiéndose acercado al rey llamado Santusi-
ta, le dijo esto: ‘;En donde se disuelven, oh amigo, los cuatro grandes



EL SUTRA DE KEVATTA 111

elementos materiales, a saber: el elemento tierra, el elemento agua, el
elemento fuego, el elemento aire?’

Cuando aquel bhikkhu hablé asi, el rey llamado Santusita le dijo
esto: ‘Yo tampoco sé, oh bhikkhu, en donde se disuelven los cuatro
grandes elementos materiales, a saber: el elemento tierra, el elemento
agua, el elemento fuego, el elemento aire. Pero existen, oh bhikkhu,
los dioses llamados Nimmanarati, mas excelentes, mas excelsos que yo.
Ellos podrian saber en donde se disuelven los cuatro grandes elementos
materiales, a saber: €l elemento tierra, el elemento agua, el elemento
fuego, el elemento aire.’

Y, oh Kevatta, aquel bhikkhu se acercé a donde se encontraban los
dioses llamados Nimmanarati y, habiéndose acercado a los dioses lla-
mados Nimmanarati, les dijo esto: ‘;En dénde se disuelven, oh amigos,
- los cuatro grandes eélementos materiales, a saber: el elemento tierra,
el elemento agua, el elemento fuego, el elemento aire?’

Cuando aquel bhikkhu hablé asi, 1os dioses llamados Nimmanarati
le dijeron esto: ‘Nosotros tampoco sabemos, oh bhikkhu, en donde
se disuelven los cuatro grandes elementos materiales, a saber: el elemen-
to tierra, el elemento agua, el elemento fuego, ¢l elemento aire. Pero
existe, oh bhikkhu, el rey llamado Sunimmita, m4s excelente, mas excel-
so que nosotros. El podria saber en dénde se disuelven los cuatro gran-
des elementos materiales, a saber: el elemento tierra, el elemento agua,
el elemento fuego, el elemento aire.’

Y, oh Kevatta, aquel bhikkhu se acerc6 a donde se encontraba el
rey llamado Sunimmita y, habiéndose acercado al rey llamado Sunim-
" mita, ledijoesto: ‘;En dénde se disuelven, oh amigo, los cuatro grandes
elementos materiales, a saber: el elemento tierra, el elemento agua, el
elemento fuego, el elemento aire?’

Cuando aquel bhikkhu hablé asi, el rey lamado Sunimmita le dijo
esto: ‘Yo tampoco sé, oh bhikkhu, en dénde se disuelven los cuatro
grandes elementos materiales, a saber: el elemento tierra, ¢l elemento
agua, el elemento fuego, el elemento aire. Pero existen, oh bhikkhu,
los dioses llamados Parinimmitavasavatti, mas excelentes, mas excelsos
que yo. Ellos podrian saber en dénde se disuelven los cuatro grandes
elementos materiales, a saber: el elemento tierra, el elemento agua, el
elemento fuego, el elemento aire.’

Y, oh Kevatta, aquel bhikkhu se acerco a donde se encontraban
los dioses llamados Parinimmitavasavatti y, habiéndose acercado a los
dioses llamados Parinimmitavasavatti, les dijo esto: ‘;En donde se di-
suelven, oh amigos los cuatro grandes elementos materiales, a saber:
el elementotierra, el elemento agua, el elemento fuego, el elemento aire?’

Cuando aquel bhikkhu habl6 asi, los dioses llamados Parinimmita-
vasavatti le dijeron esto: ‘Nosotros tampoco sabemos, oh bhikkhu, en
dénde se disuelven los cuatro grandes elementos materiales, a saber:



112 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

el elemento tierra, el elemento agua, el elemento fuego, el elemento
aire. Pero existe, oh bhikkhu, el rey llamado Vasavatti, mdas excelente,
mds excelso que nosotros. El podria saber en donde se disuelven los
cuatro grandes elementos materiales, a saber: el elemento tierra, el ele-
mento agua, el elemento fuego, el elemento aire’.

12.'Y, oh Kevatta, aquel bhikkhu se acercé a donde se encontraba
el rey llamado Vasavatti y, habiéndose acercado al rey llamado Vasa-
vatti, ledijo esto: ‘;En donde se disuelven, oh amigo, los cuatro grandes
elementos materiales, a saber: el elemento tierra, el elemento agua, el
elemento fuego, el elemento aire?’

Cuando aquel bhikkhu hablé asi, el rey Vasavatti le dijo esto: ‘Yo
tampoco sé, oh bhikkhu, en donde se disuelven los cuatro grandes ele-
mentos materiales, a saber: el elemento tierra, el elemento agua, el ele-
mento fuego, el elemento aire. Pero existen, oh bhikkhu, los dioses
llamados Brahmakayika, mdas excelentes, mds excelsos que yo. Ellos
podrian saber en dénde se disuelven los cuatro grandes materiales, a
saber: el elemento tierra, el elemento agua, el elemento fuego, el elemen-
to aire’.

13. Y, oh Kevatta aquel bhikkhu alcanzé una concentracién de la
mente tal que, con su mente asi concentrada, se le manifesto el camino
que lleva al dios Brahma. Y, oh Kevatta, aquel bhikkhu se acercé
donde se encontraban los dioses Brahmakayika y, habiéndose acer ~ .v
a los dioses Brahmakayika, les dijo esto: ‘;En donde se disuelven, oh
amigos, los cuatro grandes elementos materiales, a saber: el elemento
tierra, el elemento agua, el elemento fuego, el elemento aire?’

Cuando aquel bhikkhu habld asi, los dioses Brahmakayika le dije-
ron esto: ‘Nosotros tampoco sabemos, oh bhikkhu, en donde se disuel-
ven los cuatro grandes elementos materiales, a saber: el elemento tierra,
el elemento agua, el elemento fuego, el elemento aire. Pero existe, oh
bhikkhu, el dios Brahma, el gran Brahma, el Soberano, el jamas venci-
do, el que todo lo ve, el poderoso, el Seiior, el hacedor, el creador,
el supremo regente, el padre de los seres pasados y futuros, mas excelen-
te, mas excelso que nosotros. El podria saber en donde se disuelven
los cuatro grandes elementos materiales, a saber: el elemento tierra,
el elemento agua, el elemento fuego, el elemento aire’

‘¢Dénde, amigos, esta ahora aquel Gran Brahma"’

‘Nosotros tampoco sabemos, oh bhikkhu, en donde esta Brahma,
por qué lugar estd Brahma, en qué lugar esta Brahma. Pero, oh bhikk-
hu, cuando sus signos se ven, una luz sobrenatural se produce, un res-
plandor aparece, entonces Brahma se manifestard, pues éste es el signo
que anuncia la manifestacion de Brahma —que una luz sobrenatural
se produzca, un resplandor aparezca’. Y, oh Kevatta, poco después aquel
Gran Brahma se manifestd.

14. Y, oh Kevatta, aquel bhikkhu se acercé a donde se encontraba
el Gran Brahma y, habiéndose acercado al Gran Brahma, le dijo esto:



EL SUTRA DE KEVATTA 113

‘¢En donde se disuelven, oh amigo, los cuatro grandes elementos mate-
riales, a saber: el elemento tierra, el elemento agua, el elemento fuego,
el elemento aire?’

Cuando aquel bhikkhu hablo asi, El Gran Brahma le dijo esto: ‘Oh
bhikkhu, yo soy Brahmad, el Gran Brahma, el Soberano, el jamas venci-
do, el que todo lo ve, el poderoso, el Sefior, el hacedor, el creador,
el supremo regente, el padre de los seres pasados y futuros’.

Pot segunda vez entonces, oh Kevatta, aquel bhikkhu le dijo esto
al Gran Brahma: ‘Yo no te pregunto, amigo, si tu eres Brahma, el Gran
Brahma, el Soberano, el jamas vencido, el que todo lo ve, el poderoso,
¢l Seflor, el hacedor, el creador, el supremo regente, el padre de los
seres pasados y futuros, sino que yo pregunto esto: ;En donde se disuel-
ven, oh amigo, los cuatro grandes elementos materiales, a saber: el ele-
mento tierra, el elemento agua, el elemento fuego, el elemento aire?’

Por segunda vez, oh Kevatta, aquel Gran Brahma, a aquel bhikkhu
le dijo esto: ‘Oh bhikkhu, yo soy Brahma, el Gran Brahma, el Sobera-
no, el jamas vencido, el que todo lo ve, el poderoso, el Sefior, el hacedor,
el creador, el supremo regente, el padre de los seres pasados y futuros’.

Por tercera vez entonces, oh Kevatta, aquel bhikkhu le dijo esto
al Gran Brahma: ‘Yo no te pregunto, amigo, si tu eres Brahma, el Gran
Brahma el Soberano, el jamds vencido, el que todo lo ve, el poderoso,

el Sefior, el hacedor, el creador, ¢l supremo regente, el padre de los
seres pasados y futuros, sino que yo te pregunto esto: (En ddnde se
disuelven, oh amigo, los cuatro grandes elementos materiales, a saber:
el elementotierra, el elemento agua, el elemento fuego, el elemento aire?’

15. Entonces, oh Kevatta, el Gran Brahma4, tomando a aquel bhikk-
hu por el brazo, llevdndolo a un lado, le dijo esto a aquel bhikkhu:
‘Oh bhikkhu, aquellos dioses Brahmakayika con respecto a mi piensan
asi: ‘No existe para Brahma nada desconocido, no existe para Brahma
nada que no haya sido visto, no existe para Brahma nada que no haya
sido experimentado, no existe para Brahma nada que no haya sido reali-
zado’. Por esta razon yo no contesté delante de ellos. Oh bhikkhu, yo
tampoco sé en donde se disuelven los cuatro grandes elementos materia-
les, a saber: el elemento tierra, el elemento agua, el elemento fuego,
el elemento aire. Por esta razén ti, oh bhikkhu, has actuado mal, te
has equivocado al habe‘r dejado de lado al bhagavant y al emprender
una busqueda afuera para conseguir una respuesta a esa pregunta. Ve,
bhikkhu, acercandote al bhagavant, formiilale esta pregunta. Y cuando
el bhagavant te responda, entonces tu has de creerle’.

16. ‘“Y aquel bhikkhu, oh Kevatta, con la misma rapidez con que
un hombre fuerte extenderia el brazo que tiene éncogido o encogeria
el brazo que tiene extendido, desaparecié del mundo de Brahma y apa-
recio ante mi. Y, oh Kevatta, aquel bhikkhu, saluddndome, se senté
a un lado. Sentado a un lado, oh Kevatta, aquel bhikkhu me dijo esto:
‘¢En dénde se disuelven los cuatro grandes elementos materiales,



114 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

a saber: el elemento tierra, el elemento agua, el elemento fuego, el ele-
mento aire?’ *’.

17. Cuando aquel bhikkhu habl6 asi, oh Kevatta, yo le dije esto:
“‘Hace mucho tiempo, oh bhikkhu, los mercaderes navegantes, habien-
do cazado un pdjaro que se orienta hacia la costa, se internaban en
el mar con su nave. Ellos, cuando la nave se encontraba fuera de la
vista de la costa, liberaban al pajaro que se orienta hacia la costa. El
iba hacia el este, iba hacia el sur, iba hacia el oeste, iba hacia el norte,
iba hacia arriba, iba en todas direcciones. Si €] veia la costa en algun
lugar, hacia ahi se dirigia; si éi no veia la costa por ningun lugar, volvia
a aquel barco. De la misma manera td, oh bhikkhu, cuando, buscando
unarespuesta a tu pregunta hasta el mundo de Brahma, no la conseguis-
te, entonces volviste a mi. Ahora bien, esa pregunta no debe ser formu-
lada asi: ‘;En donde se disuelven los cuatro grandes elementos materia-
les, a saber: el elemento tierra, el elemento agua, el elemento fuego,
el elemento aire?’”’

18. Asi, oh bhikkhu, debe ser formulada aquella pregunta: ¢ ; En ddnde

el agua, la tierra, el fuego y el aire ya no tienen fundamento?

(En donde lo largo y lo corto,

lo sutil y lo tosco,

lo bueno y lo malo;

en donde el nombre y la forma,

cesan por completo? >’

19. Al respecto, la respuesta es:

““La conciencia,

invisible,®

ilimitada,

que todo lo ilumina'

—ahi el agua, la tierra, el fuego y el aire
ya no tienen fundamento.

Ahl lo largo y lo corto,

lo sutil y lo tosco,

lo bueno y lo malo—

ahi el nombre y la forma
desaparecen por completo.

Con la cesacion de la conciencia,
todo cesa’’.

20. Esto dijo el bhagavant, y Kevatta, el hijo de un jefe de familia,
satisfecho, se regocijé con la palabra del bhagavant.

9 No puede ser percibida por los sentidos.
10 En cuanto convierte a todo en objeto del conocimiento. Tal vez se hace presente
aqui la creencia antigua de que la conciencia es por esencia luz.



El sutra de Lohicca
(Lohiccasutta)
1.12

Introduccion
I

El presente sittra puede ser divido en dos partes, entre las cuales la rela-
cién no es sumamente estrecha. Las secciones 1y 2 (parrafos 1-12) cons-
tituyen la primera parte; las secciones 3 y 4 (parrafos 13-17) constituyen
la segunda parte.

RESUMEN
Primera parte: pdrrafos 1-12

1. La nociva teoria de Lohicca

Mientras Buda se encontraba en la aldea Salavatika, al brahman Lohic-
ca, que vivia en esa localidad, le vino a la mente la idea de que el saman
o brahman que ha obtenido una condicién moral provechosa no debe
comunicarla a otro, pues uno nada puede hacer por otro y el deseo
de comunicarsela a otro es un deseo que crea nuevas ataduras. Justa-
mente entonces el brahman Lohicca oy6 decir que Buda habia llegado
a su aldea y por intermedio de su barbero lo invita a que venga a su
casa a comer junto con sus monjes. El barbero le dice a Buda “‘la nociva
idea’’ que le ha venido a su mente al brahmdan Lohicca y le pide que
le disuada de ella.

2. El bhagavant destruye la teoria de Lohicca

Buda efectivamente va a la casa del brahmdan Lohicca. Después de co-

115



116 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

mer, Buda le pregunta a Lohicca si realmente ha tenido la nociva idea
de que no debe comunicar a otros cualquier condicién moral provecho-
$a que pueda uno alcanzar. Lohicca asiente. Entonces Buda le explica
(parrafo 9), con un primer ejemplo, que el que piensa asi se parece a
una persona que le aconsejara a Lohicca consumir él solo todo lo que
produce la aldea de Salavatika (de la cual él es duefio), no darle nada
alos otros; esa persona estaria causando dificultades a los que dependen
de Lohicca, no mostraria para con ellos un corazén compasivo, su men-
te estaria llena de hostilidad, ofuscada por la hostilidad, y, por consi-
guiente, sus opiniones (entre éstas su consejo a Lohicca) no pueden ser
sino errdneas: solo puede tener como destino renacer en el infierno o
bajo forma animal. Se parece también, dice Buda (parrafo 10) agregan-
do otro ejemplo, a una persona que le aconsejara al rey Pasenadi consu-
mir él solo todo lo que produce su reino sin darle nada a los otros.
Por el mismo razonamiento que el desarrollado en el ejemplo anterior,
para esa persona el destino s6lo puede ser una reencarnacion en el infier-
no o bajo forma animal. Y Buda, retomando los dos ejemplos anterio-
res, agrega (parrafos 11 y 12) que el que sostiene la teoria de que no
hay que comunicar a otros la condicion moral provechosa que uno pue-
da alcanzar, estd poniendo obstdculos a aquellos que han ingresado
en la doctrina de Buda para llegar a la condicion de arhant y a aquellos
que se esfuerzan por obtener reencarnaciones como seres divinos.

Segunda parte: pdrrafos 13-17

3. Tres maestros dignos de reprobaciéon

Esta seccion indica tres clases de maestros que son dignas de reproba-
cion: 1. aquel que sin haber alcanzado el objetivo de la condicién de
saman, es decir el perfeccionamiento espiritual, ensefia la doctrina a
un grupo de discipulos, los cuales no le prestan atencién; 2. aquel que
sinm haber alcanzado ese objetivo enseiia la doctrina a un grupo de disci-
pulos que le prestan atencion, y 3. aquel que habiendo alcanzado ese
objetivo ensefia la doctrina a un grupo de discipulos que no le prestan
atencion.

4. El maestro no digno de reprobacién

No es digno de reprobaciéon aquel maestro que ensefia la doctrina de
Buda a discipulos que, por prestarle atencidn, alcanzan la meta de per-
feccion espiritual que esa doctrina persigue. El texto reproduce aqui
los parrafos 2-61 de El Sutra de Jaliya, que contienen la doctrina de
Buda que el maestro digno de ese nombre enseiia.



EL SUTRA DE LOHICCA ' 117

II

El interés del presente sittra radica en la ensefianza de generosidad y
caridad que imparte Buda. Si una persona alcanzé un progreso espiri-
tual, obtuvo una condicion que moralmente significa un beneficio, debe
—nos dice— informar de su logro a otros, hacerlos participes del mismo
para ayudarlos en esa forma a conseguir el mismo progreso espiritual
que él consiguié. No debe rodearse de silencio, reservando sélo para
si el beneficio moral que él obtuvo. Esta ensefianza es un aspecto de
la karuna o compasion, que desde sus primeros tiempos constituyo una
virtud exaltada cada vez con mayor fuerza por el Budismo.! El hom-
bre no sélo debe abstenerse de hacer sufrir a otros, sino ademas procu-
rar su felicidad y en especial contribuir a su adelanto moral y espiritual.
Esinteresante también la caracterizacion del maestro espiritual dig-
no de alabanza que este siztra traza. Maestro digno de alabanza es aquel
_que imparte la doctrina que Buda predic6, pero que antes realizé en
si mismo las normas de disciplina moral que esa doctrina inculca (o
sea que ensefla algo que €l mismo practicéd personalmente), y que ade-
mas por su dotes personales consigue que sus discipulos lo escuchen
y se beneficien asi realmente.

! Véase Sutta Nipata, 149-150; Vasubandhu, Abhidharmakosha 111, 93, pp. 545-546,
ed. S. D. Shastri y Aryadeva, Catuhshatika estrofa 101, p. 466, ed. H. Shastri.



Traduccién

1. La nociva teoria de Lohicca

1. He aqui lo que yo he oido decir. En cierta ocasidn el bhagavant,
recorriendo el pais de los Kosala en busca de limosna, en compafiia
de un gran grupo de bhikkhus, de quinientos bhikkhus, llegb a la aldea
Salavatika. En aquella misma ocasion el brahman Lohicca se encontra-
ba en Salavatika, localidad populosa, rica en pastos, bosques y agua,
abundante en granos, dominio real, entregada por el rey Pasenadi de
Kosala, como una donacién del rey, en total propiedad.

2. En aquella ocasién al brahmdn Lohicca le vino a la mente una
nociva teorfa asi: ‘‘Aqui un saman o un brahman logra una condicién
moral provechosa y, habiendo logrado una condicién moral provecho-
sa, no tiene que comunicérsela a otro? (pensando): ;Qué cosa puede
uno hacer por otro?? Asi como un hombre que, habiendo cortado una
vieja atadura, se hiciera otra nueva atadura —yo digo que igual resulta-
do tiene este nocivo* deseo (de comunicar tal logro a otro), ya que,
{qué cosa puede uno hacer por otro?”’

3. Ahora bien, el brahmdn Lohicca oyé decir: ‘‘El samdn Gotama,

2 Habléndole de ella, impartiéndole la ensefianza acerca de ella, informdndole como
hizo para alcanzarla, tratando de convencerlo para que adopte una conducta similar,
de modo que el otro pueda también realizarla en s{ mismo.

3 Cada hombre debe esforzarse por si mismo para lograr su perfeccionamiento es-
piritual. Lohicca no piensa que la ensefianza que uno recibe de otro puede contribuir a ese fin.

4 Nocivo tal vez, porque la persona que lo tiene trata de imponer a otra una forma
de ser, una conducta que es propia de ella, o porque ese deseo responde a un sentimiento
de autosatisfaccion o de orgullo o vanidad, o porque quita el tiempo y energia que debe-
rian dedicarse a un mayor progreso espiritual.

118



EL SUTRA DE LOHICCA 119

descendiente de los Sakya, que dejoé el clan de los Sakya para llevar
una vida errante y mendicante, recorriendo el pais de los Kosalas en
busca de limosna con un gran grupo de bhikkhus, con quinientos bhikk-
hus, ha llegado a Salavatika. Se ha difundido con respecto al sefior Go-
tama este rumor de buena fama: ‘El bhagavant es un arhant, perfecta-
mente iluminado, dotado de saber y buena conducta, bien encaminado,
conocedor del mundo, insuperable conductor de los hombres que deben
ser controlados, maestro de dioses y de hombres, el iluminado, el afortu-
nado. El, hablendo conocido, habiendo percibido por si mismo este mundo
junto con sus dioses, con Mara, con Brahma, a esta humanidad con
sus samanes y brahmanes, con sus dioses y sus hombres, lo da a conocer.
El ensefia la doctrina hermosa en el comienzo, hermosa en el medio,
hermosa en el fin, en su espiritu y en su letra, él proclama ia vida religio-
sa realizada en su integridad, completamente pura. Es bueno, en ver-
dad, ver a arhants de tal naturaleza’ *’.

4. Y el brahman Lohicca le dijo al barbero Rosika: ‘‘Ve ti, buen
Rosika,acércate a donde se encuentra el saman Gotama y habiéndote
acercado, de mi parte, preglintale al saman Gotama por su salud, bie-
nestar, vigor, fuerza y comodidad, diciendo: ‘El brahmdn Lohicca, se-
flor Gotama, pregunta al sefior Gotama por su salud, bienestar, vigor,
fuerza y comodidad’. Y dile asi: ‘Por favor que el sefior Gotama acepte
con su grupo de bhikkhus ir a comer mafiana a la casa del brahmén
Lohicca’ .

5. Diciendo: “‘Si, sefior’’, el barbero Rosika, obedeciendo al brah-
man Lohicca, se acercéd a donde se encontraba el bhagavant y, habién-
dose acercado, habiéndo saludado al bhagavant, se senté a un lado.
Sentado a un lado, el barbero Rosika le dijo esto al bhagavant:‘‘Seiior,
el brahman Lohicca pregunta al sefior Gotama por su salud, bienestar,
vigor, fuerza y comodidad y dice asi: ‘Sefior, que el bhagavant acepte
con su grupo de bhikkhusir acomer maiiana a la casa del braman Lohic-
ca’. El bhagavant acepté guardando silencio *°.

6. Entonces Rosika, el barbero, viendo la aceptacion del bhaga-
vant, levantandose de su asiento, saludando al bhagavant, haciendo
el padakkhina,’ se acercd a donde se encontraba el brahman Lohicca
y, habiéndose acercado, le dijo esto al brahman Lohicca: ‘“Nosotros
le dijimos, sefior, de tu parte, esto al bhagavant: ‘El brahmdan Lohicca,
sefior, pregunta al sefior Gotama por su salud, bienestar, vigor, fuerza
y comodidad y dice asi: ‘Seiior, que el bhagavant acepte con su grupo
de bhikkhus ir a comer mafiana a la casa del brahmdn Lohicca’. Y el
bhagavant aceptd’’.

7.Y el brahman Lohicca, al concluir la noche, habiendo hecho pre-
parar en su propia casa delicioso alimento sélido y liquido, le comunic6

5 Signo de respeto consistente en dar la vuelta ali-ededor de una persona déandole
siempre el lado derecho.



120 ' SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

a Rosika, el barbero: ‘‘Ve ti, buen Rosika, acércate a donde se encuen-
tra el samin Gotama y, habiéndote acercado, al samdn Gotama amin-
ciale que ya es hora diciéndole: ‘Seftor Gotama, ya es hora, la comida
esta preparada’ ’’.

Y, diciendo: “Sl sefior”’, Rosika, el barbero obedeciendo al brah-
man Lohicca, se acercé a donde se encontraba el bhagavant, y habién-
dose acercado, saludando al bhagavant, se qued6 de pie a un lado. De
pie a un lado, Rosika, el barbero, le anuncié al bhagavant que ya era
hora, diciéndole: ‘‘Sefior, ya es hora, la.comida estd preparadal’’.

8. Y el bhagavant por la mafiana, después de vestirse, tomando
sumanto y su escudilla, en compaia de su grupo de bhikkhus, se dirigié
a Salavatika. En aquella ocasion Rosika, el barbero, seguia paso a paso
al bhagavant y, Rosika, el barbero, le dijo esto al bhagavant: ‘'Seior,
al brahmén Lohicca le vino a la mente una nociva teoria asf:* Aqui un
samdn o un brahman logra una condicién moral provechosa y, habien-
dologrado una condicién moral provechosa, no tiene que comunicarse-
la a otro (pensando): ;Qué cosa puede uno hacer por otro? Asi como
un hombre que, habiendo cortado una vieja atadura, se hiciera otra’
nueva atadura —yo digo que igual resultado tiene este nocivo deseo
(de comunicar tal logro a otro), ya que ;qué cosa puede uno hacer por
otro?’ Estaria bien, sefior, que el bhagavant disuadiera al brahmén Lo-
hicca de esta nociva teorfa’’.

“‘Puede ser, Rosika, puede ser, Rosika’’.

2. El bhagavant destruyé la teoria de Lohicca

9. Y el bhagavant se dmglé a la casa del brahmdan Lohicca y, una vez
ahi, se sentd en el asiento preparado para él. Y el brahman Lohicca
personalmente halagé y atendié al grupo de bhikkhus con Buda a la
cabeza con delicioso alimento sélido y alimento liquido. Entonces el
brahmén Lohicca, después de ver que el bhagavant habia comido y que”
habia retirado su mano de la escudilla, tomando un asiento bajo, se
sentd a un lado. Y al brahman Lohicca que estaba sentado a un lado,
el bhagavant le dijo esto: ‘‘;Es verdad, oh Lohicca, que te ha venido
a la mente esta nociva teoria: ‘Aqui un saman o un brahman logra una
condiciéon moral provechosa y, habiendo logrado una condicién moral
provechosa, no tiene que comunicarsela a otro (pensando): ;Qué cosa
puede uno hacer por otro? Asi como un hombre que, habiendo cortado
una vieja atadura, se hiciera otra nueva atadura —yo digo que igual
resultado tiene este nocivo deseo (de comunicar tal logro a otro), ya
que ;qué cosa puede uno hacer por otro?”’

*“Si, sefior Gotama’’.

*“¢Ta que piensas, Lohicca, ti vives en Salavatika?”’

“Sl, seftor Gotama’’.

*Oh Lohicca, ¢aquel que duera asi: ‘El brahman Lohicca vive en
Salavatika ylo que produce Salavatika el brahmdn Lohicca ha de consu-



EL SUTRA DE LOHICCA 121

mirselo €l solo, no ha de darle a otros’, aquél, hablando asi,-les esta
o no les estd causando dificultades a aquellos que dependen de ti?”’

‘““Les est4 causando dificultades, sefior Gotama'’.

.Y, causdndoles dificultades, tiene sentimientos compasivos para
con ellos o no los tiene?”’

““No los tiene, sefior Gotama’’.

“¢;La mente del que no tiene sentimientos compasivos se presenta
amistosa u hostil para con nosotros?”’

‘“Hostil, sefior Gotama’’.

¢‘;Cuando se presenta una menta hostil, se da una opinién errénea
o0 una opinioén verdadera?”’

‘“Una opinién errénea, seilor Gotama’’.

‘“Oh Lohicca, yo digo que la opinidon errdnea tiene uno u otro de
estos dos destinos: o el infierno o el reino animal.®

10. “‘;Tu que piensas, oh Lohicca, el rey Pasenadi de Kosala es
dueiio de Kasi y Kosala””

‘Si, sefior’’.

*¢¢Oh Lohicca, aquel que dijera asi: ‘El rey Pasenadi de Kosala
es dueﬁo de Kasi y de Kosala y lo que producen Kasi y Kosala el rey
Pasenadi de Kosala ha de consumirselo €l solo, no ha de darle a otros’,
aquél, hablando asi, les est4 o no les estd causando dificultades a aque-

-llos que dependen de é1?”°

‘““Les estd causando dificultades, sefior Gotama’’.

““¢ Y, causandoles dificultades, tiene sentimientos compasivos para
con ellos 0 no los tiene?”’

““No los tiene, sefior Gotama’’.

‘¢;La mente del que no tiene sentimientos compasivos se presenta
amistosa u hostil para con los otros?’’

‘‘Hostil, sefior Gotama’’.

¢¢;Cuando se presenta una mente hostil, se da una opinién erronea
0 una opinién verdadera?’’

““Una opinién errdénea, sefior Gotama’’

““Yo digo, oh Lohicca, que la oplmén errénea tiene uno u otro
de estos dos destinos: o el infierno o el reino animal.

11. Oh Lohicca, aquel que dijera asi: ‘El brahman Lohicca es dueiio
de Sdlavatika y lo que produce Silavatika el brahmén Lohicca ha de
consumirselo él solo, no ha de darle a otros, aquél hablando asi, les
esta causando dificultades a aquellos que dependen de ti y, causdndoles
dificultades, no tiene sentimientos compasivos (para con ellos) y la men-
te del que no tiene sentimientos compasivos se presenta hostil y cuando
se presenta una mente hostil se da una opinién errénea’. De la misma
manera, oh Lohicca, aquel que dijera asi: ‘Aqui un saman o un brah-
man logra una condicién moral provechosa y, habiendo logrado una

6 Es decir: renacer encarnado en algtin animal.



122 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

condiciéon moral provechosa, no tiene que comunicéarsela a otro (pen-
sando): ;Qué cosa puede uno'hacer por otro? Asi como un hombre
que, habiendo cortado una vieja atadura, se hiciera otra nueva atadura
—yo digo que igual resultado tiene este nocivo deseo (de comunicar
tal logro a otro), ya que, ;qué cosa puede uno hacer por otro?’—; el
que hablara asi a aquellos hijos de familia que, obteniendo la disciplina
y la doctrina enseiiadas por el tathagata, alcanzan una gran excelencia,
realizan el fruto de Ia condicién del que ha entrado en la corriente, reali-
zan, también el fruto de la condicidon del que ya no renace sino una
vez, realizan también el fruto de la condicién del que ya no renace,
realizan también el fruto de la condicién de arhant’ y también a aque-
llos que hacen madurar las matrices divinas para el renacer en las exis-
tencias divinas,® a aquellos (el que les hablara asi) les causa dificuitades®
y, causandoles dificultades, no tiene sentimientos compasivos (para con
ellos) y la mente del que no tiene sentimientos compasivos se presenta
hostil y cuando se presenta una mente hostil se da una opinién errénea
y oh Lohicca, yo digo que la opinidn erronea tiene uno u otro de estos
dos destinos: o el infierno o el reino animal.

12. Oh Lohicca, aquel que dijera asi: ‘El rey Pasenadi de Kosala
es duefio de Kasi y de Kosala y lo que producen Kasi y Kosala el rey
Pasenadi de Kosala ha de consumirselo él solo, no ha de darle a otros,
aquél, hablando asi, les estd causando dificultades a aquellos que de-
pendende ély, causandoles dificultades, no tiene sentimientos compasi-
vos (para con ellos) y la mente del que no tiene sentimientos compasivos
se presenta hostil y cuando se presenta una mente hostil, se da una opi-
nion errénea’. De la misma manera, oh Lohicca, aquel que dijera asi:
‘Aqui un samdn o un brahman logra una condicién moral provechosa
y, habiendo logrado una condicién moral provechosa, no tiene que co-
municdrsela a otros (pensando): ;Qué cosa puede uno hacer por otro?
Asicomo un hombre que, habiendo cortado una vieja atadura, se hicie-
ra otra nueva atadura —yo digo que igual resultado tiene este nocivo
deseo (de comunicar tal logro a otro), ya que qué cosa puede uno hacer
por otro?’,— el que hablara asi a aquellos hijos de familia que, obte-

7 En las lineas que anteceden tenemos un ligero esbozo de las etapas de la via que
conduce a la condicion de arhant. Véase C. Dragonetti, Dhammapada, bajo arhant, y
las referencias dadas ahi.

8 Otra forma de reencarnacién: bajo la forma de un dios. Desde luego que para
el Budismo la reencarnacion como dios es transitoria, como cualquier otra de las reencar-
naciones posibles: como hombre, como animal, como difunto. Y, ademds, para el Budis-
mo lacondicién de dios es inferior a la condicion del monje budista que alcanzé la ilumina-
cién. Véase C. Dragonetti, Dhammapada, pp. 50-53.

9 Las dificultades que tales consejos pueden causar a los monjes budistas, consisten
en que les suscitan un conflicto interior entre su deseo, brotado de la compasién, de comu-
nicar a otros la ensefianza de Buda y la idea, inculcada por esos consejos, de que no
es conveniente hacerlo, pues implicaria un retroceso en su progreso espiritual al crearles
en cierto modo una nueva atadura.



EL SUTRA DE LOHICCA ' 123

niendo la disciplina y la doctrina ensefiadas por el tathagata, alcanzan
una gran excelencia, realizan el fruto de la condicién del que ha entrado
en la corriente, realizan también el fruto de la condicién del que ya
no renace sino una vez, realizan también el fruto de la condicién del
que ya no renace, realizan también el fruto de la condicién de arhant
y también a aquellos que hacen madurar las matrices divinas para el
renacer en las existencias divinas, a aquellos (el que les hablara asi) les
causa dificultades y, causdndoles dificultades, no tiene sentimientos
compasivos (para con ellos) y la mente del que no tiene sentimientos
compasivos se presenta hostil y cuando se presenta una mente hostil,
se da una opinién errénea y, oh Lohicca, yo digo que la opinién errénea
tiene uno u otro de estos dos destinos: o el infierno o el reino animal’’.

3. Tres maestros dignos de reprobacién

13. ‘“Oh Lohicca, en este mundo hay tres maestros que son dignos de
reprobacion y el que reprueba a tales maestros —aquella reprobacion
es justa, verdadera, correcta, irreprochable. ;Cudles tres?

14. En este mundo, oh Lohicca, un maestro (aun) no ha alcanzado
el objetivo de la condicién de samdn en beneficio del cual €] ha salido
de su casa para llevar una vida errante y medicante. El, no habiendo
alcanzado ain aquel objetivo de la condicion de saman, enseiia la doctri-
na a los discipulos, diciéndoles: ‘Esto es para vuestro bien’. ‘Esto es
para vuestra felicidad’. Sus discipulos no lo atienden, no le prestan aten-
cion, no predisponen su mente hacia el conocimiento y viven apartando-
se de la ensefianza del maestro. El deberia ser reprobado asi: ‘Oh vene-
rable, ti no has alcanzado aquel objetivo de la condicidon de saman
en beneficio del cual has salido de tu casa para llevar una vida errante
y mendicante y, no habiendo atin alcanzado aquel objetivo de la condi-
cién de saman, td enseiias la doctrina a los discipulos, diciéndoles: ‘Esto
es para vuestro bien’. ‘Esto es para vuestra felicidad’. Y tus discipulos
no te atienden, no te prestan atencion, no predisponen su mente hacia
el conocimiento y viven apartandose de la ensefianza del maestro’. Como
si uno abordara a una mujer esquiva o abrazara a una mujer que le
da la espalda —yo digo que igual resultado tiene este nocivo deseo!®
(de comunicar tal logro a otro), ya que, ;qué cosa puede uno hacer
por otro? Oh Lohicca, éste es el primer maestro digno de reprobacién
en este mundo y el que reprueba a tal maestro —aquella reprobacién
es justa, verdadera, correcta, irreprochable.

15. Ademas, oh Lohicca, en este mundo un maestro ain no ha al-
canzado el objetivo de la condicién de saman en beneficio del cudl él

10 En el caso de este mal maestro su deseo de ensefiar, no teniendo las cualidades
para ello, es nocivo, ya que sus discipulos se apartan de la ensefianza, no la hacen suya

y asi resultan perjudicados. Un maestro en esas condiciones realmente nada puede hacer
por otro.



124 o SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

ha salido de su casa para llevar una vida errante y mendicante. El, no
habiendo alcanzado ain aquel objetivo de la condicién de samdn, ense-
fia la doctrina a los discipulos, diciéndoles: ‘Esto es para vuestro bien’.
‘Esto es para vuestra felicidad’. Sus discipulos lo atienden, le prestan
atencion, predisponen su mente hacia el conocimiento y no viven apar-
tandose de la ensefianza del maestro. El deberia ser reprobado asi: ‘Oh
venerable, ti no has alcanzado aquel objetivo de la condicién de samén
en beneficio del cual tu has salido de tu casa para llevar una vida errante
y mendicante y no habiendo aiin alcanzado aquel objetivo de la condi-
cién de saman, ti enseflas la doctrina a los discipulos, diciéndoles, ‘Esto
es para vuestro bien’. ‘Esto es para vuestra felicidad’. Y tus discipulos
te atienden, te prestan atencion, predisponen su mente hacia el conoci-
miento y no viven apartidndose de la ensefianza del maestro’. Como.
un hombre que abandonando su propio campo, pensara que debe arran-
car las malas hierbas de otro campo —yo digo que igual resultado tiene
este nocivo deseo'! (de comunicar tal logro a otro), ya que ;qué cosa
puede uno hacer por otro? Oh Lohicca, éste es el segundo maestro que
es digno de reprobacién en este mundo y el que reprueba a tal maestro
—aquella reprobacién es justa, verdadera, correcta, irreprochable.
16. Finalmente, oh Lohicca, en este mundo un maestro ha alcanza-
do el objetivo de 1a condicién de saman en beneficio del cual é] ha salido
de su casa para llevar una vida errante y mendicante. El, habiendo al-
canzado aquel objetivo de la condicion de saman, ensefia la doctrina
a los discipulos, diciéndoles: ‘Esto es para vuestro bien’. ‘Esto es para
vuestra felicidad’. Sus discipulos no lo atienden, no le prestan atencién,
no predisponen su mente hacia el conocimiento.y viven apartdndose
de la enseflanza del maestro. El deberia ser reprobado asi: ‘Oh venera-
ble, ti has alcanzado aquel objetivo de la condicién de saman en benefi-
cio del cual tu has salido de tu casa para llevar una vida errante y mendi-
~ cante y, habiendo alcanzado aquel objetivo de la condicion de samén,
tu enseflas la doctrina alos discipulos, diciéndoles: ‘Esto es para vuestro
bien’. ‘Esto es para vuestra felicidad’. Pero tus discipulos no te atien-
den, no te prestan atencion, no predisponen su mente hacia el conoci-
miento y viven apartdndose de la ensefianza del maestro’. Como un
hombre que habiendo cortado una vieja atadura, hiciera otra nueva
atadura —yo digo que igual resultado tiene este nocivo deseo'? (de co-

11 En este caso el deseo de impartir una ensefianza es nocivo, pues el deseo de ense-
fiar a otros impide al maestro dedicarse a alcanzar su propio progreso espiritual (que
¢s el primer deber del hombre), cosa que él ain no ha conseguido. Ademads, no habiendo
alcanzado la condicién de saman, no habiendo é mismo llegado al perfeccionamiento
espiritual, es imposible que pueda transmitir la verdadera doctrina, sélo est4 capacitado
para transmitir una vision deformada de la misma, lo cual es nocivo para los discipulos
que los siguen. Si en el caso anterior el dafio era un efecto nocivo par los discipulos,
en este caso el efecto nocivo lo es para ambos, los discipulos y el propio maestro.

12 Nocivo porque el maestro, si bien ya realizé en si mismo la disciplina ensefiada



EL SUTRA DE LOHICCA 125

municar tal logro a otro), ya que ;qué cosa puede uno hacer por otro?
Oh Lohicca, éste es el tercer maestro que es digno de reprobacién en
esta mundo y el que reprueba a tal maestro —aquella reprobacion es
justa, verdadera, correcta, irreprochable’.

4, El maestro no digno de reprobacién

17. Cuando el bhagavant hablé asi, el brahman Lohicca le dijo esto:
¢ Existe, oh Gotama, un maestro que en este mundo no es digno de
reprobacion?’’
““Existe, oh Lohicca, un maestro que en este mundo no es digno
de reprobacion’’.
¢¢:Quién es, oh Gotama, aquel maestro que en este mundo no es
. digno de reprobacién?”’
“‘En este mundo, oh Lohicca, surge un fathagata... (el texto repro-
duce aquilos pdrrafos 2-61 de El Sutra de Jaliya con las siguientes modi-
ficaciones: -
a) enlugardelainvocacion: ‘amigos’ u ‘oh amigos’ este texto tiene:
‘Lohicca’ u ‘oh Lohicca’;
b) este texto suprime todos los pdrrafos que dicen: ‘Oh amigos,
ies posible para el bhikkhu que conoce asi...?’;
c) agrega al final de los pdrrafos 39, 41, 43, 45, 47, 49, 51, 53, 55,
57, 59 y 61 la siguiente frase: ‘Aquel maestro bajo la direccién
del cual, oh Lohicca, el discipulo alcanza tan gran excelencia,
aquél, oh Lohicca, es un maestro que en este mundo no es digno
de reprobacion y el que reprueba a tal maestro —aquella repro-
bacién es injusta, falsa, incorrecta merecedora de reproche’’.
18. Cuando el bhagavant hablo asi, el brahman Lohicca le dijo esto:
““Asi como, oh sefior Gotama, un hombre rescatando a otro hombre
caido en el precipicio del infierno, tomédndolo de los pelos, lo colocara
en un lugar seguro, de la misma manera yo he sido rescatado por el
sefior Gotama, habiéndome caido al precipicio del infierno y he sido
colocado en un lugar seguro. jMagnifico, sefior Gotama! ;Magnifico,
sefior Gotama! Asi como, sefior Gotama, uno levantaria algo que se
ha caido o descubriria algo que esta oculto o indicaria el camino a al-
guien que lo ha perdido o sostendria una ldmpara de aceite en la oscuri-
dad pensando: ‘Los que tienen ojos, veran’, del mismo modo el sefior
Gotama ha explicado la doctrina de multiples maneras. Sefior, yo tomo
refugio en el sefior Gotama, en la Doctrina y en la Comunidad de bhikk-
hus. Que el sefior Gotama desde hoy dia me reciba como upasaka, a
mi que en vida, he tomado refugio en él.

por Buda, carece de la capacidad de comunicarsela a otros y hacer que los otros la adop-
ten, malgastando asi su tiempo y perjudicando a quienes se confian a él.






El sutra de los tres Vedas
(Tevijjasutta)
I.13

Introduccion

El presente siutra, ademas de la Primera Seccién que es a manera de
introduccion del didlogo, puede dividirse en cuatro partes.

RESUMEN

1. La conversacién de Visettha y Bhiradvija acerca de cudl
es el camino (correcto) y cual no

Mientras Buda se encontraba en el pais de los Kosala, dos jévenes brah-
manes, Vasettha y Bhdradvaja, discuten acerca del camino que conduce
a la salvacién. El primero sostiene que aquel camino es el ensefiado
por el brahman Pokkharasati y el segundo, que es ¢l ensefiado por el
brahmén Tarukkha. Deciden entonces someter sus diversos puntos de
vista a Buda y aceptar lo que él decida. Van efectivamente a donde
Buda se encuentra y le exponen el motivo especifico de su discusién
(parrafo 5). Buda repite el planteamiento que ellos le hacen y les pregun-
ta curiosamente sobre cudl es su diferencia de opinién (parrafo 6) y
Vasettha, olviddndose de su discusidn con el otro joven brahmdn, le
dice a Buda, pasando a un plano general, que los brahmanes enseiian
diversos caminos salvificos y afirma que todos ellos conducen a la salva-
cién, a la compaiiia del dios Brahma, de la misma manera como diver-
sos caminos pueden llevar todos ellos a una misma aldea.

127



128 _ SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA
Primera parte: pdrrafos 8-24

2. La palabra de los Brahmanes versados en los tres Vedas!
es similar a la cadena de ciegos

Ante la reiterada insistencia de Vasettha de que todos esos caminos lie-
van al indicado fin, Buda le pregunta si algin brahman versado en los
tres Vedas, si algin maestro entre esos brahmanes, si algin maestro
de maestros entre esos brahmanes, ha visto a Brahma cara a cara y
si alguno de los antiguos brahmanes, creadores de mantras,? han di-
cho que ellos conocen el camino que conduce a donde se encuentra el
dios Brahma (parrafos 8-9). Vasettha contesta a todo que no. Buda
concluye entonces que la palabra de todos esos brahmanes resulta sin
sentido, pues todos ellos ensefian un camino que lleva a la compaiiia
de alguien que ellos no conocen (parrafo 11) y los compara a una hilera
de ciegos que caminan a la deriva, agarrados uno con otro (parrafo 12).

3. La compaiiia de Brahma

En seguida Buda le explica a Vasettha que muchas personas, entre ellos
los brahmanes versados en los tres Vedas, ven al sol y a la luna y les
rinden homenaje cuando salen y se ponen, y sin embargo no puede ense-
fiar el camino que conduce hacia ambos cuerpos celestes. Luego le mani-
fiesta a Vasettha que ningiin brahmén ha visto a Brahma cara a cara,
y que los antiguos sabios creadores de mantras no han dicho que ellos
conocen donde esta Brahmay que, sin embargo, los brahmanes afirman
que ellos pueden ensefiar el camino que conduce a Brahma —hacia al-
guien que ellos no conocen, que ellos no ven. Buda concluye diciendo
que la afirmacion de estos brahmanes carece de sentido.

a) La pardbola de la belleza del lugar (pdrrafos 17-20) y b) la parabola
de la escalera (pdrrafos 21-24)

Se insertan aqui la pardbola del hombre que ama a una mujer que no
conoce y de la cual nada sabe y la pardbola del hombre que construye
una escalera para subir a un palacio que no conoce y que ni siquiera
sabe donde estd, pardbolas que ya conocemos por El siztra de Potthapa-
da. Buda compara la conducta de los brahmanes de quienes est4 hablan-
do con la de ambos hombres.

Segunda parte: pdrrafos 25-32

¢) La pardbola del rio Aciravati
En esta parte, que contiene varias parabolas que tienen que hacer con

! Las escrituras sagradas del Hinduismo: el Rig Veda, el Sama Veday el Yajur Veda.
2 Férmulas sagradas.



EL SUTRA DE LOS TRES VEDAS 129

el rio Aciravati, Buda expresa que es imposible que los brahmanes,
que no retinen las cualidades que hacen al verdadero brahman, puedan
reunirse con Brahma. Desarrolla en los parrafos 25-32 tres comparacio-
nes que ilustran su idea.

En los parrafos 25-27 expresa que es imposible que los brahmanes,
que no reunen las cualidades propias de un brahman, puedan unirse
con Brahma iinicamente porque le dirigen invocaciones o ruegos o por-
que asi lo desean. Son comparables al hombre que llega al indicado
rio, para cruzarlo, llama a una orilla desde la otra orilla para que se
le acerque, cosa que desde luego no se producira.

En los parrafos 28-29 expresa que es imposible que los brahmanes,
que no reunen las cualidades propias de un brahman y que estdn atados
por las cadenas o ataduras que son los placeres sensuales, puedan reu-
" nirse con Brahma. Son comparables a un hombre que, atado con una
sélida cadena en una orilla del indicado rio, pretendiera cruzarlo.

En los parrafos 30-32 expresa que es imposible que los brahmanes
que no reunen las cualidades propias del verdadero brahman y que estdn
impedidos por los obstaculos que son el placer sensual, la malevolencia,
la desidia, la pereza y el desasosiego y la inquietud y la duda, puedan
reunirse con Brahma. Son comparables al hombre que deseando cruzar
el indicado rio, cuando llega a él se echa a dormir en una de sus orillas.

Tercera parte: pdrrafos 33-35
. 4. El desierto de los tres Vedas, el infortunio de los tres Vedas

En esta seccion Buda sefiala que Brahma tiene una serie de cualidades,
como estar libre de apegos, libre de odios, etc., que los brahmanes ver-
sados en los tres Vedas no poseen. Y concluye diciendo que no existe
correspondencia, congruencia, entre Brahma y esos brahmanes y que,

por consiguiente, es imposible que después de la muerte esos brahmanes
se unan a Brahma, tan diferente de ellos.

Cuarta parte: pdrrafos 36-42
5. El camino que lleva a la compaiiia de Brahma

En esta seccionh Buda expresa que él conoce el camino que lleva a Brah--
ma mejor de lo que un hombre nacido en la aldea de Manasakata cono-
ce el camino que conduce a ella. Vasettha le pide entonces a Buda que
él le explique el camino que conduce a Brahma. Buda acepta y reprodu-
ce en el parrafo 39 las enseflanzas contenidas en los parrafos 2-37 de
El Sutra de Jaliya, a los cuales se agregan otros nuevos parrafos que
expresan como €l monje que sigue las doctrinas budistas inunda de be-



130 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

nevolencia, compasion, simpatia, ecuanimidad, todas las regiones del
espacio.

Luego Buda expresa, en los parrafos 40-41, que el monje que lo
sigue a él y que en esa forma realiza sus normas estd libre de apegos,
libre de odio, etc. y que, por consiguiente, .xisten correspondencia,
congruencia, entre él y Brahma, y que por lo tanto no es imposible que
ese monje, después de la muerte, se una a Brahma.

El didlogo concluye informandonos que Vasettha se convirtio al
Budismo después de oir las palabras de Buda.

II

El presente didlogo ofrece algunos puntos de interés que sefialamos a
econtinuacion.

Es interesante la idea, expresada por Vasettha en el parrafo 7, de
que los brahmanes ensefian diferentes caminos salvificos y que todos
ellos conducen a la salvacidn (parrafos 8-24).

La posicién adoptada por Buda (parrafos 8-24) frente a esta idea
de Vasettha revela la actitud pragmatica del Budismo primitivo: es im-
posible que alguien pueda ensefiar un método para unirse a una divini-
dad que no conoce; pretender hacerlo es una empresa sin sentido.

Elinterés de la seccién cuarta (parrafos 25-32) radica en que vuelve
a manifestar la inspiracién moral del Budismo. La persona que carece
de las cualidades morales propias del verdadero brahmadn, que esta do-
minada por la sensualidad, por la agresividad y otras cualidades negati-
vas que Buda sefiala en el parrafo 31, no puede pretender llegar a la
compaiiia de Brahma. De nada le serviran sus ruegos, oraciones e invo-
caciones.

Lo mismo sucede con la seccién quinta (parrafos 33-35). Brahma,
que carece de apegos, estd libre de odio y agresividad, y que tiene la
mente pura y posee autodominio, no puede ser alcanzado por los brah-
manes por muy eruditos que sean, si poseen cualidades enteramente
contrarias a las de Brahma.

Si en las secciones 2 y 3 se negaba a los brahmanes la posibilidad
de llegar a Brahma por razones referidas al conocimiento, en las seccio-
nes 4 y 5 se les niega por razones que tienen que ver con la moral.

La seccion sexta (parrafos 36-42) es interesante por el énfasis que
pone, aligual que las secciones 4 y 5, en la moral como requisito impres-
cindible para poder alcanzar a Brahma. El monje que practica las nor-
mas morales predicadas por Buda y contenidas en los parrafos 2-37
de El Sutra de Jaliya, que estd compenetrado de sentimientos de benevo-
lencia, compasién, simpatia, ecuanimidad para con todos los seres y
que posee las mismas cualidades que Brahma posee, como son: no tener
apegos, ni sentimientos de odio, etc. —ese monje puede llegar a Brah-
ma, reunirse con él.



Traduccion

1. La conversacion de Vaseftha y Bharadvija acerca de cudl
es el camino (correcto) y cudl no

1. He aqui lo que yo he oido decir. En cierta ocasion el bhagavant reco-
rriendo el pais de los Kosala en busca de limosna en compaiiia de un
grupo de bhikkhus, de quinientos bhikkhus, lleg6 a la aldea brahménica
de los Kosala, llamada Manasakata. Ahi, en Manasakata, se encontra-
ba el bhagavant, al norte de Manasakata, en la orilla del rio Aciravati, .
en un bosque de mangos.

2. En aquella misma ocasién numerosos ricos brahmanes suma-
mente distinguidos vivian en Manasakata, a saber: el brahman
Canki, el braman Tarukkha, el brahman Pokkharasati, el brahman
Janusoni y el brahman Todeyya y otros brahmanes ricos sumamente
distinguidos.

3. Ahora bien, entre los jovenes (brahmanes) Vasettha y Bharadvaja,
mientras se paseaban, surgid esta conversacién sobre cudl es el camino
(correcto) y cudl no. Y el joven Vasettha dijo asi: ‘‘El camino recto,
el curso correcto, que conduce a la salvacion, que lleva al que lo sigue
a la compafiia de Brahma, es el que ha sido sefialado por el brahman
Pokkharasati’’. Y el joven Bharadvaja dijo asi: ‘‘El camino recto, el
curso correcto, que conduce a la salvacién, que lleva al que lo sigue
a la compaiifa de Brahma, es el que ha sido seflalado por el brahman
Tarukkha’’. Y ni el joven Vasettha pudo convencer al joven Bharadvaja
ni el joven Bharadvidja pudo convencer al joven Vasettha

4. Entonces el joven Vasettha le informo al joven Bharadvaja: ‘‘Oh
Bharadvaja, el samdn Gotama, descendiente de los Sakya, que dejo

131



132 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

el clan de los Sakya para llevar una vida errante y mendicante, se en-
cuentra en Manasakata, al norte de Manasakata, en la orilla del rio
Aciravati, en un bosque de mangos. Y se ha difundido con respecto
al sefior Gotama este rumor de buena fama: ‘El bhagavant es un arhant,
perfectamente iluminado, dotado de saber y buena conducta, bien en-
caminado, conocedor del mundo, insuperable conductor de los hom-
bres que deben ser controlados, maestro de dioses y de hombres, el ilu-
minado, el afortunado. El, habiendo conocido, habiendo percibido por
si mismo este mundo junto con sus dioses, con Mara, con Brahma,
a esta humanidad con sus samanes y brahmanes, con sus dioses y sus
hombres, lo da a conocer. El ensefia la doctrina hermosa en el comien-
20, hermosa en el medio, hermosa en el fin, en su espiritu y en su letra,
él proclama la vida religiosa realizada en su integridad, completamente
pura. Es bueno, en verdad, ver a arhants de tal naturaleza’. Vamos
sefior Bharadvaja, acerquémonos ahi donde se encuentra el saman Go-
tama y, habiéndonos acercado, preguntémosle al saman Gotama sobre
esta cuestion. Lo que el saman Gotama nos explique, eso nosotros lo
aceptaremos’’,

Diciendo: ‘‘Si, sefior”’, el joven Bharadvaja asinti6 al joven Vasettha.

5. Ahora bien, los jovenes (brahmanes) Vasettha y Bharadvaja se
acercaron a donde se encontraba el bhagavant y, habiéndose acercado,
se saludaron con el bhagavant. Habiendo intercambiado palabras ama-
bles y corteses, se sentaron a un lado. Sentado a un lado entonces el
joven Vasettha le dijo esto al bhagavant: ‘‘Aqui, sefior Gotama, entre
nosotros, mientras nos paseabamos, surgio esta conversacion sobre cual
es el camino (correcto) y cudl no. Yo digo asi: ‘El camino recto, el curso
correcto, que conduce a la salvaciéon, que lleva al que lo sigue a la com-
paifiia de Brahma, es el que ha sido sefialado por el brahman Pokkhara-
sati’. Y el joven Bharadvéja dice asi: ‘El camino recto, el curso correcto,
que conduce a la salvacion, que lleva al que lo sigue a la compaiiia de
Brahma, es el que ha sido sefialado por el brahman Tarukkha’. En este
asunto, sefior Gotama (entre nosotros) existe una disputa, existe una
discusion, existe una diferencia de opinién’’.

6. ““Asi que tu, oh Vasettha, dices asi: ‘El camino recto, el curso
correcto, que conduce a la salvacién, que lleva al que lo sigue a la com-
paiiia de Brahma, es el que ha sido sefialado por el brahman Pokkhara-
sati’; y el joven Bharadvija dice asi: ‘El camino recto, el curso correcto,
que conduce a la salvacién, que lleva al que lo sigue a la compaiiia de
Brahma, es el que ha sido sefialado por el brahmdn Tarukkha’. Enton-
ces, jsobre qué, oh Vasettha (entre vosotros) existe disputa, sobre qué
discusién, sobre qué diferencia de opinién?’’3

7. ““Sobre cudl es el camino (correcto) y cual no, seiior Gotama.

3 La pregunta de Buda resulta algo inexplicable, pues Vasettha ha sido bastante
explicito.



EL SUTRA DE LOS TRES VEDAS 133

Todos los brahmanes, sefior Gotama: los brahmanes Addhariyas, los
brahmanes Tittiriyas, los brahmanes Chandokas, los brahmanes Ba-
vharijjha, ensefian diferentes caminos, todos estos conducen a la salva-
cién, llevan al que los sigue a la compaiiia de Brahma.* Asi como, se-
~ fior Gotama, cerca de una aldea o de una ciudad existen muchos y variados
caminos, pero todos ellos confluyen en la aldea, de la misma manera,
sefior Gotama, todos los brahmanes: los brahmanes Addhariyas, los
brahmanes Tittiriyas, los brahmanes Chandokas, los brahmanes Ba-
vharijjha, ensefian diferentes caminos, pero todos ellos conducen a la
salvacion, llevan al que los sigue a la compaiiia de Brahma.

2. La palabra de los Brahmanes versados en los tres Vedas
es similar a la cadena de ciegos

8. *“;Conducen, oh Vasettha, dices?”’

““Conducen, sefior Gotama, digo”’

‘“¢Conducen, oh Vasettha, dices?”’

““Conducen, seiior Gotama, digo”’

““¢(,Conducen, oh Vasettha, dices?"’

““Conducen, sefior Gotama, digo™’.

Oh Vasettha, ;existe algun brahmén de entre los brahmanes versa-
dos en los tres Vedas, uno soio, que haya visto a Brahma cara a cara?”’

" “‘No, seitor Gotama’’

‘“Oh Vasettha, ;existe algtin maestro de entre fos brahmanes versa-
dos en los tres Vedas, uno solo, que haya visto a Brahma cara a cara?”’

“No, seilor Gotama’’.

“‘Oh Vasettha, ;existe algin maestro de maestros entre los brahma-
nes versados en los tres Vedas, uno solo, que haya visto a Brahma cara
a cara?”’

‘““No, sefior Gotama’’.

“‘Oh Vasettha, ;existe algin (brahman) hasta la séptima generacion
de entre los brahmanes versados en los tres Vedas que haya visto a Brahma
cara a cara?”’

“No, sefior Gotama”’

9. Oh Vasettha, aquellos antiguos sabios entre los brahmanes versa-
dos en los tres Vedas, que fueron autores de mantras, creadores de man-
tras cuyos antiguos mantras sagrados, cantados, creados, compuestos
por ellos, los brahmanes versados en los tres Vedas de ahora cantan,
recitan, repitiendo lo dicho por aquéllos, reiterando lo expresado por
aquéllos: Atthaka, Vamaka, Vamadeva, Vessamitta, Yamataggi, Angi -
rasa, Bharadvaja, Vasettha, Kassapa, Bhagu —;es que ellos, antiguos

"4 Aqui Vasettha ya no se refiere al tema que discutia con el otro brahman. Plantea
algo diferente: que todos los caminos ensefiados por los diversos brahmanes conducen
a Brahma, tesis esta que Buda pasard a refutar.



134 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

sabios dicen asi: ‘‘Nosotros conocemos esto, nosotros vemos esto: ‘;en
donde estd Brahma? o ;por dénde estd Brahma? o jen qué lugar estd
Brahma’?”’ :

““No, sefior Gotama’’.

10. *“Oh Vasettha, asi es que no existe ningin brahman entre los
brahmanes versados en los tres Vedas, ni uno solo, que haya visto a
Brahma cara a cara; no existe ningiin maestro entre los brahmanes ver-
sados en los tres Vedas, ni uno solo, que haya visto a Brahma cara
a cara; no existe ningin maestro de maestros entre los brahmanes versa- .
dos en los tres Vedas, ni uno solo, que haya visto a Brahma cara a cara;
no existe ningun (brahman) hasta la séptima generacién de entre los
brahmanes versados en los tres Vedas, que haya visto a Brahma cara
a cara. Y aquellos antiguos sabios entre los brahmanes versados en los
tres Vedas, que fueron autores de mantras, creadores de mantras, cuyos
antiguos mantras sagrados, cantados, creados, compuestos por ellos,
los brahmanes versados en los tres Vedas de ahora cantan, recitan, repi-
tiendo lo dicho por aquéllos, reiterando lo expresado por aquéllos:
Atthaka, Vamaka, Vamadeva, Vessamitta, Yamataggi, Angirasa, Bha- -
radvéja, Vasettha, Kassapa, Bhagu —aquellos antiguos sabios no di-
cen: ‘Nosotros conocemos esto, nosotros vemos esto: en ddénde estd
Brahma o por dénde esta Brahma o en qué lugar esta Brahma’. ‘Y,
sin embargo, (todos) estos brahmanes versados en los tres Vedas dicen
asi: ‘Nosotros enseiltamos el camino que lleva a la compaiiia de aquel
a quien no conocemos, a quien no vemos: ‘Este es el camino recto,
éste es el curso correcto, que conduce a la salvacién, ;quelleva al que
lo sigue a la compaiiia de Brahma’?”’

11. ““;Tu qué piensas, oh Vasettha, siendo asi, la palabra de aque-
llos brahmanes versados en los tres Vedas no resulta sin sentido?”’

““Ciertamente, sefior Gotama, siendo asi, 'a palabra de los brahma-
nes versados en los tres Vedas resulta sin sentido’’. :

‘‘iBien, Vasettha! Aquellos brahmanes versados en los tres Vedas,
oh Vasettha, ensefian un camino que lleva a la compaiiia de aquel que
no.conocen, que no ven: ‘Este es el camino correcto, éste es el curso
correcto, que conduce a la salvacion, que lleva al que lo sigue a la com-
paiiia de Brahma’. Esto no es posible. _ _

12. Asi como, oh Vasettha, una cadena de ciegos, agarrados uno con
otro —el de adelante no ve, el del medio tampoco ve, el de atras tampoco
ve, de la misma manera, oh Vasettha, pienso, similar a la cadena de
ciegos es la palabra de los brahmanes versados en los tres Vedas: el
de adelante no ve, el del medio no ve, ¢l de atras no ve.’ Esta palabra
de aquellos brahmanes versados en los tres Vedas resulta ridicula, resul-
ta pura palabreria, resulta vacia, resulta hueca”’.

5 Todos ellos transmiten a la siguiente generacion una doctrina carente desde su
inicio de comprobacién y, por consiguente, inaceptable.



EL SUTRA DE LOS TRES VEDAs 135
3. La compaiiia de Brahma

13. ¢‘; T que piensas, oh Vasettha, los brahmanes versados en los tres
Vedas ven el sol y la luna —y también otras muchas personas comunes—
y (ahi) de donde salen el sol y 1a luna y donde se ponen ellos los invocan,
los alaban, rindiéndoles homenaje constantemente, haciendo el afljali®
hacia ellos?”’

““Asi es, sefior Gotama. Los brahmanes versados en los tres Vedas
ven el sol y la luna —y también otras muchas personas comunes— y
(ahi) de donde salen el sol y la luna y donde se ponen, ellos los invocan,
los alaban, rindiéndoles homenaje constantemente, haciendo el afijali
hacia ellos’’. -

14, ¢ Ta que piensas, oh Vasettha, aunque los brahmanes versados

" enlostres Vedas vean el sol y la luna —y también otras muchas personas

comunes— y (ahi) de donde salen el sol y la luna y donde se ponen,
ellos los invoquen, los alaben, rindiéndoles homenaje constantemente,
haciendo el afljali hacia ellos, pueden ellos enseiiar ¢l camino que lleva
a la compaiiia del sol y la luna: ‘Este es el camino recto, éste es el curso
correcto, que conduce a la salvacidn, que lleva al que lo sigue a la com-
paiiia del sol y la luna?’ .

““No es asi, sefior Gotama’’.

“‘Asi pues, oh Vasettha, aunque los brahmanes versados en los tres
Vedas vean el sol y 1a luna —y también otras muchas personas comunes—
y (ahi) de donde salen el sol y la luna y donde se ponen, ellos los invo-
quen, los alaben, rindiéndoles homenaje constantemente, haciendo el
aijali hacia ellos, sin embargo, ellos no lgpueden enseflar el camino que
lleva a la compaiiia del sol y la luna: ‘Este es el camino recto, éste es
el curso correcto, que conduce a la salvacion, que lleva al que lo sigue
a la compaiiia del sol y la luna’.

15. Asi pues, Brahma no ha sido visto cara a cara por los brahmanes
versados en los tres Vedas; Brahma no ha sido visto cara a cara por
los maestros de entre los brahmanes versados en los tres Vedas; Brahma
no ha sido visto cara a cara por los maestros de maestros de entre 10s
brahmanes versados en los tres Vedas; Brahma no ha sido visto cara
a cara por ningin brahman de entre los brahmanes versados en los tres
Vedas hasta la séptima generaciéon de maestros. Y aquellos antiguos
sabios entre los brahmanes versados en los tres Vedas, que fueron auto-
res de mantras, creadores de mantras, cuyos antiguos mantras sagra-
dos, cantados, creados, compuestos por ellos, los brahmanes versados
en los tres Vedas de ahora cantan, recitan, repitiendo lo dicho por aqué-
llos, reiterando lo expresado por aquéllos: Atthaka, Vamaka, Vamadeva,
Vessamitta, Yamataggi, Angirasa, Bharadvaja, Vasettha, Kassapa, Bha-

6 El aAijali consiste en juntar las palmas de las manos ante el pecho en sefial de ho-
menaje y veneracion.



136 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

gu —aquellos antiguos sabios no dicen asi: ‘Nosotros conocemos, noso-
tros vemos en donde esta Brahma, por donde estd Brahma, en qué lugar
esta Brahma. Y, sin embargo, aquellos brahmanes versados en los tres
Vedas dicen asi: ‘Nosotros ensefiamos el camino que lleva ala compaiiia
de aquel a quien no conocemos, a quien no vemos: Este es el camino
recto, éste es el curso correcto, que conduce a la salvacion, que lleva
al que lo sigue a la compaiiia de Brahma’.

16. Tt qué piensas, oh Vasettha, siendo asi, la palabra de aquellos
brahmanes versados en los tres Vedas no resulta sin sentido?”’

‘‘Ciertamente, seflor Gotama, siendo asi, la palabra delos brahma-
nes versados en los tres Vedas resulta sin sentido’’.

“'Blen Vasettha! Aquellos brahmanes versados en los tres Vedas
ensefian el camino que llevaala compama de aquel a quien no conocen,
a quien no ven!: ‘Este es el camino recto, éste es el curso correcto, que
conduce a la salvacidn, que lleva al que lo sigue a la compaiiia de Bra-
hma’. Esto no es posible”’

a) La pardbola de la belleza del lugar

17.“‘Si, oh Vasettha, un hombre dijera asi: ‘Yo deseo, yo amo a aquella
que es la belleza del lugar en esta region’; y le dijeran asi: ‘Hombre,
sabes si esta belleza del lugar que tu deseas, que ti amas, es kshatriya,
brahmana, vaishya o shitdra?’ E interrogado asi, él dijese: ‘No’; y a
élle dijeran asi: ‘Hombre, ;sabes qué nombre tiene, a qué familia perte-
nece, esta belleza del lugar que tu deseas, que ti amas, o si es alta o
baja o de mediana estatura o si es negra o morena o blanca, en qué
aldea o pueblo o ciudad vive?’ E, interrogado asi, él dijese: ‘No’;y
a ¢l le dijeran asi: ‘Hombre, ;ti deseas, tii amas a aquella a la que tu
no conoces ni ves?’ E, interrogado asi, él dijese: ‘Si’.

18. ;Tu qué plensas oh Vasettha, sxendo asi, la palabra de aquel
hombre no resulta sin sentido?”’

“‘Ciertamente, sefior, siendo asi, la palabra de aquel hombre resulta
sin, sentido”’

19. ““Asi, de la misma manera, oh Vasettha, Brahma no ha sido
visto cara a cara por los brahmanes versados en los tres Vedas; Brahma
no ha sido visto cara a cara por los maestros de entre los brahmanes
versados en los tres Vedas; Brahma no ha sido visto cara a cara por
los maestros de maestros de entre los brahmanes versados en los tres
Vedas; Brahma no ha sido visto cara a cara por ningun brahman de
entre los brahmanes versados en los tres Vedas hasta la séptima genera-
cién de maestros. Y aquellos antiguos sabios entre los brahmanes versa-
dos enlos tres Vedas, que fueron autores de mantras, creadores de man-
tras, cuyos antiguos mantras sagrados, cantados, creados, compuestos
por ellos, los brahmanes versados en los tres Vedas de ahora cantan,
recitan, repitiendo lo dicho por aquéllos, reiterando lo expresado por



EL SUTRA DE LOS TRES VEDAS 137

aquéllos: Atthaka, Vamaka, Vamadeva, Vessamitta, Yamataggi, An-
girasa, Bharadvaja, Vasettha, Kassapa, Bhagu —aquellos antiguos sa-
bios no dicen asi: ‘Nosotros conocemos, nosotros vemos en dénde esta
Brahma, por dénde estd Brahma, en qué lugar estd Brahma’; y sin em-
bargo aquellos brahmanes versados en los tres Vedas dicen asi: ‘Noso-
tros ensefiamos ¢l camino que lieva a la compaiiia de aquel a quien no
conocemos, a quien nos vemos: Este es el camino recto, éste es el curso
correcto, que conduce a la salvacidn, que lleva al que lo sigue a la com-
paiiia de Brahma’.

20. ;Th qué piensas, oh Vasettha, siendo asi, la palabra de los brah-
manes versados en los tres Vedas no resulta sin sentido?”’

‘“Ciertamente, sefior Gotama, siendo asi la palabra de los brahma-
nes versados en los tres Vedas resulta sin sentido’’.

‘“;Bien, Vaséttha! Aquellos brahmanes versados en los tres Vedas
ensefan el camino que lleva a la compaiiia de aquel a quien no conocen,
a quien no ven!: ‘Este es el camino recto, éste es el curso correcto, que
conduce a la salvacidn, que lleva al que lo sigue a la compafiia de Bra-
hma’. Esto no es posible’’.

b) La pardbola de la escalera

21. “‘Si, oh Vasettha, un hombre en la encrucijada de un camino cons-
truyese una escalera para subir a un palacio y le dijeran asi: ‘Hombre,
.sabes si aquel palacio, para subir al cual tu construyes una escalera,
estd en la region este o en la regién sur o en la region oeste o en la
region norte, si es elevado, bajo o de mediana altura?’ E, interrogado
asi, él dijese: ‘No’; y a él le dijeran asi: ‘Hombre, ;ti construyes una
escalera para subir a aquel palacio que ti no conoces ni ves?’E, interro-
gado asi, él dijese: ‘Si’.

22. ;Tu qué piensas, oh Vasettha, siendo asi, la palabra de aquel
hombre no resulta sin sentido?”’

““Ciertamente, sefior Gotama, siendo asi, la palabra de aquel hom-
bre resulta sin sentido”’.

23. ““Asi, de la misma manera, oh Vasettha, Brahma no ha sido
visto cara a cara por los brahmanes versados en los tres Vedas; Brahma
no ha sido visto cara a cara por los maestros de entre los brahmanes
versados en los tres Vedas; Brahma no ha sido visto cara a cara por
los maestros de maestros de entre los brahmanes versados en los tres
Vedas; Brahma no ha sido visto cara a cara por ningiun brahman de
entre los brahmanes versados en los tres Vedas hasta la séptima genera-
cion de maestros. Y aquellos antiguos sabios entre los brahmanes versa-
dos enlos tres Vedas, que fueron autores de mantras, creadores de man-
tras, cuyos antiguos mantras sagrados, cantados, creados, compuestos
por ellos, los brahmanes versados en los tres Vedas de ahora cantan,
recitan, repitiendo lo dicho por aquéllos, reiterando lo expresado por



138 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

aquéllos: Atthaka, Vamaka, Vamadeva, Vessamitta, Yamataggi, Angi-
rasa, Bharadvaja, Vasettha, Kassapa, Bhagu —aquellos antiguos sa-
bios no dicen asi: ‘Nosotros conocemos, nosotros vemos en donde est4
Brahma, por donde esta Brahma, en qué lugar estd Brahma’. Y sin em-
bargo aquellos brahmanes versados en los tres Vedas dicen asi: ‘Noso-
tros ensefiamos el camino que lleva a la compaiiia de aquel a quien no
conocemos, a quien no vemos: Este es el camino recto, éste'es el curso
correcto, que conduce ala salvacioén, que lleva al que lo sigue a la com-
paiiia de Brahma'! ’

24, “;Ta qué plensas, oh Vasettha, siendo asi, la palabra de los
brahmanes versados en los tres Vedas no resulta sin sentido?”’

‘““/Ciertamente, sefior Gotama, siendo asi, la palabra de los brahma-
nes versados en los tres Vedas resulta sin sentido’’.

‘“‘;Bien Vasettha iAquellos brahmanes versados en los tres Vedas
ensefian el camino quellevaala compama deaquela qunen no conocen,
a quien no ven!: ‘Este es el camino recto, éste es el camino correcto,
que conduce a la salvacion, que lleva al que [o sigue a la compaiiia de
Brahma’. Esto no es posible’’

¢) La pardbola del rio Aciravati

25. ““Supongamos, oh Vasettha, que este rio Aciravati estuviera lleno
de agua, excesivamente lleno, repleto hasta el borde y entonces llegara
un hombre deseando llegar a la otra orilla, en camino hacia la otra ori-
lla, buscando la otra orilla, deseoso de cruzar a la otra orilla, y él, para-
do en esta o1.°la, gritara a la otra orilla: ‘Ven de alld para acd’, ‘Ven
de alld para aca’ ”’.

26. ““{Tu qué plensas Vasettha, la otra orllla del rio Ac1ravatx se
acercaria a esta orilla a causa de la invocacién de aquel hombre, a causa
de su ruego, a causa de su pedido o a causa de su deseo?”’

“No, seiior Gotama’’

27. “‘De la misma manera, oh Vasettha, los brahmanes versados
en los tres Vedas que viven habiendo adoptado aquellas cualidades que
no hacen al brahman, dicen asi: ‘Invoquemos a Indra, invoquemos al
Soma, invoquemos a Varuna, invoquemos a Ishana, invoquemos a Pra-
japati, invoquemos a Brahma, invoquemos a Mahendra, invoquemos
a Yama.

Oh Vasettha, que aquellos brahmanes versados en los tres Vedas,
que viven habiendo abandonado aquellas cualidades que hacen al brah-
man, que viven habiendo adoptado aquellas cualidades que no hacen
al brahmdn (s6lo) a causa de su invocacion o a causa de su ruego o
a causa de su pedido o a causa de su deseo, con la destruccion de su
cuerpo después de la muerte, se unan a Brahma —esto no es posible.

28. Supongamos, oh Vasettha, que este rio Aciravati estuviera lleno
de agua, excesivamente lleno, repleto hasta el borde y entonces ilegara



EL SUTRA DE LOS TRES VEDAS 139

un hombre deseando llegar a la otra orilla, en camino hacia la otra ori-
lla, buscando la otra orilla, deseoso de cruzar a la otra orilla y ¢él, en
esta orilla estuviera con sus brazos atrds fuertemente atados con una

solida cadena, )
¢Tu qué piensas, Vasettha, aquel hombre desde esta orilla del rio

Aciravati podria ir a la otra orilla?”’

““No, seftor Gotama’’.

29. “‘De la misma manera, oh Vasettha, los cinco placeres sensua-
les, en la disciplina del Noble, son llamados ‘cadenas’, son llamados
‘ataduras’. ;{Cudles cinco? Las formas cognoscibles por el 0jo, desea-
bles, placenteras, encantadoras, incitantes, agradables, excitantes; los
sonidos cognoscibles por el oido, deseables, placenteros, encantadores,
incitantes, agradables, excitantes; los olores cognoscibles por la nariz,
deseables, placenteros, encantadores, incitantes, agradables, excitan-
tes; los sabores cognoscibles por la lengua, deseables, placenteros, encan-
tadores, incitantes, agradables, excitantes; las cosas tangibles cognosci-
bles por el cuerpo, deseables, placenteras, encantadoras, incitantes,
agradables, excitantes. Estos cinco placeres sensuales, oh Vasettha, en
la disciplina del Noble, son llamados ‘cadenas’, son llamados ‘ataduras’.

Oh Vaisettha, los brahmanes versados en los tres Vedas disfrutan
de estos cinco placeres sensuales, atados (a ellos), atontados, adictos,
no viendo el peligro, no sabiendo cémo escapar (de ellos).

Oh Vasettha, que aquelios brahmanes versados en los tres Vedas,
que viven habiendo abandonado aquellas cualidades que hacen al brah-
man, que viven habiendo adoptado aquellas cualidades que no hacen
al brahman, disfrutando de aquellos cinco placeres sensuales, atados
(a ellos), atontados, adictos, no viendo peligro, no sabiendo cédmo esca-
par (de ellos), atados por las ataduras y las cadenas del deseo, con la
destruccion de su cuerpo después de la muerte se unan a Brahma —esto
no es posible. :

30. Supongamos, oh Vasettha, que este rio Aciravati estuviera lleno
de agua, excesivamente lleno, repleto hasta el borde y entonces llegara
un hombre deseando llegar a la otra oriila, en camino hacia la otra ori-
1la, buscando la otra orilla, deseoso de cruzar a la otra orilla y él, en
esta orilla, se durmiera tapandose hasta la cabeza.

¢Tu qué piensas, Vasettha, este hombre podria ir de esta orilla del
rio Aciravati a la otra orilla?’’

“No, sefior Gotama’’.

31. “De la misma manera, oh Vasettha, estos cinco obstaculos,
en la disciplina del Noble, son llamados ‘impedimentos’, son llamados
‘obstaculos’, son llamados ‘coberturas’, son llamados ‘envolturas’. ;Cud-
les cinco? El obstdculo del deseo del placer sensual, el obstdculo de la
malevolencia, el obstdculo de la desidia y la pereza, el obstdculo del
desasosiego y lainquietud, el obstdculo de 1a duda. Estos cinco obstacu-
los, oh Vasettha, en la disciplina del Noble, son llamados ‘impedimen-



140 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA
tos’, son llamados ‘obstaculos’, son llamados ‘coberturas’, son llama-
dos ‘envolturas’.

32. Oh Vasettha, aquellos brahmanes versados en los tres Vedas
estan impedidos, obstaculizados, cubiertos, envueltos por estos cinco
obstaculos.

Oh Vasettha, que aquellos brahmanes versados en los tres Vedas,
que viven habiendo abandonado aquellas cualidades que hacen al brah-
man, que viven habiendo adoptado aquellas cualidades que no hacen
al brahmdn, impedidos, obstaculizados, cubiertos, envueltos por estos
cinco obstaculos, con la destruccién de su cuerpo después de la muerte,
se unan a Brahma —esto no es posible *’.

4. El desierto de los tres Vedas, el infortunio de los tres Vedas

33. ““{ T qué piensas, oh Vasettha, has oido decir a los brahmanes an-
cianos, venerables, maestros y maestros de maestros: ‘Brahma tiene
apegos o esta libre de apegos’?’’

‘‘Estd libre de apegos, sefior Gotama’’.

‘‘¢{Estda dominado por el odio o libre de odio?’’

‘‘Esta libre de odio, sefior Gotama’’.

“‘¢Tiene su mente llena de sentimientos de agresividad o tiene su
mente libre de sentimientos de agresividad?’’

““Tiene su mente libre de sentimientos de agresividad, sefior Go-
tama’’.

*‘¢Es de mente impura o de mente pura?”’’

‘““Es de mente pura, sefior Gotama’’.

“‘¢Posee autodominio o no posee autodominio?’’

‘‘Posee autodominio, sefior Gotama’’.

“¢Tu que piensas, Vasettha, los brahmanes versados en los tres
Vedas tienen apegos o estdn libres de apegos?”’

“Tienen apegos, sefior Gotama’’. .

““¢Estan dominados por el odio o libres de odio?”’

‘‘Estan dominados por el odio, sefior Gotama’’.

*‘¢Tienen su mente llena de sentimientos de agresividad o tienen
su mente libre de sentimientos de agresividad?”’

““Tienen su mente llena de sentimientos de agresividad, seiior Go-
tama’’

-“¢,Son de mente impura o de mente pura?”’

“Son de mente impura, sefior Gotama’’.

‘‘¢Poseen autodominio 0 no poseen autodominio?”’

‘“‘No poseen autodominio, seilor Gotama’’.

34. “‘Asi es que, oh Vasettha, los brahmanes versados en los tres
Vedas tienen apegos y Brahma est4 libre de apegos. ¢Existe correspon-
dencia, existe congruencia entre los brahmanes versados en los tres Ve-



EL SUTRA DE LOS TRES VEDAS 141

das que tienen apegos y Brahma que estd libre de apegos?’’-

““No, seilor Gotama’’.

‘‘;Bien, Vasettha! Que, oh Vasettha, aquellos brahmanes versados
en los tres Vedas que tienen apegos, con la destruccién de su cuerpo
después de la muerte, se unan a Brahma que est4 libre de apegos —esto
no es posible.

Asi es que, oh Vasettha, los brahmanes versados en los tres Vedas
estan dominados por el odio y Brahma estd libre de odio. ;Existe corres-
pondencia, existe congruencia entre los brahmanes versados en los tres
Vedas que estan dominados por el odio y Brahma que estd libre de odio?”’

“‘No, seflor Gotama’’

‘“;Bien, Vasettha! Que oh Vasettha, aquellos brahmanes versados
en los tres Vedas que estan dominados por el odio, con la destruccién
de su cuerpo después de la muerte, se unan a Brahma, que est4 libre
de odio —esto no es posible. |

~ Asi es que, oh Vasettha, los brahmanes versados en los tres Vedas
tienen su mente llena de sentimientos de agresividad y Brahma tiene
su mente libre de sentimientos de agresividad. ; Existe correspondencia,
existe congruencia entre los brahmanes versados en los tres Vedas que
tienen su mente llena de sentimientos de agresividad y Brahma que tiene
su mente libre de sentimientos de agresividad?”’

““No, sefior Gotama’’. :

‘‘;Bien, Vasettha! Que, oh Vasettha, aquellos brahmanes versados
en los tres Vedas que tienen su mente llena de sentimientos de agresivi-
dad, con la destruccion de su cuerpo después de la muerte, se unan
a Brahma, que est4 libre de sentimientos de agresividad —esto no es
posible.

Asi es que, oh Vasettha, los brahmanes versados en los tres Vedas
son de menteimpura y Brahma es de mente pura. ;Existe corresponden—
cia, existe congruencia entre los brahmanes que son de mente impura
y Brahma que es de mente pura?’’

“No, seilor Gotama’’

‘‘;Bien, Vasettha! Que, oh Vasettha, aquellos brahmanes versados
en los tres Vedas que son de mente impura, con la destruccién de su
cuerpo después de la muerte, se unan a Brahma, que es de mente pura
—esto no es posible.

Asi es que, oh Vasettha, los brahmanes versados en los tres Vedas
no poseen autodominio y Brahma posee autodominio. ;Existe corres-
pondencia, existe congruencia entre los brahmanes versados en los tres
Vedas que no poseen autodominio y Brahma que posee autodominio?’’

““No, seflor Gotama’’.

‘“;Bien, Vasettha! Que, oh Vasettha, aquellos brahmanes versados
en los tres Vedas que no poseen autodominio, con la destruccién de
su cuerpo después de la muerte, se unan a Brahma, que posee autodomi-
nio —esto no es posible. '



142 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

35. En este mundo, oh Vasettha, aquellos brahmanes versados en
los tres Vedas acercandose (a Brahmai) se hunden, hundiéndose alcan-
zan la dispersién, atraviesan —pienso— una zona 4rida.” Por esta ra-
z6n, esto se llama ‘el desierto de los tres Vedas’ de los brahmanes versa-
dos en los tres Vedas, se llama ‘la jungla de los tres Vedas’, se llama
‘el infortunio de los tres Vedas’*’.

5. El camino que lleva a la compaiiia de Brahma

36. Cuando el bhagavant habld asi, el joven Vasettha le dijo esto: *‘Se-
flor Gotama, yo he oido decir esto: ‘El samédn Gotama conoce el camino
que lleva a la compaiifa de Brahma’ .

““¢Tu qué piensas, Vasettha, Manasdkata estd cerca de aqui; Mana-
sakata no estd lejos de aqui?”’

‘‘Si, sefior Gotama, Manasakata est4 cerca de aqui, Manasakata
no esta lejos de aqui’’.

37. “‘{Tu qué piensas, Vasettha, supongamos que un hombre hu-
biera nacido y crecido aqui en Manasakata y a él, recién llegado de
Manasakata, le preguntaran el camino que lleva a Manasikata, ;esta-
ria, oh Vasettha, aquel hombre nacido y crecido en Manasakata, per-
plejo o dubitativo al ser interrogado por el camino que lleva a Manasa-
kata?’’

‘““No, sefior Gotama’’.

“,Por qué?”’

‘““Porque, sefior Gotama, aquel hombre ha nacido y ha crecido en
Manasakata. Para él todos los caminos que llevan a Manasakata serian
bien conocidos’’.

“Oh Vase;gha, aquel hombre nacido y crecido en Manasakata, al
ser interrogado por el camino que lleva a Manasakata podria estar per-
plejo o dubitativo, pero no estaria ni perplejo ni dubitativo el rathagata
al ser interrogado por el mundo de Brahma o por el camino que conduce
al mundo de Brahma. Y, oh Vasettha, yo conozco a Brahma, al mundo
de Brahma, el camino que conduce al mundo de Brahma. Y 10 conozco
como uno que hubiera llegado al mundo de Brahma, que hubiera nacido
en éI”’.

38. Cuando el bhagavant hablé asi, el joven Vasettha le dijo esto:
‘‘Sefior Gotama, yo he oido decir: ‘El samdn Gotama enseiia el camino
que lleva a la compaiiia de Brahma’. Bien, que el sefior Gotama nos
enseiie el camino que lleva a la compatiiia de Brahma. Que el seftor Gota-
ma ayude a la raza de los brahmanes’’.

“Entonces, Vasettha, escucha, presta bien atencién, hablaré”’.

Diciendo ‘‘Si, sefior”’, el joven Vasettha obedeci6 al bhagavant.

39. El bhagavant dijo esto: ‘‘Oh Vasettha, un tathagata surge en este

7 Pasaje poco claro.



EL SUTRA DE LOS TRES VEDAS 143

mundo, arhant,... (el texto reproduce aqul los pdrrafos 2-37 de El Siitra
de Jaliya con el siguiente cambio: en lugar del vocativo ‘amigos’ u ‘oh
amigos’ fiene: ‘Vasettha’ u ‘oh Visettha’).

El (el bhikkhu) viveinundando, con la mente llena de benevolencia,
una de las regiones del espacio y también la segunda y también la tercera
y también la cuarta, asi él vive inundando hacia arriba, hacia abajo,
hacia los costados, por todas partes, integramente, todo el mundo, con
su mente llena de benevolencia, amplia, engrandecida, inconmensura-
ble, sin odios, sin agresividades.

Asi como, oh Visettha, un fuerte trompetista se haria oir sin gran

dificultad en las cuatro regiones del espacio; de la misma manera, oh
Vasettha, aquella accién que ha sido puesta como ejemplo de liberacion
de la mente mediante una desarrollada benevolencia no permanece en
él, no se queda en él. Oh Vasettha, éste es el camino que lleva ala compa-
- fiia de Brahma.
Y ademas, oh Vasettha, el bhikkhu vive inundando, con la mente
llena de compasion, unade las regiones del espacio y también la segunda
y también la tercera y también la cuarta, asi €l vive inundando hacia
arriba, hacia abajo, hacia los costados, por todas partes, integramente,
todo el mundo, con su mente llena de compasién, amplia, engrandeci-
da, inconmensurable, sin odios, sin agresividades.

Asi como, oh Vasettha, un fuerte trompetista se haria oir sin gran
dificultad en las cuatro regiones del espacio; de la misma manera, oh
Vasettha, aquella accidn que ha sido puesta como ejemplo de liberacion
de la mente mediante una desarrollada compasion no permanece en
€1, no se queda en él. Oh Vasettha, éste es el camino que lleva ala compa-
. fila de Brahma.

Y ademas, oh Vasettha, él vive inundando, con la mente llena de
simpatia, una de las regiones del espacio y también la segunda y también
la tercera y también la cuarta, asi él vive inundando hacia arriba, hacia
abajo, hacia los costados, por todas partes, integramente, todo el mun-
do, con su mente llena de simpatia, amplia, engrandecida, inconmensu-
rable, sin odios, sin agresividades.

Asi como, oh Vasettha, un fuerte trompetista se haria oir sin gran
dificultad en las cuatro.regiones del espacio; de la misma manera, oh
Vasettha, aquella accién que ha sido puesta como ejemplo de liberacién
de la mente mediante la simpatia no permanece en él, no se queda en
€l. Oh Vasettha, éste es el camino que lleva a la compaiiia de Brahma.

Y ademds, oh Vasettha, el bhikkhu vive inundando, con la mente
llena de ecuanimidad, una de las regiones del espacio y también la se-
gunda y también la tercera y también la cuarta, asi ¢l vive inundando
hacia arriba, hacia abajo, hacia los costados, por todas partes, integra-
mente, todo el mundo, con su mente llena de ecuanimidad, amplia, en-
grandecida, inconmensurable, sin odios, sin agresividades.

Asi como, oh Vasettha, un fuerte trompetista se haria oir sin gran



144 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

dificultad en las cuatro regiones del espacio; de la misma manera, oh
Vasettha, aquella accién que ha sido puesta como ejemplo de liberacion
de la mente mediante la ecuanimidad no permanece en él, no se queda
en él. Oh Vasettha, éste es el camino que lleva a la compaiiia de Brahma.

40. ;Tu qué piensas, Vasettha, el bhikkhu que vive asi tiene apegos
o esta libre de apegos? ' :

‘‘Est4 libre de apegos, seiior Gotama’’.

““¢Esta dominado por el odio o libre de odio?”’

‘“Esta libre de odio, sefior Gotama”’.

*‘¢Tiene su mente llena de sentimientos de agresividad o tiene su
mente libre de sentimientos de agresividad?’’

‘‘Tiene su mente libre de sentimientos de agresividad, sefior Go-
tama

l,Es de mente impura o de mente pura"”
- ““Es de mente pura, sefior Gotama”’.

‘¢, Posee autodominio o no posee autodominio?”’

‘‘Posee autodominio, sefior Gotama’’.

“‘Asi es que, oh Vasettha, el bhikkhu est4 libre de apegos y Brahma
esta libre de apegos. ¢ Existe correspondencia, existe congruencia entre
los bhikkhus que estan libres de apegos y Brahma que est4 libre de ape-
gosqn

““Si, sefior Gotama’’.

‘“‘iBien, Vasettha! Y que aquel bhikkhu que esta libre de apegos,
oh Vasettha, con la destruccién de su cuerpo después de la muerte se
una a Brahma —esto es posible.

41. Asies que, oh Vasettha, el bhikkhu esta libre de odio y Brahma
esta libre de odio. ;Existe correspondencia, existe congruencia entre
el bhikkhu que esta libre de odio y Brahma que esta libre de odio?”’

““Si, seitor Gotama’’.

‘‘Bien, Vasettha, y que aquel bhikkhu que estd libre de odio, oh
Vasettha, con la destruccién de su cuerpo después de la muerte, se una
a Brahma que esté libre de odio —esto es posible. ,

Asi es que, oh Vasettha, el bhikkhu tiene su mente libre de senti-
mientos de agresividad y Brahma tiene su mente libre de sentimientos
de agresividad. ;Existe correspondencia, existe congruencia entre el
bhikkhu que tiene su mente libre de sentimientos de agresividad y Brahma
que tiene su mente libre de sentimientos de agresividad?’’

*‘Si, seflor Gotama’’. ‘

‘‘Bien, Vasettha, y que aquel bhikkhu que tiene su mente libre de
sentimientos de agresividad, con la destruccién de su cuerpo después
de la muerte, se una a Brahma que tiene su mente libre de sentimientos
de agresividad —esto es posible. _

Asi es que, oh Vasettha, el bhikkhu es de mente pura y Brahma
es de mente pura. ;Existe correspondencia, existe congruencia entre



EL SUTRA DE LOS TRES VEDAS 145

el bhikkhu que es de mente pura y Brahma que es de mente pura?”’

*‘Si, sefior Gotama’’.

‘‘Bien, Vasettha, y que aquel bhikkhu que es de mente pura, con
la destruccion de su cuerpo después de la muerte, se una a Brahma que
es de mente pura —esto es posible.

Asies que, oh Vasettha, el bhikkhu posee el autodominio y Brahma
posee el autodominio. ¢Existe correspondencia, existe congruencia en-
tre el bhikkhu que posee el autodominio y Brahma que posee el autodo-
minio?”’

““Si, sefior Gotama’’.

‘‘Bien, Vasettha, y que aquel bhikkhu que posee el autodominio
con la destruccion de su cuerpo después de la muerte, se una a Brahma
que posee el autodominio —esto es posible”’,

42. Cuando el bhagavant hablé asi, los jdvenes (brahmanes) Vasettha
y Bharadvajale dijeron esto al bhagavant: ‘‘;Qué extraordinario, sefior
Gotama! ;Qué extraordinario, sefior Gotama! Asi como, sefior Gota-
ma, uno levantaria algo que se ha caido o descubriria algo que esta
oculto o indicaria el camino a alguien que lo ha perdido o sostendria una
lampara de aceite en la oscuridad pensando: ‘Los que tienen ojos, ve-
ran’; de la misma manera el sefior Gotama ha explicado la doctrina
de multiples maneras. Sefior, nosotrns tomamos refugio en el sefior Go-
tama, en la Doctrina y en la Comunidad de bhikkhus. Que el sefior
Gotama desde hoy dia nos reciba como upasakas a nosotros, cue en
vida, hemos tomado refugio en éI’’.






Bibliografia

EDICIONES DEL TEXTO

The Dighanikaya (1. Silakkahandha Vagga), General Editor Bhikkhu
J. Kashyap, Nalanda-Devanagari-Pali-Series, Pali Publication
Board (Bihar Government), 1958.

The Digha Nikaya, edited by T.W. Rhys Davids and J. Estlin Carpen-
ter, Vol. I, London, Luzac & Company Limited, 1949 (Pali Text
Society).

EDICION DEL COMENTARIO

The Sumangala-Vilasini, Buddhaghosa’s Commentary on the Digha
Nikaya, Part 1, edited by T.W. Rhys Davids and J. Estlin Carpen-
ter, 2a. ed., London, Luzac & Company Ltd., 1968 (Pali Text So-
ciety); Part II (Suttas 8-20) edited by W. Stede from materials left
unfinished by T.W. Rhys Davids and J. Estlin Carpenter, London,
Luzac & Company Ltd., 1971 (Pali Text Society); Part III (Suttas
21-34), London, Luzac & Company Ltd., 1971 (Pali Text Society).

TRADUCCIONES ;
Traduccién al inglés Dialogues of the Buddha, translated from the pali
by T.W. Rhys Davids, Part I, reprinted in memory of Chaem-Sri
Sanitwongse, beloved wife of Phra Suvabhand Bhidyakarns, Lon-
don, Luzac, & Company, Ltd., 1956 (Sacred Books of the Buddhists).
Traducciones al alemdn Die Reden Gotamo Buddhos, aus der lingeren
Sammlung Dighanikayo des Pali-Kanons iibersetzt von Karl Eugen
- Neummann, Ziirich-Wien, Artemis Verlag-Paul Zsolnay Verlag,
1957.
Dighanikaya, das Buch der langen Texte des buddhistischen Ka-
nons, in Auswahl iibersetzt von Dr. R. Otto Franke, Géttingen-

147



148 | SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

Leipzig, Vandenhoeck & Ruprecht, 1913 (Quellen der Religions-
geschichte).

Traduccién al italiano Canone Buddhista, Discorsi lunghi, a cura di
Eugenio Frola, Torino, Unione Tipografico-editrice Torinese, 1976
(Classici delle Religioni-Le Religioni Orientali).

OBRAS CITADAS

Aryadeva, Catuhsatika, edited by M. H. Shastri, Calcutta, The Asiatic
Society, 1914 (Memoirs of the Asiatic Society of Bengal-Vol. III,
No. 8, pp. 449-514).

H. Chakraborti, Asceticism in Ancient India, in Brahmanical, Budd-
hist, Jaina and Ajivika Societies (from the earliest times to the pe-
riod of Sankaracharya), Calcutta, Punthi Pustak, 1973.

P. Démiéville, ‘‘Sur la mémoire des existences antérieures’’, en Bulletin

' de I’Ecole Frangaise d’Extréme-Orient, xxvii1, Hanoi, 1927, pp.
283-298.

L. de la Vallée Poussin, ‘‘Cosmogony and Cosmology (Buddhist)’’ en
ERE, IV, pp. 129-138.

L.dela Vallée Poussin, ‘‘Blest, Abode of the (Buddhxst)”, en ERE
II, pp. 687-689.

C. Dragonetti, Dhammapada, El camino del dharma, traduccién direc-
ta del pali, introduccién y notas, Buenos Aires, Editorial Sudameri-
cana, 1967 (Coleccidén Oriente y Occidente).

C. Dragonetti, Udana, La palabra de Buda, version directa del pali
introduccion y notas, Barcelona, Barral Editores, 1971; Barcelona-
Caracas, Monte Avila Editores, C. A., 1972; Barcelona, Barral Edi-
tores, 1972.

C. Dragonetti, Digha Nikaya, Didlogos Mayores de Buda, Traducciéon
del pali introduccién y notas, Caracas (Monte Avila Editores, 1977).

M. Eliade, Yoga, Immortality and Freedom, New York (USA), Pant-
heon Books, 1958 (Traduccion espafiola: Yoga, Inmortalidad y Li-
bertad, Buenos Aires, Ediciones Leviatdn, 1957).

ERE = Encyclopaedia of Religion and Ethics, edited by J. Hastings,
with the assistance of John Selbie and Louis H. Gray, Edinburgh,
T. & T. Clark.

A.S. Gede, “God (Buddhist)’’, en ERE, VI, pp. 269-272.

J.R. Haldar, Early Buddhist Mythology, Delhi, Manohar, 1977.

F. Heiler, Die buddhistische Versenkung. Eine Religionsgeschichtliche
Untersuchung, Miinchen, Verlag von Ernst Reinhardt, 1922.

W. Kirfel, Die Kosmographie der Inder, Darmstadt, Wissenschafttliche
Buchgesellschaft, 1967.

E. Lamotte, La Somme du Grand Véhicule d’Asahga, Mahayanasamgra-
ha, Tomes I-11, Versions Tibétaine et Chinoise (Hiuan-Tsang) Tra-
duction et Commentaire, Louvain-la neuve, Université de Louvain,
Institut Orientaliste, 1973.



BIBLIOGRAFIA 149

W. M. McGovern, A Manual of Buddhist Philosophy. Cosmology, Luck-
now (India), Oriental Reprinters, 1976.

T.R.V. Murti, The Central Philosophy of Buddhism. A Study of the
Madhyamika System, London, George Allen and Unwin LTD, 1960.

Nyanaponika Thera, Satipatthana. The Heart of Buddhist Meditation.
A Handbook of mental training based on the Buddha’s way of mind-
Sfulness, with an Anthologhy of Relevant- Texts.translated from the
Pali and Sanskrit, London, Rider & Company, 1969.

P. Oltramare, L ’Histoire des idées théosophiques dans I’Inde, La théo-
sophie bouddhique, Paris, Librairie Orientaliste Paul Geuthner,
1923.

R. Panikkar, El silencio del Dios, Madrid, Guadlana de Publicaciones,
1970.

- Paravahera Vajirafiana Mahathera, Buddhist Meditation in theory and
practice. A General Exposition According to the Pali Canon and
the Theravada School, Colombos (Ceylan-Sri Lanka), M.D. Guna-
sena & Co. Ltd., 1962.

C.A.F. Rhys Davids, ‘‘Asceticism (Buddhist)”, en ERE, 11, pp. 69-71.

R. Spence Hardy, A Manual of Buddhism, in its modern development,
Varanasi (India), Chowkhamba Sanskrit Series Office, 1967 (The
Chowkhamba Sanskrit Studles, Yol. LVI).

E. J. Thomas, ‘‘State of the dead (Buddhist)’’, en ERE, XI, pp. 829-833.

F. Tolay C. Dragonetti, Los Yogasutras de Patarjali. Libro del sama-
dhi o concentracién de la mente, texto sanscrito de los aforismos
con traduccién directa, introduccién y comentario, Barcelona (Es-
pafia), Barral Editores, 1973.

F. Tola y C. Dragonetti, El Budismo Mahayana. Estudios y textos.
Buenos Aires, Editorial Kier, S.A., 1980.

F. Tola y C. Dragonetti, ‘‘Sansara, anadltva y nirvana’’, en Boletin
de la Asociacion Espanola de Orientalistas, Afio XV, Madrld 1979,
pp. 95-114.

Vasubandhu, Abhidharmakosha = Abhidharmakosa & Bhasya of Acha-
rya Vasubandhu with Sphutartha Commentary of acarya Yasomi-
tra, Critically edited by D. Shastri, Varanasi, Bauddha Bharati,
1970-1973 (Bauddha Bharati Series 5, 6, 7, 9).

Walpola Rahula, What the Buddha Taught, with a Foreword by Paul
Démiéville and a collection of illustrative texts translated from the
original Pili, London and Bedford, Gordon Fraser, 1978. (Traduc-
cion espaiiola: Lo que el Buddha ensefio, Buenos Aires, Editorial
Kier, 1978).






abhidhamma
arijali
arhant

ariya

atman
attapatilabha
bhagavant
bhikkhu
brahma
brahmdn
cittasampada
Jiva -
karman
kshatriya
mantra
mara
nirvana
padakkhina
pallanka
patimokkha
rupa

samdn
sanifia
shudra
samskara
tathagata
upasaka
veda
vaishya

indice de términos anotados

nota 1 de la introduccion

nota 5 de El siitra de los tres Vedas
nota 9 de E! sutra de Jaliya

nota 29 de E! sutra de Jaliya

nota 2 de El siitra de Potthapada
nota 36 de E! sutra de Potthapada
nota 7 de EI sutra de Jaliya

‘nota 3 de El sutra de Jaliva

nota 12 de El sutra de Jaliya

nota 13 de El sutra de Jaliya

nota 14 de El sutra del rugido del gran ledn
nota 2 de E! sutra de Jaliya

nota 5 de E! sutra de de Potthapada
nota 13 de El siutra de de Jaliya

nota 2 de E! sutra de de los tres Vedas
nota 11 de El sutra de Jaliya

nota 7 de El sutra de de Potthapada
nota 5 de E! sutra de Lohicca

nota 24 de El sutra de de Jaliya

nota 14 de E! sutra de de Jaliya

nota 20 de E! siutra de Potthapada
nota 13 de EI sutra de Jaliya

nota 13 de E/ sutra de de Potthapada
nota 13 de El sutra de Jaliya

nota 5 de El siutra de Potthapada
nota 8 de E! siutra de Jaliya

nota 43 de E! siutra de Potthapada
nota 1 de E! sutra de los tres Vedas
nota 13 de El sutra de Jaliya

151



Este libro se termind de imprimir en el mes
de marzo de 1985 en Comunigrifica, S.A. de
C.V., Miguel Laurent 1698, Col. Vértiz Nar-
varte, 03600 México, D.F. Composicion
tipografica y formacién Grupo Edicion, S.A.
de C.V., Moras 543-bis, Col. del Valle,
03100 Meéxico, D.F. Se tiraron 1 000 ejem-
plares mas sobrantes para reposicion. Disefid
la portada Monica Diez Martinez. Cuidé la
edicién el Departamento de Publicaciones
de El Colegio de México.






Centro de
Estudios de Asia y Africa

El Digha Nikaya o “Coleccién de (sdtras) largos’” cons-
tituye uno de los textos mds importantes del canon
pali, usualmente denominado Tipitaka (Tripitaka en
sanscrito) o las “Tres Canastas” y que comprende la
““Canasta de la disciplina mondstica”, la “Canasta de
los stitras”’, que constituye una de las principales fuen-
tes para el conocimiento del budismo primitivo y la
“Canasta de la dogmitica”, en el que se clasifican y
sistematizan conceptos propios de la doctrina.

El canon pali pertenece a la secta de los sthaviravadins
del budismo Hinayana, o Pequeiio Vehiculo, y es el
Gnico canon budista que se ha conservado en su inte-
gridad y en su lengua india original.

El Digha Nikaya es un texto de la “Canasta de los
sttras’”’ y contiene 34 sutras, discursos o didlogos, de
los mds extensos (digha). Este texto por su extensién,
por lariqueza de sus ideas, la amplitud con que expo-
ne las doctrinas budistas contemporédneas de Buda, la
informacion que nos proporciona sobre las condicio-
nes sociales, costumbres, creencias, etc., de la época,
los datos histéricosque suministray los tipos humanos
que aparecen en sus paginas, constituye un valioso
documento histérico.

El presente volumen comprende la traduccion de sie-
te satras del Digha Nikaya.

ki

El Colegio de México












: , T e AR
. . . b cmroteiars st ame et T R i



