
óietcy sütras
'*k /. ’ ■ \ 4* * ** * ii

del T) igha 'Nikñya
diálogos mayores de Buda <•

H-3
135 s

El Colegio de México









Siete sütras 
del Dígha Nikáya

Diálogos mayores de Buda



Ilustración de la portada: Mahajanaka-Jataka montado en un 
elefante saliendo a encontrarse con un santo. Tomada del libro 
Ajanta Muráis por A. Gohash, Archaelogical Survey of India, 
Nueva Delhi, 1967.

CENTRO DE ESTUDIOS DE ASIA Y AFRICA



Siete sütras 
del Digha Nikáya

Diálogos mayores de Suda

Traducción del pâli, introducción 
y notas por

Carmen1 Dragonetti

EL COLEGIO DE MEXICO

La traducción de está obra se realizó bajo los auspicios de la UNESCO 
dentro del Programa de traducciones de obras básicas de la India coor­
dinado por el Profr. R. V. Joshi.



Primera edición 1984, El Colegio de México 

© El Colegio de México
Camino al Ajusco 20
10740 México, D.F.

Impreso en México-Pnníed in México

ISBN 968-12-0276-7



Indice

Prefacio 9

Nota preliminar 11

I. Libro de las reglas de la disciplina moral (sütras 7-13)
El sütra de Jáliya (Jáliyasutta) 1.7
Introducción 15
Traducción 19
El sütra del rugido del gran león (Mahásihanádasutta) 1.8
Introducción 43
Traducción 49

El sütra de Potthapada (Potthapadasutta) 1.9
Introducción 65
Traducción 73

El sütra de Subha (Subhasutta) 1.10
Introducción 95
Traducción 96

El sütra de Kevatta (Kevattasutta) 1.11
Introducción 101
Traducción 105

El sütra de Lohicca (Lohiccasutta) 1.12
Introducción 115
Traducción 118

El sütra de los tres Vedas (Tevijjasutta) 1.13
Introducción 127
Traducción 131

Bibliografía 147

índice de términos anotados 151

7





Prefacio

Éste es el primer volumen de la serie de traducciones de obras básicas 
de la India, auspiciadas por UNESCO y El Colegio de México. Este pri­
mer título de la serie presenta los sútras 7 al 13 del Digha Nikáya, obra 
básica del Canon Páli del budismo. La señora Carmen Dragonetti, tra­
ductora del mismo, ya había publicado los sütras 1 a 6 en Venezuela 
(Dlgha Nikáya, Diálogos Mayores de Buda. Traducción del páli, intro­
ducción y notas por C. Dragonetti, Caracas, Monte Ávila Editores, 
1977). La nota preliminar de esta publicación se reproduce aquí en parte.

Confiamos en que este Programa de Publicaciones será de una gran 
importancia para la difusión del conocimiento de la cultura de la India 
en Latinoamérica. Agradecemos profundamente a la señora Dragonetti 
por aceptar colaborar en nuestro programa y por presentar una excelen­
te y cuidadosa traducción acompañada de magníficas introducciones 
a cada sütra y exhaustivas notas aclaratorias. El manuscrito ha sido 
revisado cuidadosamente por mí y por el doctor Benjamín Preciado, 
a quien agradezco su valiosa colaboración. Asimismo, agradezco al Cen­
tro de Estudios de Asia y África de El Colegio de México, especialmente 
a su Director, doctor Manuel Ruiz, por aceptar el proyecto para este 
importante programa académico, y por obtener la ayuda financiera de 
UNESCO.

R. V. Joshi 
Coordinador General 

Mayo 1982.

9





Nota preliminar

El Canon Páli, usualmente llamado Tipitaka (Tripitaka en sánscrito) 
o “Las Tres Canastas’’, comprende: 1) el Vinaya Pitaka o “Canasta 
de la disciplina monástica”; 2) el Sutta Pitaka o “Canasta de los Sü- 
tras” (sutta, en páli); el cual constituye nuestra fuente principal para 
el conocimiento de la doctrina del Budismo primitivo y es, indudable­
mente, el más interesante y valioso; y 3) el Abhidhamma Pitaka o “Ca­
nasta de la dogmática”,1 en el cual se clasifican y sistematizan concep­
tos propios de la doctrina. El Canon Páli pertenece a la secta de los 
sthaviravadins (therevádins, en páli) del Budismo Hinayána o Pequeño 
Vehículo, y es el único canon budista que se ha conservado en su integri­
dad y en su lengua india original. Tanto el Vinaya Pitaka como el Sutta 
Pitaka constituyen los núcleos más antiguos de la literatura budista.

El D'igha Nikáya o “Colección de (sütras) largos” es un texto del 
Sutta Pitaka y contiene 34sütras, discursos o diálogos, de los más exten­
sos (di ¿ha), divididos en tres libros llamados: 1) el Silakkhandhavagga 
(el “Capítulo o Libro de las Reglas de la Disciplina Moral”); 2) el Maha- 
vagga (el “Gran Capítulo o Libro”), y 3) el Páthikavagga (el “Capítulo 
o Libro de Páthika”).2 El Silakkahandhavagga comprende 13 sütras, 
el Mahávagga 10 sütras y el Páthikavagga 11 sütras.

El Digha Nikáya es uno de los textos más importantes del Canon 
Páli por su extensión, por la riqueza de sus ideas, la amplitud con que

1 El término Abhidhamma (Abhidharma en sánscrito) es de difícil traducción. El 
Pali Text Society’s Pali-English Dictionary dice al respecto: ''Abhidhamma, elDhamma 
(doctrina) especial, es decir 1. la teoría de la doctrina, la doctrina clasificada, la doctrina 
pura y simple (sin mezcla de gracias literarias ni de personajes ni de anécdotas ni de argu­
mentos ad personam) ...2. (sólo en las Crónicas y Comentarios) nombre del Tercer Pita­
ka, el tercer grupo de libros canónicos”.

2 Personaje que aparee en el primer sütra del tercer libro.

11



12 SIETE SÜTRAS DEL DIGHA NIKAYA 

expone las doctrinas budistas e incluso las no-budistas contemporáneas 
de Buda, la información que nos proporciona sobre las condiciones 
sociales, costumbres, creencias, etcétera, de la época, los datos históri­
cos que suministra y los tipos humanos que aparecen en sus páginas.

Damos a continuación, en este volumen, la traducción de siete su­
fras del Dïgha Nikàya}

Para la presente traducción del Dïgha Nikâya hemos seguido el tex­
to de la edición Nálandá (ver Bibliografía), aunque siempre hemos teni­
do presente la edición de la Pâli Text Society. Al finalizar la traducción 
incluimos un índice de términos anotados.

Los títulos y subtítulos que aparecen en la traducción reproducen 
de un modo general los que se encuentran en la edición Nálandá.

En algunos casos hemos mantenido en nuestra traducción términos 
pâlis (como bhikkhtr. monje) sin traducir; en otros, hemos sustituido 
el término pâli por su forma sánscrita correspondiente por ser ésta más 
conocida (como nibbàna en pâli = nirvana en sánscrito; khattiya en 
pâli = kshatriya en sánscrito; yakkha en pâli = yaksha en sánscrito)

En esta traducción, por razones de orden tipográfico, hemos podi­
do mantener los criterios usuales de transcripción. Señalemos solamen­
te que transcribimos la sibilante palatal y la sibilante cerebral por sh 
en distinto tipo. Con respecto a la pronunciación de los términos sáns­
critos y pâlis señalemos sólo que la c se pronuncia como ch y la j como 
en la palabra inglesa judge.

Con respecto a las repeticiones de frases y párrafos, que constituyen 
una característica esencial del estilo no sólo de estos diálogos sino del 
Canon Pâli en general, hemos adoptado el siguiente criterio ecléctico: 
De un modo general hemos preferido mantener todas aquellas repeti­
ciones de frases o párrafos cuya omisión puede afectar la comprensión 
del texto o por lo menos la hilación de las ideas que se vienen desarro­
llando. Hemos suprimido en cambio las repeticiones cuando su supre­
sión no afecta el contenido de la exposición. La inclusión de tales repeti­
ciones tornaría además demasiado larga y reiterativa la traducción, 
poniendo en peligro la misma posibilidad de publicación del texto y 
la paciencia del lector. En todos los casos sólo hemos suprimido aque­
llos pasajes que son idénticos a otros y no los simplemente semejantes; 
asimismo indicamos, dentro de la misma traducción y en el lugar que 
corresponde, los datos necesarios para que el lector rápidamente ubique 
el pasaje que se repite y note las diferencias que ofrezca el pasaje que 
repite a otro.

3 Los sütras VII a XIII del primer libro. La traducción de los sütras I a VI constitu­
ye la obra: Dlgha Nikáya, Diálogos Mayores de Buda. Traducción del páli, introducción 
y notas por C. Dragonetti, Caracas, Monte Ávila-Editores, 1977.



I. Libro de las reglas de la 
disciplina moral

(Sütras 7-13)





El sütra de Jáliya 
(Jáliyasutta)

1.7

Introducción

El presente sütra es idéntico a la segunda parte del Mahálisutta, El Sütra 
de Mahali (plgha NikQya 1,6).1 En ambos dos ascetas preguntan a 
Buda si el alma (Jiva)2 es lo mismo que el cuerpo o es diferente de él. 
En ambos Buda expone su doctrina y describe una por una las etapas 
de la disciplina budista, desde el momento en que surge la fe en un 
hombre que ha oído la prédica de la doctrina de Buda, fe que lo impulsa 
a adherirse a esa disciplina, a hacerse bhikkhu,' abandonando familia 
y bienes, hasta el momento final en que adquiere la certeza de que, 
gracias a esa disciplina, ha puesto fin a la cadena de las reencarnaciones 
y está liberado. Al final de cada etapa, con excepción de la última, Buda 
afirma que el bhikkhu que se encuentra en cada una de esas etapas puede 
decir si el alma es lo mismo que el cuerpo o diferente de él, y luego 
agrega que él (Buda) no se pronuncia al respecto. Pero al final de la 
última etapa Buda se expresa en forma algo diferente, sosteniendo que 
el bhikkhu que llegó á ese grado de desarrollo espiritual ya no se pronun­
cia sobre la cuestión planteada, como tampoco se pronuncia él mismo.

En ambos sütras, pues, Buda no manifiesta una opinión ni afirma-

1 Véase en C. Dragonetti, Digha Nikáya, Diálogos Mayores de Buda, pp. 400-404, 
la traducción del sütra de Maháli.

2 ftva designa propiamente el principio vital que unido al cuerpo lo vitaliza y le 
hace realizar las funciones o procesos fisiológicos, intelectuales y emocionales que le son 
propios. Lo hemos traducido, como generalmente se hace, por “alma”, considerada como 
origen de la vida y de la conciencia. El término jiva tiene así el mismo significado que 
la palabra atman en las Upanishads, el principio espiritual que anima al cuerpo material 
e inerte.

3 Monje budista.

15



16 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKA YA

tiva ni negativa sobre la cuestión de la identidad del alma con el cuer­
po.4 Simplemente dice que mientras el monje se encuentra en las eta­
pas intermedias de la disciplina budista puede responder afirmativa o 
negativamente a la pregunta planteada, pero una vez que ha llegado 
a la última etapa ya no contesta ni en una ni en otra forma, o sea que 
procede de la misma manera como él (Buda) procede. Consideramos 
que esta prescindencia se debe simplemente a la posición antiespeculati­
va y pragmática del Budismo primitivo que no aprecia, y más bien re­
chaza, toda indagación que no tenga una vinculación directa e inmedia­
ta con el propósito fundamental del Budismo: que el hombre se libere 
de todo sufrimiento alcanzando el nirvana,5 la liberación de las cade­
nas de las reencarnaciones. El monje que se encuentra en las etapas 
intermedias de la disciplina budista puede todavía interesarse por cues­
tiones como la tratada en este sütra (si existe un alma diferente del cuer­
po o no) y tomar posición frente a ellas, pero una vez que alcanzó el 
grado supremo de la perfección espiritual budista, esas cuestiones se 
tornan irrelevantes para él; ya no le interesan, las descarta, como hace 
el mismo Buda; ya sólo le interesa realizar en su plenitud el ideal de 
vida monástica predicado por el Maestro, seguro de que en esa forma 
podrá alcanzar la deseada meta. La especulación lo envuelve en dudas, 
en discusiones, en razonamientos que lo encadenan al mundo y lo apar­
tan de la meta a la cual tiende.

Señalados así el tema central del Jaliyasütra y su sentido fundamen­
tal, damos a continuación un resumen del mismo.

RESUMEN

En cierta ocasión en que Buda vivía en el Parque de Goshita, en la región 
de Kosambí, Mundiya y Jáliya, dos ascetas que se encontraban en el 
mismo lugar, se acercaron a él para preguntarle si el alma y el cuerpo 
son idénticos o diferentes. Entonces Buda como respuesta a la pregunta

. 4 La pregunta planteada en este diálogo constituye una de las “cuestiones reserva­
das’’ (avyákata), sobre las cuales Buda no quiso pronunciarse. Otras “cuestiones reserva­
das” son si el mundo es eterno o no, si el mundo es infinito o no, si el hombre que alcanzó 
la verdad existe o no después de la muerte. Cf. P. Oltramare, L ’Histoire des idees théosophi- 
ques da'ns rinde, II, La théosophie Bouddhique, pp. 17-18; T.R.V. Murti, The central 
philosophy ofBuddhism, pp. 36-54; R. Panikkar, El silencio de Dios, pp. 109-131. Véase 
el párrafo 16 de El Sütra de Potthapáda.

Sin embargo, sin perjuicio de la posición antiespeculativa que la doctrina de las 
“cuestiones reservadas” implica, en los textos más antiguos que conforman el Canon 
Budista se encuentran formulaciones suficientemente claras que permiten afirmar que 
ya el Budismo primitivo sostenía la inexistencia de un alma (átman, jiva) y sostenía que 
lo único que existe en el individuo y lo caracteriza es una serie de estados de conciencia, 
de conciencias insustanciales e impermanentes que se suceden en un fluir constante e 
ininterrumpido, reemplazando cada una a la que le precede.

5 Véase nota 7 de El Sütra de Potthapáda.



EL SÚTRA DE JÁLIYA 17

de Mundiya y de Jáliya enuncia su doctrina y señala las diversas etapas 
por las cuales atraviesa el monje que se adhiere y consagra a ella.

Buda empieza expresando que cuando nace un Buda dotado de las 
cualidades que le son propias y predica su doctrina, los hijos de familia 
que la oyen adquieren fe en ella y esta fe los impulsa a abandonar sus 
hogares para llevar una vida errante y mendicante, dedicada al cumpli­
miento de las normas morales propias de su doctrina.

Exposición pequeña de la disciplina moral. Exposición media de 
la disciplina moral. Exposición grande de la disciplina moral. A conti­
nuación, Buda expone en párrafos cortos, de mediana extensión y ex­
tensos, las principales normas de la disciplina moral budista (párrafos 
6-24): no violencia, etcétera (párrafos 6-7), las ocupaciones, etcétera 
de las que debe abstenerse el monje budista (párrafos 8-16) y las “bajas 
artes” a las que no debe recurrir el monje budista (párrafos 17-23).

Cuando un hombre está dotado de tal disciplina moral ya no teme 
y experimenta una enorme felicidad (párrafo 24).

El control de los sentidos. Buda se refiere en seguida a la forma 
como el monje budista controla sus sentidos para impedir que sean pre­
sa del deseo y de la inquietud (párrafo 25).

La autoconciencia surgida de la atención. Describe a continuación 
cómo el monje budista en toda situación actúa con plena conciencia 
de lo que hace (párrafo 26).

La satisfacción. La satisfacción del monje budista consiste, según 
Buda, en contentarse con poco: con un manto para el cuerpo, con una 
limosna de comida (párrafo 27).

El abandono de los obstáculos. Ya disciplinado moralmente, con­
trolado en sus sentidos, con plena conciencia de sus actos por la aten­
ción profunda que pone en todo, satisfecho con poco, el monje se retira 
a un lugar solitario para meditar (párrafo 28).

Buda señala entonces que el monje budista considera a los obstácu­
los (el deseo por el mundo, la malevolencia y la maldad, la desidia y 
la pereza, el desasosiego y la inquietud, la duda, las vacilaciones) que 
aún no ha abandonado, como “una deuda”, “una enfermedad”, “la 
prisión”, “la esclavitud”, “un camino peligroso”; y, cuando los aban­
dona, los ve entonces como “la cancelación de una deuda”, “la cura­
ción de una enfermedad”, “la liberación de la prisión”, “la emancipa­
ción de un esclavo”, como “una región de paz” (párrafos 29-36). Cuando 
el monje budista supera esos obstáculos surge en él un sentimiento de 
satisfacción, alegría, calma, felicidad y así por fin su mente se concentra 
(párrafo 37).

La primera meditación; la segunda meditación; la tercera medita^ 
ción; la cuarta meditación. Buda describe en seguida las cuatro etapas 
meditativas que atraviesa el monje budista que ha logrado la concentra­
ción. Conforme el monje pasa de una de esas etapas a la siguiente, su 
mente va dejando de funcionar, sus sentimientos se van aquietando cada



18 SIETE SÚTRAS DEL DÍGHA NIKÁYA

vez más profundamente, hasta que se sume en un estado de indiferencia 
total (párrafos 38-45).

El conocimiento intuitivo. Cuando el monje budista ha llegado al 
último y cuarto estadio de la meditación aplica primero su mente al 
conocimiento intuitivo de la materialidad, impermanencia y destructi- 
bilidad de su cuerpo y de la conciencia que de él depende (párrafos 46-47).

El conocimiento de los poderes mentales. El conocimiento de las 
clases de poderes extraordinarios. El conocimiento del oído divino. El 
conocimiento de los pensamientos de los otros. El conocimiento de las 
existencias anteriores. El conocimiento del ojo divino. El conocimiento 
de la destrucción de las impurezas. En seguida el monje aplica su mente 
a la creación de un cuerpo mental (párrafos 48-49); obtiene los poderes 
mágicos (párrafos 50-51); adquiere el oído divino (párrafos 52-53); pue­
de captar con su mente la mente de otros (párrafos 54-55); llega a cono­
cer sus múltiples existencias anteriores (párrafos 56-57); adquiere el ojo 
divino (párrafos 58-59); conoce la destrucción de sus impurezas (el de­
seo, la existencia, la ignorancia) y es consciente de que ha alcanzado 
la liberación, ha destruido el renacer (párrafos 60-61).

Termina así la exposición que hace Buda de su doctrina, ejemplifi­
cada en un hombre que abandona su hogar por fe en ella y de todas 
las etapas que atraviesa hasta llegar a la liberación, la meta final.

El süira de Jáliya presenta diversos puntos de interés.
Ante todo cabe mencionar la actitud antiespeculativa y pragmática 

que revela,6 a la cual ya nos hemos referido anteriormente.
Además, los párrafos 2-61 en que Buda expone su doctrina y descri­

be las diversas etapas de la disciplina budista, son también dignos de 
ser señalados. No disminuye el interés de estos párrafos el hecho de 
que estén incluidos también en otros diálogos. Esa repetida inclusión 
sólo indica la importancia que los recopiladores del Canon budista les 
atribuían como síntesis de las doctrinas que predicara Gautama Buda. 
Estos párrafos contienen, expresados en forma concisa y clara, los prin­
cipales elementos de la doctrina budista, las virtudes que inculca, las 
actitudes que recomienda, que ya han sido mencionados en el resumen 
anterior.

6 Sobre la posición antiespeculativa del budismo véase C. Dragonetti, Dhammapa- 
da, pp. 55-56.



Traducción

El alma es lo mismo que el cuerpo o no

1. He aquí lo que yo he oído decir. En cierta ocasión el bhagavant1 
vivía en la ciudad de Kosambí, en el Parque de Ghosita. En aquella 
misma ocasión dos ascetas, Mundiya y el errante y mendicante Jáliya, 
discípulos que usaban escudilla de madera, se acercaron adonde se en­
contraba el bhagavant. Habiéndose acercado, se saludaron amistosa­
mente con el bhagavant. Habiendo intercambiado palabras amables y 
corteses, se quedaron de pie a un lado. De pie a un lado, entonces aque­
llos dos ascetas dijeron esto al bhagavant'. ‘ ‘Amigo Gotama, ¿es el alma 
lo mismo que el cuerpo o bien es el alma diferente del cuerpo?”

2. “Amigos, escuchad, prestad bien atención, hablaré”.
Diciendo: “Sí, amigo”, aquellos dos ascetas obedecieron al bhaga­

vant. El bhagavant dijo esto: “Amigos, un tathágatc? surge en este 
mundo, arhant9 perfectamente iluminado, dotado de saber y buena 
conducta, bien encaminado, conocedor del mundo, insuperable con­
ductor de los hombres que deben ser controlados, maestro de dioses 
y de hombres, iluminado, afortunado. Él, habiendo conocido, habien­
do percibido10 por sí mismo este mundo junto con sus dioses, con Má-

7 Epíteto de Buda que significa “señor”. Es también traducido por “afortunado”, 
“sublime”, “ilustre”.

8 Epíteto frecuente de Gotama Buda, de significado incierto.
9 El que ha alcanzado la meta final preconizada por Buda.
10 Es decir: ha llegado al conocimiento de lo que en verdad es el mundo y luego 

transmite ese conocimiento a los que escuchan su mensaje.

19



20 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

ra,11 con Brahmá,12 a esta humanidad con sus samanes y brahmanes,13 
con sus dioses y sus hombres, lo da a conocer. Él ensena la doctrina 
hermosa en su comienzo, hermosa en el medio, hermosa en el fin, en 
su espíritu y en su letra, él proclama la vida religiosa realizada en su 
integridad, completamente pura.

3. Esta doctrina la oye un jefe de familia o un hijo de un jefe,de 
familia o alguien nacido en cualquier otra familia. Él, habiendo oído 
esta doctrina, adquiere fe en el tathágata. Él, dotado de esta fe, reflexio­
na: ‘ Llena de obstáculos es la vida de hogar; la vida errante y mendican­
te es el aire libre. Para el que vive en un hogar, no es fácil de llevar 
esta vida religiosa, completamente realizada, completamente pura, pu­
lida como una madreperla. Vamos, pues, habiéndome cortado el pelo 
y la barba, habiéndome vestido con el manto color azafrán, yo he de 
partir de mi casa para llevar una vida errante y mendicante’.

4. Y en otra ocasión, abandonando sus pequeños bienes, abando­
nando sus grandes bienes, abandonando el círculo de sus parientes cer­
canos, abandonando el círculo de sus parientes lejanos y, habiéndose 
cortado el pelo y la barba, habiéndose vestido con el manto color aza­
frán, él parte de su casa para llevar una vida errante y mendicante.

5. Así él, llevando una vida errante y mendicante, vive controlado 
de acuerdo con las normas del Patimokkha™ dotado de conducta y 
costumbres buenas, viendo peligro hasta en las más pequeñas faltas; 
adoptándolos, se entrena en los preceptos; consagrado a la buena ac­
ción con el cuerpo y a la buena acción con la palabra, completamente 
puro en su forma de ganarse el sustento, dotado de disciplina moral, 
controlando las puertas de sus sentidos, dotado de atención y autocon- 
ciencia, satisfecho.

Exposición pequeña de la disciplina moral

6. Amigos, ¿cómo el bhikkhu está dotado de disciplina moral?
En este mundo, oh amigos, habiendo renunciado a la destrucción 

de la vida, absteniéndose de la destrucción de la vida, el bhikkhu, que 
ha dejado de lado el garrote, que ha dejado de lado la espada, modesto, 
bondadoso, vive lleno de compasión y benevolencia para con todos los 
seres. Esto posee él en la disciplina moral.

11 Señor de la sensualidad y de la muerte.
12 Uno de los dioses supremos del brahamanismo, con funciones de creador.
13 Samán: hombre religioso, asceta errante; brahmán: sacerdote hindú. Los brah­

manes constituyen una de las cuatro castas en que está dividida teóricamente la sociedad 
hindú. Las otras tres son: los guerreros (kshatriyas), los comerciantes (vaishyas) y los 
servidores (shüdras).

14 Patimokkha es el texto utilizado para la confesión de los bhikkhus, en el cual 
se enumeraban las faltas que debían evitar.



EL SÜTRA DE JÁLIYA 21

Habiendo renunciado a tomar lo que no le es dado, absteniéndose 
de tomar lo que no le es dado, toma sólo lo que le es dado, desea sólo 
lo que le es dado, vive con su corazón honrado y puro. Esto posee él 
en la disciplina moral.

Habiendo renunciado a la no castidad, es casto, lleva una vida vir­
tuosa, absteniéndose del acto sexual, de la conducta de la gente común. 
Esto posee él en la disciplina moral.

Habiendo renunciado a la mentira, absteniéndose de la mentira, 
dice la verdad, se ciñe a la verdad, es fiel a sus promesas, es digno de 
confianza, no engaña al mundo. Esto posee él en la disciplina moral.

Habiendo renunciado a los chismes, absteniéndose de los chismes, 
habiendo oído algo aquí, no lo repite allá, para no provocar la disensión 
de los de allá con los de aquí, o bien habiendo oído algo allá, no lo 
repite aquí, para no provocar la disensión de los de aquí con los de 
allá. Así él reconcilia a los que no están de acuerdo, alienta a los que 
están unidos, se alegra con la armonía, goza con la armonía, se regocija 
con la armonía, dice palabras que producen armonía. Esto posee él 
en la disciplina moral.

Habiendo renunciado a las palabras rudas, absteniéndose de las 
palabras rudas, dice sólo aquellas palabras que no dañan, que son agra­
dables al oído, amables, que llegan al corazón, corteses, caras a mucha 
gente, que agradan a mucha gente. Esto posee él en la disciplina moral.

Habiendo renunciado a la charla frívola, absteniéndose de la charla 
frívola, habla en el momento apropiado, dice lo que es, dice lo que 
es bueno, habla de la Doctrina, habla de la Disciplina, dice en el jnomen- 
to oportuno palabras que constituyen un tesoro, cargadas de razón, 
con un propósito bien definido, relacionadas con el bien. Esto posee 
él en la disciplina moral.

Él se abstiene de destruir semillas y plantas. Esto posee él en la 
disciplina moral.

Toma sólo una comida por día, no come dé noche, se abstiene de 
comer fuera de hora. Esto posee él en la disciplina moral.

Se abstiene de asistir a espectáculos de danza, canto y música instru­
mental. Esto posee él en la disciplina moral.

Se abstiene del uso de guirnaldas, de perfumes y de ungüentos y 
de llevar adornos y ornamentos. Esto posee él en la disciplina moral.

Se abstiene de lechos altos y de lechos grandes. Esto posee él en 
la disciplina moral.

Se abstiene de aceptar oro y plata. Esto posee él en la disciplina moral.
Se abstiene de aceptar grano crudo. Esto posee él en la disciplina 

moral.
Se abstiene de aceptar carne cruda. Esto posee él en la disciplina 

moral.
Se abstiene de aceptar mujeres y muchachas. Esto posee él en la 

disciplina moral.



22 SIETE SÚTRAS DEL DÍGHA NIKÁYA

Se abstiene de aceptar esclavas y esclavos. Esto posee él en la disci­
plina moral.

Se abstiene de aceptar cabras y ovejas. Esto posee él en la disciplina 
moral.

Se abstiene de aceptar gallos y cerdos. Esto posee él en.la disciplina 
moral.

Se abstiene de aceptar elefantes, vacas, caballos y yeguas. Esto po­
see él en la disciplina moral.

Se abstiene de aceptar la posesión de campos y tierras. Esto posee 
él en la disciplina moral.

Se abstiene de aceptar la práctica de llevar y traer mensajes. Esto 
posee él en la disciplina moral.

Se abstiene de comprar y de vender. Esto posee él en la disciplina 
moral.

Se abstiene de engañar en ,el peso, de engañar con moneda falsa, 
de engañar en la medida. Esto posee él en la disciplina moral.

Se abstiene de los tortuosos procederes del soborno, del engaño 
y del fraude. Esto posee él en la disciplina moral.

Se abstiene de destruir, de matar, de encarcelar, del bandolerismo, 
del pillaje, de los actos de violencia. Esto posee él en la disciplina moral.

Exposición media de la disciplina moral

7. Así como algunos venerables samanes y brahmanes, alimentándose 
con comidas donadas en un acto de fe, viven dedicados a la destrucción 
de tales semillas y plantas, a saber: plantas que nacen de raíces, plantas 
que nacen de ramas, plantas que nacen de nudos, plantas que pacen 
de injerto, y en quinto lugar plantas que nacen de semillas —él se abstie­
ne de la destrucción de tales semillas y plantas. Esto posee él en la disci­
plina moral.

8. Así como algunos venerables samanes y brahmanes, alimentán­
dose con comidas donadas en un acto de fe, viven dedicados a tal alma­
cenamiento y uso de lo que almacenan, a saber: almacenamiento de 
comidas, almacenamiento de bebidas, almacenamiento de ropas, alma­
cenamiento de vehículos, almacenamiento de lechos, almacenamiento 
de perfumes, almacenamiento de condimentos —él se abstiene de tal 
almacenamiento y uso de lo que se almacena. Esto posee él en la discipli­
na moral.

9. Así como algunos venerables samanes y brahmanes, alimentán­
dose con comidas donadas en un acto de fe, viven dedicados a la asisten­
cia a tales espectáculos, a saber:15 danza, canto, música instrumental, 
dramatizaciones, recitaciones, ritmos con las manos, cantos de bardos,

15 Es difícil precisar el valor exacto de muchos de los términos enumerados en los 
párrafos 9-13. Sólo damos una traducción aproximada de los mismos. Además, las enu-



EL SÚTRA DE JÁLIYA 23

tambores, escenografías, juegos acrobáticos, juegos con bambúes, ce­
remonia de lavado de huesos, combate de elefantes, combate de caba­
llos, combate de búfalos, combate de toros, combate de machos ca­
bríos, combate de ovejas, combate de gallos, combate de codornices, 
combate con palos, combate con los puños, lucha, simulacros de com­
bate, presentación de tropas, maniobras, revista de tropas —él se abstie­
ne de la asistencia a tales espectáculos. Esto posee él en la disciplina moral.

10. Así como algunos venerables samanes y brahmanes, alimentán­
dose con comidas donadas en un acto de fe, viven dedicados a tal prácti­
ca de juegos y esparcimientos, a saber: tableros de ocho casillas, table­
ros de diez casillas, ajedrez a ciegas, rayuela, palitos chinos, dados, 
juegos con palillos, dactilopintura, bolas, cornetín de hojas, arado de 
juguete, saltos acrobáticos, molinillos de juguete, medidas hechas con 
hojas, carritos, arquitos, adivinanzas de letras, adivinanzas de pensa­
miento, imitación de defectos físicos —él se abstiene de la práctica de 
tales juegos y esparcimientos. Esto posee él en la disciplina moral.

11. Así como algunos venerables samanes y brahmanes, alimentán­
dose con comidas donadas en un acto de fe, viven dedicados al uso 
de tales lechos altos y grandes lechos, a saber: sillones, divanes, cobertu­
ras de pelo de cabra, cobertores de múltiples colores, cubrecamas blan­
cos, colchas bordadas de flores, acolchados de algodón, colchas borda­
das con figuras de animales, mantas con piel a ambos lados, mantas 
con piel de un solo lado, colchas bordadas con piedras preciosas, col­
chas de seda, grandes tapices, mantas para elefantes, mantas para caba­
llos, mantas para carros, cubrecamas de varias pieles de antílope, exce­
lentes colchas de antílope, lechos con dosel y almohadones rojos de 
ambos lados —él se abstiene del uso de tales lechos altos y grandes le­
chos. Esto posee él en la disciplina moral.

12. Así como algunos venerables samanes y brahmanes, alimentán­
dose con comidas donadas en un acto de fe, viven dedicados al uso 
de tales adornos y ornamentos, a saber: aplicación de ungüentos, masa­
jes, baños, fricciones, espejos, colirios, guirnaldas, perfumes y cosméti­
cos, polvos faciales, cremas para la cara, pulseras, cadenillas para el 
pelo, bastones, pequeños cofres, espadas, parasoles, sandalias de vivos 
colores, turbantes, joyas, abanicos de crin de búfalo, vestidos blancos 
de anchas franjas —él se abstiene del uso de tales adornos y ornamen­
tos. Esto posee él en la disciplina moral.

13. Así como algunos venerables samanes y brahmanes, alimentán­
dose con comidas donadas en un acto de fe, viven dedicados a tales 
charlas frívolas, a saber: charlas acerca de reyes, charlas acerca de la­
drones, charlas acerca de Grandes Ministros, charlas acerca del ejérci­
to, charlas acerca de los peligros, charlas acerca de batallas, charlas 

meraciones contenidas en esos párrafos comportan por lo general elementos heterogéneos 
y no siempre de acuerdo con el enunciado introductorio de cada párrafo.



24 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA 

acerca de alimentos, charlas acerca de bebidas, charlas acerca de vesti­
dos, charlas acerca de lechos, charlas acerca de guirnaldas, charlas acer­
ca de perfumes, charlas acerca de parientes, charlas acerca de vehículos, 
charlas acerca de aldeas, charlas acerca de pueblos, charlas acerca de 
ciudades, charlas acerca del campo, charlas acerca de mujeres, charlas 
acerca de hombres, charlas acerca de héroes, charlas acerca de caminos, 
charlas acerca de pozos de agua, charlas acerca de difuntos, charlas 
acerca de temas inconexos, charlas acerca del»mundo, charlas acerca 
del mar, charlas acerca de lo que es y no es —él se abstiene de tales 
charlas frívolas. Esto posee él en la disciplina moral.

14. Así como algunos venerables samanes y brahmanes, alimentán­
dose con comidas donadas en un acto de fe, viven dedicados a tales 
charlas polémicas, a saber: ‘Tú no conoces ni la Disciplina ni la Doctri­
na’, ‘yo conozco la Disciplina y la Doctrina’, ‘¿cómo conocerás tú la 
Disciplina y la Doctrina?’, ‘tú te has encaminado mal*, ‘yo me he enca­
minado bien’, ‘yo no me contradigo’, ‘tú te contradices’, ‘tú has dicho 
después lo que había que decir antes’, ‘tú has dicho antes lo que había 
que decir después’, ‘lo que elucubraste quedó trastornado*, ‘tu doctrina 
ha sido refutada’, ‘tú has sido vencido’, ‘retírate para salvar tu doctrina 
o refútame, si puedes’ —él se abstiene de tales charlas polémicas. Esto 
posee él en la disciplina moral.

15. Así como algunos venerables samanes y brahmanes, alimentán­
dose con comidas donadas en un acto de fe, viven dedicados a la prácti­
ca de llevar y traer tales mensajes, a saber: de reyes, de Grandes Minis­
tros, de kshatriyas^ de brahmanes, de jefes de familia, de jóvenes: 
‘ven aquí’, ‘anda allá’, ‘lleva esto allá’, ‘tráelo’ —él se abstiene de la 
práctica de llevar y traer tales mensajes. Esto posee él en la disciplina 
moral.

16. Así como algunos venerables samanes y brahmanes, alimentán­
dose con comidas donadas en un acto de fe, son embaucadores, charla­
tanes, adivinos, impostores, ávidos de obtener ganancia tras ganancia 
—él se abstiene de tales embaucamientos y charlatanerías. Esto posee 
él en la disciplina moral.

Exposición grande de la disciplina moral

17. Así como algunos venerables samanes y brahmanes, alimentán­
dose con comidas donadas en un acto de fe, se ganan la vida con tales 
bajas artes, con tales medios de vida equivocados, a saber: 17miembros 
del cuerpo, presagios, augurios, sueños, signos en el cuerpo, roeduras 
de ratones; oblación en el fuego, oblaciones con cuchara, oblaciones

16 Guerreros: una de las cuatro castas en que teóricamente está dividida la sociedad 
hindú. Véase nota 11 de este mismo sütra.

17 El párrafo enumera en forma desordenada cosas con las cuales se creía poder



25EL SUTRA DE JALIYA

de cáscara de granos, oblaciones de polvo de cáscara de granos, oblacio­
nes de granos de arroz, oblaciones de manteca, oblaciones de aceite, 
oblaciones con la boca, oblaciones de sangre; la ciencia de los miembros 
del cuerpo, la ciencia de las construcciones, la ciencia de los campos; 
la ciencia de los hechizos auspiciosos, la ciencia de los espíritus, la cien­
cia de la tierra, la ciencia de las serpientes, la ciencia de los venenos, 
la ciencia de los escorpiones, la ciencia de los ratones, la ciencia de los 
pájaros, la ciencia de los cuervos; predicción de la duración de la vida, 
protección contra las flechas; el reino animal —él se abstiene de tales 
bajas artes, de tales medios de vida equivocados. Esto posee él en la 
disciplina moral.

18. Así como algunos venerables samanes y brahmanes, alimentán­
dose con comidas donadas en un acto de fe, se ganan la vida con tales 
bajas artes, con tales medios de vida equivocados, a saber:18 signos en 
las joyas, signos en las ropas, signos en los bastones, signos en los cuchi­
llos, signos en las espadas, signos en las flechas, signos en los arcos, 
signos en las armas; signos en las mujeres, signos en los hombres, signos 
en los muchachos, signos en las muchachas, signos en los esclavos, sig­
nos en las esclavas; signos en los elefantes, signos en los caballos, signos 
en los búfalos, signos en los toros, signos en las vacas, signos en las 
cabras, signos en los carneros, signos en los gallos, signos en las codor­
nices, signos en las iguanas; signos en los aretes; signos en las tortugas, 
signos en los animales salvajes —él se abstiene de tales bajas artes, de 
tales medios de vida equivocados. Esto posee él en la disciplina moral.

19. Así como algunos venerables samanes y brahmanes, alimentán­
dose con comidas donadas en un acto de fe, se ganan la vida con tales 
bajas artes, con tales medios de vida equivocados, a saber:19 predicien­
do ‘se producirá la salida de los reyes’, ‘no se producirá la salida de 
los reyes’, ‘se producirá'un avance de los reyes indígenas’, ‘se producirá 
una retirada de los reyes extranjeros’, ‘se producirá un avance de los 
reyes extranjeros’, ‘ se producirá una retirada de los reyes indígenas’, 
‘se producirá la victoria de los reyes indígenas’, ‘se producirá la derrota 
de los reyes indígenas’, ‘se producirá la victoria de éste’, ‘se producirá 
la derrota de aquél’ —él se abstiene de tales bajas artes, de tales medios 
de vida equivocados. Esto posee él en la disciplina moral.

20. Así como algunos venerables samanes y brahmanes, alimentán­
dose con comidas donadas en un acto de fe, se ganan la vida con tales 
bajas artes, con tales medios de vida equivocados, a saber: prediciendo 

predecir el futuro, como señales en los miembros del cuerpo (especialmente en las manos), 
roeduras de ratones, etcétera; distintos tipos de ofrendas a los dioses; diversas ciencias 
referidas a variadas actividades humanas o a ciertos animales.

18 El párrafo enumera signos o características de personas, animales o cosas por 
medio de los cuales se creía poder adivinar su futuro o determinar sus cualidades o defectos.

19 Los párrafos 19-21 enumeran diversos tipos de predicciones.



26 SIETE SUTRAS DEL DICHA NIKAYA

‘se producirá un eclipse de luna’, ‘se producirá un eclipse de sol’, ‘se 
producirá un eclipse de estrellas’, ‘la luna y el sol seguirán su curso’, 
‘la luna y el sol se apartarán de su curso’, ‘las estrellas seguirán su cur­
so’, ‘las estrellas se apartarán de su curso’, ‘se producirá la caída de 
un meteoro’, ‘se incendiarán las regiones del espacio’, ‘se producirá 
un temblor de tierra’, ‘se producirán truenos’, ‘se producirán la salida 
y la puesta, el oscurecimiento y la limpidez de la luna, el sol y las estre­
llas’; ‘tal consecuencia producirá el eclipse de luna’, ‘tal consecuencia 
producirá el eclipse de sol’, ‘tal consecuencia producirá el eclipse de 
estrellas’, ‘tal consecuencia producirá el hecho de que la luna y el sol 
sigan su curso’, ‘tal consecuencia producirá que la luna y el sol se apar­
ten de su curso’, ‘tal consecuencia producirá el hecho de que las estrellas 
sigan su curso’, ‘tal consecuencia producirá el hecho de que las estrellas 
se aparten de su curso’, ‘tal consecuencia producirá la caída del meteo­
ro’, ‘tal consecuencia producirá el hecho de que las regiones del espacio 
se incendien’, ‘tal consecuencia producirá el temblor de tierra’, ‘tal con­
secuencia producirá los truenos’, ‘tal consecuencia producirá la sali­
da y la puesta, el oscurecimiento y la limpidez de la luna, el sol y las 
estrellas’ —él se abstiene de tales bajas artes, de tales medios de vida 
equivocados. Esto posee él en la disciplina moral.

21. Así como algunos venerables samanes y brahmanes, alimentán­
dose con comidas donadas en un acto de fe, se ganan la vida con tales 
bajas artes, con tales medios de vida equivocados, a saber: prediciendo 
‘habrá abundancia de lluvia’, ‘habrá escasez de lluvia’, ‘habrá abun­
dancia de comida’, ‘habrá escasez de comida’, ‘habrá paz’, ‘habrá peli­
gro’, ‘habrá enfermedad’, ‘habrá salud’; contar con los dedos, contar 
mentalmente, cálculo, poesía, sabiduría popular —él se abstiene de ta­
les bajas artes, de tales medios de vida equivocados. Esto posee él en 
la disciplina moral.

22. Así como algunos venerables samanes y brahmanes, alimentán­
dose con comidas donadas en un acto de fe, se ganan la vida con tales 
bajas artes, con tales medios de vida equivocados, a saber: casar a un 
hombre, casar a una mujer, procurar armonía, producir discordia, co­
bro de deudas, entrega de dinero, producir felicidad, producir desdi­
cha, hacer abortar, paralizar la lengua, trabar las mandíbulas, hechizo 
contra las manos, hechizo contra las mandíbulas, hechizo contra los 
oídos; interrogatorio a un espejo, interrogatorio a una niña, interroga­
torio a un dios; veneración del sol, veneración del Grande,20 exhalar 
fuego,21 invocar a Shri22 —él se abstiene de tales bajas artes, de tales 
medios de vida equivocados. Esto posee él en la disciplina moral.

20 Referencia a alguna divinidad que podría ser Indra (según Neumann) o Brahmá 
(según el comentador Buddhaghosha).

21 Mediante hechizo mágico.
22 La diosa de la Prosperidad, de la Fortuna.



EL SUTRA DE JAL1YA 27

23. Así como algunos venerables samanes y brahmanes, alimentán­
dose con comidas donadas en ün acto de fe, se ganan la vida con tales 
bajas artes, con tales medios de vida equivocados, a saber:23 ritos de 
apaciguamiento, cumplimiento de votos, ritos para los espíritus, ritos 
para la tierra, ritos para la virilidad, ritos para la impotencia, ritos para. 
la construcción, ofrendas para la construcción, abluciones, baños, sa­
crificios; eméticos, purgantes para arriba, purgantes para abajo, pur­
gantes para la cabeza; aceites para los oídos, lavajes de los ojos, trata­
miento de la nariz, colirios, ungüentos; oftalmología, cirugía, pediatría, 
administración de raíces y hierbas medicinales, antídotos de plantas me­
dicinales —él se abstiene de tales bajas artes, de tales medios de vida 
equivocados. Esto posee él en la disciplina moral.

24. Ahora bien, amigos, un bhikkhu así dotado de disciplina moral, 
no ve peligro de ninguna parte, justamente en razón del control de la 
disciplina moral. Así como, amigos, un rey ungido, que ha derrotado 
a sus adversarios, no ve peligro de ninguna parte, es decir, de parte 
de sus adversarios; de la misma manera, amigos, un bhikkhu así dotado 
de disciplina moral no ve peligro de ninguna parte, justamente en razón 
del control de la disciplina moral. Él, dotado de esta noble disciplina 
moral en su integridad, experimenta en su interior la sensación de per­
fecta felicidad. Así, amigos, el bhikkhu está dotado de disciplina moral.

El control de los sentidos

25. Y, ¿cómo, oh amigos, el bhikkhu tiene guardadas las puertas de 
sus sentidos? En este mundo, oh amigos, el bhikkhu, habiendo visto 
una forma con sus ojos, no se fija en sus características generales, no 
se fija en sus características particulares. Y, puesto que a este sentido 
de la vista, mientras permanece descontrolado, lo asaltan el deseo y 
la inquietud, cosas malas y perversas, él se dedica a controlarlo, protege 
el sentido de la vista, mantiene el control sobre el sentido de la vista.

Habiendo oído un sonido con su oído, no se fija en sus característi­
cas generales, no se fija en sus características particulares. Y, puesto 
que a este sentido del oído, mientras permanece descontrolado, lo asal­
tan el deseo y la inquietud, cosas malas y perversas, él se dedica a contro­
larlo, protege el sentido del oído, mantiene el control sobre el sentido 
del oído.

Habiendo olido un olor con su nariz, no se fija en sus características 
generales, no se fija en sus características particulares. Y, puesto que 
a este sentido del olfato, mientras permanece descontrolado, lo asaltan 
el deseo y la inquietud, cosas malas y perversas, él se dedica a controlar-

23 El párrafo enumera al lado de los diversos ritos, prácticas y actividades, reme­
dios para determinados males y dolencias.



28 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKA YA

lo, protege el sentido del olfato, mantiene el control sobre el sentido 
del olfato.

Habiendo gustado un sabor con su lengua, no se fija en sus caracte­
rísticas generales, no se fija en sus características particulares. Y, puesto 
que a este sentido del gusto, mientras permanece descontrolado, lo asal­
tan el deseo y la inquietud, cosas malas y perversas, él se dedica a contro­
larlo, protege el sentido del gusto, mantiene el control sobre el sentido 
del gusto.

Habiendo tocado algo tangible con su cuerpo, no se fija en sus ca­
racterísticas generales, no se fija en sus características particulares. Y, 
puesto que a este sentido del tacto, mientras permanece descontrolado, 
lo asaltan el deseo y la inquietud, cosas malas y perversas, él se dedica 
a controlarlo, protege el sentido del tacto, mantiene el control sobre 
el sentido del tacto.

Habiendo pensado una idea con su mente, no se fija en sus caracte­
rísticas generales, no se fija en sus características particulares. Y, puesto 
que a este sentido de la mente, mientras permanece descontrolado, lo 
asaltan el deseo y la inquietud, cosas malas y perversas, él se dedica 
a controlarlo, protege el sentido de la mente, mantiene el control sobre 
el sentido de la mente.

Él, dotado de este noble control de sus sentidos, experimenta en 
su interior la sensación de inmaculada felicidad. Así, amigos, el bhikk- 
hu tiene guardadas las puertas de sus sentidos.

La autoconciencia surgida de la atención

26. Y, ¿cómo, oh amigos, el bhikkhu está dotado de la autoconcien­
cia surgida de la atención? En este mundo, oh amigos, un bhikkhu actúa 
con autoconciencia cuando va y cuando viene, actúa con autoconcien­
cia cuando mira adelante y cuando mira alrededor; actúa con autocon­
ciencia cuando encoge un brazo y cuando lo extiende; actúa con auto- 
conciencia cuando lleva su túnica, su escudilla y su manto; actúa con 
autoconciencia cuando come, cuando bebe, cuando mastica, cuando 
saborea; actúa con autoconciencia cuando orina y cuando defeca; actúa 
con autoconciencia cuando camina, cuando está parado, cuando está 
sentado, cuando duerme, cuando está despierto, cuando habla, cuando 
permanece en silencio. Así, amigos, el bhikkhu está dotado de la auto- 
conciencia surgida de la atención.

La satisfacción

27. Y, ¿cómo, oh amigos, el bhikkhu está satisfecho? En este mundo 
oh amigos, un bhikkhu está satisfecho con un manto que le protege 
el cuerpo, con la comida recibida como limosna que sostiene su estóma­
go. Adonde quiera que él va, él va llevándolos consigo. Así como, ami-



EL SUTRA DE JALIYA 29

gos, un pájaro alado, adonde quiera que vuele, vuela llevando sus alas 
consigo, de la misma manera, oh gran rey, el bhikkhu está satisfecho 
con un manto que le protege el cuerpo, con la comida recibida como 
limosna que sostiene su estómago. Adonde quiera que él va, va llevándo­
los consigo. Así, amigos, el bhikkhu está satisfecho.

El abandono de los obstáculos

28. Y, dotado de esta noble disciplina moral en su integridad, dotado 
de este noble control de los sentidos, dotado de esta noble autoconcien­
cia surgida de la atención, dotado de esta noble satisfacción, él busca 
para lecho y asiento solitarios, un bosque, el pie de un árbol, un monte, 
una cueva, una gruta en la montaña, un cementerio, la jungla, un mon­
tón de paja al aire libre. Y él, retornando por la tarde de la recolección 
de limosnas, se sienta adoptando la postura pallahka,24 manteniendo 
el cuerpo erguido, manteniendo su atención enfocada.

29. Él, habiendo abandonado el deseo por el mundo, vive con su 
mente libre de deseo, purifica completamente su mente de deseo. Él, 
habiendo abandonado la malevolencia y la maldad, vive con su mente 
libre de malevolencia, lleno de compasión por el bien de todos los seres 
vivos, purifica completamente su mente de malevolencia y de maldad. 
Él, habiendo abandonado la desidia y la pereza, vive libre de desidia 
y de pereza, con conciencia lúcida, atento, autoconsciente, purifica com­
pletamente su mente de desidia y de pereza. Él, habiendo abandonado 
el desasosiego y la inquietud vive calmo, con su mente interiormente 
serena, purifica completamente su mente de desasogiego y de inquietud. 
Él, habiendo abandonado la duda, vive con sus dudas superadas, sin 
vacilaciones en lo que respecta a las buenas cualidades, purifica comple­
tamente su mente de duda.

30. Así como, oh amigos, un hombre, habiendo contraído una deu­
da, emprende un negocio; sus negocios prosperan, él cancela aquella 
vieja deuda y le queda además un excedente para mantener a su mujer; 
y él piensa: ‘Yo, antes, habiendo contraído una deuda, emprendí un 
negocio; mis negocios prosperaron; cancelé aquella vieja deuda y me 
queda además un excedente para mantener a mi mujer’. Por esto él 
siente alegría y experimenta felicidad.

31. Así como, oh amigos, un hombre está enfermo, sufriendo, afec­
tado por una grave dolencia; no le toma gusto al alimento y su cuerpo 
no tiene fuerzas; él posteriormente se libera de aquella enfermedad, 
le toma gusto al alimento y su cuerpo tiene fuerzas; y él piensa: ‘Yo, 
antes, estuve enfermo, sufriendo, afectado por una grave dolencia; no 
le tomaba gusto al alimento y mi cuerpo no tenía fuerzas; ahora me

24 Postura o manera de sentarse apropiada para la meditación, con las piernas cru­
zadas. Corresponde a la postura yóguica padmasana.



30 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

he liberado de aquella enfermedad, le tomo gusto al alimento y mi cuer­
po tiene fuerzas’. Por esto él siente alegría y experimenta felicidad.

32. Así como, oh amigos, un hombre está preso en prisión; él poste­
riormente se libera de aquella prisión, a salvo, libre de peligro, y no 
sufre ninguna pérdida de sus bienes; y él piensa: ‘Yo, antes, estuve preso 
en una prisión; ahora me he liberado de aquella prisión, a salvo, libre 
de peligro, y no sufro ninguna pérdida de mis bienes’. Por esto él siente 
alegría y experimenta felicidad.

33. Así como, oh amigos, un hombre es esclavo, no depende de 
sí mismo, depende de otro, no puede ir a donde desea; él posteriormente 
se libera de aquella esclavitud, depende de sí mismo, no depende de 
otro, esclavo emancipado, puede ir a donde desee; y él piensa: ‘Yo, 
antes, fui esclavo, no dependía de mí mismo, dependía de otro, no po­
día ir a donde deseaba; ahora me he liberado de aquella esclavitud, 
dependo de mí mismo, no dependo de otro, esclavo emancipado, puedo 
ir a donde deseo’. Por esto él siente alegría y experimenta felicidad.

34. Así como, oh amigos, un hombre con sus riquezas y bienes va 
por un camino en la jungla, lleno de acechanzas, que inspira terror; 
él posteriormente cruza aquella jungla a salvo, llega a las afueras de 
una aldea segura, que no inspira terror; y él piensa: ‘Yo, antes, con 
mis riquezas y bienes fui por un camino en la jungla, lleno de acechan­
zas, que inspiraba terror; ahora, he cruzado aquella jungla a salvo, he 
llegado a las afueras de una aldea seguro, sin temor’. Por esto él siente 
alegría y experimenta felicidad.

35. De la misma manera, oh amigos, un bhikkhu considera a aque­
llos cinco obstáculos, aún no abandonados, como una esclavitud, como 
un camino en la jungla.

36. De la misma manera, oh amigos, un bhikkhu considera a aque­
llos cinco obstáculos, una vez abandonados, como la cancelación de 
una deuda, como la curación de la enfermedad, como la liberación de 
la prisión, como la emancipación del esclavo, como una región de paz.

37. Y cuando éLve aquellos cinco obstáculos ya abandonados, surge 
en él satisfacción; cuando está satisfecho, surge la alegría; cuando su 
corazón está alegre, su cuerpo se calma; cuando su cuerpo está en cal­
ma, experimenta la felicidad; cuando es feliz, su mente se concentra.

La primera meditación25

38. Él, apartándose de los placeres, apartándose de las malas cualida-

25 Las etapas de la meditación descritas a continuación corresponden a etapas de 
la meditación yóguica. Cf. F. Tola y C. Dragonetti, Los Yogasütras de Patañjali. Sobre 
la meditación budista en general véase F. Heiler, Die Buddhistische Versenkung; Nyana- 
ponika Thera, The Heart of Buddhist Meditation\ Paravahera Vajirañana Maháthera, 
Buddhist Meditation.



EL SUTRA DE JALIYA 31

des, vive habiendo alcanzado la primera meditación, alegría y felicidad 
surgidas del desapego, con análisis de objetos toscos, con análisis de 
objetos sutiles.26 Y él llena, inunda, colma, compenetra su cuerpo con 
la alegría y la felicidad surgidas del desapego; y no hay ninguna parte 
de todo su cuerpo que no esté embebida por la alegría y la felicidad 
surgidas del desapego.

39. Así como, oh amigos, un hábil ayudante de baño o un aprendiz 
de ayudante de baño, echando polvos para baño en una vasija de metal, 
los mezcla con agua rociándolos una vez tras otra, y aquella masa prepa­
rada para el baño, compenetrada de humedad, impregnada de hume­
dad, embebida de humedad, embebida de humedad por dentro y por 
fuera, no deja escapar ni una gota de líquido; de la misma manera, 
oh amigos, aquel bhikkhu llena, inunda, colma, compenetra su cuerpo 
con la alegría y la felicidad surgidas del desapego; y no hay ninguna 
parte de todo su cuerpo que no esté embebida por la alegría y la felicidad 
surgidas del desapego.

Amigos, ¿es posible para el bhikkhu que conoce así, que ve así, 
decir esto: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es diferente 
del cuerpo’? Amigos, para el bhikkhu que conoce así, que ve así, es 
posible decir esto: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es 
diferente del cuerpo’. Yo también, amigos conozco así, veo así, pero 
yo no digo: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es diferente 
del cuerpo’.

La segunda meditación

40. Luego, oh amigos, aquel bhikkhu, a raíz de la cesación del análisis 
de objetos toscos y del análisis de objetos sutiles, vive habiendo alcanza­
do la segunda meditación, alegría y felicidad surgidas de la concentra­
ción, sin análisis de objetos toscos, sin análisis de objetos sutiles, sereni­
dad interior, unificación de la mente. Y él llena, inunda, colma, 
compenetra su cuerpo con la alegría y la felicidad surgidas de la concen­
tración; y no hay ninguna parte de todo su cuerpo que no esté embebida 
con la alegría y la felicidad surgidas de la concentración.

41. Así como, oh amigos, un lago profundo de aguas que manen 
constantemente —y ninguna corriente de agua llega a él de la región 
del este, ninguna corriente de agua llega a él de la región del sur, ninguna 
corriente de agua llega a él de la región del oeste, ninguna corriente 
de agua llega a él de la región del norte; y nunca el cielo envía sus lluvias 
sobre él; pero una corriente de agua fría, brotando del fondo de aquel 
lago, lo llena, lo inunda, lo colma, lo compenetra con agua fría; y no

26 Los objetos toscos son las cosas materiales; los objetos sutiles son imágenes, ideas, 
sensaciones, emociones. Cf. F. Tola y C. Dragonetti, Los Yogasütras de Patanjali, Co­
mentario ad I, 17.



32 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKA YA

hay ninguna parte de todo aquel lago que no está embebida de agua 
fría; de la misma manera, oh amigos, aquel bhikkhu llena, inunda, col­
ma, compenetra su cuerpo con la alegría y la felicidad surgidas de la 
concentración; y no hay ninguna parte de todo su cuerpo que no esté 
embebida con la alegría y la felicidad surgidas de la concentración.

Amigos, ¿es posible para el bhikkhu que conoce así, que ve así, 
decir esto: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es diferente 
del cuerpo’? Amigos, para el bhikkhu que conoce así, que ve así, es 
posible decir esto: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es 
diferente del cuerpo’. Yo también, amigos, conozco así, veo así, pero 
yo no digo: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es diferente 
del cuerpo’.

La tercera meditación

42. Luego, oh amigos, aquel bhikkhu, con la desaparición de la alegría, 
vive indiferente, atento y autoconsciente y experimenta con su cuerpo 
aquella felicidad que los nobles describen así: ‘Indiferente, lleno de aten­
ción, vive feliz’ —vive habiendo alcanzando la tercera meditación. Y 
él llena, inunda, colma, compenetra su cuerpo con una felicidad sin 
alegría; y no hay ninguna parte de todo su cuerpo que no está embebida 
con la felicidad sin alegría.

43. Así como, oh amigos, en un estanque de lotos azules o en un 
estanque de lotos rojos o en un estanque de lotos blancos, algunos lotos 
azules o lotos rojos o lotos blancos, nacidos en el agua, crecidos en 
el agua, que no se elevan por encima de la superficie del agua, que se 
nutren sumergidos en el agua —y ellos desde las puntas de sus pétalos 
hasta sus raíces, están llenos, inundados, colmados, compenetrados con 
el agua fría; y no hay ninguna parte de todos aquellos lotos azules o 
lotos rojos o lotos blancos que no esté embebida con el agua fría; de 
la misma manera, oh amigos, aquel bhikkhu llena, inunda, colma, com­
penetra su cuerpo con una felicidad sin alegría; y no hay ninguna parte 
de todo su cuerpo que no está embebida con la felicidad sin alegría.

Amigos, ¿es posible para el bhikkhu que conoce así, que ve así, 
decir esto: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es diferente 
del cuerpo’? Amigos, para el bhikkhu que conoce así, que ve así, es 
posible decir esto: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es 
diferente del cuerpo’. Yo también, amigos, conozco así, veo así, pero 
yo no digo: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es diferente 
del cuerpo’.

La cuarta meditación

44. Luego, oh amigos, aquel bhikkhu, con el abandono de la felicidad 
y con el abandono del sufrimiento, con la cesación previa del bienestar



33EL SUTRA DE JALIYA

y del malestar, vive habiendo alcanzado la cuarta meditación, pureza 
proveniente de la indiferencia y de la atención, sin sufrimiento, sin feli­
cidad; él está sentado compenetrando su cuerpo con su mente pura, 
límpida; y no hay ninguna parte de todo su cuerpo que no esté embebida 
con su mente pura, límpida.

45. Así como, oh amigos, un hombre está sentado, habiéndose cu­
bierto incluso la cabeza con una vestimenta inmaculada; y no hay ningu­
na parte de todo su cuerpo que no esté tocada por la vestimenta inmacu­
lada; de la misma manera oh amigos, aquel bhikkhu está sentado 
compenetrado su cuerpo con su mente pura, límpida; y no hay ninguna 
parte de todo su cuerpo que no esté tocada por su mente pura, límpida.

Amigos, ¿es posible para el bhikkhu que conoce así, que ve así, 
decir esto: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es diferente 
del cuerpo’? Amigos, para el bhikkhu que conoce así, que ve ásí, es 
posible decir esto: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es 
diferente del cuerpo’. Yo también, amigos, conozco así, veo así, pero 
yo no digo: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es diferente 
del cuerpo’.

El conocimiento intuitivo

46. Él, teniendo su mente así concentrada, pura, límpida, sin mancha, 
libre de impurezas, maleable, lista para el trabajo, estabilizada, inmó­
vil, aplica, dirige su mente hacia la intuición del conocimiento. Él cono­
ce así: ‘Este cuerpo mío es material, está hecho de los cuatro grandes 
elementos, ha nacido de padre y madre, masa de arroz hervido y de 
leche agria, impermanente, sujeto a destrucción, a desgaste, a disolu­
ción, a desintegración; y mi conciencia está atada a él, depende de él’.

47. Así como, oh amigos, una piedra de berilo, hermosa, de genui- 
na calidad, de ocho facetas, bien trabajada, pura, brillante, cristalina, 
dotada de todas las cualidades —está enhebrada en un hilo azul, amari­
llo, rojo, blanco o en un hilo de color anaranjado; un hombre de buena 
vista, poniéndola en su mano, la examina: ‘Esta piedra de berilo, her­
mosa, de genuina calidad, de ocho facetas, bien trabajada, pura, bri­
llante, cristalina, dotada de todas las cualidades— ella está enhebrada 
en un hilo azul, amarillo, rojo, blanco o en un hilo de color anaranja­
do’; de la misma manera, oh amigos, aquel bhikkhu, teniendo su mente 
así concentrada, pura, límpida, sin mancha, libre de impurezas, malea­
ble, lista para el trabajo, estabilizada, inmóvil, aplica, dirige su mente 
hacia la intuición del conocimiento. Él conoce así: ‘Este cuerpo mío 
es material, está hecho de los cuatro grandes elementos, ha nacido de 
padre y madre, masa de arroz hervido y de leche agria, impermanente, 
sujeto a destrucción, a desgaste, a disolución, a desintegración; y mi 
conciencia está atada a él, depende de él’

Amigos, ¿es posible para el bhikkhu que conoce así, que ve así,



34 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

decir esto: *E1 alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es diferente 
del cuerpo’? Amigos, para el bhikkhu que conoce así, que ve así, es 
posible decir esto: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es 
diferente del cuerpo*. Yo también, amigos, conozco así, veo así, pero 
yo no digo: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo* o ‘el alma es diferente 
del cuerpo*.

El conocimiento de los poderes mentales

48. Él, teniendo su mente así concentrada, pura, límpida, sin mancha, 
libre de impurezas, maleable, lista para el trabajo, estabilizada, inmó­
vil, aplica, dirige su mente hacia la creación de un cuerpo mental. Él 
crea a partir de su cuerpo otro cuerpo, dotado de forma mental, con 
todos sus miembros, con sus facultades intactas.

49. Así como, oh amigos, un hombre saca una caña de su hoja, 
, y él piensa: ‘Ésta es la hoja, ésta es la caña, la hoja es una cosa, la 
caña es otra, la caña está sacada de su hoja*; o bien, así como, oh gran 
rey, un hombre saca una espada de su vaina, y él piensa: ‘Ésta es la 
espada, ésta es la vaina, la espada es una cosa, la vaina es otra, la espada 
está sacada de su vaina’; o bien, así como, oh gran rey, un hombre 
arranca una serpiente de su piel, y él piensa: ‘Ésta es la serpiente, ésta 
es la piel, la serpiente es una cosa, la piel es otra, la serpiente está arran­
cada de su piel’; de la misma manera, oh amigos, aquel bhikkhu, tenien­
do su mente así concentrada, pura, límpida, sin mancha, libre de impu­
rezas, maleable, lista para el trabajo, estabilizada, inmóvil, aplica, dirige 
su mente hacia la creación de un cuerpo mental. Él crea a partir de 
su cuerpo otro cuerpo, dotado de forma, mental, con todos sus miem­
bros, con sus facultades intactas.

Amigos, ¿es posible para el bhikkhu que conoce así, que ve así, 
decir esto: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es diferente 
del cuerpo’? Amigos, para el bhikkhu que conoce así, que ve así, es 
posible decir esto: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es 
diferente del cuerpo*. Yo también, amigos, conozco así, veo así, pero 
yo no digo: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es diferente 
del cuerpo’.

El conocimiento de las clases de poderes extraordinarios27

50. Él, teniendo su mente así concentrada, pura, límpida, sin mancha, 
libre de impurezas, maleable, lista para el trabajo, estabilizada, inmó-

27 Algunos de estos poderes corresponden a sensaciones realmente experimentadas 
por el asceta en el curso de la meditación yóguica; otros son creaciones de la fantasía. 
Lo mismo cabe decir del oído divino a que se refiere la sección siguiente y de la creación 
del cuerpo mental referido en la sección anterior.



El SUTRA DE JALIYA 35

vil, aplica, dirige su mente hacia las clases de poderes extraordinarios. 
Él experimenta las variadas clases de poderes extraordinarios: Siendo 
uno, se torna múltiple, siendo múltiple, se toma uno; puede aparecer 
y desaparecer; sin encontrar resistencia va a través de las paredes, a 
través de las cercas, a través de las montañas, como en el aire; se hunde 
en la tierra o emerge de ella, como en el agua; camina sobre el agua 
sin que ésta se abra, como en la tierra; va a través del espacio en postura 
pallahka, como un pájaro alado; toca y palpa con su mano el sol y 
la luna, tan poderosos, tan maravillosos; hasta el mundo de Brahmá 
ejerce su poder con su cuerpo.

51. Así como, oh amigos, un hábil alfarero o un aprendiz de alfare­
ro hace, ejecuta con arcilla bien preparada aquella clase de vasija que 
él desea; o bien, así como, oh gran rey, un hábil artesano de marfil 
o un aprendiz de artesano de marfil hace, ejecuta con marfil bien prepa­
rado aquella clase de objeto de marfil que él desea; o bien, así como, 
oh gran rey, un hábil orfebre o un aprendiz de orfebre hace, ejecuta 
con oro bien preparado aquella clase de objeto de oro que él desea; 
de la misma manera, oh amigos, aquel bhikkhu, teniendo su mente así 
concentrada, pura, límpida, sin mancha, libre de impurezas, maleable, 
lista para el trabajo, estabilizada, inmóvil, aplica, dirige su mente hacia 
las clases de poderes extraordinarios. Él experimenta las variadas clases 
de poderes extraordinarios:Siendo uno, se torna múltiple, siendo múlti­
ple, se torna uno; puede aparecer y desaparecer; sin encontrar resisten­
cia va a través de las paredes, a través de las cercas, a través de las 
montañas, como en el aire; se hunde en la tierra o emerge de ella, como 
en el agua; camina sobre el agua sin que ésta se abra, como en la tierra; 
va a través del espacio en posturapallahka, como un pájaro alado; toca 
y palpa con su mano el sol y la luna, tan poderosos, tan maravillosos; 
hasta el mundo de Brahmá ejerce su poder con su cuerpo.

Amigos, ¿es posible para el bhikkhu que conoce así, que ve así, 
decir esto: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es diferente 
del cuerpo’? Amigos, para el bhikkhu que conoce así, que ve así, es 
posible decir esto: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es 
diferente del cuerpo’. Yo también, amigos, conozco así, veo así, pero 
yo nó digo: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es diferente 
del cuerpo’.

El conocimiento del oído divino

52. Él, teniendo su mente así concentrada, pura, límpida, sin mancha, 
libre de impurezas, maleable, lista para el trabajo, estabilizada, inmó­
vil, aplica, dirige su mente hacia el oído divino. Él con su oído divino, 
puro, sobrehumano, oye ambos sonidos, los humanos y los divinos, 
los lejanos y los cercanos.

53. Así como, oh amigos, un hombre va por un camino principal,



36 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKA YA

oye el sonido de un gran tambor o el sonido de un pequeño tambor 
o el sonido de una trompeta de caracol o de un címbalo, o de una vasija- 
tambor, y él piensa: ‘Es el sonido de un gran tambor, el sonido de un 
pequeño tambor, el sonido de una trompeta de caracol, de un címbalo, 
de una vasija-tambor’; de la misma manera, oh amigos, aquel bhikkhu, 
teniendo su mente así concentrada, pura, límpida, sin mancha, libre 
de impurezas, maleable, lista para el trabajo, estabilizada, inmóvil, aplica, 
dirige su mente hacia el oído divino. Él con su oído divino, puro, sobre­
humano, oye ambos sonidos, los humanos y los divinos, los lejanos 
y los cercanos.

Amigos, ¿es posible para él bhikkhu que conoce así, que ve así, 
decir esto: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es diferente 
del cuerpo’? Amigos, para el bhikkhu que conoce así, que ve así, es 
posible decir esto: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es 
diferente del cuerpo’. Yo también, amigos, conozco así, veo así, pero 
yo no digo: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es diferente 
del cuerpo’.

El conocimiento de los pensamientos de los otros

54. Él, teniendo su mente así concentrada, pura, límpida, sin mancha, 
libre de impurezas, maleable, lista para el trabajo, estabilizada, inmó­
vil, aplica, dirige su mente hacia el conocimiento de los pensamientos 
de los otros. Él, captando con su mente la mente de los otros seres, 
de los otros hombres, conoce —conoce a la mente dominada por la 
pasión como mente dominada por la pasión; conoce a la mente libre 
de pasión como mente libre de pasión; conoce a la mente dominada 
por el odio como mente dominada por el odio; conoce a la mente domi­
nada por el error como mente dominada por el error; conoce a la mente 
libre de error como mente libre de error; conoce a la mente atenta como 
mente atenta; conoce a la mente dispersa como mente dispersa; conoce 
a la mente engrandecida como mente engrandecida; conoce a la mente 
limitada como mente limitada; conoce a la mente inferior como mente 
inferior; conoce a la mente superior como mente superior; conoce a 
la mente concentrada como mente concentrada; conoce a la mente no 
concentrada como mente no concentrada; conoce a la mente liberada 
como mente liberada; conoce a la mente no liberada como mente no 
liberada.

55. Así como, oh amigos, una mujer, un hombre o un joven a quien 
le gusta acicalarse, contemplando la imagen de su cara en un espejo 
puro, límpido o en un recipiente de agua transparente, conoce a su ros­
tro con una mancha como rostro con una mancha, conoce a su rostro 
sin una mancha como rostro sin una mancha; de la misma manera, 
oh amigos, aquel bhikkhu., teniendo su mente así concentrada, pura, 
límpida, sin mancha, libre de impurezas, maleable, lista para el trabajo,



EL SUTRA DE JALIYA 37

estabilizada, inmóvil, aplica, dirige su mente hacia el conocimiento de 
los pensamientos de los otros. Él, captando con su mente la mente de 
los otros seres, de los otros hombres, conoce —conoce a la mente domi­
nada por la pasión como mente dominada por la pasión; conoce a la 
mente libre de pasión como mente libre de pasión; conoce a la mente 
dominada por el odio como mente dominada por el odio; conoce a la 
mente dominada por el error como mente dominada por el error; cono­
ce a la mente libre de error como mente libre de error; conoce a la mente 
atenta como mente atenta; conoce a la mente dispersa como mente dis­
persa; conoce a la mente engrandecida como mente engrandecida; co­
noce a la mente limitada como mente limitada; conoce a la mente infe­
rior como mente inferior; conoce a la mente superior como mente 
superior; conoce a la mente concentrada como mente concentrada; co­
noce a la mente no concentrada como mente no concentrada; conoce 
a la mente liberada como mente liberada; conoce a la mente no liberada 
como mente no liberada.

Amigos, ¿es posible para el bhikkhu que conoce así, que ve así, 
decir esto: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es diferente 
del cuerpo’? Amigos, para el bhikkhu que conoce así, que ve así, es 
posible decir esto: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es 
diferente del cuerpo*. Yo también, amigos, conozco así, veo así, pero 
yo no digo: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es diferente 
del cuerpo’.

El conocimiento de las existencias anteriores28

56. Él, teniendo su mente así concentrada, pura, límpida, sin mancha, 
libre de impurezas, maleable, lista para el trabajo, estabilizada, inmó­
vil, aplica, dirige su mente hacia el conocimiento de sus existencias ante­
riores. Él recuerda sus múltiples existencias anteriores, a saber: una exis­
tencia, dos existencias, tres existencias, cuatro existencias, cinco 
existencias, diez existencias, veinte existencias, treinta existencias, cua­
renta existencias, cincuenta existencias, cien existencias, mil existencias, 
cien mil existencias, múltiples ciclos cósmicos de creación, múltiples 
ciclos cósmicos de destrucción, múltiples ciclos cósmicos de creación 
y destrucción. ‘En esa existencia yo tenía tal nombre, yo pertenecía a 
tal familia, yo era de tal casta, yo comía tal alimento, yo experimentaba 
tales placeres y tales sufrimientos y tal fue la duración de mi vida. Sa­
liendo de esa existencia, yo renací en otra existencia. En esa existencia 
yo tenía tal nombre, yo pertenecía a tal familia, yo era de tal casta, 
yo comía tal alimento, yo experimentaba tales placeres y sufrimientos 
y tal fue la duración de mi vida. Saliendo de esa existencia, yo renací

28 Sobre el recuerdo de las existencias anteriores véase P. Démiéville, “Sur la mé- 
moire des existences antérieures”; M. Elíade, Yoga Immortality and Freedom, pp. 180-185.



38 SIETE SUTRAS DEL DIGHA N1KAYA

en este mundo'. De este modo él recuerda sus múltiples existencias ante­
riores, con sus características, con sus detalles.

57. Así como, oh amigos, un hombre va de su propia aldea a otra 
aldea, y de esta aldea va a otra aldea, y de esta aldea vuelve a su propia 
aldea, y él piensa: ‘Yo fui de mi propia aldea a aquella aldea, ahí yo 
me paré así, me senté así, hablé así, me quedé en silencio así; y de esta 
aldea yo fui a aquella otra aldea, ahí yo me paré así, me senté así, hablé 
así, me quedé en silencio así; y de esta otra aldea volví a mi propia 
aldea'; de la misma manera, oh amigos, aquel bhikkhu, teniendo su 
mente así concentrada, pura, límpida, sin mancha, libre de impurezas, 
maleable, lista para el trabajo, estabilizada, inmóvil, aplica, dirige su 
mente hacia el conocimiento de sus existencias anteriores, a saber: una 
existencia, dos existencias, tres existencias, cuatro existencias, cinco exis­
tencias, diez existencias, veinte existencias, treinta existencias, cuarenta 
existencias, cincuenta existencias, cien existencias, mil existencias, cien 
mil existencias, múltiples ciclos cósmicos de creación, múltiples ciclos 
cósmicos de destrucción, múltiples ciclos cósmicos de creación y de des­
trucción. ‘En esa existencia yo tenía tal nombre, yo pertenecía a tal 
familia, yo era de tal casta, yo comía tal alimento, yo experimentaba 
tales placeres y tales sufrimientos y tal fue la duración de mi vida. Sa­
liendo de esa existencia, yo renací en otra existencia. En esa existencia 
yo tenía tal nombre, yo pertenecía a tal familia, yo era de tí' casta, 
yo comía tal alimento, yo experimentaba tales placeres y sufr nientos 
y tal fue la duración de mi vida. Saliendo de esa existencia, yo renací 
en este mundo'. De este modo él recuerda sus múltiples existencias ante­
riores, con sus características, con sus detalles.

Amigos, ¿es posible para el bhikkhu que conoce así, que ve así, 
decir esto: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo' o ‘el alma es diferente 
del cuerpo*? Amigos, para el bhikkhu que conoce así, que ve así, es 
posible decir esto: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo' o ‘el alma es 
diferente del cuerpo’. Yo también, amigos, conozco así, veo así, pero 
yo no digo: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo* o ‘el alma es diferente 
del cuerpo*.

Conocimiento del ojo divino

58. El, teniendo su mente así concentrada, pura, límpida, sin mancha, libre 
de impurezas, maleable, lista para el trabajo, estabilizada, inmóvil, aplica, 
dirige su mente hacia el conocimiento de la desaparición y nacimiento 
de los seres. Él, con su ojo divino, puro, sobrehumano, ve a los seres 
desapareciendo y naciendo, bajos y elevados, hermosos y feos, felices 
y desdichados. Él conoce a los seres renaciendo de acuerdo con sus ac­
ciones: ‘Señores, estos seres están entregados a un mal comportamiento 
con el cuerpo, están entregados a un mal comportamiento con la pala­
bra, están entregados a un mal comportamiento con la mente, critican



EL SÚTRA DE JÁLIYA 39

a los nobles,29 sostienen falsas doctrinas, llevan a cabo acciones acor­
des con sus falsas doctrinas; ellos, con la destrucción del cuerpo, des­
pués de la muerte, renacen en una condición desgraciada, en un dominio 
de mísera existencia, en un lugar de sufrimiento, en el infierno. Señores, 
estos seres están entregados a un buen comportamiento con el cuerpo, 
están entregados a un buen comportamiento con la palabra, están entre­
gados a un buen comportamiento con la mente, no critican a los nobles, 
sostienen la verdadera doctrina, llevan a cabo acciones acordes con la 
verdadera doctrina; ellos, con la destrucción del cuerpo, después dé 
la muerte, renacen en un dominio de feliz existencia, en el mundo celes­
tial’ . Así con su ojo divino, puro, sobrehumano, ve a los seres desapare­
ciendo y naciendo, bajos y elevados, hermosos y feos, felices y desdicha­
dos. Él conoce a los seres renaciendo de acuerdo con sus acciones.

59. Así como, oh amigos, hay una torre en medio de una plaza, 
y un hombre con buena vista, parado ahí, ve a los hombres entrando 
en sus casas, saliendo de ellas, circulando por la calle o sentados en 
medio de la plaza, y él piensa: ‘Estos hombres están sentados en medio 
de la plaza’; de la misma manera, oh amigos, aquel bhikkhu, teniendo 
su mente así concentrada, pura, límpida, sin mancha, libre de impure­
zas, maleable, lista para el trabajo, estabilizada, inmóvil, aplica, dirige 
su mente hacia el conocimiento de la desaparición y nacimiento de los 
seres. Él, con su ojo divino, puro, sobrehumano, ve a los seres desapare­
ciendo y naciendo, bajos y elevados, hermosos y feos j felices y desdicha­
dos. Él conoce a los seres renaciendo de acuerdo con sus acciones: ‘Se­
ñores, estos seres están entregados a un mal comportamiento con el 
cuerpo, están entregados a un mal comportamiento con la palabra, es­
tán entregados a un mal comportamiento con la mente, critican a los 
nobles, sostienen falsas doctrinas, llevan a cabo acciones acordes con 
sus falsas doctrinas; ellos, con la destrucción del cuerpo, después de 
la muerte, renacen en una condición desgraciada, en un dominio de 
mísera existencia, en un lugar de sufrimiento, en el infierno. Señores, 
estos seres están entregados a un buen comportamiento con el cuerpo, 
están entregados a un buen comportamiento con la palabra, están entre­
gados a un buen comportamiento con la mente, no critican a los nobles, 
sostienen la verdadera doctrina, llevan a cabo acciones acordes con la 
verdadera doctrina; ellos, con la destrucción del cuerpo, después de 
la muerte, renacen en un dominio de feliz existencia, en el mundo celes­
tial’. Así con su ojo divino, puro, sobrehumano, ve a los seres desapare­
ciendo y naciendo, bajos y elevados, hermosos y feos, felices y desdicha­
dos. Él conoce a los seres renaciendo de acuerdo con sus acciones.

Amigos, ¿es posible para el bhikkhu que conoce así, que ve así, 
decir esto: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es diferente

29 Ariya en el original. Se refiere a los budistas que han alcanzado un alto grado 
de desarrollo espiritual como los arhants.



40 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

del cuerpo’? Amigos, para el bhikkhu que conoce así, que ve así, es 
posible decir esto: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es 
diferente del cuerpo’. Yo también, amigos, conozco así, veo así, pero 
yo no digo: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es diferente 
del cuerpo’.

El conocimiento de la destrucción de las impurezas

60. Él, teniendo su mente así concentrada, pura, límpida, sin mancha, 
libre de impurezas, maleable, lista para el trabajo, estabilizada, inmó­
vil, aplica, dirige su mente hacia el conocimiento de la destrucción de 
las impurezas. Él conoce de acuerdo con la verdad: ‘Éste es el sufrimien­
to’ ; él conoce de acuerdo con la verdad: ‘Éste es el origen del sufrimien­
to’; él conoce de acuerdo con la verdad: ‘Ésta es la cesación del sufri­
miento’; él conoce de acuerdo con la verdad: ‘Éste es el camino que 
conduce a la cesación del sufrimiento’; él conoce de acuerdo con la ver­
dad: ‘Éstas son las impurezas’; él conoce de acuerdo con la verdad: 
‘Éste es el origen de la impurezas’; él conoce de acuerdo con la verdad: 
‘Ésta es la cesación de las impurezas’; él conoce de acuerdo con la ver­
dad: ‘Éste es el camino que conduce a la cesación de las impurezas’. 
La mente de aquel que conoce así, que ve así, se libera de las impurezas 
del deseo, su mente se libera de la impureza de la existencia, su mente 
se libera de la impureza de la ignorancia. Y en él, así liberado, se produce 
el conocimiento: ‘Es la liberación’. Él conoce: ‘El renacer ha sido des­
truido, la vida religiosa ha sido realizada, se ha hecho lo que se debía 
hacer, nada queda después de la actual existencia’.

61. Así como, oh amigos, en medio de unos montes hay un lago 
puro, brillante, cristalino, y ahí un hombre de buena vista parado en 
la orilla ve conchas y caracoles, arena y piedras, y cardúmenes de peces 
en movimiento o detenidos; y él piensa: ‘Este lago puro, brillante, cris­
talino —en él hay estas conchas y caracoles, arena y piedras; y cardúme­
nes de peces están en movimiento o están detenidos; de la misma mane­
ra, oh amigos, aquel bhikkhu, teniendo su mente así concentrada, pura, 
límpida, sin mancha, libre de impurezas, maleable, lista para el trabajo, 
estabilizada, inmóvil, aplica, dirige su mente hacia el conocimiento de 
la destrucción de las impurezas. Él conoce de acuerdo con la verdad: 
‘Éste es el sufrimiento’; él conoce de acuerdo con la verdad: ‘Éste es 
el origen del sufrimiento’; él conoce de acuerdo con la verdad: ‘Ésta 
es la cesación del sufrimiento’; él conoce de acuerdo con la verdad: 
‘Éste es el camino que conduce a la cesación del sufrimiento’; él conoce 
de acuerdo con la verdad: ‘Éstas son las impurezas’; él conoce de acuer­
do con la verdad: ‘Éste es el origen de la impurezas’; el conoce de acuer­
do con la verdad: ‘Ésta es la cesación de las impurezas’; él conoce de 
acuerdo con la verdad: ‘Éste es el camino que conduce a la cesación 
de las impurezas’. La mente de aquel que conoce así, que ve así, se



EL SUTRA DE JALIYA 41

libera de las impurezas del deseo, su mente se libera de la impureza 
de la existencia, su mente se libera de la impureza de la ignorancia. 
Y en él, así liberado, se produce el conocimiento: ‘Es la liberación’. 
Él conoce: ‘El renacer ha sido destruido, la vida religiosa ha sido realiza­
da, se ha hecho lo que se debía hacer, nada queda después de la actual 
existencia’30.

Amigos, ¿es posible para el bhikkhu que conoce así, que ve así, 
decir esto: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es diferente 
del cuerpo’? Amigos, para el bhikkhu que conoce así, que ve así, es 
posible decir esto: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es 
diferente del cuerpo’. Yo también, amigos, conozco así, veo así, pero 
yo no digo: ‘El alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es diferente 
del cuerpo’ ”.

Así dijo el bhagavant. Aquellos dos ascetas, contentos, se regocija­
ron con la palabra del bhagavant.

30 La certeza de haber alcanzado la liberación a raíz de haberse adherido a la con­
cepción del mundo enseñada por Buda y de haberse conducido de acuerdo con la discipli­
na moral predicada por él. Al producirse la muerte, aquel bhikkhu que llegó a esa certeza 
no renacerá ya más, se habrá liberado para siempre de la pesadilla de las reencarnaciones.





El sútra del rugido del grao león 
(Mahásihanádasutta)

1.8

Introducción 
I

El contenido del presenté sütra, que resumimos a continuación, no es 
unitario. Trata de diversas cuestiones que aparentemente no tienen co­
nexión entre sí.

RESUMEN

1. Gotama desaprueba todo ascetismo o no1

El asceta Kassapa se acerca a Buda y le manifiesta su deseo de saber 
si Buda desaprueba o no todo tipo de ascetismo, pues hay personas 
que afirman que Buda es contrario a las prácticas de automortificación 
en su totalidad. Buda le contesta diciendo que tal afirmación es falsa, 
que él sabe, gracias a sus poderes extraordinarios, que dentro de los 
ascetas que llevan una vida de intenso ascetismo unos renacen en una 
existencia desgraciada (el infierno, por ejemplo) mientras que otros re­
nacen en una vida de feliz existencia y que lo mismo sucede con los 
ascetas que llevan una vida de escasa mortificación, y que, por consi­
guiente, en esas condiciones, sabiendo el destino post-mortem de los 
seres, él no puede rechazar en forma absoluta todo ascetismo.

1 Sobre el ascetismo en el Budismo véase C.A.F. Rhys Davids, “Ascetism (Budd­
hist) en ERE II, pp. 69-71; Cakraborti, Asceticism in Ancient India, pp. 197-445; C. 
Dragonetti, Dhammqpada, p. 71.

43



44 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

2. Los sabios que mutuamente se interroguen

Después de expresar de esa manera su posición moderada frente al asce­
tismo, Buda pasa a ocuparse de otro tema. Indica que él está de acuerdo 
con algunos samanes y brahmanes en relación con ciertos temas y que 
no lo está en relación con otros, y que a esos samanes y brahmanes 
él acostumbra proponerles que examinen los siguientes puntos: ¿Quién 
ha dejado de lado en forma más completa las malas acciones, Buda 
o los otros maestros?, ¿quién realiza en forma más completa las buenas 
acciones, Buda o los otros maestros?, ¿quiénes han dejado de lado en 
forma más completa las malas acciones, los discípulos de Buda o los 
discípulos de los otros maestros?, ¿quiénes realizan en forma más com­
pleta las buenas acciones, los discípulos de Buda o los discípulos de 
los otros maestros? Y Buda concluye manifestando que los samanes 
y brahmanes, a quienes él propone esa indagación, invariablemente dic­
taminan que Buda y sus discípulos superan a los otros maestros y a 
sus discípulos en relación a los indicados puntos.

3. (El método) actuando de acuerdo con el 
cual uno por sí mismo conocerá

En esta bíeve sección Buda indica que existe un método mediante el 
cual uno puede apreciar por sí mismo la calidad moral superior de Buda. 
Ese método es el Noble Óctuple Camino2 señalado en el párrafo 13: 
correcta opinión, correcta decisión, correcta palabra, correcta acción, 
correcto modo de vida, correcto esfuerzo, correcta atención, correcta 
concentración de la mente, o sea la disciplina moral budista. La persona 
que se ciñe a esa disciplina moral y que se esfuerza porque sus actos, 
pensamientos y palabras se desenvuelvan siempre en el alto nivel de 
moralidad que esa disciplina propone, esa persona estará capacitada 
para darse cuenta de la superioridad de Gautama Buda, en cuanto que 
realizó ese ideal ético en su plenitud.

4. Las prácticas ascéticas son propias de la condición de samán 
y de la condición de brahmán o no

Esta sección trata una cuestión distinta de las anteriores. Kassapa (pá­
rrafos 14, 15 y 16) señala una serie de prácticas ascéticas, algunas real­
mente extravagantes, que son consideradas propias, imprescindibles de 
la condición de samán y de la condición de brahmán.

2 El Noble Óctuple Camino engloba las enseñanzas de Buda distribuidas de acuer­
do con los distintos aspectos de la actividad humana encaminada a la liberación de las 
reencarnaciones. Véase Walpola Rahula, What the Buddha taught, pp. 45-66 (pp 69-75 
de la trad. española); C. Dragonetti, Dhammapada, pp. 71-72.



EL SÙTRA DEL RUGIDO DEL GRAN LEON 45

A continuación Buda expresa su opinión acerca de esas prácticas, 
opinión inspirada en las altas exigencias morales que siempre lo inspira­
ron.3 Buda manifiesta que si un asceta se somete a todas esas prácti­
cas, pero no ha realizado “el logro de la disciplina moral”, “el logro 
de la mente” y “el logro de la sabiduría” (que serán tratadas en la sec­
ción siguiente), ese asceta está muy lejos de la condición del verdadero 
brahmán. Y luego le contrapone a ese asceta, que ciñe su conducta sólo 
a exigencias que tienen que ver con lo anterior, al monje budista (bhikk- 
hu) que vive una vida sometida a las exigencias de la moral budista, 
que pone más énfasis en la vida anterior (párrafo 17).

Luego Kassapa, pasando a otro tema, dice que la condición de 
samán y la condición de brahmán son difíciles de realizar; en otros tér­
minos, que es difícil convertirse en un verdadero samán o brahmán. 
Buda le aclara a Kassapa su afirmación: si la condición de samán o 
brahmán consiste simplemente en realizar las prácticas ascéticas que 
Kassapa ha enumerado, entonces no es difícil ser un samán o un brah­
mán, porque cualquier persona, incluso una pobre esclava, podría vivir 
realizando las indicadas prácticas, ya que se trata de meras prácticas 
exteriores; pero si la condición de samán o brahmán consiste en otra 
cosa: la disciplina moral, entonces sí es verdaderamente difícil ser un 
samán o un brahmán, ya que sólo con gran esfuerzo y constancia puede 
uno hacer realidad el alto ideal ético que esa disciplina pone como meta. 
Y Buda concluye manifestando que el monje budista sí merece el califi­
cativo de samán o brahmán precisamente porque vive ciñéndose a las 
exigencias de la moral budista: no-violencia, benevolencia, etcétera (pá­
rrafo 18).

En el párrafo 19 Kassapa, pasando como antes a otro tema, le mani­
fiesta a Buda que un samán o un brahmán son difíciles de conocer; 
en otros términos, que es difícil reconocer si una persona, que se presen­
ta como samán o brahmán, es realmente un verdadero samán o brah­
mán. Buda le contesta que, si ser samán o brahmán consiste únicamente 
en realizar las prácticas ascéticas que Kassapa enumeró anteriormente, 
entonces no es difícil para nadie decidir si una persona es o no es samán 
o brahmán, ya que si las realiza debería ser considerado como samán 
o brahmán, y en caso contrario no, pero si ser samán o brahmán consis­
te en otra cosa, desde luego en la pureza moral, entonces sí es difícil 
determinar si una persona es o no es samán o brahmán, ya que no cual­
quiera puede darse cuenta de la vida anterior de una persona, de sus 
sentimientos, de sus reacciones. Y nuevamente Buda afirma aquí que 
el bhikkhu sí merece el calificativo de samán o brahmán, porque cumple 
con las severas condiciones que le impone la moral budista.

3 En todos los diálogos se percibe esa tendencia a la moralización, a colocar los 
valores morales por encima de todo. Esta inspiración ética es característica del Budismo.



46 SIETE SÚTRAS DEL DÍGHA NIKÁYA

5. El logro de la disciplina moral, de la mente 
y del conocimiento intuitivo

Kassapa le pregunta a Buda en qué consiste “el logro de la disciplina 
moral, el logro de la mente y el logro del conocimiento”, al que Buda 
se ha referido antes.

Buda le contesta exponiendo su doctrina moral contenida en los 
párrafos 2-61 de El sütra de Jáliya, traducido antes, que el presente 
siltra reproduce con algunos cambios menores. El añadido mayor es 
que se considera que las normas contenidas en los párrafos 2-24 del 
sütra de Jáliya constituyen “el logro de la disciplina moral’ ’, las normas 
de los párrafos 25-45 “el logro de la mente”, y las normas de los párra­
fos 46-61 “el logro del conocimiento”.

6. El rugido del león

Esta sección contiene un elogio que Buda hace de sí mismo. En el párra­
fo 22 proclama que él es el mejor en lo que concierne a la disciplina 
moral, la aversión al ascetismo, el conocimiento y la suprema Libera­
ción, o sea, el que los ha realizado en el mayor grado. En el párrafo 
23 Buda proclama asimismo que él lanza el rugido del león, es decir, 
predica su nueva doctrina, en asambleas, con convicción, provocando 
preguntas, contestando a esas preguntas, convenciendo, haciendo que 
la gente piense que hay que escucharlo, haciendo que la gente le crea, 
que lo demuestre, que tome el camino que conduce al nirvana y que 
alcance esa meta suprema del Budismo.

7. La ordenación del asceta desnudo Kassapa

En esta sección Buda se refiere a cómo un asceta le hizo una pregunta 
en relación a lo repugnante4 y cómo con la respuesta que él le dio el 
asceta quedó satisfecho.

A continuación Kassapa expresa su propia satisfacción por la for­
ma en que Buda le ha explicado su doctrina y pide ser recibido en la 
congregación de los monjes budistas.

II

Ya hemos indicado que el presente sütra carece de unidad y se refiere

4 Lo repugnante, adhijegucche en el original, que el Critical Pedí Dictionary tradu­
ce por ‘ ‘concerning what is loathsome or detestable”. Entendemos que con esta expresión 
se quiere aludir a las prácticas ascéticas mencionadas en los párrafos 14-16. El diálogo 
25 del Dlgha Nikáya reproduce la conversación entre Buda y el asceta, mencionada en 
el presente diálogo.



EL SÚTRA DEL RUGIDO DEL GRAN LEÓN 47

a varias cuestiones al parecer sin conexión entre sí. Lo anterior qo obsta 
para que este sütra presente numerosos puntos de interés, algunos de 
los cuales señalamos a continuación.

La primera parte Gotama desaprueba todo ascetismo o no es intere­
sante en cuanto pone de relieve rasgos característicos de Buda; su objeti­
vidad, su pragmatismo, su deseo de atenerse a los hechos y, derivada 
de ello, una actitud de moderación en sus juicios. Buda nos dice que 
él no puede desaprobar todo ascetismo, pues él sabe que algunos asce­
tas, gracias a las mortificaciones grandes o pequeñas que llevaron a 
cabo, han alcanzado a renacer en condiciones favorables.

El interés de la segunda parte, Los sabios que mutuamente se inte­
rroguen, sólo radica en que nos da a conocer la opinión de los seguidores 
de Buda respecto a su maestro y a sus discípulos: él y sus discípulos 
sobresalen sobre los demás maestros y discípulos respectivamente, en 
cuanto realizan completamente, más que los otros, aquellas acciones 
en relación a las cuales todos están de acuerdo que son buenas y en 
cuanto se abstienen en igual forma de aquellas acciones que todos consi­
deran malas.

Si el interés de la tercera sección (El método) actuando de acuerdo 
con el cual uno por sí mismo conocerá, es reducido, pues sólo contiene 
un breve elogio de Buda(“habla en el momento oportuno”,etcétera) 
y hace referencia al Noble Óctuple Camino, el interés de la sección cuar­
ta, Las prácticas ascéticas son propias de la condición de samán y de 
la condición de brahmán o no es mucho mayor y de variada índole.

Ante todo, la enumeración que hace Kassapa de las prácticas ascéti­
cas relativas a la comida, bebida y vestimentas (párrafos 14-16) nos 
interesan enormemente por razones históricas y sociológicas: nos dan 
a conocer los usos, costumbres y supersticiones de los ascetas de la India 
en la época de Buda o en la época en que se compuso el Canon Páli, 
prácticas a las cuales, como se sabe, nunca dieron gran valor ni Buda 
ni el Budismo.

Luego, y sobre todo, el interés de esta sección radica en el énfasis 
que pone Buda en los valores morales. El asceta que se somete a todas 
las prácticas enumeradas por Kassapa, pero que no realiza la disciplina 
moral, la disciplina mental (concentración, meditación) y la sabiduría, 
ese asceta está lejos de la condición de verdadero brahmán. Por el con­
trario, el monje budista que practica las normas predicadas por Buda 
(no violencia, benevolencia, etcétera) es un verdadero samán, un verda­
dero brahmán (párrafo 17).

Igual desvalorización de las prácticas ascéticas y exaltación de la 
vida moral contiene el párrafo 18. Contradiciendo a Kassapa, Buda 
afirma que la condición de samán o de brahmán no es difícil de realizar 
si sólo se requiere llevar a cabo las prácticas ascéticas antes señaladas, 
pero que si se requiere otra cosa (disciplina moral, disciplina mental 
y sabiduría), entonces sí es difícil de realizar.



48 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

El párrafo 19 tiende a lo mismo: si ser samán o brahmán sólo radica 
en realizar las prácticas ascéticas ya indicadas, entonces no es difícil 
reconocer al samán y al brahmán: son actos exteriores, visibles; basta 
ver a alguien realizarlos para poder decir que él es samán o brahmán. 
Pero si el ser samán o brahmán radica en otra cosa, en llevar una vida 
moral pura y noble, entonces por tratarse de algo interior y sutil, no 
es fácil reconocer al que es verdaderamente samán o brahmán.

Con relación a la quinta parte, El logro de la disciplina moral, de 
la mente y de la sabiduría, que reproduce los párrafos 2-59 de El sütra 
de Jáliya, los cuales exponen la doctrina moral de Buda en su integri­
dad, hay que señalar que su interés consiste en la forma clara y explícita 
como distribuye el material de esos párrafos 2-59 y que indicamos a 
continuación:
a) El logro de la disciplina moral

Párrafos 5-24, que exponen en forma condensada, mediana y ex­
tensa, las normas éticas enseñadas por el Budismo: no violencia, 
honradez, castidad, veracidad, abstención de los chismes, suavi­
dad, abstención de la frivolidad, etcétera.

b) El logro de la mente
Párrafos 25-45, que inculcan el control de los sentidos, la autocon- 
ciencia, la satisfacción, el abandono de los obstáculos (deseo, male­
volencia y maldad, desidia y pereza, desasosiego e inquietud, duda) 
y las cuatro meditaciones, o sea, los ejercicios de concentración 
y meditación.

c) El logro de la sabiduría
Párrafos 46-61, que discurren acerca del conocimiento intuitivo, 
los poderes mentales, los poderes extraordinarios, el oído divino, 
el conocimiento de los pensamientos de los otros, el conocimiento 
de las vidas anteriores, el ojo divino y la destrucción de las impurezas. 
La sexta sección, El rugido del león, interesa por darnos una rela­

ción de las condiciones que, en opinión de la época, debía llenar el buen 
predicador y que Buda llena plenamente. Esas condiciones han sido 
enumeradas en la parte correspondiente del resumen que antecede: ha­
blar en asambleas con convicción, provocando preguntas, etcétera.



Traducción

1. El Gotama desaprueba todo ascetismo o no

1. He aquí lo que yo he oído decir. En cierta ocasión el bhagavant vivía 
en la ciudad de Uruññá, en Kannakathala, el Parque de las Gacelas. 
Entonces el asceta desnudo Kassapa se acercó a donde se encontraba 
el bhagavant. Habiéndosele acercado, se saludó amistosamente con el 
bhagavant. Habiendo intercambiado palabras amables y corteses, per­
maneció de pie a un lado. De pie a un lado, el asceta desnudo Kassapa 
le dijo esto al bhagavant'. “Señor Gotama, yo he oído decir esto: ‘El 
samán Gotama desaprueba todo ascetismo, vitupera, condena absolu­
tamente a todo asceta que lleva una vida de automortificación’. Señor 
Gotama, aquellos que hablan así: ‘El samán Gotama desaprueba todo 
ascetismo, vitupera, condena absolutamente a todo asceta que lleva una 
vida de automortificación’, ¿dicen ellos la verdad acerca del señor Go­
tama y no acusan falsamente al señor Gotama?, ¿se expresan ellos de 
acuerdo con (tu) Doctrina?, y ¿ninguna tesis doctrinaria de acuerdo 
con tu Doctrina sostiene un principio falso? Pues yo no deseo hacer 
falsas imputaciones contra el señor Gotama”.

2. “Oh Kassapa, aquellos que hablan así: ‘El samán Gotama desa­
prueba todo ascetismo, vitupera, condena absolutamente a todo asceta 
que lleva una vida de automortificación’, ellos no dicen la verdad acerca 
de mí y ciertamente me acusan contrariamente a la verdad, falsamente. 
En este mundo, oh Kassapa, con mi ojo divino,5 puro, sobrehumano,

5 El “ojo divino, puro, sobrehumano’’ es uno de los logros obtenidos mediante 
las prácticas de concentración mental. Véase El sütra de Jáliya, párrafos 58-59.

49



50 SIETE SÚTRAS DEL DÍGHA NIKÁYA

yo veo a algún asceta, que lleva una vida de automortificación, rena­
ciendo, con la destrucción del cuerpo, después de la muerte, en una 
condición desgraciada, en un dominio de mísera existencia, en un lugar 
de sufrimiento.6 En este mundo, oh, Kassapa, con mi ojo divino, puro, 
sobrehumano yo veo a algún asceta, que lleva una vida de automortifi­
cación, renaciendo, con la destrucción del cuerpo, después de la muerte, 
en un dominio de feliz existencia, en el mundo celestial.

3. En este mundo, oh Kassapa, con mi ojo divino, puro, sobrehu­
mano, yo veo a algún asceta, que vive una vida de escasa mortificación, 
renaciendo, con la destrucción del cuerpo, después de la muerte, en 
una condición desgraciada, en un dominio de mísera existencia, en un 
lugar de sufrimiento, en el infierno. En este mundo, oh, Kassapa, con 
mi ojo divino, puro, sobrehumano yo veo a algún asceta, que vive una 
vida de escasa mortificación, renaciendo, con la destrucción del cuerpo, 
después de la muerte, en un dominio de feliz existencia, en un mundo 
celestial.

Oh Kassapa, yo que conozco así, de acuerdo con la verdad, el naci­
miento y la muerte, el perecer y el surgir de estos ascetas, ¿por qué 
habré yo de desaprobar todo ascetismo o habré de vituperar, habré de 
condenar a todo asceta que lleva una vida de automortificación?

2. Los sabios que mutuamente se interroguen

4. Existen, oh Kassapa, algunos samanes y brahmanes, sabios, inteli­
gentes, experimentados en las discusiones con otros, que pueden hacer 
blanco en un pelo, los cuales parece que van cortando con su sabiduría 
las teorías, incluso ellos concuerdan conmigo en algunos puntos, en 
otros no concuerdan.

Con relación a alguna cosa7 respecto a la cual ellos dicen: ‘está 
bien’, nosotros decimos: ‘está bien’; con relación a alguna cosa respecto 
a la cual ellos dicen: ‘no está bien’, nosotros también decimos: ‘no está 
bien’; con relación a alguna cosa respecto a la cual ellos dicen: ‘está 
bien’, nosotros decimos: ‘no está bien; con relación a alguna cosa res­
pecto a la cual ellos dicen: ‘no está bien’, nosotros decimos: ‘está bien’.

6 Tanto el infierno como el paraíso, el cielo, son para el Budismo lugares transito­
rios de castigo y de recompensa. El hombre renace en ellos y permanece por un tiempo 
más o menos largo de acuerdo con los deméritos y méritos realizados en sus existencias 
anteriores. Una vez que esos deméritos y méritos se agotan, el hombre renace nuevamente 
en otras condiciones.Sobre los infiernos y cielos budistas véase'. L. de la Vallée Poussin, 
“Cosmogony and cosmology (Buddhist)”, en IV, pp. 129-138; “Abode of theBlest
(Buddhist)”, ib ídem II, pp. 687-689; E.J. Thomas, “States of the Dead (Buddhist)’’, 
en ERE XI, pp. 829-835; J. R. Haldar, Early Buddhist Mythology, Capítulos II y III; 
R. Spence Hardy, A manual of Buddhism, pp. 26-28; W. Kirfel, Die Kosmographie der 
lnder, pp. 190-206; McGovern, A Manual of Buddhist Philosophy, pp. 60-70.

7 Corregimos te en tam, de acuerdo con el sentido y con la edición de la PTS.



EL SÜTRA DEL RUGIDO DEL GRAN LEÓN 51

Con relación a alguna cosa respecto a la cual nosotros decimos: 
‘está bien’, otros también dicen: ‘está bien’; con relación a alguna cosa 
respecto a la cual nosotros decimos: ‘no está bien’, otros también dicen: 
‘no está bien’; con relación a alguna cosa respecto a la cual nosotros 
decimos: ‘no está bien’,.otros dicen: ‘está bien’; congelación a alguna 
cosa respecto a la cual nosotros decimos: ‘está bien’, otros dicen: ‘no 
está bien’.

5. Yo, acercándome a ellos les digo así: ‘Amigos, queden descarta­
dos aquellos puntos en los cuales no existe acuerdo entre nosotros. En 
aquellos puntos en los cuales existe acuerdo que los sabios mutuamente 
se interroguen, se pidan razones, indaguen juntos (comparando), maes­
tro con maestro, comunidad con comunidad (de esta manera): ‘Aque­
llas acciones que, entre vosotros son malas, consideradas malas, censu­
rables, consideradas censurables, prohibidas, consideradas prohibidas, 
indignas del calificativo de nobles, consideradas indignas del calificati­
vo de nobles, miserables, consideradas miserables —¿quién vive ha­
biendo abandonado completamente aquellas acciones, el samán Gota- 
ma o los otros venerables maestros de numerosos discípulos?’

6. Un punto es éste, oh Kassapa, respecto al cual los sabios mutua­
mente interrogándose, pidiéndose razones, indagando juntos, se pro­
nunciarían así: ‘Aquellas acciones que, entre nosotros8 son malas, consi­
deradas malas, censurables, consideradas censurables, prohibidas, 
consideradas prohibidas, indignas del calificativo de nobles, considera­
das indignas del calificativo de nobles, miserables, consideradas misera­
bles —el samán Gotama vive habiendo abandonado completamente aque­
llas acciones, no así los otros venerables maestros de numerosos 
discípulos’.

Así, oh Kassapa, los sabios mutuamente interrogándose, pidiéndo­
se razones, indagando juntos, en su mayor parte, nos alabarían a noso­
tros con respecto a esto.

7. Luego, oh Kassapa, que los sabios mutuamente se interroguen, 
se pidan razones, indaguen juntos (comparando), maestro con maestro, 
comunidad con comunidad (de esta manera): ‘Aquellas acciones que, 
entre vosotros son buenas, consideradas buenas, no censurables, consi­
deradas no censurables, permitidas, consideradas permitidas, dignas 
del calificativo de nobles, consideradas dignas del calificativo de no­
bles, puras, consideradas puras —¿quién vive realizando completamen­
te aquellas acciones, el samán Gotama o acaso los otros venerables maes­
tros de numerosos discípulos?’

8. Un punto es éste, oh Kassapa, respecto al cual los sabios mutua­
mente interrogándose, pidiéndose razones, indagando juntos, se pro­
nunciarían así: ‘Aquellas acciones que entre nosotros son buenas, con-

8 Sugerimos amhákam en lugar de bhavatam en este párrafo y en los siguientes.



52 SIETE SÚTRAS DEL DÍGHA NIKÁYA

sidéradas buenas, no censurables, consideradas no censurables, 
permitidas, consideradas permitidas, dignas del calificativo de nobles, 
consideradas dignas del calificativo de nobles, puras, consideradas pu­
ras —el samán Gotama vive habiéndose conformado completamente 
a aquellas acciones, no así los otros venerable? maestros de numerosos 
discípulos’.

Así, oh Kassapa, los sabios mutuamente interrogándose, pidiéndo­
se razones, indagando juntos, en su mayor parte, nos alabarían a noso­
tros con respecto a esto.

9. Luego, oh Kassapa, que los sabios mutuamente se interroguen, 
se pidan razones, indaguen juntos (comparando), maestro con maestro, 
comunidad con comunidad (de esta manera): ‘Aquellas acciones que, 
entre vosotros son malas, consideradas malas, censurables, considera­
das censurables, prohibidas, consideradas prohibidas, indignas del cali­
ficativo de nobles, consideradas indignas del calificativo de nobles, mi­
serables, consideradas miserables —¿quiénvive habiendo abandonado 
completamente aquellas acciones, la comunidad de discípulos de Gota­
ma o las otras venerables comunidades de discípulos de maestros de 
numerosos discípulos?’

10. Un punto es éste, oh Kassapa, respecto al cual los sabios mutua­
mente interrogándose, pidiéndose razones, indagando juntos, se pro­
nunciarían así: ‘Aquellas acciones que, entre nosotros son malas, con­
sideradas malas, censurables, consideradas censurables, prohibidas, 
consideradas prohibidas, indignas del calificativo de nobles, considera­
das indignas del calificativo de nobles, miserables, consideradas misera­
bles —la comunidad de discípulos de Gotama vive habiendo abandona­
do completamente aquellas acciones, no así las otras venerables 
comunidades de discípulos de maestros de numerosos discípulos’.

Así, oh Kassapa, los sabios mutuamente interrogándose, pidiéndo­
se razones, indagando juntos, en su mayor parte, nos alabarían a noso­
tros con respecto a esto.

11. Luego, oh Kassapa, que los sabios mutuamente se interroguen, 
se pidan razones, indaguen juntos (comparando), maestro con maestro, 
comunidad con comunidad (de esta manera): ‘Aquellas acciones que, 
entre vosotros son buenas, consideradas buenas, no censurables, consi­
deradas no censurables, permitidas, consideradas permitidas, dignas 
del calificativo de nobles, consideradas dignas del calificativo de no­
bles, puras, consideradas puras —¿quién vive realizando completamen­
te aquellas acciones, la comunidad de discípulos de Gotama o acaso 
las otras venerables comunidades de discípulos de maestros de numero­
sos discípulos?’

12. Ún punto es éste, oh Kassapa, respecto al cual los sabios mutua­
mente interrogándose, pidiéndose razones, indagando juntos, se pro­
nunciarían así: ‘Aquellas acciones que entre nosotros son buenas, con­
sideradas buenas, no censurables, consideradas no censurables,



EL SÚTRA DEL RUGIDO DEL GRAN LEÓN 53

permitidas, consideradas permitidas, dignas del calificativo de nobles, 
consideradas dignas del calificativo de nobles, puras, consideradas pu­
ras —la comunidad de discípulos de Gotama vive realizando completa­
mente aquellas acciones, no así las otras venerables comunidades de 
discípulos de maestros de numerosos discípulos’.

Así, oh Kassapa, los sabios mutuamente interrogándose, pidiéndo­
se razones, indagando juntos, en su mayor parte, nos alabarían a noso­
tros con respecto a esto.

3. (El método) actuando de acuerdo con el 
cual uno por sí mismo conocerá

13. Existe, oh Kassapa, un camino, existe un método, actuando de acuer­
do con el cual uño por sí mismo conocerá, por sí mismo verá que el 
samán Gotama habla en el momento apropiado, dice la verdad, dice 
lo que es bueno, habla de la doctrina, habla de la disciplina. Y, oh Kas­
sapa, ¿cuál es el camino, cuál es el método actuando de acuerdo con 
el cual uno por sí mismo conocerá, por sí mismo verá que el samán 
Gotama habla en el momento apropiado, dice la verdad, dice lo que 
es bueno, habla de la doctrina, habla de la disciplina? Es el Noble Óctu­
ple Camino, a saber: correcta opinión, correcta decisión, correcta pala­
bra, correcta acción, correcto modo de vida, correcto esfuerzo, correcta 
atención, correcta concentración. Oh Kassapa, éste es el camino, éste 
es el método actuando de acuerdo con el cual uno por sí mismo conoce­
rá, por sí mismo verá que el samán Gotama habla en el momento apro­
piado, dice la verdad, dice lo que es bueno, habla de la doctrina, habla 
de la disciplina”.

4. Las prácticas ascéticas son propias de la condición de samán 
y de la condición de brahmán o no

14. Cuando el bhagavant habló así, el asceta desnudo Kassapa le dijo 
esto al bhagavant'. ‘‘Amigo Gotama, estas prácticas ascéticas de estos 
samanes y brahmanes son consideradas propias de la condición de sa­
mán, son consideradas propias de la condición de brahmán: Es asceta 
desnudo, de costumbres libres, se chupa los dedos, no acepta invitacio­
nes para ir, no acepta invitaciones para quedarse, no acepta lo que se 
le ofrece ni lo que especialmente se prepara para él ni invitación alguna. 
Él no recibe alimento del borde de una vasija, no recibe del borde de 
un pote ni de detrás del umbral ni de detrás de un palo ni de detrás 
de una mano de mortero ni de dos que están comiendo ni de una mujer 
encinta ni de una mujer amamantando ni de una mujer que está tenien­
do relaciones sexuales con un hombre ni en las reuniones ni donde un 
perro está parado ni donde las moscas abundan ni carne ni pescado, 
no bebe ni licor ni ron ni agua de maíz fermentado. Él pide limosna



54 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA 

en una sola casa, subsiste con un solo bocado, pide limosna en dos ca­
sas, subsiste con dos bocados, pide limosna en siete casas, subsiste con 
siete bocados; se mantiene con una sola limosna, se mantiene con dos 
limosnas, se mantiene con siete limosnas; come comida cada día, come 
comida cada dos días, come comida cada siete días; así vive adepto 
a tal práctica ascética de alimentarse con comida a intervalos regulares 
incluso hasta de medio mes.

15. Amigo Gotama, estas prácticas ascéticas de aquellos samanes 
y brahmanes son consideradas propias de la condición de samán, son 
consideradas propias de la condición de brahmán: Se alimenta de vege­
tales o se alimenta de mijo o se alimenta de arroz crudo o se alimenta 
de daddulc? o se alimenta de hata™ o se alimenta de polvo de cáscara 
de arroz o se alimenta de espuma de arroz hervido o se alimenta de 
sésamo o se alimenta de hierbas o se alimenta de estiércol de vaca, sub­
siste comiendo frutos y raíces del bosque, nutriéndose con frutos del 
monte.

16. Oh amigo Gotama, estas prácticas ascéticas de aquellos sama­
nes y brahmanes son consideradas propias de la condición de samán, 
son consideradas propias de la condición de brahmán: Usa vestidos tos­
cos de cáñamo, usa vestidos toscos de cáñamo entretejido con otros 
materiales, usa ropas tomadas de cadáveres, usa andrajos recogidos 
en basurales, usa vestidos hechos con cortezas del árbol Tirita" usa 
la piel del antílope negro, usa un vestido de piel de antílope negro,12 
usa un vestido de hierba kusa," usa un vestido de corteza de árbol, 
usa un vestido de tablillas de madera, usa un manto hecho de pelo, 
usa un manto hecho de pelo de cola de caballo, usa un vestido de alas 
de lechuza. Se arranca los pelos y la barba, adepto a la práctica ascética 
de arrancarse los pelos y la barba; permanece de pie erguido, rechazan­
do todo asiento; camina en puntas de pie o sobre los talones, adepto 
a la práctica ascética de caminar en puntas de pie o sobre los talones. 
Tiene un lecho de espinas, yace en el lecho de espinas, se hace un lecho 
de tablas, hace su lecho de la tierra dura. Se echa siempre de un solo 
lado; se recubre de polvo y lodo; vive al aire libre aceptando cualquier 
asiento que se le ofrezca; es adicto a la suciedad, adepto a la práctica 
ascética de alimentarse con comida podrida; no bebe, adepto a la prácti­
ca ascética de no beber; adepto a la práctica del tercer baño ritual en 
la noche”.

17. “Oh Kassapa, si es asceta desnudo, de costumbres libres, se 
chupa los dedos... (el texto reproduce aquí el párrafo 14), pero él no

9 Un tipo de arroz.
10 Planta acuática.
11 Symplocos racemosa.
12 Una piel entera con cascos y pelos y abierta o rota en el medio.
13 Un tipo de hierba: Poa cynosuroides.



EL SÙTRA DEL RUGIDO DEL GRAN LEÓN 55

ha desarrollado» no ha realizado el logro de la disciplina moral» el logro 
de la mente,14 el logro de la sabiduría; entonces él está lejos de la con­
dición de samán, está lejos de la condición de brahmán.

Pero, oh, Kassapa, ya que el bhikkhu15 desarrolla la carencia de odio, 
el abstenerse de hacer daño, una mente llena de benevolencia y, con 
la destrucción de las impurezas, vive habiendo conocido, habiendo rea­
lizado, habiendo alcanzado por sí mismo en este mundo la liberación 
por la mente, la liberación por el conocimiento, sin impurezas; por eso, 
oh Kassapa, el bhikkhu es llamado ‘samán’ y también ‘brahmán’.

Oh Kassapa, si se alimenta de vegetales o se alimenta de mijo ...(el 
texto reproduce aquí el párrafo 15), pero no ha desarrollado, no ha 
realizado el logro de la disciplina moral, el logro de la mente, el logro 
de la sabiduría, entonces él está lejos de la condición de samán, está 
lejos de la condición de brahmán.

Pero, oh, Kassapa, ya que el bhikkhu desarrolla la carencia de odio, 
el abstenerse de hacer daño, una mente llena de benevolencia y, con 
la destrucción de las impurezas, vive habiendo conocido, habiendo rea­
lizado, habiendo alcanzado por sí mismo en este mundo la liberación 
por la mente, la liberación por el conocimiento, sin impurezas; por eso, 
oh Kassapa, el bhikkhu es llamado ‘samán’ y también ‘brahmán’.

Oh Kassapa, si usa vestidos toscos de cáñamo, si usa vestidos toscos 
de cáñamo entretejido con otros materiales ...(el texto reproduce aquí 
el párrafo 16), pero no ha desarrollado, no ha realizado el logro de 
la disciplina moral, el logro de la mente, el logro de la sabiduría, enton­
ces él está lejos de la condición de samán, está lejos de la condición 
de brahmán.

Pero, oh, Kassapa, ya que el bhikkhu desarrolla la carencia de odio, 
el abstenerse de hacer daño, una mente llena de benevolencia y, con 
la destrucción de las impurezas, vive habiendo conocido, habiendo rea­
lizado, habiendo alcanzado por sí mismo en este mundo la liberación 
por la mente, la liberación por el conocimiento, sin impurezas; por eso, 
oh Kassapa, el bhikkhu es llamado ‘samán’ y también ‘brahmán’”.

18. Cuando el bhagavant habló así, el asceta desnudo Kassapa, le 
dijo esto: “Oh señor Gotama, difícil de realizar es la condición de sa­
mán, difícil de realizar es la condición de brahmán”.

“Oh Kassapa, es natural en el mundo pensar qué difícil deTealizar 
es la condición de samán, difícil de realizar es la condición de brahmán. 
Si es asceta desnudo, de costumbres libres, se chupa los dedos ...(el 
texto reproduce aquí el párrafo 14), y (se cree), oh Kassapa, (que) única­
mente debido a esto, debido a esta práctica ascética, la condición de

14 “El logro de la mente’’, en pâli cittasampadâ, se refiere a la obtención del domi­
nio de la mente en lo que respecta a las prácticas de concentración y meditación.

15 El bhikkhu que realiza la disciplina moral budista es el verdadero samán, el ver­
dadero brahmán.



56 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

samán o la condición de brahmán es difícil de realizar, muy difícil de 
realizar, entonces no es adecuado decir: ‘Difícil de realizar es la condi­
ción de samán, difícil de realizar es la condición de brahmán’. (Porque) 
sería posible que un jefe de familia o un hijo de jefe de familia o incluso 
una esclava de las que traen agua del pozo realice esas (prácticas ascéti­
cas): ‘Vamos, sea yo un asceta desnudo, de costumbres libres, que se 
chupa los dedos ...{el texto reproduce aquí el párrafo 14). Pero, oh 
Kassapa, ya que es únicamente debido a algo diferente de eso, única­
mente debido a algo diferente de esa práctica ascética, que la condición 
de samán o la condición de brahmán es difícil de realizar, muy difícil 
de realizar, por eso, oh Kassapa, es adecuado decir: ‘Difícil de realizar 
es la condición de samán, difícil de realizar es la condición de brahmán’.

Pero, oh, Kassapa, ya que el bhikkhu desarrolla la carencia de odio, 
el abstenerse de hacer daño, una mente llena de benevolencia y, con 
la destrucción de las impurezas, vive habiendo conocido, habiendo rea­
lizado, habiendo alcanzado por sí mismo en este mundo la liberación 
por la mente, la liberación por el conocimiento, sin impurezas; por eso, 
oh Kassapa, el bhikkhu es llamado ‘samán’ y también ‘brahmán*.

Oh Kassapa, si se alimenta de vegetales o se alimenta de mijo ...{el 
texto reproduce aquí el párrafo 15), y (se cree), oh Kassapa, (qu,e) única­
mente debido a esto, debido a esta práctica ascética, la condición de 
samán o la condición de brahmán es difícil de realizar, muy difícil de 
realizar, entonces no es adecuado decir: ‘Difícil de realizar es la condi­
ción de samán, difícil de realizar es la condición de brahmán’. (Porque) 
sería posible que un jefe de familia o un hijo de jefe de familia o incluso 
una esclava de las que traen agua del pozo realice esas (prácticas ascéti­
cas): ‘Vamos, sea yo uno que se alimenta de vegetales o se alimenta 
de mijo ...{el texto reproduce aquí el párrafo 15): Pero, oh Kassapa, 
ya que es únicamente debido a algo diferente de eso, únicamente debido 
a algo diferente de esa práctica ascética, que la condición de samán 
o la condición de brahmán es difícil de realizar, muy difícil de realizar, 
por eso, oh Kassapa, es adecuado decir: ‘Difícil de realizar es la condi­
ción de samán, difícil de realizar es la condición de brahmán’.

Pero, oh, Kassapa, ya que el bhikkhu desarrolla la carencia de odio, 
el abstenerse de hacer daño, una mente llena de benevolencia y, con 
la destrucción de las impurezas, vive habiendo conocido, habiendo rea­
lizado, habiendo alcanzado por sí mismo en este mundo la liberación 
por la mente, la liberación por el conocimiento, sin impurezas; por eso, 
oh Kassapa, el bhikkhu es llamado ‘samán’ y también ‘brahmán’.

Oh Kassapa, si usa vestidos toscos de cáñamo, si usa vestidos toscos 
de cáñamo entretejido con otros materiales ...{el texto reproduce aquí 
el párrafo 16), y (se cree), oh Kassapa, (que) únicamente debido a esto, 
debido a esta práctica ascética, la condición de samán o la condición 
de brahmán es difícil de realizar, muy difícil de realizar, entonces no 
es adecuado decir: ‘Difícil de realizar es la condición de samán, difícil



EL SUTRA DEL RUGIDO DEL GRAN LEON 57

de realizar es la condición de brahmán’. (Porque) sería posible que un 
jefe de familia o un hijo de jefe de familia o incluso una esclava de 
las que traen agua del pozo realice esas (prácticas ascéticas): ‘Vamos, 
sea yo uno que usa vestidos toscos de cáñamo, uno que usa vestidos 
toscos de cáñamo entretejido con otros materiales.. .(e/ texto reproduce 
aquí el párrafo 16). Pero, oh Kassapa, ya que es únicamente debido 
a algo diferente de eso, únicamente debido a algo diferente de esa prácti­
ca ascética, que la condición de samán o la condición de brahmán es 
difícil de realizar, muy difícil de realizar, por eso, oh Kassapa, es ade­
cuado decir: ‘Difícil de realizar es la condición de samán, difícil de reali­
zar es la condición de brahmán’.

Pero, oh, Kassapa, ya que el bhikkhu desarrolla la carencia de odio, 
el abstenerse de hacer daño, una mente llena de benevolencia y, con 
la destrucción de las impurezas, vive habiendo conocido, habiendo rea­
lizado, habiendo alcanzado por sí mismo en este mundo la liberación 
por la mente, la liberación por el conocimiento, sin impurezas; por eso, 
oh Kassapa, el bhikkhu es llamado ‘samán’y también‘brahmán’

19. Cuando el bhagavant habló así, el asceta desnudo Kassapa le 
dijo esto: “Oh señor Gotama, difícil de conocer es un samán, difícil 
de conocer es un brahmán”.

“Oh Kassapa, es natural en el mundo pensar qué difícil de conocer 
es un samán, difícil de conocer es un brahmán. Si es asceta desnudo, 
de costumbres libres, que se chupa los dedos ...(el texto reproduce aquí 
el párrafo 14), y (se cree), oh Kassapa, (que) únicamente debido a esto, 
debido a esta práctica ascética, un samán o un brahmán es difícil de 
conocer, muy difícil de conocer, entonces no es adecuado decir: ‘Difícil 
de conocer es un samán, difícil de conocer es un brahmán’. (Porque) 
sería posible que un jefe de familia o un hijo de jefe de familia o incluso 
una esclava de las que traen agua del pozo lo conociera: ‘éste es un 
asceta desnudo, de costumbres libres, que se chupa los dedos ...(el texto 
reproduce aquí el párrafo 14). Pero, oh Kassapa, ya que es únicamente 
debido a algo diferente de eso, únicamente debido a algo diferente de 
esa práctica ascética que el samán o el brahmán es difícil de conocer, 
muy difícil de conocer, por eso es adecuado decir: ‘Difícil de conocer 
es un samán, difícil de conocer es un brahmán’.

Pero, oh, Kassapa, ya que el bhikkhu desarrolla la carencia de odio, 
el abstenerse de hacer daño, una mente llena de benevolencia y, con 
la destrucción de las impurezas, vive habiendo conocido, habiendo rea­
lizado, habiendo alcanzado por sí mismo en este mundo la liberación 
por la mente, la liberación por el conocimiento, sin impurezas; por eso, 
oh Kassapa, el bhikkhu es llamado ‘samán’ y también ‘brahmán’.

Oh Kassapa, si se alimenta de vegetales, o se alimenta de mijo .. .(el 
texto reproduce aquí el párrafo 15), y (se cree), oh Kassapa, (que) única­
mente debido a esto, debido a esta práctica ascética, el samán o el brah­
mán es difícil de conocer, muy difícil de conocer, entonces no es adecúa-



58 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

do decir: ‘Difícil de conocer es un samán, difícil de conocer es un 
brahmán’. (Porque) sería posible que un jefe de familia o un hijo de 
jefe de familia o incluso una esclava de las que traen agua del pozo 
lo conociera: ‘Éste es uno que se alimenta de vegetales o se alimenta 
de mijo ...(el texto reproduce aquí el párrafo 15)’. Pero, oh Kassapa, 
ya que es únicamente debido a algo diferente de eso, únicamente debido 
a algo diferente de esa práctica ascética, que el samán o el brahmán 
es difícil de conocer, muy difícil de conocer, por eso, oh Kassapa, es 
adecuado decir: ‘Difícil de conocer es un samán, difícil de conocer es 
un brahmán’.

Pero, oh, Kassapa, ya que el bhikkhu desarrolla la carencia de odio, 
el abstenerse de hacer daño, una mente llena de benevolencia y, con 
la destrucción de las impurezas, vive habiendo conocido, habiendo rea­
lizado, habiendo alcanzado por sí mismo en este mundo la liberación 
por la mente, la liberación por el conocimiento, sin impurezas; por eso, 
oh Kassapa, el bhikkhu es llamado ‘samán’ y también ‘brahmán*.

Oh Kassapa, si usa vestidos toscos de cáñamo, si usa vestidos toscos 
de cáñamo entretejido con otros materiales ...(el texto reproduce aquí 
el párrafo 16), y (se cree), oh Kassapa, (que) únicamente debido a esto, 
debido a esta práctica ascética, el samán o el brahmán es difícil de cono­
cer, muy difícil de conocer, entonces no es adecuado decir: ‘Difícil de 
conocer es un samán, difícil de conocer es un brahmán’. (Porque) sería 
posible que un jefe de familia o un hijo de jefe de familia o incluso 
una esclava de las que traen agua del pozo lo conociera: ‘Éste es uno 
que usa vestidos toscos de cáñamo, es uno que usa vestidos toscos de 
cáñamo entretejido con otros materiales ...(el texto reproduce aquí el 
párrafo 16). Pero, oh Kassapa, ya que es únicamente debido a algo 
diferente de eso, únicamente debido a algo diferente de esa práctica 
ascética, que un samán o un brahmán es difícil de conocer, muy difícil 
de conocer, por eso, oh Kassapa, es adecuado decir: ‘Difícil de conocer 
es un samán, difícil de conocer es un brahmán’.

Pero, oh, Kassapa, ya que el bhikkhu desarrolla la carencia de odio, 
el .abstenerse de hacer daño, una mente llena de benevolencia y, con 
la destrucción de las impurezas, vive habiendo conocido, habiendo rea­
lizado, habiendo alcanzado por sí mismo en este mundo la liberación 
por la mente, la liberación por el conocimiento, sin impurezas; por eso, 
oh Kassapa, el bhikkhu es llamado ‘samán’ y también ‘brahmán’ ”.

5. El logro de la disciplina moral, de la mente 
y del conocimiento intuitivo

20. Cuando el bhagavant habló así, el asceta desnudo Kassapa le dijo 
esto: “¿Qué es, oh señor Gotama, aquel logro de la disciplina moral?, 
¿qué es el logro de la mente?, ¿qué es el logro del conocimiento intuitivo? * ’



59EL SÚTRA DEL RUGIDO DEL GRAN LEÓN

“Oh Kassapa, un tathágatasurge en este mundo, arhant ...(eltexto 
reproduce aquí los párrafos 2-5 de El Sútra de Jáliya/

21. Oh Kassapa, ¿cómo el bhikkhu está dotado de disciplina moral? 
...(el texto reproduce aquí los párrafos 6-61 de El Sütra de Jáliya con 
los siguientes cambios)'
a) en lugar del vocativo ‘amigos’ u ‘oh amigos’ tiene*. ‘Kassapa* 

u ‘oh Kassapa’ ,
b) no tiene el párrafo que dice: ‘Amigos, es posible para el bhikkhu 

que conoce así, que ve así, decir esto...’ (dentro de los párrafos 
39, 41, 43, 45, 49, 51, 53, 55, 57, 59, 61),

c) al final de cada uno de los párrafos 6-23 en lugar de ‘Esto posee 
él en la disciplina moral’, tiene: ‘Esto posee él en el logro de la disci­
plina moral’. Al final del párrafo 24 agrega: ‘Éste es en verdad, 
oh Kassapa, el logro de la disciplina moral’,

d) al final de los párrafos 39, 41 y 43 agrega: ‘Esto posee él en el 
logro de la mente’. Al final del párrafo 45 agrega: ‘Esto posee 
él en el logro de la mente. Éste es en verdad, oh Kassapa^ el logro 
de la mente’,

e) al final de los párrafos 47, 49, 51, 53, 55, 57, 59 agrega: ‘Esto 
posee él en el logro del conocimiento’. Al final del párrafo 61 agre­
ga: ‘Esto posee él en el conocimiento. Éste es en verdad, oh Kassa­
pa, el logro del conocimiento’.
Y no existe, oh Kassapa, otro logro de la disciplina moral, otro 

logro de la mente, otro logro del conocimiento superior, más excelente 
que este logro de la disciplina moral, que este logro de la mente, que 
este logro del conocimiento.

6. El rugido del león

22. Existen, oh Kassapa, algunos samanes y brahmanes que proclaman 
la disciplina moral. Ellos, en múltiples maneras, alaban la disciplina 
moral. En lo que concierne, oh Kassapa, a la noble, suprema disciplina 
moral, ahí yo no veo a nadie exactamente igual a mí mismo, ¡cuánto 
menos superior! Yo soy en verdad en esto el mejor, es decir, en lo que 
concierne a la disciplina moral.

Existen, oh Kassapa, algunos samanes y brahmanes que proclaman 
su aversión por el ascetismo. Ellos, en múltiples maneras, alaban la 
aversión por el ascetismo. En lo que concierne, oh Kassapa, a la noble,, 
suprema aversión por el ascetismo, ahí yo no veo a nadie exactamente 
igual a mí mismo, ¡cuánto menos superior! Yo soy en verdad en esto 
el mejor, es decir en lo que concierne a la aversión por el ascetismo.

Existen, oh Kassapa, algunos samanes y brahmanes que proclaman 
el conocimiento. Ellos, de múltiples maneras, alaban el conocimiento. 
En lo que concierne, oh Kassapa, al noble, supremo conocimiento, ahí



60 SIETE SUTRAS DEL D1GHA N1KAYA

yo no veo a nadie exactamente igual a mí mismo, \ cuánto menos supe­
rior! Yo soy en verdad en esto el mejor, es decir en lo que concierne 
al conocimiento.

Existen, oh Kassapa, algunos samanes y brahmanes que proclaman 
la liberación. Ellos, de múltiples maneras, alaban la liberación. En lo 
que concierne, oh Kassapa, a la noble, suprema liberación, yo no veo 
a nadie exactamente igual a mí mismo, ¡cuánto menos superior! Yo 
soy en verdad en esto el mejor, es decir, en lo que concierne a la liberación.

23. Es posible que, oh Kassapa, algunos mendicantes de otras sectas 
digan así: ‘El samán Gotama lanza el rugido del león, pero lo lanza 
en un lugar solitario, no en las asambleas’. A ellos se les tendría que 
contestar: ‘No es así. El samán Gotama lanza el rugido del león también 
en las asambleas’. Así se les tendría que contestar, oh Kassapa.

Es posible que, óh Kassapa, algunos mendicantes de otras sectas 
digan así: ‘El samán Gotama lanza el rugido del león, y lo lanza en 
las asambleas, pero no lo lanza con convicción’. A ellos se les tendría 
que contestar: ‘No es así. El samán Gotama lanza el rugido del león, 
lo lanza en las asambleas, y también lo lanza con convicción*. Así se 
les tendría que contestar, oh Kassapa.

Es posible que, oh Kassapa, algunos mendicantes de otras sectas 
digan así: ‘El samán Gotama lanza el rugido del león, lo lanza en las 
asambleas, y lo lanza con convicción, pero a él no le hacen preguntas’. 
A ellos se les tendría que contestar: ‘No es así. El samán Gotama lanza 
el rugido del león, lo lanza en las asambleas, lo lanza con convicción 
y también a él le hacen preguntas’. Así se les tendría que contestar, 
oh Kassapa.

Es posible que, oh Kassapa, algunos mendicantes de otras sectas 
digan así: ‘El samán Gotama lanza el rugido del león, lo lanza en las 
asambleas, lo lanza con convicción y a él le hacen preguntas, pero cuan­
do le preguntan, él no les responde’. A ellos se les tendría que contestar: 
‘No es así. El samán Gotama lanza el rugido del león, lo lanza en las 
asambleas, lo lanza con convicción, a él le hacen preguntas y también 
cuando le preguntan, él les responde’. Así se les tendría que contestar, 
oh Kassapa.

Es posible que, oh Kassapa, algunos mendicantes de otras sectas 
digan así: ‘El samán Gotama lanza el rugido del león, lo lanza en las 
asambleas, lo lanza con convicción, a él le hacen preguntas y cuando 
le preguntan, él les responde, pero con la respuesta a sus preguntas no 
les convence’. A ellos se les tendría que contestar: ‘No es así. El samán 
Gotama lanza el rugido del león, lo lanza en las asambleas, lo lanza 
con convicción, a él le hacen preguntas, cuando le preguntan, él les 
responde y con la respuesta a sus preguntas él les convence’. Así se les 
tendría que contestar, oh Kassapa.

Es posible que, oh Kassapa, algunos mendicantes de otras sectas 
digan así: ‘El samán Gotama lanza el rugido del león, lo lanza en las



EL SÜTRA DEL RUGIDO DEL GRAN LEÓN 61

asambleas, lo lanza con convicción, a él le hacen preguntas, él les res­
ponde, con la respuesta a sus preguntas él los convence, pero ellos pien­
san que no hay que escucharlo’. A ellos se les tendría que contestar: 
‘No es así. El samán Gotama lanza el rugido del león, lo lanza en las 
asambleas, lo lanza con convicción, a él le hacen preguntas, cuando 
le preguntan, él responde, con la respuesta a sus preguntas él los conven­
ce y también ellos piensan que hay que escucharlo’. Así se les tendría 
que contestar, oh Kassapa.

Es posible que, oh Kassapa, algunos mendicantes de otras sectas 
digan así: ‘El samán Gotama lanza el rugido del león, lo lanza en las 
asambleas, lo lanza con convicción, a él le hacen preguntas, cuando 
le preguntan, él les responde, con la respuesta a sus preguntas él los 
convence y ellos piensan que hay que escucharlo, pero cuando lo oyen, 
no le creen’. A ellos se les tendría que contestar: ‘No es así. El samán 
Gotama lanza el rugido del león, lo lanza en las asambleas, lo lanza 
con convicción, a él le hacen preguntas, cuando le preguntan él les res­
ponde, con la respuesta a sus preguntas él los convence, ellos piensan 
que hay que escucharlo y también cuando lo oyen, le creen’. Así se 
les tendría que contestar, oh Kassapa.

Es posible que, oh Kassapa, algunos mendicantes de otras sectas 
digan así: ‘El samán Gotama lanza el rugido del león, lo lanza en las 
asambleas, lo lanza con convicción, a él le hacen preguntas, cuando 
le preguntan, él les responde, con la respuesta a sus preguntas él los 
convence y ellos piensan que hay que escucharlo, y cuando lo oyen, 
le creen, pero ellos no lo demuestran’. A ellos se les tendría que contes­
tar: ‘No es así. El samán Gotama lanza el rugido del león, lo lanza 
en las asambleas, lo lanza con convicción, a él le hacen preguntas, cuan­
do le preguntan él les responde, con la respuesta a sus preguntas él los 
convence, ellos piensan que hay que escucharlo, cuando lo oyen, le creen 
y ellos lo demuestran’. Así se les tendría que contestar, oh Kassapa.

Es posible que, oh Kassapa, algunos mendicantes de otras sectas 
digan así: ‘El samán Gotama lanza el rugido del león, lo lanza en las 
asambleas, lo lanza con convicción, a él le hacen preguntas, cuando 
le preguntan, él les responde, con la respuesta a sus preguntas él los 
convence, ellos piensan que hay que escucharlo, cuando lo oyen, le creen 
y ellos lo demuestran, pero no toman el camino que conduce al nirvana?. 
A ellos se les tendría que contestar: ‘No es así. El samán Gotama lanza 
el rugido del león, lo lanza en las asambleas, lo lanza con convicción, 
a él le hacen preguntas, cuando le preguntan él les responde, con la 
respuesta a sus preguntas él los convence, ellos piensan que hay que 
escucharlo, cuando lo oyen, le creen, ellos lo demuestran, y también 
toman el camino que conduce al nirvana'. Así se les tendría que contes­
tar, oh Kassapa.

Es posible que, oh Kassapa, algunos mendicantes de otras sectas 
digan así: ‘El samán Gotama lanza el rugido del león, lo lanza en las



62 SIETE SÚTRAS DEL DÍGHA NIKÁYA

asambleas, lo lanza con convicción, a él le hacen preguntas, cuando 
le preguntan, él les responde, con la respuesta a sus preguntas él los 
convence, ellos piensan que hay que escucharlo, cuando lo oyen, le creen, 
ellos lo demuestran y toman el camino que conduce al nirvana, pero 
aunque hayan tomado el camino, no alcanzan su meta’. A ellos se les 
tendría que contestar: ‘No es así. El samán Gotama lanza el rugido 
del león, lo lanza en las asambleas, lo lanza con convicción, a él le hacen 
preguntas, cuando le preguntan él les responde, con la respuesta a sus 
preguntas, él los convence, ellos piensan que hay que escucharlo, cuan­
do lo oyen, le creen, ellos lo demuestran, toman el camino que conduce 
al nirvana, y también cuando han tomado el camino, alcanzan su meta’. 
Así se les tendría que contestar, oh Kassapa”.

7. La ordenación del asceta desnudo Kassapa

24¿ “En cierta ocasión, oh Kassapa, yo vivía en Rájagaha, en la colina 
Pico del Buitre. Ahí un religioso asceta llamado Nigrodha me hizo una 
pregunta con relación a lo repugnante.16 Cuando él me hizo esa pre­
gunta con relación a lo repugnante, yo le contesté. Y cuando yo le con­
testé, él quedó satisfecho sobremanera”.

“Y ¿quién, señor, habiendo oído la doctrina del bhagavant no que­
daría satisfecho sobremanera? Yo también, señor, habiendo oído la 
doctrina del bhagavant, quedé satisfecho sobremanera. ¡Qué maravi­
lloso, señor!, ¡qué extraordinario, señor! Así como, señor, uno levanta­
ría algo que se ha caído o descubriría algo que está oculto o indicaría 
el camino a alguien que lo ha perdido o sostendría una lámpara de aceite 
en la oscuridad, pensando: ‘Los que tienen ojos, verán’, de la misma 
manera el bhagavant ha explicado la doctrina de múltiples maneras. 
Señor, yo tomo refugio en el bhagavant, en la Doctrina y en la Comuni­
dad de bhikkhus'. Yo señor, en presencia del bhagavant desearía recibir 
la ordenación, desearía recibir la admisión en ella en su plenitud”.

25. “Cualquiera que, oh Kassapa, habiendo pertenecido antes a 
otra secta, desee la ordenación en la disciplina de mi doctrina, desee 
la admisión en ella en su plenitud, aquél ha de vivir a prueba por cuatro 
meses. Al fin de los cuatro meses, los bhikkhus, satisfechos, lo ordenan, 
lo admiten plenamente en la condición de bhikkhu. Con todo, yo sé 
que existen diferencias entre los individuos”.

“Señor, si los que han pertenecido antes a otra secta, deseando 
la ordenación en la disciplina de tu doctrina, deseando la admisión en 
ella en su plenitud, han de vivir a prueba por cuatro meses y al fin de 
los cuatró meses los bhikkhus, satisfechos, lo ordenan, lo admiten ple­
namente en la condición de bhikkhu', yo viviré a prueba cuatro meses

16 Véase nota 4 de este mismo sütra.



63EL SÚTRA DEL RUGIDO DEL GRAN LEÓN

y al fin de los cuatro meses que los bhikkhus me ordenen, me admitan 
plenamente en la condición de bhikkhu”.

El asceta desnudo Kassapa en presencia del bhagavant recibió la 
ordenación, recibió la admisión en su plenitud. Entonces apenas fue 
admitido plenamente, el venerable Kassapa, vivía solo, recluido, alerta, 
empeñoso, decidido, y poco después vivía habiendo conocido, habien­
do realizado, habiendo alcanzado por sí mismo en este mundo aquella 
suprema perfección de la vida religiosa por la cual los hijos de familia 
parten de su casa para llevar plenamente una vida errante. Y él conoció: 
“El renacer ha sido destruido, la vida religiosa ha sido realizada, se 
ha hecho lo que se debía hacer, nada queda después de la actual exis­
tencia’’.

Entonces eí venerable Kassapa se convirtió en otro de los arhants.





El sütra de Potthapáda 
(Potthapádasutta)

1.9

Introducción 
I

El contenido del presente sütra, al igual que el anterior, carece de uni­
dad, como se verá de inmediato por el resumen del mismo que incluimos 
a continuación. Asimismo, el desarrollo de muchas de las cuestiones 
tratadas no es suficientemente claro y explícito. Pero a pesar de su falta 
de unidad y oscuridades este sütra es uno de los más importantes del 
Dlgha Nikáya.

RESUMEN

1. El bhagavant fue a visitar al mendicante errante Potthapáda

Esta primera sección describe cómo Buda se encuentra con el mendican­
te errante Potthapáda. Los ascetas seguidores de este último estaban 
dedicados a charlas frívolas cuando Buda se acercaba. Potthapáda les 
impone silencio, diciéndoles que Buda se está acercando y que él ama 
sobremanera el silencio y la tranquilidad.

2. ¿Cómo es la cesación de la conciencia?

Potthapáda le dice a Buda que un tiempo atrás varios samanes y brah­
manes se plantearon la cuestión: ¿Cómo es la cesación de la concien­
cia?1 Las opiniones sostenidas en esa ocasión fueron: 1. las conciencias

1 En realidad la cuestión tratada es: ¿cómo es el surgimiento y cómo es la cesación 
de la conciencia?, como se ve por las opiniones sostenidas al respecto.

65



66 SIETE SÜTRAS DEL DIGHA NIKÁYA

surgen y cesan sin causa ni razón; 2. la conciencia del hombre es su 
átman;1 el hombre es consciente cuando la conciencia viene al hom­
bre, no lo es cuando se va; 3. existen samanes y brahmanes con gran 
poder, los cuales le introducen o le quitan al hombre la conciencia, y 
4. existen divinidades con gran poder que hacen lo mismo que los ante­
riores samanes y brahmanes. Potthapáda le pide a Buda que le explique 
cómo es realmente la cesación de la conciencia.

a) La obtención consciente de la cesación gradual de la conciencia

Buda empieza manifestando (párrafo 7) que la primera opinión es 
enteramente errónea, pues las conciencias (estados de conciencia) 
del hombre surgen y cesan con causa, con razón, y agrega que algu­
nas conciencias surgen y otras cesan por obra de la disciplina. Y 
a continuación Buda explica qué es la disciplina. Aquí el texto re­
produce los párrafos 2-36 de El Sütra de Jáliya y luego los párra­
fos 37-45 con importantes diferencias.

Buda describe someramente las cuatro meditaciones a que se 
refieren los citados párrafos 37-45, y expresa que en ellas se dan 
casos de producción y cesación de determinadas conciencias3 por 
obra de la disciplina, es decir, mediante la aplicación de normas 
bien precisas de meditación.

Después de describir las cuatro meditaciones ya conocidas, Buda 
agrega otras etapas de la meditación: aquellas en las cuales el monje 
alcanza la esfera de la infinitud del espacio, la esfera de la infinitud 
de la conciencia, la esfera de la nada, es decir tiene la experiencia 
de la infinitud del espacio, etcétera. Buda señala que en estas nuevas 
etapas de la meditación se dan también producción y cesación de 
conciencia.

Buda termina diciendo que, cuando el monje tiene conciencia 
sólo de sí mismo, es decir, puede ensimismarse y hacer abstracción 
del mundo exterior, entonces, pasando gradualmente de una etapa 
de la meditación a otra, toca el punto extremo de la conciencia4 
y se da cuenta que mejor es no pensar que pensar, pues en esa forma 
no se crea samskáras, residuos kármicos.5

2 El átman es el principio espiritual individual, el alma propiamente dicha, cuya 
existencia es afirmada por las Upanishads.

3 Véase nota 23 de El Sütra de Jáliya.
4 Probablemente la expresión “punto extremo de la conciencia’’ se refiere a aquel 

momento en que el monje ha alcanzado la etapa de la meditación en que se da la conciencia 
de la nada, o sea, la última etapa de las etapas descritas en el texto. De todos modos, 
el punto extremo de la conciencia es parte de la serie de conciencias que constituye al 
hombre. Véase nota 23 de este mismo sütra.

5 Todo acto (karmari) bueno o malo, corporal, vocal o mental, además de sus efec­
tos inmediatos tiene efectos diferidos, deja residuos kármicos (samskáras), que exigen



EL SLJTRA DE POTTHAPÁDA 67

Potthapáda se declara de acuerdo con lo expuesto pcur Buda.

b) ¿El punto extremo de la conciencia es uno o múltiple?

En el párrafo 9 Buda se ha referido al ‘ ‘punto extremo de la concien­
cia” alcanzado por el monje. Ahora (párrafo 10) Potthapáda le 
pregunta a Buda si existe un solo punto extremo de la conciencia 
o múltiples puntos extremos de la conciencia. Potthapáda no en­
tiende la respuesta de Buda y pide que se la aclare. Buda responde, 
en forma enigmática y poco comprensible, que según como se al­
cance la cesación de las conciencias, así es el punto extremo de la 
conciencia.

c) ¿Primero es la conciencia o primero es el conocimiento?

En el párrafo 11 Potthapáda plantea una nueva cuestión: ¿qué sur­
ge primero, el conocimiento o la conciencia? Buda contesta, en for­
ma también poco clara, que la conciencia surge primero, ya que 
todos tenemos la experiencia de que el conocimiento surge depen­
diendo de algo.6

d) ¿La conciencia es el átman del hombre?

Potthapáda (párrafo 12) le pregunta a Buda si la conciencia y el 
átman (alma) son lo mismo o son cosas diferentes. Buda, en lugar 
de contestarle, le pregunta a su vez en qué átman cree Potthapáda. 
Éste contesta señalando sucesivamente tres concepciones del átman\ 
1. átman material, 2. átman mental y 3. átman hecho de conciencia. 
Buda señala que cada una de esas concepciones lleva a la conclusión 
de que una cosa es el átman y otra la conciencia, ya que esos átmans 
son concebidos como entidades permanentes, mientras que en el 
hombre unas conciencias surgen y otras desaparecen, es decir las 
conciencias son impermanentes y transitorias.

nuevas existencias o reencarnaciones en que se actualizarán bajo la forma de felicidades 
o desdichas, quedando así satisfecha la exigencia de una retribución de las acciones. Si 
el hombre logra suprimir este tipo de actos y realizar sólo actos moralmente naturales, 
no crea residuos kármicos, contribuyendo así a la cesación de su serie de reencarnaciones. 
Estos residuos kármicos reciben también el nombre de “semillas” {bijas), “aromatizacio­
nes” {vásana), “virtualidades” {shakti).

6 Para que surja un conocimiento es necesario, según el Budismo, que se den una 
conciencia sensorial, un objeto, con el cual esa conciencia entra en contacto, además 
de otros factores, como la luz en el caso del conocimiento visual. De la conjunción de 
esos factores surge el conocimiento sensorial. El texto considera que la conciencia surge 
previamente y luego el conocimiento. Cf. Shálistambasütra, p. 58, en F. Tola y C. Drago- 
netti, Budismo Mahayana.



68 SIETE SUTRAS DEL DIGHA N1KAYA

Esta sección termina con la afirmación de Buda de que Potthapáda 
es incapaz de comprender la cuestión de si el átman y la conciencia son 
lo mismo o cosas diferentes, pues está adherido a doctrinas y prácticas 
diferentes de aquellas enseñadas por el Budismo.

3. Cuestiones no explicadas

Potthapáda acepta que no puede comprender si el átman y la conciencia 
son lo mismo o diferentes, y entonces le hace otras preguntas a Buda: 
1. si el mundo es eterno o no, 2. si el mundo es limitado o ilimitado,
3. si el alma es lo mismo que el cuerpo o diferente de él, y 4. si el tathága- 
ta existe o no después de la muerte. Buda le contesta que nada de eso 
ha sido explicado por él, porque todas esas cuestiones son inútiles, no 
contribuyen en nada al perfeccionamiento espiritual del hombre y no 
conducen al nirvana.1 Y luego agrega que lo único que él ha enseñado 
son las Cuatro Nobles Verdades,8 porque gracias a ellas uno puede al­
canzar el nirvana.

Potthapáda regresa a donde se encuentran sus compañeros ascetas. 
Éstos se burlan de él diciéndole que él acepta todo lo que dice Buda 
y que ellos no conocen ninguna doctrina, como por ejemplo, ‘el mundo 
es eterno’, ‘el mundo no es eterno’, etcétera, que Buda haya enseñado 
como cierta. Potthapáda admite que él tampoco conoce ninguna doctri­
na sostenida ciertamente por Buda, pero señala que Buda le ha dado 
a conocer un método (salvífico) real, verdadero y cierto, y él, como 
persona inteligente que es, debe aprobar como bien dicho lo dicho por 
Buda.

Con esto termina lo que podemos considerar la primera parte del 
diálogo. En las secciones siguientes el diálogo se desarrolla en parte 
entre Buda y Potthapáda y en parte entre Buda y Citta, que ha acompa­
ñado a Potthapáda en su nueva visita a Buda.

4. Doctrinas ciertas y también inciertas enseñadas 
(por el bhagavant)

Después de dos o tres días del diálogo anterior, Potthapáda regresa 
a donde se encuentra Buda, acompañado por Citta. Potthapáda le cuen­
ta a Buda cómo sus compañeros ascetas se han burlado de él y cómo

7 La meta del esfuerzo budista, la destrucción de las reencarnaciones, la liberación. 
Cf. F. Tola y C. Dragonetti, “Samsára, anadilva y nirvana”, pp. 108-109.

8 Las Cuatro Nobles Verdades son: 1. el dolor como destino del hombre, 2. su ori­
gen: el deseo, el apego a las cosas de este mundo, 3. su destrucción: destruyendo el deseo, 
el apego, se destruye el dolor, porque la destrucción de la causa anula el efecto, y 4. 
el camino que conduce a la destrucción del dolor: la doctrina predicada por Buda. Cf. 
C. Dragonetti, Dhammapada, El camino deldharma, pp. 47-48: Walpola Rahula, What 
Buda taught, pp. 16-50.



EL SÚTRA DE POTTHAPÁDA 69

él les ha contestado. Buda aprueba la conducta de Potthapáda y luego 
le explica que él ha enseñado, presentado como inciertas, aquellas doc­
trinas que los ascetas han mencionado —el mundo es eterno, el mundo 
no es eterno, etcétera— porque esas doctrinas son inútiles, no contribu­
yen en nada al perfeccionamiento espiritual del hombre y no conducen 
al nirvana, pero que él también ha enseñado, presentado como ciertas 
otras doctrinas, aquellas que constituyen las Cuatro Nobles Verdades, 
con las cuales el hombre puede alcanzar el nirvana.

5. ¿El atinan es extremadamente feliz?

Buda a continuación expresa que algunos samanes y brahmanes sostie­
nen que existe un átman (alma) extremadamente feliz y que está más 
allá de la muerte. A esos samanes y brahmanes él acostumbra pregun­
tarles si existe un mundo extremadamente feliz, si ellos han tenido la 
experiencia de una extremada felicidad y si conocen el método con el 
cual se puede realizar un mundo extremadamente feliz; los samanes 
y brahmanes le contestan siempre con la negativa. Potthapáda está de 
acuerdo con Buda en que las palabras de esos samanes y brahmanes 
carecen de sentido, son incongruentes, contradictorias, por cuanto si 
ni ellos admiten el concepto de felicidad extrema, ¿cómo hablar de un 
átman extremadamente feliz?

Parábola de la belleza del lugar

Según Buda esos samanes y brahmanes son semejantes al hombre que 
se enamora de una mujer que no conoce y de la cual nada sabe, ya 
que hablan con toda seguridad de algo de cuya existencia nada se sabe 
a ciencia cierta.

Parábola de la escalera

Son también semejantes al hombre que construye una escalera para su­
bir a un palacio que no sabe dónde está ni cómo es.

6. Tres aspectos de la personalidad

Buda continúa explicando (párrafo 24) que para él existen tres aspectos 
de la personalidad, cuya descripción corresponde a la descripción de 
los átmans que Potthapáda ha dado en los párrafos 12-14. Él, dice (pá­
rrafos 25-27), enseña un método, su doctrina, que permite el abandono 
de esos tres aspectos de la personalidad, dejar de lado las cualidades 
impuras, incrementar las cualidades puras y llegar a la perfección del 
conocimiento; y el que ha alcanzado ese ideal no lleva, como podría 
creerlo Potthapáda, una vida dolorosa (párrafos 24-27).



70 SIETE SUTRAS DEL D1GHA NIKAYA

Luego Buda expresa (párrafos 28-30) que si a él le preguntasen qué 
es la personalidad material, la mental, la hecha de conciencia, él contes­
taría en qué consiste cada una de esas personalidades9 y así su ense­
ñanza de los tres aspectos de la personalidad resultaría con sentido, 
como resultaría con sentido la actividad de un hombre que construye 
una escalera para subir a un determinado palacio.

7. Los aspectos de la personalidad pasada, futura y presente

Citta, el acompañante de Potthapáda, le pregunta a Buda si en el mo­
mento en que se da uno de esos tres aspectos de la personalidad (mate­
rial, mental o hecho de conciencia), los otros dos son inexistentes. Buda 
contesta10 diciendo que en el momento en que se da uno de esos aspec­
tos, no se habla de los otros dos (párrafo 33), de la misma manera como 
en el pasado, futuro y presente sólo son reales las personalidades pasa­
da, futura y presente, siendo inexistentes las otras dos (párrafo 34).

Buda aclara su anterior pensamiento recurriendo a una compara­
ción: la leche se transforma en cuajada; la cuajada en manteca fresca; 
la manteca fresca, en manteca clarificada, etcétera, y cuando se da uno 
de esos aspectos de la leche, cuando se da uno de los productos de la 
serie, no se puede hablar de los otros productos. Lo mismo sucede con 
los tres aspectos de la personalidad.

La sección termina con la afirmación de Buda de que en el fondo 
lo anterior es irrelevante, pues se está tratando con expresiones, desig- 
naciones y nociones comunes, meras palabras.

8. Po||hapáda se convirtió en upásaka y 
Citta, el hijo del instructor de elefantes, 
se convirtió en otro arhant

El diálogo termina con el ingreso de Potthapáda en la Comunidad bu­
dista y su conversión en devoto laico y el ingreso de Citta en la Comuni­
dad y su conversión en arhant.

II

A pesar de sus deficiencias, como las ya señaladas de falta de unidad

9 En qué consiste cada uno de esos tres aspectos ha sido indicado en el párrafo 24. 
Cf. nota 36.

10 La respuesta de Buda parece incoherente pues se tiene la impresión de que los 
tres aspectos de la personalidad (como los tres átmans a que se refirió Potthapáda) coexis­
ten, son simultáneos y que, por consiguiente, la existencia de uno no tiene por qué signifi­
car la inexistencia de los otros. La comparación a que luego recurre supone también ele­
mentos que no existen simultáneamente sino sucesivamente, lo que no parece ser el caso 
de los tres aspectos de la personalidad.



EL SÜTRA DE POTTHAPÁDA 71

y oscuridades, este sütra es uno de los más importantes de todos los 
que constituyen el DighaNikáya, por la variedad y abundancia de cues­
tiones que plantea y por el tratamiento especial que hace de algunas 
de ellas (como la meditación). Señalamos a continuación los principales 
puntos de interés que este sütra ofrece.

El interés de la primera parte, El bhagavant fue a visitar al mendi­
cante errante Potthapáda, radica en el contraste que señala entre el gru­
po de los ascetas compañeros de Potthapáda, dedicado a charlas frívo­
las, tumultuoso y gritón, y Buda, amante de la tranquilidad y del silencio, 
enriqueciendo en esa forma la imagen de Buda.

La segunda parte, ¿Cómo es la cesación de la conciencia? es intere­
sante pues contiene el primer planteamiento importante del diálogo: 
¿Cómo surge y cómo cesa la conciencia?, y señala al respecto algunas 
opiniones corrientes de la época.

La subsección (a) de esta primera parte, La obtención consciente 
de la cesación gradual de la conciencia, que contiene la opinión de Buda, 
saca su valor del hecho de que contiene la exposición de la doctrina 
moral de Buda (que ya conocemos por el primer sütra) y especialmente 
del hecho de que agrega a las cuatro etapas de la meditación ya conoci­
das, tres etapas más: las que corresponden a las esferas de la infinitud 
del espacio, de la conciencia y de la nada, después de las cuales se tiene 
la cesación total, en la cual ya no se dan vivencias o experiencias de 
ningún tipo. Este aditamento significa un notable enriquecimiento del 
análisis de la meditación.

Las dos subsecciones (b) y (c) que siguen tratan del Punto extremo 
de la conciencia y de la cuestión Primero es la conciencia o primero 
el conocimiento, respectivamente, temas importantes en sí ambos, pero 
con un desarrollo demasiado escueto y por eso poco claro.

No ocurre lo mismo con la subsección (d) ¿La conciencia es el at­
inan del hombre? que plantea el importante problema del atman o alma. 
En esta subsección Buda contrapone las conciencias del individuo y el 
atman concebido bajo tres formas distintas, y se niega a identificar esas 
conciencias con el atman. Así tenemos aquí una manifestación del re­
chazo de la noción de un alma por Buda, en aras de su concepción de 
la serie de conciencias que constituyen al hombre.

Las secciones 3 y 4, que se ocupan de Cuestiones no explicadas 
y Doctrinas ciertas y también inciertas son sumamente interesantes, pues 
se refieren a los temas que Buda dejó de lado, por cuanto ocuparse 
de ellos en nada contribuye al perfeccionamiento espiritual del hombre 
y por lo tanto no conduce a la liberación, al nirvana, y porque sólo 
dan lugar a meras especulaciones no comprobables. A esas cuestiones 
inútiles se oponen las doctrinas de Buda, concretizadas en las Cuatro 
Nobles Verdades cuya práctica asegura el progreso espiritual y la Libe­
ración. Se hace presente aquí la posición antiespeculativa y pragmática 
de Buda, a la cual ya nos hemos referido en El Sütra de Jáliya.



72 SIETE SUTRAS DEL DIGHA N1KAYA

En la sección 5 tenemos nuevamente el rechazo de la doctrina que 
sostiene la existencia de un atinan, una de cuyas características sería 
la felicidad. Esta sección se relaciona así con la anterior subsección (d), 
cuya importancia ya hemos señalado. Son valiosas las dos parábolas 
de esta sección que ejemplifican la tendencia humana de actuar en fun­
ción de algo de cuya existencia uno no puede estar seguro y que uno 
no sabe realmente cómo es.

Las secciones 6 y 7 se ocupan de los Tres aspectos de la personali­
dad. Son importantes pues proporcionan nuevos elementos para una 
concepción del hombre según el Budismo.



Traducción

1. El bhagavant fue a visitar al mendicante errante Potthapáda

1. He aquí lo que yo he oído decir. Cierta vez, el bhagavant se encontra­
ba en la ciudad de Sávatthi, en el Bosque del Príncipe Jeta, en el Parque 
de Anáthapindika. En aquella ocasión el mendicante errante Potthapá­
da residía en el parque de la reina Malliká, donde había un salón para 
debates rodeado de árboles Tinduka, junto con un gran grupo de men­
dicantes errantes, con trescientos mendicantes errantes. Y el bhagavant, 
por la mañana, habiéndose vestido, tomando su manto y su escudilla, 
entró en Sávatthi en busca de limosna.

2. Al bhagavant se le ocurrió esto: “Es demasiado temprano para 
ir en busca de limosna en Sávatthi. Vamos, pues, acerquémonos allí 
donde se encuentra el parque de la reina Malliká, donde hay un salón 
para debates rodeado de árboles Tinduka, allí donde se encuentra el 
mendicante errante Potthapáda”. Entonces el bhagavant se acercó allí 
donde se encontraba el parque de la reina Malliká, donde hay un salón 
para debates rodeado de árboles Tinduka.

3. En esa misma ocasión el mendicante errante Potthapáda estaba 
sentado junto con un gran grupo de mendicantes errantes, tumultuoso, 
que daba gritos destemplados, que daba grandes gritos y que sostenía 
charlas variadas y frívolas,11 a saber: charlas acerca de reyes, charlas 
acerca de ladrones, charlas acerca de Grandes Ministros, charlas acerca 
del ejército, charlas acerca de los peligros, charlas acerca de batallas,

11 Abstenerse de charlas frívolas constituye una de las normas de ía disciplina bu­
dista. Véase El Súfra de Jaliya, párrafos 6 y 13.

73



74 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKA YA 

charlas acerca de alimentos, charlas acerca de bebidas, charlas acerca 
de vestidos, charlas acerca de lechos, charlas acerca de guirnaldas, char­
las acerca de perfumes, charlas acerca de parientes, charlas acerca de 
vehículos, charlas acerca de aldeas, charlas acerca de pueblos, charlas 
acerca de ciudades, charlas acerca del campo, charlas acerca de muje­
res, charlas acerca de hombres, charlas acerca de héroes, charlas de 
esquina, charlas de pozo, charlas acerca de difuntos, charlas acerca de 
temas inconexos, charlas acerca del mundo, charlas acerca del mar, 
charlas acerca de lo que es y no es.

4. Y el mendicante errante Potthapáda vio al bhagavant acercándo­
se desde lejos; habiéndolo visto, llamó al orden a su grupo: “Señores, 
quedaos en silencio; señores, no hagáis ruido. Se acerca el samán Gota- 
ma; aquel venerable ama la tranquilidad, alaba la tranquilidad.12 Se­
guramente, al ver tranquilo a este grupo, pensará acercarse”.

Cuando Potthapáda dijo esto, aquellos monjes errantes se queda­
ron en silencio.

5. Y el bhagavant se acercó allí donde se encontraba el mendicante 
errante Potthapáda. Entonces el mendicante errante Potthapáda le dijo 
esto al bhagavant', “ ¡Señor, que el bhagavant se acerque! ¡Señor, bien­
venida al bhagavant\; ¡por fin, señor, el bhagavant decidió venir aquí! 
Señor, que el bhagavant se siente. Este asiento ha sido preparado para él”.

El bhagavant se sentó en el asiento preparado para él. Entonces 
el mendicante errante Potthapáda, tomando un asiento más bajo, se 
sentó a un lado. Y al mendicante errante Potthapáda que estaba sentado 
a un lado, el bhagavant le dijo esto: “Potthapáda, ¿qué conversación 
sosteníais ahora sentados juntos aquí? Y, ¿cuál es la conversación ca­
sual que habéis dejado inconclusa?”

2. ¿Cómo es la cesación de la conciencia?
6. Cuando el bhagavant habló así, el mendicante errante Potthapáda 
le dijo esto al bhagavant'. “Prescindamos, señor, de la conversación 
que nosotros sosteníamos sentados juntos aquí. No le será difícil, señor, 
al bhagavant, escuchar después esa conversación. Señor, hace días, mu­
chos días, entre samanes y brahmanes de diversas sectas, sentados y 
reunidos en la sala de festivales, surgió la conversación sobre la cesación 
de la conciencia: ¿Cómo es, señores, la cesación de la conciencia?

Al respecto algunos decían así: “Las conciencias13 del hombre sur­
gen y cesan sin causa, sin razón;14 en el momento en que surgen, en

12 Buda ama el silencio y la tranquilidad. Véase Udána II, 2, III, 3, 8, 9, V.9.
13 Obsérvese que el texto habla de “las conciencias (saññá) del hombre”. Para el 

budismo el hombre está constituido por una serie o sucesión de conciencias (estados de 
conciencia), impermanentes, instantáneas, que se suceden unas a otras; no existe en él 
una conciencia única y permanente (átman, alma), como pensaba el Hinduismo.

14 Para el Budismo todo tiene una causa. Véase Udána I, 1.



EL SÜJTRA DE POTTHAPÁDA 75

ese momento él es consciente; en el momento en que cesan, en.este mo­
mento él es carente de conciencia”. Así describen algunos la cesación 
de la conciencia.

Al respecto otro decía así: “Para mí, señores, esto no es así, pues, 
señores, la conciencia es el atinan del hombre.-5 Viene y se va.16 En 
el momento en que viene, en ese momento el hombre es consciente; 
en el momento en que se va, en ese momento el hombre es carente de 
conciencia”. Así describen algunos la cesación de la conciencia.

Al respecto otro decía así: “Para mí, señores, esto no es así, pues 
existen, señores, samanes y brahmanes de gran poder, de gran autori­
dad. Ellos le introducen y le quitan al hombre la conciencia. En el mo­
mento en que se la introducen, en ese momento el hombre es consciente; 
en el momento en que se la quitan, en ese momento el hombre es carente 
de conciencia”. Así describen algunos la cesación de la conciencia.

Al respecto otro decía así: “Para mí, señores, esto no es así, pues 
existen, señores, divinidades de gran poder, de gran autoridad. Éstas 
le introducen y le quitan al hombre la conciencia. En el momento en 
que se la introducen, en ese momento el hombre es consciente; en el 
momento en que se la quitan, en ese momento el hombre es carente 
de conciencia”. Así describen algunos la cesación de la conciencia.

Señor, entonces en mí surgió el recuerdo del bhagavant*. “¡Ah, el 
bhagavant'. ¡Él tan experto en estas cuestiones!” El bhagavant, señor, 
es experto en la cesación de la conciencia, el bhagavant por naturaleza 
la conoce. ¿Cómo es, señor, la cesación de la conciencia?”

a) La obtención consciente de la cesación gradual de la conciencia

7. “Al respecto, oh Potthapáda, aquellos samanes y brahmanes que 
decían así: ‘Las conciencias del hombre surgen y cesan sin causa, sin 
razón’, ellos se han equivocado de entrada. ¿Por qué razón? Porque, 
oh Potthapáda, las conciencias del hombre surgen y cesan con causa, 
con razón. Algunas17 conciencias surgen por obra de la disciplina, otras 
conciencias cesan por obra de la disciplina”.

8. “Y, ¿cuál es la disciplina?” —dijo el bhagavant. “Oh, Potthapá­
da, un tathágata surge en este mundo, arhant, perfectamente iluminado 
...(el texto reproduce aquí los párrafos 2-36 de El Sütra de Jáliya, con

15 Tenemos aquí una referencia a la posición hinduista: en cada hombre existe un 
átman (alma, espíritu individual), que da vida a su cuerpo y constituye la fuente de la 
conciencia.

16 Tenemos aquí una referencia a la concepción según la cual el espíritu, alma o 
¿imán que mora en el cuerpo puede abandonarlo y retornar a él. Cf. Brihadáranyaka 
Upanishad, 4, 3, 11-14.

17 En realidad en los párrafos que siguen, Buda va a establecer únicamente que 
algunas conciencias surgen con causa, con razón, por obra de la disciplina.



76 SIETE SÚTRAS DEL DÍGHA NIKÁYA

el único cambio del vocativo ‘amigos* en lugar de ‘Potthapáda* y luego 
agrega:)

Y cuando él ve aquellos cinco obstáculos ya abandonados, surge 
en él satisfacción; cuando está satisfecho, surge la alegría; cuando su 
corazón está alegre, su cuerpo se calma; cuando su cuerpo está en cal­
ma, experimenta felicidad; cuando es feliz, su mente se concentra.18

Él, apartándose de los placeres, apartándose de las malas cualida­
des, vive habiendo alcanzado la primera meditación, alegría y felicidad 
surgidas del desapego, con análisis de objetos toscos, con análisis de 
objetos sutiles.19

Entonces su anterior conciencia de deseo cesa; en ese momento se 
produce en él la conciencia sutil y verdadera de la alegría y felicidad 
surgidas del desapego; en ese momento él tiene la conciencia sutil y ver­
dadera de la alegría y felicidad surgidas del desapego. Así, por obra 
de la disciplina una conciencia surge, por obra de la disciplina otra con­
ciencia cesa”. ‘‘Ésta es la disciplina” —dijo el bhagavant.

‘‘Luego, oh Potthapáda, el bhikkhu, a raíz de la cesación del análi­
sis de objetos toscos y del análisis de objetos sutiles, vive habiendo al­
canzado la segunda meditación, alegría y felicidad surgidas de la con­
centración, sin análisis de objetos toscos, sin análisis de objetos sutiles, 
serenidad interior, unificación de la mente.

Entonces su anterior conciencia sutil y verdadera de la alegría y 
felicidad surgidas del desapego cesa; en ese momento se produce en 
él la conciencia sutil y verdadera de la alegría y felicidad surgidas de 
la concentración, en ese momento él tiene la conciencia sutil y verdadera 
de la alegría y felicidad surgidas de la concentración. Así, por obra de 
la disciplina una conciencia surge, por obra de la disciplina otra con­
ciencia cesa”. ‘‘Ésta es la disciplina” —dijo el bhagavant.

‘‘Luego, oh Potthapáda, el bhikkhu, con la desaparición de la ale­
gría vive indiferente, atento y autoconsciente, y experimenta con su cuerpo 
aquella felicidad que los nobles describen así: ‘Indiferente, lleno de aten­
ción, vive feliz* —vive habiendo alcanzado la tercera meditación.

Éntonces su anterior conciencia sutil y verdadera de la alegría y 
felicidad surgidas de la concentración cesa, en ese momento se produce 
la conciencia sutil y verdadera de la felicidad (surgida) de la indiferen­
cia, en ese momento él tiene la conciencia sutil y verdadera de la felici­
dad (surgida) de la indiferencia. Así por obra de la disciplina una con­
ciencia surge, por obra de la disciplina otra conciencia cesa”. ‘‘Ésta 
es la disciplina” —dijo el bhagavant.

‘‘Luego, oh Potthapáda, el bhikkhu, con el abandono de la felici-

18 Este párrafo es el párrafo 37 de El Sütra de Jaliya.
19 Este párrafo y algunos más de los que siguen reproducen partes de los párrafos 

38 a 46 de El Sütra de Jaliya, que tratan de las cuatro meditaciones, agregando a los 
mismos nuevas ideas.



EL SÚTRA DE POTTHAPÁDA 77

dad y con el abandono del sufrimiento, con la cesación previa.del bie­
nestar y del malestar, vive habiendo alcanzado la cuarta meditación, 
pureza proveniente de la indiferencia y de la atención, sin sufrimiento, 
sin felicidad.

Entonces su anterior conciencia sutil y verdadera de la felicidad 
(surgida) de la indiferencia cesa; en ese momento se produce la concien­
cia sutil y verdadera sin sufrimiento, sin felicidad, en ese momento él 
tiene la conciencia sutil y verdadera de la ausencia de sufrimiento y feli­
cidad. Así, por obra de la disciplina una conciencia surge, por obra 
de la disciplina otra conciencia cesa”. “ Ésta es la disciplina” —dijo 
el bhagavant.

“Luego, oh Potthapáda, el bhikkhu, con la superación por comple­
to de las conciencias de la forma y el color, con la cesación de las con­
ciencias de la resistencia,20 no prestando atención a las conciencias de 
la diversidad, vive habiendo alcanzado la esfera de la infinitud del espa­
cio.: ‘El espacio es infinito’.

Entonces su anterior conciencia de la forma y el color cesa, en ese 
momento se produce la conciencia sutil y verdadera de la felicidad (sur­
gida de la experiencia) de la esfera de la infinitud del espacio, en ese 
momento él tiene la conciencia sutil y verdadera del espacio, en ese mo­
mento él tiene la conciencia sutil y verdadera de la felicidad (surgida 
de la experiencia) de la esfera de la infinitud del espacio. Así, por obra 
de la disciplina una conciencia surge, por obra de la disciplina otra con­
ciencia cesa”. “Ésta es la disciplina” —dijo el bhagavant.

“Luego, oh Potthapáda, el bhikkhu, habiendo superado por com­
pleto la esfera de la infinitud del espacio, vive habiendo alcanzado la 
esfera de la infinitud de la conciencia: ‘La conciencia es infinita’.

Entonces su anterior conciencia sutil y verdadera de la esfera de 
la infinitud del espacio cesa, en ese momento se produce la conciencia 
sutil y verdadera de la esfera de la infinitud de la conciencia, en ese 
momento él tiene la conciencia sutil y verdadera de la esfera de la infini­
tud de la conciencia. Así, por obra de la disciplina una conciencia surge, 
por obra de la disciplina otra conciencia cesa”. “Ésta es la disciplina” 
—dijo el bhagavant.

“Luego, oh Potthapáda, el bhikkhu, habiendo superado por com­
pleto la esfera de la infinitud de la conciencia, vive habiendo alcanzado 
la esfera de la nada: ‘Nada existe”.

Entonces su anterior conciencia sutil y verdadera de la esfera de 
la infinitud de la conciencia cesa, en ese momento se produce la concien­
cia sutil y verdadera de la esfera de la nada; en ese momento él tiene

20 La forma y el color (rúpa) constituyen características esenciales de las cosas ma­
teriales así como su capacidad para ofrecer resistencia, mencionada a continuación. En 
esta meditación el mundo material cesa de existir para el monje budista, queda sólo la 
vivencia del espacio vacío e ilimitado.



78 SIETE SÚTRAS DEL DÍGHA NIKÁYA

la conciencia sutil y verdadera de la esfera de la nada. Así, por obra 
de la disciplina una conciencia surge, por obra de la disciplina otra con­
ciencia cesa”. “Ésta es la disciplina” —dijo el bhagavant.

9. Y, oh Potthapáda, cuando en este mundo el bhikkhu es conscien­
te (sólo) de sí mismo, entonces él, (pasando) gradualmente de una etapa 
a otra, toca el punto extremo de la conciencia.21 Y a él, cuando está 
ubicado en el punto extremo de la conciencia, se le ocurre esto: ‘Pensar 
es peor para mí, no pensar es mejor para mí. Si yo en verdad pensara, 
crearía samskáras', estas conciencias mías desaparecerían y otras con­
ciencias toscas surgirían; así, pues, que yo no piense, que yo no cree 
samskáras' Y él no piensa ni crea samskáras. Y aquellas conciencias 
de él, que no piensa, que no crea samskáras, cesan y otras conciencias 
toscas no surgen. Él llega a la cesación (nirodhá). Así, oh Potthapáda, 
se produce la obtención consciente de la cesación gradual de la con­
ciencia”.

“¿Qué piensas, Potthapáda, es que antes de ahora has oído una 
(exposición) como ésta (acerca de) la obtención consciente de la cesa­
ción gradual de la conciencia?”

“No, señor. Señor, lo dicho por el bhagavant yo lo entiendo así: 
Y, oh Potthapáda, cuando en este mundo el bhikkhu es consciente (sólo) 
de sí mismo, entonces él, (pasando) gradualmente de una etapa a otra, 
toca el punto extremo de la conciencia. Y a él, cuando está ubicado 
en el punto extremo de la conciencia, se le ocurre esto: ‘Pensar es peor 
para mí, no pensar es mejor para mí. Si yo en verdad pensara, crearía 
samskáras', estas conciencias mías desaparecerían y otras conciencias 
toscas surgirían; así, pues, que yo no piense, que yo no cree samskáras. 
Y él no piensa ni crea samskáras. Y aquellas conciencias de él, que no 
piensa, que no crea samskáras, cesan y otras conciencias toscas no sur­
gen. Él llega a la cesación. Así, oh Potthapáda, se produce la obtención 
consciente de la cesación gradual de la conciencia”.

“Así es, oh Potthapáda”.

b) El punto extremo de la conciencia es uno o múltiple

10. “Señor, ¿el bhagavant enseña que hay un solo punto extremo de 
la conciencia o enseña que hay múltiples puntos extremos de la concien­
cia?” '

21 Véase nota 4.
22 Las frases que anteceden no son nada claras. Probablemente la idea que se ha 

querido expresar es la siguiente: las experiencias vividas en las etapas meditativas antes 
descritas comportan de todos modos un contenido mental-emocional: alegría y felicidad, 
sensación de ausencia de sufrimiento y felicidad, vivencias de la infinitud del espacio, 
de la conciencia, de la nada; el texto se refiere a estas experiencias y a su contenido mental- 
emocional cuando utiliza el término ‘ ‘ pensar’ ’; estas experiencias, como toda experiencia, 
dejan samskáras {véase nota 5); cuando el monje sale de la meditación, las conciencias



EL SÚTRA DE POTTHAPÁDA 79

“Oh Potthapáda, yo enseño que hay un solo punto extremo de la 
conciencia, también enseño que hay múltiples puntos extremos de la 
conciencia”.23

“¿Cómo es, señor, que el bhagavant enseña que hay un solo punto 
extremo de la conciencia y también enseña que hay múltiples puntos 
extremos de la conciencia?”

“Oh Potthapáda, según como se alcance la cesación, de acuerdo 
con eso yo enseño que así es el punto extremo de la conciencia. Por 
eso, oh Potthapáda, yo enseño que hay un solo punto extremo de la 
conciencia y también enseño que hay múltiples puntos extremos de la 
conciencia”.

c) ¿Primero es la conciencia o primero el conocimento?

11. “Señor, ¿la conciencia surge primero, después el conocimiento o 
el conocimiento surge primero, después la conciencia, o la conciencia 
y el conocimiento surgen simultáneamente?”24

“Oh Potthapáda, la conciencia surge primero, después el conoci­
miento, a partir del surgimiento de la conciencia se da el surgimiento 
del conocimiento. (En efecto) uno sabe así: ‘Dependiendo de aquélla, 
el conocimiento surgió en mí’. Por esta razón, oh Potthapáda, se ha 
de pensar que la conciencia surge primero, el conocimiento después, 

propias de cada una de las etapas (de alegría y felicidad, etc.) cesan y reaparece el curso 
normal de los pensamientos: son las conciencias toscas o las experiencias o vivencias de 
la vida cotidiana; lo mejor es eliminar las experiencias de la vida normal y también las 
experiencias propias de las etapas meditativas y llegar así al “no pensar’ ’ total, a la vaciedad 
mental completa, a la cesación.

23 Como ya lo indicamos, no es clara la respuesta de Buda. Hemos dicho (nota 
3) que probablemente la expresión “punto extremo de la conciencia” sea la conciencia 
de la nada, que se da en la última de las etapas meditativas, y que el punto extremo de 
la conciencia es de todos modos una conciencia, parte de la serie de conciencias que consti­
tuye al hombre. La eliminación de todo pensamiento (ver nota anterior) constituye un 
progreso ulterior, la cesación total. Cuando Buda dice que hay un solo punto extremo 
de la conciencia, debemos entender que está pensando en la conciencia de la nada, después 
de la cual viene la cesación total y que es, por consiguiente, por excelencia, el punto 
extremo de la serie de conciencias; y que cuando dice que hay múltiples puntos extremos 
de la serie de conciencias, está pensando en los puntos extremos constituidos por las con­
ciencias que cesan en cada una de las etapas meditativas, que en cierto sentido son puntos 
extremos, pues representan el límite de una etapa meditativa.

24 Conforme lo indicamos en la nota 6, para que pueda surgir el conocimiento es 
necesario que una conciencia entre en contacto con un objeto; señalamos también que 
el texto considera que primero surge la conciencia y luego el conocimiento. En realidad, 
para el Budismo cada una de las conciencias que conforman la serie de conciencias, es 
siempre conciencia de algo y así en rigor, desde un enfoque temporal, la conciencia y 
el conocimiento surgen simultáneamente, aunque desde un enfoque causal (que es el adop­
tado en este pasaje), tenemos que señalar primero a la conciencia (y al objeto, etc.) como 
causa y en segundo lugar al conocimiento como efecto.



80 SIETE SÚTRAS DEL DIGHA NIKÁYA

y que a partir del surgimiento de la conciencia se da el surgimiento del 
conocimiento”.

c ¿La conciencia es el atman del hombre?

12. “¿La conciencia, señor, es el atman del hombre o una cosa es la 
conciencia, otra el atmanT'15

“En qué atman crees tú, oh Potthapáda?”26
“Señor, yo creo en un atman material, con forma y color, constitui­

do por los cuatro grandes elementos materiales, que se nutre de alimen­
to material”.

“Entonces, oh Potthapáda, para ti el atman sería material, con 
forma y color, constituido por los cuatro grandes elementos materiales, 
algo que se nutre con alimento material y, siendo así, para ti, oh Pottha­
páda, una cosa sería la conciencia, otra el atman. Así, por esta razón, 
oh Potthapáda, se ha de pensar que una cosa será la conciencia otra 
el atman. (Yademás), oh Potthapáda, aquel atman material, con forma 
y color, constituido por los cuatro grandes elementos materiales, que 
se nutre de alimento material, permanece; en cambio en el hombre unas 
conciencias surgen y otras conciencias desaparecen. Por esta razón tam­
bién, oh Potthapáda, se ha de pensar que una cosa será la conciencia, 
otra el atman”.

13. “Señor, yo creo en un atman hecho de mente, con todas sus 
partes grandes y pequeñas completas, sin que le falte ninguna de sus 
facultades”.

“Entonces, oh Potthapáda, para ti el atman sería hecho de mente, 
con todas sus partes grandes y pequeñas completas, sin que le falte nin­
guna de sus facultades y también, siendo así, para ti, oh Potthapáda, 
una cosa sería la conciencia, otra el atman. Así, por esta razón, oh Po­
tthapáda, se ha de pensar que una cosa será la conciencia, otra el atman. 
(Y además), oh Potthapáda, aquel atman hecho de mente, con todas 
sus partes grandes y pequeñas completas, sin que le falte ninguna de 
sus facultades, permanece; en cambio en el hombre unas conciencias

25 En los párrafos 7-9 el diálogo se ha ocupado de la primera alternativa indicada 
en el párrafo 6 (las conciencias surgen sin causa), ahora pasa a ocuparse de la segunda 
alternativa (la conciencia es el atman).

26 En este párrafo y en los siguientes, el atman (alma) es concebido: 1. como un 
ser vivo (“se nutre”) constituido exclusivamente por elementos materiales; 2. como un 
ser hecho de mente, o sea, cuya esencia son la mente y los sentidos y 3. un ser hecho 
de conciencia, o sea, cuya esencia es la capacidad de conocer y de sentir. De estas tres 
concepciones es la última la que mejor se acomoda con la concepción hinduista del atman. 
Las conciencias (estados de conciencia) del hombre no son el atman así concebido, pues 
no es posible que ellos sean un ser distinto de ellos mismos. Además el atman es considera­
do por quienes sostienen su existencia como permanente y eterno, mientras que las con­
ciencias son transitorias e impermanentes.



EL SÜTRA DE POTTHAPÁDA 81

surgen y otras conciencias desaparecen. Por esta razón también, oh 
Potthapáda, se ha de pensar que una cosa será la conciencia, otra el 
átman”.

14. “Señor, yo creo en un átman carente de forma, hecho de con­
ciencia”.

“Entonces, oh Potthapáda, para ti el átman sería carente de forma, 
hecho de conciencia y también, siendo así, para ti, oh Potthapáda, una 
cosa sería la conciencia, otra el átman. Así, por esta razón, oh Pottha­
páda, se ha de pensar que una cosa será la conciencia, otra el átman. 
(Y además), oh Potthapáda, aquel átman carente de forma hecho de 
conciencia, permanece; en cambio en el hombre unas conciencias sur­
gen y otras conciencias desaparecen. Por esta razón también, oh Po­
tthapáda, se ha de pensar que una cosa será la conciencia, otra el átman' ’.

15. “Señor, ¿puedo yo saber esto: la conciencia del hombre es el 
átman o una cosa es la conciencia, otra el átmanT'

“Oh Potthapáda, por ti, que tienes una opinión diferente, que aceptas 
una creencia distinta, que manifiestas una inclinación diferente, que 
sigues otras prácticas religiosas, que estás adherido a otro sistema de 
enseñanza, difícil de comprender es esto: “la conciencia del hombre 
es el átman o una cosa es la conciencia otra el átman' ”.27

3. Cuestiones no explicadas28

16. “Señor, si por mí, que tengo una opinión diferente, que acepto una 
creencia distinta, que manifiesto una inclinación diferente, que sigo otras 
prácticas religiosas, que estoy adherido a otro sistema de enseñanza, 

difícil comprender esto: ia conciencia del hombre es el átman o una 
costes la conciencia, otra el átman., entonces, señor, (quiero saber:) 
¿es el abundo eterno, esto sólo es verdadero, lo deniás es falso? ".

“Oh Pqtthapáda, esto por mí no ha sido explicado: ‘el mundo es 
eterno; esto sólo es verdadero, lo demás es falso’ ”.

‘ ‘.Entonces, sañor (quiero saber:) ¿el mundo es no-eterno; esto sólo 
es verdadero, lo demás es falso?”

“Oh Potthapáda, eMp por mí tampoco ha sido explicado: ‘el mun­
do es no-eterno; esto sólo es verdadero, lo demás es falso’ ”.

“Entonces, señor (quiero saber:) ¿el mundo es limitado; esto sólo 
es verdadero, lo demás es falso?”

Los cuatro grandes, elementos son: la tierra, el aire, el fuego y el agua.
27 Potthapáda, adherido apriori a las doctrinas hinduistas que sostienen la existen­

cia del atman_> no está capacitado para reflexionar libremente sobre el tema propuesto 
y llegar a una solución racional.

28 Sobre las cuestiones no explicadas, no tratadas por Buda y sobre las razones de 
ello ver la nota 3 de El Sütra de Jáliya.



82 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

“Oh Potthapáda, esto por mí tampoco ha sido explicado: ‘el mun­
do es limitado; esto sólo es verdadero, lo demás es falso*

“Entonces, señor (quiero saber:) ¿el mundo es ilimitado; esto sólo 
es verdadero, lo demás es falso?”

“Oh Potthapáda, esto por mí tampoco ha sido explicado: ‘el mun­
do es ilimitado; esto sólo es verdadero, lo demás es falso’

“Entonces, señor (quiero saber:) ¿el alma es lo mismo que el cuer­
po; esto sólo es verdadero, lo demás es falso?”

“Oh Potthapáda, esto por mí tampoco ha sido explicado: ‘el alma 
es lo mismo que el cuerpo; esto sólo es verdadero, lo demás es falso’

“Entonces, señor (quiero saber:) ¿el alma es diferente del cuerpo; 
esto sólo es verdadero, lo demás es falso?”

“Oh Potthapáda, esto por mí tampoco ha sido explicado: ‘el alma 
es diferente del cuerpo; esto sólo es verdadero, lo demás es falso’

“Entonces, señor (quiero saber:) ¿el tathágata existe más allá de 
la muerte; esto sólo es verdadero, lo demás es falso?”

“Oh Potthapáda, esto por mí tampoco ha sido explicado: ‘el tathá­
gata existe más allá de la muerte; esto sólo es verdadero, lo demás es 
falso’

“Entonces, señor (quiero saber:) ¿el tathágata no existe más allá 
de la muerte; esto sólo es verdadero, lo demás es falso?”

“Oh Potthapáda, esto por mí tampoco ha sido explicado: ‘el tathá­
gata no existe más allá de la muerte; esto sólo es verdadero, lo demás 
es falso’

“Entonces, señor (quiero saber:) ¿el tathágata existe y no existe 
más allá de la muerte; esto sólo es verdadero, lo demás es falso?”

“Oh Potthapáda, esto por mí tampoco ha sido explicado: ‘el tathá­
gata existe y no existe más allá de la muerte; esto sólo es verdadero, 
lo demás es falsp’

“Entonces, señor (quiero saber:) ¿el tathágata no existe ni no no 
existe más allá de la muerte; esto sólo es verdadero, lo demás es falso?”

“Oh Potthapáda, esto por mí tampoco ha sido explicado: ‘el tathá­
gata no existe ni no no existe más allá de la muerte; esto sólo es verdade­
ro, lo demás es falso’

‘ ‘ ¿Por qué razón, señor, esto no ha sido explicado por el bhagavanf!’ ’ 
“Porque, oh Potthapáda, esto no es algo útil, no tiene que ver con 

la doctrina, no hace a lo fundamental de la vida religiosa, no conduce 
al disgusto por el mundo ni a la ausencia de pasión ni a la cesación 
(de la existencia) ni a la calma ni al más alto conocimiento ni a la ilumi­
nación ni al nirvána, por esta razón esto no ha sido explicado por mí”.

“Entonces, señor, ¿qué ha sido explicado por el bhagavantT'
“ ‘Éste es el sufrimiento’ —esto, oh Potthapáda, ha sido explicado 

por mí; ‘Éste es el origen del sufrimiento’ —esto, oh Potthapáda, ha 
sido explicado por mí; ‘Éstaes la cesación del sufrimiento’ —esto, oh 
Potthapáda, ha sido explicado por mí; ‘Éste es el camino que conduce



EL SÜTRA DE POTTHAPÁDA 83

a la cesación del sufrimiento’ —ésto, oh Potthapáda, ha sido explicado 
por mí”.29

“¿Por qué razón, señor, esto ha sido explicado por el bhagavantT' 
“Porque, oh Potthapáda, esto es algo útil, tiene que ver con la 

doctrina, hace a lo fundamental de la vida religiosa, conduce al disgusto 
por el mundo, a la ausencia de pasión, a la cesación (de la existencia), 
a la calma, al más alto conocimiento, a la Iluminación y al nirvana, 
por esta razón esto ha sido explicado por mí”.

“Así es, oh bhagavant, así es, oh bien encaminado. Señor, ahora 
que el bhagavant haga lo que le parezca conveniente”.

Entonces el bhagavant, levantándose de su asiento, se fue.
17. Ahora bien aquellos mendicantes errantes, poco después de que 

el bhagavant se fuera, se mofaban del mendicante Potthapáda todos 
a la vez con palabras burlonas: ‘ ‘Así pues en verdad el señor Potthapáda 
aprueba cualquier cosa que diga el samán Gotama, diciendo: ‘Así es, 
oh bhagavant, así es, oh bien encaminado’. Pero nosotros no conoce­
mos nada que el samán Gotama haya enseñado como doctrina cierta, 
como: ‘El mundo es eterno’ o ‘el mundo es no eterno’ o ‘el mundo 
es limitado’ o ‘el mundo es ilimitado’ o ‘el alma es lo mismo que el 
cuerpo* o ‘el alma es diferente del cuerpo’ o ‘el tathagata existe más 
allá de la muerte; o ‘el tathagata no existe más allá de la muerte’ o ‘el 
tathagata existe y no existe más allá de la muerte’ o ‘el tathagata no 
existe ni no no existe más allá de la muerte’ ”.

Cuando aquellos mendicantes hablaron así, Potthapáda les dijo 
esto: “Yo tampoco, señores, conozco nada que el samán Gotama haya 
enseñado como doctrina cierta, como ‘el mundo es eterno’ o ‘el mundo 
es no eterno’ o ‘el mundo es limitado’ o ‘el mundo es ilimitado’ o ‘el 
alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es diferente del cuerpo’ 
o ‘el tathagata existe más allá de la muerte; o ‘el tathügata no existe 
más allá de la muerte’ o ‘el tathagata existe y no existe más allá de la 
muerte’ o ‘el tathagata no existe ni no no existe más allá de la muerte’. 
Pero el samán Gotama da a conocer un método real, verdadero, cierto, 
fundado en la Doctrina, fijado en la Doctrina. Y, ¿cómo una persona 
inteligente como yo no habría de aprobar como bien dicho lo bien dicho 
por el samán Gotama, que enseña un método real, verdadero, cierto 
fundado en la Doctrina, fijado en la Doctrina?”

4. Doctrinas ciertas y también inciertas enseñadas 
(por el bhagavant)

18. Entonces, después de dos o tres días, Citta, el hijo del instructor 
de elefantes, y el mendicante Potthapáda se acercaron a donde se encon-

29 Sobre las Cuatro Nobles Verdades ver la nota 8 de este mismo sutra. Las Cuatro 
Nobles Verdades constituyen el método enseñado por Buda para llegar al nirvana y alcan­
zar la liberación. Al final del párrafo 17 Potthapáda alabará el método enseñado por Buda.



84 SIETE SÚTRAS DEL DÍGHA NIKÁYA

traba el bhagavant y, habiéndose acercado, Citta, el hijo del instructor 
de elefantes, habiendo saludado al bhagavant, se sentó a un lado. Y 
el mendicante Potthapáda intercambió saludos con el bhagavant. Ha­
biendo intercambiado palabras amables y corteses, se sentó a un lado. 
Sentado a un lado, el mendicante Potthapáda le dijo esto al bhagavant'. 
“Señor, aquellos mendicantes errantes, poco después de que el bhaga­
vant se fuera, se mofaban de mí todos a la vez con palabras burlonas: 
‘Así pues en verdad el señor Potthapáda aprueba cualquier cosa que 
diga el samán Gotama, diciendo: ‘Así es, oh bhagavant, así es, oh bien 
encaminado’. Pero nosotros no conocemos nada que el samán Gotama 
haya enseñado como doctrina cierta, como ‘el mundo es eterno’ o ‘el 
mundo es no eterno’ o ‘el mundo es limitado’ o ‘el mundo es ilimitado’ 
o ‘el alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es diferente del cuerpo’ 
o ‘el tathágata existe más allá de la muerte; o ‘el tathágata no existe 
más allá de la muerte’ o ‘el tathágata existe y no existe más allá de la 
muerte’ o ‘el tathágata no existe ni no no existe más allá de la muerte’ ’ ’.

Cuando aquellos mendicantes hablaron así, yo, señor, les dije esto: 
“Yo tampoco, señores,conozco nada que el samánGotama haya ense­
ñado como doctrina cierta, como: ‘el mundo es eterno’ o ‘el mundo 
es no eterno’ o ‘el mundo es limitado’ o ‘el mundo es ilimitado’ o ‘el 
alma es lo mismo que el cuerpo’ o ‘el alma es diferente del cuerpo’' 
o ‘el tathágata existe más allá de la muerte; o ‘el tathágata no existe 
más allá de la muerte’ o ‘el tathágata existe y no existe más allá de la 
muerte’ o ‘el tathágata no existe ni no no existe más allá de la muerte’. 
Pero el samán Gotama da a conocer un método real, verdadero, cierto, 
fundado en la Doctrina, fijado en la Doctrina. Y, ¿cómo una persona 
inteligente como yo no habría de aprobar como bien dicho lo bien dicho 
por el samán Gotama, que enseña un método real, verdadero, cierto, 
fundado en la Doctrina, fijado en la Doctrina?”

19. Oh Potthapáda, todos aquellos mendicantes errantes son ciegos, 
sin ojos; sólo tú entre ellos tiene ojos. Pues en verdad, oh Potthapáda, 
yo he enseñado, dado a conocer como ciertas30 algunas doctrinas, yo 
he enseñado, dado a conocer como inciertas algunas doctrinas. ¿Cuáles 
son, oh Potthapáda, aquellas doctrinas que yo he enseñado, dado a 
conocer como inciertas?: ‘el mundo es eterno’, oh Potthapáda, ésta 
es una doctrina que yo he enseñado, dado a conocer como incierta, 
o ‘el mundo es no eterno’, oh Potthapáda, ésta es una doctrina que 
yo he enseñado, dado a conocer como incierta, o ‘el mundo es limitado’, 
oh Potthapáda, ésta es una doctrina que yo he enseñado, dado a cono­
cer como incierta, o ‘el mundo es ilimitado’, oh Potthapáda, ésta es

30 Doctrinas ciertas son aquellas cuya validez puede ser comprobada por hechos 
reales. Las doctrinas enseñadas por Buda son ciertas, ya que realmente producen los 
frutos que prometen, la liberación, el nirvana. Doctrinas inciertas son aquellas que sólo 
son meras especulaciones, que no pueden ser comprobadas de ningún modo, como las 
que giran alrededor de las cuestiones no explicadas.



EL SVTRA DE POTTHAPÁDA 85

una doctrina que yo he enseñado, dado a conocer como incierta, o ‘el 
alma es lo mismo que el cuerpo’, oh Potthapáda, ésta es una doctrina 
que yo he enseñado, dado a conocer como incierta, o ‘el alma es diferen­
te del cuerpo’, oh Potthapáda, ésta es una doctrina que yo he enseñado, 
dado a conocer como incierta, o ‘el tathágata existe más allá de la muer­
te)’, oh Potthapáda, ésta es una doctrina que yo he enseñado, dado a 
conocer como incierta, o ‘el tathágata no existe más allá de la muerte’, 
oh Potthapáda, ésta es una doctrina que yo he enseñado, dado a cono­
cer como incierta, o ‘el tathágata existe y no existe más allá de la muer­
te’, oh Potthapáda, ésta es una doctrina que yo he enseñado, dado a 
conocer como incierta, o ‘el tathágata no existe ni no no existe más 
allá de la muerte’, oh Potthapáda, ésta es una doctrina que yo he ense­
ñado, dado a conocer como incierta.

¿Por qué, oh Potthapáda, yo he enseñado, dado a conocer aquellas 
doctrinas como inciertas? Porque aquéllas no son nada útiles, no tienen 
que ver con la Doctrina, no hacen a lo fundamental de la vida religiosa, 
no conducen al disgusto por el mundo ni a la ausencia de pasión ni 
a la cesación (de la existencia) ni a la calma ni al más alto conocimiento 
ni a la Iluminación ni al nirvána, por esta razón yo he enseñado, dado 
a conocer aquellas doctrinas como inciertas.31

20. ¿Cuáles son, oh Potthapáda, aquellas doctrinas que yo he ense­
ñado, dado a conocer como ciertas?: ‘Éste es el sufrimiento*, oh Pottha­
páda, ésta es una doctrina que yo he enseñado, dado a conocer como 
cierta; ‘ésta es la cesación del sufrimiento’, oh Potthapáda, ésta es una 
doctrina que yo he enseñado, dado a conocer como cierta; ‘éste es el 
origen del sufrimiento’, oh Potthapáda, ésta es una doctrina que yo 
he enseñado, dado a conocer como cierta; ‘ésta es la cesación del sufri­
miento’, oh Potthapáda, ésta es una doctrina que yo he enseñado, dado 
a conocer como cierta; ‘éste es el camino que conduce a la cesación 
del sufrimiento’, oh Potthapáda, ésta es una doctrina que yo he enseña­
do, dado a conocer como cierta.

¿Por qué, oh Potthapáda, yo he enseñado, dado a conocer aquellas 
doctrinas como ciertas? Porque aquéllas son algo útil, tienen que ver 
con la Doctrina, hacen a lo fundamental de la vida religiosa, conducen 
al disgusto por el mundo, a la ausencia de pasión, a la cesación (de 
la existencia), a la calma, al más alto conocimiento, a la Iluminación 
y al nirvana, por esta razón yo he enseñado, dado a conocer aquellas 
doctrinas como ciertas”.32

5. El átman es extremadamente feliz?
21. ‘‘Existen, oh Potthapáda, algunos samanes y brahmanes que dicen 
así, que opinan así: ‘Existe un átman extremadamente feliz, carente

31 Véase párrafo 16 de este mismo súfra.
32 Véase párrafo 16 de este mismo súfra.



86 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

de dolencias, más allá de la muerte’.33 Yo, acercándome a aquéllos, 
les digo así: ‘¿Es verdad, oh venerables, que vosotros decís así, que 
opináis así: ‘Existe un átman extremadamente feliz, carente de dolen­
cias, más allá de la muerte?’ Si ellos, interrogados así por mí, asienten 
diciendo ‘sí’, yo a ellos les digo así: ‘¿vosotros, oh venerables, habéis 
visto, habéis conocido un mundo extremadamente feliz?’34 Interroga­
dos así, ellos dicen: ‘no’.

Yo a aquellos les digo así: ‘¿vosotros, oh venerables, os habéis sen­
tido extremadamente felices una sola noche o un solo día o media noche 
o medio día?’ Interrogados así, ellos dicen: ‘no’.35

Yo a ellos les digo así: ‘¿vosotros, oh venerables, sabéis: éste es 
el camino, éste es el método para la realización de un mundo extremada­
mente feliz?’ Interrogados así, ellos dicen: ‘no’.

¿Tú que piensas, oh Potthapáda, siendo así, la palabra de aquellos 
samanes y brahmanes no resulta sin sentido?”

‘‘Ciertamente, señor, siendo así, la palabra de aquellos samanes 
y brahmanes resulta sin sentido”.

Parábola de la belleza del lugar

22. “Si, oh Potthapáda, un hombre dijese así: ‘Yo deseo, yo amo a 
aquella que es la belleza del lugar en esta región’; y le dijeran así: ‘hom­
bre, ¿sabes si esta belleza del lugar que tú deseas, que tú amas es kshatri- 
ya, bráhmana, vaishya o shüdraV E, interrogado así, él dijese: ‘no’; 
y a él le dijeran así: ‘hombre, ¿sabes qué nombre tiene, a qué familia 
pertenece, esta belleza del lugar que tú deseas, que tú amas, o si es alta 
o baja o de mediana estatura, o si es negra o morena o blanca, en qué 
aldea o pueblo o ciudad vive?’ E, interrogado así, él dijese: ‘no’; y a 
él le dijeran así: ‘hombre, ¿tú deseas, tú amas a aquella a la que tú 
no conoces ni ves?’ E, interrogado así, él dijese: ‘sí’ —¿tú que piensas, 
oh Potthapáda, siendo así, la palabra de aquel hombre no resulta sin 
sentido?”

33 Para el Hinduismo el átman es un principio cuya esencia es el ser, la conciencia 
y la felicidad, carente de dolencias e inmortal. Contra esta concepción están dirigidos 
los párrafos 21-23. El desarrollo contenido en estos párrafos 21-23 continúa así el tema 
tratado en los párrafos 12-15, relativo al átman.

34 Entendamos: a seres extremadamente felices.
35 Los samanes y brahmanes a que se refieren esta sección y las siguientes sostienen 

la existencia de átmans extremadamente felices, pero ellos nunca han visto a gente extre­
madamente feliz ni han experimentado una felicidad extrema ni saben cómo se puede 
producir una suprema felicidad. Al sostener que existen átmans extremadamente felices, 
están sosteniendo algo, se están adhiriendo a algo, cuya existencia no pueden comprobar, 
algo que no conocen, que no saben cómo es, pues nunca lo han visto. Se parecen a los 
dos personajes de las dos parábolas siguientes: el que se enamora de una mujer que nunca 
vio y de la que nada sabe, y el que construye una escalera para subir a un palacio que 
le es totalmente desconocido.



EL SÜTRA DE POTTHAPÁDA 87

‘‘Ciertamente, señor, siendo así, la palabra de aquel hombre resulta 
sin sentido”.

“Así, de la misma manera, oh Potthapáda, a aquellos samanes y 
brahmanes que dicen así, que opinan así: ‘Existe un átman extremada­
mente feliz, carente de dolencias, más allá de la muerte’, yo les digo 
así: ¿Es verdad, oh venerables, que decís así, que opináis así: ‘Existe 
un átman extremadamente feliz, carente de dolencias, más allá de la 
muerte’? Si ellos, interrogados así por mí, asienten diciendo: ‘sí’, yo 
a ellos les digo así: ‘¿vosotros, oh venerables, habéis visto, habéis cono­
cido un mundo extremadamente feliz?’ Interrogados así, ellos dicen: 
‘no’. Yo a aquéllos les digo así: ‘¿vosotros, oh venerables, os habéis 
sentido extremadamente felices una sola noche o un solo día o media 
noche o medio día? ’ Interrogados así, ellos dicen: ‘no’. Yo a ellos les 
digo así: ‘¿vosotros, oh venerables, sabéis: éste es el camino, éste es 
el método para la realización de un mundo extremadamente feliz? ’ Inte­
rrogados así, ellos dicen: ‘no’.

¿Tú que piensas, oh Potthapáda, siendo así, la palabra de aquellos 
samanes y brahmanes no resulta sin sentido?”

“Ciertamente, señor, siendo así, la palabra de aquellos samanes 
y brahmanes resulta sin sentido”.

Parábola de la escalera

23. “Si, oh Potthapáda, un hombre en la encrucijada de un camino 
construyese una escalera para subir a un palacio y le dijeran así: ‘hom­
bre, ¿sabes si aquel palacio, para subir al cual tú construyes esta escale­
ra, está en la región este o en la región sur o en la región oeste o en 
la región norte, si es elevado, bajo o de mediana altura?’ E interrogado 
así, él dijese: ‘no’; y a él le dijeran así: ‘hombre, ¿tú construyes una 
escalera para subir a aquel palacio que tú no conoces ni ves?’ E interro­
gado así, él dijese: ‘sí’ —¿tú que piensas, oh Potthapáda, siendo así, 
la palabra de aquel hombre no resulta sin sentido?”

‘ ‘Ciertamente, señor, siendo así, la palabra de aquel hombre resulta 
sin sentido”.

“Así, de la misma manera, oh Potthapáda, a aquellos samanes y 
brahmanes...” {el texto reproduce aquí la parte pertinente del párrafo 
22 de este mismo sütra).

6. Tres aspectos de la personalidad

24. “Oh Potthapáda, para mí existen tres aspectos de la personalidad:36

36 Hemos traducido el término attapatilábhá del original por “aspecto de la perso­
nalidad”. Propiamente significa, según el Critical Pali Dictionary'. 1. “adquisición de 
una personalidad” y 2. “modo de existencia personal”. Tomando el término en su primer 
sentido,existen tres “adquisiciones de personalidad” que deben ser realizadas para que



88 SIETE SÙTRAS DEL DÌGHA NIKÀYA

el aspecto de la personalidad material, el aspecto de la personalidad 
mental, el aspecto de la personalidad carente de forma. Y, ¿cómo es, 
oh Potthapáda, la personalidad material? Con forma y color, constitui­
da por ios cuatro grandes elementos materiales y que se nutre de alimen­
to material —ésta es la personalidad material. ¿Cómo es la personalidad 
mental? Con forma y color, hecha de mente, con todas sus partes gran­
des y pequeñas completas, sin que le falten ninguna de sus facultades 
—ésta es la personalidad mental. ¿Cómo es la personalidad carente de 
forma? Carente de forma y color, hecha de conciencia —ésta es la per­
sonalidad carente de forma.

25. Oh Potthapáda, yo enseño una doctrina para el abandono de 
la personalidad material;37 las cualidades impuras de los que habéis in­
gresado en ella, serán abandonadas, las cualidades purificadoras se in­
crementarán y viviréis habiendo conocido, habiendo realizado, habien­
do alcanzado por vosotros mismos en este mundo el completo desarrollo, 
la perfección del conocimiento.

Ahora bien, oh Potthapáda, podría ser que a ti se te ocurriese esto: 
‘las cualidades impuras serán abandonadas, las cualidades purificado- 
ras se incrementarán y uno vivirá habiendo conocido, habiendo realiza­
do, habiendo alcanzado por sí mismo en este mundo el completo desa­
rrollo y la perfección del conocimiento, pero su vida es dolorosa’ —pero, 
oh Potthapáda, no se debe pensar así. Las cualidades impuras serán 
abandonadas y las cualidades purificadoras serán incrementadas y uno 
vivirá habiendo conocido, habiendo realizado, habiendo alcanzado por 
sí mismo en este mundo el completo desarrollo y la perfección del cono­
cimiento y también habrá en uno felicidad, alegría y serenidad, atención 
y autoconciencia y una vida feliz.

26. Oh, Potthapáda, yo enseño una doctrina para el abandono de 
la personalidad mental; las cualidades impuras de los que habéis ingre­
sado en ella, serán abandonadas, las cualidades purificadoras se incre- 

una persona quede constituida: la asunción de una personalidad material, es decir, de 
un sustrato corporal, la asunción de una personalidad hecha de mente, es decir, de un 
sistema constituido por la mente y los sentidos; y la asunción de una personalidad hecha 
de conciencia, es decir, de la capacidad de sentir y conocer, que está radicada en el sustrato 
corporal y que se vale de un sistema mental y sensorial para llevar a cabo su función. 
Tomando el término en su segundo sentido, se dan tres correspondientes ‘modos de exis­
tencia personal’: un aspecto material (el cuerpo), un aspecto mental (la mente y los senti­
dos) y un aspecto consciente (la conciencia).

Estas tres attapatilabhás o modos o aspectos de existencia personal corresponden 
a los tres atmans que mencionó Potthapáda en los párrafos 12-14, pero con una gran 
diferencia: los tres atmans son tres principios que existen en sí y por sí, mientras que 
los tres aspectos de la personalidad no tienen esa existencia autónoma: surgen a la existen­
cia al conjugarse entre sí y dar origen al individuo.

37 El hombre que ha ingresado en la doctrina enseñada por Buda abandona el as­
pecto material, el cuerpo; es decir, se independiza de él, no está más sometido a él, lo 
controla. Lo mismo vale en relación con los otros dos aspectos de la personalidad.



EL SÜTRA DE POTTHAPÁDA 89

mentarán y viviréis habiendo conocido, habiendo realizado, habiendo 
alcanzado por vosotros mismos en este mundo el completo desarrollo, 
la perfección del conocimiento.

Ahora bien, oh Potthapáda, podría ser que a ti se te ocurriese esto: 
‘las cualidades impuras serán abandonadas, las cualidades purificado- 
ras se incrementarán y uno vivirá habiendo conocido, habiendo realiza­
do, habiendo alcanzado por sí mismo en este mundo el completo desa­
rrollo, la perfección del conocimiento, pero la vida de uno es dolorosa’ 
—pero, oh Potthapáda, no se debe pensar así. Las cualidades impuras 
serán abandonadas, las cualidades purificadoras serán incrementadas 
y uno vivirá habiendo conocido, habiendo realizado, habiendo alcanza­
do por sí mismo en este mundo el completo desarrollo y la perfección 
del conocimiento y también habrá en uno felicidad, alegría y serenidad, 
atención y autoconciencia y una vida feliz.

27. Oh, Potthapáda, yo enseño una doctrina para el abandono de 
la personalidad carente de forma; las cualidades impuras de los que 
habéis ingresado en ella, serán abandonadas, las cualidades purificado- 
ras se incrementarán y viviréis habiendo conocido, habiendo realizado, 
habiendo alcanzado por vosotros mismos en este mundo el completo 
desarrollo, la perfección del conocimiento.

Ahora bien, oh Potthapáda, podría ser que a ti se te ocurriese esto: 
‘las cualidades impuras serán abandonadas, las cualidades purificado- 
ras se incrementarán y uno vivirá habiendo conocido, habiendo realiza­
do, habiendo alcanzado por sí mismo en este mundo el completo desa­
rrollo, la perfección del conocimiento, pero la vida de uno es dolorosa’ 
—pero, oh Potthapáda, no se debe pensar así. Las cualidades impuras 
serán abandonadas, las cualidades purificadoras se incrementarán y uno 
vivirá habiendo conocido, habiendo realizado, habiendo alcanzado por 
sí mismo en este mundo el completo desarrollo y la perfección del cono­
cimiento, y también habrá en uno felicidad, alegría y serenidad, aten­
ción y autoconciencia y una vida feliz.

28. Si, oh, Potthapáda, unos me preguntaran así: ¿Qué es, señor, 
aquella personalidad material para el abandono de la cual vos enseñáis 
la doctrina —las cualidades impuras de los que habéis ingresado en ella 
serán abandonadas, las cualidades purificadoras se incrementarán y vi­
viréis habiendo conocido, habiendo realizado, habiendo alcanzado por 
vosotros mismos en este mundo el completo desarrollo, la perfección 
del conocimiento?’ Interrogado así por aquéllos nosotros respondería­
mos: ‘Ésta38 es, oh señor, aquella personalidad material para el aban­
dono de la cual nosotros enseñamos una doctrina —las cualidades im­
puras de los que habéis ingresado en ella serán abandonadas, las 
cualidades purificadoras se incrementarán y viviréis habiendo conoci-

38 La palabra “ésta” en este párrafo y en los dos siguientes se refiere a las persona­
lidades descritas en el párrafo 24.



90 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

do, habiendo realizado, habiendo alcanzado por vosotros mismos en 
éste mundo el completo desarrollo, la perfección del conocimiento’.

29. Si, oh Potthapáda, unos me preguntaran así: ‘¿Qué es, señor, 
aquella personalidad mental para el abandono de la cual vos enseñáis 
una doctrina —las cualidades impuras de los que habéis ingresado en 
ella serán abandonadas, las cualidades purificadoras se incrementarán 
y viviréis habiendo conocido, habiendo realizado, habiendo alcanzado 
por vosotros mismos en este mundo el completo desarrollo, la perfec­
ción del conocimiento?’Interrogado así por aquéllos, nosotros respon­
deríamos: ‘Ésta es, señores, aquella personalidad mental para el aban­
dono de la cual nosotros enseñamos una doctrina —las cualidades 
impuras de los que habéis ingresado en ella serán abandonadas, las cua­
lidades purificadoras se incrementarán y viviréis habiendo conocido, 
habiendo realizado, habiendo alcanzado por vosotros mismos en este 
mundo el completo desarrollo, la perfección del conocimiento.

30. Si, oh Potthapáda, unos me preguntaran así: ‘¿Qué es, señor, 
aquella personalidad carente de forma para el abandono de la cual vos 
enseñáis una doctrina —las cualidades impuras de los que habéis ingre­
sado en ella serán abandonadas, las cualidades purificadoras se incre­
mentarán y viviréis habiendo conocido, habiendo realizado, habiendo 
alcanzado por vosotros mismos en este mundo el completo desarrollo, 
la perfección del conocimiento?’ Interrogado así por aquéllos, nosotros 
responderíamos: ‘Ésta es, señores, aquella personalidad carente de for­
ma para el abandono de la cual nosotros enseñamos una doctrina —las 
cualidades impuras de los que habéis ingresado en ella serán abandona­
das, las cualidades purificadoras se incrementarán y viviréis habiendo 
conocido, habiendo realizado, habiendo alcanzado por vosotros mis­
mos en este mundo el completo desarrollo, la perfección del conoci­
miento.

¿Tú que piensas, oh Potthapáda, siendo así, la palabra resulta con 
sentido?”

‘‘Ciertamente, señor, siendo así, la palabra (del bhagavant) resulta 
con sentido”.39

31. ‘‘Si, oh Potthapáda, un hombre construyese una escalera para 
subir a un palacio al pie de aquel palacio y le dijeran así: ‘Hombre, 
¿sabes si aquel palacio para subir al cual tú construyes esta escalera, 
está en la región este o en la región sur o en la región oeste o en la 
región norte, si es elevado, bajo o de mediana altura?’ E, interrogado 
así, él dijese: ‘Oh amigo, éste es aquel palacio al pie del cual yo constru­
yo una escalera para subir a él’.

¿Tú que piensas, oh Potthapáda, siendo así, la palabra de aquel 
hombre resulta con sentido?”

39 Buda habla de algo que él y todos conocemos: los aspectos de la personalidad. 
Él es como el hombre que construye una escalera para subir a un palacio que él conoce 
cómo es.



EL SÜTRA DE POTTHAPÁDA 91

‘ ‘Ciertamente, señor, siendo así, la palabra de aquel hombre resulta 
con sentido”.

32. “Así, de la misma manera, oh Potthapáda, si unos nos pregun­
taran así: ‘¿Qué es, señor, aquella personalidad material...” (el texto 
reproduce aquí los párrafos 28, 29 y 30 de este mismo Sütra).

7. Los aspectos de la personalidad pasada, futura y presente40

33. Cuando el bhagavant habló así, Citta, el hijo del instructor de 
elefantes, le dijo esto: “Señor, ¿en el momento en que se da para uno 
la personalidad material, en ese momento su personalidad mental es 
inexistente,41 su personalidad carente de forma es inexistente y en ese 
momento su personalidad material es real? Señor, ¿en el momento en 
que se da para uno la personalidad mental, en ese momento su persona­
lidad material es inexistente, su personalidad carente de forma es inexis­
tente y en ese momento su personalidad mental es real? Señor, ¿en el 
momento en que se da para uno la personalidad carente de forma, en 
ese momento su personalidad material es inexistente, su personalidad 
mental es inexistente, y en ese momento su personalidad carente de for­
ma es real?”

Oh Citta, en el momento en que se da la personalidad material, 
en ese momento no se habla de personalidad mental, no se habla de 
personalidad carente de forma, en ese momento en cambio se habla 
de personalidad material. Oh Citta, en el momento en que se da la perso­
nalidad mental, en ese momento no se habla de personalidad material, 
no se habla de personalidad carente de forma, en ese momento en cam­
bio se habla de personalidad mental. Oh Citta, en el momento en que 
se da la personalidad carente de forma, en ese momento no se habla 
de personalidad material, no se habla de personalidad mental, en ese 
momento en cambio se habla de personalidad carente de forma.

34. Oh Citta, si te preguntaran así: ‘¿Existías tú en el pasado, no 
es verdad que tú no existías?, ¿existirás tú en el futuro, no es verdad 
que tú no existirás?, ¿existes tú en el presente, no es verdad que tú no 
existes?’ Interrogado así, oh Citta, ¿cómo responderías tú?”

Señor, si me interrogaran así: ‘¿Existías tú en el pasado, no es ver­
dad que tú no existías?, ¿existirás tú en el futuro, no es verdad que 
tú no existirás?, ¿existes tú en el presente, no es verdad que tú no exis-

40 Véase nota 10. Lo expresado por Buda en el párrafo 34 es más coherente que 
lo expresado en los párrafos 33 y 35: cuando estamos en el presente, lo único que existe 
es la personalidad presente (es decir: el individuo como resultado de la conjunción de 
los tres aspectos de la personalidad); cuando estábamos en el pasado, sólo existía la perso­
nalidad pasada; cuando estemos en el futuro, sólo existirá la personalidad futura. En 
este párrafo no se refiere a las tres personalidades, como hace en los párrafos 33 y 35, 
lo que da incoherencia a su exposición, según lo indicamos en la nota 10.

41 Literalmente: “vacía”.



92 SIETE SÜTRAS DEL DÍGHA NIKÁYA

tes?’, interrogado así, yo, señor, respondería: ‘Yo existí en el pasado, 
no es verdad que yo no existí; yo existiré en el futuro, no es verdad 
que yo no existiré; yo existo en el presente, no es verdad que yo no 
existo’. Interrogado así, oh señor, yo así respondería”.

“Oh Citta, si te preguntaran así: ‘¿Aquella personalidad pasada 
que tú tenías era real, inexistente la futura, inexistente la presente? ¿Aque­
lla personalidad futura que tú tendrás será real, inexistente la pasada, 
inexistente la presente? ¿Esta personalidad presente que tú tienes ahora 
es real, inexistente la pasada, inexistente la futura?’ Interrogado así, 
oh Citta, cómo responderías tú?”

“Señor, si me interrogaran así: ‘¿Aquella personalidad pasada que 
tú tenías era real, inexistente la futura, inexistente la presente? ¿Aquella 
personalidad futura que tú tendrás será real, inexistente la pasada, in­
existente la presente? ¿Esta personalidad presente que tú tienes ahora 
es real, inexistente la pasada, inexistente la futura?’ Interrogado así, 
yo, señor, respondería: ‘Aquella personalidad pasada que yo tenía era 
real en aquel tiempo, inexistente la futura, inexistente la presente; aque­
lla personalidad futura que yo tendré, será real en ese tiempo, inexisten­
te la pasada, inexistente la presente; esta personalidad presente que yo 
tengo ahora es real, inexistente la pasada, Inexistente la futura’. Interro­
gado así, oh señor, yo así respondería”.

35.“ Así, de la misma manera, oh Citta, en el momento en que se 
da la personalidad material, en ese momento no se habla de personali­
dad mental, no se habla de personalidad carente de forma, en ese mo­
mento en cambio se habla de personalidad material; en el momento 
en que se da la personalidad mental, en ese momento no se habla de 
personalidad material, no se habla de personalidad carente de forma, 
en ese momento en cambio se habla de personalidad mental; en el mo­
mento en que se da la personalidad carente de forma, en ese momento 
no se habla de personalidad material, no se habla de personalidad men­
tal, en ese momento en cambio se habla de personalidad carente de 
forma”.

De la vaca, la leche, de la leche, la cuajada, etc.

36. Así como, oh Citta, de la vaca sale la leche, de la leche, la cuajada, 
de la cuajada, la mantequilla fresca, de la mantequilla fresca, la mante­
quilla clarificada, de la mantequilla clarificada, la crema de mantequilla 
clarificada y en el momento en que se da la leche, en ese momento no 
se habla de cuajada, no se habla de mantequilla fresca, no se habla 
de mantequilla clarificada, no se habla de crema de mantequilla clarifi­
cada, sino que en ese momento se habla de leche; y en el momento en 
que se da la cuajada, no se habla de leche, no se habla de mantequilla 
fresca, no se habla de mantequilla clarificada, no se habla de crema 
de mantequilla clarificada, sino que en ese momento se habla de cuaja-



EL SÜTRA DE POTTHAPADA 93

da; y en el momento en que se da la mantequilla fresca, no se habla 
de leche, no se habla de cuajada, no se habla de mantequilla clarificada, 
no se habla de crema de mantequilla clarificada, sino que en ese momen­
to se habla de mantequilla fresca; y en el momento en que se da la mante­
quilla clarificada, no se habla de leche, no se habla de cuajada, no se 
habla de mantequilla fresca, no se habla de crema de mantequilla clarifi­
cada, sino que en ese momento se habla de mantequilla clarificada; 
y en el momento en que se da la crema de mantequilla clarificada no 
se habla de leche, no se habla de cuajada, no se habla de mantequilla 
fresca, no se habla de mantequilla clarificada, sino que en ese momento 
se habla de crema de mantequilla clarificada —de la misma manera, 
oh Citta, en el momento en que se da la personalidad material, en ese 
momento no se habla de personalidad mental, no se habla de personali­
dad carente de forma, en ese momento en cambio se habla de personali­
dad material; en el momento en que se da la personalidad mental, en 
ese momento no se habla de personalidad material, no se habla de perso­
nalidad carente de forma, en ese momento en cambio se habla de perso­
nalidad mental; en el momento en que se da la personalidad carente 
de forma, en ese momento no se habla de personalidad material, no 
se habla de personalidad mental, en ese momento en cambio se habla 
de personalidad carente de forma.

Pero éstas, oh Citta, son apelaciones comunes, expresiones comu­
nes, designaciones comunes, nociones comunes que el tathágata consi­
dera irrelevantes.42

8. Potthapáda se convirtió en upásaka y 
Citta, el hijo del instructor de elefantes, 
se convirtió en otro arhant

37. Cuando el bhagavant habló así, el mendicante Potthapáda le dijo 
esto al bhagavant'. “¡Qué extraordinario señor! ¡Qué extraordinario, 
señor! Así como, señor, uno levantaría algo que se ha caído o descubri­
ría algo que está oculto o indicaría el camino a alguien que lo ha perdido 
o sostendría una lámpara de aceite en la oscuridad, pensando: ‘Los 
que tienen ojos, verán’; de la misma manera el bhagavant ha explicado 
la doctrina de múltiples maneras. Señor, yo tomo refugio en el bhaga­
vant, en la doctrina y en la congregación de bhikkhus. Que el bhagavant 
desde hoy día me reciba como upásakaa mí que en vida he tomado 
refugio en él”.

42 Resulta curioso que Buda, después de su detallada exposición, le quite con esta 
frase todo valor a la misma. Parecería que se hace presente aquí en forma vaga la idea 
de que todo lo explicado es en el plano de la verdad inmediata, relativa, y carece de valor 
en el plano de la verdad absoluta.

43 Devoto o seguidor laico de Buda.



94 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKA YA

38. Citta, el hijo del instructor de elefantes, le dijo esto al bhaga­
vant'. “¡Qué extraordinario, señor! ¡Qué extraordinario, señor! Así 
como, señor, uno levantaría algo que se ha caído o descubriría algo 
que esta oculto o indicaría el camino a alguien que se ha perdido o sos­
tendría una lámpara de aceite en la oscuridad pensando: ‘Los que tienen 
ojos, verán’; de la misma manera el bhagavant ha explicado la doctrina 
de múltiples maneras. Señor, yo tomo refugio en el bhagavant, en la 
doctrina y en la congregación de bhikkhus. Yo, señor, en la presencia 
del bhagavant desearía recibir la ordenación, desearía recibir la admi­
sión (en la congregación) en su plenitud”.

Citta, el hijo del instructor de elefantes, en presencia del bhagavant 
recibió la ordenación, recibió la admisión (en la congregación) en su 
plenitud. Entonces, apenas fue admitido plenamente, el venerable Cit­
ta, el hijo del instructor de elefantes, vivía solo, recluido, alerta, empe­
ñoso, decidido, y poco después vivía habiendo conocido, habiendo rea­
lizado, habiendo alcanzado por sí mismo en este mundo aquella suprema 
perfección de la vida religiosa por la cual los hijos de familia parten 
de su casa para llevar plenamente una vida errante. Y él conoció: “El 
renacer ha sido destruido, la vida religiosa ha sido realizada, se ha hecho 
lo que se debía hacer, nada queda después de la actual existencia”.

Entonces el venerable Citta, el hijo del instructor de elefantes, se 
convirtió en otro arhant.



El sütra de Subha 
(Subhasutta) 

LIO

Introducción

El presente sütra es un diálogo entre Ánanda, el discípulo más allegado 
a Buda y un joven llamado Subha. A pedido de Subha, Ánanda le expo­
ne las doctrinas enseñadas por su maestro. El presente sütra se limita 
a reproducir los párrafos 2-61 de El Sütra de Jaliya. El material de los 
párrafos 2-61 está dividido en tres sistemas:
2 a) Sistema de la noble disciplina moral: 2-24
2 b) Sistema de la noble concentración de la mente: 25-45
2 c) Sistema del noble conocimiento: 46-61

Una distribución similar se encuentra en El Sütra del rugido del 
gran león.

95



Traducción

1. (Subha) preguntó al venerable Ánanda

1. He aquí lo que yo he oído decir. Cierta vez el venerable Ánanda 
se encontraba en la ciudad de Sávatthi, en el Bosque del Príncipe Jetíb 
en el Parque de Anáthapindika, poco después de que el bhagavant al­
canzara el nirvana supremo. 1 En aquella misma ocasión el joven Sub­
ha, hijo de Todeyya, se encontraba en Sávatthi por una diligencia que 
tenía que hacer.

2. Entonces, el joven Subha, hijo de Todeyya, le dijo a otro joven: 
“Ve tú, joven, acércate ahí donde se encuentra el samán Ánanda y, 
habiéndote acercado, de mi parte pregúntale al samán Ánanda por su 
salud, bienestar, vigor, fuerza y comodidad, diciendo: ‘El joven Subha, 
hijo de Todeyya, pregunta al samán Ánanda por su salud, bienestar, 
vigor, fuerza y comodidad’. Y dile así: ‘Por favor, que el señor Ánanda 
sea tan amable de ir a la casa del joven Subha, hijo de Todeyya’ ”.

3. Diciendo: “Sí, señor”, aquel joven, obedeciendo al joven Subha, 
hijo de Todeyya, se acercó a donde se encontraba el venerable Ánanda; 
y habiéndose acercado se saludó con el venerable Ánanda. Habiendo 
intercambiado palabras amables y corteses, se sentó a un lado; sentado 
a un lado entonces aquel joven le dijo esto al venerable Ánanda: “El 
joven Subha, hijo de Todeyya, pregunta al señor Ánanda por su salud, 
bienestar, vigor, fuerza y comodidad, y le dice así: ‘Por favor, que el 
señor Ánanda sea tan amable de ir a la casa del joven Subha, hijo de 
Todeyya”.

1 O sea, poco después de que Buda muriera. Esto explica que el diálogo sea, en 
este caso, no con Buda sino con su discípulo Ánanda.

96



EL SÚTRA DE SUBHA 97

4. Cuando aquel joven habló así, el venerable Ánanda le dijo esto: 
“No es momento oportuno, joven, ahora yo he bebido una cantidad 
de medicamento. Seguramente mañana, de acuerdo con el tiempo y 
la conveniencia, iremos”.

Diciendo: “Está bien, señor”, aquel joven, obedeciendo al venera* 
ble Ánanda, levantándose de su asiento, se dirigió a donde se encontra­
ba el joven Subha, hijo de Todeyya; y, habiéndose acercado al joven 
Subha, hijo de Todeyya, le dijo esto: “Señor, nosotros le dijimos al 
señor Ánanda de tu parte: ‘El joven Subha, hijo de Todeyya, pregunta 
al señor Ánanda por su salud, bienestar, vigor, fuerza y comodidad, 
y le dice así: ‘Por favor, que el señor Ánanda sea tan amable de ir a 
la casa del joven Subha, hijo de Todeyya’. Cuando yo hablé así, el sa­
mán Ánanda me dijo esto: ‘No es momento oportuno, joven, ahora 
yo he bebido una cantidad de medicamento. Seguramente mañana, de 
acuerdo con el tiempo y la conveniencia, iremos’. Señor, ya yo he hecho 
todo lo necesario para que el señor Ánanda aceptara venir mañana”.

5. Y el venerable Ánanda, al final de aquella noche, por la mañana, 
después de vestirse, tomando su mando y su escudilla, con el bhikkhu 
Chetaka como joven acompañante, fue a la casa del joven Subha, hijo 
de Todeyya, y una vez ahí, se sentó en el asiento preparado para él.

Y el joven Subha, hijo de Todeyya, se acercó a dpnde se encontraba 
el venerable Ánanda y habiéndose acercado, se saludó con el venerable 
Ánanda. Habiendo intercambiado palabras amables y corteses, se sentó 
a un lado. Sentado a un lado entonces, el joven Subha, hijo de Todeyya, 
le dijo esto al venerable Ánanda: “El señor Ánanda ha sido largo tiem­
po servidor del samán Gotama, siempre junto a él, acompañándolo 
siempre. El señor Ánanda ha de conocer aquellas doctrinas que el señor 
Gotama alababa y hacia donde él incitaba, exhortaba e inducía a la 
gentes. Y, oh Ánanda, ¿cuáles eran aquellas doctrinas que el señor Go­
tama alababa? y ¿hacia dónde incitaba, exhortaba e inducía a la gente? ’ ’

2. Tres sistemas

6. Oh joven, el bhagavant alababa tres sistemas y hacia ellos incita­
ba, exhortaba e inducía a la gente. ¿Cuáles son aquellos tres? El sistema 
de la noble disciplina moral, el sistema de la noble concentración de 
la mente, el sistema del noble conocimiento. Oh joven, el bhagavant 
alababa estos tres sistemas y hacia ellos incitaba, exhortaba e inducía 
a la gente”.

a) El sistema de la disciplina moral

7.8.9. “¿Cuál es, oh señor Ánanda, aquel sistema de la noble disci­
plina moral que el señor Gotama alababa y hacia el cual incitaba, exhor­
taba e inducía a la gente?”



98 SIETE SÚTRAS DEL DÍGHA NIKÁYA

“Oh joven, un tathágata surge en este mundo arhant, ...(el texto 
reproduce aquí los párrafos 2-24 de El Sütra de Jáliya con el siguiente 
cambio: en lugar del vocativo ‘amigos’ u ‘oh amigos’ tiene: ‘joven’ u 
‘oh joven’).

10. Éste es, oh joven, el sistema de la noble disciplina moral que 
el señor Gotama alababa y hacia el cual incitaba, exhortaba e inducía 
a la gente. Y existe algo más que hacer”.

‘ ‘ ¡ Extraordinario, señor Ánanda! ¡ Maravilloso, señor Ánanda! Oh 
Ánanda, éste sí es un sistema de noble disciplina moral completo, no 
incompleto. Y yo no veo señor Ánanda, fuera de la doctrina de Buda, 
entre otros samanes y brahmanes, un sistema de noble disciplina moral 
tan completo. Y si, señor Ánanda, otros samanes y bramahnes vieran 
en sí mismos, fuera de la doctrina de Buda, un sistema de noble discipli­
na moral tan completo, estarían satisfechos con él: ‘Basta con esto’, 
‘suficiente con esto’, ‘hemos alcanzado el objetivo de la condición de 
samán’_, ‘no existe para nosotros nada más que hacer’. En cambio, el 
señor Ánanda dice así: ‘Y existe algo más que hacer’.

b) El sistema de la concentración mental

11-27. Y, ¿cuál es, oh señor Ánanda, aquel sistema de la noble con­
centración de la mente que el señor Gotama alababa y hacia el cual 
incitaba, exhortaba e inducía a la gente?”

“Y, ¿cómo, oh joven, el bhikkhu tiene guardadas las puertas de 
sus sentidos? ... (el texto reproduce aquí los párrafos 25-45 de El Sütra 
de Jáliya con los siguientes cambios:

a) en lugar del vocativo ‘amigos’ u ‘oh amigos’ tiene: ‘joven’ u 
‘oh joven’;
b) suprime los párrafos ‘amigos, es posible para el bhikkhu... 1 al 
final de los párrafos 39, 41, 43 y 45, y,
c) agrega: ‘Esto posee él en la concentración de la mente’).
28. Éste es, oh joven, aquel sistema de la noble concentración de 

la mente que el señor Gotama alababa y hacia el cual incitaba, exhorta­
ba e inducía a la gente. Y existe_algo más que hacer”.

29. “¡Extraordinario, señor Ananda! ¡Maravilloso, señor Ánan­
da! Oh Ánanda, éste sí es un sistema de noble concentración de la mente 
completo, no incompleto. Y yo no veo, señor Ánanda, fuera de la doc­
trina de Buda, entre otros samanes y brahmanes, un sistema de noble 
concentración de la mente tan completo. Y si, señor Ánanda, otros sa­
manes y brahmanes vieran en sí mismos, fuera de la doctrina de Buda, 
un sistema de noble concentración de la mente tan completo, estarían 
satisfechos con él: ‘Basta con esto’, ‘suficiente con esto’, ‘hemos alcan­
zado el objetivo de la condición de samán’, ‘no existe para nosotros 
nada más que hacer. En cambio el señor Ánanda dice así: ‘Y existe 
algo más que hacer’.



EL SÜTRA DE SUBHA 99

c) El sistema del conocimiento

30-37. ¿Cuál es, señor Ánanda, aquel sistema del noble conocimiento 
que el señor Gotama alababa y hacia el cual incitaba, exhortaba e indu­
cía a la gente?”

* ‘Él, teniendo su mente así concentrada ...{el texto reproduce aquí 
los párrafos 46-61 de El Sütra de Jáliya sin el párrafo final de los párra­
fos 47, 49, 51, 53,55, 57,59 y 61 que dice: ‘Amigos, ¿es posible para 
el bhikkhu ..7 y agregando: ‘Esto posee él en el conocimiento’ al final).

38. Éste es, oh joven, aquel sistema del noble conocimiento que 
el señor Gotama alababa y hacia el cual incitaba, exhortaba e inducía 
a la gente. Y ya no existe nada más que hacer”.

39. “¡Extraordinario, señorÁnanda! ¡Maravilloso, señorÁnanda! 
Oh Ánanda, éste sí es un sistema de noble conocimiento completo, no 
incompleto. Y yo no veo, señor Ánanda, fuera de la doctrina de Buda, 
entre otros samanes y brahmanes, un sistema de noble conocimiento 
tan completo. Y ya no existe nada más que hacen

¡Magnífico, señor Ánanda! Magnífico, señor Ánanda! Así como 
uno levantaría algo que se ha caído o descubriría algo que está oculto 
o indicaría el camino a alguien que lo ha perdido o sostendría una lám­
para de aceite en la oscuridadt pensando: ‘Los que tienen ojos, verán’; 
del mismo modo el venerable Ánanda ha explicado la doctrina de múlti­
ples maneras.. Señor Ánanda, yo tomo refugio en el señor Gotama, en 
la Doctrina y en la congregación de bhikkhus. Que el señor Ánanda 
desde hoy día me reciba como upasaka, a mí que en vida he tomado 
refugio (en el señor Gotama)”.





El sñtra de Kevatta• •
(Kevattasutta)

1.11

Introducción

1

El presente sütra, un diálogo entre Buda y Kevatta, el hijo de un jefe 
de familia, comprende dos partes que no tienen relación entre sí: la 
primera abarca los párrafos 1-6, que se ocupan del tema de los porten­
tos, y la segunda abarca los párrafos 7 hasta el final, en el que Buda 
se ocupa de la cuestión: ¿en dónde se disuelven los grandes elementos 
materiales? Damos a continuación el resumen de ambas partes.

RESUMEN

Primera parte: párrafos 1-6

1. Kevatta pidió la exhibición del portento del poder mágico

El joven Kevatta, acercándose a Buda, le pide que ordene a uno 
de sus monjes hacer una exhibición del portento del poder mágico. Buda 
le contesta que él no enseña a sus monjes a hacer exhibiciones de magia.

2. Los tres sistemas

Ante la insistencia de Kevatta, Buda le expresa que él ha explicado 
tres clases de portentos, que por lo demás han sido realizados, es decir, 
practicados, por él mismo. Esos portentos son: el portento del poder 
mágico, el portento de leer el pensamiento y el portento de la enseñanza.

Luego Buda explica en qué consiste cada uno de los dos primeros

101



102 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

portentos. El portento del poder mágico consiste en tornarse múltiple, 
hacerse invisible, etc. (párrafo 4). Buda le resta todo valor al portento 
del poder mágico, pues dice que existe una ciencia mágica, llamada 
Gandhára, que le permite, a quien la aprende, realizar aquellas expe­
riencias extraordinarias de tornarse múltiple, hacerse invisible, etc. Y 
termina explicando que él se siente “incómodo, avergonzado, disgusta­
do con el portento del poder mágico”.

Luego Buda explica en qué consiste el portento de leer el pensa­
miento de otro (párrafo 5) e igualmente Buda le resta todo valor a esa 
habilidad señalando que existe un hechizo, que faculta a cualquiera a 
leer el pensamiento de otra persona. Y termina manifestando su inco­
modidad, vergüenza y disgusto con el portento de leer el pensamiento.

Finalmente Buda explica lo que es el portento de la enseñanza. Es 
la enseñanza de Buda, su propia doctrina. Esta sección repite los párra­
fos 2-61 de El Sütra de Jáliya que expone las doctrinas que el enseñó.

Segunda parte: párrafos 7 hasta el final

3. ¿En dónde se disuelven los grandes elementos materiales?

En esta segunda parte Buda narra la historia del monje que quería 
saber en dónde se disuelven los cuatro grandes elementos materiales: 
el elemento tierra, el elemento agua, el elemento fuego y el elemento 
aire.1 Gracias a la concentración mental, el camino que conduce a los 
dioses se le manifiesta a ese monje. Por él va sucesivamente a donde 
se encuentran: 1. Los dioses que constituían la comitiva de los C aatro 
Grandes Reyes, 2 Los Cuatro Grandes Reyes, 3. los Treinta y tres dio­
ses, 4. Sakka, eí rey de los dioses, 5. los dioses Yámás, 6. el dios Suyáma,
7. los dioses Tusitás, 8. el dios llamado Santusita, 9. los dioses llamados 
Nimmánaratis, 10. el dios Sunimmita, 11. los dioses Parinimmitavasa- 
vattis, 12. el dios Vasavattí, 13. los dioses Brahmakáyikás.2 Todos 
ellos, interrogados por el monje, ignoran la respuesta a su pregunta; 
los. últimos le aconsejan por fin ir directamente a donde se encuentra 
el propio dios Brahmá y hacerle a él la pregunta.

El dios Brahmá se manifiesta al monje, que le hace entonces la mis­
ma pregunta respecto de los cuatro grandes elementos materiales. Brahmá 
le contesta diciéndole que él es “Brahmá, el gran Brahmá, el Sobera­
no”, y demás epítetos. El monje le expresa que no es eso lo que él está 
averiguando e insiste con su pregunta. Entonces Brahmá lo lleva a un 
lado y le manifiesta que los dioses creen que él es omnisciente, pero

1 Los cuatro grandes elementos constitutivos de la realidad empírica material.
2 Sobre los dioses en el Budismo véase C. Dragonetti, Dhammapada, pp. 50-53; 

A.S. Geden“God (Buddhist)”, en ERE VI; J. R. Haldar, Early Buddhist Mythology, 
pp. 70-128; W.M. McGovern, A Manual of Buddhist Philosophy, pp. 64-67.



EL SÜTRA DE KEVATTA 103

le confiesa que él tampoco sabe en dónde se disuelven los cuatro grandes 
elementos materiales y le aconseja preguntar a Buda en dónde se disuel­
ven esos elementos.

Los párrafos 17-19 contienen la respuesta que Buda le dio al monje. 
Buda le dice que la pregunta está mal planteada:3 no hay que pregun­
tar ¿en dónde se disuelven los cuatro grandes elementos? sino ¿en dónde 
ellos, y además “lo largo y lo corto lo sutil y lo tosco, lo bueno y lo 
malo, el nombre y la forma ya no tienen fundamento?” Y la respuesta 
es: en “la conciencia invisible, ilimitada, que todo lo ilumina”. En ella, 
los indicados elementos, etc. ya no tienen fundamento y desaparecen 
por completo; cuando ella cesa, todos ellos cesan también.4

II

Las dos partes en que el síitra se divide ofrecen marcado interés.
La primera parte sobre los tres portentos revela la posición de Buda 

frente al poder mágico y a la facultad extraordinaria de leer el pensa­
miento ajeno. Dice que él no les enseña a sus monjes a hacer pruebas 
mágicas. Además, desvaloriza ese poder y esa facultad. Cualquiera pue­
de adquirirlos aprendiendo la ciencia mágica de Gandhára y un determi­
nado hechizo. Y declara que se siente incómodo, etc., frente a ese poder 
y a esa facilitad.

Luego, dentro de la inspiración ética que anima al Budismo, le ex­
pone a Kevatta el único portento al cual él le da valor: su enseñanza, 
que, provocando el perfeccionamiento espiritual del individuo, le per­
mite obtener la liberación.

La segunda parte sobre los cuatros grandes elementos materiales 
desarrolla la idea de que es posible llegar adonde se encuentran los dio­
ses como resultado de las prácticas meditativas.

Nos da además una interesante relación de las diversas categorías 
de dioses y de su vinculación jerárquica. Recordemos que el Budismo 
no es ateo en cierto sentido y es ateo en otro. No lo es en cuanto acepta, 
como el Hinduismo, un gran número de dioses, como los enumerados 
en este sütra. Pero sus dioses son dioses de funciones subalternas, some­
tidas al ciclo de las reencarnaciones como el hombre, y de valor inferior

3 El mal planteamiento de la pregunta radica, al parecer, para Buda, en que los 
cuatro grandes elementos no agotan la totalidad de la realidad empírica, a ellos hay que 
agregar todos los otros aspectos que la constituyen, como por ejemplo, el elemento moral 
(lo bueno y lo malo).

4 Entendemos que lo que el texto quiere expresar es que todo lo que constituye la 
realidad empírica no tiene un fundamento en sí, autónomo, independiente. Su único fun­
damento es la conciencia, elemento que también es impermanente y que, con su cesación, 
hace que todo cese.



104 SIETE SÙTRAS DEL DIGHA NIKÀYA

a los monjes budistas que conocen la doctrina de Buda y la practican. 
Brahmá, el dios más alto en la jerarquía señalada por este sütra, es 
un dios como los demás, a pesar de los pomposos títulos que él mismo 
se arroga. Pero el Budismo es ateo, en cuanto no acepta la existencia 
de un dios supremo, creador y regente del universo. El universo es obra 
de la acción mecánica de los dharmas, factores de lo existente, dirigidos 
por las leyes de la causalidad y por el karman, retribución de los actos, 
o efectos diferidos de las acciones de los seres.

Notables son la ironía y fina burla con que son descritos Brahmá, 
y la entrevista de Brahmá y el monje budista. Se ve palmariamente que 
el Budismo no concedía ningún valor, o sólo concedía un valor secunda­
rio, a los dioses que había heredado del Brahmanismo.

La última parte ¡del sütra que contiene la respuesta de Buda a la 
pregunta del monje es sumamente valiosa desde el punto de vista filosó­
fico. La tesis que expone es indudablemente una doctrina idealista, o 
por lo menos un germen de doctrina idealista, la cual afirma que todo 
tiene la naturaleza de la creación mental, el mundo es una mera repre­
sentación, una ilusión creada por la mente. Esta doctrina, siglos más 
tarde, sería desarrollada por la escuela Yogácára o de “sólo la concien­
cia”, del Budismo Maháyána.5

5 Es indudable que ya en el Canon Budista Pàli se encuentran gérmenes de la doc­
trina idealista que será ampliamente desarrollada por la escuela Yogàcàra. Cf. C. Drago­
netti, Dhammapada, pp. 58-60y E. Lamotte, La Somme du Grand Véhiculeli, pp. VIII-IX.



Traducción

1. Kevatta pidió la exhibición del portento del poder mágico

1. He aquí lo que yo he oído decir. En cierta ocasión el bhagavant 
se encontraba en la ciudad de Nálandá, en el bosque de mangos de Pává- 
rika. Y Kevatta, el hijo de un jefe de familia, se acercó allí donde se 
encontraba el bhagavant. Habiéndose acercado, habiendo saludado al 
bhagavant, se sentó a un lado. Sentado a un lado, Kevatta, el hijo de 
un jefe de familia, le dijo esto al bhagavant'. “Señor, esta ciudad de 
Nálanda es próspera, opulenta, muy poblada, llena de gente, confía 
en el bhagavant. Por favor, señor, que el bhagavant le ordene a un 
^hikkhu que haga (una exhibición del) portento del poder mágico, por 
ncima de la condición humana. Y esta ciudad de Nálandá confiará 

mucho más en el bhagavant”.
Cuando Kevatta, el hijo de un jefe de familia habló así, el bhaga­

vant le dijo esto: “Kevatta, yo no enseño a los bhikkhus una doctrina 
así: ‘Id, oh bhikkhus, haced (una exhibición del) portento del poder 
mágico, por encima de la condición humana, para los jefes de familia 
vestidos de blanco’ ”.

2. Por segunda vez entonces Kevatta, el hijo de un jefe de familia, 
le dijo esto al bhagavant'. “Yo no quiero molestar al bhagavant, pero 
le digo así: ‘Señor, esta ciudad de Nálandá es próspera, opulenta, muy 
poblada, llena de gente, confía en el bhagavant. Por favor, señor, que 
el bhagavant le ordene a un bhikkhu que haga (una exhibición del) por­
tento del poder mágico, por encima de la condición humana. Y esta 
ciudad de Nálandá confiará mucho más en el bhagavant' ”.

Cuando Kevatta, el hijo de un jefe de familia, habló así, el bhaga- 

105



106 SIETE SÚTRAS DEL DIGHA NIKAYA

vant le dijo esto:“Kevatta, yo no enseño a los bhikkhus una doctrina 
así: ‘Id, oh bhikkhus, haced (una exhibición del) portento del poder 
mágico, por encima de la condición humana, para los jefes de familia 
vestidos de blanco’ ”.

Por tercera vez entonces Kevatta, el hijo de un jefe de familia, le 
dijo esto al bhagavant'. “Yo no quiero molestar al bhagavant, pero le 
digo así: ‘Señor, esta ciudad de Nálandá es próspera, opulenta, muy 
poblada, llena de gente, confía en el bhagavant. Por favor, señor, que 
el bhagavant le ordene a un bhikkhu que haga (una exhibición del) por­
tento del poder mágico, por encima de la condición humana. Y esta 
ciudad de Nálandá confiará mucho más en el bhagavant'

2. Los tres portentos
a) El portento del poder mágico
3. “Oh Kevatta, yo he explicado estos tres portentos, habiéndolos co­
nocido, habiéndolos realizado por mí mismo. ¿Cuáles tres? El portento 
del poder mágico, el portento de leer el pensamiento, el portento de 
la enseñanza.

4. Y ¿cuál es, oh Kevatta, el portento del poder mágico? En este mun­
do, oh Kevatta, el bhikkhu experimenta variadas clases de poder mági­
co: Siendo uno, se torna múltiple, siendo múltiple, se torna uno; puede 
aparecer y desaparecer; sin encontrar resistencia, va a través de las pare­
des, a través de las cercas, a través de las montañas, como en el aire; 
se hunde en la tierra o emerge de ella, como en el agua; camina sobre 
el agua sin que ésta se abra, como en la tierra; va a través del espacio 
en postura pallahka, como un pájaro alado; toca y palpa con su mano 
el sol y la luna, tan poderosos, tan maravillosos; hasta el mundo de 
Brahmá ejerce su poder con su cuerpo.6

Y alguien creyente y piadoso lo ve a aquel bhikkhu experimentando 
las variadas clases de poder mágico: Siendo uno, se torna múltiple; sien­
do múltiple se torna uno; puede aparecer y desaparecer; sin encontrar 
resistencia, va a través de las paredes, a través de las cercas, a través 
de las montañas, como en el aire; se hunde en la tierra o emerge de 
ella, como en el agua; camina sobre el agua sin que ésta se abra, como 
en la tierra; va a través del espacio en posturapallahka, como un pájaro 
alado; toca y palpa con su mano el sol y la luna, tan poderosos, tan 
maravillosos; hasta el mundo de Brahmá ejerce su poder con su cuerpo.

Y aquel creyente y piadoso le dice esto a alguien que no es creyente 
ni piadoso: ‘¡Extraordinario, señor, maravilloso, señor, es el gran po­
der mágico, la gran autoridad del samán! Yo lo vi al bhikkhu experi­
mentando las variadas clases de poderes mágicos: Siendo uno, se torna 
múltiple, siendo múltiple, se torna uno; puede aparecer y desaparecer;

6 Cf. el párrafo 50 de El Sütra de Jáliya.



EL SÜTRA DE KEVATTA 107

sin encontrar resistencia, va a través de las paredes, a través de las cer­
cas, a través de las montañas, como en el aire, se hunde en la tierra 
o emerge de ¿lía, como en el agua; camina sobre el agua sin que ésta 
se abra, como en la tierra; va a través del espacio en postura pallahka, 
como un pájaro alado; toca y palpa con su mano el sol y la luna, tan 
poderosos, tan maravillosos; hasta el mundo de Brahmá ejerce su poder 
con su cuerpo’.

Aquel que no es creyente ni piadoso le diría así al creyente y piado­
so: ‘Existe, señor, una ciencia mágica llamada de Gandhára? por obra 
de ella aquel bhikkhu experimenta las variadas clases de poderes mági­
cos: Siendo uno, se torna múltiple, siendo múltiple, se torna uno; puede 
aparecer y desaparecer; sin encontrar resistencia, va a través de las pare­
des, a través de las cercas, a través de las montañas, como en el aire; 
se hunde en la tierra o emerge de ella, como en el agua; camina sobre 
el agua sin que ésta se abra, como en la tierra; va a través del espacio 
en posturapallahka, como un pájaro alado; toca y palpa con su mano 
el sol y la luna, tan poderosos, tan maravillosos; hasta el mundo de 
Brahmá ejerce su poder con su cuerpo’.

Y tú qué piensas, Kevatta, ¿le diría esto el que no es creyente y 
piadoso al que es creyente y piadoso?”

‘‘Se lo diría, señor”.
‘‘Yo, oh Kevatta, considerando peligro8 en el portento del poder 

mágico, me siento incómodo, avergonzado, disgustado con el portento 
del poder mágico”.
b) “El portento de leer el pensamiento
5. “Y,¿cuál es,oh Kevatta,el portento de leer el pensamiento? En este 
mundo, oh Kevatta, el bhikkhu lee el pensamiento de los otros seres, 
de los otros hombres, lee sus ideas, lee sus reflexiones, lee sus especula­
ciones. ‘Así es tu pensamiento’, ‘de esta manera es tu pensamiento’, 
‘de este modo es tu pensamiento’.

Y alguien creyente y piadoso lo ve a aquel bhikkhu leyendo el pensa­
miento de los otros seres, de los otros hombres, leyendo sus ideas, leyen­
do sus reflexiones, leyendo sus especulaciones: ‘Así es tu pensamiento’, 
‘de esta manera es tu pensamiento’, ‘de este modo es tu pensamiento’.

Y aquel creyente y piadoso le dice esto a alguien que no es creyente 
ni piadoso: ¡Extraordinario, señor, maravilloso, señor, es el gran poder 
mágico, la gran autoridad del samán! Yo lo vi al bhikkhu leyendo el 
pensamiento de los otros seres, de los otros hombres, leyendo sus ideas, 
leyendo sus reflexiones, leyendo sus especulaciones: ‘Así es tu pensa­
miento’ , ‘de esta manera es tu pensamiento*, ‘de este modo es tu pensa­
miento’ .

7 Ciudad del noroeste de la India.
8 Peligro en cuanto el monje puede ser atraído por este portento, dedicarse a él 

y olvidarse de su verdadera meta, el perfeccionamiento espiritual, la liberación, el nirvana.



108 SIETE SÚTRAS DEL DÍGHA NIKÁYA

Aquel que no es creyente ni piadoso le diría al creyente y piadoso: 
‘Existe, señor, un hechizo llamado Manikcr, por obra de él aquel bhikk- 
hu lee el pensamiento de los otros seres, de los otros hombres, lee sus 
ideas, lee sus reflexiones, lee sus especulaciones: ‘Así es tu pensamien­
to’, ‘de esta manera es tu pensamiento’, ‘de este modo es tu pensamiento’.

Y tú qué piensas, Kevatta, ¿le diría esto el que no es creyente y 
piadoso al que es creyente y piadoso?”

‘‘Se lo diría, señor”.
‘‘Yo, oh Kevatta, considerando peligro en el portento de leer el 

pensamiento, me siento incomodado, avergonzado, disgustado con el 
portento de leer el pensamiento”.

c) El portento de la enseñanza

6. “ Y,¿cuál,ohKevatta,es el portento de la enseñanza?En este mundo, 
oh Kevatta, el bhikkhu enseña así: ‘Pensad así’, ‘no penséis así’, ‘refle­
xionad así’, ‘no reflexionéis así, ‘abandonad esto’, ‘vivid habiendo aban­
donado esto’. Esto es llamado, oh Kevatta, el portento de la enseñanza.

Luego, oh Kevatta, un tathágata surge en este mundo, arhant,.. .(el 
texto reproduce aquí los párrafos 2-61 de EÍ Sütra de Jáliya con los 
siguientes cambios: a) en lugar de la invocación ‘amigos’ u ‘oh amigos’ 
tiene'. ‘Kevatta’ u ‘oh Kevatta’;

b) suprime los párrafos que dicen: ‘amigos esposible para el bhikk­
hu que conoce así, que ve así...’;

c) agrega la frase: ‘Esto es llamado, oh Kevatta, el portento de 
la enseñanza’ al fin de los párrafos 39, 41, 43, 45, 47, 49, 51, 
53, 55, 57, 59 61).

Éstos son, oh Kevatta, los tres portentos que y ó he explicado habién­
dolos conocido, habiéndolos realizado por mí mismo”.

3. ¿En donde se disuelven los grandes elementos materiales?

7. “Oh Kevatta, hace tiempo en esta misma congregación de bhikkhus 
a un cierto bhikkhu se le ocurrió esta idea. ¿En dónde se disuelven estos 
cuatro grandes elementos materiales, a saber: el elemento tierra, el ele­
mento agua, el elemento fuego, el elemento aire?

8. Y, oh Kevatta, aquel bhikkhu alcanzó una concentración de la 
mente tal que con su mente así concentrada, se le manifestó el camino 
que lleva al mundo de los dioses. Y, oh Kevatta, aquel bhikkhu se acercó 
a donde se encontraban los dioses que constituían la comitiva de los 
Cuatro Grandes Reyes y, habiéndose acercado a los dioses que consti­
tuían la comitiva de los Cuatro Grandes Reyes, les dijo esto: ‘¿En dón­
de, oh amigos, se disuelven estos cuarto grandes elementos materiales, 
a saber: el elemento tierra, el elemento agua, el elemento fuego, el ele­
mento aire?’



109EL SÚTRA DE KEVATTA

Cuando aquel bhikkhu habló así, los dioses que constituían la co­
mitiva de los Cuatro Grandes Reyes le dijeron esto: ‘Oh bhikkhu, noso­
tros no sabemos en dónde se disuelven los cuatro grandes elementos 
materiales, a saber: el elemento tierra, el elemento agua, el elemento 
fuego, el elemento aire. Pero, oh bhikkhu, existen Cuatro Grandes Re­
yes más excelentes, más excelsos que nosotros. Ellos podrían saber en 
dónde se disuelven los cuatro grandes elementos materiales, a saber: el 
elemento tierra, el elemento agua, el elemento fuego, el elemento aire.

9. Y, oh Kevatta, aquel bhikkhu se acercó a donde se encontraban 
los Cuatro Grandes Reyes y, habiéndose acercado a aquellos Cuatro 
Reyes, les dijo esto: ‘¿En dónde se disuelven, oh amigos, estos cuatro 
grandes elementos materiales, a saber: el elemento tierra, el elemento 
agua, el elemento fuego, el elemento aire?’

Cuando aquel bhikkhu habló así, los Cuatro Grandes Reyes le dije­
ron esto: ‘Oh bhikkhu, nosotros tampoco sabemos en dónde se disuel­
ven los cuatro grandes elementos materiales, a saber: el elemento tierra, 
el elemento agua, el elemento fuego, el elemento aire. Pero existen, 
oh bhikkhu, los dioses llamados los Treinta y tres, más excelentes, más 
excelsos que nosotros. Ellos podrían saber en dónde se disuelven los 
cuatro grandes elementos materiales, a saber: el elemento tierra, el ele­
mento agua, el elemento fuego, el elemento aire’.

10. Y, 9Í1 Kevatta, aquel bhikkhu se acercó a donde se encontraban 
los Treinta y tres dioses y, habiéndose acercado, a los Treinta y tres 
dioses, les dijo esto: ‘¿En dónde se disuelven, oh amigos, los cuatro 
grandes elementos materiales, a saber: el elemento tierra, el elemento 
agua, el elemento fuego, el elemento aire?’

Cuando aquel bhikkhu habló así, los Treinta y tres dioses le dijeron 
esto: ‘Nosotros tampoco, oh bhikkhu, sabemos en dónde se disuelven 
los cuatro grandes elementos materiales, a saber: el elemento tierra, 
el elemento agua, el elemento fuego, el elemento aire. Pero existe, oh 
bhikkhu, el rey de los dioses de nombre Sakka, más excelente, más ex­
celso que nosotros. Él podría saber en dónde se disuelven los cuatro 
grandes elementos materiales, a saber: el elemento tierra, el elemento 
agua, el elemento fuego, el elemento aire’.

11. Y, oh Kevatta, aquel bhikkhu se acercó a donde se encontraba 
Sakka, el rey de los dioses y, habiéndose acercado a Sakka, el rey de 
los dioses, le dijo esto: ‘¿En dónde se disuelven, oh amigo, los cuatro 
grandes elementos materiales, a saber: el elemento tierra, el elemento 
agua, el elemento fuego, el elemento aire?’

Cuando aquel bhikkhu habló así, Sakka, el rey de los dioses, le 
dijo esto: ‘Oh bhikkhu, yo tampoco sé en dónde se disuelven los cuatro 
grandes elementos materiales, a saber: el elemento tierra, el elemento 
agua, el elemento fuego, el elemento aire. Pero existen, oh bhikkhu, 
los dioses llamados Yámá, más excelentes, más excelsos que yo. Ellos 
podrían saber en dónde se disuelven los cuatro grandes elementos mate-



110 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA 

ríales, a saber: el elemento tierra, el elemento agua, el elemento fuego, 
el elemento aire’.

Y, oh Kevatta, aquel bhikkhu se acercó a donde se encontraban 
los dioses llamados Yámá y, habiéndose acercado a los dioses llamados 
Yámá, les dijo esto: ‘¿En dónde se disuelven, oh amigos, los cuatro 
grandes elementos materiales, a saber: el elemento tierra, el elemento 
agua, el elemento fuego, el elemento aire?’

Cuando aquel bhikkhu habló así, los dioses llamados Yámá le dije­
ron esto: ‘Nosotros tampoco sabemos, oh bhikkhu, en dónde se disuel­
ven los cuatro grandes elementos materiales, a saber: el elemento tierra, 
el elemento agua, el elemehto fuego, el elemento aire. Pero existe, oh 
bhikkhu, el rey llamado Suyáma, más excelente, más excelso que noso­
tros. Él podría saber en dónde se disuelven los cuatro grandes elementos 
materiales, a saber: el elemento tierra, el elemento agua, el elemento 
fuego, el elemento aire’.

Y, oh Kevatta, aquel bhikkhu se acercó a donde se encontraba el 
rey llamado Suyáma y, habiéndose acercado al rey llamado Suyáma, 
le dijo esto: ‘¿En dónde se disuelven, oh amigo, los cuatro grandes ele­
mentos materiales, a saber: el elemento tierra, el elemento agua, el ele­
mento fuego, el elemento aire?’

Cuando aquel bhikkhu habló así, el rey llamado Suyáma le dijo 
esto: ‘Yo tampoco sé, oh bhikkhu, en dónde se disuelven los cuatro 
grandes elementos materiales, a saber: el elemento tierra, el elemento 
agua, el elemento fuego, el elemento aire. Pero existen, oh bhikkhu, 
los dioses llamados Tusitá, más excelentes, más excelsos que yo. Ellos 
podrían saber en dónde se disuelven los cuatro grandes elementos mate­
riales, a saber: el elemento tierra, el elemento agua, el elemento fuego, 
el elemento aire’.

Y,oh Kevatta,aquel bhikkhu se acercó a donde se encontraban los 
dioses llamados Tusitá y, habiéndose acercado a los dioses llamados 
Tusitá, les dijo esto: ‘¿En dónde se disuelven, oh amigos, los cuatro 
grandes elementos materiales, a saber: el elemento tierra, el elemento 
agua, el elemento fuego, el elemento aire?’

Cuando aquel bhikkhu habló así, los dioses llamados Tusitá le dije­
ron esto: ‘Nosotros tampoco sabemos, oh bhikkhu, en dónde se disuel­
ven los cuatro grandes elementos materiales, a saber: el elemento tierra, 
el elemento agua, el elemento fuego, el elemento aire. Pero existe, oh 
bhikkhu, el rey llamado Santusita, más excelente, más excelso que noso­
tros. Él podría saber en dónde se disuelven los cuatro grandes elementos 
materiales, a saber: el elemento tierra, el elemento agua, el elemento 
fuego, el elemento aire’.

Y, oh Kevatta, aquel bhikkhu se acercó a donde se encontraba 
el rey llamado Santusita y, habiéndose acercado al rey llamado Santusi­
ta, le dijo esto: ‘¿En dónde se disuelven, oh amigo, los cuatro grandes



111EL SUTRA DE KEVATTA

elementos materiales, a saber: el elemento tierra, el elemento agua, el 
elemento fuego, el elemento aire?’

Cuando aquel bhikkhu habló así, el rey llamado Santusita le dijo 
esto: ‘Yo tampoco sé, oh bhikkhu, en dónde se disuelven los cuatro 
grandes elementos materiales, a saber: el elemento tierra, el elemento 
agua, el elemento fuego, el elemento aire. Pero existen, oh bhikkhu, 
los dioses llamados Nimmánarati, más excelentes, más excelsos que yo. 
Ellos podrían saber en dónde se disuelven los cuatro grandes elementos 
materiales, a saber: el elemento tierra, el elemento agua, el elemento 
fuego, el elemento aire.’

Y, oh Kevatta, aquel bhikkhu se acercó a donde se encontraban los 
dioses llamados Nimmánarati y, habiéndose acercado a los dioses lla­
mados Nimmánarati, les dijo esto: ‘¿En dónde se disuelven, oh amigos, 
los cuatro grandes elementos materiales, a saber: el elemento tierra, 
el elemento agua, el elemento fuego, el elemento aire?’

Cuando aquel bhikkhu habló así, los dioses llamados Nimmánarati 
le dijeron esto: ‘Nosotros tampoco sabemos, oh bhikkhu, en dónde 
se disuelven los cuatro grandes elementos materiales, a saber: el elemen­
to tierra, el elemento agua, el elemento fuego, el elemento aire. Pero 
existe, oh bhikkhu, el rey llamado Sunimmita, más excelente, más excel­
so que nosotros. Él podría saber en dónde se disuelven los cuatro gran­
des elementos materiales, a saber: el elemento tierra, el elemento agua, 
el elemento fuego, el elemento aire.’

Y, oh Kevatta, aquel bhikkhu se acercó a donde se encontraba el 
rey llamado Sunimmita y, habiéndose acercado al rey llamado Sunim­
mita, le dijo esto: ‘ ¿En dónde se disuelven, oh amigo, los cuatro grandes 
elementos materiales, a saber: el elemento tierra, el elemento agua, el 
elemento fuego, el elemento aire?’

Cuando aquel bhikkhu habló así, el rey llamado Sunimmita le dijo 
esto: ‘Yo tampoco sé, oh bhikkhu, en dónde se disuelven los cuatro 
grandes elementos materiales, a saber: el elemento tierra, el elemento 
agua, el elemento fuego, el elemento aire. Pero existen, oh bhikkhu, 
los dioses llamados Parinimmitavasavatti, más excelentes, más excelsos 
que yo. Ellos podrían saber en dónde se disuelven los cuatro grandes 
elementos materiales, a saber: el elemento tierra, el elemento agua, el 
elemento fuego, el elemento aire.’

Y, oh Kevatta, aquel bhikkhu se acercó a donde se encontraban 
los dioses llamados Parinimmitavasavatti y, habiéndose acercado a los 
dioses llamados Parinimmitavasavatti, les dijo esto: ‘¿En dónde se di­
suelven, oh amigos los cuatro grandes elementos materiales, a saber: 
el elemento tierra, el elemento agua, el elemento fuego, el elemento aire? ’

Cuando aquel bhikkhu habló así, los dioses llamados Parinimmita­
vasavatti le dijeron esto: ‘Nosotros tampoco sabemos, oh bhikkhu, en 
dónde se disuelven los cuatro grandes elementos materiales, a saber:



112 SIETE SÚTRAS DEL DÌGHA NIKÁYA

el elemento tierra, el elemento agua, el elemento fuego, el elemento 
aire. Pero existe, oh bhikkhu, el rey llamado Vasavatti, más excelente, 
más excelso que nosotros. Él podría saber en donde se disuelven los 
cuatro grandes elementos materiales, a saber: el elemento tierra, el ele­
mento agua, el elemento fuego, el elemento aire’.

12. Y, oh Kevatta, aquel bhikkhu se acercó a donde se encontraba 
el rey llamado Vasavatti y, habiéndose acercado al rey llamado Vasa- 
vattf, le dijo esto:4 ¿En dónde se disuelven, oh amigo, los cuatro grandes 
elementos materiales, a saber: el elemento tierra, el elemento agua, el 
elemento fuego, el elemento aire?’

Cuando aquel bhikkhu habló así, el rey Vasavatti le dijo esto: ‘Yo 
tampoco sé, oh bhikkhu, en donde se disuelven los cuatro grandes ele­
mentos materiales, a saber: el elemento tierra, el elemento agua, el ele­
mento fuego, el elemento aire. Pero existen, oh bhikkhu, los dioses 
llamados Brahmakáyiká, más excelentes, más excelsos que yo. Ellos 
podrían saber en dónde se disuelven los cuatro grandes materiales, a 
saber: el elemento tierra, el elemento agua, el elemento fuego, el elemen­
to aire’.

13. Y, oh Kevatta aquel bhikkhu alcanzó una concentración de la 
mente tal que, con su mente así concentrada, se le manifestó el camino 
que lleva al dios Brahmá. Y, oh Kevatta, aquel bhikkhu se acercó 
donde se encontraban los dioses Brahmakáyiká y, habiéndose acei .o 
a los dioses Brahmakáyiká, les dijo esto: ‘¿En donde se disuelven, oh 
amigos, los cuatro grandes elementos materiales, a saber: el elemento 
tierra, el elemento agua, el elemento fuego, el elemento aire?’

Cuando aquel bhikkhu habló así, los dioses Brahmakáyiká le dije­
ron esto: ‘Nosotros tampoco sabemos, oh bhikkhu, en donde se disuel­
ven los cuatro grandes elementos materiales, a saber: el elemento tierra, 
el elemento agua, el elemento fuego, el elemento aire. Pero existe, oh 
bhikkhu, el dios Brahmá, el gran Brahmá, el Soberano, el jamás venci­
do, el que todo lo ve, el poderoso, el Señor, el hacedor, el creador, 
el supremo regente, el padre de los seres pasados y futuros, más excelen­
te ,. más excelso que nosotros. Él podría saber en donde se disuelven 
los cuatro grandes elementos materiales, a saber: el elemento tierra, 
el elemento agua, el elemento fuego, el elemento aire’.

‘¿Dónde, amigos, está ahora aquel Gran Brahmá?’
‘Nosotros tampoco sabemos, oh bhikkhu, en dónde está Brahmá, 

por qué lugar está Brahmá, en qué lugar está Brahmá. Pero, oh bhikk­
hu, cuando sus signos se ven, una luz sobrenatural se produce, un res­
plandor aparece, entonces Brahmá se manifestará, pues éste es el signo 
que anuncia la manifestación de Brahmá —que una luz sobrenatural 
se produzca, un resplandor aparezca’. Y, oh Kevatta, poco después aquel 
Gran Brahmá se manifestó.

14. Y, oh Kevatta, aquel bhikkhu se acercó a donde se encontraba 
el Gran Brahmá y, habiéndose acercado al Gran Brahmá, le dijo esto:



EL SÚTRA DE KEV ATT A 113

'¿En dónde se disuelven, oh amigo, los cuatro grandes elementos mate­
riales, a saber: el elemento tierra, el elemento agua, el elemento fuego, 
el elemento aire?*

Cuando aquel bhikkhu habló así, El Gran Brahmá le dijo esto: 'Oh 
bhikkhu, yo soy Brahmá, el Gran Brahmá, el Soberano, el jamás venci­
do, el que todo lo ve, el poderoso, el Señor, el hacedor, el creador, 
el supremo regente, el padre de los seres pasados y futuros’.

Por segunda vez entonces, oh Kevatta, aquel bhikkhu le dijo esto 
al Gran Brahmá: 'Yo no te pregunto, amigo, si tú eres Brahmá, el Gran 
Brahmá, el Soberano, el jamás vencido, el que todo lo ve, el poderoso, 
el Señor, el hacedor, el creador, el supremo regente, el padre de los 
seres pasados y futuros, sino que yo pregunto esto: ¿En dónde se disuel­
ven, oh amigo, los cuatro grandes elementos materiales, a saber: el ele­
mento tierra, el elemento agua, el elemento fuego, el elemento aire?’

Por segunda vez, oh Kevatta, aquel Gran Brahmá, a aquel bhikkhu 
le dijo esto: ‘Oh bhikkhu, yo soy Brahmá, el Gran Brahmá, el Sobera­
no, el jamás vencido, el que todo lo ve, el poderoso, el Señor, el hacedor, 
el creador, el supremo regente, el padre de los seres pasados y futuros*.

Por tercera vez entonces, oh Kevatta, aquel bhikkhu le dijo esto 
al Gran Brahmá: ‘Yo no te pregunto, amigo, si tu eres Brahmá, el Gran 
Brahmá el Soberano, el jamás vencido, el que todo lo ve, el poderoso, 
el Señor, el hacedor, el creador, el supremo regente, el padre de los 
seres pasados y futuros, sino que yo te pregunto esto: ¿En dónde se 
disuelven, oh amigo, los cuatro grandes elementos materiales, a saber: 
el elemento tierra, el elemento agua, el elemento fuego, el elemento aire?’

15. Entonces, oh Kevatta, el Gran Brahmá, tomando a aquel bhikk­
hu por el brazo, llevándoío a un lado, le dijo esto a aquel bhikkhu'. 
‘Oh bhikkhu, aquellos dioses Brahmakáyiká con respecto a mí piensan 
así: ‘No existe para Brahmá nada desconocido, no existe para Brahmá 
nada que no haya sido visto, no existe para Brahmá nada que no haya 
sido experimentado, no existe para Brahmá nada que no haya sido reali­
zado*. Por esta razón yo no contesté delante de ellos. Oh bhikkhu, yo 
tampoco sé en dónde se disuelven los cuatro grandes elementos materia­
les, a saber: el elemento tierra, el elemento agua, el elemento fuego, 
el elemento aire. Por esta razón tú, oh bhikkhu, has actuado mal, te 
has equivocado al haber dejado de lado al bhagavant y al emprender 
una búsqueda afuera para conseguir una respuesta a esa pregunta. Ve, 
bhikkhu, acercándote al bhagavant, formúlale esta pregunta. Y cuando 
el bhagavant te responda, entonces tú has de creerle*.

16. “Y aquel bhikkhu, oh Kevatta, con la misma rapidez con que 
un hombre fuerte extendería el brazo que tiene éncogido o encogería 
el brazo que tiene extendido, desapareció del mundo de Brahmá y apa­
reció ante mí. Y, oh Kevatta, aquel bhikkhu, saludándome, se sentó 
a un lado. Sentado a un lado, oh Kevatta, aquel bhikkhu me dijo esto: 
'¿En dónde se disuelven los cuatro grandes elementos materiales,



114 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

a saber: el elemento tierra, el elemento agua, el elemento fuego, el ele­
mento aire?’

17. Cuando aquel bhikkhu habló así, oh Kevatta, yo le dije esto: 
“Hace mucho tiempo, oh bhikkhu, los mercaderes navegantes, habien­
do cazado un pájaro que se orienta hacia la costa, se internaban en 
el mar con su nave. Ellos, cuando la nave se encontraba fuera de la 
vista de la costa, liberaban al pájaro que se orienta hacia la costa. Él 
iba hacia el este, iba hacia el sur, iba hacia el oeste, iba hacia el norte, 
iba hacia arriba, iba en todas direcciones. Si él veía la costa en algún 
lugar, hacia ahí se dirigía; si él no veía la costa por ningún lugar, volvía 
a aquel barco. De la misma manera tú, oh bhikkhu, cuando, buscando 
una respuesta a tu pregunta hasta el mundo de Brahmá, no la conseguis­
te, entonces volviste a mí. Ahora bien, esa pregunta no debe ser formu­
lada así: ‘¿En donde se disuelven los cuatro grandes elementos materia­
les, a saber: el elemento tierra, el elemento agua, el elemento fuego, 
el elemento aire?’ ”

18. Así, oh bhikkhu, debe ser formulada aquella pregunta: ‘ ‘ ¿En dónde 
el agua, la tierra, el fuego y el aire ya no tienen fundamento! 
¿En dónde lo largo y lo corto,
lo sutil y lo tosco,
lo bueno y lo malo;
en dónde el nombre y la forma,
cesan por completo! ”

19. Al respecto, la respuesta es:

“La conciencia,
invisible,9 
ilimitada, 
que todo lo ilumina10 
—ahí el agua, la tierra, el fuego y el aire 
ya no tienen fundamento.
Ahí lo largo y lo corto,
lo sutil y lo tosco,
lo bueno y lo malo— 
ahí el nombre y la forma 
desaparecen por completo. 
Con la cesación de la conciencia, 
todo cesa**.

20. Esto dijo el bhagavant, y Kevatta, el hijo de un jefe de familia, 
satisfecho, se regocijó con la palabra del bhagavant.

9 No puede ser percibida por los sentidos.
10 En cuanto convierte a todo en objeto del conocimiento. Tal vez se hace presente 

aquí la creencia antigua de que la conciencia es por esencia luz.



El sütra de Lohicca 
(Lohiccasutta) 

1.12

Introducción

I

El presente sütra puede ser divido en dos partes, entre las cuales la rela­
ción no es sumamente estrecha. Las secciones 1 y 2 (párrafos 1-12) cons­
tituyen la primera parte; las secciones 3 y 4 (párrafos 13-17) constituyen 
la segunda parte.

RESUMEN

Primera parte: párrafos 1-12

1. La nociva teoría de Lohicca

Mientras Buda se encontraba en la aldea Sálavatiká, al brahmán Lohic­
ca, que vivía en esa localidad, le vino a la mente la idea de que el samán 
o brahmán que ha obtenido una condición moral provechosa no debe 
comunicarla a otro, pues uno nada puede hacer por otro y el deseo 
de comunicársela a otro es un deseo que crea nuevas ataduras. Justa­
mente entonces el brahmán Lohicca oyó decir que Buda había llegado 
a su aldea y por intermedio de su barbero lo invita a que venga a su 
casa a comer junto con sus monjes. El barbero le dice a Buda “la nociva 
idea” que le ha venido a su mente al brahmán Lohicca y le pide que 
le disuada de ella.

2. El bhagavant destruye la teoría de Lohicca

Buda efectivamente va a la casa del brahmán Lohicca. Después de co- 

115



116 SIETE SÜTRAS DEL DÌGHA NIKÀYA

mer, Buda le pregunta a Lohicca si realmente ha tenido la nociva idea 
de que no debe comunicar a otros cualquier condición moral provecho­
sa que pueda uno alcanzar. Lohicca asiente. Entonces Buda le explica 
(párrafo 9), con un primer ejemplo, que el que piensa así se parece a 
una persona que le aconsejara a Lohicca consumir él solo todo lo que 
produce la aldea de Sálavatiká (de la cual él es dueño), no darle nada 
a los otros; esa persona estaría causando dificultades a los que dependen 
de Lohicca, no mostraría para con ellos un corazón compasivo, su men­
te estaría llena de hostilidad, ofuscada por la hostilidad, y, por consi­
guiente, sus opiniones (entre éstas su consejo a Lohicca) no pueden ser 
sino erróneas: sólo puede tener como destino renacer en el infierno o 
bajo forma animal. Se parece también, dice Buda (párrafo 10) agregan­
do otro ejemplo, a una persona que le aconsejara al rey Pasenadi consu­
mir él solo todo Id que produce su reino sin darle nada a los otros. 
Por el mismo razonamiento que el desarrollado en el ejemplo anterior, 
para esa persona el destino sólo puede ser una reencarnación en el infier­
no o bajo forma animal. Y Buda, retomando los dos ejemplos anterio­
res, agrega (párrafos 11 y 12) que el que sostiene la teoría de que no 
hay que comunicar a otros la condición moral provechosa que uno pue­
da alcanzar, está poniendo obstáculos a aquellos que han ingresado 
en la doctrina de Buda para llegar a la condición de arhant y a aquellos 
que se esfuerzan por obtener reencarnaciones comó seres divinos.

Segunda parte: párrafos 13-17

3. Tres maestros dignos de reprobación

Esta sección indica tres clases de maestros que son dignas de reproba­
ción: 1. aquel que sin haber alcanzado el objetivo de la condición de 
samán, es decir el perfeccionamiento espiritual, enseña la doctrina a 
un grupo de discípulos, los cuales no le prestan atención; 2. aquel que 
sin haber alcanzado ese objetivo enseña la doctrina a un grupo de discí­
pulos que le prestan atención, y 3. aquel que habiendo alcanzado ese 
objetivo enseña la doctrina a un grupo de discípulos que no le prestan 
atención.

4. El maestro no digno de reprobación

No es digno de reprobación aquel maestro que enseña la doctrina de 
Buda a discípulos que, por prestarle atención, alcanzan la meta de per­
fección espiritual que esa doctrina persigue. El texto reproduce aquí 
los párrafos 2-61 de El Sütra de Jáliya, que contienen la doctrina de 
Buda que el maestro digno de ese nombre enseña.



EL SUTRA DE LOHICCA 117

II

El interés del presente sütra radica en la enseñanza de generosidad y 
caridad que imparte Buda. Si una persona alcanzó un progreso espiri­
tual, obtuvo una condición que moralmente significa un beneficio, debe 
—nos dice— informar de su logro a otros, hacerlos partícipes del mismo 
para ayudarlos en esa forma a conseguir el mismo progreso espiritual 
que él consiguió. No debe rodearse de silencio, reservando sólo para 
sí el beneficio moral que él obtuvo. Esta enseñanza es un aspecto de 
la karunü o compasión, que desde sus primeros tiempos constituyó una 
virtud exaltada cada vez con mayor fuerza por el Budismo.1 El hom­
bre no sólo debe abstenerse de hacer sufrir a otros, sino además procu­
rar su felicidad y en especial contribuir a su adelanto moral y espiritual.

Es interesante también la caracterización del maestro espiritual dig­
no de alabanza que este sütra traza. Maestro digno de alabanza es aquel 
qúe imparte la doctrina que Buda predicó, pero que antes realizó en 
sí mismo las normas de disciplina moral que esa doctrina inculca (o 
sea que enseña algo que él mismo practicó personalmente), y que ade­
más por su dotes personales consigue que sus discípulos lo escuchen 
y se beneficien así realmente.

1 VéaseSuttaNipáta, 149-150; Vasubandhu, AbhidharmakoshaIII, 93, pp. 545-546, 
ed. S. D. Shastri y Aryadeva, Catuhshatika estrofa 101, p. 466, ed. H. Shastri.



Traducción

1. La nociva teoría de Lohicca

1. He aquí lo que yo he oído decir. En cierta ocasión el bhagavant, 
recorriendo el país de los Kosala en busca de limosna, en compañía 
de un gran grupo de bhikkhust de quinientos bhikkhus, llegó a la aldea 
Sálavatiká. En aquella misma ocasión el brahmán Lohicca se encontra­
ba en Sálavatiká, localidad populosa, rica en pastos, bosques y agua, 
abundante en granos, dominio real, entregada por el rey Pasenadi de 
Kosala, como una donación del rey, en total propiedad.

2. En aquella ocasión al brahmán Lohicca le vino a la mente una 
nociva teoría así: “Aquí un samán o un brahmán logra una condición 
moral provechosa y, habiendo logrado una condición moral provecho­
sa, no tiene que comunicársela a otro2 (pensando): ¿Qué cosa puede 
uno hacer por otro?3 Así como un hombre que, habiendo cortado una 
vieja atadura, se hiciera otra nueva atadura —yo digo que igual resulta­
do tiene este nocivo4 deseo (de comunicar tal logro a otro), ya que, 
¿qué cosa puede uno hacer por otro?”

3. Ahora bien, el brahmán Lohicca oyó decir: “El samán Gotama,

2 Hablándole de ella, impartiéndole la enseñanza acerca de ella, informándole como 
hizo para alcanzarla, tratando de convencerlo para que adopte una conducta similar, 
de modo que el otro pueda también realizarla en sí mismo.

3 Cada hombre debe esforzarse por sí mismo para lograr su perfeccionamiento es­
piritual. Lohicca no piensa que la enseñanza que uno recibe de otro puede contribuir a ese fin.

4 Nocivo tal vez, porque la persona que lo tiene trata de imponer a otra una forma 
de ser, una conducta que es propia de ella, o porque ese deseo responde a un sentimiento 
de autosatisfacción o de orgullo o vanidad, o porque quita el tiempo y energía que debe­
rían dedicarse a un mayor progreso espiritual.

118



EL SUTRA DE LOHICCA 119

descendiente de los Sákya, que dejó el clan de los Sákya para llevar 
una vida errante y mendicante, recorriendo el país de los Rósalas en 
busca de limosna con un gran grupo de bhikkhus, con quinientos bhikk­
hus, ha llegado a Sálavatiká. Se ha difundido con respecto al señor Go- 
tama este rumor de buena fama: ‘El bhagavant es un arhant, perfecta­
mente iluminado, dotado de saber y buena conducta, bien encaminado, 
conocedor del mundo, insuperable conductor dé los hombres que deben 
ser controlados, maestro de dioses y de hombres, el iluminado, el afortu­
nado. Él, habiendo conocido, habiendo percibido por sí mismo este mundo 
junto con sus dioses, con Mára, con Brahmá, a esta humanidad con 
sus samanes y brahmanes, con sus dioses y sus hombres, lo da a conocer. 
Él enseña la doctrina hermosa en el comienzo, hermosa en el medio, 
hermosa en el fin, en su espíritu y en su letra, él proclama la vida religio­
sa realizada en su integridad, completamente pura. Es bueno, en ver­
dad, ver a arhants de tal naturaleza’ ”.

4. Y el brahmán Lohicca le dijo al barbero Rosika: “Ve tú, buen 
Rosika, acércate a donde se encuentra el samán Gotama y habiéndote 
acercado, de mi parte, pregúntale al samán Gotama por su salud, bie­
nestar, vigor, fuerza y comodidad, diciendo: ‘El brahmán Lohicca, se­
ñor Gotama, pregunta al señor Gotama por su salud, bienestar, vigor, 
fuerza y comodidad’. Y dile así: ‘Por favor que el señor Gotama acepte 
con su grupo de bhikkhus ir a comer mañana a la casa del brahmán 
Lohicca’ ”.

5. Diciendo: “Sí, señor”, el barbero Rosika, obedeciendo al brah­
mán Lohicca, se acercó a donde se encontraba el bhagavant y, habién­
dose acercado, habiéndo saludado al bhagavant, se sentó a un lado. 
Sentado a un lado, el barbero Rosika le dijo esto al bhagavant: ‘ ‘ Señor, 
el brahmán Lohicca pregunta al señor Gotama por su salud, bienestar, 
vigor, fuerza y comodidad y dice así: ‘Señor, que el bhagavant acepte 
con su grupo de bhikkhus ir a comer mañana a la casa del bramán Lohic­
ca’. El bhagavant aceptó guardando silencio ”.

6. Entonces Rosika, el barbero, viendo la aceptación del bhaga­
vant, levantándose de su asiento, saludando ai bhagavant, haciendo 
el padakkhina,5 se acercó a donde se encontraba el brahmán Lohicca 
y, habiéndose acercado, le dijo esto al brahmán Lohicca: “Nosotros 
le dijimos, señor, de tu parte, esto al bhagavant'. ‘El brahmán Lohicca, 
señor, pregunta al señor Gotama por su salud, bienestar, vigor, fuerza 
y comodidad y dice así: ‘Señor, que el bhagavant acepte con su grupo 
de bhikkhus ir a comer mañana a la casa del brahmán Lohicca’. Y el 
bhagavant aceptó”.

7. Y el brahmán Lohicca, al concluir la noche, habiendo hecho pre­
parar en su propia casa delicioso alimento sólido y líquido, le comunicó

5 Signo de respeto consistente en dar la vuelta alrededor de una persona dándole 
siempre el lado derecho.



120 SIETE SÚTRAS DEL DÍGHA NIKAYA

a Rosika, el barbero: “Ve tú, buen Rosika, acércate a donde se encuen­
tra el samán Gotama y, habiéndote acercado, al samán Gotama anun­
cíale que ya es hora diciéndole: ‘Señor Gotama, ya es hora, la comida 
está preparada’

Y, diciendo: “Sí, señor”, Rosika, el barbero, obedeciendo al brah­
mán Lohicca, se acercó a donde se encontraba el bhagavant, y habién­
dose acercado, saludando al bhagavant, se quedó de pie a un lado. De 
pie a un lado, Rosika, el barbero, le anunció al bhagavant que ya era 
hora, diciéndole: “Señor, ya es hora, la comida está preparadal”.

8. Y el bhagavant por la mañana, después de vestirse, tomando 
su manto y su escudilla, en compañía de su grupo de bhikkhus,se dirigió 
a Sálavatiká. En aquella ocasión Rosika, el barbero, seguía paso a paso 
al bhagavant y, Rosika, el barbero, le dijo esto al bhagavant- “Señor, 
al brahmán Lohicca le vino a la mente una nociva teoría así:‘Aquí un 
samán o un brahmán logra una condición moral provechosa y, habien­
do logrado una condición moral provechosa, no tiene que comunicárse­
la a otro (pensando): ¿Qué cosa puede uno hacer por otro? Así como 
un hombre que, habiendo cortado una vieja atadura, se hiciera otra 
nueva atadura —yo digo que igual resultado tiene este nocivo deseo 
(de comunicar tal logro a otro), ya que ¿qué cosa puede uno hacer por 
otro?’ Estaría bien, señor, que el bhagavant disuadiera al brahmán Lo­
hicca de esta nociva teoría”.

“Puede ser, Rosika, puede ser, Rosika”.
2. El bhagavant destruyó la teoría de Lohicca
9. Y el bhagavant se dirigió a la casa del brahmán Lohicca y, una vez 
ahí, se sentó en el asiento preparado para él. Y el brahmán Lohicca 
personalmente halagó y atendió al grupo de bhikkhus con Buda a la 
cabeza con delicioso alimento sólido y alimento líquido. Entonces el 
brahmán Lohicca, después de ver que el bhagavant había comido y que 
había retirado su mano de la escudilla, tomando un asiento bajo, se 
sentó a un lado. Y al brahmán Lohicca que estaba sentado a un lado, 
el bhagavant le dijo esto: “¿Es verdad, oh Lohicca, que te ha venido 
a la mente esta nociva teoría: ‘Aquí un samán o un brahmán logra una 
condición moral provechosa y, habiendo logrado una condición moral 
provechosa, no tiene que comunicársela a otro (pensando): ¿Qué cosa 
puede uno hacer por otro? Así como un hombre que, habiendo cortado 
una vieja atadura, se hiciera otra nueva atadura —yo digo que igual 
resultado tiene este nocivo deseo (de comunicar tal logro a otro), ya 
que ¿qué cosa puede uno hacer por otro?”

“Sí, señor Gotama”.
“¿Tú que piensas, Lohicca, tú vives en Sálavatiká?”
“Sí, señor Gotama”.
“Oh Lohicca, ¿aquel que dijera así: ‘El brahmán Lohicca vive en 

Sálavatiká y lo que produce Sálavatiká el brahmán Lohicca ha de consu-



121EL SUTRA DE LOHICCA

mírselo él solo, no ha de darle a otros’, aquél, hablando asíales está 
o no les está causando dificultades a aquellos que dependen de ti?” 

“Les está causando dificultades, señor Gotama”.
“¿Y, causándoles dificultades, tiene sentimientos compasivos para 

con ellos o no los tiene?”
“No los tiene, señor Gotama”.
“¿La mente del que no tiene sentimientos compasivos se presenta 

amistosa u hostil para con nosotros?”
“Hostil, señor Gotama”.
“¿Cuando se presenta una menta hostil, se da una opinión errónea 

o una opinión verdadera?”
“Una opinión errónea, señor Gotama”.
“Oh Lohicca, yo digo que la opinión errónea tiene uno u otro de 

estos dos destinos: o el infierno o el reino animal.6
10. “¿Tú que piensas, oh Lohicca, el rey Pasenadi de Kosala es 

dueño de Kási y Kosala?”
“Sí, señor”.
“¿Oh Lohicca, aquel que dijera así: ‘El rey Pasenadi de Kosala 

es dueño de Kási y de Kosala y lo que producen Kási y Kosala el rey 
Pasenadi de Kosala ha de consumírselo él solo, no ha de darle a otros’, 
aquél, hablando así, les está o no les está causando dificultades a aque­
llos que dependen de él?”

“Les está causando dificultades, señor Gotama”.
“¿Y, causándoles dificultades, tiene sentimientos compasivos para 

con ellos o no los tiene?”
“No los tiene, señor Gotama”.
“¿La mente del que no tiene sentimientos compasivos se presenta 

amistosa u hostil para con los otros?”
“Hostil, señor Gotama”.
“¿Cuándo se presenta una mente hostil, se da una opinión errónea 

o una opinión verdadera?”
“Una opinión errónea, señor Gotama”.
“Yo digo, oh Lohicca, que la opinión errónea tiene uno u otro 

de estos dos destinos: o el infierno o el reino animal.
11. Oh Lohicca, aquel que dijera así: ‘El brahmán Lohicca es dueño 

de Sálavatiká y lo que produce Sálavatiká el brahmán Lohicca ha de 
consumírselo él solo, no ha de darle a otros, aquél hablando así, les 
está causando dificultades a aquellos que dependen de ti y, causándoles 
dificultades, no tiene sentimientos compasivos (para con ellos) y la men­
te del que no tiene sentimientos compasivos se presenta hostil y cuando 
se presenta una mente hostil se da una opinión errónea’. De la misma 
manera, oh Lohicca, aquel que dijera así: ‘Aquí un samán o un brah­
mán logra una condición moral provechosa y, habiendo logrado una

6 Es decir: renacer encamado en algún animal.



122 SIETE SÜTRAS DEL DÍGHA NIKÁYA

condición moral provechosa, no tiene que comunicársela a otro (pen­
sando): ¿Qué cosa puede uno1 hacer por otro? Así como un hombre 
que, habiendo cortado una vieja atadura, se hiciera otra nueva atadura 
—yo digo que igual resultado tiene este nocivo deseo (de comunicar 
tal logro a otro), ya que, ¿qué cosa puede uno hacer por otro?’—; el 
que hablara así a aquellos hijos de familia que, obteniendo la disciplina 
y la doctrina enseñadas por el tathágaía, alcanzan una gran excelencia, 
realizan el fruto de la condición del que ha entrado en la corriente, reali­
zan, también el fruto de la condición del que ya no renace sino una 
vez, realizan también el fruto de la condición del que ya no renace, 
realizan también el fruto de la condición de arhant1 y también a aque­
llos que hacen madurar las matrices divinas para el renacer en las exis­
tencias divinas,8 a aquellos (el que les hablara así) les causa dificultades9 
y, causándoles dificultades, no tiene sentimientos compasivos (para con 
ellos) y la mente del que no tiene sentimientos compasivos se presenta 
hostil y cuando se presenta una mente hostil se da una opinión errónea 
y oh Lohicca, yo digo que la opinión errónea tiene uno u otro de estos 
dos destinos: o el infierno o el reino animal.

12. Oh Lohicca, aquel que dijera así: ‘El rey Pasenadi de Kosala 
es dueño de Kási y de Kosala y lo que producen Kási y Kosala el rey 
Pasenadi de Kosala ha de consumírselo él solo, no ha de darle a otros, 
aquél, hablando así, les está causando dificultades a aquellos que de­
penden de él y, causándoles dificultades, no tiene sentimientos compasi­
vos (para con ellos) y la mente del que no tiene sentimientos compasivos 
se presenta hostil y cuando se presenta una mente hostil, se da una opi­
nión errónea’. De la misma manera, oh Lohicca, aquel que dijera así: 
‘Aquí un samán o un brahmán logra una condición moral provechosa 
y, habiendo logrado una condición moral provechosa, no tiene que co­
municársela a otros (pensando): ¿Qué cosa puede uno hacer por otro? 
Así como un hombre que, habiendo cortado una vieja atadura, se hicie­
ra otra nueva atadura —yo digo que igual resultado tiene este nocivo 
deseo (de comunicar tal logro a otro), ya que qué cosa puede uno hacer 
por otro?’,— el que hablara así a aquellos hijos de familia que, obte-

7 En las líneas que anteceden tenemos un ligero esbozo de las etapas de la vía que 
conduce a la condición de arhant. Véase C. Dragonetti, Dhammapada, bajo arhant, y 
las referencias dadas ahí.

8 Otra forma de reencarnación: bajo la forma de un dios. Desde luego que para 
el Budismo la reencarnación como dios es transitoria, como cualquier otra de las reencar­
naciones posibles: como hombre, como animal, como difunto. Y, además, para el Budis­
mo la condición de dios es inferior a la condición del monje budista que alcanzó la ilumina­
ción. Véase C. Dragonetti, Dhammapada, pp. 50-53.

9 Las dificultades que tales consejos pueden causar a los monjes budistas, consisten 
en que les suscitan un conflicto interior entre su deseo, brotado de la compasión, de comu­
nicar a otros la enseñanza de Buda y la idea, inculcada por esos consejos, de que no 
es conveniente hacerlo, pues implicaría un retroceso en su progreso espiritual al crearles 
en cierto modo una nueva atadura.



EL SUTRA DE LOHICCA 123

niendo la disciplina y la doctrina enseñadas por el tathágata, alcanzan 
una gran excelencia, realizan el fruto de la condición del que ha entrado 
en la corriente, realizan también el fruto de la condición del que ya 
no renace sino una vez, realizan también el fruto de la condición del 
que ya no renace, realizan también el fruto de la condición de arhant 
y también a aquellos que hacen madurar las matrices divinas para el 
renacer en las existencias divinas, a aquellos (el que les hablara así) les 
causa dificultades y, causándoles dificultades, no tiene sentimientos 
compasivos (para con ellos) y la mente del que no tiene sentimientos 
compasivos se presenta hostil y cuando se presenta una mente hostil, 
se da una opinión errónea y, oh Lohicca, yo digo que la opinión errónea 
tiene uno u otro de estos dos destinos: o el infierno o el reino animal”.

3. Tres maestros dignos de reprobación

13. “Oh Lohicca, en este mundo hay tres maestros que son dignos de 
reprobación y el que reprueba a tales maestros —aquella reprobación 
es justa, verdadera, correcta, irreprochable. ¿Cuáles tres?

14. En este mundo, oh Lohicca, un maestro (aún) no ha alcanzado 
el objetivo de la condición de samán en beneficio del cual él ha salido 
de su casa para llevar una vida errante y medicante. Él, no habiendo 
alcanzado aún aquel objetivo de la condición de samán, enseña la doctri­
na a los discípulos, diciéndoles: ‘Esto es para vuestro bien’. ‘Esto es 
para vuestra felicidad’. Sus discípulos no lo atienden, no le prestan aten­
ción, no predisponen su mente hacia el conocimiento y viven apartándo­
se de la enseñanza del maestro. Él debería ser reprobado así: ‘Oh vene­
rable, tú no has alcanzado aquel objetivo de la condición de samán 
en beneficio del cual has salido de tu casa para llevar una vida errante 
y mendicante y, no habiendo aún alcanzado aquel objetivo de la condi­
ción de samán, tú enseñas la doctrina a los discípulos, diciéndoles: ‘Esto 
es para vuestro bien’. ‘Esto es para vuestra felicidad’. Y tus discípulos 
no te atienden, no te prestan atención, no predisponen su mente hacia 
el conocimiento y viven apartándose de la enseñanza del maestro’. Como 
si uno abordara a una mujer esquiva o abrazara a una mujer que le 
da la espalda —yo digo que igual resultado tiene este nocivo deseo10 
(de comunicar tal logro a otro), ya que, ¿qué cosa puede uno hacer 
por otro? Oh Lohicca, éste es el primer maestro digno de reprobación 
en este mundo y el que reprueba a tal maestro —aquella reprobación 
es justa, verdadera, correcta, irreprochable.

15. Además, oh Lohicca, en este mundo un maestro aún no ha al­
canzado el objetivo de la condición de samán en beneficio del cuál él

10 En el caso de este mal maestro su deseo de enseñar, no teniendo las cualidades 
para ello, es nocivo, ya que sus discípulos se apartan de la enseñanza, no la hacen suya 
y así resultan perjudicados. Un maestro en esas condiciones realmente nada puede hacer 
por otro.



124 SIETE SÚTRAS DEL DIGHA NIKAYA

ha salido de su casa para llevar una vida errante y mendicante. Él, no 
habiendo alcanzado aún aquel objetivo de la condición de samán, ense­
ña la doctrina a los discípulos, diciéndoles: ‘Esto es para vuestro bien*. 
‘Esto es para vuestra felicidad’. Sus discípulos lo atienden, le prestan 
atención, predisponen su mente hacia el conocimiento y no viven apar­
tándose de la enseñanza del maestro. Él debería ser reprobado así: ‘Oh 
venerable, tú no has alcanzado aquel objetivo de la condición de samán 
en benefìcio del cual tú has salido de tu casa para llevar una vida errante 
y mendicante y no habiendo aún alcanzado aquel objetivo de la condi­
ción de samán, tú enseñas la doctrina a los discípulos, diciéndoles, ‘Esto 
es para vuestro bien’. ‘Esto es para vuestra felicidad’. Y tus discípulos 
te atienden, te prestan atención, predisponen su mente hacia el conoci­
miento y no viven apartándose de la enseñanza del maestro’. Como 
un hombre que abandonando su propio campo, pensara que debe arran­
car las malas hierbas de otro campo —yo digo que igual resultado tiene 
este nocivo deseo11 (de comunicar tal logro a otro), ya que ¿qué cosa 
puede uno hacer por otro? Oh Lohicca, éste es el segundo maestro que 
es digno de reprobación en este mundo y el que reprueba a tal maestro 
—aquella reprobación es justa, verdadera, correcta, irreprochable.

16. Finalmente, oh Lohicca, en este mundo un maestro ha alcanza­
do el objetivo de la condición de samán en beneficio del cual él ha salido 
de su casa para llevar una vida errante y mendicante. Él, habiendo al­
canzado aquel objetivo de la condición de samán, enseña la doctrina 
a los discípulos, diciéndoles: ‘Esto es para vuestro bien’. ‘Esto es para 
vuestra felicidad*. Sus discípulos no lo atienden, no le prestan atención, 
no predisponen su mente hacia el conocimiento y viven apartándose 
de la enseñanza del maestro. Él debería ser reprobado así: ‘Oh venera­
ble, tú has alcanzado aquel objetivo de la condición de samán en benefi­
cio del cual tú has salido de tu casa para llevar una vida errante y mendi­
cante y, habiendo alcanzado aquel objetivo de la condición de samán, 
tú enseñas la doctrina a los discípulos, diciéndoles: ‘Esto es para vuestro 
bien’. ‘Esto es para vuestra felicidad*. Pero tus discípulos no te atien­
den, no te prestan atención, no predisponen su mente hacia el conoci­
miento y viven apartándose de la enseñanza del maestro*. Como un 
hombre que habiendo cortado una vieja atadura, hiciera otra nueva 
atadura —yo digo que igual resultado tiene este nocivo deseo12 (de co-

11 En este caso el deseo de impartir una enseñanza es nocivo, pues el deseo de ense­
ñar a otros impide al maestro dedicarse a alcanzar su propio progreso espiritual (que 
es el primer deber del hombre), cosa que él aún no ha conseguido. Además, no habiendo 
alcanzado la condición de samán, no habiendo él mismo llegado al perfeccionamiento 
espiritual, es imposible que pueda transmitir la verdadera doctrina, sólo está capacitado 
para transmitir una visión deformada de la misma, lo cual es nocivo para los discípulos 
que los siguen. Si en el caso anterior el daño era un efecto nocivo par los discípulos, 
en este caso el efecto nocivo lo es para ambos, los discípulos y el propio maestro.

12 Nocivo porque el maestro, si bien ya realizó en sí mismo la disciplina enseñada



EL SÚTRA DE LOHICCA 125

mimicar tal logro a otro), ya que ¿qué cosa puede uno hacer por otro? 
Oh Lohicca, éste es el tercer maestro que es digno de reprobación en 
esta mundo y el que reprueba a tal maestro —aquella reprobación es 
justa, verdadera, correcta, irreprochable”.

4. El maestro no digno de reprobación

17. Cuando el bhagavant habló así, el brahmán Lohicca le dijo esto: 
‘‘¿Existe, oh Gotama, un maestro que en este mundo no es digno de 
reprobación?”

“Existe, oh Lohicca, un maestro que en este mundo no es digno 
de reprobación”.

“¿Quién es, oh Gotama, aquel maestro que en este mundo no es 
digno de reprobación?”

“En este mundo, oh Lohicca, surge un tathagata... (el texto repro­
duce aquí los párrafos 2-61 de El Sütra de J áliya con las siguientes modi­
ficaciones:

a) en lugar de la invocación: ‘amigos’ u ‘oh amigos’ este texto tiene: 
‘Lohicca’ u ‘oh Lohicca’;

b) este texto suprime todos los párrafos que dicen: ‘Oh amigos, 
¿es posible para el bhikkhu que conoce así...?’;

c) agrega al final de los párrafos 39, 41, 43, 45, 47, 49, 51, 53, 55, 
57, 59 y 61 la siguiente frase: ‘Aquel maestro bajo la dirección 
del cual, oh Lohicca, el discípulo alcanza tan gran excelencia, 
aquél, oh Lohicca, es un maestro que en este mundo no es digno 
de reprobación y el que reprueba a tal maestro —aquella repro­
bación es injusta, falsa, incorrecta merecedora de reproche”.

18. Cuando el bhagavant habló así, el brahmán Lohicca le dijo esto: 
“Así como, oh señor Gotama, un hombre rescatando a otro hombre 
caído en el precipicio del infierno, tomándolo de los pelos, lo colocará 
en un lugar seguro, de la misma manera yo he sido rescatado por el 
señor Gotama, habiéndome caído al precipicio del infierno y he sido 
colocado en un lugar seguro. ¡Magnífico, señor Gotama! ¡Magnífico, 
señor Gotama! Así como, señor Gotama, uno levantaría algo que se 
ha caído o descubriría algo que está oculto o indicaría el camino a al­
guien que lo ha perdido o sostendría una lámpara de aceite en la oscuri­
dad pensando: ‘Los que tienen ojos, verán’, del mismo modo el señor 
Gotama ha explicado la doctrina de múltiples maneras. Señor, yo tomo 
refugio en el señor Gotama, en la Doctrina y en la Comunidad de bhikk- 
hus. Que el señor Gotama desde hoy día me reciba como upásaka, a 
mí que en vida, he tomado refugio en él.

por Buda, carece de la capacidad de comunicársela a otros y hacer que los otros la adop­
ten, malgastando así su tiempo y perjudicando a quienes se confían a él.





El sútra de los tres Vedas 
(Tevijjasutta) 

1.13

Introducción

I

El presente sidra, además de la Primera Sección que es a manera de 
introducción del diálogo, puede dividirse en cuatro partes.

RESUMEN

1. La conversación de Vasettha y Bháradvája acerca de cuál 
es el camino (correcto) y cual no

Mientras Buda se encontraba en el país de los Kosala, dos jóvenes brah­
manes, Vasettha y Bháradvája, discuten acerca del camino que conduce 
a la salvación. El primero sostiene que aquel camino es el enseñado 
por el brahmán Pokkharasáti y el segundo, que es el enseñado por el 
brahmán Tárukkha. Deciden entonces someter sus diversos puntos de 
vista a Buda y aceptar lo que él decida. Van efectivamente a donde 
Buda se encuentra y le exponen el motivo específico de su discusión 
(párrafo 5). Buda repite el planteamiento que ellos le hacen y les pregun­
ta curiosamente sobre cuál es su diferencia de opinión (párrafo 6) y 
Vásettha, olvidándose de su discusión con el otro joven brahmán, le 
dice a Buda, pasando a un plano general, que los brahmanes enseñan 
diversos caminos salvíficos y afirma que todos ellos conducen a la salva­
ción, a la compañía del dios Brahmá, de la misma manera como diver­
sos caminos pueden llevar todos ellos a una misma aldea.

127



128 SIETE SÚTRAS DEL DÍGHA NIKÁYA

Primera parte: párrafos 8-24

2. La palabra de los Brahmanes versados en los tres Vedas1 
es similar a la cadena de ciegos

Ante la reiterada insistencia de Vásettha de que todos esos caminos lle­
van al indicado fin, Buda le pregunta si algún brahmán versado en los 
tres Vedas, si algún maestro entre esos brahmanes, si algún maestro 
de maestros entre esos brahmanes, ha visto a Brahmá cara a cara y 
si alguno de los antiguos brahmanes, creadores de mantras,1 han di­
cho que ellos conocen el camino que conduce a donde se encuentra el 
dios Brahmá (párrafos 8-9). Vásettha contesta a todo que no. Buda 
concluye entonces que la palabra de todos esos brahmanes resulta sin 
sentido, pues todos ellos enseñan un camino que lleva a la compañía 
de alguien que ellos no conocen (párrafo 11) y los compara a una hilera 
de ciegos que caminan a la deriva, agarrados uno con otro (párrafo 12).
3. La compañía de Brahmá

En seguida Buda le explica a Vásettha que muchas personas, entre ellos 
los brahmanes versados en los tres Vedas, ven al sol y a la luna y les 
rinden homenaje cuando salen y se ponen, y sin embargo no puede ense­
ñar el camino que conduce hacia ambos cuerpos celestes. Luego le mani­
fiesta a Vásettha que ningún brahmán ha visto a Brahmá cara a cara, 
y que los antiguos sabios creadores de mantras no han dicho que ellos 
conocen donde está Brahmá y que, sin embargo, los brahmanes afirman 
que ellos pueden enseñar el camino que conduce a Brahmá —hacia al­
guien que ellos no conocen, que ellos no ven. Buda concluye diciendo 
que la afirmación de estos brahmanes carece de sentido.

a) La parábola de la belleza del lugar (párrafos 17-20) y b) la parábola 
de la escalera (párrafos 21-24)

Se insertan aquí la parábola del hombre que ama a una mujer que no 
conoce y de la cual nada sabe y la parábola del hombre qüe construye 
una escalera para subir a un palacio que no conoce y que ni siquiera 
sabe dónde está, parábolas que ya conocemos por Elsütra dePotthapá- 
da. Buda compara la conducta de los brahmanes de quienes está hablan­
do con la de ambos hombres.

Segunda parte: párrafos 25-32

c) La parábola del río Aciravati

En esta parte, que contiene varias parábolas que tienen que hacer con

1 Las escrituras sagradas del Hinduismo: el Rig Veda, el Sama Veda y el Yajur Veda.
2 Fórmulas sagradas.



EL SÜTRA DE LOS TRES VEDAS 129

el río Aciravati, Buda expresa que es imposible que los brahmanes, 
que no reúnen las cualidades que hacen al verdadero brahmán, puedan 
reunirse con Brahmá. Desarrolla en los párrafos 25-32 tres comparacio­
nes que ilustran su idea.

En los párrafos 25-27 expresa que es imposible que los brahmanes, 
que no reúnen las cualidades propias de un brahmán, puedan unirse 
con Brahmá únicamente porque le dirigen invocaciones o ruegos o por­
que así lo desean. Son comparables al hombre que llega al indicado 
río, para cruzarlo, llama a una orilla desde la otra orilla para que se 
le acerque, cosa que desde luego no se producirá.

En los párrafos 28-29 expresa que es imposible que los brahmanes, 
que no reúnen las cualidades propias de un brahmán y que están atados 
por las cadenas o ataduras que son los placeres sensuales, puedan reu­
nirse con Brahmá. Son comparables a un hombre que, atado con una 
sólida cadena en una orilla del indicado río, pretendiera cruzarlo.

En los párrafos 30-32 expresa que es imposible que los brahmanes 
que no reúnen las cualidades propias del verdadero brahmán y que están 
impedidos por los obstáculos que son el placer sensual, la malevolencia, 
la desidia, la pereza y el desasosiego y la inquietud y la duda, puedan 
reunirse con Brahmá. Son comparables al hombre que deseando cruzar 
el indicado río, cuando llega a él se echa a dormir en una de sus orillas.

Tercera parte: párrafos 33-35

4. El desierto de los tres Vedas, el infortunio de los tres Vedas

En esta sección Buda señala que Brahmá tiene una serie de cualidades, 
como estar libre de apegos, libre de odios, etc., que los brahmanes ver­
sados en los tres Vedas no poseen. Y concluye diciendo que no existe 
correspondencia, congruencia, entre Brahmá y esos brahmanes y que, 
por consiguiente, es imposible que después de la muerte esos brahmanes 
se unan a Brahmá, tan diferente de ellos.

Cuarta parte: párrafos 36-42

5. El camino que lleva a la compañía de Brahmá

En esta sección Buda expresa que él conoce el camino que lleva a Brah­
má mejor de lo que un hombre nacido en la aldea de Manasákata cono­
ce el camino que conduce a ella. Vásettha le pide entonces a Buda que 
él le explique el camino que conduce a Brahmá. Buda acepta y reprodu­
ce en el párrafo 39 las enseñanzas contenidas en los párrafos 2-37 de 
El Sütra de Jáliya, a los cuales se agregan otros nuevos párrafos que 
expresan cómo el monje que sigue las doctrinas budistas inunda de be-



130 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

nevolencia, compasión, simpatía, ecuanimidad, todas las regiones del 
espacio.

Luego Buda expresa, en los párrafos 40-41, que el monje que lo 
sigue a él y que en esa forma realiza sus normas está libre de apegos, 
libre de odio, etc. y que, por consiguiente, xisten correspondencia, 
congruencia, entre él y Brahmá, y que por lo tanto no es imposible que 
ese monje, después de la muerte, se una a Brahmá.

El diálogo concluye informándonos que Vásettha se convirtió al 
Budismo después de oír las palabras de Buda.

II
El presente diálogo ofrece algunos puntos de interés que señalamos a 

* continuación.
Es interesante la idea, expresada por Vásettha en el párrafo 7, de 

que los brahmanes enseñan diferentes caminos salvíficos y que todos 
ellos conducen a la salvación (párrafos 8-24).

La posición adoptada por Buda (párrafos 8-24) frente a esta idea 
de Vásettha revela la actitud pragmática del Budismo primitivo: es im­
posible que alguien pueda enseñar un método para unirse a una divini­
dad que no conoce; pretender hacerlo es una empresa sin sentido.

El interés de la sección cuarta (párrafos 25-32) radica en que vuelve 
a manifestar la inspiración moral del Budismo. La persona que carece 
de las cualidades morales propias del verdadero brahmán, que está do­
minada por la sensualidad, por la agresividad y otras cualidades negati­
vas que Buda señala en el párrafo 31, no puede pretender llegar a la 
compañía de Brahmá. De nada le servirán sus ruegos, oraciones e invo­
caciones.

Lo mismo sucede con la sección quinta (párrafos 33-35). Brahmá, 
que carece de apegos, está libre de odio y agresividad, y que tiene la 
mente pura y posee autodominio, no puede ser alcanzado por los brah­
manes por muy eruditos que sean, si poseen cualidades enteramente 
contrarias a las de Brahmá.

Si en las secciones 2 y 3 se negaba a los brahmanes la posibilidad 
de llegar a Brahmá por razones referidas al conocimiento, en las seccio­
nes 4 y 5 se les niega por razones que tienen que ver con la moral.

La sección sexta (párrafos 36-42) es interesante por el énfasis que 
pone, al igual que las secciones 4 y 5, en la moral como requisito impres­
cindible para poder alcanzar a Brahmá. El monje que practica las nor­
mas morales predicadas por Buda y contenidas en los párrafos 2-37 
de El Sutra de Jáliya, que está compenetrado de sentimientos de benevo­
lencia, compasión, simpatía, ecuanimidad para con todos los seres y 
que posee las mismas cualidades que Brahmá posee, como son: no tener 
apegos, ni sentimientos de odio, etc. —ese monje puede llegar a Brah­
má, reunirse con él.



Traducción

1. La conversación de Vásettha y Bháradvája acerca de cuál 
es el camino (correcto) y cuál no

1. He aquí lo que yo he oído decir. En cierta ocasión el bhagavant reco­
rriendo el país de los Kosala en busca de limosna en compañía de un 
grupo de bhikkhus, de quinientos bhikkhus, llegó a la aldea brahmánica 
de los Kosala, llamada Manasákata. Ahí, en Manasákata, se encontra­
ba el bhagavant, al norte de Manasákata, en la orilla del río Aciravatí, 
en un bosque de mangos.

2. En aquella misma ocasión numerosos ricos brahmanes suma­
mente distinguidos vivían en Manasákata, a saber: el brahmán 
Cankí, el bramán Tárukkha, el brahmán Pokkharasáti, el brahmán 
Jánusoni y el brahmán Todeyya y otros brahmanes ricos sumamente 
distinguidos.

3. Ahora bien, entre los jóvenes (brahmanes) Vásettha y Bháradvája, 
mientras se paseaban, surgió esta conversación sobre cuál es el camino 
(correcto) y cuál no. Y el joven Vásettha dijo así: “El camino recto, 
el curso correcto, que conduce a la salvación, que lleva al que lo sigue 
a la compañía de Brahmá, es el que ha sido señalado por el brahmán 
Pokkharasáti”. Y el joven Bháradvája dijo así: “El camino recto, el 
curso correcto, que conduce a la salvación, que lleva al que lo sigue 
a la compañía de Brahmá, es el que ha sido señalado por el brahmán 
Tárukkha* ’. Y ni el joven Vásettha pudo convencer al joven Bháradvája 
ni el joven Bháradvája pudo convencer al joven Vásettha

4. Entonces el joven Vásettha le informó al joven Bháradvája: ‘ ‘Oh 
Bháradvája, el samán Gotama, descendiente de los Sákya, que dejó

131



132 SIETE SÙTRAS DEL DÌGHA NIKÀYA

el clan de los Sákya para llevar una vida errante y mendicante, se en­
cuentra en Manasákata, al norte de Manasákata, en la orilla del río 
Aciravatí, en un bosque de mangos. Y se ha difundido con respecto 
al señor Gotama este rumor de buena fama: ‘El bhagavant es un arhant, 
perfectamente iluminado, dotado de saber y buena conducta, bien en­
caminado, conocedor del mundo, insuperable conductor de los hom­
bres que deben ser controlados, maestro de dioses y de hombres, el ilu­
minado, el afortunado. Él, habiendo conocido, habiendo percibido por 
sí mismo este mundo junto con sus dioses, con Mára, con Brahmá, 
a esta humanidad con sus samanes y brahmanes, con sus dioses y sus 
hombres, lo da a conocer. Él enseña la doctrina hermosa en el comien­
zo, hermosa en el medio, hermosa en el fin, en su espíritu y en su letra, 
él proclama la vida religiosa realizada en su integridad, completamente 
pura. Es bueno, en verdad, ver a arhants de tal naturaleza’. Vamos 
señor Bháradvája, acerquémonos ahí donde se encuentra el samán Go­
tama y, habiéndonos acercado, preguntémosle al samán Gotama sobre 
esta cuestión. Lo que el samán Gotama nos explique, eso nosotros lo 
aceptaremos”.

Diciendo: “Sí, señor”, el joven Bháradvája asintió al joven Vásettha.
5. Ahora bien, los jóvenes (brahmanes) Vásettha y Bháradvája se 

acercaron a donde se encontraba el bhagavant y, habiéndose acercado, 
se saludaron con el bhagavant. Habiendo intercambiado palabras ama­
bles y corteses, se sentaron a un lado. Sentado a un lado entonces el 
joven Vásettha le dijo esto al bhagavant'. “Aquí, señor Gotama, entre 
nosotros, mientras nos paseábamos, surgió esta conversación sobre,cuál 
es el camino (correcto) y cuál no. Yo digo así: ‘El camino recto, el curso 
correcto, que conduce a la salvación, que lleva al que lo sigue a la com­
pañía de Brahmá, es el que ha sido señalado por el brahmán Pokkhara- 
sáti’. Y el joven Bháradvája dice así: ‘El camino recto, el curso correcto, 
que conduce a la salvación, que lleva al que lo sigue a la compañía de 
Brahmá, es el que ha sido señalado por el brahmán Tárukkha’. En este 
asunto, señor Gotama (entre nosotros) existe una disputa, existe una 
discusión, existe una diferencia de opinión”.

6. “Así que tú, oh Vásettha, dices así: ‘El camino recto, el curso 
correcto, que conduce a la salvación, que lleva al que lo sigue a la com­
pañía de Brahmá, es el que ha sido señalado por el brahmán Pokkhara- 
sáti’; y el joven Bháradvája dice así: ‘El camino recto, el curso correcto, 
que conduce a la salvación, que lleva al que lo sigue a la compañía de 
Brahmá, es el que ha sido señalado por el brahmán Tárukkha’. Enton­
ces, ¿sobre qué, oh Vásettha (entre vosotros) existe disputa, sobre qué 
discusión, sobre qué diferencia de opinión?”3

7. “Sobre cuál es el camino (correcto) y cuál no, señor Gotama.

3 La pregunta de Buda resulta algo inexplicable, pues Vásettha ha sido bastante 
explícito.



EL SÜJTRA DE LOS TRES VEDAS 133

Todos los brahmanes, señor Gotama: los brahmanes Addhariyas, los 
brahmanes Tittiriyas, los brahmanes Chandokas, los brahmanes Ba- 
vhárijjha, enseñan diferentes caminos, todos estos conducen a la salva­
ción, llevan al que los sigue a la compañía de Brahmá.4 Así como, se­
ñor Gotama, cerca de una aldea o de una ciudad existen muchos y variados 
caminos, pero todos ellos confluyen en la aldea, de la misma manera, 
señor Gotama, todos los brahmanes: los brahmanes Addhariyas, los 
brahmanes Tittiriyas, los brahmanes Chandokas, los brahmanes Ba- 
vhárijjha, enseñan diferentes caminos, pero todos ellos conducen a la 
salvación, llevan al que los sigue a la compañía de Brahmá.

2. La palabra de los Brahmanes versados en los tres Vedas 
es similar a la cadena de ciegos

8. “¿Conducen, oh Vásettha, dices?” 
“Conducen, señor Gotama, digo”. 
“¿Conducen, oh Vásettha, dices?” 
“Conducen, señor Gotama, digo”. 
“¿Conducen, oh Vásettha, dices?” 
“Conducen, señor Gotama, digo”.
Oh Vásettha, ¿existe algún brahmán de entre los brahmanes versa­

dos en los tres Vedas, uno solo, que haya visto a Brahmá cara a cara?” 
“No, señor Gotama”.
‘ ‘Oh Vásettha, ¿existe algún maestro de entre los brahmanes versa­

dos en los tres Vedas, uno solo, que haya visto a Brahmá cara a cara?” 
“No, señor Gotama”.
“Oh Vásettha, ¿existe algún maestro de maestros entre los brahma­

nes versados en los tres Vedas, uno solo, que haya visto a Brahmá cara 
a cara?”

“No, señor Gotama”.
“Oh Vásettha, ¿existe algún (brahmán) hasta la séptima generación 

de entre los brahmanes versados en los tres Vedas que haya visto a Brahmá 
cara a cara?”

“No, señor Gotama”.
9. Oh Vásettha, aquellos antiguos sabios entre los brahmanes versa­

dos en los tres Vedas, que fueron autores de mantras, creadores de man­
irás cuyos antiguos mantras sagrados, cantados, creados, compuestos 
por ellos, los brahmanes versados en los tres Vedas de ahora cantan, 
recitan, repitiendo lo dicho por aquéllos, reiterando lo expresado por 
aquéllos: Atthaka,Vámaka, Vámadeva,Vessámitta,Yamataggi, Añgi - 
rasa, Bháradvája, Vásettha, Kassapa, Bhagu —¿es que ellos, antiguos

4 Aquí Vásettha ya no se refiere al tema que discutía con el otro brahmán. Plantea 
algo diferente: que todos los caminos enseñados por los diversos brahmanes conducen 
a Brahmá, tesis esta que Buda pasará a refutar.



134 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

sabios dicen así: “Nosotros conocemos esto, nosotros vemos esto: ‘¿en 
dónde está Brahmá? o ¿por dónde está Brahmá? o ¿en qué lugar está 
Brahmá’?”

“No, señor Gotama”.
10. “Oh Vásettha, así es que no existe ningún brahmán entre los 

brahmanes versados en los tres Vedas, ni uno solo, que haya visto a 
Brahmá cara a cara; no existe ningún maestro entre los brahmanes ver­
sados en los tres Vedas, ni uno solo, que haya visto a Brahmá cara 
a cara; no existe ningún maestro de maestros entre los brahmanes versa­
dos en los tres Vedas, ni uno solo, que haya visto a Brahmá cara a cara; 
no existe ningún (brahmán) hasta la séptima generación de entre los 
brahmanes versados en los tres Vedas, que haya visto a Brahmá cara 
a cara. Y aquellos antiguos sabios entre los brahmanes versados en los 
tres Vedas, que fueron autores de mantras, creadores de mantras, cuyos 
antiguos mantras sagrados, cantados, creados, compuestos por ellos, 
los brahmanes versados en los tres Vedas de ahora cantan, recitan, repi­
tiendo lo dicho por aquéllos, reiterando lo expresado por aquéllos: 
Atthaka, Vámaka, Vámadeva, Vessámitta, Yamataggi, Añgirasa, Bhá- 
radvája, Vásettha, Kassapa, Bhagu —aquellos antiguos sabios no di­
cen: ‘Nosotros conocemos esto, nosotros vemos esto: en dónde está 
Brahmá o por dónde está Brahmá o en qué lugar está Brahmá'. ‘Y, 
sin embargo, (todos) estos brahmanes versados en los tres Vedas dicen 
así: ‘Nosotros enseñamos el camino que lleva a la compañía de aquel 
a quien no conocemos, a quien no vemos: ‘Éste es el camino recto, 
éste es el curso correcto, que conduce a la salvación, ¿que lleva al que 
lo sigue a la compañía de Brahmá’?”

11. “¿Tú qué piensas, oh Vásettha, siendo así, la palabra de aque­
llos brahmanes versados en los tres Vedas no resulta sin sentido?”

“Ciertamente, señor Gotama, siendo así, ’a palabra de los brahma­
nes versados en los tres Vedas resulta sin sentido”.

“¡Bien, Vásettha! Aquellos brahmanes versados en los tres Vedas, 
oh Vásettha, enseñan un camino que lleva a la compañía de aquel que 
no.conocen, que no ven: ‘Éste es el camino correcto, éste es el curso 
correcto, que conduce a la salvación, que lleva al que lo sigue a la com­
pañía de Brahmá’. Esto no es posible.

12. Así como, oh Vásettha, una cadena de ciegos, agarrados uno con 
otro —el de adelante no ve, el del medio tampoco ve, el de atrás tampoco 
ve, de la misma manera, oh Vásettha, pienso, similar a la cadena de 
ciegos es la palabra de los brahmanes versados en los tres Vedas: el 
de adelante no ve, el del medio no ve, el de atrás no ve.5 Esta palabra 
de aquellos brahmanes versados en los tres Vedas resulta ridicula, resul­
ta pura palabrería, resulta vacía, resulta hueca”.

5 Todos ellos transmiten a la siguiente generación una doctrina carente desde su 
inicio de comprobación y, por consiguente, inaceptable.



135EL SÜTRA DE LOS TRES VEDAS

3. La compañía de Brahmá

13. “¿Tú que piensas, oh Vásettha, los brahmanes versados en los tres 
Vedas ven el sol y la luna —y también otras muchas personas comunes— 
y (ahí) de donde salen el sol y la luna y donde se ponen ellos los invocan, 
los alaban, rindiéndoles homenaje constantemente, haciendo el añjalF 
hacia ellos?”

“Así es, señor Gotama. Los brahmanes versados en los tres Vedas 
ven el sol y la luna —y también otras muchas personas comunes— y 
(ahí) de donde salen el sol y la luna y donde se ponen, ellos los invocan, 
los alaban, rindiéndoles homenaje constantemente, haciendo el añjali 
hacia ellos”.

14. “¿Tú que piensas, oh Vásettha, aunque los brahmanes versados 
en los tres Vedas vean el sol y la luna —y también otras muchas personas 
comunes— y (ahí) de donde salen el sol y la luna y donde se ponen, 
ellos los invoquen, los alaben, rindiéndoles homenaje constantemente, 
haciendo el añjali hacia ellos, pueden ellos enseñar el camino que lleva 
a la compañía del sol y la luna: ‘Éste es el camino recto, éste es el curso 
correcto, que conduce a la salvación, que lleva al que lo sigue a la com­
pañía del sol y la luna?’ ”.

“No es así, señor Gotama”.
“Así pues, oh Vásettha, aunque los brahmanes versados en los tres 

Vedas vean el sol y la luna —y también otras muchas personas comunes— 
y (ahí) de donde salen el sol y la luna y donde se ponen, ellos los invo­
quen, los alaben, rindiéndoles homenaje constantemente, haciendo el 
añjali hacia ellos, sin embargo, ellos nojpueden enseñar el camino que 
lleva a la compañía del sol y la luna: ‘Este es el camino recto, éste es 
el curso correcto, que conduce a la salvación, tjue lleva al que lo sigue 
a la compañía del sol y la luna’.

15. Así pues, Brahmá no ha sido visto cara a cara por los brahmanes 
versados en los tres Vedas} Brahmá no ha sido visto cara a cara por 
los maestros de entre los brahmanes versados en los tres Vedas} Brahmá 
no ha sido visto cara a cara por los maestros de maestros de entre ios 
brahmanes versados en los tres Vedas} Brahmá no ha sido visto cara 
a cara por ningún brahmán de entre los brahmanes versadós en los tres 
Vedas hasta la séptima generación de maestros. Y aquellos antiguos 
sabios entre los brahmanes versados en los tres Vedas, que fueron auto­
res de mantras, creadores de mantras, cuyos antiguos mantras sagra­
dos, cantados, creados, compuestos por ellos, los brahmanes versados 
en los tres Vedas de ahora cantan, recitan, repitiendo lo dicho por aqué­
llos, reiterando lo expresado por aquéllos: Atthaka, Vámaka, Vámadeva, 
Vessámitta, Yamataggi, Añgírasa, Bháradvája, Vásettha, Kassapa, Bha-

6 El añjali consiste en juntar las palmas de las manos ante el pecho en señal de ho­
menaje y veneración.



136 SIETE SÚTRAS DEL DÌGHA N1KÁYA

gu —aquellos antiguos sabios no dicen así: ‘Nosotros conocemos, noso­
tros vemos en dónde está Brahmá, por dónde está Brahmá, en qué lugar 
está Brahmá. Y, sin embargo, aquellos brahmanes versados en los tres 
Vedas dicen así: ‘Nosotros enseñamos el camino que lleva a la compañía 
de aquel a quien no conocemos, a quien no vemos: Éste es el camino 
recto, éste es el curso correcto, que conduce a la salvación, que lleva 
al que lo sigue a la compañía de Brahmá’.

16. ¿Tú qué piensas, oh Vásettha, siendo así, la palabra de aquellos 
brahmanes versados en los tres Vedas no resulta sin sentido?”

‘ ‘Ciertamente, señor Gotama, siendo así, la palabra de los brahma­
nes versados en los tres Vedas resulta sin sentido”.

“¡Éien, Vásettha! Aquellos brahmanes versados en los tres Vedas 
enseñan el camino que lleva a la compañía de aquel a quien no conocen, 
a quien no ven!: ‘Éste es el camino recto, éste es el curso correcto, que 
conduce a la salvación, que lleva al que lo sigue a la compañía de Bra­
hmá*. Esto no es posible”.

a) La parábola de la belleza del lugar

Yl. ‘‘Si, oh Vásettha, un hombre dijera así: ‘Yo deseo, yo amo a aquella 
que es la belleza del lugar en esta región’; y le dijeran así: ‘Hombre, 
sabes si esta belleza del lugar que tú deseas, que tú amas, es kshatriya, 
bráhmana, vaishya o shüdraT E interrogado así, él dijese: ‘No’; y a 
él le dijeran así: ‘Hombre, ¿sabes qué nombre tiene, a qué familia perte­
nece, esta belleza del lugar que tú deseas, que tú amas, o si es alta o 
baja o de mediana estatura o si es negra o morena o blanca, en qué 
aldea o pueblo o ciudad vive?* E, interrogado así, él dijese: ‘No’; y 
a él le dijeran así: ‘Hombre, ¿tú deseas, tú amas a aquella a la que tú 
no conoces ni ves?’ E, interrogado así, él dijese: ‘Sí’.

18. ¿Tú qué piensas, oh Vásettha, siendo así, la palabra de aquel 
hombre no resulta sin sentido?”

‘ ‘Ciertamente, señor, siendo así, la palabra de aquel hombre resulta 
sin. sentido”.

19. ‘‘Así, de la misma manera, oh Vásettha, Brahmá no ha sido 
visto cara a cara por los brahmanes versados en los tres Vedas; Brahmá 
no ha sido visto cara a cara por los maestros de entre los brahmanes 
versados en los tres Vedas; Brahmá no ha sido visto cara a cara por 
los maestros de maestros de entre los brahmanes versados en los tres 
Vedas; Brahmá no ha sido visto cara a cara por ningún brahmán de 
entre los brahmanes versados en los tres Vedas hasta la séptima genera­
ción de maestros. Y aquellos antiguos sabios entre los brahmanes versa­
dos en los tres Vedas, que fueron autores de mantras, creadores de man­
tras, cuyos antiguos mantras sagrados, cantados, creados, compuestos 
por ellos, los brahmanes versados en los tres Vedas de ahora cantan, 
recitan, repitiendo lo dicho por aquéllos, reiterando lo expresado por



EL SÜTRA DE LOS TRES VEDAS 137

aquéllos: Atthaka, Vámaka, Vámadeva, Vessámitta, Yamataggi, Añ- 
girasa, Bháradvája, Vásettha, Kassapa, Bhagu —aquellos antiguos sa­
bios no dicen así: ‘Nosotros conocemos, nosotros vemos en dónde está 
Brahmá, por dónde está Brahmá, en qué lugar está Brahmá’; y sin em­
bargo aquellos brahmanes versados en los tres Vedas dicen así: ‘Noso­
tros enseñamos el camino que lleva a la compañía de aquel a quien no 
conocemos, a quien nos vemos: Éste es el camino recto, éste es el curso 
correcto, que conduce a la salvación, que lleva al que lo sigue a la com­
pañía de Brahmá’.

20. ¿Tú qué piensas, oh Vásettha, siendo así, la palabra de los brah­
manes versados en los tres Vedas no resulta sin sentido?”

‘‘Ciertamente, señor Gotama, siendo así la palabra de los brahma­
nes versados en los tres Vedas resulta sin sentido”.

“ ¡Bien, Vásettha! ¡Aquellos brahmanes versados en los tres Vedas 
enseñan el camino que lleva a la compañía de aquel a quien no conocen, 
a quien no ven!: ‘Éste es el camino recto, éste es el curso correcto, que 
conduce a la salvación, que lleva al que lo sigue a la compañía de Bra­
hmá’. Esto no es posible”.

b) La parábola de la escalera

21. “Si, oh Vásettha, un hombre en la encrucijada de un camino cons­
truyese una escalera para subir a un palacio y le dijeran así: ‘Hombre, 
¿sabes si aquel palacio, para subir al cual tú construyes una escalera, 
está en la región este o en la región sur o en la región oeste o en la 
región norte, si es elevado, bajo o de mediana altura?’ E, interrogado 
así, él dijese: ‘No’; y a él le dijeran así: ‘Hombre, ¿tú construyes una 
escalera para subir a aquel palacio que tú no conoces ni ves?’E, interro­
gado así, él dijese: ‘Sí’.

22. ¿Tú qué piensas, oh Vásettha, siendo así, la palabra de aquel 
hombre no resulta sin sentido?”

“Ciertamente, señor Gotama, siendo así, la palabra de aquel hom­
bre resulta sin sentido”.

23. “Así, de la misma manera, oh Vásettha, Brahmá no ha sido 
visto cara a cara por los brahmanes versados en los tres Vedas', Brahmá 
no ha sido visto cara a cara por los maestros de entre los brahmanes 
versados en los tres Vedas', Brahmá no ha sido visto cara a cara por 
los maestros de maestros de entre los brahmanes versados en los tres 
Vedas', Brahmá no ha sido visto cara a cara por ningún brahmán de 
entre los brahmanes versados en los tres Vedas hasta la séptima genera­
ción de maestros. Y aquellos antiguos sabios entre los brahmanes versa­
dos en los tres Vedas, que fueron autores de mantras, creadores de man­
irás, cuyos antiguos mantras sagrados, cantados, creados, compuestos 
por ellos, los brahmanes versados en los tres Vedas de ahora cantan, 
recitan, repitiendo lo dicho por aquéllos, reiterando lo expresado por



138 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

aquéllos: Atthaka, Vámaka, Vámadeva, Vessámitta, Yamataggi, Añgí- 
rasa, Bháradvája, Vásettha, Kassapa, Bhagu —aquellos antiguos sa­
bios no dicen así: ‘Nosotros conocemos, nosotros vemos en dónde está 
Brahmá, por dónde está Brahmá, en qué lugar está Brahmá’. Y sin em­
bargo aquellos brahmanes versados en los tres Vedas dicen así: ‘Noso­
tros enseñamos el camino que lleva a la compañía de aquel a quien no 
conocemos, a quien no vemos: Éste es el camino recto, éstejes el curso 
correcto, que conduce a la salvación, que lleva al que lo sigue a la com­
pañía de Brahmá’ ”.

24. “¿Tú qué piensas, oh Vásettha, siendo así, la palabra de los 
brahmanes versados en los tres Vedas no resulta sin sentido?”

“Ciertamente, señor Gotama, siendo así, la palabra de los brahma­
nes versados en los tres Vedas resulta sin sentido”.

“¡Bien Vásettha! ¡Aquellos brahmanes versados en los tres Vedas 
enseñan el camino que lleva a la compañía de aquel a quien no conocen, 
a quien no ven!: ‘Este es el camino recto, éste es el camino correcto, 
que conduce a la salvación, que lleva al que lo sigue a la compañía de 
Brahmá’. Esto no es posible”.

c) La parábola del río Aciravatí

25. “Supongamos, oh Vásettha, que este río Aciravatí estuviera lleno 
de agua, excesivamente lleno, repleto hasta el borde y entonces llegara 
un hombre deseando llegar a la otra orilla, en camino hacia la otra ori­
lla, buscando la otra orilla, deseoso de cruzar a la otra orilla, y él, para­
do en esta oi/la, gritara a la otra orilla: ‘Ven de allá para acá’, ‘Ven 
de allá para acá’ ”.

26. “¿Tú qué piensas, Vásettha, la otra orilla del río Aciravatí se 
acercaría a esta orilla a causa de la invocación de aquel hombre, a causa 
de su ruego, a causa de su pedido o a causa de su deseo?”

“No, señor Gotama”.
27. “De la misma manera, oh Vásettha, los brahmanes versados 

en los tres Vedas que viven habiendo adoptado aquellas cualidades que 
no hacen al brahmán, dicen así: ‘Invoquemos a Indra, invoquemos al 
Soma, invoquemos a Varuna, invoquemos a íshána, invoquemos a Pra- 
jápati, invoquemos a Brahmá, invoquemos a Mahendra, invoquemos 
a Yama.

Oh Vásettha, que aquellos brahmanes versados en los tres Vedas, 
que viven habiendo abandonado aquellas cualidades que hacen al brah­
mán, que viven habiendo adoptado aquellas cualidades que no hacen 
al brahmán (sólo) a causa de su invocación o a causa de su ruego o 
a causa de su pedido o a causa de su deseo, con la destrucción de su 
cuerpo después de la muerte, se unan a Brahmá —esto no es posible.

28. Supongamos, oh Vásettha, que este río Aciravatí estuviera lleno 
de agua, excesivamente lleno, repleto hasta el borde y entonces llegara



EL SÜTRA DE LOS TRES VEDAS 139

un hombre deseando llegar a la otra orilla, en camino hacia la otra ori­
lla, buscando la otra orilla, deseoso de cruzar a la otra orilla y él, en 
esta orilla estuviera con sus brazos atrás fuertemente atados con una 
sólida cadena.

¿Tú qué piensas, Vasettha, aquel hombre desde esta orilla del río 
Aciravatí podría ir a la otra orilla?”

“No, señor Gotama”.
29. “De la misma manera, oh Vasettha, los cinco placeres sensua­

les, en la disciplina del Noble, son llamados ‘cadenas*, son llamados 
‘ataduras*. ¿Cuáles cinco? Las formas cognoscibles por el ojo, desea­
bles, placenteras, encantadoras, incitantes, agradables, excitantes; los 
sonidos cognoscibles por el oído, deseables, placenteros, encantadores, 
incitantes, agradables, excitantes; los olores cognoscibles por la nariz, 
deseables, placenteros, encantadores, incitantes, agradables, excitan­
tes; los sabores cognoscibles por la lengua, deseables, placenteros, encan­
tadores, incitantes, agradables, excitantes; las cosas tangibles cognosci­
bles por el cuerpo, deseables, placenteras, encantadoras, incitantes, 
agradables, excitantes. Estos cinco placeres sensuales, oh Vasettha, en 
la disciplina del Noble, son llamados ‘cadenas’, son llamados ‘ataduras’.

Oh Vasettha, los brahmanes versados en los tres Vedas disfrutan 
de estos cinco placeres sensuales, atados (a ellos), atontados, adictos, 
no viendo el peligro, no sabiendo cómo escapar (de ellos).

Oh Vasettha, que aquellos brahmanes versados en los tres Vedas, 
que viven habiendo abandonado aquellas cualidades que hacen al brah­
mán, que viven habiendo adoptado aquellas cualidades que no hacen 
al brahmán, disfrutando de aquellos cinco placeres sensuales, atados 
(a ellos), atontados, adictos, no viendo peligro, no sabiendo cómo esca­
par (de ellos), atados por las ataduras y las cadenas del deseo, con la 
destrucción de su cuerpo después de la muerte se unan a Brahmá —esto 
no es posible.

30. Supongamos, oh Vasettha, que este río Aciravatí estuviera lleno 
de agua, excesivamente lleno, repleto hasta el borde y entonces llegara 
un hombre deseando llegar a la otra orilla, en camino hacia la otra ori­
lla, buscando la otra orilla, deseoso de cruzar a la otra orilla y él, en 
esta orilla, se durmiera tapándose hasta la cabeza.

¿Tú qué piensas, Vasettha, este hombre podría ir de esta orilla del 
río Aciravatí a la otra orilla?”

“No, señor Gotama”.
31. “De la misma manera, oh Vasettha, estos cinco obstáculos, 

en la disciplina del Noble, son llamados ‘impedimentos’, son llamados 
‘obstáculos’, son llamados ‘coberturas’, son llamados ‘envolturas’. ¿Cuá­
les cinco? El obstáculo del deseo del placer sensual, el obstáculo de la 
malevolencia, el obstáculo de la desidia y la pereza, el obstáculo del 
desasosiego y la inquietud, el obstáculo de la duda. Estos cinco obstácú- 
los, oh Vasettha, en la disciplina del Noble, son llamados ‘impedimen-



140 SIETE SÚTRAS DEL DÍGHA NIKÁYA

tos’, son llamados ‘obstáculos’, son llamados ‘coberturas’, son llama­
dos ‘envolturas’.

32. Oh Vásettha, aquellos brahmanes versados en los tres Vedas 
están impedidos, obstaculizados, cubiertos, envueltos por estos cinco 
obstáculos.

Oh Vásettha, que aquellos brahmanes versados en los tres Vedas, 
que viven habiendo abandonado aquellas cualidades que hacen al brah­
mán, que viven habiendo adoptado aquellas cualidades que no hacen 
al brahmán, impedidos, obstaculizados, cubiertos, envueltos por estos 
cinco obstáculos, con la destrucción de su cuerpo después de la muerte, 
se unan a Brahmá —esto no es posible ”.

4. El desierto de los' tres Vedas, el infortunio de los tres Vedas

33. “¿Tú qué piensas, oh Vásettha, has oído decir a los brahmanes an­
cianos, venerables, maestros y maestros de maestros: ‘Brahmá tiene 
apegos o está libre, de apegos’?”

“Está libre de apegos, señor Gotama”.
“¿Está dominado por el odio o libre de odio?”
“Está libre de odio, señor Gotama”.
“¿Tiene su mente llena de sentimientos de agresividad o tiene su 

mente libre de sentimientos de agresividad?”
“Tiene su mente libre de sentimientos de agresividad, señor Go­

tama”.
“¿Es de mente impura o de mente pura?”
“Es de mente pura, señor Gotama”.
“¿Posee autodominio o no posee autodominio?”
“Posee autodominio, señor Gotama”.
“¿Tú que piensas, Vásettha, los brahmanes versados en los tres 

Vedas tienen apegos o están libres de apegos?”
“Tienen apegos, señor Gotama”.
“¿Están dominados por el odio o libres de odio?”
“Están dominados por el odio, señor Gotama”.
“¿Tienen su mente llena de sentimientos de agresividad o tienen 

su mente libre de sentimientos de agresividad?”
“Tienen su mente llena de sentimientos de agresividad, señor Go­

tama”.
“¿Son de mente impura o de mente pura?”
“Son de mente impura, señor Gotama”.
“¿Poseen autodominio o no poseen autodominio?”
“No poseen autodominio, señor Gotama”.
34. “Así es que, oh Vásettha, los brahmanes versados en los tres 

Vedas tienen apegos y Brahmá está libre de apegos. ¿Existe correspon­
dencia, existe congruencia entre los brahmanes versados en los tres Ve-



EL SÜTRA DE LOS TRES VEDAS 141

das que tienen apegos y Brahmá que está libre de apegos?”-
“No, señor Gotama”.
“¡Bien, Vásettha! Que, oh Vásettha, aquellos brahmanes versados 

en los tres Vedas que tienen apegos, con la destrucción de su cuerpo 
después de la muerte, se unan a Brahmá que está libre de apegos —esto 
no es posible.

Así es que, oh Vásettha, los brahmanes versados en los tres Vedas 
están dominados por el odio y Brahmá está libre de odió. ¿Existe corres­
pondencia, existe congruencia entre los brahmanes versados en los tres 
Vedas que están dominados por el odio y Brahmá que está libre de odio? * ’

“No, señor Gotama”.
“¡Bien, Vásettha! Que, oh Vásettha, aquellos brahmanes versados 

en los tres Vedas que están dominados por el odio, con la destrucción 
de su cuerpo después de la muerte, se Unan a Brahmá, que está libre 
de odio —esto no es posible.

Así es que, oh Vásettha, los brahmanes versados en los tres Vedas 
tienen su mente llena de sentimientos de agresividad y Brahmá tiene 
su mente libre de sentimientos de agresividad. ¿Existe correspondencia, 
existe congruencia entre los brahmanes versados en los tres Vedas que 
tienen su mente llena de sentimientos de agresividad y Brahmá que tiene 
su mente libre de sentimientos de agresividad?”

“No, señor Gotama”.
‘‘ ¡Bien, Vásettha! Que, oh Vásettha, aquellos brahmanes versados 

en los tres Vedas que tienen su mente llena de sentimientos de agresivi­
dad, con la destrucción de su cuerpo después de la muerte, se unan 
a Brahmá, que está libre de sentimientos de agresividad —esto no es 
posible.

Así es que, oh Vásettha, los brahmanes versados en los tres Vedas 
son de mente impura y Brahmá es de mente pura. ¿Existe corresponden­
cia, existe congruencia entre los brahmanes que son de mente impura 
y Brahmá que es de mente pura?”

“No, señor Gotama”.
“¡Bien, Vásettha! Que, oh Vásettha, aquellos brahmanes versados 

en los tres Vedas que son de mente impura, con la destrucción de su 
cuerpo después de la muerte, se unan a Brahmá, que es de mente pura 
—esto no es posible.

Así es que, oh Vásettha, los brahmanes versados en los tres Vedas 
no poseen autodominio y Brahmá posee autodominio. ¿Existe corres­
pondencia, existe congruencia entre los brahmanes versados en los tres 
Vedas que no poseen autodominio y Brahmá que posee autodominio?” 

“No, señor Gotama”.
“¡Bien, Vásettha! Que, oh Vásettha, aquellos brahmanes versados 

en los tres Vedas que no poseen autodominio, con la destrucción de 
su cuerpo después de la muerte, se unan a Brahmá, que posee autodomi­
nio —esto no es posible.



142 SIETE SÚTRAS DEL DIGHA NIKAYA

35. En este mundo, oh Vásettha, aquellos brahmanes versados en 
los tres Vedas acercándose (a Brahmá) se hunden, hundiéndose alcan­
zan la dispersión, atraviesan —pienso— una zona árida.7 Por esta ra­
zón, esto se llama ‘el desierto de los tres Vedas' de los brahmanes versa­
dos en los tres Vedas, se llama ‘la jungla de los tres Vedas', se llama 
‘el infortunio de los tres Vedas'

5. El camino que lleva a la compañía de Brahmá

36. Cuando el bhagavant habló así, el joven Vasettha le dijo esto: “Se­
ñor Gotama, yo he oído decir esto: ‘El samán Gotama conoce el camino 
que lleva a la compañía de Brahmá’ ”.

“¿Tú qué piensas, Vásettha, Manasákata está cerca de aquí; Mana- 
sákata no está lejos de aquí?”

“Sí, señor Gotama, Manasákata está cerca de aquí, Manasákata 
no está lejos de aquí”.

37. “¿Tú qué piensas, Vásettha, supongamos que un hombre hu­
biera nacido y crecido aquí en Manasákata y a él, recién llegado de 
Manasákata, le preguntaran el camino que lleva a Manasákata, ¿esta­
ría, oh Vásettha, aquel hombre nacido y crecido en Manasákata, per­
plejo o dubitativo al ser interrogado por el camino que lleva a Manasá­
kata?”

“No, señor Gotama”.
“¿Por qué?”
“Porque, señor Gotama, aquel hombre ha nacido y ha crecido en 

Manasákata. Para él todos los caminos que llevan a Manasákata serían 
bien conocidos”.

“Oh Vásettha, aquel hombre nacido y crecido en Manasákata, al 
ser interrogado por el camino que lleva a Manasákata podría estar per­
plejo o dubitativo, pero no estaría ni perplejo ni dubitativo el tathágata 
al ser interrogado por el mundo de Brahmá o por el camino que conduce 
al mundo de Brahmá. Y, oh Vásettha, yo conozco a Brahmá, al mundo 
de Brahmá, el camino que conduce al mundo de Brahmá. Y lo conozco 
como uno que hubiera llegado al mundo de Brahmá, que hubiera nacido 
en él”.

38. Cuando el bhagavant habló así, el joven Vásettha le dijo esto: 
“Señor Gotama, yo he oído decir: ‘El samán Gotama enseña el camino 
que lleva a la compañía de Brahmá’. Bien, que el señor Gotama nos 
enseñe el camino que lleva a la compañía de Brahmá. Que el señor Gota­
ma ayude a la raza de los brahmanes”.

“Entonces, Vásettha, escucha, presta bien atención, hablaré”.
Diciendo “Sí, señor”, el joven Vásettha obedeció al bhagavant.
39. El bhagavant dijo esto: ‘ ‘Oh Vásettha, un tathagata surge en este

7 Pasaje poco claro.



EL SÚTRA DE LOS TRES VEDAS 143

mundo, arhant, ...(el texto reproduce aquí los párrafos 2-3 7 de El Sútra 
de Jáliya con el siguiente cambio: en lugar del vocativo ‘amigos’ u ‘oh 
amigos’ tiene'. ‘Vásettha’ u ‘oh Vásettha’).

Él (el bhikkhu) vive inundando, con la mente llena de benevolencia, 
una de las regionesdel espacio y también la segunda y también la tercera 
y también la cuarta, así él vive inundando hacia arriba, hacia abajo, 
hacia los costados, por todas partes, íntegramente, todo el mundo, con 
su mente llena de benevolencia, amplia, engrandecida, inconmensura­
ble, sin odios, sin agresividades.

Así como, oh Vásettha, un fuerte trompetista se haría oír sin gran 
dificultad en las cuatro regiones del espacio; de la misma manera, oh 
Vasettha, aquella acción que ha sido puesta como ejemplo de liberación 
de la mente mediante una desarrollada benevolencia no permanece en 
él, no se queda en él. Oh Vasettha, éste es el camino que lleva a la compa­
ñía de Brahmá.

Y además, oh Vasettha, el bhikkhu vive inundando, con la mente 
llena de compasión, una de las regiones del espacio y también la segundq 
y también la tercera y también la cuarta, así él vive inundando hacia 
arriba, hacia abajo, hacia los costados, por todas partes, íntegramente, 
todo el mundo, con su mente llena de compasión, amplia, engrandeci­
da, inconmensurable, sin odios, sin agresividades.

Así como, oh Vasettha, un fuerte trompetista se haría oír sin gran 
dificultad en las cuatro regiones del espacio; de la misma manera, oh 
Vasettha, aquella acción que ha sido puesta como ejemplo de liberación 
de la mente mediante una desarrollada compasión no permanece en 
él, no se queda en él. Oh Vasettha, éste es el camino que lleva a la compa­
ñía de Brahmá.

Y además, oh Vásettha, él vive inundando, con la mente llena de 
simpatía, uña de las regiones del espacio y también la segunda y también 
la tercera y también la cuarta, así él vive inundando hacia arriba, hacia 
abajo, hacia los costados, por todas partes, íntegramente, todo el mun­
do, con su mente llena de simpatía, amplia, engrandecida, inconmensu­
rable, sin odios, sin agresividades.

Así como, oh Vasettha, un fuerte trompetista se haría oír sin gran 
dificultad en las cuatro regiones del espacio; de la misma manera, oh 
Vasettha, aquella acción que ha sido puesta como ejemplo de liberación 
de la mente mediante la simpatía no permanece en él, no se queda en 
él. Oh Vasettha, éste es el camino que lleva a la compañía de Brahmá.

Y además, oh Vásettha, el bhikkhu vive inundando, con la mente 
llena de ecuanimidad, una de las regiones del espacio y también la se­
gunda y también la tercera y también la cuarta, así él vive inundando 
hacia arriba, hacia abajo, hacia los costados, por todas partes, íntegra­
mente, todo el mundo, con su mente llena de ecuanimidad, amplia, en­
grandecida, inconmensurable, sin odios, sin agresividades.

Así como, oh Vásettha, un fuerte trompetista se haría oír sin gran



144 SIETE SÚTRAS DEL DÌGHA N1KÀYA

dificultad en las cuatro regiones del espacio; de la misma manera, oh 
Vásettha, aquella acción que ha sido puesta como ejemplo de liberación 
de la mente mediante la ecuanimidad no permanece en él, no se queda 
en él. Oh Vásettha, éste es el camino que lleva a la compañía de Brahmá.

40. ¿Tú qué piensas, Vásettha, el bhikkhu que vive así tiene apegos
o está libre de apegos? ” *

“Está libre de apegos, señor Gotama”.
“¿Está dominado por el odio o libre de odio?”
“Está libre de odio, señor Gotama”.
“¿Tiene su mente llena de sentimientos de agresividad o tiene su 

mente libre de sentimientos de agresividad?”
“Tiene su mente libre de sentimientos de agresividad, señor Go­

tama”.
“¿Es de mente impura o de mente pura?”
“Es de mente pura, señor Gotama”.
“¿Posee autodominio o no posee autodominio?”
“Posee autodominio, señor Gotama”.
“Así es que, oh Vásettha, el bhikkhu está libre de apegos y Brahmá 

está libre de apegos. ¿Existe correspondencia, existe congruencia entre 
los bhikkhus que están libres de apegos y Brahmá que está libre de ape­
gos?”

“Sí, señor Gotama”.
“¡Bien, Vásettha! Y que aquel bhikkhu que está libre de apegos, 

oh Vásettha, con la destrucción de su cuerpo después de la muerte se 
una a Brahmá —esto es posible.

41. Así es que, oh Vásettha, el bhikkhu está libre de odio y Brahmá 
está libre de odio. ¿Existe correspondencia, existe congruencia entre 
el bhikkhu que está libre de odio y Brahmá que está libre de odio?”

“Sí, señor Gotama”.
“Bien, Vásettha, y que aquel bhikkhu que está libre de odio, oh 

Vásettha, con la destrucción de su cuerpo después de la muerte, se una 
a Brahmá que está libre de odio —esto es posible.

Así es que, oh Vásettha, el bhikkhu tiene su mente libre de senti­
mientos de agresividad y Brahmá tiene su mente libre de sentimientos 
de agresividad. ¿Existe correspondencia, existe congruencia entre el 
bhikkhu que tiene su mente libre de sentimientos de agresividad y Brahmá 
que tiene su mente libre de sentimientos de agresividad?”

“Sí, señor Gotama”.
“Bien, Vásettha, y que aquel bhikkhu que tiene su mente libre de 

sentimientos de agresividad, con la destrucción de su cuerpo después 
de la muerte, se una a Brahmá que tiene su mente libre de sentimientos 
de agresividad —esto es posible.

Así es que, oh Vásettha, el bhikkhu es de mente pura y Brahmá 
es de mente pura. ¿Existe correspondencia, existe congruencia entre



EL SÜTRA DE LOS TRES VEDAS 145

el bhikkhu que es de mente pura y Brahmá que es de mente pura?” 
“Sí, señor Gotama”.
“Bien, Vásettha, y que aquel bhikkhu que es de mente pura, con 

la destrucción de su cuerpo después de la muerte, se una a Brahmá que 
es de mente pura —esto es posible.

Así es que, oh Vásettha, el bhikkhu posee el autodominio y Brahmá 
posee el autodominio. ¿Existe correspondencia, existe congruencia en­
tre el bhikkhu que posee el autodominio y Brahmá que posee el autodo­
minio?”

“Sí, señor Gotama”.
“Bien, Vásettha, y que aquel bhikkhu que posee el autodominio 

con la destrucción de su cuerpo después de la muerte, se una a Brahmá 
que posee el autodominio —esto es posible”.

42. Cuando el bhagavant habló así, los jóvenes (brahmanes) Vásettha 
y Bháradvája le dijeron esto al bhagavant: “ ¡Qué extraordinario, señor 
Gotama! ¡Qué extraordinario, señor Gotama! Así como, señor Gota­
ma, uno levantaría algo que se ha caído o descubriría algo que está 
oculto o indicaría el camino a alguien que lo ha perdido o sostendría una 
lámpara de aceite en la oscuridad pensando: ‘Los que tienen ojos, ve­
rán’; de la misma manera el señor Gotama ha explicado la doctrina 
de múltiples maneras. Señor, nosotros tomamos refugio en el señor Go­
tama, en la Doctrina y en la Comunidad de bhikkhus. Que el señor 
Gotama desde hoy día nos reciba como upásakas a nosotros, que en 
vida, hemos tomado refugio en él”.





Bibliografía

EDICIONES DEL TEXTO
The Dighanikäya (1. Silakkahandha Vagga), General Editor Bhikkhu 

J. Kashyap, Nälandä-Devanägari-Päli-Series, Pali Publication 
Board (Bihar Government), 1958.

TheDigha Nikäya, edited by T.W. Rhys Davids and J. Estlin Carpen­
ter, Vol. I, London, Luzac & Company Limited, 1949 (Pali Text 
Society).

EDICIÓN DEL COMENTARIO
The Sumahgala-Viläsirii, Buddhaghosa’s Commentary on the Digha 

Nikäya, Part I, edited by T.W. Rhys Davids and J. Estlin Carpen­
ter, 2a. ed., London, Luzac & Company Ltd., 1968 (Pali Text So­
ciety); Part II (Suttas 8-20) edited by W. Stede from materials left 
unfinished by T.W. Rhys Davids and J. Estlin Carpenter, London, 
Luzac & Company Ltd., 1971 (Pali Text Society); Part III (Suttas 
21-34), London, Luzac & Company Ltd., 1971 (Pali Text Society).

TRADUCCIONES
Traducción al inglés Dialogues of the Buddha, translated from the päli 

by T.W. Rhys Davids, Part I, reprinted in memory of Chaem-Sri 
Sanitwongse, beloved wife of Phra Suvabhand Bhidyakarns, Lon­
don, Luzac, & Company, Ltd., 1956 (Sacred Books of the Buddhists). 

Traducciones al alemán Die Reden Gotamo Buddhos, aus der längeren 
Sammlung DIghanikäyo des Päli-Kanons übersetzt von Karl Eugen 
Neummann, Zürich-Wien, Artemis Verlag-Paul Zsolnay Verlag, 
1957.
Dighanikäya, das Buch der langen Texte des buddhistischen Ka­
nons, in Auswahl übersetzt von Dr. R. Otto Franke, Göttingen-

147



148 SIETE SUTRAS DEL DIGHA NIKAYA

Leipzig, Vandenhoeck & Ruprecht, 1913 (Quellen der Religions- 
geschi'chte).

Traducción al italiano Canone Buddhista, Discorsi lunghi, a cura di 
Eugenio Frola, Torino, Unione Tipografico-editrice Torinese, 1976 
(Classici delle Religioni-Le Religioni Orientali).

OBRAS CITADAS
Àryadeva, Catuhsatikà, edited by M. H. Shâstrï, Calcutta, The Asiatic 

Society, 1914 (Memoirs of the Asiatic Society of Bengal-Vol. Ill, 
No. 8, pp. 449-514).

H. Chakraborti, Asceticism in Ancient India, in Brahmanical, Budd­
hist, Jaina and Ajivika Societies (from the earliest times to the pe­
riod of Sankaracharya), Calcutta, Punthi Pustak, 1973.

P. Démiéville, “Sur la mémoire des existences antérieures”, en Bulletin 
de l’École Française d’Extrême-Orient, xxvm, Hanoi, 1927, pp. 
283-298.

L. de la Vallée Poussin, “Cosmogony and Cosmology (Buddhist)” en 
ERE, IV, pp. 129-138.

L. de la Vallée Poussin, “Blest, Abode of the (Buddhist)”, en ERE
II, pp. 687-689.

C. Dragonetti, Dhammapada, El camino del dharma, traducción direc­
ta del pâli, introducción y notas, Buenos Aires, Editorial Sudameri­
cana, 1967 (Colección Oriente y Occidente).

C. Dragonetti, Udàna, La palabra de Buda, versión directa del pâli 
introducción y notas, Barcelona, Barral Editores, 1971; Barcelona- 
Caracas, Monte Ávila Editores, C. A., 1972; Barcelona, Barral Edi­
tores, 1972.

C. Dragonetti, Digha Nikaya, Diálogos Mayores de Buda, Traducción 
del pâli introducción y notas, Caracas (Monte Ávila Editores, 1977).

M. Eliade, Yoga, Immortality and Freedom, New York (USA), Pant­
heon Books, 1958 (Traducción española: Yoga, Inmortalidad y Li­
bertad, Buenos Aires, Ediciones Leviatán, 1957).

ERE = Encyclopaedia of Religion and Ethics, edited by J. Hastings, 
with the assistance of John Selbie and Louis H. Gray, Edinburgh, 
T. & T. Clark.

A.S. Gede, “God (Buddhist)”, en ERE, VI, pp. 269-272.
J.R. Haidar, Early Buddhist Mythology, Delhi, Manohar, 1977.
F. Heiler, Die buddhistische Versenkung. Eine Religionsgeschichtliche 

Untersuchung, München, Verlag von Ernst Reinhardt, 1922.
W. YÀrfe\,DieKosmographiederInder, Darmstadt, Wissenschafttliche 

Buchgesellschaft, 1967.
E. Lamotte, La Somme du Grand Véhicule d’Asahga, Mahâyânasamgra- 

ha, Tomes I-II, Versions Tibétaine et Chinoise (Hiuan-Tsang) Tra­
duction et Commentaire, Louvain-la neuve, Université de Louvain, 
Institut Orientaliste, 1973.



BIBLIOGRAFIA 149

W. M. McGovern, A Manual ofBuddhist Philosophy. Cosmology, Luck­
now (India), Oriental Reprinters, 1976.

T.R.V. Murti, The Central Philosophy of Buddhism. A Study of the 
Madhyamika System, London, George Allen and Unwin LTD, 1960. 

Nyanaponika Thera, Satipatthána. The Heart of Buddhist Meditation. 
A Handbook of mental training based on the Buddha ’s way of mind­
fulness, with an Ánthologhy of Relevant Texts translated from the 
Pali and Sanskrit, London, Rider & Company, 1969.

P. Oltramare, L ’Histoiredes idées théosophiques dans rinde, La théo- 
sophie bouddhique, Paris, Librairie Orientaliste Paul Geuthner, 
1923.

R. Panikkar , El silencio del Dios, Madrid, Guadiana de Publicaciones, 
1970.

Paravahera Vajirañána Maháthera, Buddhist Meditation in theory and 
practice. A General Exposition According to the Pali Canon and 
the TheravádaSchool, Colombos (Ceylán-Sri Lanka), M.D. Guna- 
sena & Co. Ltd., 1962.

C.A.F. Rhys Davids, “Asceticism (Buddhist)’’, enERE, II, pp. 69-71. 
R. Spence Hardy, A Manual of Buddhism, in its modern development, 

Varanasi (India), Chowkhamba Sanskrit Series Office, 1967 (The 
Chowkhamba Sanskrit Studies, Vol. LVI).

E. J. Thomas, “State ofthe dead (Buddhist)”, enERE, XI, pp. 829-833.
F. Tola y C. Dragonetti, Los Yogasütras de Patañjalí. Libro del sama­

dhi o concentración de Id mente, texto sánscrito de los aforismos 
con traducción directa, introducción y comentario, Barcelona (Es­
paña), Barral Editores, 1973.

F. Tola y C. Dragonetti, El Budismo Maháyána. Estudios y textos. 
Buenos Aires, Editorial Kier, S.A., 1980.

F. Tola y C. Dragonetti, “Sansára, anáditva y nirvana”, en Boletín 
de la Asociación Española de Orientalistas, Año XV, Madrid, 1979, 
pp. 95-114.

Vasubandhu, Abhidharmakosha = Abhidharmakosa & Bhásya ofÁchá- 
rya Vasubandhu with Sphutártha Commentary of acarya Yasomi- 
tra, Critically edited by D. Shastri, Varanasi, Bauddha Bharati, 
1970-1973 (Bauddha Bharati Series 5, 6, 7, 9).

Walpola Rahula, What the Buddha Taught, with a Foreword by Paul 
Démiéville and a collection of illustrative texts translated from the 
original Pali, London and Bedford, Gordon Fraser, 1978. (Traduc­
ción española: Lo que el Buddha enseñó, Buenos Aires, Editorial 
Kier, 1978).





151

índice de términos anotados

abhidhamma 
añjali 
arhant 
ariya 
átman 
attapatilábhá 
bhagavant 
bhikkhu 
brahma 
brahmán 
cittasampadá 
Jiva 
karman 
kshatriya 
mantra 
mára 
nirvana 
padakkhina 
pallahka 
patimokkha 
ñipa 
samán 
saññá 
shüdra 
samskára 
tathágata 
upásaka 
veda 
vaishya

nota 1 de la introducción
nota 5 de El sütra de los tres Vedas
nota 9 de El sütra de Jáliya 
nota 29 de El sütra de Jáliya 
nota 2 de El sütra de Potthapada 
nota 36 de El sütra de Potthapada 
nota 7 de El sütra de Jáliya 
nota 3 de El sütra de Jáliya 
nota 12 de El sütra de Jáliya 
nota 13 de El sütra de Jáliya 
nota 14 de El sütra del rugido del gran león 
nota 2 de El sütra de Jáliya
nota 5 de El sütra de de Potthapáda 
nota 13 de El sütra de de Jáliya 
nota 2 de El sütra de de los tres Vedas 
nota 11 de El sütra de Jáliya 
nota 7 de El sütra de de Potthapada 
nota 5 de El sütra de Lohicca 
nota 24 de El sütra de de Jáliya 
nota 14 de El sütra de de Jáliya 
nota 20 de El sütra de Potthapada 
nota 13 de El sütra de Jáliya 
nota 13 de E¡ sütra de de Potthapada 
nota 13 de El sütra de Jáliya 
nota 5 de El sütra de Potthapada 
nota 8 de El sütra de Jáliya 
nota 43 de El sütra de Potthapada 
nota 1 de El sütra de los tres Vedas 
nota 13 de El sütra de Jáliya



Este libro se terminó de imprimir en el mes 
de marzo de 1985 en Comunigráfica, S.A. de 
C.V., Miguel Laurent 1698, Col. Vértiz Nar- 
varte, 03600 México, D.F. Composición 
tipográfica y formación Grupo Edición, S.A. 
de C.V., Moras 543-bis, Col. del Valle, 
03100 México, D.F. Se tiraron 1 000 ejem­
plares más sobrantes para reposición. Diseñó 
la portada Ménica Diez Martínez. Cuidó la 
edición el Departamento de Publicaciones 

de El Colegio de México.





Centro de
Estudios de Asia y Africa

El DTgha Nikáya o “Colección de (sütras) largos” cons­
tituye uno de los textos más importantes del canon 
páli, usualmente denominado Tipitaka (Tripitaka en 
sánscrito) o las “Tres Canastas” y que comprende la 
“Canasta de la disciplina monástica”, la “Canasta de 
los stitras”, que constituye una de las principales fuen­
tes para el conocimiento del budismo primitivo y la 
“Canasta de la dogmática”, en el que se clasifican y 
sistematizan conceptos propios de la doctrina.
El canon pal i pertenece a la secta de los sthaviravadins 
del budismo HTnayána, o Pequeño Vehículo, y es el 
único canon budista que se ha conservado en su inte­
gridad y en su lengua india original.
El DTgha Nikáya es un texto de la “Canasta de los 
sütras” y contiene 34 sütras, discursos o diálogos, de 
los más extensos (dTgha). Este texto por su extensión, 
por la riqueza de sus ideas, la amplitud con que expo­
ne las doctrinas budistas contemporáneas de Buda, la 
información que nos proporciona sobre las condicio­
nes sociales, costumbres, creencias, etc., de la época, 
los datos históricosque suministray los tipos humanos 
que aparecen en sus páginas, constituye un valioso 
documento histórico.
El presente volumen comprende la traducción de sie­
te sütras del DTgha Nikáya.

El Colegio de México










