EL COLEGIO
DE MEXICO

El Colegio de México, A.C.
Centro de Estudios Historicos

Entre la disputa y la concertacion: Las disyuntivas del Estado y de la
Iglesia en la consolidacion del orden liberal. México, 1856-1910.

Tesis presentada por:

Cecilia Adriana Bautista Garcia

En conformidad con los requisitos establecidos
para optar por el grado de
DOCTORA EN HISTORIA

Director de tesis:
Dr. Marcello Carmagnani F.

México, D.F. Mayo de 2009.



Aprobada por el
Jurado Examinador

Presidente

Primer vocal

Vocal secretario



IIAICE ..o iii-iv
AGradecimientos .............cccooviiiiiiiiiiiiiiieee e et v-vi
INEFOAUECION ...ttt ettt b et 1

Capitulo 1
En la disputa: el Estado y la Iglesia frente a la constitucionalizacion

de la Reforma liberal, 1856-1873 . ... e 7
1. El Congreso Constituyente de 1856........c.cccuiiiiiiiiiiiiieiieeieeiieeee e 8
2. La tolerancia de cultos y la constitucionalizacion de los derechos individuales........... 15

a) Orden, libertad ¥ religION.........cccueiiiiiiiieiiecie et 29

b) Los controles alternos frente a la omision legal sobre la tolerancia..................... 36

3. El desafuero @CIESIASLICO ...c.ueruuirtieiieieniieieiie sttt sttt 37
4. La desamortizacion de bienes eClesiastiCoS .......ueeuiiriiriiiariiiiieiie et 48
5. La secularizacion de 10s vInculos SOCIAlES.........ccvieiieriiiiiieiiieiieceieeee e 60
a) El Matrimonio CIVIl......cc.oeociiiiiiiiiiiccie et 61

b) La secularizacion de 10S CEMENLETIOS ........cccuveeeiuiieeiiiieeiieeeiee et 73

6. El juramento cONStItUCIONAL..........cccueiiiiiieiiieeciie ettt ee e e e e aaeesaaee e 77
7. Monarquia ¥ RefOrma.........cceeiiiiiiiiiiiiiecii et 81
a) La propuesta eclesidstica de la monarquia liberal ............ccceevvvieiiiieicieeiieee, 82

8. La constitucionalizacion de las Leyes de Reforma..........ccoooveeeiieiiiiiiiniinciieceee, 89
8. COMCIUSION. ...ttt ettt et sat e e bt e sab e et e s it e e b e saeeeneeas 91
CUAATO T ottt ettt et b et st sbe et et sbe e eaeen 2

Capitulo 2

La secularizacion juridica y la instrumentacion

de la Reforma liberal, 1870-1894 . ... 100
1. La sistematizacion del derecho liberal meXicano ...........cccceeeevieeciiieecieeeiieeeee e, 101

a) La instrumentacion de 1a codifiCacion ...........cccuevvvieriieiiienieeiiecie e 102

b) La codificacion CIVIl .......c..cocuiiiiiiiiiiieceecee ettt 108

b) La codificacion penal...........cceeciieiiiiiiiiiiieiieecieecee et ens 110

2. ELTE@EISIIO CIVIL.ntiiiiiiiieeieee ettt 116
a) El clero y el gobierno frente al regiStro .........cccveeveeviieriienieeieeieeieeee e 118

b) La dimension local de la disputa por el control del registro civil...................... 122

b) La dimension social de la secularizacion de vinculos .........ccoceeeevienieeiiennenne, 136

3. El amparo como 1ecurso €CleSIASICO .. ...uiiuiiriieiiieiiieiieeie et 144



a) La practica clerical de los recursos legales...........oocviivviieniieeniieeciieeeiee e 151

4. CONCIUSION ...ttt ettt et et et e st e e bt e sabeenbeessbeenseesnseenseesnseenseennns 169
Capitulo 3
En la concertacion: pacto informal, reorganizacion eclesiastica
y control social. 1875-1895 ... e 172
1. Los principios del asociacionismo catolico MeXiCano..........ccceeecveereeeerieereeereenvennnens 173
2. Hacia un nuevo pacto: capitalismo, organizacion eclesiastica y control social.......... 180
a) La catolizacion de la economia: trabajo y caridad..........cccceeevveeviienieniiennnnne, 183
3. Asociacionismo moderno y accion CatOliCa.........c.eevueerueeeiiieiieeiiieiie e 196
a) El aS0CIACIONISINO PO c..viiuviiiiiieiieiiieiieeiie ettt ettt ebe e seae e eaaeebee e 197
b) El asociacionismo de corte laboral .............ccccueeeiiieeiiiiiciieeciie e 203
A. L0S CONGIESOS CALOLICOS ..uvvieuiieieiieiieeiieeiieeieesieeeteeireeaeereessreenanesaneens 209
¢) El asociacionismo de auxilio SOCIal..........cccuveeeiiieiiiieniie e 211
A. Las as0ciaciones laiCas. .......cuevueeuirieriiriiinienieeieseesieee e 211
B. Las congregaciones religiosas de vida activa..........cccceeveeeiieenieniieeneene 215
4. La nueva dimension de la sociabilidad: gobiernos civiles, parrocos y sociedad......... 232
5. CONCIUISON ..ottt et ettt ettt e eabe e bt e enbeebeesaseens 243
Capitulo 4
La Iglesia mexicana, entre la Reforma y la Romanizacion, 1891-1910 ... 247
1. Los concilios provinciales y las reformas eclesidsticas ...........oceeveevienvienenneneeneenne. 248
a) Episcopado y control €ClesiastiCO......cevuieeriieeriieeiieeiee et 253
b) El clero regular y las congregaciones religiosas..........cccceevveevieenieeiieenivennnans 257
C) LOS juicios contra €CIESIASTICOS .. .ueiviiiriieeiiieeeiieeeieeeeiee e eree e e eaaee e 263
d) La reforma educativa del clero meXicano............ccccueeeevieeecrieeecrveeseneeeeree e 265
2. La romanizacion del clero mexicano: el Colegio Pio Latinoamericano..................... 269
3. La visita apostélica de Nicolds AVerardi..........ceccueevuieriieeiiienieeieerie e ereesiee e 275
a) La disciplina del clero mexicano: la cuestion guadalupana...............cccuec...e.. 277
4. ;Hacia un nuevo concordato...?
Los intentos de formalizar la relacion Iglesia-Estado..........ceccvvevciieiiiieniieeeieee, 293
5. La formalidad replegada: las relaciones clero-gobierno
en la 1egislacion €ClESIASTICA .....uuiieviieeiieeciie ettt 299
0. CONCIUSION ..ttt sttt ettt et sae et et sae e b enees 305
COMCIUSIONES ..ottt ettt ettt e s eees 307

Fuentes y Bibliografia.................cocooiiiiiiiiie e 322



Agradecimientos

Me resulta muy grato expresar mi reconocimiento a todas aquellas personas e
instituciones que de alguna manera intervinieron para que mis cursos de doctorado y la
investigacion que aqui presento llegaran a su término.

Mis estudios y parte de la investigacion fueron llevados a cabo gracias a la beca
otorgada por el CONSEJO NACIONAL PARA LA CIENCIA Y LA TECNOLOGIA (CONACYT). De
igual manera, agradezco el financiamiento de la beca otorgada por EL COLEGIO DE
MExico, A.C. Dos programas fueron importantes para el respaldo del presente estudio:
el Programa de Becas para Estudiantes Distinguidos 2005, otorgado por el entonces
INSTITUTO NACIONAL DE ESTUDIOS HISTORICOS SOBRE LA REVOLUCION MEXICANA
(ahora, Instituto Nacional de Estudios Historicos de las Revoluciones de México); y el
programa de Becas de Movilidad Académica Anuies-Santander, de Enero-Mayo 2007.

A los profesores del Centro de Estudios Historicos, particularmente a mi director
de tesis, el Dr. Marcello Carmagnani Fusco, por su compromiso constante y estimulo
académico para el desarrollo de esta investigacion. Durante los dos seminarios de tesis
desarrollados en el programa de Doctorado mis lectores, la Dra. Alicia Hernandez
Chavez, Dra. Maria Luna Argudin, Dra. Ana Carolina Ibarra y el Dr. Brian Connaughton
(quien desde hace afios ha tenido la amabilidad de comentarme algunos textos),
contribuyeron de manera sustancial con sugerentes comentarios y orientaciones para
ampliar la perspectiva de mi investigacion.

A las secretarias del Centro de Estudios Historicos, Irene Rosa Maria Quiroz

Ramirez, Graciela San Juan y Maria del Pilar Morales, por sus amables atenciones. Al



personal de la Biblioteca Daniel Cosio Villegas, de El Colegio de México quienes con su
trabajo cotidiano y amabilidad facilitaron mis estudios.

Al personal del Archivo Historico del Arzobispado de México, particularmente a
su director, Pbro. Lic. Gustavo Watson Marrdn, y a los Mtros. Berenise Bravo Rubio y
Marco Antonio Pérez Iturbe, por sus atenciones y generosidad. Asi mismo al personal de
la Biblioteca del Seminario Conciliar de México y de la Biblioteca Publica Universitaria
de la Universidad Michoacana de San Nicolds de Hidalgo, en especial a Eunice
Dominguez Ballesteros. De igual manera a los encargados del Archivo del Cabildo
Catedral Metropolitano de la Ciudad de México, del Archivo General de la Nacion
(galeria 7) y de la Biblioteca de la Universidad Iberoamericana.

A mis compaiieros de generacion, que hicieron entrafiable la estancia en la ciudad
de México: Javier Delgado, Cyntia Montero, René de Ledn, Maria José Navajas, Andrés
Molina, Maria Rosa Gudifno, Karina Busto, Inés Rojkind, Susana Sosenski, Gregorio
Saldarriaga, Gabriel Torres, Juan Carlos Vélez, Marina Alonso, Jestis Hernandez, Harim
Gutiérrez, Luis Arrioja, Dolores Lorenzo y Lara Semboloni.

A mi tios Julieta Garcia y Esteban Balderas, por su generoso e incondicional
apoyo durante tantos afios. Lo mismo que a mis primos Esteban, Maximiliano y Julieta
Balderas, la mas noble de las hermanas.

A mi madre, Maria Dolores Garcia por el imborrable ejemplo de trabajo y
honestidad. A mi pap4, Joaquin Bautista por ser una presencia constante, un ejemplo de
superacion y un apoyo total en mi vida. A su esposa Guillermina y a mi hermanos
Abraham y Joaquin, quien ha sido mi amigo mas cercano desde la infancia.

Valgan pues, estas breves lineas para manifestar mi sincera gratitud hacia todos

ellos.

vi



Introduccion

“Medio siglo de sangrientas revoluciones es la terrible ensefanza que la
Providencia da a la América, a esa América que pretende ajar la fe que recibid
de sus mayores y emanciparse de la Iglesia que le dio todos los bienes de la
civilizacion... El combate ha sido largo y sobre largo cruel, y por eso la Iglesia
presenta en todos los Estados catolicos de América una situacion particular;
siempre combatiendo pero jamas vencida...”'
Ese es el panorama que Ignacio Victor Eyzaguirre reporta como resultado de la visita a
varios paises de América Latina, a la que habia sido comisionado por la Santa Sede para
evaluar el impacto liberal sobre el catolicismo. En concreto, Eyzaguirre remarca que las
repercusiones del liberalismo para la Iglesia catdlica mexicana habian llevado “al pais
més rico y més opulento de la América a la indigencia y a la miseria”.”
Desde entonces, la imagen apasionada sobre el desastre que supuso la
instauracion del régimen liberal en México, ha sido reproducida en muchos de los
estudios sobre las relaciones Estado-Iglesia.’ Otros textos han intentado aproximarse a

esta problematica desde una Optica mas critica. Estas obras han abordado algunos

aspectos de la relacion Estado-Iglesia con temas que principalmente se refieren al

! EYZAGUIRRE, José Ignacio Victor. Los intereses catolicos de América, Paris, Libreria de Garnier
Hermanos. 1859. T.I, p. V-VL

> EYZAGUIRRE. 1859. T.IL, p.361. Ignacio Victor Eyzaguirre naci6 en Chile donde ejercio gran parte de su
ministerio sacerdotal y donde llegd a ser Obispo. Llegé a Roma en 1857 donde se vinculd con el Papado
y sirvio de enlace diplomatico realizando varias visitas a los paises de América Latina en las siguientes
décadas. Particip6 activamente en la fundacion del Colegio Pio Latinoamericano. En 1859 fue nombrado
protonotario apostolico y en 1860 ablegado de la Santa Sede en América Latina.

> Por un lado hubo autores que apologizaron la reforma liberal en México, fundamentalmente
caracterizaron a la Iglesia mexicana como una institucion reaccionaria, promotora del atraso intelectual y
del progreso economico. Véase, por ejemplo, Toro, Alfonso. La Iglesia y el Estado en México, México,
Talleres Graficos de la Nacion.1927. Por otra parte, existen obras, muchas de ellas producidas por
personajes ligados a instituciones eclesiasticas, en las que se describid a la Iglesia como una institucion
martir acosada por la actitud impia de los gobiernos liberales, en las que se reduce el problema a un mero
conflicto de persecucion religiosa. Una de las obras clasicas es la del padre Mariano Cuevas. Cuevas, Mariano.
Historia de la Iglesia en México. T.V, Editorial Revista Catolica.1928.



impacto de la reforma liberal, a la participacion eclesiastica en el imperio y a la
conciliacion Iglesia-Estado. Empero los temas han sido abordados separadamente,
encontrandose por un lado los que se refieren a la politica del Estado en materia
eclesiastica y por otro, los que abordan las actividades institucionales de la Iglesia
catolica frente a la Reforma liberal.”

Lo que se propone el presente estudio es mostrar los mecanismos de la
interaccion entre la Iglesia y el Estado, mas alld de la parte formal que ha atendido la
historiografia. Mi objetivo, entonces, es explicar no sélo la parte normativa, sino los
mecanismos a través de los cuales se da la relacion entre el clero, la sociedad y los
gobiernos civiles.

La presente investigacion pretende mostrar las distintas aristas que tomo el
camino de la relacion Estado-Iglesia en el proceso de consolidacion del régimen liberal,
en el periodo que va de 1856 a 1910. En ese sentido, no se pretende hacer una historia ni
del Estado ni de la Iglesia, sino analizar las interacciones de caracter politico-
institucional y de caracter social que se dieron entre ambos polos. El dialogo y la
tension que se dio entre el Estado y la Iglesia lograran ser visualizados mejor gracias al
estudio de la interconexion que se dio en el proceso de institucionalizacion de la
reforma liberal.

* ok ok

El estudio del proceso de convergencia que se dio entre el Estado y la Iglesia en
la segunda mitad del siglo XIX y la primera década del siguiente requirié plantear una
periodizacion flexible. La flexibilidad deriva de la centralidad de algunos problemas
que tienden a desvanecerse sucesivamente a lo largo de la construccion de la nueva
relacion.

De alli que mi investigacion se articula en cuatro capitulos. En el primero el
argumento central atafie a la forma en que los debates del Congreso de 1856-1857
intentan proyectar un marco legislativo que condense los cambios presentados desde
décadas anteriores y el nuevo impulso para instaurar la reforma politica liberal en

Meéxico que incluye, como parte de sus objetivos mas importantes, el fortalecimiento

* Asi tenemos las historias de la iglesia en ese periodo: Alvear Acevedo, Carlos. La iglesia en la historia
de México, México, Jus, 1975. Y los trabajos especializados sobre el catolicismo social, la prensa
catolica, etc. Adame Goddard, Jorge. El pensamiento politico y social de los catdlicos mexicanos,
México, El Colegio de México, 1981.Ceballos Ramirez, Manuel. “La Enciclica Rerum Novarum y los
trabajadores catolicos en la ciudad de México. (1891-18913)”, en Historia Mexicana, No. 129, El Colegio
de México, V. XXXIII (1), 1983. Del mismo autor: La democracia cristiana en el México liberal: un
proyecto alternativo (1867-1929), México, Instituto Mexicano de Doctrina Social Cristiana, 1986.



del poder y las facultades del Estado y la definicion del individuo como nuevo actor
politico. Ese cambio implica el reconocimiento de una serie de derechos y garantias a
los individuos, dentro de los postulados marcados por el jusnatualismo moderno.

Pretendo mostrar como esta serie de cambios, plasmados bajo la impronta del
derecho positivo, llevan a una nueva interaccion entre distintos grupos sociales, las
autoridades civiles y las autoridades eclesidsticas, formando parte de una etapa de
constitucionalizacion de los principios de la doctrina liberal que concluye a mediados de
la década de 1870, con la elevacion constitucional de las Leyes de Reforma.

Una vez analizada la trasformacion acontecida entre 1856 y 1873, que encuentra
en la Constitucion de 1857 la consagracion de los valores y principios de la nacion que
se pretendia formar, estudio el pasaje desde el hecho constitucional a la
institucionalizacion de los principios liberales. El problema que se plantea en el segundo
capitulo son los mecanismos de instrumentacion de las nuevas instituciones juridicas,
politicas, econdmicas y sociales a partir de las bases constitucionales ya emitidas, y su
impacto en la relacion clero-gobierno-sociedad. Todo esto constituye un proceso de
transicion legal, el cual se enfoca particularmente desde 1870 hasta mediados de la
década de 1890, cuando tiene lugar la formacion de los codigos legales y su
instrumentacion.

En el tercer capitulo se expone la manera en que la reforma liberal y la
transformacion del derecho mexicano obligan a Iglesia a emprender una reorganizacion
eclesidstica interna, marcada por un proceso de centralizacion de la autoridad pontificia.
Pretendo mostrar que lejos de ser estatica, la relacion Estado-Iglesia en el periodo que
comprende parte de la Republica Restaurada y del Porfiriato, se desenvuelve
activamente al enlazar procesos y acontecimientos que acercan a las autoridades civiles
y eclesidsticas, a partir de la problematica institucional de cada una, y en torno a una
serie de problemas sociales.

En el ultimo capitulo se abordan las caracteristicas que distinguen al proceso de
romanizacion de la Iglesia mexicana a fines del siglo XIX: la formacion de una parte del
episcopado en Roma, la visita apostolica de Nicolas Averardi y la celebracion de los
concilios provinciales. Trato de explicar la manera en que el equilibrio logrado entre el
clero y el gobierno motiva el ultimo intento por reestablecer formalmente las relaciones
Estado-Iglesia, a través de las gestiones del visitador apostdlico Nicolas Averardi, en un
contexto donde el gobierno y el clero han coincidido en una serie de acuerdos. Por otro

lado, se revisan las reformas plasmadas en los concilios provinciales, particularmente en



tres puntos: la reforma de las o6rdenes, los recursos, y la educacion sacerdotal de los
seminarios mexicanos y la forma en que repercuten en la relacion clero-sociedad-
gobierno.

* % %

El andlisis interactivo que utilizo requiere que las fuentes editas como las
inéditas provengan tanto del horizonte civil como del horizonte eclesiastico. Las fuentes
¢ditas basicamente constituyen las ediciones facsimilares publicadas en distintas épocas
desde principios del siglo XX. Se pueden dividir en tres grandes secciones de
documentos: los debates parlamentarios; las leyes y constituciones; los estudios
legislativos y los archivos personales. Los debates en el Congreso de la Union han sido
utilizados a lo largo de la investigacion, para establecer los proyectos legislativos, los
argumentos y debates de los diputados. Las leyes y constituciones de la época exponen
los resultados y sistematizacion de dicho debate. Los estudios legislativos, aunque
pocos, son de particular interés, pues complementan la perspectiva intelectual de la
cultura juridica de la época, que muchas veces los debates legislativos no alcanzan a
mostrar. Los archivos personales de los liberales mas destacados ofrecen un tipo de
documentaciéon maés especifica acerca de su trabajo legislativo, periodistico,
administrativo al frente de alguna dependencia de gobierno. De particular interés es la
correspondencia que sostienen con varios personajes de la época sostienen sobre
distintos temas de trascendencia. Toda esta documentacion fue consultada en la
Biblioteca Daniel Cosio Villegas, de El Colegio de México, A.C., y en la Biblioteca de
la Camara de Diputados del Honorable Congreso de la Union.

Por otro lado, tenemos los impresos de la época, de los cuales forma parte la
enorme folleteria del acervo Jesus Gutiérrez Casillas de la Biblioteca del Seminario
Conciliar de México. Este contiene una enorme cantidad de documentos impresos del
episcopado mexicano del siglo XIX, con un importante nimero de: cartas pastorales,
circulares, comunicados, representaciones, protestas, procesos judiciales, entre otros.
Varios de los documentos han sido fundamentales para reconstruir las distintas
propuestas de la jerarquia eclesidstica en diferentes momentos, respecto de su relacion
con la sociedad, el Estado y el clero. Muestra, ademas, la trayectoria intelectual
especifica de varios miembros del episcopado mexicano. Toda la folleteria citada en la
presente investigacion pertenece a ese gran fondo.

Las ediciones facsimilares sobre el derecho moderno forman parte un niimero

mayor de estudios impresos y difundidos en la época, que exponen los planteamientos



centrales de los juristas mexicanos sobre el iusnaturalismo de corte liberal en México.
Dentro de ellos estan, por ejemplo, algunas colecciones de sentencias de la Suprema
Corte de Justicia de la Nacion, varias de las cuales se relacionan con los temas
eclesiasticos. Se examinaron, ademas, distintos textos de la codificacion nacional de la
segunda mitad del siglo XIX, que es referida en una parte de esta investigacion. Los
textos han sido localizados en el fondo reservado de la Biblioteca Publica de la
Universidad Michoacana de San Nicolads de Hidalgo, el cual se formo a partir de los
antiguos volimenes pertenecientes a las catedras de Derecho del Seminario Conciliar de
Morelia.

La revision de diversos periddicos, de tendencia liberal y conservadora, fue
importante para conocer los aspectos la opinion publica sobre los principales sucesos
que marcaban la relacion Estado-Iglesia. De igual manera, se revisaron las
publicaciones especializadas en materia juridica.

Dentro de las obras inéditas, encontramos el Archivo Historico del Arzobispado
de México, con los grandes fondos de la administracion y gobiernos eclesidsticos de los
arzobispos de México: Lazaro de la Garza y Ballesteros, Pelagio Antonio de Labastida y
Davalos y Prospero Maria Alarcon. Todos resultan fundamentales para entender el
impacto de la reforma liberal y las estrategias del clero para hacerle frente. Dichos
acervos constan de series documentales que dividen la administracion episcopal en los
siguientes aspectos: la secretaria arzobispal, la administracion parroquial y el
provisorato. En la primera, se encuentra el gobierno del Arzobispado de México, desde
el que se revisan distintos aspectos de la administracion del arzobispado, como las
visitas pastorales —aunque algo escasas-, donde se expone el estado de las iglesias
locales; ademas de las comunicaciones sostenidas entre con las autoridades civiles sobre
distintos temas (por ejemplo, permisos, consultas, peticion de devolucion de
propiedades, recomendaciones, informes, etc.), y las disposiciones emitidas por el
gobierno eclesidstico para dictar la conducta de los eclesiasticos respecto de la
legislacion civil.

La serie Parroquias contiene interesantes y variados informes acerca de la vida
parroquial del arzobispado, con informes y correspondencia de distinto tipo referente a
la gestion de los parrocos, sus labores eclesiasticas y comportamiento individual. En esa
documentacién se observa la forma en que los eclesiésticos interactian con los distintos

sectores de la sociedad y con las autoridades civiles sobre distintos temas, por ejemplo,



el registro civil; ademas de que muestran la manera en que se asumen los distintos
ritmos de la relacion clero-gobierno en el plano local.

En la serie Provisorato se encuentran los procesos contra los eclesidsticos del
arzobispado, cuyos expedientes evidencian las formas en que se dirimen los problemas
suscitados a partir del desempefio de la clerecia. En particular, interes6 destacar aquéllos
casos que evidenciaran las formas que tomaban las relaciones entre el clero y el
gobierno.

Del Archivo del Cabildo Metropolitano de la ciudad de México se revisaron las
actas de la corporacion, que contienen resoluciones sobre infinidad de temas. Una vez
mas, el tema que se privilegia es la relacion Estado-Iglesia en el plano local.

Mencion especial merece la Coleccion del Archivo Secreto Vaticano en el
Archivo General de la Nacion, que consta de una serie de microfilms en donde se
encuentra la correspondencia que el visitador Apostélico, Nicolas Averardi, sostuvo con
distintos personajes del clero y de la escena politica nacional, durante su estancia en el
pais, de 1896 a 1899. El archivo contiene la documentacion de la llegada de
Maximiliano y las relaciones con la Santa Sede de 1864 al867. Incluye, ademas, las
indagatorias de los prelados de Tamaulipas, Durango y Chihuahua, los informes sobre
el fraccionamiento de las jurisdicciones eclesidsticas mexicanas y algunos
negociaciones de Roma con el presidente Porfirio Diaz.

La Coleccion Porfirio Diaz, de la Universidad Iberoamericana, contiene el
archivo del presidente de la republica, con documentacibn que muestra las
comunicaciones que mantuvo con diversos personajes del episcopado sobre los temas
eclesiasticos que consideraba de interés publico. Ello me ha permitido explicar los
alcances de lo que se ha conocido como “politica de conciliacion”. De igual manera, el
acervo contiene comunicaciones con las autoridades civiles locales que evidencia la
manera en que las tensiones entre las autoridades civiles y eclesisticas fueron dirimidas
en determinados momentos.

Los acervos hemerograficos pertenecen a la Hemeroteca de la Universidad

Michoacana de San Nicolas de Hidalgo.



Capitulo 1

En la disputa: el Estado y la Iglesia frente a la
constitucionalizacion de la Reforma liberal, 1856-1873.

La accion politica de distintos grupos, a favor o en contra de los principios liberales, generd
el ajuste y modificacion de la doctrina liberal durante las primeras décadas del siglo XIX.
Charles Hale sefiala que las ideas politicas del liberalismo decimononico mexicano tuvieron
su formulacion clasica como ideologia entre los anos de 1820 y 1840, y su cumplimiento en la
Constitucion de 1857 y en las Leyes de Reforma.' Por su parte Alicia Hernandez muestra
que, en la practica, las doctrinas liberales tiene un avance significativo en diversas regiones
del pais a partir de la década de 1840 y hasta 1867.% En esas etapas se discuten y definen
los principios que seran caracteristicos del liberalismo hacia la segunda mitad del siglo
XIX, entre ellos, la afirmacion legal de los derechos individuales, la creacion de
instituciones representativas, la separacion de poderes, y la liberalizacion de distintas
actividades de la economia, entre otros puntos.”

En el presente apartado se explica la forma en que estos aspectos se consolidan

legalmente con los debates del congreso constituyente de 1856-1857, con la formacion de

! Hale, Charles. El liberalismo mexicano en la época de Mora, México, Siglo XXI Editores, 1991, p.15

? Véase Hernandez Chavez, La tradicion republicana del buen gobierno. México, Fondo de Cultura
Econdmica, 1993.

3 Hale, 1991, p.16



las Leyes de Reforma, y en las discusiones sobre la Ley Organica de Adiciones
Constitucionales, entre 1873 y 1874. Para ello, se ha dividido este capitulo en dos partes. El
argumento central de la primera parte hard énfasis en la forma en que los debates del
Congreso de 1856-1857, intentan proyectar una legislacion secular que pretende condensar
los cambios presentados desde décadas anteriores y ser un nuevo impulso para instaurar la
reforma politica liberal en México. Para mostrar lo anterior, abordo cuatro puntos del
debate generado en el Congreso Constituyente: la tolerancia de cultos y la consolidacion de
los derechos individuales; los fueros eclesidsticos; la desamortizacion de bienes; y la
secularizacion de vinculos civiles. Considero que estos puntos centrales engarzan la
discusion que define una nueva convivencia Estado-Iglesia, la cual deriva en una pugna en
la que se contraponen conceptos de autoridad, jurisdiccidon y soberania.

He organizado esas cuatro problematicas con un fin analitico y no cronologico
respecto a la secuencia de la discusion en el congreso y la promulgacion de la legislacion,
pues el orden y la seleccion corresponden a la manera en que podemos reconstruir cdémo se
fue concibiendo la transformacion de la relacion Estado-Iglesia en el régimen liberal.

En la segunda parte del capitulo se explican los aspectos centrales del impacto de la
reforma liberal y la radicalizacion de posturas clero-gobierno que culmina con la

constitucionalizacion de las Leyes Reforma en 1873.

1. El Congreso Constituyente de 1856-1857
El Plan de Ayutla de 1854 afirma la exigencia de concretar la reforma liberal en un texto
constitucional, al obligar al nuevo presidente interino a convocar a un nuevo congreso
constituyente a los quince dias de haber comenzado a ejercer sus funciones.” El 17 de
octubre de 1855 se publico la convocatoria para las elecciones de los representantes al

congreso constituyente.

113

* El congreso debia ocuparse “...exclusivamente de constituir a la nacién bajo la forma de Republica
representativa popular, y revisar los actos del ejecutivo provisional de que se habla en el articulo segundo.”
“Plan de Ayutla”, marzo 1 de 1854, Art.5° p.7; “Plan de Acapulco modificando el de Ayutla” 11 de marzo de
1854. Zarco, Francisco. Historia del Congreso Extraordinario Constituyente de 1856-1857. Extracto de todas
sus sesiones y documentos parlamentarios de la época. México, H. Camara de Diputados, LIV Legislatura,
Comité de Asuntos Editoriales, 1990, T.I, (Edicion facsimilar 1857), pp.12-13. También ha sido de utilidad la
edicion: Zarco, Francisco. Historia del Congreso Extraordinario Constituyente de 1856-1857. Extracto de
todas sus sesiones y documentos parlamentarios de la época. México, El Colegio de México, 1956.



Varios de sus articulos restringieron los derechos politicos del clero, secular y
regular, para votar en las elecciones primarias y secundarias.” La negativa de que pudieran
votar suprimia, al mismo tiempo, la posibilidad de que fueran elegidos como congresistas.
No era la primera vez que se ponian limites a los derechos politicos del clero, pues existian
precedentes como las reformas de Valentin Gémez Farias de 1833, las cuales prohibieron a
los eclesiasticos ser elegidos como representantes.” Esas primeras disposiciones no
tuvieron vigencia, pues mas adelante se dieron otras en sentido contrario, como el proyecto
de las Bases Organicas de 1843, que dispuso la seleccion de los candidatos a senadores
entre prominentes miembros del clero, la milicia y la vida secular.

Los argumentos que evitan a los eclesiasticos participar como representantes ante la
federacion en 1855, se enfocan en dos direcciones: se considera que la cuestion politica no
es una actividad compatible con el ministerio sacerdotal, pues el clero que se involucra en
asuntos y discusiones mundanas poco hace por mejorar la formacion sacerdotal y antes
bien, lastima su decoro sacerdotal. Y es que se enfatiza que la participacion politica activa
de los eclesiasticos en las juntas populares, las asambleas legislativas y los consejos civiles,
etc., es una distraccion de sus deberes ministeriales y una sobre exposicion de los
sacerdotes a la critica publica, particularmente cuando se involucran en discusiones que los
hacen participes de bandos politicos en oposicion a otros.

Por otro lado, se cuestiona el conflicto entre los intereses particulares del ministerio
catolico y los intereses publicos generales. Los legisladores partidarios de las ideas liberales
consideran que cuando el clero ejerce funciones publicas como representante de la nacion,
inevitablemente antepone sus intereses corporativos a los generales. En ese caso, la
representacion politica se ve comprometida, pues resulta una representacion restringida al

no tener como prioridad los intereses de la nacidon, sino los de la Iglesia y sus

* “Convocatoria para el Congreso Constituyente” 17 de octubre de 1855, Bases para las elecciones, De las
juntas primarias. Art. 8, fraccion VI y Art.28; De las elecciones secundarias y de partido, Art.46, en Zarco,
T.I, 1990, pp. 13,15 y 16. En las disposiciones siguientes so6lo se impedira al clero ser votado, pues
formalmente la determinacion de ciudadano no se excluye al clero formalmente, pero si de manera indirecta.

% Se prohibi6 al clero secular y regular tratar asuntos politicos, en las disposiciones del 6 y 8 de junio de 1833.
Durante cerca de un afio se produjeron otras disposiciones: se suprimi6 la coaccion civil para el pago del
diezmo y para el cumplimiento del voto monastico (en 27 de octubre y 6 de noviembre respectivamente);
suprime colegios religiosos y los destina a la educacion publica (12 de octubre de 1833), suprime la
Universidad Pontificia y ordena la creacion de la Instruccion Publica (23 de octubre de 1833), los edificios
jesuitas fueron cedidos a los estados de la Federacion (31 de enero de 1834), y se ordend la secularizacion de
todas las misiones de la republica (16 de abril de 1834).



corporaciones. Jos¢ Maria Luis Mora opina que el estatus del clero es opuesto a la formacion
ciudadana por sus intereses particulares y la defensa en la desigualdad juridica en la que se
basa.” De esa manera, los limites a sus derechos politicos son un freno a la “peligrosa”
influencia eclesidstica en los poderes publicos. Asi, en atencién a su caracter, fueros e
intereses corporativos, los eclesiasticos tenian un impedimento para fungir como
representantes ante alguna legislatura. Los argumentos se exponen de manera mas amplia a
la hora de discutir las restricciones a la ciudadania del clero, como se vera mas adelante.

Richard Sinkin y Jacqueline Covo muestran que ésta fue una asamblea que
congregd no so6lo a personajes con una trayectoria politica importante sino, principalmente,
a un grupo de personas que por primera vez incursionaba a la escena politica nacional.

Los congresistas poseen una importante diversidad ideologica, pues estan adscritos
a distintas corrientes politicas e ideoldgicas que amplian las tradicionales posiciones
liberal-conservador.® Si bien compartian ideas centrales con estas dos grandes posturas,
encontramos matices puntuales resultado de sus multiples adscripciones, como
republicanos, imperialistas, librepensadores, centralistas, federalistas, catolicos
ultramontanos, catolicos moderados, deistas, masones, etc. A pesar de que se ha
considerado liberal a la mayoria de los asistentes, existen diferencias en cuanto a la forma
de asimilar y proyectar la aplicacion de los principios liberales, con base en determinadas
apreciaciones acerca de la ley, la utilidad social, el progreso econdémico y la gobernabilidad,
entre otros, que los dividen, en términos de la época, en “puros” o “radicales” y moderados.
Por ello, mas que adscribirse a posiciones completamente definidas, evidencian
acercamientos y tensiones en torno al debate de puntos especificos del proyecto
constitucional, por ejemplo, las que refiere Richard Sinkin, en torno a la ley y el orden, la
pena de muerte, la estructura del poder legislativo, el tipo de federalismo, y las tensiones
entre el congreso y el poder ejecutivo, al que podria agregarse la definicion de las garantias

individuales y dentro de ellas, la cuestion religiosa.’

7 «“Abolicion de los privilegios del clero y la milicia” en Mora, José Maria Luis. £ clero, la educacion y la
libertad. México, Empresas Editoriales, 1949, p.53.

¥ Emilio Rabasa expone que mas que diferencias ideologicas, los congresistas se distinguen por su grado de
ilustracion. Rabasa, Emilio. La constitucion y la dictadura: estudio sobre la organizacion politica de México,
México, Editorial, Porria, 1990, (Edicion original 1912), p.169.

? Sinkin, Richard N. The Mexican Reform 1855-1876: a study in liberal nation-building, Austin, Tex.,
Institute of Latin American Studies The University of Texas, 1979, pp.61-66.

10



Es importante referir que hay una ruptura generacional entre los asistentes al
Congreso de 1856, respecto de los constituyentes de 1842 y 1847, con una renovacion de
mas del 83% entre los representantes.'® A pesar de lo cual varios de los personajes més
activos en las discusiones de los congresos se mantienen, como Ponciano Arriaga, José
Maria Lafragua, Melchor Ocampo, y otros tantos que participaron en los gobiernos locales
anteriores y que se suman al de 1856."

Los debates en el Congreso estuvieron dominados por una élite profesional
integrada por abogados, militares, periodistas, burocratas, médicos y profesores, entre
otros.'? El Congreso contaba oficialmente con 155 diputados e igual nimero de suplentes
que, en varios casos, reemplazaron a los propietarios. Empero, la asistencia de los
representantes a las sesiones fue mucho menor: Covo sefiala que el nimero promedio de los
asistentes a las sesiones fue de 80, de los cuales s6lo un reducido nimero particip6 en los
debates."® La autora registra un total de 69 oradores de los 127 que llegan a asistir, de ellos
25 intervienen de una a tres veces, 18 lo hicieron hasta en diez ocasiones y 26 tomaron la
palabra en mas de diez oportunidades.'

En la sesion del 20 de febrero de 1856 quedan aprobadas las 11 comisiones
constitucionales: gobernacion, relaciones, hacienda, crédito publico, justicia, guerra,
industria, libertad de imprenta, policia, peticiones, guardia nacional y negocios

eclesiasticos.”” Esta ultima la forman José Maria Romero Diaz, Manuel Buenrostro,

' Arroyo Garcia, Israel. La arquitectura del estado mexicano: formas de gobierno, representacion politica y
ciudadania, 1821-1857, Tesis de doctorado en Historia, México, El Colegio de México, Centro de Estudios
Historicos, 2004, p.244.

""" Por ejemplo, Marcelino Castafieda y Leén Guzmén quienes fungieron en distintas posiciones
gubernamentales, a partir del Acta de Reformas de 1847. Arroyo, 2004, p.244.

"2 Sinkin elabora un cuadro porcentual de un muestreo sobre las profesiones de los congresistas. Sinkin, 1979,
p.57. Covo sefala que grandes figuras liberales estuvieron ausentes fisicamente del debate, por ejemplo,
Benito Juarez, diputado por el Estado de México, no asistié a los debates y Melchor Ocampo no estuvo
presente en gran parte de ellos. Covo, Jacqueline. Las ideas de la reforma en México 1855-1861, Universidad
Nacional Autébnoma de México, 1983, p.90.

" Desde el principio de las sesiones, se destaco la falta de los diputados a las mismas: en las sesiones del 7,
18, 24, 26 y 29 de marzo, y 9, 16 y 18 de abril de 1856, por ejemplo, se declaro la falta de quérum. Zarco,
1990, pp. 55, 67, 69, 76, 89, 100 y 114. Desde las primeras sesiones, los diputados pensaron distintas medidas
para incentivar y obligar a los diputados, como declarar vigente la ley penal de 1848 contra las faltas de los
congresistas, misma que fue desechada, tomar nota de las faltas y publicarlas. En la sesion del 16 de febrero
de 1856, a las dos de la tarde y con una asistencia de 63 diputados, Guillermo Prieto pididé que se declarara
sesion permanente hasta que llegaran los diputados necesarios para instalar el congreso, por lo que fueron
llamados inmediatamente los diputados que se encontraban en la ciudad de México. Sesion del 16 de febrero
de 1856, en Zarco, T. I, 1990, p.26.

' Covo, 1983, pp.93-94.

15 Sesion del 20 de febrero, en Zarco, T.I, 1990, pp.48-49.

11



Manuel Alatriste, y como suplemente, Francisco Lazo Estrada. La redaccion del proyecto
constitucional estuvo a cargo de una representacion integrada por 11 miembros, quienes se
han dividido en 6 radicales y 5 moderados. Los liberales considerados radicales son:
Ponciano Arriaga, Jos¢ Maria Mata, Leén Guzman, Melchor Ocampo y José¢ Maria del
Castillo Velasco. Entre los liberales moderados estan: Mariano Yanez, Romero Diaz,
Cardoso y Pedro Escudero y Echanove. Aunque Isidoro Olvera es colocado en el grupo
radical, su postura respecto a la cuestion eclesiéstica lo posiciona como parte del sector
liberal moderado.

También encontramos a un importante sector conservador, que se caracterizd por su
oposicion a ciertos postulados liberales. Brian Connaughton refiere que “la postura que
estaba desarrollando buen niimero de conservadores era que el gobierno de la Reforma
pretendia variar la constitucion historica del pais y con ello violaba la voluntad popular y la

fortaleza ciudadana de la nacion.”'¢

Los contemporaneos opositores a los liberales
consideran que éstos, particularmente los radicales, pretenden imponer una libertad sin
limites y un régimen totalmente opuesto a la realidad del pais, lo cual es impreciso, dado
que para las doctrinas liberales, tanto la libertad que ejercen los individuos como el propio
poder del Estado, debian estar circunscritos por una serie de limites que evitarian la
ingobernabilidad en el pais y la tirania en el ejercicio del poder.

A pesar de sus tendencias particulares, la mayoria de los diputados adscritos a las
ideas liberales parecen estar de acuerdo en que las bases para garantizar el cambio
econdmico y politico son el establecimiento de la igualdad y la libertad juridica, politica y
social. Todos estos son aspectos cuyas reformas afectan de alguna manera la situacion
eclesiastica. Y es que no podia ser de otra manera, pues los nuevos postulados politicos y
econdmicos requerian, a su vez, de nuevas bases sociales que organizaran la participacion
de la sociedad privilegiando, como propuso el iusnaturalismo de corte liberal, el
reconocimiento de determinados derechos a los individuos, de tal manera que permitieran
el desarrollo de accién y pensamiento libre, sin la mediacion de las instituciones,

corporaciones y autoridades eclesiasticas.

' Connaughton Brian. “1856-1857: conciencia religiosa y controversia ciudadana. La conciencia como poder
politico en un ‘pueblo eminentemente catdlico’”, en Brian Connaughton (Coord), Prdcticas populares,
cultura politica y poder en México, Siglo XIX. UAM-1/Juan Pablos, 2008, p.396.

12



Las doctrinas juridicas del iusnaturalismo de corte liberal favorecen el
reconocimiento de los derechos individuales a la seguridad, igualdad legal, propiedad,
libertad de expresion y de pensamiento, en la ley escrita.'” Asi, el individuo se concibe
como una nueva figura portadora de derecho. Al poder legislativo correspondi6 organizar la
constitucionalizaciéon de los derechos individuales, a fin de garantizar un orden de
libertades civiles y racionalizar los aspectos referentes a la relacion entre los individuos y
los gobernantes y los diversos aspectos de la convivencia humana.

Para que la constitucionalizacion de los derechos individuales fuera posible en
Meéxico, debia modificarse el entramado legal que mantenia los antiguos vinculos
econdmicos, politicos y sociales unidos a la Iglesia, y lejos de los principios liberales, por
lo que de su reforma dependia la consolidacion del régimen liberal. Dichos vinculos habian
hecho de la Iglesia una institucion con un gran poder e influencia social, cuya organizacion
y arraigo rivalizaba con el Estado republicano y federal que se pretendia instaurar, no s6lo
en México, sino en varios paises de América Latina y Europa. Por ello, Andrew Gould
apunta que, ademas de la reforma politica y econdémica, el liberalismo tuvo como uno de
sus principales ejes la secularizacion de la sociedad. '

El problema surge cuando debe pasarse de los principios teoricos a la definicion
legislativa e implementacion de los mismos. John Rawls afirma que por mucho tiempo se
creyd que la intolerancia religiosa y la existencia de un lazo doctrinario uniforme en la
sociedad era la garantia de una sociedad estable y unida.' ;Por qué transformar un orden
“seguro” para imponer elementos de discordia y division social? Los intelectuales liberales
consideran que el debilitamiento de la idea de ese supuesto equilibrio social a consta del
constrefiimiento de las libertades individuales, posibilita la aceptacion de un hecho real: la

pluralidad del pensamiento humano como un derecho individual natural.

""" Carpintero Benitez, Francisco. Historia de derecho natural. Un ensayo, México, Universidad Nacional
Autonoma de México-Instituto de Investigaciones Juridicas, 1999.

'8 Gould refiere los ejemplos de la relacién Estado-Iglesia en el proceso de consolidacion del liberalismo. En
el caso de Bélgica sefiala que los conservadores generalmente aceptaron la propiedad privada y el libre
mercado y aceptaron el constitucionalismo democratico, sin embargo defendieron la autoridad constitucional
de la Iglesia en la educacion estatal a diferencia de lo que sucedidé en México. Los liberales y conservadores
belgas generalmente estuvieron de acuerdo en el programa econdémico y politico del liberalismo e incluso
acordaron cierto tipo de relaciones iglesia estado por cierto tiempo, no obstante al final la dimension religiosa
del programa liberal lo que distingui6 a los dos partidos. Gould, Andrew. Origins, of liberal Dominance.
State, Church, and Party in Nineteenth-Century Europe. The University of Michigan Press, 1999, p.3.

19 Rawls, John. El liberalismo politico, México, Fondo de Cultura Economica, 2002, p.18.

13



Asi lo entienden los miembros de la comision redactora del proyecto constitucional
que, en la sesion del 16 de junio de 1856, sefialan la necesidad de explicitar los derechos
civiles en la constitucion, pues “suponemos, y con toda razon, que todavia hay monarquias
mas o menos pequeias, despotismos mas o menos brillantes, aristocracias y clases mas o
menos modestas que, en esta lucha del pasado con el porvenir, quieren oscurecer esos
derechos, y a titulo de no estar inscritos en una carta que es y debe ser la primera ley de la
tierra, desconocerlos y conculcarlos.” 2

Los criticos de la Constitucion de 1857, contemporaneos y posteriores, refieren el
caracter irreal del proyecto liberal, pues sus preceptos eran incompatibles con la realidad
nacional. Daniel Cosio Villegas afirma que algunos criticos “perdieron de vista un
elemento esencial que, me parece, debe tener toda ley constitucional, y que en todo caso
han tenido las nuestras: no han dicho ellas simplemente como son las cosas, sino como
deben ser, convirtiéndose asi en meta ideal hasta la cual ha de levantarse el pais si es capaz
y digno de mejorar.”’

Sin embargo, otros autores han planteado el problema desde otra perspectiva. Covo
y Marcello Carmagnani muestran que hay una tension creada entre las doctrinas del
derecho natural de corte liberal y su institucionalizacion.”? Los debates evidencian esa
tension y la manera en que los legisladores, conscientes de ella, evitan simplemente imitar
modelos ajenos a la naturaleza del pais, como sus contemporaneos acusaron, sino que
buscan crear recursos, mecanismos ¢ instituciones adecuadas a la circunstancia nacional.
Asi lo consigna Ignacio Commonfort en el discurso de apertura del congreso, el 18 de
febrero de 1856, cuando se dirige a los diputados para recordar el peso de la experiencia

histérica ganada por los representantes del pais:

Ensayados todos los sistemas de gobierno, habéis podido conocer sus ventajas y sus
vicios; y podéis con madas acierto que los legisladores que os han precedido,
combinar una constitucion, que adaptada exactamente a la naciéon mexicana, levante
sobre los principios democraticos, un edificio en que perdurablemente reinen la
libertad y el orden.”

20 “proyecto de constitucion. Dictamen presentado por la comision”. Sesion del 16 de junio de 1856, en
Zarco, T.1, 1990, pp.443-444.

2 Cosio Villegas Daniel. La Constitucion de 1867 y sus criticos, México, Editorial Clio, 1997, p.47.

2 Carmagnani, Marcello. “El federalismo liberal mexicano” en Federalismos Latinoamericanos: México,
Brasil, Argentina, México, FCE, 1993, pp. 135-179.

2 Intervencion del diputado Ignacio Commonfort. Sesion de 18 de febrero de 1856, en Zarco, T.1, 1990, p.43.

14



De igual forma lo entiende la comisidon que clarifica los aspectos practicos de su
mision:

Esclarecer y fijar el derecho publico de los mexicanos, reunir en el codigo nacional
sus elementos y principios, reconocer y declarar del modo mas preciso y mas claro
aquéllas reglas que han merecido el reconocimiento universal y formado el credo
politico de la Republica, era y debia ser el principal trabajo de la comisioén. Procurar
que este derecho quedase al abrigo de opiniones extraviadas y corregir los abusos
introducidos en la aplicacion, adoptar las reformas que la misma practica
constitucional ha podido ensefiarnos y buscar para el régimen legal todas las
garantias compatibles con su libre y racional ejercicio, ha sido y debido ser nuestro
empefio mas constante.**

La experiencia de las ultimas décadas habia mostrado que el camino para la
disolucion del control econémico y social detentado por la Iglesia seria un gran reto para
los legisladores en el Constituyente de 1856-1857. En concreto, la discusion sobre la
tolerancia de cultos haria evidente las tensiones producidas a partir de los deseos por

consagrar ese derecho individual.

2. La tolerancia de cultos y la constitucionalizacion de los derechos individuales
Los miembros de la comision redactora del proyecto constitucional sefialan que su trabajo
es contribuir a la gran base establecida por la constitucion de 1824, anadiendo los
principios que reconocen “la libertad y los derechos del hombre, poniendo determinadas
restricciones al poder ejecutivo, y fijando reglas generales para la administracion de la
justicia”. Enfaticamente puntualizan que: “No pretendemos crear esos derechos, ni hacerlos
dependientes de un pacto variable como la voluntad de los contrayentes; pero por el respeto
mismo que nos merece, queremos decir en palabras claras y solemnes cudles son las
seguridades que nuestra sociedad puede prestar a tales derechos.”

La tolerancia de cultos es reconocida como uno de los preceptos fundamentales para
ampliar los derechos individuales, y también es uno de los mas delicados en los debates del

constituyente de 1865-1857. El proyecto constitucional integra la tolerancia en el articulo

15, y lo propone de la siguiente manera:

2 “Proyecto de constitucion. Dictamen presentado por la comision”, sesion del 16 de junio de 1856, en Zarco,
T.1, 1990, p.437.
2 «“proyecto de constitucion. Dictamen presentado por la comision”, sesion del 16 de junio de 1856, en Zarco,
T.1, 1990, p.443.

15



No se expedird en la Republica ninguna ley, ni orden de autoridad que prohiba o
impida el ejercicio del culto religioso, pero habiendo sido la religion exclusiva del
pueblo mexicano la Catdlica, Apostolica Romana, el Congreso de la Unién cuidara
por medio de leyes justas y prudentes, de protegerla en cuanto no se perjudiquen los
intereses del pueblo ni los derechos de la soberania nacional.*

Rawls expone que, histéricamente, la discusion sobre la posibilidad de la tolerancia
religiosa, motivada a partir de la Reforma protestante, animé el desarrollo de las doctrinas
liberales, al permitir el avance de uno de sus principios centrales: la libertad de
conciencia.”’ El planteamiento de la tolerancia en el constituyente de 1856-1857, esta
directamente relacionado con el reconocimiento de la practica natural de las actividades de
la razéon humana, como un derecho individual en un régimen de instituciones libres. El
articulo 15 forma parte del conjunto de preceptos referentes a las libertades individuales
consignados en los primeros 34 articulos del proyecto constitucional, en la primera seccion
del titulo primero designado como “Derechos del hombre”. Los articulos establecen la
igualdad ante la ley de todos los habitantes de la republica —nacionales y extranjeros- y, por
lo tanto, similares derechos “sin distincion de clases, ni de origen”.?®

La supresion de las distinciones legales pretende ampliar y garantizar a todos los
individuos mexicanos —con omision de las mujeres- las mismas posibilidades de acceder a
la riqueza, la justicia, el asenso social y los derechos politicos. La libertad individual
especifica la libre expresion de ideas, la libertad de circular, trabajar, comerciar, publicar y
de ensefiaza, entre otras prerrogativas. Desde su posicion en el Congreso y como periodista,
Francisco Zarco fue de los primeros congresistas en argumentar a favor de la tolerancia

como un derecho.” Para Francisco Zarco, la garantia legal para desarrollar un trabajo o

industria no era mas importante que la necesaria para ejercer el culto religioso que dictara

6 Articulo 15, “Proyecto de constitucion.” Titulo Primero, Seccion Primera De los Derechos del Hombre.
Sesion del 16 de junio de 1856, en Zarco, 1990, pp.468.

7 Rawls afirma que “el origen historico del Illamado liberalismo politico (y, mas generalmente, del
liberalismo) es la Reforma y sus secuelas, con las largas controversias acerca de la tolerancia religiosa en los
siglos xvi y xvii. Entonces dio principio a algo parecido al criterio moderno de la libertad de conciencia y de
la libertad de pensamiento.” Rawls, 2002, p.18.

* La excepcion es el fuero de guerra para los delitos y faltas directamente relacionados con la disciplina
militar, debiendo especificarse en las leyes penales. Articulo 2, “Proyecto de constitucion.” Titulo Primero,
Seccion Primera, De los Derechos del Hombre. Sesion del 16 de junio de 1856, en Zarco, 1990, T.1, p.467.

¥ Francisco Zarco nacid en la ciudad de Durango en el afio de 1829. En sus articulos periodisticos se
comprometio a explicar y difundir los principios liberales. Durante las sesiones del Congreso de 1857, del
cual fue diputado y secretario, se dedico a redactar varios articulos periodisticos en los que trataba de explicar
el sentido del proyecto legislativo en discusion. Murid en 1869.

16



la conciencia de cada persona.” La tolerancia era parte fundamental del programa de
cambio equiparandose a la supresion de alcabalas, peajes y otras restricciones en la
economia cuya existencia expresaba la “ignorancia o preocupacion del vulgo, o arterias de
ciertas clases™.”!

En ese sentido, bajo la impronta del iusnaturalismo liberal, la libertad religiosa se
suma a los demds derechos individuales, como parte de los principios basicos que hacian
posible las relaciones politicas, econdmicas y sociales entre los individuos, de formacion e
intereses heterogéneos, pues establecian una serie de reglas de convivencia, justas y
racionales, para evitar y zanjar rivalidades y discordias entre ellos.*® La unica distincién
entre los sujetos seria la que surgiera de sus capacidades y talento personal, y ya no de los
privilegios consignados en la legislacion.

A pesar de esas certezas, en el dictamen del proyecto de la comision se exponen los
dilemas de los miembros de la comision al “discutir la libertad otorgada a todos los
habitantes del pais, en el ejercicio de ciertos derechos que pudieran interesar la seguridad
de la republica.”™ Y no es dificil dudar que uno de los puntos mas dificiles de la discusion
sea la tolerancia de cultos, precisamente por la tension entre las libertades individuales y su
institucionalizacion en el contexto especifico de México. La historiografia ha ponderado el
tema de la tolerancia de cultos en funcion de la division y radicalidad recrudecida en los
afos siguientes, por lo que la conclusion obligada ha situado la discusion del tema como un
mero interés doctrinario de cierto sector liberal, mismo que se califica del todo “ajeno” a la
realidad mexicana. No obstante, los redactores del articulo eran conscientes de que la
discusion sobre ese punto produciria grandes tensiones, no solo entre los representantes,
sino en los distintos sectores de la sociedad y de la jerarquia catolica y conservadora. Desde
esa conciencia proponen un articulo que concilie tanto los derechos individuales como la

realidad del pais. En principio, elaboran el articulo de manera artificiosa, es decir,

30 Para Francisco Zarco, la explotacién de las riquezas del pais, el restablecimiento del crédito, la creacion de
la hacienda publica, etc., requerian de garantizar “la libertad en todo y para todo” a través del impulso a la
reforma democratica y social. Zarco “Un sermodn a la prensa” extracto de El siglo Diez y Nueve, 20 de enero
de 1857, p.1 en Zarco, Francisco. Periodismo politico y social. Compilacion y revision Boris Rosen Jélomer,
Meéxico, Centro de Investigacion Cientifica Jorge L. Tamayo. Vol.8, 1989-1993, p.36.

3! Intervencion del diputado Zarco, Sesion de 29 de julio de 1856, en Zarco, 1990, T.I, p.808.

32 “Proyecto de constitucion. Dictamen de la Comisiéon de Constitucion”, Sesion del 16 de junio de 1856, en
Zarco, T.1, 1990, p.447.

33 “Proyecto de constitucion. Dictamen de la Comision de Constituciéon”, Sesiéon del 16 de junio de 1856, en

Zarco, T.1, 1990, p.447.

17



proscriben la posibilidad de imponer un culto exclusivo en el pais. Esa prohibicion tiene
por objetivo terminar con el monopolio del catolicismo y puntualizar el derecho de los
individuos a profesar cualquier culto. Como segundo elemento, afirman la proteccion legal
del Estado a la religion catolica, como una manera de conciliar la garantia con el contexto
mexicano, caracterizado no sélo por una mayoritaria poblacion catélica, sino por una
iglesia que historicamente ostentaba una gran influencia social.

El debate del articulo 15 en el pleno del congreso dio inicio el 29 de julio de 1856 y
concluyd en la sesion del 7 de agosto. En la discusion se destacan varios diputados, cuya
participacion es desigual en cuanto a la extension de sus argumentos, pero que, en conjunto,
plantean cuestiones centrales respecto a la tematica discutida.*® Dos interrogantes centrales
que se plantean son discernir jcudl es la utilidad de la tolerancia de cultos para la sociedad
mexicana y cudles sus implicaciones en un pais como México, mayoritariamente catolico?.

Dentro de los debates se distinguen, al menos, tres posturas principales: por un lado,
la que es ampliamente apoyada por el sector conservador de la cdmara, la cual se opone a la
aprobacion del articulo, al ponderar la tolerancia como un problema religioso, determinado
por intereses contrarios al catolicismo y opuesto a la unidad nacional. Dentro de esta
tendencia se destacan figuras como Marcelino Castafieda, diputado por el estado de
Durango. Por otra parte, estd el argumento que apoya el articulo sin restricciones,
enfocando la cuestion principalmente como un tema de derechos individuales, directamente
ligado a las reformas politicas, econdmicas y sociales del programa liberal en México. En
tercer lugar, se plantea como legitima la tolerancia religiosa, pero inapropiada su
promulgacion. Las dos ultimas posturas descubren, al menos, dos de las posiciones que
dividen al grupo liberal, a partir de las cuales se puede establecer su moderacion o
radicalidad. Asi ubicamos, entre los mas destacados en el congreso, a partidarios del
radicalismo: Francisco Zarco, Jos¢ Maria Mata, Jos¢ Maria del Castillo Velasco y José
Antonio Gamboa. Del lado moderado encontramos a Isidoro Olvera y Mariano

Arizcorreta.>’

34 Opinién del diputado Castafieda, Mata, Gamboa, del Castillo Velasco, Zarco, Cortés Esparza, Gonzalez
Péez, Guillermo Prieto, Manuel Buenrostro, Mariano Arizcorreta, Rafael Jaquez, Diaz Gonzalez, Juan N.
Cerqueda, Fuente, Villalobos, Barragan, Ignacio Ramirez, Vicente Lopez, Aguado.

3 José Maria del Castillo Velasco nace en Ocotlan Morelos, el 11 de junio de 1820. Ingresa en el Colegio de
San Ildefonso. Hacia 1844 recibe el titulo de abogado. Funge como magistrado de la Suprema Corte de
Justicia, y en 1871 como ministro de Gobernacion. Ocupa el cargo de ministro del Tribunal Superior de

18



Los diputados que apoyan la promulgacion del articulo sefalan que éste no es,
simplemente, un postulado ideologico abstracto, sino un principio necesario por razones de
“conveniencia para México”, en funcion de su avance material y social.*® Ese argumento se
presenta en el primer debate legislativo del articulo, cuando se expone la tolerancia
religiosa como una condicidon necesaria para impulsar la economia del pais. La tolerancia
pretende asegurar a los extranjeros no catolicos el ejercicio de sus derechos humanos, como
lo harian en cualquier régimen de libertades. Jos¢ Maria Mata, uno de los principales
promotores de ese articulo, considera de interés publico otorgar garantias a los extranjeros
de otras confesiones religiosas, por dos razones: la primera, porque la inversion extranjera
se propone como un excelente medio para impulsar distintas ramas de la industria y el
comercio, ademéas de la infraestructura necesaria para ello.’’ La segunda porque la
tolerancia es un estimulo necesario para poblar ciertas regiones en el pais donde los
recursos no se aprovechaban por la falta de habitantes. El plan, poco estructurado hasta ese
momento, pretendia fomentar el arribo de sectores trabajadores, europeos y
norteamericanos, en zonas estratégicas del territorio nacional, de tal manera que
estimularan el avance de la agricultura, la industria y el comercio, para que, en pocos afios,

9538

el pais presentara “un aspecto de riqueza, de bienestar y de vigor.””" El diputado tenia la

esperanza de que “millares de individuos” llegaran a México “a poblar nuestras ardientes

Justicia del Distrito Federa entre 1877 y 1881. Fallece el 4 de septiembre de 1883. Referencia obtenida de:
Hernandez Chavez, Alicia. “José Maria del Castillo Velasco: ‘el don de gobierno’”, (Estudio introductorio),
en José Maria del Castillo Velasco, Ensayo sobre el derecho administrativo mexicano, (Edicion facsimilar,
1874), T.I, México, Universidad Nacional Autonoma de México-Instituto de Investigaciones Juridicas (Serie
C: Estudios Historicos, No.45), 1994, p.VIII.

36 “Dictamen sobre la Compaiiia de Jests por la Comisién de Justicia y Negocios Eclesiasticos”, Sesion del 6
de junio de 1856, en Zarco, T.1,1990, p. 405.

37 José Maria Mata nacio6 en Jalapa, Veracruz, el 13 de noviembre de 1819. Reconocido diputado, diplomatico
y ministro de relaciones exteriores y uno de los personajes mas destacados en el Constituyente de 1856.
Durante la invasion norteamericana fue jefe de milicias de los “civicos” en Jalapa, Veracruz, que se
movilizaban en guerrillas para combatir al ejército estadounidense. Expulsado del pais, fue secretario de la
“Junta Revolucionaria” creada en Nueva Orleans al lado de Benito Juarez, Melchor Ocampo y Ponciano
Arriaga. También fue electo por las entidades de Veracruz y México como diputado y nombrado por Juarez
su representante ante el gobierno de Estados Unidos y posteriormente ministro de Hacienda. Con el Triunfo
del Plan de Tuxtepec y con Diaz en el poder, Mata regres6 a la vida publica como enviado extraordinario y
ministro plenipotenciario de México ante el gobierno de Estados Unidos. Cuando Ignacio L. Vallarta se vio
forzado a dejar el Ministerio de Relaciones Exteriores, José Maria Mata acept6 el 20 de junio de 1878 ocupar
el cargo en el que duraria solamente tres meses. Muri6 en 1895 cuando era edil del Ayuntamiento de Jalapa.

3% Intervencion del diputado Mata, Sesion de 29 de julio de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p.787.

19



costas, nuestras desiertas fronteras, y a sacar de las entrafias de nuestro suelo inagotables
riquezas”.”’

El argumento fue apoyado por los diputados Gonzélez Paez y Rafael Jaquez.* Este
ultimo agrega que en ese momento no solo se legisla para los mexicanos catolicos “sino
también para los extranjeros, para los protestantes que estén o arriben a nuestro pais.”*!

La idea de que México fuera poblado por protestantes resultdé por demas
escandalosa para varios sectores conservadores, que pretendieron resguardar el ejercicio
exclusivo de la religion catolica al recurrir a un discurso de unidad nacional. La unidad
religiosa se convirtid en un asunto de conveniencia politica, pues se presenta al catolicismo
el unico elemento de cohesién en una sociedad dividida por intereses particulares y la
desigualdad social. Para varios contemporaneos “el poder de las conciencias constituia un
poder politico”.** Si en la primera mitad del siglo XIX un sector importante del clero se
afirma convencido de que la Iglesia podia formar parte del régimen liberal, el
planteamiento de aspectos especificos, particularmente de la libertad de conciencia y la
desamortizacion de bienes eclesiasticos, van transformando ese discurso catolico, liberal y
conciliador, hasta hacerlo expresion de una minoria.*

En una representacion suscrita por “los eclesidsticos de Guadalajara” al congreso de
la unién, pedian que no se aprobara la tolerancia de cultos pues solo era un principio
estrictamente abstracto y doctrinario contrario a los intereses nacionales. El argumento
expone que fuera del catolicismo no existen bases seculares que sustenten la unidad
politica, social y moral del pais debido a los enfrentamientos partidistas y a la inestabilidad
que habian dominado después de consumada la independencia.**

La emigracion causaba especial preocupacion entre el clero, pues abria la puerta a la

formacion de sectores extranjeros no catolicos lejos del control clerical, que podian influir y

3% Intervencion del diputado Mata. Sesion de 29 de julio de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p.787.

% Gonzalez Paez argumenta que los extranjeros no llegan a México por falta de garantias. Intervencion del
diputado Gonzalez Paez. Sesion de 30 de julio de 1856, en Zarco, T.1, 1990, p.813.

*! Intervencién del diputado Jaquez, Sesion de 30 de julio de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p. 837.

> Connaughton, 2008, p.397.

* Para un estudio novedoso que plantea preguntas importantes en torno a las expresiones liberales del clero
mexicano hacia la primera mitad del siglo XIX véase Connaughton Brian. “The Enema Within: Catholics and
Liberalism in Independent Mexico, 1821-1860” en Jaime Rodriguez. The Divine Charter. Constittutionalism
an Liberalism in Nineteeth-Century, Lanham Md., Rowman dan Littlefield Publishers, 2006, pp.183-202.

* Representacion que los eclesidsticos de Guadalajara dirigen al Soberano Congreso Constituyente, sobre
que en la Carta Fundamental que se discute no quede consignada la Tolerancia de Cultos en la Republica,
Guadalajara, Tipografia de Rodriguez, 1856, p.11.

20



“confundir” a la poblacion catdlica mexicana. No se pronuncian directamente en contra de
la poblacidon inmigrante, que no era nueva en el pais, sino del tipo de derechos que el
Estado mexicano estaba dispuesto a concederles. No obstante, el clero conservador se
pronuncia por el inmigrante catolico europeo frente al estadounidense protestante, pues el
lazo moral y social que proporciona el catolicismo se extiende entre la poblacion de distinta
nacionalidad.* En contraposicién, la convivencia de los catdlicos mexicanos con otras
confesiones religiosas daria pie a una pugna social “entre ministros y ministros, creyentes y
creyentes”.*® Desde su perspectiva, la razon politica, los derechos individuales y la utilidad
economica, no justifican el interés de los congresistas por aprobar el articulo y crear una
“poblacion heterogénea en sus creencias y en sus costumbres.”*’

Los diputados conservadores comparten estos argumentos. La intervencion de
Marcelino Castafieda en la apertura de la discusion sostiene que el desarrollo del pais no
radica en el reconocimiento de las garantias individuales. La prosperidad solo se daria
cuando se establecieran las condiciones de “paz, justicia y buen gobierno”. En su lugar, las
leyes debian demandar que los extranjeros no catolicos aceptaran el dominio del
catolicismo, como parte de un pacto politico-religioso nacional. Para el diputado, los
extranjeros tenian suficiente con “la tolerancia pasiva” que habia en México y hacia posible
la practica de otros cultos, siempre y cuando éstos se reservaran al ambito privado.*®

Contrario a lo sefialado por los conservadores, los liberales valoran publicamente el
papel benéfico de algunos aspectos del catolicismo para la sociedad mexicana. Lejos de una
posicion anticatolica, Zarco reconoce el valor de la extension moral del catolicismo en las
relaciones sociales, como una forma de moderar la convivencia entre los individuos. A la
religion se le reconoce una funcién social primordial, en tanto que, hasta el momento, se

constituye en la principal responsable de la formacion moral de los individuos, al dictar

pautas de conducta y control que facilitan el entendimiento y las relaciones pacificas entre

* Los escritores catolicos conservadores afirmaban que la unidad del pais dependia de la conservacién de una
religiéon exclusiva: “porque solo a la Religion estd concebido unir todas las razas, acomodarse a todas las
lenguas, favorecer la obediencia a todas las autoridades y hacer iguales a todos los hombres.” “Representacion
al soberano Congreso contra el articulo 15 del proyecto de constitucion sobre la tolerancia religiosa.”
suplemento especial del no.17 La Cruz, 10 de julio de 1856.

% Representacion que los eclesidsticos de Guadalajara dirigen al Soberano Congreso Constituyente, sobre
que en la Carta Fundamental que se discute no quede consignada la Tolerancia de Cultos en la Republica,
Guadalajara, Tipografia de Rodriguez, 1856, p.11.

47 "Representacién al soberano Congreso...” Suplemento especial del no.17 La Cruz, 10 de julio de 1856.

* Intervencion del diputado Marcelino Castafieda, Sesion de 29 de julio de 1856, en Zarco, T.1, 1990, p.776.

21



las personas. Los principios del catolicismo se avenian muy bien con las garantias

[3

defendidas por el liberalismo, del cual podia convertirse en gran aliado: “...la verdad

cristiana es conforme con la republica y con la democracia, porque la verdad cristiana
proclama la libertad, la igualdad y la fraternidad de todos los hombres.”*

Incluso, las practicas de los rituales catdlicos en los actos de gobierno, no
desaparecen de la noche a la mafiana, pues en este proceso de transformacion legal se hacen
evidentes las contradicciones propias del transito de un gobierno catélico, a uno laico.
Desde la instalacién del congreso, Jos¢é Maria Lafragua, ministro de gobernacion, habia
dispuesto que se celebraran funciones religiosas muy solemnes “para implorar el auxilio de
la Divina Providencia en las deliberaciones del congreso”. Para que esa solemnidad tuviera
efecto propone que una comision de doce representantes asista a una ceremonia
programada en la catedral metropolitana.” El diputado Del Rio responde que al congreso
no le incumbe participar, como tal, en funciones eclesiasticas para dar solemnidad a un acto

3

estrictamente civil. Guillermo Prieto”' justifica la propuesta de Lafragua como “un
sentimiento de piedad y un deseo sincero de implorar los auxilios de la Providencia”.
Afirma, incluso, que evitar ese tipo de ceremonias podia “dar lugar a desfavorables
interpretaciones.” Con el animo de evitar dificultades, propuso que se celebraran las
funciones religiosas, y los diputados “concurrieran a dar gracias e implorar las bendiciones
del Altisimo sobre nuestra patria.”>* Sin embargo, la propuesta de Lafragua fue desechada.

Ese tipo de fallos de la camara alimenta las imputaciones de los conservadores hacia
la religiosidad de los liberales. En respuesta, varios diputados, antes de hacer su

intervencion a favor de la tolerancia, aclaran su condicidon de catodlicos, por tradicion

familiar y por convencimiento, asegurando que su religiéon no cambiaria si era permitida la

* Intervencion del diputado Zarco, Sesion de 29 de julio de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p.804.

*% Lafragua habia establecido como precedente: “que en 1845 habian asistido comisiones de ambas cdmaras a
las funciones que en accion de gracias por el feliz término de la revolucion del 6 de Diciembre se habian
verificado en la Santa Iglesia Catedral y en al Colegiata de Nuestra Sefiora de Guadalupe.” Intervencion de
José Maria Lafragua. Sesion del 18 de febrero de 1856. Zarco, T.I, 1990, pp.46-47.

5! Guillermo Prieto, naci6 en Tacubaya, Distrito Federal, el 10 de febrero de 1818. Huérfano de padre a los 13
afios de edad y con su madre enferma, trabajo como dependiente en una tienda de ropa y luego como
meritorio en la aduana, bajo la proteccion de don Andrés Quintana Roo. Pudo asi ingresar al Colegio de San
Juan de Letran y posteriormente al lado de Manuel Toussaint Ferrer y los hermanos José Maria y Juan
Lacunza, particip6 en la fundacion de la Academia de Letran, en 1836, dirigida por Quintana Roo. Fue
secretario Particular de Valentin Gomez Farias y Anastasio Bustamante, sucesivamente. Comenzo su carrera
de periodista en El Siglo XIX, colabor6 también en EI Monitor Republicano. En 1845 fundo, junto a Ignacio
Ramirez, el periodico satirico Don Simplicio. Murio el 2 de marzo de 1897.

22



practica de otros cultos.” Una de las méas contundentes es la de Francisco Zarco, quien
hace una declaracion un tanto parecida a una protesta: “Soy catolico, apostélico romano, y
me jacto de serlo; tengo fé en Dios, encuentro la fuente de todo consuelo en las verdades
augustas de la revelacion, y no puede concebir no sélo a un ateo, pero ni siquiera a un

deista.”>*

De igual manera, el diputado Gamboa, ardiente defensor del articulo, declara
antes de su intervencion: “si, mis hijos seran catolicos, y yo moriré catdlico como murieron
mis padres. Hablaré, pues, en esta discusion como catélico, y como catolico sostendré mis
opiniones.”>

Sin embargo, la camara no se afirma totalmente catolica. Ello puede apreciarse en
los pronunciamientos de los diputados, por ejemplo, cuando hacen referencia a una entidad
superior creadora, cercana a posiciones deistas. Otros diputados aluden a su apego a los
principios generales del cristianismo, antes que al catolicismo. Covo sefala que los
liberales realizan una transformacion ideoldgica, quiza como una téctica, en donde la figura
de Dios toma un papel fundamental en la causa democratica, al convertirse en la figura
fundante y reguladora de la nacion mexicana.’® En ese sentido, la referencia al cristianismo
y su compatibilidad con la libertad de conciencia es importante para los diputados liberales
a la hora de justificar sus votos particulares.”” Y es que quieren dejar claro dos puntos

importantes. El primero, que un Estado garante de la libertad de cultos no pretende

erradicar las religiones para formar un Estado ateo, sino que en éste sea reconocido un

>? Intervenciones de Del Rio y Guillermo Prieto. Sesién del 18 de febrero de 1856. Zarco, T.I, 1990, pp.47.

33 El diputado José Maria Castillo Velasco, defensor de la aprobacién del articulo, sefiala que el catolicismo es
una “religion que todos hemos proclamado como la tnica santa, la unica legitima, la Ginica que concede al
hombre su libertad...” Intervencion del diputado Castillo Velasco, Sesion de 29 de julio de 1856, en Zarco, T.I
1990, p.801.

> Intervencion del diputado Zarco, Sesion de 29 de julio de 1856, en Zarco, T.1, 1990, p.802.

> Intervencion del diputado Gamboa, Sesiéon de 29 de julio de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p.788. Lo mismo
ocurre con el diputado Castillo Velasco. Intervencion del diputado Castillo Velasco, Sesion de 29 de julio de
1856, en Zarco, T.I, 1990, p. 798.

%6 Covo, 1983, p.161.

°" El diputado Arriaga hacia de la revolucién de Ayutla un episodio trascendente para el “mundo liberal y
cristiano”. Intervencion del diputado Arriaga. Apertura de sesiones el 18 de febrero de 1856, p.44. El diputado
Cerqueda afirma que la libertad de conciencia es “una consecuencia del cristianismo, un derecho que otorga la
ley natural y una obligacion que el derecho de gentes impone a las naciones del mundo.” Intervencion del
diputado Cerqueda. Sesion del 30 de julio de 1856, p.847. Ignacio Ramirez también considera que la
tolerancia estd de acuerdo con el cristianismo. Intervencion del diputado Ramirez, Sesion del 31 de julio de
1856, p.868. Isidoro Olvera habla de que “la exacta inteligencia del cristianismo ensefid ya las verdaderas
relaciones entre los hombres y la divinidad, y fijé el verdadero ministerio del sacerdocio de Cristo, son ya
verdades que casi se palpan, que alumbran a toda inteligencia y que mejoran visiblemente a la especie

23



derecho universal, aunque por el momento fuera un beneficio de minorias. El segundo, que
el articulo se enfoca a la ruptura del control sociopolitico del clero, a través de las normas
instauradas por la Iglesia catdlica que iban mas alla de regular la religiosidad. Ese poder
ejercido en el plano secular debia pasar al Estado.

Asi, la influencia del clero en la sociedad no fue valorada al igual que el
catolicismo. Zarco distingue entre el catolicismo y sus ministros, pues en ambos “hay una
distancia inmensa”.”® Especificamente acusa al clero de haber “desnaturalizado la religion
del Crucificado”, de ser enemigo de la libertad, sembrador de discordias y de haber
“acumulado tesoros empobreciendo al pais”.”” De ahi que varios diputados afirmen que el
elemento central en torno a la discusion del articulo es definir, fundamentalmente, la
libertad de conciencia, pues una vez reconocida ésta, la religion catolica dejaria de ser una
imposicion del Estado como lo consignaban las constituciones politicas desde la
independencia. El articulo 15 representa la posibilidad de emancipar a los individuos de la
influencia del clero, pues el exclusivismo religioso significa un gran poder de los
eclesiasticos sobre la poblacion, pues en el aspecto espiritual son los unicos acreditados
para impartir los servicios espirituales.

En los términos en que algunos diputados lo plantean, la religion debia entrar en la
dindmica de la liberalizacion, pues la llegada de otras religiones podia ser benéfica al
desarrollo mismo del catolicismo, en tanto que la libre competencia “del clero purifica sus
costumbres. Por eso, el clero italiano, el espafiol y el mexicano, son los cleros mas

corrompidos del mundo; y el francés, de la revolucion de 89 para acd, el mas morigerado de

humana” Voto particular del sefior Olvera al proyecto constitucional. Sesion del 16 de junio de 1856, p.494.
Todas la referencias en Zarco, 1.1, 1990.

5% Intervencion del diputado Zarco, Sesion de 29 de julio de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p.804.

> Intervencion del diputado Zarco, Sesion de 29 de julio de 1856, en Zarco T.I, 1990, p.804. Las opiniones
negativas sobre la actuacion del clero datan del periodo borbonico, como parte de la justificacion de una serie
de reformas consideradas necesarias debido a la situacion eclesiastica. Véase Brading, David. “El clero
mexicano y el movimiento insurgente de 1810” en Relaciones. Vol.2 n0.5,1981, pp.5-26.Taylor, William. “El
camino de los curas y de los Borbones hacia la modernidad”, en Alvaro Matute (et.al.) Estado, Iglesia y
Sociedad en México. Siglo XIX, México. M.A. Porrtia, 1995, pp. 81-113. Connaughton refiere la manera en
que para mediados del siglo XIX, los parrocos van perdiendo “cualquier aureola trascendental”, por lo que
ante los ojos de los fieles llegan a ser “juzgados cada vez mas como ciudadanos y cristianos”, en
Connaughton Brian. “Soberania y religiosidad: la disputa por la grey en el movimiento de la Reforma”, en
Alicia Tecuanhuey (Coord.) Clérigos, politicos y politica. Las relaciones Iglesia y Estado en Puebla, siglos
XIX-XX. Instituto de Ciencias y Artes-BUAP, México, 2002, p.119.

24



todos. El tnico medio de que nuestro clero se ilustre y cumpla con su santa mision, es el
que tengan clérigos de otras sectas que hagan avergonzar a nuestro clero.”®

La posibilidad de que la poblacion pudiera escoger entre una oferta espiritual seria
un elemento de sana competencia importante para lograr, por ejemplo, la disminucién de la
corrupcion eclesidstica y el aumento en la instruccion del clero, ademas de desplazar la
intervencion de los sacerdotes en asuntos temporales hacia una verdadera evangelizacion de
la sociedad. El papel espiritual de la Iglesia se veia desvirtuado, como afirmaban algunos
asambleistas, por su pretension de participar en el gobierno de los pueblos. Con la reforma
impulsada por el articulo 15, el sacerdote acabaria por ser un individuo como cualquier
otro, sin pretensiones en la politica nacional y sin mayor poder que el alcanzado por sus
propios méritos, por su propia capacidad y talento.®!

Covo argumenta que los liberales a favor de la tolerancia de cultos tenian dos
caminos posibles, uno era buscar un acuerdo con la Iglesia “ampliando el papel del clero”,
y el otro era eliminar radicalmente la influencia de la Iglesia en la sociedad.®> A esas dos
opciones podriamos afadir una tercera: la intencion de la mayoria de los liberales, llamese
puros y moderados, es lograr una alianza con la jerarquia para garantizar ciertas libertades
individuales, al tiempo que favorecer, con ciertas restricciones, el ejercicio del catolicismo
en el pais. Empero, no se ve que para ello pretendieran ampliar el papel del clero, por el
contrario, parecian coincidir en la necesidad de restringir su accion politica. Y es que los
diputados que apoyan el articulo aspiran a una transformacion sustancial del papel
desempefiado por los sacerdotes en la sociedad. Constantemente se alude y se teme la
influencia social del clero, precisamente porque sale de su esfera religiosa. El diputado
Gamboa precisa que “el clero de México, como los otros cleros catolicos, han querido
dominar a los reyes e imperantes, aunando sus intereses con ellos.... Porque los Papas y el
clero han cuidado mas de lo temporal que de lo eterno. Si los Papas no hubieran

comerciado con los sacramentos, (rumor) si los Papas no hubieran querido gobernar

% Intervencion del diputado Gamboa, Sesién de 29 de julio de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p.796.

%! Intervencién del diputado Gamboa, Sesion de 29 de julio de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p.795. Intervencion
del diputado Castillo Velasco, Sesion de 29 de julio de 1856, en Zarco, T.I, p.801 “El unico medio de que
nuestro clero se ilustre y cumpla con su santa mision, es el que tengan clérigos de otras sectas que hagan
avergonzar a nuestro clero. Sélo entonces, si de veras se aman su religion, estudiaran e ilustraran al pueblo
para librarlo del contagio con que nos amenaza” Intervencion del diputado Gamboa, Sesion de 29 de julio de
1856, en Zarco, T.I, 1990, p.796.

62 Covo, 1983, p.163.

25



temporalmente el mundo, no existiria el protestantismo, no existiria hoy la Iglesia britanica,
no existirian hoy las innumerables sectas que de estas han nacido.”®

En ese sentido, la solucién es suprimir su elemento corruptor, es decir, su
participacion en cuestiones temporales. La propuesta no era nueva, habia sido planteada en
varias ocasiones desde fines del siglo XVIII, en el contexto del reformismo borbonico,
cuando se buscd implementar una transformacion eclesiastica que replegara a la Iglesia al
plano espiritual. Esta discusion introduce otro elemento central de tension entre el clero y el
gobierno: ;jhasta donde era legitima la intervencion del Estado en la organizacion interna de
la Iglesia?.

Para unos diputados, la redaccion de la segunda parte del articulo daba al Estado la
autoridad necesaria para intervenir en materia eclesidstica, mientras que para mayoria de
representantes esa proteccion implicaba una sujecion. Los primeros asumen con naturalidad
la tutela estatal sobre la Iglesia, como una prerrogativa del poder politico respaldada en el
pasado historico y legitimada en el interés por mejorar la administracion eclesiastica y la
educacion sacerdotal. No obstante, otros diputados advierten que la proteccion del Estado
podria operar en perjuicio de ambos poderes, al mezclar indebidamente sus facultades.®*

Francisco Zarco considera que por més benéfica y bien intencionada que se creyera
la intervencion estatal para proteger a la Iglesia, partia de una cuestionable autoridad del
poder civil sobre la Iglesia. Las consecuencias mas probables de una unién en esos
términos eran dos: que la religiébn pervirtiera sus principios al mezclarse en asuntos
temporales, pues daba pie al desarrollo de las ambiciones del clero en la busqueda por
dirigir los destinos del gobierno en beneficio propio y en contra del interés general, por
ejemplo, impidiendo el ejercicio de las libertades de prensa y de ensefianza. El otro
escenario posible era que el Estado intentara someter a la Iglesia a sus “caprichos”
haciéndola un “instrumento de dominacién”, a todas luces perjudicial para el desarrollo de
la libertad.” En cualquier caso, las libertades individuales y los derechos humanos

quedaban comprometidos, ademds de que la proteccion especifica del catolicismo

5 Intervencion del diputado Gamboa Sesion de 29 de julio de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p.795.

% Intervencién del diputado Castillo Velasco y Intervencion del diputado Zarco, ambos en la Sesion de 29 de
julio de 1856, en Zarco, T.I, 1990, pp. 799 y 805, respectivamente.

6 Para ejemplificar el caso, Zarco hacia referencia al caso del concordato de Austria y el papado en que, a su
juicio, el emperador Francisco José habia aceptado una negociacion vergonzosa. Intervencion del diputado
Zarco, p.805. Sesion de 29 de julio de 1856, en Zarco, T.1, 1990, p.805.

26



significaria una desventaja para los demas cultos.®® Zarco se opone a la aprobacion de la
segunda parte del articulo y se pronuncia por la completa independencia entre la Iglesia y el
Estado “como catdlico que tiene fe en su religion y como ciudadano que anhela la libertad
de su patria.”®” La independencia entre los asuntos politicos y los eclesiasticos por la que
aboga no es definitiva, pues si bien se opone a la intervencion del Estado en cuestiones de
culto y disciplina, también aprueba una regulacion estatal como medida de caracter
transitorio, para equilibrar la debilidad de los gobiernos seculares frente al poder
eclesiastico y frenar la formacion de un “Estado dentro del Estado”.®®

Los diputados a favor de la intolerancia religiosa coinciden con ese rechazo a la
intervencion del Estado, como categéricamente expresa el diputado Fuente.” La posicion
es apoyada por la intelectualidad catolica laica que emprende una rapida y organizada
respuesta. El grupo de los intelectuales catolicos estd formado por letrados mexicanos y
extranjeros, que generan un importante espacio de opinién publica sobre los temas
discutidos en el congreso, desde las distintas posiciones que ocupan, como representantes
en el congreso, escritores, periodistas y miembros de academias literarias.

José¢ Joaquin Pesado fue uno de los miembros distinguidos de este grupo de

. 0 s 7 r r 71
escritores.”’ A la generacion de Pesado, pertenecen los hermanos José Maria’' y Rafael

% Intervencion del diputado Zarco, Sesion de 29 de julio de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p.805.

57 Intervencion del diputado Zarco, Sesion de 29 de julio de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p.805.

6% Zarco F. “La constitucion y la prensa. I1”, editorial de EI Siglo Diez y Nueve, 19 de marzo del 57, en Zarco,
Vol.8, 1989-1993, p.191.

% Intervencion del diputado Fuente, Sesion de 31 de julio de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p.854.

7 Naci6 en San Agustin del Palmar, Puebla, el 9 de febrero de 1801. Fue hijo de Domingo Pesado, emigrante
de la provincia de Galicia y de dofia Josefa Francisca Pérez, originaria de San Andrés Tuxtla. Desde joven se
dedic6 al estudio de la lengua castellana, aprendi6 latin, italiano, francés e inglés. Abarco el estudio de la filosofia,
el derecho y la historia; ademas de las ciencias naturales y exactas. Sus escritos muestran un domino en el terreno
de la teologia, que igualaria e incluso superaria a la formacion de varios sacerdotes. El escritor combiné sus
actividades como empresario y terrateniente a la par de su carrera politica y literaria. Entre 1833 y 1834 fue
legislador por el estado de Veracruz. En 1835, durante el gobierno de Bustamante, fue Ministro del Interior y
de Relaciones Exteriores. Posteriormente se traslado a la ciudad de México y en marzo de 1838 fungié como
ministro del interior, posicion en la que trabajé para organizar la Escuela de Medicina. Al triunfo del Plan de
Tacubaya que derroca a Bustamante en octubre de 1841, es elegido senador por el nuevo congreso pero no
acepta. Durante 1844 se encargd del ministerio de Relaciones Exteriores por algunos dias. En 1854, con la
reapertura de la universidad, en el gobierno de Santa Ana, se invitd a Pesado a participar en la catedra de
literatura.

! José Maria Roa Bércena naci6 en Jalapa, Veracruz, en el afio de 1827. Su familia, dedicada principalmente
a actividades comerciales. Fue miembro de la Academia Imperial de Ciencias y Literatura durante el Segundo
Imperio. Desde 1871 administrd los bienes de la empresa "Viuda de José de Teresa e hijas." Murio6 el 21 de
septiembre de 1908.

27



Roa Bércena.” El espafiol Anselmo de la Portilla, uno de los principales colaboradores de
El Espectador de México, realizo su carrera literaria en México, a donde llego a la edad de
24 afios.” A ellos se suman Alejandro Arango y Escandon’ y los veracruzanos Manuel
Carpio” y José Bernardo Couto.”® Sus nombres se ligan a publicaciones como: El
Observador Catdlico, La Voz de la Religion, La Cruz, La Sociedad Catolica 'y La Voz de
Meéxico. Su labor periodistica, literaria y politico-ideologica tuvo como uno de sus
principales articuladores la defensa de las prerrogativas de la Iglesia catolica y la critica a
distintos temas como las revoluciones liberales, la secularizacion y el anticlericalismo. De
igual manera, someten el proyecto constitucional y las reformas liberales a un
cuestionamiento constante, pues negaban al congreso la representatividad para decretar
reformas contrarias a los deseos de sus representados. El mejor ejemplo eran los decretos
en materia eclesidstica que obligaban a la sociedad a ser “anticatolica”, cuando la mayoria

del pais se pronunciaba por el catolicismo.

72 Rafael Roa Bércena, nacié en Jalapa Veracruz el 13 de noviembre de 1832. En 1844 comenz6 la carrera de
abogado en Puebla, obteniendo el titulo profesional en 1857. Desempefié algunos cargos publicos y realizo
diversas traducciones para La Cruz, sobre los escritos del conde Montalembert. Como abogado, escribid
varios manuales de la practica litigante y la civil forense. Muri6 en Veracruz el 22 de julio de 1863.

3 Anselmo de la Portilla nacié el 3 de febrero de 1816 en Sobremazas, Provincia de Santander, Espaiia. En
1858 viajo a Estados y Unidos y La Habana y regres6é nuevamente a México en 1862. En México fundo las
publicaciones El Espariol, en 1850; El Eco de Esparia, La Iberia, en 1863 y El Eco de Europa, entre otros.
Particip6 en las publicaciones de E/ Catdlico, La Voz de la Religion, La Cruz, La Sociedad, etc. Colabor6 en
la elaboracion del Diccionario Universal de Historia y Geografia. Murio en México el 3 de marzo de 1879.

™ Alejandro Arango y Escandén, nacié en Puebla, el 10 de julio de 1821. Hijo del espafiol Alejandro Maria
Arango y de Guadalupe Escandon, de Orizaba, Veracruz. fue un editor poblano que desde muy joven fue
enviado a estudiar a Espafia al Colegio Real de Humanidades de Madrid; continué su formacion en Paris y
regresod a México en el afio de 1837, tras lo cual ingreso al Seminario Conciliar, en donde curso la carrera de
abogado. Ocupd varios cargos en el Ayuntamiento de la ciudad de México, fue miembro del Supremo
Tribunal de Justicia, y Consejero de Estado de Maximiliano, por lo cual fue desterrado durante un afio, al
triunfo de la Reptiblica. Fue miembro de la Academia de Letran y de las Reales Academias de Historia y de la
Lengua. Realiz6 varias traducciones y publicéd ensayos historicos y sobre derecho ptblico mexicano. Muri6 el
28 de febrero de 1883. Valverde Téllez, Emeterio. Bibliografia filosofica mexicana, Zamora, Michoacan. El
Colegio de Michoacan, 1989, p.197.

7 Manuel Carpio naci6 el 1 de marzo de 1791. Hijo de José Antonio Carpio y Josefa Hernandez. Ingres6 al
Seminario a temprana edad, tiempo en que mostrd inclinaciones por las letras clasicas, para finalmente cursar
la carrera de medicina, auspiciado por el obispo de Puebla. Carpio fungié como diputado por el Estado de
Meéxico en 1824 y por Veracruz en 1829; se interesd por el estudio de la geologia, la astronomia, la
arqueologia, la filosofia, la teologia y las bellas artes. Su acercamiento a las letras le permitié ingresar a la
Academia de Letran. Varios de sus poemas estuvieron dedicados a cuestiones religiosas y a exaltar los
simbolos patrios, en especial a la Virgen de Guadalupe; ademas de enaltecer los escenarios naturales de
Meéxico y referir algunos sucesos histdoricos de México, como los eventos de 1847. Muri6 el 11 de febrero de
1860.

76 José Bernardo Couto, nacié en Orizaba, Veracruz, el 29 de diciembre de 1803. Ingreso6 al Colegio de San
Ildefonso y recibi6 el titulo de abogado en 1827. que realizo varios escritos de jurisprudencia en defensa de la

28



En una serie de articulos titulados “Observaciones sobre la verdadera ciencia
politica”, Pesado expone una serie de ideas en contra de la soberania popular, de las leyes
como expresion de la voluntad general y del pacto social, a los que considera ficciones
legales de una forma de gobierno “que estd mas cerca de la anarquia” y es contraria a la
naturaleza del pais.”’ Desde su punto de vista, “la historia de nuestra desgraciada Republica
ofrece continuos ejemplos del mal que abrigan esas doctrinas desorganizadoras... A fuerza
de ensayos para moldar una constitucion, no hemos logrado mas que relajar todos los
vinculos sociales; poner en duda todos los buenos principios, alentar todas las ambiciones,
y desencadenar todos los furores, hasta poner en peligro no tanto la forma de gobierno,
cuando la validez del gobierno mismo, y la existencia de la patria.””®

El 10 de julio de 1856 aparecié una representacion dirigida al congreso en el
periddico La Cruz, en la cual varios catdlicos expresaban su inconformidad por el proyecto
de articulo constitucional sobre la tolerancia de cultos. Al igual que varios de los diputados
opositores al articulo 15, argumentaban que el Congreso no tenia “amplitud de poderes”
para trastocar el articulo de la exclusividad del catolicismo, pues la voluntad nacional
seguia siendo la misma desde el Plan de Iguala en 1821: “facil le seria al congreso

. . . . < 9
rectificarlo, si pudiese haber duda, recurriendo a una votacion popular...”.’

a) Orden, libertad y religion.

Las discusiones sobre la tolerancia se llevan a cabo en un contexto marcado por una
serie de levantamientos armados que tienen como principal causa la cuestion religiosa. Esa
circunstancia hace que los congresistas reconozcan la definicion del articulo 15 como un
asunto de orden publico que afecta la gobernabilidad del pais pues, hasta el momento, habia
impedido regularizar la vida de numerosas poblaciones en el plano local, particularmente
desde 1855. En pocos afios se producen varios levantamientos armados donde el clero tiene
especial protagonismo, al convocar a los catdlicos a tomar las armas y rebelarse contra los

gobiernos para frenar los “ataques” liberales al catolicismo. Por momentos, la lucha armada

Iglesia catolica, ademas de obras dedicadas a la historia de la pintura en México y trabajos literarios, como
cuentos y leyendas breves. Fallecio el 11 de noviembre de 1862. Véase Valverde, 1989, pp.194-197.

" La Cruz, México, octubre 1° de 1857, T, VI no.1 p.3

™ La Cruz, México, febrero 18 de 1858, T. VIII, no.1, p.3

7 «“Representacion al soberano Congreso contra el articulo 15 del proyecto de constitucion sobre la tolerancia
religiosa” Suplemento especial del no.17, La cruz, 10 de julio de 1856.

29



parecid incentivarse por los comunicados de la jerarquia en contra de las disposiciones
gubernamentales y la aprobacién de ciertas leyes que fueron calificadas de anticatolicas.™

La conflictividad local habia mostrado que el clero era capaz de generar una
movilizacion armada nada despreciable, apelando a los sentimientos religiosos de la
poblacion. Una de las mas conocidas habia ocurrida en Puebla un afio antes, mientras que
se vivian otros levantamientos en el resto de la republica. La violencia generada por el
decreto influye determinantemente para dar marcha atrds al decreto. La pregunta de
Ezequiel Montes, ministro de justicia y negocios eclesiasticos, que interviene en nombre
del gobierno, es clave sobre ese punto: “;Por qué el gobierno, que profesa ideas liberales,
cierra los ojos, encoge los hombros, y huye de la Reforma?””®!

Las intervenciones de Juan Nepomuceno Cerqueda y José Maria Lafragua intentan
responder a ese cuestionamiento y son un ejemplo de los temores y ambigiiedades que
enfrentan los diputados a favor de la tolerancia, a la hora de votar su promulgacion. Para
Cerqueda la oposicion generada hacia mas evidente la debilidad del Estado en sus intentos
por trastocar los intereses de una institucion tan poderosa como la iglesia catolica. El
representante acusa la terrible influencia social del clero, su corrupciéon y conspiracion
contra la libertad, “su avaricia, y ese lujo mundano, que con el pretexto del culto despliega
en todos sus actos”; pero al mismo tiempo, sefala que ese poder es el principal motivo para
impedir la promulgacion del articulo 15.** Lo mismo consideran varios diputados, como
Lafragua y Zarco, para quien las posibilidades reales de garantizar ese derecho son escasas,
debido al predomino de un pueblo fanatizado, ignorante, alterado por la sola discusion de
ese articulo, que seria presa facil de la manipulacion del clero.®

El diputado Isidoro Olvera, médico egresado de la Pontificia Universidad de
Meéxico, y defensor de los decretos de desamortizacion, mantiene sus reservas contra el

articulo debido a que la mayoria de la poblacion subyugaba “su inteligencia a las

% Connaughton muestra los numerosos levantamientos que tienen lugar en un corto periodo, y que tienen
como motivacion central la cuestion religiosa. Connaughton, Brian. 2008.

*! Intervencion del diputado Ezequiel Montes, Sesion del 5 de agosto de 1856, en Zarco T.II, 1990, p.86.

%2 Intervencion del diputado Cerqueda, Sesién de 30 de julio de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p.846. En la
mayoria de las opiniones de los congresistas, a favor o en contra de la tolerancia religiosa, el anticlericalismo
es un elemento comin. Ese anticlericalismo se entiende como la excesiva influencia del clero sobre la
sociedad y considera poco exitosa una reforma emprendida sobre la base del monopolio religioso. La
legislacion se podria considerar anticlerical en la medida que intenté disminuir la influencia sacerdotal, fuera
del plano espiritual, en la sociedad.

8 Intervencion del diputado Arizcorreta, Sesion de 29 de julio de 1856, en Zarco, T.1, 1990, p.827.

30



inspiraciones de fanatismo y a las intrigas de los que obran por intereses bastardos”.** En
su opinion el escandalo publico, producto de la utilizacion politica del fervor religioso,
desembocaria en una guerra religiosa sin precedentes.

Esa oposicion hizo que los diputados proclives a la tolerancia ponderaran la
busqueda del consenso social: jhasta qué punto era valido que, como representantes,
contradijeran la voluntad general?®® Algunos legisladores plantean que aceptar la libertad
de conciencia no implica que, como consecuencia, deba promulgarse la tolerancia de
cultos, pues la conveniencia publica debia anteponerse a los derechos individuales. La
tolerancia se reconoce como un factor de desequilibrio social que afecta la gobernabilidad
del pais. El punto central radica en definir si la legislacion puede ser exitosa en sus
objetivos sin provocar un desequilibrio que propicie a nuevos enfrentamientos bélicos en el
pais o si, por el contrario, era conveniente impulsar cambios en otras direcciones dilatando
la definicién sobre la exclusividad religiosa hasta adecuar las circunstancias del pais.
Entonces, la ley que en muchos casos se vio como el medio transformador de la sociedad,
debia frenarse para evitar un “uso forzado del derecho”.®

El temor de que la promulgacion del articulo tuviera un alto costo politico y social
moder6 la radicalidad de algunos diputados, para quienes resulta preferible lograr un
consenso social que apunte a la aplicacion paulatina del principio, en espera de un
escenario favorable. Incluso, liberales considerados radicales, como Benito Juarez, optan
por contener ciertas reformas mientras existiera la posibilidad de negociar ese punto en
beneficio de la pacificacion del pais.

El diputado Gamboa propone postergar el decreto hasta llegar a un pacto con la
jerarquia; Cortés Esparza, se suma a la iniciativa aduciendo que no perdia “la esperanza” de
que el gobierno llegara a una negociacion formal con la jerarquia mexicana.®” El diputado

Arizcorreta también apoya la moderacion, aduciendo que el congreso no debia decretar

8 Intervencion del diputado Olvera, Sesion del 30 de junio de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p.495.

% Para proteger la intolerancia, el diputado Castafieda solicita que los diputados representen los derechos de la
mayoria catolica y la realidad existente: “Nosotros, sefiores, que nos gloriamos de democratas, que llevamos
el estandarte de la voluntad nacional, que somos los representantes del pueblo, y que comprendemos todo lo
que importa tan augusta mision, no podemos sin conculcar nuestros mismos titulos, contrariar la unidad
religiosa que existe entre todos los mexicanos.” Intervencion del diputado Castafieda, Sesion de 29 de julio de
1856, en Zarco, T.I, 1990, p.771.

8 Intervencion del diputado Olvera. Sesion de 30 de junio de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p.495.

87 Intervencion del diputado Cortes Esparza, Sesion de 30 de julio de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p.813.

31



“leyes alarmantes” que pudieran “causar una conflagracion en la sociedad”.®® Cerqueda
propone que el Estado no se comprometa a proteger ningun culto y que el tema se
mantuviera como punto omiso en la constitucion.*

Guillermo Prieto también interviene para sefalar el beneficio de respetar los
preceptos sociales establecidos, uno de ellos el deseo, casi unanime, de profesar
exclusivamente el culto catdlico.”® El diputado Diaz Gonzalez se da la oportunidad de
ahondar mas en el tema de la representacion. Relata que antes de ser legislador habia
apoyado la libertad de cultos, pero que su posicidon como congresista hizo cambiar su
percepcion sobre el tema, en tanto que en su papel de representante politico pesa mas el
respeto a la voluntad del pueblo, que significa “tener en cuenta sus costumbres, sus
afecciones y su fallo”.”!

Zarco, plenamente convencido de la obligacion de expedir la tolerancia religiosa,
también navegaba con la idea de que los principios de la democracia debian guiar las
acciones de los diputados, respetando asi los deseos del pueblo que se pronunciaba por la
exclusividad del catolicismo. Si la poblacion mexicana se reconocia mayoritariamente

catolica, entonces los derechos de la mayoria debian prevalecer:

Si la tolerancia de cultos es contraria a la voluntad nacional, no puede ser
sancionada por una ley... La primera condicién de una ley es la conformidad con la
opinion general, y si nosotros la contrariamos, dejaremos de ser representantes del
pueblo; y nos convertiremos en sus tiranos: nuestra ley quedara escrita en el papel y
sera escarnecida por los pueblos.”

El asambleista pretende apoyarse en un sutil distincidbn que encuentra entre la
tolerancia de cultos y la libertad de conciencia. Encuentra que el articulo 15 no puede
consignar esta ultima pues, como precepto de derecho natural, escapa a la definicion de las
leyes civiles. De igual manera, el diputado Mota afirma que la libertad de creencias debe
ser definida por el criterio individual y no por el legislador.” Lo mismo opina Cortés

Esparza, para quien la libertad de conciencia no necesita ser legislada por ser uno de los

8 Intervencion del diputado Arizcorreta, Sesion de 30 de julio de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p.831.

% Intervencion del diputado Cerqueda, Sesion de 30 de julio de 1856, en Zarco, T.1, 1990, p.846.

% Intervencion del diputado Prieto, Sesion de 30 de julio de 1856, en Zarco, T.1, 1990, pp.815-816.

°! Para conciliar esos elementos, propone una tolerancia que respete, en términos generales, la libertad de
conciencia y que otorgue la exclusividad al catolicismo. Intervencion del diputado Diaz Gonzalez, Sesion de
30 de julio de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p.841.

%2 Intervencion del diputado Zarco, Sesion de 29 de julio de 1856, en Zarco, T.1, 1990, p.772.

32



principales derechos del hombre, de la misma manera que tampoco se confirma
constitucionalmente el derecho del hombre a “la luz del dia”.** El argumento es repetido
hasta el fin de la discusion, por ejemplo Lafragua, quien reconoce el derecho a la libertad
de conciencia, pero no considera que ésta deba estar asentada en la constitucion pues no es
un derecho politico, sino natural “es una facultad intrinseca, inseparable de la inteligencia e
independiente de toda accion legal, de toda opinién ajena, como es la libertad de
pensamiento. Y asi, como no puede figurar en una constitucion un articulo que diga que el
hombre es libre para pensar, tampoco puede figurar otro que diga que el hombre es libre
para adorar a Dios”.”

Asi, con elaboradas y contradictorias justificaciones, los congresistas perfilan un
espacio para las decisiones pragmaticas en el constituyente de 1856-1857, tendiente a tomar
medidas transitorias y discordantes con los principios liberales, pero capaces de garantizar
la gobernabilidad del pais. De esa manera, el empuje del derecho individual va cediendo en
las ultimas sesiones en que se somete a debate ante la aplastante revision de los
congresistas de la sociedad mexicana y su relacion con la Iglesia y el catolicismo. Nada
expone mejor la imposibilidad del principio, como la intervencion del diputado Vicente
Lépez, para quien la discordia generada por la tolerancia religiosa evidenciaba la falta de
una formacidn civica que la sustentara: “No tendremos pues, tolerancia, porque no hay
instruccion, porque el gobierno de México no ha podido vincular a los gobiernos y crearles
amor patrio, espiritu publico.””®

No obstante, los diputados liberales también reconocen que deben existir un minimo
de seguridades legales para el ejercicio de los cultos, pues como otras tantas libertades,
debe estar limitada y sujeta a la vigilancia del poder publico.”” Para Zarco lo que debe
quedar claro en la legislacion es la garantia de los individuos para no verse coaccionados a
profesar una confesion determinada, pues una fe religiosa no podia ser inspirada por las

leyes civiles.”® Lo que debe suprimirse, entonces, es la exclusividad del catolicismo y la

% Intervencion del diputado Mata, Sesion de 29 de julio de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p.778.

* Intervencion del diputado Cortés Esparza, Sesion de 30 de julio de 1856, en Zarco, T.1, 1990, p.813.

% Intervencion del diputado Lafragua, Sesion de 1 de agosto de 1856, en Zarco, T. II, 1990, p.5.

% Intervencion del diputado Vicente Lopez, Sesion de 31 de julio de 1856, en Zarco, T.1, 1990, p.873.

" Intervencion del diputado Arizcorreta, Sesion de 30 de julio de 1856, en Zarco, T.1, 1990, p.827.

% Zarco F. “La constitucion y la prensa. II”, editorial de E/ Siglo Diez y Nueve, 19 de marzo del 57, en Zarco,
Vol.8, p.193.

33



prerrogativa de la Iglesia catdlica para utilizar, legalmente, la fuerza publica para hacer
valer sus preceptos religiosos.”’

El panorama habia sido anticipado desde la presentacion del proyecto constitucional
por el diputado Olvera, quien emiti6 un voto particular en el que sugiere la manera de evitar
la confrontacion en el congreso general sobre el tema a través de dos propuestas: la primera
es la supresion del articulo de la constitucion como “el mejor medio de no establecer nada y
de levantar la polvareda en nuestra contra”; y la segunda, que se delegue a los estados de la
federacion la facultad para que pudiesen sancionar o no, la tolerancia de cultos. Opina que
los estados “son los Unicos que pueden conocer la verdadera opinion de sus pueblos en
asunto que tanta trascendencia, y a ellos, por lo mismo, debe pertenecerles de derecho, la
facultad de hacer la reforma en este particular, sin que la Union pueda ni deba ingerirse en
otra cosa que en abrir una amplia puerta para aquella, prohibiendo la persecucion por
opiniones y creencias religiosas; pero dejando a los supremos poderes de las localidades, la
atribucion de establecer la tolerancia en los lugares donde la creyeren oportuna.”'®

El debate no concluye la cuestion de la tolerancia religiosa, y se opta por la
supresion del articulo en la constitucion con 64 votos a favor y 44 en contra. La omision
constitucional del articulo 15 fue considerada una medida “prudente y conciliadora” que
evitaria enardecer los animos y que emplazaba la cuestion de la tolerancia para su posterior
definicion legislativa.'"'

A pesar del dominio moderado, los partidarios de la tolerancia logran tres puntos
importantes: el primero es empujar la transformacion en los estados de la federacion, a los
que se deja el debate y la aprobacion de esa garantia para sus territorios; el segundo, es que
la omision del articulo en la constitucion da término al exclusivismo catdlico, por lo que su
proteccion no es mas un asunto de Estado; por ultimo, la omision amplia los derechos
individuales al dar término a la obligacion legal de profesar el catolicismo.

La discusion de la tolerancia de cultos en las asambleas estatales de la republica,

muestra la fuerza del federalismo como garante de las libertades individuales, y vigoriza la

9 7arco F. “La constitucion y la prensa. II”, editorial de EI Siglo Diez y Nueve, 19 de marzo del 57, en Zarco,
Vol.8, 1989-1993, p.193.

1% Voto particular del diputado Olvera sobre el proyecto de constitucion. Sesion de 16 de junio de 1856,
Zarco, T.1, 1990, p.494.

1% Sesion del 5 de agosto de 1856. Nuevamente en la sesion del 26 de enero de 1857, se ratifica la omision
constitucional del articulo. Zarco, T.I1, 1990, p.93-94 y 816-822, respectivamente.

34



fortaleza politica de los congresos locales y su plano de decision auténomo, que le da el
espacio para evaluar y disponer la transformacion legal a partir de las circunstancias
locales.

Como puede verse en el cuadro 1, al final de este capitulo, la cuestion de la
gobernabilidad y el orden social fueron dos factores que determinaron, en ultima instancia,
el pragmatismo de los diputados partidarios de la tolerancia en el plano local. Las
asambleas locales que incorporan a sus constituciones la tolerancia de cultos son casi la
mitad del pais: Aguascalientes, Campeche, Coahuila, Durango, Guerrero, Hidalgo, Estado
de México, Sinaloa, Sonora, Tamaulipas y Tlaxcala, Yucatan. Varios de ellos son estados
que histéricamente, por su lejania de los centros de poder eclesidstico, cuentan con una
fuerza clerical limitada, como era el caso de algunos territorios del norte y el sur del pais.
Para ese tiempo, el territorio nacional se divide en grandes obispados cuya extension abarca
varios estados de la federacion. Durante la primera mitad del siglo XIX dichos obispados
experimentan largas vacantes en sus sedes episcopales y la falta de una administracion
espiritual debido a un clero insuficiente para servir tan extensos territorios. Ello sera la
causa de que, para la década de 1860, se promueva ampliamente la division de los antiguos
obispados. No es de extrafiar que la debilidad y lejania de las iglesias en lugares como
Sinaloa, Sonora, Tamaulipas y Yucatan, hayan influido en la fortaleza de los gobiernos
locales, pues los diputados podian atreverse a decretar la tolerancia de cultos y garantizar
los derechos de las incipientes minorias, sin esperar, tampoco, una gran oposicion social.

Por otra parte, la trayectoria historica particular de cada estado marca excepciones,
pues congresistas mas osados como los del estado de Tlaxcala, integran no sélo la libertad
religiosa como un derecho fundamental, sino la separacion Estado-Iglesia: “Teniendo por
norma las leyes mencionadas, hemos sentado como principio constitutivo de nuestra
sociedad, la proteccion por parte del Gobierno a todos los cultos, porque la justicia y el

. , . . . .. 102
gobierno se resentian demasiado de la intolerancia religiosa.” '’

2 Después de decretada la separacion Estado-Iglesia, la tolerancia de cultos es consignada por las
constituciones estatales de Aguascalientes, Campeche, Coahuila, Durango, Guerrero, Hidalgo, Estado de
Meéxico, Sinaloa, Sonora, Tamaulipas, Tlaxcala y Yucatan. La constitucion de Tlaxcala consigna, por
ejemplo: “Entre los negocios del Estado y los eclesiasticos habra perfecta independencia, y el Gobierno
protege con su autoridad todo culto publico.” “Constitucion politica del Estado de Tlaxcala de 5 de mayo de
1868”, Presentacion y Art.2. Coleccion que comprende la constitucion general de la Republica con sus
adiciones, reformas y leyes orgdanicas expedidas hasta el 30 de junio de 1884. y las constituciones especiales
de cada uno de los estados de la Federacion. T. 11, México, Imprenta del Gobierno en Palacio, 1884, pp.333.

35



El tnico estado de la federaciébn que consigna explicitamente la intolerancia
religiosa y la proteccion al catolicismo es Chiapas: “La religion que profesa el Estado es la
catolica, apostolica, romana.”'®

El balance de la Constitucion de 1857 y sus contemporaneas en los estados respecto
a la cuestion de la tolerancia de cultos resulta favorable para la libertad de conciencia, pues
muestra el avance que logra empujar la discusion de la asamblea general constituyente de

1856-1857.

b) Los controles alternos frente a la omision legal sobre la tolerancia

Para Ponciano Arriaga y otros diputados radicales, la cuestion eclesidstica no estaba
concluida con la omisién del articulo 15.'" Sobre todo, si la tibieza, el temor y las fuerzas
externas habian impedido la constitucionalizacion de ese principio, “tan necesario” para las
libertades humanas. Entonces, resultan forzosos ciertos controles legales que, desde la
constitucion, permitan la regulacion estatal en materia eclesiastica. Con ese fin, el diputado
Arriaga presenta a la camara la adicidon de un articulo que establece la facultad exclusiva de
los poderes federales para “ejercer en materias de culto religioso, y disciplina externa, la
intervencion que designen las leyes.”'®

Este principio era muy general, pero daba legalidad a las acciones futuras que los
gobiernos emprendieran en materia eclesiastica.

La intervencion, referida en otro momento como perjudicial para los poderes civiles
y eclesiasticos, representa aqui, una manera de formar un contrapeso a las circunstancias de

la gran fuerza del catolicismo y del poder eclesidstico que hicieron imposible el decreto de

la tolerancia de cultos. Esas mismas circunstancias “obligan al legislador a intervenir en el

Al no contar con el primer tomo de esta coleccion se consultd otra edicion facsimilar: Constitucion de 1857,
Constituciones de los Estados. Presentacion de Enrique Lombera Pallares, México, Partido Revolucionario
Institucional, Serie Documentos 6, Sin afio, (edicion facsimilar, 1884).

19 Constitucién politica del Estado de Chiapas de 4 de enero de 1858, en Constitucién de 1857,
Constituciones de los Estados....p.57. El articulo fue derogado por las reformas constitucionales de 25 de
septiembre de 1873.

1% Ponciano Arriaga nacié en el afio de 1811. Fue abogado, militar y mason. Fue gobernador del Distrito
Federal y de Aguascalientes, se le reconoce por su distinguida gestion pero, sobre todo, por sus profundas
ideas humanitarias expresadas en cientos de paginas fundamentales para la historia del pais. Muri6 en 1865.
1% La adicion propuesta por Arriaga es aprobada por el congreso, “en virtud de la cual corresponde a los
poderes generales en materia de culto religioso y disciplina externa, la intervencion que designen las leyes.”
Dentro de la Constitucion se afiade como el articulo 123. Sesion 30 de enero de 1857, en Zarco, T.II, 1990,
pp.866-867.

36



culto y en la disciplina”, pues de otra manera las aspiraciones soberanas de la reforma del
Estado quedarian sobrepasadas por el poder eclesiastico. El articulo, entonces, es un
mecanismo de control gubernamental que funciona mientras las reformas radicales y de

mayor peso empiezan a ganar terreno en el plano local.

3. El desafuero eclesiastico
La cuestion de los fueros estd directamente relacionada con seis problemas centrales de la
reforma liberal: las garantias individuales, la formacion de las nuevas identidades politicas,
las reformas econdmicas, la reorganizacién de la justicia, la constitucion civil del clero y su
representacion politica, y el reconocimiento de la soberania estatal.

La discusion de los fueros no era nueva, tenia importantes antecedentes en los
esfuerzos de varios liberales de la primera mitad del siglo XIX, que intentaron hacer
posible la igualdad juridica de los individuos ante la ley. José Maria Luis Mora y Valentin
Gomez Farias son ejemplo de ello. Ambos habian esbozado un modelo de ciudadano que
desplazaba de la organizacion social a las entidades corporativas tradicionales como la
Iglesia, el ejército, los gremios y las comunidades indigenas, entre otras, a fin de establecer
la igualdad de la poblacion ante la ley. Mora considera la abolicion de privilegios una
necesidad individual y politica, en tanto que el espiritu de cuerpo debilita y destruye el
espiritu nacional, pues las personas se conciben a si mismas como parte de una corporacion a
la cual otorgan sus lealtades.'*®

Mora opina que el estatus del clero es particularmente opuesto a la formacion
ciudadana por “su resistencia a someter las acciones civiles y las causas criminales de sus
miembros al poder social, a sus leyes, a sus autoridades gubernativas y judiciales.”'’” El
fuero eclesiastico no reconoce mas autoridades que las de su clase “Unicas de quienes tiene
que esperar y temer, y a las que se halla sometido mucho mas de lo puede estarlo cualquier

. .. 1
ciudadano al poder civil.”'®

1% «Abolicion de los privilegios del clero y la milicia” en Mora, 1949, p.67.

197« Abolicion de los privilegios del clero y la milicia” en Mora, 1949, p.53.

1% «Abolicion de los privilegios del clero y la milicia” en Mora, 1949. p.53. Connaughton menciona que el
problema “de incertidumbre de limites sobre las esferas propias de los poderes eclesiastico y civil, en medio
de una frecuente confusion y repetidos choques, es un problema que venia agrandandose desde las reformas
borbonicas.” Connaughton, Brian. “Los curas y la feligresia ciudadana en México, siglo XIX.” en Jaime E.
Rodriguez O. Las nuevas naciones: Espaiia y México, 1800-1850, Madrid, Espana, Editorial Mapfre, 2008,
p.247.

37



Los privilegios y exenciones legales generan problemas de inseguridad juridica, por
ejemplo, el clero estd sometido a una legislacion confusa, mezcla indiscriminada entre la
legislacion eclesidstica y civil: “Nadie puede saber a punto fijo cuéles son las leyes politico-
eclesiasticas que fijan la condicion y los deberes de los individuos del clero en el orden
social mexicano, pues las disposiciones contrarias que existen sobre todo en materias de
derecho candnico se dan a la vez por vigentes o abolidas, segin la opinion o intereses de los
que se hallan en el caso de aplicarlas.”'"’

Uno de los pasos decisivos en la disolucion de los privilegios corporativos es la
llamada Ley Juéarez, por medio de la cual se suprime la jurisdiccion de los tribunales
especiales. El articulo 42 de dicha ley asienta, en su segunda parte, que los tribunales
eclesidsticos ya no pueden tratar cuestiones civiles, a pesar de que temporalmente podian
conocer “de los delitos comunes de su fuero”. Establece que el “fuero eclesidstico en los
delitos comunes es renunciable”, y dispone que los tribunales eclesidsticos pasen los
asuntos civiles a los jueces ordinarios respectivos con la salvedad de que conserven su
jurisdiccion en las causas criminales.''

El constituyente de 1856-1857 retoma la ley Judrez para su discusion y ratificacion.
El dictamen de la Comision de Justicia evalua el articulo bajo el mismo criterio de utilidad
y conveniencia con que se habian discutido otros apartados. Sefiala que la ley consigna un
gran principio politico encaminado a consolidar la igualdad social entre los individuos,
amparado en un ideal de justicia universal que elimina parte de los fueros de la clase
eclesidstica y militar, pues los consideran una “constante rémora” para el avance de la
sociedad: “El principio consignado en la ley, es un gran paso hacia la igualdad social, pues
que la abolicion del fuero civil en cuanto a los eclesiasticos, y del civil y criminal por
delitos comunes en cuanto a los militares, es la satisfaccion de dos necesidades que
reclamaban, no so6lo la consecuencia con los principios democraticos, sino las

. . . . 111
circunstancias particulares nuestra sociedad.”

19 “E] gobierno de las clases aforadas” Mora, José Maria Luis. Obras completas Lillian Brisefio Senosian,
Laura Solares Robles y Laura Suarez de la Torre (seleccion y notas), México, Secretaria de Educacion
Publica, Instituto de Investigaciones Dr. José Maria Luis Mora, 1986, Vol.4, pp.267-268.

10« ey sobre Administracién de Justicia y Organica de los Tribunales de la Nacion, Distrito y Territorio” 22
de noviembre de 1855.

" Dictamen de la Comision de Justicia sobre la Ley Juarez, Sesion de 15 de abril de 1856, en Zarco, T.I,
1990, pp. 137-138.

38



La permanencia de los privilegios clericales se considera, particularmente, un
elemento subvertidor del orden social, en tanto que representa una forma de “constante
amago a las garantias individuales”, pues ciertos grupos entran en abierta disputa por la
preponderancia de sus privilegios dejando sin garantias a los derechos del resto de la
ciudadania que se encontraba sin proteccion. Los fueros apartaban al sacerdocio de “su
cardcter sagrado” y lo sobreponia inconvenientemente a las demas clases.'> Varios
diputados coinciden en el reconocimiento de la Ley Juérez por el Congreso Constitucional
es una medida politica necesaria para evitar nuevas insurrecciones al amparo de la
impunidad.'"”® Uno de ellos, el diputado Mariscal, explica la necesidad de que el Congreso
revise y apruebe favorablemente el dictamen de la Ley, si se pretende garantizar el orden
publico y la consolidacion de la libertad, pues la asamblea esta “en el deber de hacer
pedazos la bandera de la rebelion y de frustrar hasta las ultimas esperanzas de los
reaccionarios...”' "

Entonces, la supresion de fueros no solo era util, sino ademas conveniente como “un
gran paso hacia la igualdad social”.'"®

La voz del diputado Castafieda se hizo escuchar, una vez mas, en defensa de los
privilegios eclesidsticos con el argumento de que éstos debian respetarse pues estaban
consignados en la constitucion de 1824, misma que tenia un gran apoyo social.''® Al igual
que en el debate del articulo 15, propone que el decreto sobre los fueros atienda “a las
convicciones, a los deseos, a los habitos, a las creencias de gran parte del pueblo.”'"’

Para Zarco esa propuesta era de “excesiva buena fe”, pues Castafieda no alcanzaba a
entender que los hechos del pais ya habian cambiado a las instituciones. La supresion de los
fueros era una medida que las circunstancias del pais obligaban a decretar, porque “los
fueros se convirtieron en poderosisimos auxiliares de la opresion y de la tirania, y era

55118

preciso destruirlos para redimir a este pueblo. Lo tnico que la gente esperaba que se

"> Intervencion del diputado Vicente Lopez, Sesion de 22 de abril de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p.177.

'3 Tntervenciones de los diputados Fuente, Aguado y Lopez, Sesion de 22 de abril de 1856, en Zarco, T.I,
1990, pp.173-177.

"4 Tntervencion del diputado Mariscal, Sesion de 19 de abril de 1856, en Zarco, 1990, T.I, p.169.

5 Dictamen de la comision de Justicia sobre la Ley Juarez, Sesion de 15 de abril de 1856, en Zarco, T.1,
1990, p.138.

¢ Intervencion del diputado Castafieda, Sesion de 21 de abril de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p.167.

"7 Intervencion del diputado Castafeda, Sesion de 22 de abril de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p.179.

8 Tntervencion del diputado Fuente, Sesion de 21 de abril de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p.174. El diputado
Montes refirid6 como antecedente la propuesta del conde de Revillagigedo, quien sefialaba que los fueros,

39



conservara de la Constitucion de 1824 era la division de poderes y el sistema de gobierno
federal, lo demas ya no coincidia con la realidad existente ni con el proyecto liberal que
deseaba instaurarse.

No obstante, representantes como Ponciano Arriaga hilan mas fino y se concentran
en las implicaciones politicas de fondo de la ratificacion de la ley por el Congreso. Y es que
todos estos temas vinculan, primordial o tangencialmente, a la delimitacion de las
facultades de los poderes de la federacion. Como Carmagnani sefiala, el Estado se
configura como una “realidad basada en una tension constitucional que... es definida por la
existencia de dos polos en tension, el Congreso y el gobierno.”'"” El tema que se presenta
con la ratificacion de una ley promulgada por el gobierno, es la posibilidad de someter al
poder ejecutivo a una inspeccion del Congreso, que muchos consideran necesaria para
equilibrar la relacion entre poderes. Zarco es uno de ellos, pues considera la vigilancia de
los actos de gobierno como un contrapeso imperativo para evitar el ejercicio tiranico del
poder y, ademads, para dar legitimidad a la propia actuacién del gobierno. Zarco anade que
la aprobacion de la asamblea “da mas fuerza a la reforma, frustra toda esperanza en los
reaccionarios, y viene a ser una nueva prenda de unién entre los dos poderes”. '*° Otros
diputados siguen esta propuesta, pues consideran que la obligacién del congreso es “la

. ey r 1.1 121
conveniente revision de los poderes publicos.”

Y no solo el poder ejecutivo debia
someterse a ciertos limites, también los demas poderes.

A diferencia del debate sobre el articulo 15, los diputados muestran una actitud mas
decidida para la ratificacion de la Ley Juarez. Los diputados Escudero y Aguado lanzan una
opinién “todavia mas avanzada que la ley Juarez”, pues denuncian el hecho de que la ley
conservara el vicio del fuero eclesidstico en materia criminal.'* El fuero criminal

compromete la soberania del Estado al obstaculizar su accion judicial sobre los ministros, a

quienes da mas poder “de lo que antes tenian, y asi no se trata de igualdad, sino de un

particularmente el eclesiastico, eran perjudiciales para la sociedad. Con ello pretendia demostrar que la
supresion no era una idea nueva y demagogica, sino de bases solidas y significativo e histérico arraigo entre
distintos sectores sociales. Intervencion del sefior Montes, Sesion de 22 de abril de 1856, en Zarco, T.I, 1990,
p-179.

"9 Carmagnani, Marcello. Estado y mercado. La economia piiblica del liberalismo mexicano, 1850-1911,
Meéxico, Fondo de Cultura Econdmica-Fideicomiso de las Américas (serie Hacienda), 2004, p.362.

120 Intervencion del diputado Zarco, Sesion de 21 de abril de 1856, en Zarco, T.1, 1990, p.173.

12 por ejemplo, la intervencion del diputado Fuente, Sesion de 21 de abril de 1856, Ibid., p.174.

"2 Intervencion del diputado Escudero, Sesion de 21 de abril de 1856, Ibid., pp.171-172.

40



principio mas alto, mas importante para la soberania de la nacion.”'* El reto es hacer valer
la soberania del Estado, coartada por limites legales establecidos por el fuero eclesidstico.

Buena parte del episcopado mexicano interviene en esa discusion a través de
comunicados. La defensa de la jerarquia se basa en una concepcion de derecho natural,
vigente desde el régimen colonial, que reconoce a la Iglesia como una entidad con
autonomia juridica, privilegios y obligaciones propias. La cuestion de los fueros
eclesiasticos evidencia con mayor contundencia la controversia entre la concepcion liberal
de la soberania del Estado y la nocién de la soberania fragmentada, que descansa en los
distintos cuerpos sociales de antiguo régimen, en un sistema reconocido por Paolo Grossi
como “sociedad de sociedades”.'** La legislacion novohispana hace de los cuerpos sociales
organismos con jurisdiccion legal propia e independiente.

El arzobispo de México, Lazaro de la Garza y Ballesteros, recomienda al clero
mexicano hacer una protesta general ¢ inmediata al Ministro de Justicia de la Nacion.'” La
defensa de los fueros y privilegios pretende la conservacion de la soberania eclesidstica
considerada de origen divino y superior a la del Estado. El arzobispo argumenta que el
fuero eclesidstico no es un privilegio otorgado por el poder civil, sino un derecho
“preexistente” concedido a los sacerdotes en razon de su dignidad, por su consagracion a
los altares y por la representacion social del ministerio catolico, que se sobrepone a
cualquier autoridad temporal por su origen divino. '

Pronto se escucharon las protestas de los obispos de Puebla, Michoacéan, Chiapas y
Guadalajara. Sus comunicados plantean dos argumentos centrales. El primero rechaza el
principio de igualdad juridica, al que consideran una teoria irreal e injusta para aquéllos
miembros de la sociedad que viven una desigualdad de hecho, la cual es sustancial
reconocer pues de ella deriva la gestion de la “verdadera” justicia. El derecho no debe
imponerse, aseguran, como una misma regla para todos, sino que necesita reconocer las

diferentes condiciones de cada persona para adaptarse a ellas, sacrificando la “logica, la

' Intervencion del diputado Aguado, Sesion de 22 de abril de 1856, Ibid., p.176.

124 Grossi, Paolo. Derecho, sociedad, estado: una recuperacion para el derecho, México, Escuela Libre de
Derecho, El Colegio de Michoacan, Universidad Michoacana de San Nicolas de Hidalgo, 2004.

12 Lazaro de la Garza y Ballesteros es nombrado arzobispo de México en septiembre de 1850, posicion en la
que se mantiene hasta su muerte en marzo de 1862.

126 Contestaciones habidas entre el Seiior Arzobispo y el Ministerio de Justicia con motivo de la ley sobre
administracion en ese ramo. México, Imprenta de José Mariano Fernandez de Lara, 1855, p.6.

41



sistematizacion, la unidad formal y flexibilizarse como una vestimenta que quiera adherirse
a los diversos cuerpos que cubre.”'?’

Clemente de Jestis Munguia, obispo de Michoacan y reconocido defensor y litigante
de los intereses eclesiasticos, expone claramente el segundo argumento del clero
conservador, que juzga la supresion del fuero como una “intromisiéon” de la
“administracion ptblica”, en asuntos de exclusivo dominio eclesidstico.'”® Afirma
categdricamente que la unica autoridad reconocida para modificar sus derechos y limitar
sus facultades son los obispos y el papado, pues su derecho de juzgar “emana directamente
del mismo que la fundd, y no viene de otra parte.”'** El obispo dice entender la intencion
de los asambleistas por motivar una reforma eclesiastica, pero se opone a que ésta sea desde
el poder politico y que, ademas, pretenda anular los derechos politicos y privilegios

juridicos del clero. Al Estado reconoce una autoridad limitada que no alcanza para, a titulo

propio, hacer reformas en materia eclesidstica. Los prelados coinciden en que cualquier

127 Grossi, Paolo. El orden Jjuridico medieval, Marcial Pons, Ediciones Juridicas y Sociales, Madrid, 1996.
p.131.

128 José Clemente de Jestis Munguia nacio en Los Reyes, Michoacan, el 21 de noviembre de 1810. Estudi6 en
el Colegio Seminario de Morelia en 1830, donde conocid a Pelagio Labastida y Davalos. Reconocido como
un alumno de gran capacidad intelectual, ingreso al Seminario de Morelia y recibi6 el titulo de abogado en
1838. Sus adelantos lo llevaron a ocupar algunas catedras en el Seminario, entre 1835 y 1838, cuando todavia
era estudiante. Después de fungir un breve tiempo como Juez de Distrito decidié continuar sus clases en el
Seminario y recibir las 6rdenes sacerdotales el 16 de mayo de 1841. Fue nombrado obispo de Michoacan en
1851, pero no pudo tomar posesion de su cargo por negarse a jurar la constitucion en los términos que se lo
exigian las autorices civiles, sino hasta un afio mas tarde. En septiembre de 1858, debido a su fuerte oposicion
a la legislacion liberal, fue obligado a abandonar su jurisdiccion episcopal por el presidente interino de la
republica. El prelado se instaldé en Coyoacan, lugar donde continud elaborando sus protestas frente hacia la
politica liberal que, en Michoacén, estaba llegando a las confiscaciones de bienes de la Catedral de Morelia, al
cierre del Colegio Seminario y al destierro de otras dignidades eclesidsticas, como el gobernador y el
secretario de la Mitra. En 1861 es desterrado del pais y se instala en Roma, lugar donde fallece el 14 de
diciembre de 1867. Véase Bravo Ugarte, José. Munguia: Obispo y Arzobispo de Michoacan (1810-1868),
México, Jus, 1967.

129 «“Exposicion del Obispo de Michoacan al Supremo Gobierno con motivo de los articulos 42, 44 y 4° de los
transitorios de la ley de 22 de noviembre de 1855 sobre la administracion de justicia en la parte concerniente
al fuero eclesiastico; pidiendo la derogacion de aquellos, y protestando contra sus efectos, en caso de no
derogarse, 30 de noviembre de 1855, en Defensa Eclesiastica en el obispado de Michoacan desde de 1855
hasta principios de 1858, o sea, coleccion de representaciones y protestas, comunicaciones oficiales,
circulares y decretos diocesanos, con motivo de las leyes, decretos y circulares del gobierno general,
constitucion federal de 1857, decretos y providencias de los gobiernos de los estados de Michoacan y de
Guanajuato, contra la soberania, la independencia, inmunidades, y derechos de la Santa Iglesia, desde el 23
de noviembre de 1855 hasta principios del aiio de 1858, en que el nuevo gobierno derogo todas las leyes que
el anterior habia dado contra la iglesia. Seguida de una serie de instrucciones a los fieles sobre la
institucion, régimen y derechos de la Santa Iglesia catolica, por el Lic. Clemente de Jesus Munguia, Obispo
de Michoacan. T.1. México, Imprenta de Vicente Segura, 1858, p.6.

42



reforma relacionada con la Iglesia sélo podia ser legitima y legal si era dictada o pactada
con sus autoridades eclesidsticas.

Munguia hace hincapié en el escdndalo que producira el ingreso de los sacerdotes a
los tribunales y carceles civiles para ser procesados como simples delincuentes, soportando
“delante de si el descrédito de la clase entera...el vilipendio absoluto del ministerio
sacerdotal.”'?°

Aunque horrorizada, la jerarquia comprende los alcances de la igualdad juridica que
se pretende establecer y los limites impuestos a su ciudadania. Por ejemplo, el obispo de
Puebla, Pelagio Labastida,””' entiende que la igualdad juridica llevar4, necesariamente, a la
individualizacion de la clase sacerdotal, al cierre de sus espacios juridicos privilegiados y a
la supresion de su autoridad y representacion politica:

Se le sujeta —al clero-, sin distinciéon de Obispos, Presbiteros y Ministros, a unos
jueces, a unas autoridades cuya eleccion no se le da parte; en fin, para el ejercicio de
los derechos politicos no son ciudadanos mexicanos, sino eclesiasticos, o mejor
dicho, miembros de una sociedad extrana, que muerta para México nada tiene que
ver con su gobierno; y hoy en el arreglo de la administracion de justicia ya no son
puramente eclesidsticos, han perdido este cardcter en concepto de la ley; son
puramente mexicanos y deberan ser juzgados por los tribunales del fuero comun. No
sé qué nombre podra darse a esto, y por los respetos debidos al supremo gobierno
solo puedo repetir que ha sido inesperado.'**

Labastida defiende al fuero como una prerrogativa que permite a los eclesiasticos
ser juzgados, civil y criminalmente, por sus propios jueces. Esta inmunidad personal es

garantia de “derecho natural”, ordenador de las sociedades y las jerarquias sociales,

130 «“Exposicion del Obispo de Michoacan al Supremo Gobierno con motivo de los articulos 42, 44 y 4° de los
transitorios de la ley de 22 de noviembre de 1855 sobre la administracion de justicia en la parte concerniente
al fuero eclesiastico; pidiendo la derogacion de aquellos, y protestando contra sus efectos, en caso de no
derogarse, 30 de noviembre de 1855,” Ibid., p.10y 12.

! Pelagio Labastida y Déavalos era originario de Zamora, Michoacan. Realizé sus estudios en el Colegio
Seminario de Morelia de 1831 a 1838. Obtuvo el titulo de abogado en 1839 y fungié como promotor fiscal y
juez de testamentos de la Iglesia Catedral de Michoacan, de la que fue prebendado y canodnigo en 1847. A la
par de su carrera eclesiastica, Labastida tuvo una activa participacion en la politica mexicana que dio inicio en
1846, cuando fungié como diputado de la Junta Departamental de Michoacan. Ocupd la rectoria del seminario
de Morelia de 1850 a 1855, cuando Clemente de Jesus Munguia estaba al frente del obispado. Fue electo
obispo de Puebla en 1855 y al afio siguiente fue desterrado por primera vez del pais, tras protagonizar dos
conflictos con las autoridades poblanas. Regresa al pais poco después de ser consagrado arzobispo de México
en 1863. Fallecid en Oacalco Morelos, el 4 de febrero de 1891.

132 L os paréntesis son mios. Cuarta Carta Pastoral del Illmo. Sefior Obispo de la Puebla de los Angeles Lic.
D. Pelagio Antonio de Lavastida, manifestando a sus diocesanos a contestacion que dio en 29 de Noviembre
de 1855 al Exmo. Sr. Ministro de Justicia y Negocios Eclesidsticos, protestando contra los articulos 42, 44 y

43



“superior a la autoridad temporal que preside a la sociedad”, y por lo tanto, mas alla de la
“voluntad o capricho de los gobernantes™; el derecho natural estd “fuera de la orbita en que
desarrolla su accion el poder publico.'* Carlos Maria Colina y Rubio, obispo de Chiapa,
también alude al antiguo derecho natural para fundar la defensa de la independencia y
soberania de la Iglesia, como una de las tantas sociedades constituidas con un derecho
privado."** Por virtud de ese derecho la Iglesia debia ser reconocida como cualquier entidad
politica —soberana e independiente-, en una ‘“igualdad internacional” respecto de otros
Estados.'”

Con respecto al articulo 44 de la ley, que proponia hacer renunciable al fuero, los
prelados senalan que el sacerdote no podia renunciar individualmente a un fuero otorgado
al cuerpo de ministros de la Iglesia, como una inmunidad de rigurosa justicia. El fuero
pertenecia a la Iglesia y no a la posesion particular de quien la representaba. Asi los
eclesiasticos no debian estar sujetos a las leyes ni civiles ni criminales de las sociedades,
sino a reglas particulares consignadas por el derecho natural fuera de la jurisdiccion del
poder publico.'*®

El debate no hacia mas que evidenciar la disputa por la delimitacion de la autoridad
y soberania entre ambos poderes. La Iglesia reclamaba respeto a la autonomia, soberania,
autoridad y jurisdiccion de la que habia gozado durante siglos. Estas prerrogativas
obstaculizaban dos aspectos concretos del proyecto de Estado liberal: primero, impiden el
afianzamiento del Estado soberano, cuya consolidacion demandaba el control de aquéllos
aspectos manejados por la iglesia; por otro lado, frenan los derechos individuales que se
consideran la base de la democracia, pues sin la igualdad juridica la “democracia seria
imposible, porque fundandose en la justicia universal, malamente podria ejercerse ésta

., .. . . g . 137
reconociéndose privilegios en los individuos o en las clases.”

4o de los transitorios de la ley expedida en 22 del mismo sobre administracion de Justicia, en la parte
relativa al fuero eclesiastico. Imprenta de José Maria Rivera, 1855, p.6.

33 Ibid., pp.3-4.

134 Carlos Maria Colina y Rubio. Fue obispo de Chiapa de abril de 1854 a marzo de 1863, cuando fue
nombrado obispo de Puebla, donde se mantuvo hasta su muerte en marzo de 1879.

5 Quinta Carta Pastoral que el Illmo. Sor. Dr. D. Carlos Maria Colina v Rubio, Dignisimo Obispo de la
Diocesis de Chiapa, dirige a todos sus diocesanos a 8 de Junio de 1856. Sobre la independencia, soberania y
libertad de la Iglesia. Imprenta de Chiapas, 1856, p.13.

3¢ Cuarta Carta Pastoral del Illmo. Seiior Obispo de la Puebla de los Angeles... 1855, p.4.

37 Dictamen de la Comision de Justicia sobre la Ley Juarez, Sesion de 15 de abril de 1856, en Zarco, T.I,
1990, p.138.

44



La resistencia de la jerarquia evidencia que las reformas no serian tarea facil.
Continuamente insisten en que la falta de acuerdos previos entre gobierno y autoridades
eclesiasticas impedia moderar y contener los cambios y, principalmente, que reconociera a
las autoridades eclesiasticas como un actor politico de interlocucion. Sin esas condiciones,
la oposicion era inevitable, como sefala el obispo Colina y Rubio, quien comunica al
ministro de justicia y negocios eclesiasticos estar al tanto de su deber de “acatar, obedecer y
cumplir las leyes que establezca la autoridad temporal en la orbita de sus atribuciones”,
pero como obispo de la iglesia mexicana asegura tener la “obligacion” y el amparo del
derecho para desobedecer la legislacion civil: “cuando tales leyes o disposiciones
temporales se opongan o traten de anular otras canonicas preexistentes que he jurado
inviolablemente observar; resulta de aqui, por una necesaria verdad de consecuencia que ni
la ley sobre administracion de justicia que V.E. me acompaiia, ni cualquiera otra que en
manera alguna ataque o destruya las inmunidades, los derechos y prerrogativas de la Santa
Iglesia, pueden ser objeto de mi obediencia y reconocimiento.”'*®

Asi, una parte del clero nacional sigue considerando legitima la resistencia, pacifica y
armada, hacia los gobiernos civiles y las disposiciones de las legislaturas, como lo muestran
las insurrecciones que continuaron produciéndose en la época. Asi, es dificil evitar el trago
amargo de la confrontacidn, pues estas reformas eran necesarias para que el Estado adquiriera
para si un conjunto de facultades y para que la poblacion ampliara sus derechos individuales,
todo ello en detrimento del poder eclesiastico:

La igualdad ante la ley, y por consecuencia, la abolicion de fueros y prerrogativas
especiales; la libertad religiosa, compatible con el estado del pais, la seguridad
personal, las garantias en todo procedimiento del orden criminal, y las relativas al
derecho de propiedad, no podian menos de ser acordadas a todos los hombres,
nacionales o extranjeros, que estuviesen dentro del territorio mexicano. Sin el pleno
gjercicio de esos derechos, la palabra sociedad no tiene sentido, las relaciones mutuas
de los asociados, o se confunden o se embrollan, o entran en colisiones funestas, en
rivalidades y discordias peligrosas, con mengua del honor y del decoro de su pais.'*

% Los obispos comunicaron que habian dado instrucciones a su clero y a sus “Tribunales” para que no
cumplieran lo dispuesto por la ley del Ministro de Justicia. Cuarta Instruccion Pastoral que el Illmo. Sefior
Doctor D. Carlos Maria Colina y Rubio Dignisimo Obispo de la Didcesis de Chiapa, dirige a todos sus
diocesano, a 8 de enero de 1856, sobre fuero eclesidstico, Imprenta Chiapas a cargo de Joaquin Armendariz,
1856, p.5.

139 «proyecto de constitucion. Dictamen presentado por la comision”. Sesion del 16 de junio de 1856, en
Zarco, T.1, 1990, p.447.

45



La igualdad juridica queda estipulada en el proyecto constitucional, en el articulo 2°, el
cual se aprueba casi literalmente.'** En la constitucion se consigna en el articulo 13°, que
suprime el fuero eclesidstico en materia criminal, quedando reconocido, Uinicamente y con
restricciones, el fuero militar: “En la Reptblica Mexicana nadie pude ser juzgado por leyes
privativas ni tribunales especiales. Ninguna persona ni corporacion puede tener fueros ni gozar
emolumentos que no sean compensacion de un servicio publico y estén fijados por la ley.
Subsiste el fuero de guerra solamente para los delitos y faltas que tengan exacta conexion con
la disciplina militar. La ley fijara con toda claridad los casos de esta excepcion.”'*!

La individualizacion del clero, o su “mexicanizacién”, como alude el obispo Labastida
—entendida como el nuevo estatus legal que establece la igualdad legal de todos los mexicanos,
incluido el clero-, queda matizado por los limites constitucionales impuestos a su
representacion politica. El articulo 60 del proyecto constitucional especifica las trabas que
impiden a los ciudadanos ser elegibles como representantes en las legislaturas, entre los cuales
esta el estado eclesiastico.'*® Esta restriccion resulta cuestionable para algunos, cuando el
clero se encuentra ya sin fuero, teniendo el derecho a ser elector y elegible al igual a todos los
ciudadanos: “;Les tiene miedo el partido liberal u obran contra ellos algunas pasiones?””'**

La defensa de la exclusion retoma los argumentos ya referidos anteriormente: el
decoro sacerdotal y la contradiccion entre los intereses clericales con los de la nacion,
afnadiendo la falta de vinculos seculares de los ministros con la sociedad. Prieto sefiala que el
sacerdote “‘es un hombre sin familia que no comprende las relaciones sociales”, por lo que
dificilmente podria representar los intereses de la sociedad. '**

Los diputados a favor y en contra coinciden en que a los ministros “no les conviene

mezclarse en asuntos politicos”. Sin embargo, para los que piden el reconocimiento pleno de

10 E] articulo se debate en la sesion del 11 de julio de 1856.

41 E] articulo fue aprobado en la sesion del 21 de abril de 1856. “Constitucion Federal de los Estados Unidos
Mexicanos sancionada y jurada por el Congreso General Constituyente, el dia 5 de febrero de 1857 Titulo
Primero, Seccion I De los derechos del hombre, Art.13°, en Zarco, T.II, 1990, p.993.

2 Art.60 “Para ser diputado se requiere: ser ciudadano mexicano en ejercicio de sus derechos, ser residente
en el estado que hace la eleccion, tener veinte y cinco afios cumplidos el dia de la apertura de las sesiones y no
pertenecer al estado eclesiastico.” Proyecto de Constitucion” Titulo III De la division de poderes, Seccion 1
Del poder legislativo, en Zarco, T.I, 1990, p.474.

3 Intervencion del diputado Castafeda, Sesion de 2 de octubre de 1856, en Zarco, T.II, 1990, p.376.

14 Intervencion del diputado Prieto, Sesion de 2 de octubre de 1856, Zarco, T.11, 1990, p.381.

46



los derechos politicos, el veto debia dejarse al “buen instinto del pueblo”, a quien le tocaba
decidir si depositaba o no “su confianza en personas del estado eclesiastico.”'*’

La opinién contraria esgrimia que no podia dejarse a la decision de los electores, pues
era un asunto que afectaba el orden publico y los intereses generales, por la posicion tan
influyente que detentaban y la visiéon de mundo particular que estaban compelidos a defender,
como ministros que eran. Cuando se diera el caso de votar temas especificos en la asamblea,
Jvotarian como ministros de un culto o como representantes de la nacién?.

Se afirma que “muchos eclesidsticos confunden los negocios civiles con los
espirituales...Asi hemos visto, en un Congreso al tratarse de cuestiones que afectaban la
soberania nacional en sus relaciones con Roma, que un diputado eclesidstico exclamo: ‘Soy
ciudadano mexicano, pero si se trata de Roma, me envuelvo en mi manteo y soy un subdito
del Papa.’ ” De ahi esa recurrente critica a la falta de patriotismo del clero mexicano, sumiso a
un soberano extranjero: “si en ciertos negocios los eclesidsticos han de renegar de su patria, el
pueblo de ningin modo puede dispensarle su confianza.” Entonces, la discusion de temas
sensibles al sacerdocio haria que, como representantes, enfrentaran continuas disyuntivas entre
faltar a sus deberes de ministros o de representantes.'*®

Esa restriccion autoimpuesta afectaba el ejercicio de sus obligaciones ciudadanas a la
hora de ejercer un cargo de eleccion popular. Tenian, pues, una ciudadania imperfecta que los
legisladores debian equilibrar imponiendo ciertos limites a favor de la representacion nacional.

Ramirez se pronuncia por la supresion de los impedimentos, pero exige del clero una
actitud mas comprometida con los intereses nacionales, que comenzara por renunciar a “toda
sumision al rey de Roma”, porque de lo contrario serian los representantes no del pueblo
mexicano, sino del soberano de Roma: “creeran que los bienes nacionales son propiedad
romana, en el congreso se figuraran representantes de los cardenales y de otras personas que

- .14
nada tienen que ver en nuestros negocios.” '*’

5 Intervencion del diputado Castaneda, Sesion de 2 de octubre de 1856, Zarco, T.II, 1990, p.376.

146 A falta de la garantia efectiva de la tolerancia religiosa, la cuestion se tornaba delicada para el orden
publico, pues si tomaba “parte en las intrigas mas reprobadas”, los odios de partido podian “alcanzar a la clase
entera.” Intervencion del diputado Zarco, Sesion de 2 de octubre de 1856, Zarco, T.11, 1990, p.379.

7 Intervencion del diputado Ramirez, Sesion de 2 de octubre de 1856, en Zarco, T.11, 1990, p.381.

47



La exclusion de los eclesidsticos para ser elegidos diputados fue aprobada por 71 votos
a favor y 8 en contra (articulo 56° de la Constitucion).'*® La mayoria de las legislaturas locales
consignan esta reforma en sus constituciones locales, especificamente para la eleccion de
diputados, gobernadores, presidentes y miembros del ayuntamiento.'** A partir de estos
preceptos, el clero queda subordinado, como el resto de los mexicanos, a la constitucion y a las
demas leyes civiles vigentes en la republica.

Los derechos economicos se perfilan como otro de los grandes temas que

ineludiblemente afectan la posicion privilegiada de la Iglesia mexicana.

4. La desamortizacion de bienes eclesiasticos

Mas que un esfuerzo anticlerical por debilitar a la Iglesia, la desamortizacion de los bienes
eclesidsticos es uno los pasos necesarios para garantizar la libre circulacion de la riqueza y el
derecho a la propiedad individual. Marcello Carmagnani muestra que la desamortizacion es
el origen de la “expansion de los derechos econdmicos”, pues el impulso econémico liberal
se vinculd a la dimension politica por la interaccion de sus principios de libertad de opinion
y asociacion con la libertad de comercio y la seguridad en la propiedad. '™

Si bien, la aplicacion de los postulados liberales permitio la persistencia de
instituciones econémicas de caracter corporativo, al mismo tiempo, mantuvo una posicion
proclive a eliminarlas. La tendencia anticorporativa del régimen liberal se basé en la
necesidad de garantizar las libertades individuales, como las libertades econémicas ligadas
a la produccion, el comercio, la propiedad y el trabajo, entre otras; todas ellas medios
indispensables institucionalizar los derechos individuales y generar la riqueza publica.
Carmagnani puntualiza que la desamortizacion “no tenia como objetivo atacar a la Iglesia
en cuanto institucion religiosa”, sino que pretende ser una “medida amplia” que, como tal,
afectaria, ademas, los bienes de los ayuntamientos y las comunidades indigenas.'”!

No obstante, respecto a la desamortizacion de las propiedades eclesiasticas pueden

distinguirse caracteristicas especificas. El decreto de desamortizacion de bienes de

148 Sesion del 3 de octubre de 1856, p.382. “Constitucion Federal...” Titulo Tercero De la division de poderes,
Seccion 1 Del poder legislativo, Parrafo 1 De la eleccion e instalacion del Congreso, Art. 56°, Zarco, T.II,
1990, pp.1000-1001.

99 Constitucion de 1857, Constituciones de los estados.

130 Carmagnani, 2004, p.38.

151 Carmagnani, 2004, p.38.

48



corporaciones, civiles y eclesiasticas, de 25 de junio 1856, y el de nacionalizacion de
propiedades de la Iglesia, de 1859, son dos partes de un mismo proceso. El primer decreto
pretende asegurar el derecho individual a la libre circulacion de la riqueza y garantizar el
acceso a la propiedad de los ciudadanos, liberalizando el mercado de la tierra y poniendo en
circulacion los bienes concentrados en un reducido nimero de propietarios corporativos. La
segunda ley tiene un justificacion mas politica, pues se ubica en la circunstancia de la gran
confrontacion clero-gobierno, y adiciona una sancidén contra la iglesia por su rebeldia
declarada contra las disposiciones gubernamentales. La nacionalizacion pretende cortar al
clero los medios de financiamiento con los cuales sustentar su rebeldia hacia las
autoridades civiles liberales.'**

Un precedente fue el decreto de desamortizacion de bienes eclesidsticos del estado de
Puebla, como pena a la participacion del clero en la sublevacion contra el Plan de Ayutla.153
Después de la serie de incidentes armados, el gobierno federal logra imponerse a los “rebeldes
de Puebla”, como se informa al Congreso en la sesion de 27 de marzo de 1856. Tres dias
después, el presidente Comonfort decretaba la intervencion de bienes de la iglesia de Puebla,
para solventar los gastos de guerra y resarcir a las viudas, huérfanos e invalidos que habian
resultado de la sublevacion, pero sobre todo para desarmar al clero y “evitar a toda costa que

., . .. 154
la nacion vuelva a suftir los estragos de la guerra civil”."

Debe enfatizarse que esta
desamortizacion tenia dos objetivos principales: desalentar los movimientos armados que se
estaban dando en el pais; y solventar las propias fuerzas armadas del Estado, que por falta de
recursos, acusaban una debilidad importante.

Ese decreto encuentra una amplia justificacion para el gobierno por dos motivos:

porque el origen de las riquezas eclesidsticas habia sido la dotacion de particulares y de las

152 yéase Knowlton, Robert J. Los bienes del clero y la reforma mexicana: 1856-1910, México, Fondo de Cultura
Econdmica, 1986, p.9. Otros autores han seguido esta distincion que hace Knowlton, por ejemplo ara la ciudad
de México véase Morales, Francisco.“Procesos internos de reforma en las ordenes religiosas. Propuestas y
obstaculos” en Manuel Ramos (compilador) Memoria del ler. Coloquio Historia de la Iglesia en el Siglo XIX,
Meéxico, Centro de Estudios de Historia de México, 1995.

'35 Para un seguimiento puntual de los acontecimientos sobre la sublevacion en Puebla véase Bazant, Jan. “La
iglesia, el estado y la sublevacion conservadora de Puebla en 18567, en Historia Mexicana, No. 35 (1),
Meéxico, El Colegio de México, 1985, pp.93-109.

13 “Decretos de 30 y 31 de marzo de 1856, Ignacio Comonfort, presidente sustituto. Cuartel General de
Puebla.” Los congresistas Lazo Estrada, Anaya Hermosillo, Garcia Anaya, Garcia Granados, Estrada, Olvera,
Ramirez, Castillo Velasco y otros, presentaron una propuesta para la ratificacion del congreso de los decretos
del ejecutivo sobre intervencion de los bienes del clero de Puebla. Sesion del 5 de abril de 1856, en Zarco, T.1,
1990, pp.117-119.

49



propias autoridades civiles (sin importar que hayan sido coloniales); y porque el clero hacia
mal uso de los recursos, faltando a la fundacion piadosa que les habia dado origen y que
legitimaba su posesién. ">

Para los liberales, moderados y radicales, esta claro que, en buena medida, el poder
politico del clero deriva de su control econémico fiscal sobre la sociedad y las enormes
riquezas que administra, suficientes motivar y sostener una rebeldia armada. Frente a un poder
de esa naturaleza, eran razones de “alta politica” las que compelian al gobierno a cortar de tajo
las fuentes de financiamiento que, ademas, impedian el desarrollo de los derechos econémicos
de la poblacion y el desarrollo de las fuerzas liberalizadoras de la economia. Manuel Payno,
reconocido liberal moderado, justifica en todo momento los decretos de desamortizacion, atin
tiempo después, cuando los considera causa fundamental de la guerra civil.'*°

Si razones de alta politica orillaban a los gobiernos a disponer de los bienes
eclesiasticos, el obispo Labastida pedia que se respetase la soberania eclesiastica y que las
reformas partieran de una negociacion con la autoridad pontificia “de esta manera se
conseguira todo, sin lastimar los principios y sin disputar a los Obispos la facultad de disponer
de sus fondos, conforme a las reglas de su constitucion, cuya guarda le esta encomendada.”">’

Pero la reforma econdémica eclesidstica apenas daba comienzo con los decretos de
desamortizacion de Puebla.

La Iglesia disponia de una serie de bienes cuyas rentas le otorgaban una fuerte
autonomia econdmica basada, en gran medida, en un control fiscal sobre la poblacion muy
superior al del Estado, con lo que habia sido capaz de financiar una serie de proyectos
vinculados a la beneficencia, la educacion, el culto publico, el sostenimiento de su clero,

ademas de desempefiar una reconocida actividad como prestamista. En contraposicion, el

Estado carecia de estos medios de recepcion fiscal, por lo que las reformas en materia

133 El articulo 2° del decreto de desamortizacién de la iglesia poblana sefiala que era obligacion de los
interventores de bienes “cuidar de que los administradores o mayordomos de los bienes eclesidsticos no los
malversen ni los distraigan de los objetos piadosos o de beneficencia a que estan dedicados”. “Decreto 31 de
marzo de 1856, Ignacio Comonfort, presidente sustituto. Cuartel General de Puebla” Zarco, T.I, 1990, p.119.
136 “Memoria sobre la revolucion de diciembre de 1857 y enero de 1858. 20 de septiembre de 1860”, en
Payno, Manuel. Memorias de México y el Mundo. Obras completas T. VIII, México, Consejo Nacional para la
Cultura y las Artes, 2000, pp.51-52.

'>7'El obispo alegaba que la Iglesia habia perdido millones durante la guerra de independencia, por los capitales
consolidados y los “cuantiosos préstamos hechos al gobierno nacional”, lo que habia redundado en la disminucioén
del decoro del culto en las iglesias y en la pérdida de capitales que ya no se esperaba recuperar en su totalidad.
Cuarta Carta Pastoral del Illmo. Seiior Obispo de la Puebla de los Angeles...1855, p.8.

50



econdmica tenian como fin obtener una fuente de financiamiento regular para llevar a cabo los
programas de gobierno. La restriccion de las actividades econdmicas de la Iglesia se
convierte, entonces, en un problema de soberania y consolidacion estatal, en tanto que el
Estado debe afirmar su legitima y legal jurisdiccion como la Unica entidad con derecho a
formar, normar y administrar un sistema fiscal sobre la poblacion. Se impone la necesidad
de que diputados y gobierno institucionalicen la soberania econdomica del Estado y ello,
necesariamente, implica tomar el control fiscal que poseia la Iglesia. Dos son los pasos mas
importantes: el primero es el articulo 23 del proyecto constitucional; el segundo es la
supresion de la obligatoriedad para el pago de las imposiciones eclesiasticas.

El articulo 23 establece la legalidad de las enajenaciones hechas por el Estado, previa
indemnizacion a sus poseedores, siempre que tuviesen como fin la utilidad piblica.'>® A partir
de ese principio constitucional debia organizarse la circulacion de la propiedad raiz, que ya se
venia dando. En consonancia con ese principio, el 25 de junio de 1856, Ignacio Comonfort
decreta la ley de desamortizacion de bienes de corporaciones, mediante un documento que
expone la utilidad publica de dicho acto. La desamortizacion, afirma Comonfort, no tiene mas
objeto que contribuir a “la prosperidad y engrandecimiento de la nacidén”, suprimiendo “la
falta del movimiento o libre circulacion de una gran parte de la propiedad raiz, base
fundamental de la riqueza publica.” Para lo cual dispone que “todas las fincas rusticas y
urbanas que hoy tienen o administran como propietarios las corporaciones civiles o
eclesiasticas de la Republica, se adjudicardn en propiedad a los que las tienen arrendadas por
el valor correspondiente a la renta que en la actualidad pagan, calculada como rédito en seis
por ciento anual.”'>®

La circulacion de los bienes eclesiasticos, “que estancados son muy poco productivos”,
tiene como objetivo beneficiar a todos los sectores sociales y extender la riqueza publica: a

través del aumento de propietarios de bienes inmuebles —quienes tendrian mejores medios

1% E] articulo 23 estipulaba: “La propiedad de las personas no puede ser ocupada sin su conocimiento, sino
por causa de utilidad publica y previa indemnizacion.” “Proyecto de constitucion.” Sesion del 16 de junio de
1856, en Zarco, T.I, 1990, p.4609.

139 El articulo 25 de esta ley estipula que: “Desde ahora en adelante, ninguna corporacion civil o eclesiastica,
cualquiera que sea su caracter, denominacion u objeto, tendra capacidad legal para adquirir en propiedad o
administrar por si bienes raices, con la unica excepcion de los edificios destinados inmediata y directamente al
servicio u objeto de la institucion.” Ley de 25 de junio de 1856. Ignacio Comonfort, presidente sustituto de la
Republica Mexicana, en Leyes civiles vigentes que se relacionan con la Iglesia y sentencias pronunciadas con
arreglo a ellas por los tribunales de la republica. México, Tipografia Guadalupana de Reyes Velasco, 1893,

p.7.

51



para subsistir-, y por medio de la inversioén del producto de las enajenaciones en la agricultura,
industria y comercio. En un comunicado leido en la sesion del 28 de junio, el presidente
Comonfort explica que sus intenciones son conciliar los “grandes intereses que por ella
pudieran ser afectados.” Tanto los intereses de los arrendadores como de los arrendatarios
debian tener un beneficio, de tal manera que los primeros gozaran de las rentas necesarias para
“seguirlas aplicando a los objetos de su institucion, al paso que los segundos, convertidos en
propietarios de las fincas que poseen en arrendamiento, no tendrdn ya que temer para lo
sucesivo el verse despojados de las ventajas que disfrutan en la actualidad.”'®® De igual forma,
Manuel Payno opina, desde su posicion como Ministro de Hacienda, que el proyecto de la
desamortizacion trazo resultados benéficos, pues la Iglesia no seria directamente afectada.'®’

Si bien, el articulo 25 de la ley prohibia a las corporaciones “adquirir en propiedad o
administrar por si bienes raices”, se proponia hacerla una medida justa que indemnizara, en lo
posible, a los poseedores originales, quienes podian recibir los totales de la propiedad o
conservar sus ingresos en forma de hipotecas por el importe de la deuda.'®*

El beneficio también seria para el gobierno. Zarco, entusiasmado por el decreto,
comenta que el porcentaje del 5% de la operacion destinado al erario publico ayudaria a abolir
las alcabalas, y disminuiria “los gravamenes que pesan sobre el pueblo”.'® Lo mismo
Guillermo Prieto, quien asegura que la medida tiene un fin eminentemente econdémico y que,
por el impuesto de las operaciones, el erario produciria una cantidad considerable de recursos
para facilitar la reforma del sistema tributario.'®*

Zarco pide al congreso la inmediata aprobacion de la ley, sefialando que era una
medida econdmica que conciliaba intereses de distintas partes, al tiempo que facilitaba la
reforma del sistema tributario, la abolicion de las alcabalas y la disminucion de los
gravamenes. Afirma que la ley estaba planteada en términos prudentes porque lo mejor era

conducirse sin provocar una radicalizacion que afectara el objetivo del decreto. La estabilidad

politica y el éxito de la reforma dependian de la moderacion con que ésta se llevara a cabo,

10 Sesion del 28 de junio de 1856, Zarco, T.I, 1990, pp.604-605.

1! Manuel Payno afirma que la ley consagraba “la propiedad, asegurando su libre uso, dejaba en sustancia los
bienes de corporaciones reducidos a una sola categoria. ;Quién imparcialmente, pudo ver en esto ni un
despojo, ni mucho menos un ataque a la religion?”, “Memoria sobre la revolucion de diciembre de 1857 y
enero de 1858, Manuel Payno. T. VIII, 2000, p.51.

12 Arts. 14 y 25 de la Ley de 25 de junio de 1856, en Leyes civiles vigentes...1893, pp. 5y 7.

163 Intervencion del diputado Zarco, Sesion del 28 de junio de 1856, Zarco, T.I, 1990, p.599.

164 Intervencion del diputado Prieto, Sesion del 28 de junio de 1856, Zarco, T.1, 1990, p.611.

52



evitando que la medida fuera vista como un despojo para los grandes propietarios y que se
frustrara la disposicion como habia sucedido en 1833 y 1847.'%

Dicha propuesta tuvo una aceptacion casi general por parte de los diputados, quienes
reconocen que no se pretende afectar la disponibilidad de recursos del clero, sino fraccionar y
poner en circulacion la gran propiedad para que los arrendatarios de ese momento se
conviertan en propietarios legitimos, por lo cual se acepta que el clero continte disfrutando de
sus rentas. '

No obstante, la protesta del clero fue numerosa e inmediata. El obispo de Chiapa
expone que lejos de ser un obstaculo para el desarrollo del pais, la Iglesia habia contribuido
con importantes préstamos al fomento de empresas particulares y colectivas:
“contentandose con que Unicamente le satisfagan un corto rédito anual que de cualquier
modo se considere, vuelve por necesidad a entrar en circulacion: siendo por otra parte la
misma Iglesia mexicana, la que inmensamente mas ha contribuido con sus bienes y rentas a
aliviar las urgencias del Gobierno en diversas épocas.”'®’

El ministro Ezequiel Montes comentaba al arzobispo Lazaro de la Garza que el
gobierno mexicano reconocia los beneficios que el clero habia hecho al pais y pedia una
vez mas a la jerarquia que mostrara su voluntad de cooperar, no con el gobierno
directamente, sino en el desarrollo de la sociedad, al poner en circulacion la riqueza
territorial, fomentar el comercio y la industria y sacar a la agricultura del estancamiento en
que se encontraba, lo cual no representaria pérdida alguna para las rentas eclesiasticas. '®®

A diferencia de lugares como Colombia y Espafia, el gobierno mexicano y la jerarquia

clerical no fueron capaces de llegar a un acuerdo que permitiera la reforma economica liberal

165 Intervencion del diputado Zarco, Sesion del 28 de junio de 1856, Zarco, T.I, 1990, p.601.

1% Knowlton,1986.

'7 E prelado afirmaba que desde 1822, la Iglesia de chiapaneca habia atendido las peticiones de préstamos
del gobierno, sumando una considerable deuda que ascendia a setenta y seis mil pesos, la cual hasta ese
momento no habia sido satisfecha ni en los pagos correspondientes a los réditos. Sexta Carta Pastoral que el
1llmo. Sr. Dr. Don Carlos Maria Colina y Rubio, Dgmo. Obispo de la Diocesis de Chiapa, dirige a todos sus
diocesanos a 20 de julio de 1856, sobre los bienes eclesiasticos. Guatemala, Tipografia de la Paz, 1856, p.31.
1% «La ley de que me ocupo deja a las corporaciones en posesion de todas sus rentas, aseguradas con la
hipoteca de sus fincas que se rematen o adjudiquen; les reserva ademas la facultad de exigir a su satisfaccion
fiadores de los réditos; y tan solo exceptiua de darlos a las personas que habian contratado antes de que esa
misma ley se promulgara, porque ciertamente el legislador no podia obligar a los inquilinos con una condicién
a que los arrendatarios habian renunciado.” Contestacion al arzobispo de México en nombre del presidente
sustituto, en la que el prelado le pedia la revocacion de la ley de 25 de junio de 1856. Firmada por Montes, 5
de julio de 1856, en Contestacion del Illmo. Sr. Arzobispo de México a la tercera comunicacion el Exmo. Sr.

53



en términos pacificos.'® La cuestion econdémica parecié ser el detonante que radicalizo la
postura eclesidstica y la voluntad negociadora que mostr6 en un principio, desencadenando al
poco tiempo un conflicto bélico que marcaria una de las etapas de mayor radicalidad en la
historia de la relacion Estado-Iglesia. Segiin Manuel Payno, si bien el arzobispo de México
pudo mostrarse a favor de una negociacion, finalmente las presiones a las que se siente
sometido y su caracter impiden una negociacion con el gobierno civil sobre el tema de la
desamortizacion: “El sefior Garza, ajeno, sin embargo, a otros estudios y a otra practica del
mundo, es enteramente extrafio a los negocios; hablarle de caminos de fierro y de mejoras
materiales, es hablarle en griego, proponerle esta o la otra combinacion de rentas, de bonos, de
desamortizacion, de capitales para pagar tales o cuales deudas, o para obtener tales o cuales
recursos, es hablarle de usura y de operaciones reprobadas y pecaminosas; en una palabra, es
tiempo perdido tratar con él asuntos que no sean exclusivamente de su ministerio.”'”’

Esta resistencia fue compartida por otros miembros del episcopado. El obispo de
Chiapa considera que la desamortizacion es contraria a los intereses de la Iglesia por dos
aspectos: se le obliga a vender sus propiedades sin dejar al clero la libertad de buscar el
mejor postor; y se les priva del derecho de adquirir bienes en lo futuro. Por ello, la jerarquia
considera legitima “y muy cristiana” su resistencia a la autoridad del Estado para disponer de
los bienes eclesiasticos; se pronuncia por la independencia, autoridad, jurisdiccion y soberania
de la Iglesia sobre sus bienes, disciplina, dogmas, leyes y mandamientos.'”' El obispo de
Guadalajara, Pedro Loza, también eleva una protesta por la desamortizacion en los estados

de Jalisco y Zacatecas, haciendo referencia a la falta de atribuciones del gobierno civil para

Ministro de Justicia con fecha 15 del corriente, relativa a la ley del proximo pasado junio. México, Imprenta
de Andrade y Escalante, 1856. p.6

169 y¢ase, Callahan, William. Church, Politics, and Society in Spain, 1750-1874, Cambridge, Mass., 1984. En
Colombia se vive un proceso simultaneo, que en su primera parte tiene: El 28 de mayo de 1858, el presidente
Mariano Ospina Rodriguez promulgé la Constitucion politica para la Confederacion Granadina, que prohibia
la intervencion del gobierno en asuntos religiosos. La revolucion de 1860 culmind con el triunfo liberal, a
partir del cual se decretan una serie de disposiciones liberales como la desamortizacion de los bienes
eclesiasticos. A pesar de la radicalidad que se generd en las primeras décadas de la reforma, que incluyo la
prision y el destierro de algunos prelados, en 1880 se logré un acuerdo con Roma. Valderrama Andrade,
Carlos. Un capitulo en las relaciones entre el Estado y la Iglesia en Colombia, Bogota, Imprenta Patriotica
del Instituto Caro y Cuervo, 1986.

170 Payno, T. VIII, 2000, p.49. Aunque se ha descrito el caracter moderado del arzobispo, tendiente a evitar
conflictos, también se ha reconocido que a la hora del debate publico esa moderacion fue dificil de mantener.
Véase Connaughton. Brian. “Una ruptura anunciada: los catolicismos encontrados del gobierno liberal y el
arzobispo Garza y Ballesteros” en Jaime Olveda (Coord.), Los obispos de México frente a la reforma liberal.
México, El Colegio de Jalisco, UAM-M, AUBJO, 2007, pp.30-31.

! Sexta Carta Pastoral que el Illmo Sr. Dr. Don Carlos Maria Colina y Rubio...1856, p.34.

54



intervenir los bienes eclesiasticos, por ser producto de las donaciones de particulares, en
parte, como pago por los pecados cometidos.'”

Ezequiel Montes responde que el derecho y soberania de los gobiernos temporales
estd plenamente justificado para ampliar, restringir y derogar los privilegios concedidos en
sus territorios: “Jamas he podido comprender como la autoridad suprema de la Republica,
independiente de las otras naciones, puede sujetarse a ninguna otra potestad para el arreglo de
una gran porcion de su territorio y el gobierno de una parte considerable de sus stibditos.”' "
El Congreso muestra un apoyo mayoritario para confirmar el decreto de

174 ,
"% Meses mas

desamortizacion, el cual quedé ratificado por 78 votos a favor y 15 en contra.
tarde, en la sesion del 24 de enero de 1857, la Comision de la Constitucion presenta un
proyecto para la constitucionalizacion de ese articulo. El diputado Mata, miembro de la
Comision, funda la propuesta en la “considerable mayoria” que habia sancionado el articulo de
25 de junio. La propuesta paso a una rapida votacion en pleno, siendo aprobada por 73 votos a
favor y 3 en contra.'” De esa manera, el control estatal sobre la desamortizacion queda
formalizado en el articulo 27 de la constitucion, el cual integra la redaccion del articulo 23 del
proyecto constitucional y del 25 del decreto de desamortizacion de 25 de junio.'”®

Como Carmagnani muestra, la desamortizacion de 1856 es una parte de un amplio
proceso juridico que se extiende a hasta fines del siglo XIX y que intenta consolidar la

institucionalizacion de los derechos econémicos sobre la igualdad, la libertad de accion y los

2 El Ilmo. Sefior Obispo de Guadalajara y su Venerable Cabildo protestan contra el decreto del Gobierno
del Estado, referente a la ocupacion de réditos y capitales piadosos asegurado en las fincas rusticas y
urbanas situadas en territorio del mismo. Guadalajara, Tipografia de Rodriguez, 1858, p.5.

17 Ezequiel Montes, 15 de julio de 1856, en Contestaciones habidas entre el Illmo. Sr. Arzobispo de México,
Dr. D. Ladzaro de la Garza y Ballesteros y el Exmo. Sr. Ministro de Justicia, Negocios Eclesidsticos e
Instruccion Publica, Lic. D. Ezequiel Montes, con motivo de la ley expedida el 25 de junio de 1856 sobre la
desamortizacion de bienes de las Corporaciones civiles y eclesidasticas de la Republica. México, Imprenta de
José A. Godoy, 1856.

"7 Aun asi, se discuten algunas objeciones a la ley, tres son las mas puntuales: la escasa posibilidad de que
todos los arrendatarios estuviesen en posibilidades reales de adquirir las propiedades; el deseo de convertir en
propietarios a la mayoria podria perjudicar a otras ramas de la economia y, por ultimo, que las ventas
incrementaran el capital liquido del clero.

175 Sesion del 27 de enero de 1857, en Zarco, T. I1, 1990, p.807.

176 Articulo 27: “La propiedad de las personas no puede ser ocupada sin su conocimiento, sino por causa de
utilidad publica y previa indemnizacion. La ley determinara la autoridad que deba hacer la expropiacion, y los
requerimientos en que ésta haya de verificarse. Ninguna corporacion civil o eclesiastica, cualquiera que sea su
caracter, denominacion u objeto, tendra capacidad legal para adquirir en propiedad o administrar por si bienes
raices, con la tnica excepcion de los edificios destinados inmediata y directamente al servicio u objeto de la
institucion.” “Constitucion Federal...”, Titulo Primero, Seccion I, De los derechos del hombre, Zarco, T. II,
1990, p.996.

55



derechos de propiedad, con la liberalizacion del mercado de la tierra, por ejemplo, a través de
las leyes de colonizacion y de tierras de 1883 y 1894, respectivamente. El proceso se estanca
después de la publicacion de esta Gltima ley.'”’

A pesar de las criticas al proceso desamortizador y de la afectacion a ciertos sectores
sociales, también se ha mostrado que permitio a ciertos sectores sociales participar en espacios
econémicos de los que antes habian permanecido excluidos.'”™ Y es que no hay que olvidar
que la especificidad social y econémica de las poblaciones da lugar a diversas consecuencias,
por lo que debiera partirse del plano local para intentar una conclusién mas comprensiva, que
muestre las “particularidades que alteran las posibilidades de accion individual libre y
equitativa” marcada por la legislacion.'”

Significativos fueron también los decretos que hicieron de los diezmos y las
obvenciones parroquiales, pagos voluntarios para la poblacion. Aunque el diezmo no cambia
en estos afios, pues su definitivo cardcter voluntario se regula hasta 1860; puede incluirse
dentro de estas preocupaciones. No obstante, es necesario sefialar que existio un importante
precedente al respecto. A pocos afios de consumada la independencia, en distintas entidades,
comenzando por Jalisco, se produjo un litigio por el control de ciertos recursos manejados por
la Iglesia, el primero de ellos fue el diezmo. Desde 1824 el gobierno de Jalisco intenta asumir
la colecta y distribucion del diezmo, suprimiendo las facultades que para ello tenian las
instancias eclesiasticas. Algo similar ocurre en Michoacan. Posteriormente, los intentos de
reforma de Valentin Gomez Farias en 1833 —sobre el pago voluntario del diezmo- sentaron un

precedente importante, de tal manera que, para 1856, el diezmo es considerado por varios

177 Carmagnani, 2004, pp.39-43.

'8 Knowlton refiere que el resultado fue “la inseguridad de las propiedades y la depreciacion de los bienes
raices, que redujeron su valor en las ventas o como garantia para los préstamos. ....conflictos entre
particulares, entre particulares y el gobierno federal, y entre las autoridades estatales y federales, asi como
entre la Iglesia y el Estado.” Knowlton, 1986, p.11. Por su parte, Carmagnani destaca que la ampliacion de los
derechos pudo ser aprovechada por sectores sociales intermedios. Carmagnani, 2004.

17 Roth S. Andrew (editor) Recursos contenciosos: ruralidad y reformas liberales en México, Zamora, Mich.,
El Colegio de Michoacan, 2004, p.18. Las particularidades locales llevan a distintos sectores a desplegar su
apoyo y rechazo al proceso de desamortizacion. Los ejemplos de las poblaciones de Paztcuaro y Zacapu, en
Michoacan, son ejemplo de ello. Véase Rosberry, William, “Ley liberal y derecho comunal en el Patzcuaro
porfiriano”, y Purnell, Jennie. “ ‘Con todo el debido respeto’ ” La resistencia popular a la privatizacion de
tierras comunales en el Michoacan del siglo XIX.” en Andrew Roth S. 2004, pp.43-84 y 85-128,
respectivamente.

56



legisladores una contribucion voluntaria, pero la cual sigue gozando, formalmente, de la
coaccion civil para su satisfaccion.'*

El pago voluntario de los diezmos habia hecho que la fuente mas importante de
recursos se viera reducida, dejando a las obvenciones parroquiales un peso importante para el
financiamiento de las iglesias parroquiales. Las obvenciones parroquiales sujetaban a la
poblacion al pago de los servicios espirituales, por bautizos, confirmaciones, matrimonios,
entierros y misas, por ejemplo. Ese tipo de contribuciones recibe importantes criticas. Zarco,
por ejemplo, compara el caso de México con el de Estados Unidos, donde los obispos
catdlicos realizan una labor admirable, pues predicaban a sus fieles contribuciones voluntarias,
indicandoles “que quien sirve al altar ha de vivir del altar, pero se les deja en libertad para
contribuir segiin sus medios, sin hablar de la exaccion del diezmo, sin establecer derechos
parroquiales, a los que en otras partes se ha pretendido dar mayor fuerza que a las leyes de
contribuciones.”'®!

Meéxico era una de esas “otras partes” donde los impuestos eclesiasticos tenian mayor
arraigo y efectividad que los civiles. El tema se discutid dentro del debate sobre la supresion
de las alcabalas y aduanas interiores, cuando el sefior Vega propuso una adicion al articulo
para eliminar las “costas judiciales” y las obvenciones parroquiales. La supresion debia tener
efecto cuando una ley previa sefialara los fondos y asignaciones a los funcionarios
respectivos. Después de debatir que la cuestion de las obvenciones parroquiales debia
debatirse por separado, la Comision de Constitucion (formada por Guzman, del Castillo
Velasco, Olvera y Mata), desaprueba la propuesta de Vega. Los argumentos fueron varios y
evidencian una serie de confusiones entre las materias civiles y eclesidsticas, y entre los
partidarios de la union estado-iglesia, en donde, sin duda, intervienen “la influencia de la
tradicion, de las costumbres y del consorcio en que estuvieron la Iglesia y el Estado, el culto y
la legislacion.”'*?

La discusion deriva de dos supuestos: la obligacion de los gobiernos de conservar los

medios legales y econdmicos para que la Iglesia conservara la practica su culto, el cual se

entiende como el reconocimiento de la obligatoriedad civil, para el pago de las obvenciones;

'8 Ello habia llevado a exceptuar de la desamortizacion las casas destinadas a guardar y expender los frutos
decimales. Decreto de 6 de septiembre de 1856. Despacho de Hacienda y Crédito Publico. Leyes civiles
vigentes...1893, p.11.

8L «E Concilio plenario de Baltimore” New York, noviembre de 1866. Zarco, Tomo XIV, 1993, p.120.

57



las facultades de los gobiernos para disponer sobre aspectos de disciplina externa, como el
monto de lo que debiera cobrarse en las obvenciones parroquiales, o suprimidas éstas, la
cantidad que debia destinarse al sostenimiento de los parrocos.

El diputado Mata parte de esos supuestos y afirma que determinar las contribuciones y
los fondos respectivos al clero resulta una intromision en los asuntos eclesidsticos, a la cual
también se obliga cuando se considera la supresion de las obvenciones, pues obliga al
gobierno a proporcionar los fondos necesarios para los gastos de culto, y ello significa
reconocer una religion de estado, lo cual contravenia la omision a alguna religion oficial en la
ley. En todo caso, los articulos 13 y 123 ya estipulaban una intervencion general del gobierno
civil en materia eclesiastica, de la cual podian partir los gobiernos liberales para regular
cualquier tipo de abuso. '*?

Sin embargo, otros diputados apuntan que el tema a discutir debe ser la supresion de
las obvenciones y su utilidad social, pues son muestra de las enormes injusticias que el clero
comete contra el pueblo, de tal manera que su desaparicion llega a ser mas positiva “que la
libertad de comercio”. Prieto afirma que, ademas, la supresion es necesaria para “restaurar la
dignidad del altar que se ha convertido en mostrador.”'*

Los legisladores tuvieron noticia de que el ministro de justicia estaba preparando una
ley sobre obvenciones parroquiales. Por ello, acordaron esperar a que el gobierno decidiera
sobre esta cuestion. Mientras, se dejaban vigentes las prevenciones del articulo 13. Se declaro,
entonces, sin lugar a votar el articulo propuesto por el diputado Vega, con 44 votos a favor,
contra 42.

Después del acuerdo, la comision propone, s6lo a discusion, otro articulo: “No habra
coaccion civil para el pago de los impuestos llamados obvenciones parroquiales y derechos de
estola.” No obstante, esto también suscita opiniones encontradas: el temor a que el gobierno
tuviera que proveer recursos para la subsistencia del clero (Ignacio Ramirez); que el clero

llegara a especular con libertad el aumento de sus cobros; que debia ser declarada la gratuidad

de los servicios espirituales (Anaya Hermosillo). Otros traen a debate tres cuestiones de fondo:

182 Intervencion del diputado Cendejas. Sesion del 29 de enero de 1857, Zarco, T.11, 1990, p.868.

'8 Mata concluye que el articulo 13 subsana ese punto y deja a que los gobiernos particulares provean sobre
el asunto, que incluso, es caso para los gobiernos municipales. El tema de las obvenciones se califica como
una cuestion administrativa que debe ser meditada detenidamente.

184 Intervenciones de los diputados Cendejas y Prieto. Sesion del 29 de enero de 1857, Zarco, T.II, 1990,
p-869.

58



la libertad de conciencia (Santos Degollado), la secularizacion de los vinculos sociales
(Villalobos) y la separacion estado-iglesia (Prieto).

Santos Degollado argumenta que hacer de las obvenciones un pago voluntario en un
pais mayoritariamente catdlico y sin tolerancia religiosa, no daba margen a la verdadera
eleccion personal, pues la voluntad se encontraba coaccionada. El verdadero cambio vendria
solo con la libertad de conciencia, que permitiria a la poblacion liberarse de los conflictos
internos.

El diputado Villalobos afiade el problema del control eclesidstico de los vinculos
sociales por la dependencia a los servicios parroquiales, particularmente al registro civil, cuyo
abandono tendria consecuencias sociales y morales importantes, por ejemplo, en el caso de los
matrimonios: “Ningun abuso se remedia, mientras el clero pueda negar los sacramentos, y los
legisladores no deben olvidar que, cuando no se paga por el casamiento, las consecuencias son
el desarrollo del concubinato, la destruccion de las familias, las malas costumbres y la mas
espantosa inmoralidad.” '*

Zarco emite una critica a la posicion moderada del grupo liberal. Afirma que las
confusiones en torno la pertinencia de abolir las obvenciones son resultado “de las
indecisiones en el Congreso”, que “timido y funesto” ha dejado como punto omiso el articulo
15, y al mismo tiempo “‘sin brajula, sin guia, sin plan” a la asamblea respecto a las cuestiones
eclesiasticas. Mientras no se diera la separacion entre el clero y el gobierno permanecerian en
constante lucha, pues el clero obstaculizaba la soberania plena del Estado, en aspectos tan
importantes como el control de los impuestos civiles sobre el registro. La iglesia “es un Estado
aparte y no quiere pasar por funcionario”.'*®

No obstante, era preferible esperar a que el gobierno controlara esa situacion con la
legislacion que el ministro de justicia preparaba. El 11 de abril de 1857, se publica la ley sobre

derechos y obvenciones parroquiales, en la que se suprime el cobro por los servicios de

casamientos, entierros y bautismos realizados por los sacerdotes a la poblacién considerada

1% Villalobos explica que “Mientras la ofrenda a la Iglesia no sea voluntaria, libre, proporcionada a los
recursos de los fieles, subsiste la iniquidad de especular con el jubilo de la familia que saluda al recién nacido,
con las afecciones puras del corazon que aspiran a la uniéon conyugal, con las lagrimas de la viuda y del
huérfano que tienen que sepultar a un esposo a un padre, y que han agotado todos los recursos en una larga
enfermedad y quedan reducidos a la mas espantosa miseria por un cura inhumano.” Intervencion del diputado
Villalobos. Sesion del 30 de enero de 1857, Zarco, T.I1, 1990, p.876.

186 Intervencion del diputado Zarco. Sesion del 30 de enero de 1857, Zarco, T.II, 1990, p.877.

59



pobre.'®” La categoria de pobre seria determinada por la autoridad civil del lugar donde se
realizara el servicio. De igual manera quedaban suprimidos los pagos de obvenciones
mediante la prestacion de servicios personales, tasaciones, concordias, alcancias y
hermandades.

Como se ha visto, la secularizacion de los vinculos sociales se posiciona como un
complemento fundamental en la serie de reformas tendientes a replegar la accion eclesidstica

y, en su lugar, afirmar la soberania estatal.

5. La secularizacion de los vinculos sociales
La secularizacion de los vinculos sociales impacta la relacion Estado-sociedad-Iglesia por dos
razones: permite transferir la tutela de los individuos de la Iglesia al Estado y complementa los
derechos civiles de los individuos.

El registro de los actos vitales de las personas y la administracion estatal de los
conflictos judiciales derivados de ellos, sientan las bases de la secularizacion juridica de la
sociedad y, por lo tanto, de la individualizacion de los catolicos como sujetos de derecho.

Esta secularizacion fue impulsada a través de la creacion del Registro Civil y la
formacion de una legislacion especifica al respecto, desarrollada en decretos particulares y en
los codigos civiles.

La transformacién sustancial comienza en la segunda mitad del siglo XIX,
particularmente con la Ley sobre Administracion de Justicia y Orgéanica de los Tribunales
de la Nacion, del Distrito y Territorios, expedida el 23 de noviembre de 1855; y la Ley
Organica del Registro Civil, del 27 de enero de 1857, a las que se adicionan posteriores
leyes reglamentarias como la Ley para el Establecimiento y Uso los Cementerios, del 30 de
enero de ese mismo afio. '

La creacion de las leyes sobre el estado civil de las personas y su registro oficial
forman parte de la reorganizacion legislativa tendiente a delimitar la personalidad juridica de

los individuos en el derecho positivo, pues son aspectos necesarios para control administrativo

187 “Ley de 11 de abril de 1857 sobre derechos y obvenciones parroquiales”. El decreto de la nacionalizacion
de bienes ratifica la supresion de la coaccion civil para el pago de obvenciones parroquiales, para que “los
fieles y los ministros se arreglen convencionalmente.” “Decreto del Ministerio de Justicia, Negocios
Eclesiasticos e Instruccion Publica” 12 de julio de 1859. en Leyes civiles vigentes...1893, pp.44

60



gubernamental sobre la poblacion. Y es que la realidad social pronto hizo evidente la
necesidad de la reordenacion legal de aquellos aspectos que normaban la relacion especifica
entre los individuos, la cual debia estar fundada en el reconocimiento de los individuos como
personas juridicas con derechos civiles, y de su sujecion a la administracion publica estatal. '™
El registro civil permite ampliar las facultades y jurisdiccion de los poderes del Estado como
los tnicos encargados de regular y resolver, legalmente, los actos civiles de la poblacion, en
puntos tan trascendentes como los nacimientos, los matrimonios y las defunciones.

El cambio es sustancial en tanto que las nuevas disposiciones establecen que los actos
civiles registrados ante las autoridades gubernamentales surten todos sus efectos legales sin la
intervencion de la jurisdiccion civil de los parrocos, ni de los jueces y tribunales eclesiasticos.
Especificamente se funda la institucion del Registro Civil, a cargo de un juez o algin
funcionario publico autorizado para certificar, a través de constancias, los registros levantados.
Sus tareas se haran mas complejas conforme avanza la especificidad de las causas civiles en la
codificacion. La instruccion de la sociedad sobre las nuevas disposiciones tendria lugar
mediante la publicacion y circulacion de “manuales sencillos y claros sobre los derechos y
obligaciones del hombre en sociedad”.'”

Para explicar la forma en que se establece la secularizacién de los vinculos sociales,
me referiré a las leyes sobre matrimonio, pues esa discusion fue la mas amplia entre el clero y
el gobierno. La cuestion de los cddigos civiles tiene una concrecion en las siguientes décadas,

a partir de estos decretos particulares, por lo que se dejara como materia del segundo capitulo.

a) El matrimonio civil
Los limites legales a la actuacion de la Iglesia en el registro de los actos vitales de las
personas tuvieron dos etapas: la primera corresponde a la Ley Orgénica del Registro civil
de 27 de enero de 1857; la segunda, a los decretos sobre el registro civil que forman parte

de las llamadas Leyes de Reforma de 1859.

' Direccion General del Registro Nacional de Poblacién e Identificaciéon Personal. EI registro civil en México

antecedentes  historico-legislativos,  aspectos  juridicos y doctrinario, Mé¢Exico, Secretaria  de
Gobernacion, 1982, p.23.

'8 El cambio legislativo transformé el papel de los jueces, abogados y las demas personas involucradas en la
administracion de la justicia, quienes debieron adaptarse a la positivizacion del derecho. Basave Fernandez
del Rio, Agustin. Filosofia del derecho fundamentos y proyecciones de la filosofia juridica, México, Editorial
Porraa, 2001, p.590.

61



Ley Orgénica de 1857 dicta que el nacimiento, matrimonio, adopcion y arrogacion,
sacerdocio y la profesion de algun voto religioso, temporal o perpetuo, ademas de la
muerte, eran actos que debian ser registrados ante las instancias civiles para que pudieran
tener lugar sus efectos legales. Los articulos 41 y 71 obligan a los sacerdotes a dar informes
de los bautizos y matrimonios celebrados en sus iglesias. ™"

No obstante, la legislacion de 1857 no es una ruptura entre el matrimonio como
contrato y como sacramento. Si bien el matrimonio civil legaliza la unién conyugal y los
actos que derivan de ella, como la legitimidad de los hijos, la patria potestad, el derecho
hereditario, la dote y demas acciones referentes a la administracion de la sociedad
conyugal, la Ley Organica estipula que el registro ante los funcionarios del gobierno debia
darse después de celebrado el matrimonio eclesiastico, al que se le daba primacia. Asi, se
obliga a los contrayentes a mostrar la partida parroquial ante el juez del registro para poder
celebrar el contrato matrimonial.

En este primer momento, el gobierno no pretende suprimir la intervencion
eclesiastica, sino ampliar su autoridad y jurisdiccion sobre los actos vitales de las personas,
a través de instituciones civiles encargadas de regular la conflictividad familiar. Lo que si
hace la ley es crear una jurisdiccion, aunque débil, para el control gubernamental del
matrimonio, mediante una distincién entre el contrato civil y el sacramento religioso.'”> El
contrato y el sacramento son dos partes que complementan un mismo acto en su caracter
civil y espiritual, pero lo hacen a partir de una confusa interaccion entre autoridades. Y es

que los gobiernos liberales reconocen su incapacidad para hacer frente al control

190 «Jystificacion de las Leyes de Reforma”, Veracruz, julio 7 de 1859. Benito Juarez, Manuel Ruiz, Melchor
Ocampo, Miguel Lerdo de Tejada, en Juarez, T.I1, 1972, p.488.

1 «“Ley Organica del registro civil”, 27 de enero de 1857 en El registro civil en México...1982, pp.29-30.
Gonzalez, Maria del Refugio. El derecho civil en México, 1821-1871. Apuntes para su estudio. México,
Universidad Nacional Auténoma de México-Instituto de Investigaciones Juridicas, 1988.

%2 La secularizacion de la legislacion matrimonial en México no comenzé con la llegada de los liberales al
poder. Desde fines del siglo XVIII el Estado borboénico se asumié como la instancia reguladora de la relacion
matrimonial, bajo la influencia del iusnaturalismo moderno y de una tendencia regalista que apoyaron la
afirmacion del racionalismo y la eficiencia administrativa, en donde el matrimonio se concibid, por primera
vez, como un contrato material y utilitario separado del sacramento. Aunque no parece que esa atencion fuera
necesariamente en detrimento del sacramento, si puede hablarse de un intento por distinguir los aspectos
civiles legales del matrimonio, enfocados a la problematica conyugal material, por un lado y por otro, a las
cuestiones concernientes exclusivamente al sacramento. Ese representa un primer intento por definir esferas
de competencia entre las autoridades civiles y las eclesiasticas. Garcia Pefia, Ana Lidia E! fracaso del amor.
Género e individualismo en el siglo XI1X, México, El Colegio de México, Universidad Autébnoma del Estado
de México, 2006, pp.33-39.

62



administrativo de los actos vitales de la sociedad, por lo que se apoyan en la organizacion
eclesiastica para acceder, paulatinamente a éste.

A pesar de esa vinculacion, la ley orgdnica de 1857 logra establecer una
delimitacion inicial, si bien no muy clara, entre los aspectos seculares y religiosos de los
actos vitales de las personas, tratando de circunscribir, en la medida de lo posible, la accion
de la Iglesia al orden espiritual.

La jerarquia fue muy sensible a la intervencion del gobierno civil en una actividad
que consideraba de su exclusivo control, civil y religioso. El argumento central de la
protesta deriva de la distincion que se hace del matrimonio como contrato civil y
sacramento. La pauta para sus protestas la dan los comunicados del papa Pio IX con el rey
de Cerdefia de 1852, sobre los matrimonios civiles en los Estados italianos. El papa y la
jerarquia romana se pronuncian en contra de dos puntos principalmente: primero, a las
acciones de los gobiernos por suprimir el control exclusivo que la Iglesia ejercia en una
cuestion que, si bien era considerada de disciplina exterior, hasta ese momento s6lo habia
concernido a la jurisdiccion eclesidstica; el segundo, a los supuestos efectos morales y
sociales que tendria en los catolicos la separacion entre el contrato civil y el sacramento
religioso. '

La jerarquia romana reclama la conservacion de su jurisdiccion sobre el
matrimonio, al mismo tiempo que negaba la competencia del poder civil para intervenir en
la administracion legal de los efectos civiles que derivaban de éste. Como alternativa
proponen que el contrato civil esté supeditado al sacramento, el cual siempre se requeriria
para aceptar la legitima la unién conyugal, pues la ley civil no podia bastar al matrimonio.
El contrato civil era considerado como un simple concubinato incapaz de dar validez al
matrimonio.'**

La jerarquia mexicana orienta la parte central de sus discursos en esa direccion y
aludi6 a algunos de los argumentos expuestos por el clero romano en sus comunicaciones.
La celebracion exclusiva del matrimonio civil se encuentra estipulado como un error en el

Sylabus Errorum, que es una recopilacion de las principales disposiciones del Papa Pio IX

193 Coleccion de documentos relativos a matrimonios civiles. Carta de Ntro Smo. Padre el Pontifice Pio IX a
su majestad de Cerdeiia. En Séptima Carta Pastoral que el Illmo. Sr. Dr. Don Pedro Espinosa, obispo de
Guadalajara, dirige a sus diocesanos, Guadalajara, Tipografia de Rodriguez, 1856.

194 Coleccién de documentos relativos... 1856, pp.3-4.

63



condenado los “errores y las falsas doctrinas que corren particularmente en nuestros
miserables tiempos”.'”>

Los obispos sefialan las ambigiliedades que encuentran en las disposiciones sobre los
enlaces conyugales, destacandose las protestas de los obispos de Guadalajara y Michoacén.

El obispo Munguia toca una cuestion central del binomio contrato-sacramento, en
una disertacién que critica la “obligacion” del clero a participar junto al gobierno en el
levantamiento de datos, pues ello equivalia a ejercer como funcionario publico, cosa que la
clase sacerdotal estaba muy lejos de desear. Argumenta que la ley civil no puede ser
reconocida como una “fuente legitima de obligaciones” para los parrocos y mas cuando se
han negado los derechos politicos al clero: “o se les considera como ciudadanos, o como
parrocos ...el clero estd muerto para la sociedad cuando se trata de derechos, y estd vivo y

presente cuando se trata de cargas y gravamenes.”'’®

El obispo estd seguro de que la
capacidad administrativa eclesidstica rebasa a la del Estado, pues los sacerdotes gozan de
una legitimidad e influencia moral entre la poblacion, muy por encima de la que pudieran
tener los funcionarios publicos, producto de su larga experiencia como administradores y
jueces.

Munguia prevé el problema administrativo toda vez que las autoridades civiles y
eclesiasticas estaban autorizadas para conocer de los mismos casos. Los dos tipos de
legislacion podian tener interpretaciones juridicas distintas y probablemente contrarias para
un mismo problema. Uno de los aspectos que mejor lo ejemplifica es la serie de
impedimentos para la celebracion de matrimonios establecidos por la Iglesia, conocidos
como dirimentes, algunos de los cuales la legislacion civil dejé de contemplar.”’ El

panorama anunciaba el futuro choque entre dos tipos de derecho, que traeria como

consecuencia fuertes dilemas de conciencia entre la poblacion.

1% Uno de lo errores enunciados niega la validez del matrimonio civil sin el sacramento: “Por virtud de
contrato meramente civil puede tener lugar entre los cristianos el verdadero matrimonio; y es falso que, o el
contrato de matrimonio entre los cristianos es siempre sacramento, o que el contrato es nulo si se excluye el
sacramento. “Las causas matrimoniales y los esponsales por su naturaleza pertenecen al fuero civil.” Error
LXXIIL, Enciclica Quanta Cura y Syllabus Errorum, http://www.filosofia.org/mfa/far864a.htm

196 “Exposicion dirigida al supremo gobierno de la nacién, pidiendo la derogacién de varios articulos de la ley
orgénica del registro civil expedida el 27 de enero de 18577, en Defensa Eclesidastica en el obispado de
Michoacan ... T.1, 1858, p.171.

7 Los impedimentos dirimentes hacian el matrimonio nulo e invalido. Entre ellos se encontraba el llamado
parentesco espiritual o apadrinamiento que ha sido considerado como un tipo de parentesco entre quienes
toman parte activa en los ritos de iniciacion cristiana, bautismo y confirmacion, por lo cual el matrimonio esta
prohibido entre ellos.

64


http://www.filosofia.org/mfa/far864a.htm

No obstante, como ya sefialé, hasta ese momento el problema se presentaba
matizado, pues la idea era que el contrato civil y el sacramento formalizaran una misma
unidn conyugal, en su cardcter civil y religioso.

Dos afios después esto cambid. Después de promulgada la Constitucion, el 5 de
febrero de 1857, los continuos levantamientos armados mantuvieron un clima de oposicion
violenta que hizo pensar a los propios liberales en la imposibilidad de llegar a un consenso
social para hacer funcionar la Constitucion.'”®

La posicion de los liberales, moderados y radicales, frente a la cuestion eclesiastica
definié que algunos de ellos no firmaran el texto constitucional, o lo hicieran con reservas:
Ponciano Arriaga, Isidoro Olvera, Jos¢ Maria Mata, Leon Guzman, Ocampo y del Castillo
Velasco firmaron la constitucion. Entre los liberales moderados Mariano Yanez no firm¢ el
texto constitucional, Romero Diaz lo hizo con reservas, al igual que Pedro Escudero y
Echanove.

El decreto para el juramento a la nueva Constitucion se promulga el 17 de marzo de
1857, siendo obligatorio para todas las autoridades, funcionarios y empleados publicos al
ingresar al servicio publico o para poder continuar ¢l, de lo contrario serian cesados de sus
labores. Al dia siguiente, el arzobispo de México comunica al gobernador de distrito que
habia impuesto a los confesores de su jurisdiccion que no absolvieran a los juramentados, y
que en caso de arrepentimiento se debia imponer a los “penitentes” un contrajuramento
para dejar salvos los derechos de la Iglesia. La oposicion clerical se dio ampliamente con la
divulgacion de nuevas protestas de Labastida, Munguia, Pedro Espinosa y Colina y
Rubio.'”

El obispo de Michoacan afirma que muchos empleados publicos preferian perder su

trabajo “antes que hacer a Dios y a su Iglesia una ofensa tan grande”, situacion que no hacia

1% Connaughton muestra para el caso del obispado de Puebla, las confrontaciones entre las autoridades
locales —parrocos, alcaldes y prefectos-, por las primeras reformas liberales, en los primeros afios de la década
de 1850. La posicion de la jerarquia varid, pues no siempre fue radicalmente opuesta, pues fue desde una
postura moderada tendiente a buscar el didlogo, hasta la abierta oposicion a las leyes civiles. Connaughton,
2002, pp.101-121.

19 pedo Espinosa y Davalos estuvo al frente del obispado de Guadalajara de septiembre de 1853 a noviembre
de 1863.

65



mas que encender las pasiones.’” Estos elementos hacen mas tensa la relacion clero-
gobierno en el pais.

Pero no todo fue radicalidad. Oaxaca, bajo la gubernatura de Benito Judrez, se
presentd como un ejemplo de conciliacion clero-gobierno. El obispo de esa entidad acepto
la celebracion de un Te Deum en la catedral para solemnizar el juramento a la constitucion.
Quiza se pudo llegar a ello por la avenencia que habia logrado el gobierno de Juéarez con la
jerarquia local, como refiere Brian Hamnett. El autor sefiala que en el segundo periodo de
ese gobierno (de 1856 a 1857), se logrd establecer una convivencia con la Iglesia a través
de una negociacion que acordo la sujecion del clero a las leyes civiles a cambio del respeto
al fuero interno de la Iglesia.””!

Sin embargo, en la mayoria de las otras didcesis no se dieron inmediatamente este
tipo de acuerdos. Desde su exilio en Roma, el obispo de Puebla dirige una carta en la que
habla de la infalibilidad pontificia y del deber de los catdlicos y eclesiasticos para resistirse
a las disposiciones civiles:

...nuestros procedimientos, nuestro juicio, nuestra conducta, quedara siempre sujeta
al juicio de la Sana Sede, del romano Pontifice, que podra reformar y aun revocar
nuestras declaraciones y reprobar nuestro modo de obrar haciendo uso de su
autoridad soberana e infalible; pero mientras esto no suceda, todos nuestros subditos
estan obligados a obedecernos y a cumplir con lo que les hayamos mandado.***

Entre tanto, el gobierno mexicano y la jerarquia romana intentan formalizar un
acuerdo diplomatico. La preocupacion por reorganizar internamente a la Iglesia es comun
al gobierno y la jerarquia mexicana. Desde 1856, Labastida y otros obispos mexicanos
habian elaborado una Memoria, probablemente destinada a Pio IX, sobre la situacion de la
Iglesia mexicana. En ella explican que las causas de la inestabilidad del pais suscitada por
el cambio de las relaciones entre la Iglesia y el Estado y los intentos de los gobiernos
civiles por secularizar la vida politica y social de los mexicanos. En otro documento, el

obispo de Puebla propone tres cambios fundamentales: la reestructuracion de los territorios

2 Clemente de Jestis Munguia, “Representacion del Obispo de Michoacan al Supremo Gobierno protestando
contra varios articulos de la nueva constitucion, y suplicando sean restituidos a sus destinos los empleados
destituidos.” Defensa eclesidstica en el obispado de Michoacan... T .1, 1858. p.208.

21 Hamnett, Brian. Judrez, New York, Editorial Longman, 1997, p.91.

22 Carta Pastoral que el Illmo. Sr. Dr. Don Pelagio Antonio de Labastida por la gracia de Dios y de la Santa
Sede Apostolica obispo de la Puebla de los angeles dirige a todos sus diocesanos con motivo de la nueva

66



diocesanos; la reforma de las comunidades religiosas, y la planeacion de los mecanismos
que respondieran a las reformas que habia llevado el Estado en materia eclesiastica, como
por ejemplo, la concesion de facultades para que los obispos estuvieran en posibilidades de
efectuar “composiciones” sobre la adjudicacion de los bienes eclesiasticos.””

Ezequiel Montes es parte de la Legacion mexicana, encabezada por Manuel Castilla
Portugal, que viaja a Roma para llegar a un acuerdo con el papado. Montes lleva la misioén
de arreglar los aspectos eclesidsticos que habian sido modificados por la Reforma, pero que
requerian de la aceptacion formal del clero para “remediar” la critica situacion de la

Iglesia.”*

Montes pretendia lograr que el Secretario de Estado en Roma reconociera el
desafuero eclesiastico, la desamortizacion, la disminucion del cobro de los derechos
parroquiales y la extincion de las ordenes, a excepcion de “los colegios apostolicos de
Propaganda Fide, los padres de San Felipe Neri y los Camilos”, cuya labor educativa es
ampliamente reconocida. El Papa estaba de acuerdo con el primer punto, pero sobre la
desamortizacion, proponia respetar las adquisiciones hechas hasta ese momento por la ley
de 25 de junio de 1856, si era reconocido el derecho del clero para adquirir bienes raices.

Si bien el aspecto material de la primera disputa con el clero parecia apuntar un
camino de solucidn, la cuestion politica fue mas dificil de resolver, cuando la jerarquia
romana introduce una peticion, de la que Montes afirma “no habiamos pensado en México:
los derechos politicos del clero.” La solicitud para que el clero fuera restituido en su
derecho de votar y ser votado en las elecciones populares, sostiene que el sacerdocio no es
un estado “infamante, sino al contrario, un estado honesto y honroso, el clérigo sélo por
serlo no podia ni debia quedar privado de los derechos de ciudadania”. Montes se rehtisa a
negociar sobre ese punto, pues es un asunto de politica interna en el “que nadie tenia
derecho de mezclarse”, pues el clero debia conservar un cardcter “neutral en las luchas

roe 205
politicas, para merecer el respeto de todos.”

constitucion publicada en al capital de su diocesis el dia 12 del ultimo abril. Roma, Imprenta de la Civilta
Cattolica. 1857, p.11.

2 Meéxico su estado politico y en sus relaciones con la Iglesia. 1856 (manuscrito), en Bautista, Cecilia.
Clérigos virtuosos e instruidos: los proyectos de reforma del clero secular en un obispado mexicano.
Zamora, 1867-1882. Tesis de Maestria en Historia. Zamora, Mich., Centro de Estudios Historicos El Colegio
de Michoacan, A.C., 2001.

24 “Ezequiel Montes al presidente Benito Juarez. Informe de su mision en Roma.” 18 de junio de 1858, en
Juérez, T.11, 1972, p.374.

205 “Ezequiel Montes...” 18 de junio de 1858, en Juarez, T.II, 1972, p.374.

67



La legacion no tuvo oportunidad de continuar la negociacién debido al golpe de
estado en diciembre de 1857, donde la participacion clerical fue denunciada por los
liberales como una evidente oposicion al régimen liberal.*”® La rebelion es encabezada por
el general Félix Zuloaga, que desconoce la Constitucion mediante el Plan de Tacubaya y
convoca a un congreso extraordinario para elaborar una nueva carta magna. El presidente
interino, Ignacio Comonfort, se une a la rebelion y se le deja al frente del ejecutivo, lo
mismo a aquéllas autoridades dispuestas a apoyar el plan. Benito Juarez e Isidoro Olvera,
presidentes de la Suprema Corte y del Congreso respectivamente, son encarcelados junto a
otros funcionarios y diputados.

El conflicto ocasion6 una terrible divisiéon nacional, que orilld6 a Comonfort a
cambiar nuevamente de bando y, finalmente, renunciar. Ante lo cual, Benito Juéarez, fuera
ya de prision, toma el cargo de presidente interino. Por su parte, el grupo opositor organiza
un gobierno paralelo, con Félix Zuloaga como su presidente, y publica las llamadas Cinco
Leyes, las cuales derogan, entre otros, los decretos sobre la supresion de fueros y la
desamortizacion. La fuerza de la oposicion y las derrotas militares de los liberales, llevan a
Juarez a salir de la capital y establecer su gobierno en Guanajuato y luego en Veracruz.
Como afirma Sinkin, el golpe de Estado afecta directamente las relaciones Estado-Iglesia,
radicalizando la postura de aquéllos liberales proclives moderacion, pues importantes
sectores laicos y clericales, apoyaron el golpe de estado tomando como bandera los
derechos de la Iglesia heridos por la legislacion liberal. >’

Por ello, desde Veracruz, la resistencia liberal publica una legislacion que pretende
debilitar la fuerza econdémica y los vinculos clericales de la iglesia con la sociedad. Como
las leyes emitidas hasta ese momento no habian sido capaces de frenar la accion violenta de
los opositores, era necesario radicalizarlas, siguiendo el sentido liberal de las ya
formuladas, para “hacer desaparecer esos elementos” que obstaculizaban la consolidacion
del Estado: el 12 de julio de 1859 se decreta la ley de nacionalizacion de los bienes

eclesiasticos y extinguen las comunidades religiosas; el 23, la ley del matrimonio civil; el

29 E] impacto del golpe de estado fue tal que Ezequiel Montes permanecio en Europa por varios meses mas
en espera de poder llegar a un acuerdo.
27 Sinkin, 1979, p.135.

68



28 la ley orgénica del Registro Civil y la ley sobre el estado civil de las personas; el 31, el
decreto que suprime la intervencion del clero en cementerios y camposantos.>”®

Simultaneamente, los continuos enfrentamientos agotan, poco a poco, a las fuerzas
conservadoras encabezadas por el general Miguel Miramén, que sufren, ademds, una
importante derrota diplomatica cuando, en 1859, el gobierno de Washington reconoce al del
presidente Juarez.

En ese contexto, las Leyes de Reforma y el principio de separacion Estado-Iglesia
dan un nuevo sustento a la legislacion sobre el registro civil, dirigiéndola, ahora si, al
completo control gubernamental sobre los actos vitales de los individuos: “Poco habra que
decir sobre la necesidad, no solo conveniencia, de que la autoridad tenga noticia directa del
nacimiento, del matrimonio y de la muerte de sus subditos, puesto que todos los efectos
mundanos de estos actos son civiles, y que de las constancias de ellos parten los ciudadanos
y los tribunales civiles para aplicar a los hombres las leyes también civiles.”*"

La Ley Organica del Registro Civil de 1859 consta de 43 articulos y un parrafo
transitorio, agrupados en cuatro capitulos: disposiciones generales, actas de nacimiento,

actas de matrimonio y actas de fallecimiento. El primer en el parrafo asienta que:

...para perfeccionar la independencia en que deben permanecer reciprocamente el
Estado y la Iglesia, no puede ya encomendarse & ésta, por aquel, el registro que
habia tenido del nacimiento, matrimonio, y fallecimiento de las personas, registros
cuyos datos eran los inicos que servian para establecer en todas las aplicaciones
précticas de la vida el estado civil de las personas.>'°

2%8 E] alto clero, se decia, era de los principales instigadores de la subversion hacia el gobierno, pues se le
acusaba de financiar las campafias militares de los opositores al régimen, convirtiéndose en una ‘rémora’
constante para la autoridad civil. “Justificacion de las Leyes de Reforma”, Juarez, T.II, 1972, p.486.

299 «Circular de la Secretaria de Estado y Despacho de Gobernacion” 6 de agosto de 1859. en Leyes civiles
vigentes... 1893, p.62. El gobierno de Zacatecas habia promulgado una ley sobre matrimonios civiles diez
dias antes de que se publicara en Veracruz, pero en los mismos términos que afirmaban que el poder civil
habia delegado su jurisdiccion para reglamentar y autorizar la validez del contrato matrimonial a las
autoridades eclesiasticas, que debido a la promulgacion de la separacion Estado-Iglesia el gobierno de
Zacatecas en el ejercicio de su soberania reasumia ese control. El decreto de Zacatecas gener6 una polémica
entre el gobernador de esa entidad y el obispo de Guadalajara. Véase El matrimonio civil, considerado en sus
relaciones con la religion, la familia y la sociedad. Guadalajara, Tipografia de Rodriguez, 1859.

219 «Ley Organica del Registro Civil” Veracruz, 28 de julio de 1859. Dubldn, Manuel y José Maria
Lozano. Legislacion mexicana ¢ coleccion completa de las disposiciones legislativas expedidas desde la
Independencia de la Republica ordenada por los licenciados Manuel Dublan y José Maria Lozano.
Publicacion digital. El Colegio de México, A.C. Biblioteca Daniel Cosio Villegas. Decreto 5060
http://lyncis.dgsca.unam.mx/harvest/cgi-bin/DUBLANYLOZANO/muestraXML .cgi?var1=8-
5060.xml&var2=8

69


http://lyncis.dgsca.unam.mx/harvest/cgi-bin/DUBLANYLOZANO/muestraXML.cgi?var1=8-5060.xml&var2=8
http://lyncis.dgsca.unam.mx/harvest/cgi-bin/DUBLANYLOZANO/muestraXML.cgi?var1=8-5060.xml&var2=8

Manuel Ruiz, Ministro de Justicia, expone el nuevo caracter secular del matrimonio
establecido al apuntar una idea clave que lo diferencia de la ley emitida en 1857: la premisa
de que la sociedad, “para todo”, debia “bastarse a si misma”.?'' Dicha premisa instituye la
soberania de los gobiernos civiles respecto de los actos vitales de la sociedad, incluido el
matrimonio. Y es que “México, en su calidad de soberano, libre e independiente, puede y
debe establecer, como lo ha hecho, que el matrimonio sea contraido entre personas
legalmente hébiles, ante la autoridad, que sea publico y perpetuo.”*'?

Asi, los poderes legalmente constituidos deben, en nombre de la sociedad,
establecer los lineamientos que, en armonia con los principios morales de la sociedad,
legitimen al matrimonio como un acto civil para que los esposos “y sus familias gocen el
honor, derechos y consideraciones que la sociedad y la ley dispensan a los casados.”*"* La
solemnidad y legitimidad del contrato enfatiza el compromiso moral adquirido por los
contrayentes, “para que viviendo en la honorabilidad y en la justicia procuren de consuno el

. . .. 214
bien de ellos mismos y de sus hijos.”

Melchor Ocampo afirma que el matrimonio civil es
el tinico medio moral para formar una familia, para “conservar la especie y ...suplir las
imperfecciones del individuo que no puede bastarse a si mismo para llegar a la perfeccion
del género humano.”*"

Los eclesiasticos replican que el matrimonio “no es para propagar materialmente a
los hombres, como si fueran plantas o bestias; tampoco es para proveer a la sociedad de lo
que entiende una politica irreligiosa por buenos y cumplidos ciudadanos, es decir, de
hombres que cooperen sélo a su bienestar material, que es para aquellos politicos el fin
supremo de la sociedad. ...es para conservar y multiplicar a los hombres, pero de un modo
digno del ser racional, propagando de padres a hijos las virtudes.”*'°

No obstante, ese caracter digno y virtuoso del matrimonio también es defendido por
los liberales. En realidad, los objetivos del contrato civil y del sacramento no parecen estar
tan alejados: el bienestar social, el progreso material de la sociedad y la conducta moral de

las personas son objetivos a los que aspiran tanto la jerarquia como el gobierno de la

2 «Circular del Ministerio de Justicia”, Veracruz 23 de julio de 1859. Juarez, T.II, 1972, p.522.

212 «Circular de la Secretaria de Estado y Despacho de Gobernacion” 6 de agosto de 1859. en Leyes civiles
vigentes... 1893, p.62.

213 «Circular del Ministerio de Justicia”, Veracruz 23 de julio de 1859. Juarez, T.11,1972, p.524.

214 «Circular del Ministerio de Justicia”, Veracruz 23 de julio de 1859. Juarez, T.I1, 1972, p.523.

213 «“Epjstola” Melchor Ocampo, 19 de julio de 1859, en EI matrimonio civil... 1859, p.13.

70



Reforma. La diferencia radica en la naturaleza distinta de ambos tipos de matrimonio
(contrato secular y ritual religioso) y en las autoridades que controlan su administracion.

A pesar de la ruptura legal Estado-Iglesia, el gobierno liberal no negd, como
algunos autores sostienen, el caracter sacramental del matrimonio, sino que no reconocio
los efectos legales de éste.?'” Si el orden liberal garantizaba el respeto a las conciencias de
los individuos, debia asegurar que éstos pudieran estar en posibilidad de decidir o no
efectuar el sacramento religioso, no so6lo catdlico, sino del culto que profesaran los
contrayentes, sin que ese hecho significara el aumento o la disminucién de la validez legal
del matrimonio: “Bien se entiende que en nada obsta esto para que los conyuges, después
de cumplir con lo que la sociedad manda, y a la sociedad y a ellos importa, puedan ocurrir a
los ministros del culto cuya creencia tengan, para que estos les distribuyan la gracia divina
de la manera que cada uno sabe invocar al Padre de las luces y de las misericordias.”?'®

El registro garantiza un derecho civil, si bien de las minorias, pero que complementa
el principio de libertad de conciencia permitiendo a aquéllos sectores no catolicos legalizar
sus uniones.

Las especificidades del contrato matrimonial establecidas por la ley tenian como
finalidad “la mejora y perfeccion de las generaciones” y hacer eficiente la administracion
civil para que los enlaces legitimos fueran “mas faciles, mas numerosos y tanto la menor
dificultad como el mayor namero, dando un resultado de gran utilidad para los pueblos.”"’

No se establecieron nuevos impedimentos para el contrato matrimonial, pero
tampoco se conservaron todos los que establecia el derecho canoénico dejandose, por
ejemplo, la falta de razén, de mayoria de edad, de consentimiento de alguno de los
contrayentes, la consanguinidad y afinidad en los grados de linea recta, el matrimonio
preexistente; por otro lado, se suprimieron los obstidculos de orden sagrado y castidad,

permitiéndose el matrimonio entre los llamados parientes espirituales (ahijados y padrinos)

y los parientes por afinidad lateral después del tercer grado, ademas de la posibilidad legal

216 «“Epistola” Melchor Ocampo, 19 de julio de 1859, en EI matrimonio civil... 1859, p.13.

" E] articulo 20 del decreto de separacion Estado-Iglesia ratifica: “La autoridad publica no intervendra en los
rituales y practicas religiosas concernientes al matrimonio; pero el contrato que de esta union dimana queda
exclusivamente sometido a las leyes.” “Decreto del Ministerio de Justicia e Instruccion Publica”, 12 de julio
de 1859, en Leyes civiles vigentes... 1893, pp.70-71.

218 «Circular de la Secretaria de Estado y Despacho de Gobernacion” 6 de agosto de 1859. en Leyes civiles
vigentes... 1893, p.62.

219 «Circular del Ministerio de Justicia”, Veracruz, 23 de julio de 1859. Juarez, T.I1, 1972, p.524.

71



de que los clérigos pudieran contraer nupcias. También se dejo de contemplar la llamada
disparidad de cultos que invalidaba el matrimonio entre un catolico con una persona de otra
religion.”?’

Las leyes promulgadas en Veracruz fueron rechazadas por la jerarquia mexicana
mediante varias protestas que rechazan la invasion a la jurisdiccion eclesidstica,
particularmente en la delicada cuestion del matrimonio.**' El obispo de Guadalajara, Pedro
Espinosa, aseveraba que ni los autores galicanos y los jansenistas habian pretendido invadir
la jurisdiccion eclesidstica en las cuestiones matrimoniales estableciendo el tipo de
impedimentos que debian contemplarse. Munguia también aludié a autores galicanos en ese
mismo sentido, para citarlos s6lo en algunas partes que apoyaban sus ideas acerca de la
supremacia de la Iglesia sobre el poder civil.**

Sin embargo, no existio un cambio radical en cuanto al contenido del contrato
matrimonial como podria esperarse, por lo que los temores de la clerecia fueron
infundados. El contrato respetd la indisolubilidad del matrimonio que establecia el
sacramento, fijando al divorcio civil en los mismos términos que el divorcio eclesiastico,
considerado solamente como la separacion de cuerpos que no autorizaba a alguno de los
divorciados para contraer nupcias nuevamente mientras viviera el esposo (a):
“Garantizando el lazo conyugal hasta en estos casos, ciertamente graves, la familia

conservara el amparo que le dio la naturaleza y que le consagro la sociedad.”**

2% Impedimentos para celebrar el contrato civil del matrimonio. Articulo 8 “Ley sobre el Matrimonio Civil”,
Veracruz, 23 de julio de 1859. Dublan y Lozano, DECRETO

21 Véase EI matrimonio civil... 1859, p.5. Manifestacion que hace al gobierno eclesidstico de Guadalajara,
Contra las disposiciones dictadas en Veracruz, Guadalajara, Tipografia de Rodriguez, 1859; y Carta Pastoral
que el Ilmo. Sr. Obispo de Guadalajara, dirige a sus diocesanos sobre matrimonios civiles. Guadalajara,
Tipografia de Rodriguez, 1859.

222 Espinosa elabord un recuento historico en el que recurrié a fragmentos de algunas obras de autores
jansenistas para afirmar que ni ellos habian desconocido la competencia de la Iglesia para entender en los
casos matrimoniales citando, por ejemplo, a Van-Espen: “...quien hablando del Tratado de Gervesio sobre la
autoridad de la Iglesia acerca de los impedimentos matrimoniales, dice que este autor ‘trae muchos
testimonios y ejemplos de la antigiiedad, tomados de todos los siglos, que convencen que tiene la Iglesia esta
potestad y manifiestan que la recibidé de Jesucristo; que ha usado de ella y por derecho propio, desde los
primeros siglos hasta nuestros dias’.... A nadie por cierto se le ocurrird de calificar de ultramontano o
ignorante al Clero Galicano...” Las cursivas del texto son del autor. No hay una referencia clara del escrito de
Van-Espen, anotandose las siguientes abreviaturas “In 4 sent. Dist. 40.a.4. ad.1- Suppl. q.54.4.a.ad.1”. La
referencia a ese autor es de las pocas anotadas por la jerarquia en este tiempo. Carta Pastoral que el Ilmo. Sr.
Obispo de Guadalajara, dirige a sus diocesanos sobre matrimonios civiles. Guadalajara, Tipografia de
Rodriguez, 1859, p.14.

23 “Circular. Se explica como el matrimonio es una institucion social no religiosa.” Veracruz julio 23 de
1859. Juarez, T.I1, 1972, p.524.

72



b) La secularizacion de cementerios

La secularizacion de los cementerios ha recibido menor atencion de parte de los
estudiosos. Su trayectoria es similar a la legislacidon matrimonial, a partir de los decretos
sobre el registro civil en 1857 y las Leyes de Reforma de 1859. No obstante, el caso
muestra particularidades interesantes que es conveniente resaltar, pues ademas de estar
relacionado al problema de la secularizacion, el tema de los cementerios estd inmerso en
una problematica de caracter higiénico.?**

El 30 de enero de 1857 se promulga la Ley Sobre el Establecimiento y Uso de
Cementerios que complementa la del Registro Civil, publicada tres dias antes. Esta
constaba de 59 articulos, dirigidas a hacer “parte de los registros de policia la noticia de
todos los que mueren y los datos que se refieren 4 ellos, ya sea para dar testimonios
fehacientes 4 peticion de partes, 0 ya para servir de oficio 4 las operaciones de la estadistica
general”.??

Varios de los articulos reglamentaron la creacién de nuevos cementerios con
disposiciones de caracter higiénico que prohibian “las inhumaciones en los templos,
ermitas, capillas, santuarios y lugares cerrados, 6 en cualquier otro, dentro del recinto de los
pueblos y fuera de los cementerios.”*® La sepultura en las iglesias se reservo a las
dignidades como los arzobispos, obispos y los presidentes de la reptblica. La formacion de
los nuevos cementerios tendria un caracter municipal que los dejaria a cargo de un agente

nombrado por el gobernador o jefe politico de la localidad, cuya funcion abarcaba el cobro

2% Hacia fines del periodo colonial las autoridades civiles manifestaron una especial preocupacion por la
reubicacion de los lugares en donde se efectuaban las sepulturas, especialmente los templos, debido a las
recurrentes epidemias como la viruela y el sarampion. Al parecer los gobiernos de la época no lograron un
avance significativo y los entierros se siguieron efectuando en los atrios de los templos, en el interior de las
iglesias, los conventos y otros lugares que exponian a la poblacion al contagio de enfermedades endémicas.
Anne Staples sefiala que la epidemia del colera en 1833 puso en evidencia la necesidad de un cambio que
modificara las viejas practicas de entierro por otras que evitaran, en la medida de lo posible, la propagacion de
los padecimientos. Aunque durante la primera mitad del siglo XIX se presentaron varios proyectos para la
construccion de cementerios, no tuvieron el éxito esperado. Staples, Anne. “La lucha por los muertos” en
Didalogos, México, D.F. V.13, [77] (septiembre-octubre), 1977, pp.15-20.

23 « ey para el establecimiento y uso de cementerios.” Articulo 1. México, 30 de Enero de 1857, en Dublan y
Lozano, Decreto 4878, http://lyncis.dgsca.unam.mx/harvest/cgi-
bin/DUBLANYLOZANO/muestraXML.cgi?var]l=8-4878 xml&var2=8

226 Los articulos 9, 17, 20, 21, 27 y 29 se refieren a la forma en que deben efectuarse las autopsias y los
embalsamamientos y los entierros de personas fallecidas en casos de epidemias, ademas de la forma en que
deben planearse la construccion de los cementerios por cuestiones higiénicas. Dublan y Lozano, Decreto
4878.

73


http://lyncis.dgsca.unam.mx/harvest/cgi-bin/DUBLANYLOZANO/muestraXML.cgi?var1=8-4878.xml&var2=8
http://lyncis.dgsca.unam.mx/harvest/cgi-bin/DUBLANYLOZANO/muestraXML.cgi?var1=8-4878.xml&var2=8

de las cuotas por los derechos de entierro. Se preveia ademds, como una especie de medida
social, que las autoridades y encargados del orden informaran a sus superiores si los
enfermos de sus poblaciones tenian los medios para solventar sus padecimientos o si los
deudos quedaban protegidos para que, en caso contrario, el gobierno dispusiera lo
conveniente.”*’

Con un enfoque mas administrativo marcado por la separacion Estado-Iglesia y
destinado a hacer exclusivo de las autoridades civiles el manejo de los cementerios, fue
publicada la Ley de 31 de julio de 1859, que da fin a la intervencién del clero en la
direccion de camposantos, panteones bovedas o criptas mortuorias, pues “seria imposible”
al gobierno “ejercer por la autoridad la inmediata inspeccion que es necesaria sobre los
casos de fallecimientos é inhumacion, si cuanto a ellos concierne no estuviese en manos de
sus funcionarios.”***

La ley consta de 31 articulos que establece los casos y la forma en que debia
procederse al reconocimiento legal del fallecimiento de una persona, bajo diversas
circunstancias, frente a las autoridades civiles para que la muerte no sea considerada un
delito. Al mismo tiempo, se radicalizan las prohibiciones para la sepultura de cadaveres en
las iglesias y se enfatizan las reglas higiénicas para las nuevas construcciones. Sin embargo,
la secularizacion administrativa no pretende la eliminacion de los elementos religiosos en
los cementerios. Al igual que en los casos matrimoniales, los rituales se dejan a la libre
eleccion de los individuos —que podian ejercer su libertad religiosa-, lo mismo que el pago a
los sacerdotes por el servicio religioso. La administracion secular de los cementerios, lo
mismo que el contrato de matrimonio, complementa la libertad religiosa, y asegura el
derecho de aquéllos fuera del catolicismo, ya sea por conflictos con la Iglesia o por
conviccidn propia.

El aspecto que determina el caracter secular de los cementerios, tanto en la ley de
1857 como en la de 1859 es, ademas de la intervencion de las autoridades publicas, la

supresion del ritual religioso para la construccién de los nuevos panteones.”?’ Los articulos

27 Dublan y Lozano, Decreto 4878.

228 «Se declara que cesa toda intervencion del clero en los cementerios y camposantos.” Benito Juarez,
Veracruz, 31 de julio de 1859. Juarez, T.I1, 1972.

229 «podra el gobierno civil...atender a las razones de simple policia, de salubridad y de limpieza que la
obligan a inhumar o a alejar de los centros poblados atn los cadaveres de los pequefios animales. Sobre todo,
se quitara la especie de anatema, el olor de infamia que en el vulgo persigue, ain mas alla del sepulcro, al

74



eliminan las ceremonias para la bendicién de los cementerios, su consagracion a cierta
advocacion y la demarcacion de un espacio para una capilla, por lo que ya no se requeririan
de las licencias diocesanas para establecer el espacio fisico de los cementerios como lugar
sagrado.

Aunque la discusion sobre los cementerios parece haber sido de menor impacto en
el plano general, localmente se pueden observar las disputas en la aplicacion de la
legislacion. Una de ellas tiene lugar entre el obispo de Chiapa, Carlos Maria Colina y Rubio
y el jefe politico del Departamento del Centro (San Cristobal), Nicolas Ruiz. Este dispuso,
el 11 de junio de 1858, un bando para la ciudad de Comitan con varios articulos basados en
la Ley del 30 de enero de 1857, en la que se dejaba a las autoridades locales establecer una
legislacion particular atendiendo a sus circunstancias. El bando retom6 algunos articulos de
la Ley ante “el inminente peligro” por la expansion del colera en ese lugar, principalmente

29 El jefe politico

las que prohibian los entierros en los templos y dentro de las ciudades.
determind que, provisionalmente y mientras se efectuara la construccién de un cementerio
municipal, los entierros de los fallecidos por el célera debian realizarse en tres ermitas del
lugar. Para el cumplimiento de esas medidas, Ruiz pidio el auxilio del obispo quien se negd
a atender su solicitud. El obispo comenzd por desconocer las disposiciones que
municipalizaban los nuevos cementerios y omitian sus vinculos religiosos respecto de “la
bendicion del cementerio, la dedicacion piadosa de €1, la capilla que debe tener, los tramos
de fabrica, la jurisdiccion parroquia y demds cosas propias de un cementerio o camposanto

sagrado y estrictamente catélico y cristiano...”.*!

El obispo se quejaba de que los articulos
solo hacian alusion a la parte ritual de los entierros que necesariamente debia estar a cargo
de un sacerdote, dejandose de lado los demds elementos para la fundacion de un cementerio

como “lugar sagrado”.

desgraciado que no se enterrd en donde el clero habia echado sus bendiciones...” Disposiciéon contenida en
“Circular de la Secretaria de Estado y del Despacho de Gobernacion”, 6 de agosto de 1859, en Leyes civiles
vigentes... 1893, p.63.

¥ Nicolds Ruiz al Obispo de la didcesis, Carlos Marfa Colina y Rubio. San Cristébal de las Casas, 11 de
junio de 1858, en Novena Carta Pastoral que el Ilmo. Seiior Doctor Don Carlos Maria Colina y Rubio,
dignisimo obispo de Chiapa, dirige a todos sus diocesanos a 28 de junio de 1858. Sobre Cementerios
cristianos o rigurosamente catolicos, y derechos, autoridad y jurisdiccion permanentes que la Santa Iglesia
ha tenido y siempre deberd ejercer en ellos. Guatemala, Imprenta de L. Luna, 1858.

31 «“E] obispo de Chiapa al Jefe Politico del Departamento del Centro. San Cristobal, junio 14 de 1858,” en
Novena Pastoral... 1858, p.9.

75



El conflicto claramente es de jurisdiccion. El obispo, al igual que las autoridades
estatales, se pronuncia a favor de las medidas higiénicas encaminadas a contener la
expansion de las epidemias entre la poblacion evitando las inhumaciones en los templos y
creando cementerios extramuros de la ciudad, pero siempre y cuando éstas sean
fundaciones bendecidas por la Iglesia y con jurisdiccion eclesiastica.”*

El jefe politico responde que, en su calidad de autoridad politica, se veia precisado a
dar una solucioén a la emergencia de salud que se presentaba: “No hago mas que promover
un bien al pueblo, sin contradecir ni oponerme a la episcopal de V.S.Illma., porque, si bien
dicha ley quiere se hagan los cementerios conforme a las circunstancias de cada pueblo,
que es lo que estoy procurando, mi categoria no me permite oponerme a su resolucion”, a
pesar de que con ello fuera calificado de “anticatélico.”*

El otro punto importante que se disputaba en la jurisdiccion de los cementerios es el
cobro por los derechos de sepultura, que con las nuevas disposiciones pasaba a la recepcion
y manejo de las autoridades civiles, dejandose al clero so6lo la percepcion por los servicios
religiosos. El obispo defendid el destino exclusivamente religioso de los recursos obtenidos
de las sepulturas oponiéndose rotundamente a que formaran parte de los caudales publicos.
Colina y Rubio termin6 su comunicacion enumerando una serie de prevenciones a los fieles
de su didcesis, sentenciando que todos aquellos que se inhumaran en los cementerios civiles
“no tienen ni gozan de los privilegios de la sepultura eclesiastica y verdadera comunion
catolica de los fieles.”***

Como se puede ver, la primera etapa de la reforma liberal se vio condicionada por la
falta de alianzas y de una negociacion clero-gobierno que se radicalizo luego del golpe de
estado de diciembre de 1857. Las disposiciones de 31 de julio de 1859 refrendaban el cese
de la intervencion clerical en la administracion de los cementerios. El 4 de diciembre de
1860 se expide el decreto de la separacion Estado-Iglesia, de cuyos articulos se deriva la
legislacion particular de separacion entre materias civiles y seculares, como la libertad de

cultos, la ratificacion de los diezmos como donaciones voluntarias, la prohibicion de hacer

donaciones en bienes raices, el cese al tratamiento oficial especial a clérigos, a quienes

32 Novena Pastoral... 1858, p.11.
233 “Njcolas Ruiz al Obispo de la diocesis, Carlos Maria Colina y Rubio. San Cristobal de las Casas, 16 de
junio de 1858,” Novena Pastoral... 1858, pp.15-16.

76



también se les exime de la milicia y de todo servicio personal coercitivo, y la secularizacion
de los cementerios.*”

El 3 de agosto de 1859 el Ministerio de Relaciones Exteriores, con base en la ley del
12 de julio de ese afio que decretaba la separacion Iglesia-Estado, dispone el retiro de la
legacion mexicana en Roma, pues en el aspecto politico y econémico son “muy pocas y
demasiado languidas las relaciones diplomaticas y comerciales que ligan a la Republica con
el Santo Padre, como soberano temporal de los Estados pontificios.”**°

Tras una serie de derrotas, las fuerzas liberales logran imponerse militarmente a sus
contrarios. El 6 de noviembre de 1860, se publica una convocatoria para las elecciones a
representantes al Congreso de la Unidn y para presidente de la Republica, tras lo cual
Juarez es elegido presidente constitucional. En ese mismo mes tiene lugar el triunfo del
liberal Manuel Gonzélez Ortega sobre las tropas de Miramon, en la batalla de Calpulalpan
en el valle de México. El 1 de enero de 1861, Juarez hace su entrada triunfal a la capital de
la Republica. A pesar del triunfo, no pudo lograrse un control efectivo del territorio, pues la
oposicion armada continud, con pérdidas terribles como Melchor Ocampo, Santos
Degollado y Leandro Valle.

La ruptura de las relaciones diplomaticas obliga a la bisqueda de nuevas formas de
interaccion no solo Iglesia-Estado, sino también de estos dos poderes hacia la sociedad. La
sociedad enfrenta un proceso de individualizacion legal que favorece su pluralidad y nuevas
formas de sociabilidad, que los poderes civiles y eclesiasticos intentaran controlar de
multiples maneras. De ahi, la bisqueda de Roma por entablar una proyeccion distinta hacia
Meéxico, al mismo tiempo que la Iglesia mexicana volte6 su mirada con mayor insistencia a
la cabeza del catolicismo mundial en busca de un posible contrapeso a los gobiernos

liberales.

6. El juramento constitucional

2% “E] obispo de Chiapa al Jefe Politico del Departamento del Centro. San Cristobal, junio 18 de 1858,”
Novena Pastoral... 1858, p.22.

25 El ministerio de justicia y negocios eclesiasticos desaparecié. Arts. 15, 16, 17, 19 y 21. “Decreto del
Ministerio de Justicia e Instruccion Piblica” 4 de diciembre de 1860, en Leyes civiles vigentes... 1893, pp.70-
71.

236 «“Resolucion del Ministerio de Relaciones del 3 de agosto de 1859”, en Dublan y Lozano, Decreto 5062,
http://lyncis.dgsca.unam.mx/harvest/cgi-bin/DUBLANYLOZANO/muestraXML .cgi?var1=8-
5062.xml&var2=8

77


http://lyncis.dgsca.unam.mx/harvest/cgi-bin/DUBLANYLOZANO/muestraXML.cgi?var1=8-5062.xml&var2=8
http://lyncis.dgsca.unam.mx/harvest/cgi-bin/DUBLANYLOZANO/muestraXML.cgi?var1=8-5062.xml&var2=8

Como lo anunciaron algunos legisladores, la contraposicién entre los decretos
civiles y eclesiasticos ocasiono conflictos de conciencia entre la poblacidn, particularmente
entre aquellos funcionarios y empleados del gobierno federal, estatal y municipal que son
obligados a realizar un juramento de fidelidad a la nueva Constitucion.”’

El episcopado mexicano cuestiona el simbolismo religioso del juramento,
destacando la inconsistencia de un acto en el que se invocaba el nombre de Dios para dar
legitimidad a una promesa civil. Munguia afirma no entender el fundamento que establece
la promulgacion de la soberania constitucional “en el nombre de Dios y con la autoridad del
pueblo mexicano”, pues esa sentencia anula el principio de autoridad divina. Sefala que, en
el peor de los casos, se debid promulgar la constitucion “con la autoridad de Dios y en el
nombre del pueblo mexicano”. Acusa la referencia a Dios como una figura abstracta, que
mas bien evocaba a una concepcion deista y no catdlica: “El deista tiene un Dios perfecto
en la idea, pero inactivo, extrafio del todo al movimiento de la sociedad: nombra
frecuentemente a su Dios, mas no por esto le rinde los tributos de la fe.”***

El obispo Espinosa considera una inconsecuencia de los constitucionalistas admitir
“un principio”, el religioso; “y no lo que se deduce necesariamente de é1”, es decir, la

proteccion del catolicismo.

No obstante, el juramento y los elementos instituidos para la
confirmacion legitima de la Constitucion, apuntaban mas a una combinacion simbdlica
entre las referencias religiosas, no necesariamente catdlicas, y las nociones liberales de
soberania popular.

Lo que los obispos resisten con ese cuestionamiento es que el control del
simbolismo religioso salga de sus manos para ser apropiado, en este caso, por los gobiernos

civiles.

7 Brian Hamnett considera que la obligacién de realizar el juramento constitucional fue una medida erronea
del gobierno, porque radicalizo la oposicion de la jerarquia y, a su vez, la actuacion de las autoridades civiles.
Ello es cierto si consideramos la pronta respuesta del arzobispo de México condenando con pena de
excomunion a aquellos que jurasen la Constitucion de 1857; no obstante, el juramento no puede considerarse
el elemento detonante de los enfrentamientos, que desde 1855, no habian dejado de producirse en contra de
los gobiernos liberales. Véase Hanmentt, 1997, p.99.

2% Clemente de Jestis Munguia, “Representacion del Obispo de Michoacan al Supremo Gobierno protestando
contra varios articulos de la nueva constitucion, y suplicando sean restituidos a sus destinos los empleados
destituidos.” Defensa eclesidstica en el obispado de Michoacan... T 1, 1858. p.221.

39 Carta pastoral que el Ilmo. Sr. Obispo de Guadalajara dirige a sus diocesanos con motivo de la Ley penal
publicada en Zacatecas en 16 de junio del presente ario de 1859. Guadalajara, Tipografia de Rodriguez, 1859,
p.10.

78



El juramento produjo una serie de tensiones entre autoridades en el plano local. En
uno de ellos el obispo de Chiapas recurre al ministro de gobernacion y al presidente de la
republica para que intervengan en el conflicto suscitado entre la autoridad diocesana y el
gobernador del Estado, a raiz de que el obispo enviara una circular a sus parrocos para
advertir a sus fieles no jurar la constitucién, pues de hacerlo quedarian excomulgados.**’ El
gobernador y su gabinete habian jurado la constitucion sin reservas, por lo que el obispo les
comunicé que ya no podian ser recibidos con los honores acostumbrados en la iglesia
catedral y que se abstuvieran de presentarse a fin de evitar un “desaire, falta de respeto o
sedicion” por parte del clero.**!

El comunicado no fue respondido, y tres meses después, el gobernador pidi6 al
obispo que se sirviera solemnizar la instalacion de la legislatura estatal con un Te Deum en
la iglesia catedral. El gobernador del Estado entendia el simbolismo del Te Deum como una
practica social con un impacto publico para la legislacion civil. Y es que,
independientemente de lo religiosos que pudieran llegar a ser el gobernador y los
congresistas chiapanecos, estaban convencidos de que ya fuera por “devocién, costumbre u
obligacion”, la solemnidad religiosa serviria para atraer el “aplauso publico” a la carta
constitucional. La negativa del obispo a realizarlo, aseguraba el gobernador, generaba el
efecto contrario porque los funcionarios publicos y los miembros del congreso local eran
calificados de anticatolicos y herejes por “la gente fanatica e ignorante”.”** El gobernador
impuso una multa de trescientos pesos al obispo.

El obispo Colina y Rubio no acepté la multa alegando la “independencia
eclesiastica”, que le impedia sujetarse a las imposiciones de la autoridad civil.*** Pero esta

independencia no es tal en el estado chiapaneco, pues al afio siguiente se promulga la

0 Exposicion que el obispo de Chiapa dirige al Supremo Gobierno General de la Nacion, contra los
procedimientos del Exmo. Sr. Gobernador del Estado del mismo nombre, a consecuencia de no haberse
concedido se solemnizara con Te Deum en la Santa Iglesia Catedral, la instalacion del Honorable congreso
del propio Estado. Guatemala, Imprenta de la Paz, 1857, p.4.

! “Carlos Maria, Obispo de Chiapa al Exmo. Sefior Gobernador del Estado. San Cristobal, mayo 14 de
1857,” en Exposicion que el obispo de Chiapa...1857, p.5.

242 Bg interesante referir, que el gobernador no se asumid enteramente como catolico, sino como cristiano.
“Angel Albino Corzo, gobernador del Estado de Chiapas al Obispo de esa didcesis. San Cristobal, agosto 22 y
23 de 1857,” en Exposicion que el obispo de Chiapa...1857, pp.7, 10-11.

3 «Carlos Maria, obispo de Chiapa al Gobernador del Estado, Agosto 24 de 1857,” en Exposicién que el
obispo de Chiapa... 1857, pp.12-13.

79



constitucion local que consigna la intolerancia religiosa y la proteccion al catolicismo.”**
La constitucion salva momentdneamente el problema.

Otros congresos locales también habian comenzado a sesionar para elaborar sus
propias constituciones. Como puede verse en el cuadro 2, las constituciones locales
elaboran invocaciones diversas. Encontramos las que aluden a una foérmula cercana al
catolicismo, como las de Chiapas y Guanajuato, dos estados que no consignaron la libertad
de cultos: “En el nombre de Dios todo poderoso, creador y legislador supremo de las
sociedades, el Congreso constituyente del Estado libre y soberano de Guanajuato, con
objeto de formar una perfecta union entre los pueblos sus comitentes, establecer la justicia,
asegurar la tranquilidad doméstica, promover el bien general y afirmar los beneficios de la

b

libertad para esta generacion y las futuras..”. La Chiapas comienza: “El Congreso
constituyente del Estado libre y soberano de Chiapas, invocando el Santo Nombre de Dios
Todo Poderoso y Supremo regulador de las Sociedades, usando de las facultades de que se
halla investido...”**

Algunas repiten la formula de la general de 1857;** mientras que otras incluyen
referencias explicitamente deistas, como la de Coahuila: “El pueblo de Coahuila de
Zaragoza, profundamente reconocido al supremo Regulador del Universo: invocando su
nombre y proteccion con el fin de asegurar en el Estado los imprescriptibles derechos del
hombre, afianzar sus beneficios, establecer la justicia y procurar la prosperidad comun...”;
Colima: “Los representantes del Estado de Colima, reconocidos al Ser Supremo por su
Independencia, en nombre del pueblo y con el auxilio de Dios...”; y Durango: “En nombre
de la Razén Augusta, e invocando el auxilio del Supremo Legislador de las

Sociedades...”*’

2 «Constitucion politica del Estado de Chiapas de 4 de enero de 18587, en Constitucion de 1857,
Constituciones de los Estados...p.57. El articulo fue derogado por las reformas constitucionales de 25 de
septiembre de 1873.

5 “Constitucion politica del Estado de Guanajuato de 14 de marzo de 1861” y “Constitucién politica del
Estado de Chiapas de 4 de enero de 1858, en Constitucion de 1857, Constituciones de los Estados.. pp. 87y
57.

6 La de Aguascalientes es un ejemplo: “En el nombre de Dios, y con la autoridad del pueblo, el Congreso del
Estado libre y soberano de Aguascalientes...”. “Constitucion politica del Estado de Aguascalientes de 1857,”
en Constitucion de 1857, Constituciones de los Estados... p.17.

27 «Constitucion politica de Coahuila del Estado de Zaragoza, 18677, “Constitucion politica del Estado de
Colima de 16 de octubre de 1857,” “Constitucion politica del Estado de Durango, de 25 de mayo de 1863,” en
Constitucion de 1857, Constituciones de los Estados... pp.37, 45 y 79 respectivamente.

80



Unas constituciones fueron mas radicales, al aludir exclusivamente a la autoridad
del pueblo y sus representantes, omitiendo las referencias religiosas, como en el caso de
Campeche: “Nosotros, los representantes del pueblo Campechano, reunidos y constituidos
por su voluntad, en su nombre y con su autorizacion, hemos venido a decretar...”; y
Guerrero: “El tercer Congreso constitucional del Estado libre y soberano de Guerrero, en
nombre de los pueblos que representa...”*® Las demas lo mantienen como punto omiso,
como las del Estado de México, Michoacén y Jalisco.

Las tensiones entre los gobiernos civiles y las autoridades eclesiasticas no se
frenaron con el triunfo liberal. Desde su exilio, el obispo de Michoacan mantuvo la
disposicion de que los parrocos no dieran sepultura eclesiastica a los juramentados, ni se
hicieran oficios religiosos, ni oraciones, ni recibieran limosnas por las almas de los que en
ese estado murieran. Lo mismo debia aplicarse a los adjudicatarios y a los que contrajeran

exclusivamente matrimonio civil.?*’

7. Monarquia y Reforma

Las sesiones del Congreso no pudieron reanudarse sino hasta 1861. El discurso de apertura
hizo hincapié en la larga lucha que las fuerzas “progresistas” habian sostenido contra el
clero, considerado el principal instigador de los hechos violentos que intentaron
desestabilizar al gobierno liberal. La reinstalacion del Congreso fue calificada como un
triunfo sobre “ las clases privilegiadas que se habian sobrepuesto durante muchos siglos al
espiritu publico y a la prosperidad nacional.”**

Acusados de participar en el golpe de Estado, un grupo de obispos sale exiliado del
pais por orden del presidente Benito Juarez: el arzobispo de México, Lazaro de la Garza, y
los obispos Clemente de Jesus Munguia, de Michoacan; Pedro Espinosa y Davalos de

Guadalajara; Pedro Barajas de San Luis Potosi, y José Antonio Zubiria de Durango, ademas

8 «“Constitucién politica del Estado de Campeche de 30 de junio de 1861 y Constitucion politica del Estado
de Guerrero de 29 de julio de 1879,” en Constitucion de 1857, Constituciones de los Estados... pp.27, 99.

299 «Circular del Obispo de Michoacan, México 28 de noviembre de 1857,” Defensa Eclesidstica en el
Obispado de Michoacan... T. 11, 1858, p.115.

2 Historia del Segundo Congreso Constitucional de la Repiiblica Mexicana que funcioné en los aiios de
1861, 62 y 63. Extracto de todas las sesiones y documentos relativos de la época por Felipe Buenrostro.
Facsimil de la edicion mexicana de 1874-75. T. 1, México, Coleccion Historia de los debates legislativos en
Meéxico. Comité de Asuntos Editoriales, 1990. p.3

81



del delegado apostolico en México. Todos, a excepcion de la Garza, se instalaron en
Roma.>"

No obstante, los problemas para los gobiernos liberales no se resolvieron.
Internamente, tanto en el congreso como en el gobierno, las diferencias no se hacen esperar.
Se acusa una falta de gobernabilidad y eficiencia en el gabinete entre 1861 y 1864, por no
lograr un avance significativo econémico y politico. Otros defienden el gabinete, pero
mantienen una postura critica del hecho de que la Reforma ha seguido un camino fallido, es
decir, que no s6lo no ha cumplido con sus postulados, sino que los ha revertido, al hacer
selectiva su aplicacion en un intento por “contemporizar” con los grupos opositores. El
clima de oposicidon alimentd nuevas opciones para los movimientos antiliberales, el mas

importante fue el proyecto de una monarquia extranjera.

a) La propuesta eclesiastica de la monarquia liberal
Mucho se ha hablado de las expectativas que tenia buena parte del clero en la instauracion
de un gobierno extranjero que, opuesto a las doctrinas liberales, restableciera los antiguos
privilegios a la Iglesia. La opcion del proyecto imperial ha sido referida como la “altima
carta” de un grupo de hombres que vivian el “amargo desencanto” del desarrollo politico
del pais.>* Sin embargo, no sélo los sectores clericales y los reconocidos “conservadores”
participaron del proyecto imperial, también algunos liberales lo apoyaron como una opcion
politica capaz de transformar pacificamente al pais. Esa vinculacion de intereses fue posible
gracias a la ambigiiedad de la propuesta imperial y a las sobradas expectativas depositadas
por parte de la opinién publica. La participacion de personajes como Manuel Payno se
sustenta en la argumentacion de que el imperio era una especie de mal necesario para
devolver la estabilidad al pais. De ahi, que se afirme que la actitud de estos “liberales
moderados” se fundamente en una reaccion frente a la crisis que vivia el pais, mas que en

un programa politico definido.*?

»! Bravo Ugarte, 1967, pp.67-68.

32 pani, Erika. Para mexicanizar el segundo imperio: el imaginario politico de los imperialistas, México, El
Colegio de México, Centro de Estudios Historicos Instituto Mora, 2001, p.183.

253 Pani, 2001, p.28. Como la autora misma menciona, todos hacian de la libertad su principio de accion, pero
resulta cuestionable que para todos signifique lo mismo, de ahi se hable, para ese momento, de una “tercera
via” liberal entre la jerarquia catdlica que, al hablar de la “libertad catolica” entendio el ejercicio de la
voluntad de sus fieles bajo los limites dictados por los preceptos de Iglesia, porque la idea de “la libertad” y su

82



No obstante, el apoyo clerical pudo sostenerse mas que en acto de fe. Las
negociaciones que el obispo Labastida lleva a cabo en Europa muestran la manera en que
un sector eclesidstico capitalizd el apoyo politico del clero mexicano para forzar un
compromiso por parte del emperador hacia el problema eclesiastico. El apoyo de varios
obispos mexicanos se da desde su exilio en Europa, especificamente en Roma. La
experiencia del exilio da un nuevo enfoque a la jerarquia mexicana, pues entra en contacto
directo con el papado justo en el momento en que Roma se coloca como el eje de la
catolicidad y articula una serie de estrategias para reorganizar a las iglesias locales, bajo el
impulso sistematico a la centralizacion pontificia. La centralizacion fortalece al papado
como cabeza del catolicismo, asi como su capacidad de intervenir y negociar de forma mas
directa en las iglesias locales.”*

La cercania con Roma y la atencion de los problemas eclesidsticos internos, reforzo
la idea en la jerarquia mexicana de que no era posible una negociacion con los gobiernos
civiles en turno si no existia un previo acuerdo con el papado. Anulada esa posibilidad con
los gobiernos liberales republicanos —principalmente después de la guerra de Reforma y la
acusada participacion eclesidstica-, el establecimiento de un gobierno mondarquico
extranjero en M¢éxico representa una nueva oportunidad para los eclesidsticos. En ese
contexto, se da el relevo arquiepiscopal de la iglesia mexicana, con la muerte del arzobispo
Lazaro de la Garza en Roma, el 11 de marzo de 1862. Meses después, Pelagio Labastida es
nombrado su sucesor, iniciando con ello una larga gestion de casi treinta afos,
caracterizada por el impulso a una serie de reformas eclesiasticas.”> La influyente posicion
que Labastida logra establecer con la jerarquia romana le permite participar en las
negociaciones para buscar un emperador europeo y formar parte del gabinete imperial que

toma cuerpo en la Regencia.

defensa como un “valor universal” fue referida por todos los grupos politicos, pero ello no los convirtio,
necesariamente, en liberales.

2% Bautista, 2001.

5 Antes de su regreso a México, Labastida logra gestionar una nueva organizacion de los territorios
eclesiasticos, misma que fragmenté buena parte de las grandes jurisdicciones del periodo colonial, con el
objeto de controlar y hacer mas eficiente la administracion de los territorios. Michoacan y Guadalajara fueron
elevadas a arzobispados. La division de esos grandes y antiguos obispados permitiria organizar espacios mas
pequefios para prestar una mejor atencion espiritual a la feligresia, al mismo tiempo que facilitar el trabajo
administrativo realizado por las jerarquias locales. Al elevarse a arzobispado la antigua didcesis Michoacan,
se crearon las sufraganeas de Zamora, Leon y Querétaro, las cuales se sumaron a la ya existente de San Luis
Potosi. Por su parte, la arquidiocesis de Guadalajara quedd compuesta por los obispados de Durango, Linares,
Sonora y Zacatecas. Al arzobispado de México se anexaron los territorios de Tulancingo y Veracruz.

83



En su primera pastoral como arzobispo de México en 1863, Labastida elabora una
justificacion sobre las circunstancias politicas, sociales y religiosas que empujan la
busqueda de opciones politicas fuera del pais. En el documento, que consta de dos partes, el
prelado hace una “mirada retrospectiva” a la crisis eclesiastica de la primera mitad del siglo
XIX. El elemento que respalda su intervencion es el “ataque” que, bajo el nombre de
“revolucion”, habia sufrido la “religion y la patria” generando una terrible crisis que habia
tenido uno de sus puntos cumbres con la separacion Estado-Iglesia. La circunstancia
clamaba “por el hombre de la época”. >

El optimismo de los prelados fue expuesto en una pastoral conjunta un afo después
de la pastoral de Labastida, en la que daban la bienvenida a los emperadores y mostraban su
entusiasmo por el futuro cambio en la situacion politica del pais, sobre todo si “las
cualidades del principe escogido” correspondian “exactamente a las llagas de esta sociedad
para curarlas, y a las exigencias de esta situacion para satisfacerlas.” Del monarca se
esperaba, principalmente, un “espiritu conciliador” capaz de acabar con la confrontacion
politica y restituir la posicion que la Iglesia catolica tenia hasta antes de las reformas.”’ La
excepcion fue el obispo de Guadalajara, Pedro Espinosa, quien no apostaba por la llegada
de un monarca extranjero para mejorar la situacion de la Iglesia. La carta pastoral colectiva
que daba la bienvenida a los emperadores no fue firmada por él. De igual forma opinaba el
obispo de San Luis Potosi, Pedro Barajas, quien aconsejaba sobre la conveniencia de no
involucrarse en la intervencion francesa, sobre todo si el pais continuaba en armas y el clero
pretendia, como era el caso de Labastida, involucrarse en los puestos publicos del gobierno
invasor, porque ello le haria perder al clero el respeto de los fieles.”®

La posibilidad de la reconfiguracion de las relaciones Estado-Iglesia a través de un
acuerdo con el papado, fue un punto de negociacion central entre la jerarquia y el imperio,
presentados a través de dos proyectos de concordato: uno elaborado por la jerarquia clerical

y el otro presentado por el Imperio.

% Carta Pastoral que el Ilmo. Sr. Dr. D. Pelagio A. De Labastida y Dévalos dirige al venerable clero del
arzobispado de México con motivo de su promocion a aquella arquidiocesis. Puebla, Tipografia de Pedro
Alarcon y Cia. 1863, p.25.

37 Carta Pastoral que los Ilmos. Sres. Arzobispos de México y Michoacan y Obispos de Puebla, Oaxaca,
Caradro, Querétaro, Tulancingo, Chiapas, Veracruz, Zamora y Chilapa, se dirigen a sus diocesanos con
motivo de la entrada de sus majestades el Emperador Primero y la Emperatriz Carlota a la Capital, México,
Imprenta de Andrade y Escalante, 1864. (Introduccion)

84



El proyecto de concordato presentado por la jerarquia configura la participacion de las
instituciones eclesiasticas en la formacion del Estado monarquico y las bases de la
administracion eclesidstica. Se establece la comunicacion directa de los obispos con Roma, la
reestructuracion de los institutos religiosos y la independencia econdmica eclesidstica frente al
erario publico.”” En cuanto a la cuestion de los bienes eclesiasticos, Roma se mostraba en la
mejor posicion de negociar “en obsequio de la paz y armonia que debe reinar entre las dos
supremas autoridades”, para lo cual convenia en “no reclamar al Gobierno los bienes de la
Iglesia que fueron enajenados a los particulares con el caracter de nacionalizados, renunciando
para esto los derechos y acciones que por diversos titulos le competen.” Acordaban también,
no emprender accion legal alguna contra aquellos particulares que hubieran adquirido
propiedades eclesiasticas. Los prelados mexicanos estarian en posibilidades de emprender
estos “arreglos” en sus didcesis, para “tranquilizar las conciencias y legitimar las
adquisiciones”. Por otro lado, se proponia que la Iglesia se insertara en el terreno econdémico
casi como cualquier otro contribuyente, quedando sus capitales sujetos al pago de
contribuciones “del mismo modo que los de los ciudadanos mexicanos”, con la excepcion
conveniente de la mayoria de sus propiedades.”*

En cambio, el proyecto presentado por el imperio contenia puntos distintos, los
cuales se han identificado como parte de una posicion liberal sustentada por los
emperadores, que ha decir de los protagonistas era mas liberal que la del propio Juérez.
Pero a diferencia de las opiniones mostradas por un sector liberal, el imperio pretende
afirmar la tolerancia de cultos, al mismo tiempo que una proteccion al catolicismo. El
concordato no mantenia la “sana distancia” entre el Estado y la Iglesia por la que muchos
legisladores mexicanos se habian pronunciado, estableciendo como primer punto la
proteccion a la religion catélica “como religion de Estado”. El gobierno civil no permanecia
“neutral” ante la “competencia” entre la oferta religiosa, sino que protegia al catolicismo

con una serie de disposiciones, entre ellas el sostenimiento del culto y de los ministros con

8 Referencia citada en Galeana, Patricia. Las relaciones Iglesia-Estado durante el Segundo Imperio, México,
UNAM, Instituto de Investigaciones Historicas, 1991, p.63.

29 Documento citado bajo la referencia EG en Olimén, Manuel. “El proyecto de reforma de la Iglesia en
Meéxico, 1867-1875”, en Alvaro Matute, Evelia Trejo y Brian Connaughton (Coords.), 1995, p.274.

260 1 as propiedades exceptuadas de impuestos serian: “los templos, cementerios y demés lugares sagrados
destinados al culto divino, los palacios episcopales, conventos y colegios de ambos sexos, seminarios,
hospitales, hospicios, orfanatos, casas de ejercicios espirituales y de correccion y las destinadas para

85



gastos del erario. Lo anterior convertiria al clero en una especie de funcionario publico, a
cargo, por ejemplo, del manejo del registro civil y de prestar servicios espirituales gratuitos
a la poblacion. Pero, la proteccion del imperio tenia un costo, pues la iglesia debia ceder al
gobierno todos los derechos de sus bienes eclesidsticos declarados nacionales por la
Republica. Con ello, se dejaba a la Iglesia sin la posibilidad de que negociara la
compensacion por sus bienes.

Otro de los aspectos importantes a considerar es la cuestion de los fueros
eclesiasticos. La definicion de la igualdad juridica entre los individuos es una cuestion
trascendental para los diputados a favor del reconocimiento de las garantias individuales,
posible gracias a la supresion de los fueros. El concordato considerd la cuestion de la
restitucion de los fueros eclesiasticos, pero sin dejar claro si reconoceria sus derechos
politicos al clero. Si bien, la propuesta de concordato de los monarcas apunta a que el clero
mantuviera basicamente la funcion religiosa a la que habian tratado de circunscribirlo las
disposiciones liberales republicanas, a diferencia de éstas se pensé establecer una Iglesia al
servicio del Estado desde una posiciéon subordinada. La subordinacion del clero estaria
asegurada por el mantenimiento de su dependencia econdmica estatal y del control de sus
fuentes de financiamiento, con la ratificacion de la desamortizacidon y nacionalizacion de
bienes.

En lo que respecta a la cuestion eclesidstica, las acciones del imperio no son,
simplemente, una continuacion de la politica liberal marcada por el Congreso Constituyente
de 1856-1857. Si tomamos en cuenta que los liberales republicanos privilegian el avance de
la legislacion hacia la consolidacién de los derechos y las garantias individuales, la
propuesta monarquica pretende, bajo una preocupacion mas politica, el retorno del binomio
Estado-Iglesia con marcados elementos regalistas que matizan el propio avance liberal. El
pasado colonial que de alguna manera corrompia a la religion practicada en ese momento,
justificaba la permanencia de una religion de Estado, porque sdlo éste podia convertir al
catolicismo una nueva fuerza renovada.

Y no es que los republicanos liberales negaran la importancia de la religion. En las

diferentes discusiones en el congreso, los diputados liberales habian planteado, al mismo

habitacion de los curas y vicarios de las parroquias y de los capellanes de los mencionados establecimientos.”
Olimoén, 1995, p.275.

86



tiempo, tanto la necesidad de reconocer la tolerancia de cultos como el hecho de que la
sociedad debia ser educada con principios religiosos, aunque no, necesariamente los
catolicos. El catolicismo es referido por ser la religion dominante entre la poblacion.
Recordemos que, en principio los liberales proponen la vuelta a la austeridad eclesiastica y
a las formas religiosas primitivas del catolicismo en aspectos morales esenciales. En ese
sentido, la propuesta de los monarcas coincide con esta primera idea pragmatica de
conservar un catolicismo capaz de fundar las bases morales de la poblacion, que el Estado
todavia no podia proporcionar, sin denostar por ello las garantias individuales.

Sin embargo, las discusiones sobre los derechos civiles reorientan la propuesta y
empiezan a dominar las voces de los representantes que pretenden defender la “sana
distancia” entre la Iglesia y el Estado, con base en la libertad de conciencia que obliga a dar
igualdad de oportunidades a todas las religiones. Una religion de Estado tiranizaria a las
confesiones que no estuviesen protegidas, sino que mezclaria turbiamente los aspectos
civiles y los eclesiasticos y produciria conflictos de competencias. '

Personajes como Francisco Zarco voltean la mirada al episcopado norteamericano y
aspiran a que se convierta en un modelo para el clero nacional. El comentario mas
sobresaliente a ese respecto es sobre el concilio de Baltimore de 1866. Durante su estancia
en los Estados Unidos pudo seguir de cerca los pormenores de la reunion. Particular
atencion le merece la trayectoria eclesiastica en aquél pais, pues en pocos afios se habian
logrado aumentar las didcesis, los sacerdotes y sus templos, ademas de formar una base

262 Esto habia sido posible, aseguraba, gracias a la serie de libertades

econdmica respetable.
y garantias que el Estado otorgaba a todas las religiones por igual. *** De no ser asi, el
protestantismo dominante habria impedido el desarrollo de las demads religiones, en
detrimento de la libertad de conciencia de los individuos.

El catolicismo, como cualquier otra religion, gozaba de “libertad de reunioén para

celebrar sus asambleas, de libertad de imprenta para publicar libros y periddicos, de libertad

1 pocos fueron los liberales que se proclamaron ateos, entre ellos Ignacio Ramirez es de los més recordados,
frente a contemporaneos suyos que hablaban de la necesidad de conservar a la religion.

262 7arco muestra que en menos de 60 afios el catolicismo en Estados Unidos habia logrado un avance
significativo, a través del contraste de dos fechas limite: 1808, cuando se contaba con 1 provincia, 1 didcesis,
2 obispos, 68 sacerdotes, 80 templos y 2 institutos eclesiasticos; y 1860, en que se tenian 7 provincias, 48
didcesis, 3 vicarias, 49 obispos, 2235 sacerdotes, 2385 iglesias, 1128 capilla y 48 institutos. “El Concilio
plenario de Baltimore” New York, noviembre de 1866. Zarco, T. XIV, 1993, p.123.

263 «E] Concilio plenario de Baltimere” Nueva York, noviembre de 1866. Zarco, T. XIV, 1993, p.121.

87



de palabra para predicar, de libertad de ensefianza par funda escuelas, y sin restriccion
puede llamarse docente en este pais.”*** La libertad garantizada por el Estado demostraba
que era posible la aspiracion democratica del sentimiento religioso expresado en una
“Iglesia libre en el Estado libre”.** La ley no se interponia entre Dios y la conciencia para
imponer una verdad religiosa, porque el Estado no tenia almas que salvar: “la adopcion de
una religion es para cada hombre un acto de libre albedrio.”**

En los comentarios yace la critica a las acciones de la jerarquia mexicana en
oposicién al Estado durante la reforma, la guerra civil y la intervencion francesa.”®’

Sin haber llegado a algo concreto con el papado respecto a sus propuestas, el
imperio se apresuro a afirmar los decretos de desamortizacion y a tomar el patronazgo de la
Iglesia catdlica. A menos de un ano de las comunicaciones en donde la jerarquia
manifestaba sus parabienes por la instauracion de un imperio mexicano, se publicaron una
serie de protestas por las ratificaciones de varias leyes liberales. Labastida intentd
suspender el culto en las iglesias mientras no se llegara a un acuerdo, pero ello no hizo mas
que radicalizar la situacion.”*® El obispo Ormaechea previno a la poblacion de no cumplir
la legislacion imperial sobre el registro civil, y a sus parrocos de no actuar como
intermediarios entre las leyes y los fieles.*®

En conclusion, se pude establecer que la politica eclesiastica marcada por el imperio

sigui6 algunas medidas creadas por el gobierno liberal anterior, pero matizadas por el

264 «E] Concilio plenario de Baltimore” New York, noviembre de 1866. Zarco, T. XIV, 1993, p.124.

% Pero no todo eran alabanzas al vecino pais, Zarco afirmaba que éste no habia logrado consagrar
efectivamente la igualdad entre los ciudadanos debido a la posiciéon que mantenian los esclavos, porque como
elemento de justicia y libertad la supresion de la esclavitud no debia retardarse.

266 «E] Concilio plenario de Baltimore” New York, noviembre de 1866. Zarco, T. XIV, 1993, p.125.

27 Desde los inicios de la intervencion, varios fueron los articulos que denunciaron la participacion del clero;
por ejemplo, Guillermo Prieto afirmaba que el clero “aplaude y canta el Te Deum del crimen”, convirtiéndose
en “los gendarmes del invasor”. “La Situacion”, 12 de marzo de 1863, Pricto, Guillermo. Periodismo Politico
y Social, Boris Rosen Jélomer (compilador), México, Consejo Nacional para la Cultura y las Artes. T. XXIV,
p.383.

% Galeana, 1991, p.70.

% La ley establecia, al igual que los primeros decretos de los liberales republicanos, que los sacerdotes no
efectuaran el matrimonio religioso sin que los interesados presentaran previamente el acta del matrimonio
civil. El obispo Ormaechea respetd esta disposicion pero se negd a que los parrocos adoctrinaran a la
poblacién en ese sentido. Siguiendo los argumentos esgrimidos cuando el registro civil fue creado por las
Leyes de Reforma, se afirmd que el matrimonio civil “pervertia” el sentido del sacramento matrimonial.
Segunda Carta Pastoral que el Ilmo. Sr. Dr. Don Juan Bautista Ormaechea y Ernaiz Obispo de Tulancingo
dirige al Venerable clero y fieles de sus diocesis. México, Imprenta de Escalante y Andrade. 1866, p.4. Otras
protestas que se sumaron fueron las del obispo de Zacatecas: Carta Pastoral del Ilmo. Sr. Dr. y Lic. D.
Ignacio Mateo Guerra, Primer Obispo de Zacatecas, Sobre los Mandamientos de Nuestra Santa Madre
Iglesia. Zacatecas, impresa por Joaquin de Lorenzana, 1864.

88



interés de conservar su patronazgo, que si bien no puede considerarse una medida
antiliberal, si es una posicion que sectores radicales y moderados del liberalismo
abandonaron rapidamente, pues no sélo implicaba una cuestion eclesiastica, sino tenia que
ver con el ejercicio de los derechos individuales. En cambio el estado monarquico conservo
ese punto, en un afan por construir un Estado fuerte que, por el momento, podia postergar
el reconocimiento de los derechos individuales establecidos por el gobierno anterior.

La fallida experiencia monarquica lleva a un segundo exilio a importantes miembros
del episcopado mexicano, entre ellos el arzobispo de México. Pero una vez mas, el acusado
radicalismo liberal cede ante las circunstancias y el presidente Juarez permite su regreso al

pais en 1871.

8. La constitucionalizacion de las Leyes de Reforma
La experiencia fue contundente a la hora de mostrar a ciertos grupos eclesidsticos los
limites para lograr un cambio de gobierno desde la opcion armada; mientras que para un
sector de legisladores fue evidente lo impostergable del reconocimiento constitucional de la
separacion Estado-Iglesia, dejando de lado aspectos del pragmatismo politico que habian
mesurado, por momentos, la legislacion en materia eclesidstica.

La primera discusion fue la reforma de algunos articulos referentes al registro
civil.?””® Meses mas tarde, se presenta el proyecto de constitucionalizacion de las Leyes de
Reforma en el Séptimo Congreso Constitucional de 1873, mismo que cierra el proceso de
discusion constitucional de la relacion Estado-Iglesia. Las Adiciones contemplan un total
de 5 articulos: 1° sobre la independencia Estado-Iglesia; 2° los actos del estado civil de las
personas son competencia de las autoridades civiles; 3° ninguna institucion puede adquirir
bienes con excepcion de lo estipulado en el articulo 27 de la Constitucion; 4° la simple

promesa de decir verdad y cumplir obligaciones, suple al juramento religioso y 5° el hecho

2 Diario de Debates. Sexto Congreso Constitucional de la Union. Tercer Periodo de 1872, T.III, México,
Tipografia del Partido Liberal, 1873. Sesion del 20 de septiembre de 1872, p.48; se discute la gratuidad del
Registro, sesion de 24 de septiembre 1872, p.76-78; sesion del 26 de septiembre de 1872, p.102-110; votacion
de la Ley, sesion del 27 de septiembre de 1872, p.116-177. Se da segunda lectura y se aprueba
provisionalmente la vigencia de la Ley del Registro Civil, Sesion de 1 de octubre de 1872, p.135; aprobacion
de los articulos de la Ley, sesion del 26 de octubre de 1872, p.477-478.

89



de que nadie puede ser obligado a prestar trabajos personales sin la retribucion adecuada y
sin el justo consentimiento.?”’

A la misma época corresponde la discusion de algunos articulos que pretenden ser
llevados a su forma mas radical y contundente, como la propuesta de 23 de abril de 1873,
que pretende derogar el articulo 11 de la ley del 4 de diciembre de 1860, que permitia las
ceremonias fuera de los templos con previa autorizacion de los gobiernos civiles. La
modificacién propone la supresion total de las ceremonias religiosas fuera de los templos,
“porque donde no hay culto nacional, no se deben hacer demostraciones fuera de los
templos”.?’

También se vuelve a discutir el articulo 123, que permite la intervencion de las
autoridades federales en material de culto religioso y disciplina externa. Las preguntas que
surgen son referentes a los limites y las facultades de la federacion y los estados para
decidir sobre materias de culto, enfatizando que no se pretende cuestionar el derecho de los
individuos a abrazar religién alguna, sino la autoridad de los gobiernos para regular la
practica externa del culto como un asunto de orden pablico.?”

Finalmente, la separacion Estado-Iglesia se aprueba, lo mismo que la prohibicion de
los actos religiosos fuera de los templos.?”*

De la misma manera, se refrenda, con base en las garantias individuales, la
supresion de las comunidades religiosas pues: “El Estado no puede permitir que se lleve a
efecto, ninglin contrato, pacto o convenio, que tenga por objeto el menoscabo, la pérdida o
irrevocable sacrificio de la libertad del hombre, ya sea por causa de trabajo, de educaciéon o

de voto religioso. La ley en consecuencia no reconoce ordenes mondsticas, ni puede

permitir su establecimiento, cualquiera que sea su denominacion u objeto con que pretenda

"' Diario de Debates de la Camara de Diputados del Sexto Congreso de la Unién. IV Periodo de 1873, T.IV,
Meéxico, Imprenta de Irineo Paz, 1904. El proyecto fue presentado por la comision formada por Manuel
Dublan, Sanchez Marmol y Alcalde. Sesion del 22 de abril de 1873, pp.264-265.

™ Intervencion del diputado Baz. Sesion del 6 de mayo de 1873, Diario de Debates ...1904, p.530. La
propuesta fue aprobada en esa misma sesion, sin discutirse por 101 votos a favor y 21 en contra.

3 Algunos diputados refieren el articulo como atentatorio a la libertad de la practica de cultos y del
catolicismo, en tanto que los puntos sobre la vigilancia de las ceremonias fuera de los templos es un asunto
“interno” que sélo atafiian a los eclesiasticos definir. Para otros, no podia ser un asunto interno en tanto que se
efectuaba en la via publica, lo que los convertia en actos publicos sujetos a la vigilancia gubernamental.
Intervencion del diputado Ruelas, Sesion del 22 de abril de 1873, Diario de Debates...1904, p.274.

M La separacion Estado-Iglesia fue aprobada con 147 a favor. Sesion del 22 de abril de 1873. Diario de
Debates...1904, p.277. Ley del 13 de mayo de 1873 previno que ningun acto religioso podria tener lugar fuera

90



erigirse. Tampoco puede permitir convenio en que el hombre pacte su proscripcion o
destierro.”*"
La prohibicion al clero para que manejase mas bienes de los necesarios a la

276 B 1a sesion

reproduccion del culto y al mantenimiento de iglesias también es aprobada.
del 26 de septiembre de 1873, pasa al ejecutivo el acta de reformas a la Constitucion.

A diferencia de lo ocurrido en la asamblea de 1856-1857, el Congreso de 1872-
1873, toma una actitud més decidida para constitucionalizar las leyes de Reforma, debido al
dificil “periodo de transicion violenta” que habian experimentado por la resistencia
antiliberal,””” con una guerra civil de por medio y una invasion extranjera que costaron la
vida a importantes figuras del grupo liberal. La gran influencia que el poder de la Iglesia

ejercia en las acciones antiliberales justifica una mayor contundencia legal para asentar las

bases constitucionales del control legal del Estado en determinados aspectos eclesiasticos.

9. Conclusion

La convocatoria de 1855 retoma la restriccion de los derechos politicos del clero como una
accion politica tendiente disminuir su influencia de los espacios publicos. Se considera que
la cuestion politica no es una actividad compatible con el ministerio sacerdotal, pues el
clero que se involucra en asuntos y discusiones mundanas poco hace por mejorar la
formacion sacerdotal y antes bien, lastima su decoro sacerdotal, particularmente cuando se
involucran en discusiones que los hacen participes de bandos politicos en oposicion a otros.

Las doctrinas juridicas del iusnaturalismo de corte liberal favorecen el
reconocimiento de los derechos individuales a la seguridad, propiedad, libertad de
expresion, de pensamiento e igualdad ante la ley. El individuo se erige como una nueva
figura portadora de derecho, a la que deben reconocerse una serie de libertades y

obligaciones en el derecho positivo. La discusion del proyecto constitucional entre 1856-

del recinto de los templos. Sesiones de 1° de mayo, 6 de mayo y 13 de mayo, Diario de Debates...1904, pp.
459-460; 530-531 y 622-623, respectivamente.

275 «Reforma del articulo 5° de la Constituciéon” Sesion del 22 de abril de 1873, Diario de Debates...1904,
p.265.

276 Sesion del 22 de abril de 1873, Diario de Debates...1904, pp.266 y 268.

1" Ese punto era reconocido por los opositores de la constitucionalizacién de las Leyes de Reforma, como el
diputado Castaieda. Intervencion del diputado Castafieda, Sesion del 25 de abril de 1873, Diario de
Debates...1904, p.351.

91



1857es el espacio para formalizar los cambios que el liberalismo ha introducido en el pais y
para sentar las bases legales para la organizacion del nuevo régimen.

La definicion de las garantias individuales incide directamente en el estatus de la
Iglesia catdlica. Ello resulta evidente en la forma en que su discusion se plantea en el
congreso: la tolerancia de cultos, la supresion de los fueros eclesiasticos, la desamortizacion
de bienes de corporaciones eclesiasticas y la secularizacion de vinculos civiles.

En ese sentido, bajo la impronta del iusnaturalismo liberal, la libertad religiosa se
suma a los demas derechos individuales, como parte de los principios basicos que hacen
posible las relaciones politicas, econémicas y sociales entre los individuos, de formacion e
intereses heterogéneos, pues establecen una serie de reglas de convivencia, justas y
racionales, para evitar y zanjar rivalidades y discordias entre ellos. La tnica distincion entre
los sujetos seria la que surgiera de sus capacidades y talento personal, y ya no de los
privilegios consignados en la legislacion.

Los congresistas adscritos a los principios liberales valoran publicamente el papel
benéfico de algunos aspectos del catolicismo para la sociedad mexicana. Lejos de una
posicion anticatdlica, reconocen el valor de la extension moral del catolicismo en las
relaciones sociales como una forma de moderar la convivencia entre los individuos. A la
religién se le reconoce una funcidon social basica, pues es la principal responsable de la
formacion moral de los individuos, al dictar pautas de conducta y control social que
facilitan el entendimiento y las relaciones pacificas entre las personas. No obstante, la
tolerancia debia reconocerse por ser un derecho natural que garantizaba la pluralidad de
pensamiento.

Empero, las discusiones sobre la tolerancia se desarrollan en un contexto marcado
por una serie de levantamientos armados que enarbolan la defensa del catolicismo. En
pocos anos se producen varios levantamientos armados donde el clero tiene especial
protagonismo, al convocar a los catolicos a tomar las armas y rebelarse contra los gobiernos
para frenar los “ataques” liberales al catolicismo. La circunstancia bélica hace que los
congresistas opten por una decision “moderada” y reconozcan la definicion de la tolerancia
como un asunto de orden publico, cuya resolucion debia aplazarse, dejandolo como punto

omiso en la Constitucion.

92



Los partidarios de la tolerancia logran tres puntos importantes: el primero es
empujar la transformacion en los estados de la federacion, donde se debata la posibilidad de
reconocer esa garantia en sus territorios; el segundo, es que la omision del articulo en la
constitucion implicitamente da fin al exclusivismo religioso, por lo que la proteccion
particular del catolicismo no seria mas un asunto de Estado; y el tercero, es que la omision
amplia los derechos individuales cuando suprime la obligacion legal de profesar el
catolicismo.

La delegacion a los estados para que decidieran sobre la cuestion de la tolerancia de
cultos evidencia la fuerza del federalismo como garante de las libertades individuales, y
vigoriza el plano de decision autonomo de los congresos locales.

Por otro lado, el Congreso recurre a la elaboracion de recursos legales de controlar
las acciones de los eclesiasticos fuera de los templos, como el articulo 123 constitucional.

La legislacion sobre fueros es otro de los grandes temas para la reforma liberal, no
solo para asegurar la consolidacion de las garantias individuales, sino para la formacion de
las nuevas identidades politicas, las reformas econdmicas, la reorganizacion de la justicia,
la constitucion civil del clero y su representacion politica, y el reconocimiento de la
soberania estatal.

Mas que un esfuerzo anticlerical por debilitar a la Iglesia, la desamortizacion de los
bienes eclesiasticos es uno los pasos necesarios para garantizar la libre circulacion de la
riqueza y los derechos econémicos; pero también una forma de frenar la accion antiliberal
del clero mexicano.

La secularizacion de los vinculos sociales es impulsada a través de la creacion del
Registro Civil y la formacion de una legislacion especifica desarrollada en la codificacion.

La primera etapa de la reforma liberal se vio condicionada por la falta de alianzas y
de una negociacion clero-gobierno, cuya relacion se radicaliza luego del golpe de estado de
diciembre de 1857. No obstante, el proceso de secularizacion social que favorece la
pluralidad y nuevas formas de sociabilidad, no tendria marcha atras. Esto lo muestra la
politica imperial en materia eclesiastica.

Si bien, se pude establecer que la politica eclesiastica marcada por el imperio siguid

algunas medidas del gobierno liberal anterior, su interés por conservar el patronazgo

93



eclesiastico, en un afan de construir un Estado, postergd el reconocimiento de los derechos
individuales establecidos por la republica liberal.

La gran influencia que el poder de la Iglesia ejerce en las acciones antiliberales
justifica una mayor contundencia legal para asentar las bases constitucionales del control
legal del Estado en determinados aspectos eclesidsticos. El Congreso de 1872-1873 cierra
esta etapa de constitucionalizacion, con la incorporacion de las leyes de Reforma a la

Constitucion de 1857.

94



Cuadro 1

Cuadro comparativo de las Constituciones estatales
sobre el decreto de la tolerancia religiosa

Entidad federativa

Formula constitucional

Tolerancia religiosa

Constitucion de Aguascalientes de 1857,
reformada en 1868.

“En el nombre de Dios, y con la autoridad
del pueblo, el Congreso del Estado libre y
soberano de Aguascalientes...”

“Art.5° El Estado permite el libre ejercicio de
todos los cultos religiosos, sin distincion o
preferencia, cuyo ejercicio no puede tener
mas limites que el derecho de tercero y las
exigencias del orden publico. En todo lo
demas, la independencia entre el Estado y las
sociedades religiosas es y sera perfectamente
inviolable.”

Constitucion de Campeche de 1861,
reformada en 1878.

“Nosotros, los representantes del pueblo
Campechano, reunidos y constituidos por
su voluntad, en su nombre y con su
autorizacion, hemos venido a decretar...”

“V. Adorar a Dios y tributarle, en los templos
o edificios que destine a aquél objeto, el culto
publico que le dicte su conciencia.”

Constitucion de Coahuila de Zaragoza, de
1867.

“El pueblo de Coahuila de Zaragoza,
profundamente reconocido al supremo
Regulador del Universo: invocando su
nombre y proteccion con el fin de
asegurar en el Estado los imprescriptibles
derechos del hombre, afianzar sus
beneficios, establecer la justicia 'y
procurar la prosperidad comun...”

“Art.2° En el Estado se permite el ejercicio
del culto catolico y de todos los demas que se
establezcan, sin mas limites que el derecho de
tercero, el respeto a la moralidad y las
exigencias del orden publico. En lo demas, la
independencia entre el Estado y las creencias
y practicas religiosas serd inviolable.”

95



Constitucion de Colima de 1857.

“Los representantes del Estado de Colima,
reconocidos al Ser Supremo por su
Independencia, en nombre del pueblo y
con el auxilio de Dios...”

Punto omiso

Chiapas 4 de enero de 1858

“El Congreso constituyente del Estado
libre y soberano de Chiapas, invocando el
Santo Nombre de Dios Todo Poderoso y
Supremo regulador de las Sociedades,
usando de las facultades de que se halla
investido...”

“Art. 2 La religion que profesa el Estado es la
catolica, apostolica, romana” (Derogado por
las reformas constitucionales de 25 de
septiembre de 1873)

Chihuahua Mayo 31 de 1858

“En el nombre de Dios, Autor y Supremo
Legislador de las Sociedades, y con la
autoridad del Pueblo Chihuahuense...”

Punto omiso

Durango 25 de mayo de 1863

“En nombre de la Razon Augusta, e
invocando el auxilio del Supremo
Legislador de las Sociedades, el Congreso
constitucional del Estado libre y soberano
de Durango, reforma en los siguientes
términos la Carta fundamental del mismo
Estado.”

“Art.34 El Estado tolera y protege el ejercicio
de todos los cultos religiosos sin distincion ni
preferencia. Este ejercicio no tendra mas
limites que el derecho de tercero, y las
exigencias del 6érden publico. En todo lo
demas, la independencia entre el Estado y las
sociedades religiosas, es y sera perfectamente
inviolable.”

Guanajuato, 14 de marzo de 1861

“En el nombre de Dios todo poderoso,
creador y legislador supremo de las
sociedades, el Congreso constituyente del
Estado libre y soberano de Guanajuato,
con objeto de formar una perfecta union
entre los pueblos sus comitentes,
establecer la justicia, asegurar la
tranquilidad doméstica, promover el bien
general y afirmar los beneficios de la
libertad para esta generacion y las

Punto omiso

96




futuras...”

Constitucién de Guerrero, de 1874.

“El tercer Congreso constitucional del
Estado libre y soberano de Guerrero, en
nombre de los pueblos que representa, ha
tenido a bien, en uso de la facultad que le
concede el art.92 de la Constitucion
politica del Estado, reformar ésta...”

“Art.10 El estado es independiente de
cualesquiera sociedades religiosas, asi como
estas, en su dogma y leyes interiores, lo son
igualmente de aquel; mas en todo lo que
tenga conexion con el 6rden publico, el
estado civil de la familia o los derechos del
ciudadano estan sujetas a ¢l. El Estado
permite el ejercicio de todos los cultos, sin
distincion o preferencia; pero esta tolerancia
no autoriza las practicas inmorales e
incompatibles con el érden publico y la
seguridad del Estado, ni se extiende a las
demostraciones que pretendan hacerse fuera
de los templos o del hogar.”

Constitucion de Hidalgo, de 1870.

“El Congreso constituyente del Estado de
Hidalgo, en ejercicio de los poderes que
ha recibido del pueblo...”

“Art.6 Habra perfecta independencia entre los
negocios de la Iglesia y del Estado. Este
reconoce la libertad religiosa, sin mas
limitacion que el derecho de tercero y las
exigencias del 6érden publico.”

Constitucion de Jalisco, de 1857.

“Que el H. Congreso constituyente del
Estado libre y soberano de Jalisco....”

Punto omiso

Constitucion de Estado de México, de
1870.

“Que el Congreso del Estado ha decretado
lo siguiente...”

“Art.7° El Estado permite el libre ejercicio de
todo culto religioso cuyas practicas no estén
en desacuerdo con la moral y la paz ptblica”

Constitucion de Michoacan de 1858,
reformada en 1875.

Ausente

Punto omiso

Constitucion de Morelos, de 1870,
reformada en 1878.

“En el nombre de Dios y con la autoridad
del pueblo de Morelos...”

Punto omiso

Constitucion de Nuevo Leon, de 1878.

“El H. Congreso ...ha decretado lo que
sigue...”

Punto omiso

97




Constitucidon de Oaxaca, de 1857.

“El pueblo de Oaxaca, profundamente
reconocido al Todo poderoso, Supremo
Regulador de las sociedades, por el goce
de su libertad y deseando asegurar sus
beneficios, establecer la justicia 'y
procurar la prosperidad comun...”

Punto omiso

Constitucién de Puebla, de 1880.

“El quinto Congreso constitucional del
Estado libre y soberano de Puebla...

Punto omiso

Constitucion de Querétaro, de 1879.

“En el nombre de Dios todo poderoso y
con la autoridad del pueblo queretano...”

Punto omiso

Constitucion de San Luis Potosi, de 1861.

“En el nombre de Dios todo poderoso y
con la autoridad del pueblo potosino, el
Congreso del Estado decreta lo
siguiente...”

Punto omiso

Constitucion de Sinaloa, de 1861.

“El pueblo del Estado de Sinaloa,
representado por sus diputados electos en
virtud de la convocatoria fecha 16 de
septiembre de 1860, e invocando la
proteccion del ser Supremo, autor y
conservador de las sociedades, decreta lo
siguiente...”

“Art.5° Es libre en el Estado el ejercicio
privado o publico de todas las religiones; pero
esta tolerancia no autoriza las practicas
inmorales o que sean incompatibles con el
orden publico y la seguridad del Estado.”

Constitucion de Sonora, de 1861,
modificada en 1877.

“Los representantes del Estado de Sonora,
reconocidos al Todopoderoso por los
beneficios de su independencia y libertad,
con su auxilio y en nombre del pueblo
decretan lo siguiente...”

“Art.23 El estado permite el libre ejercicio del
culto religioso, sin distincion o preferencia;
pero la libertad de conciencia asegurada por
la presente, no se debera entender respecto de
los actos licenciosos, o bien respecto de
practicas que estén en desacuerdo con la paz
publica.”

Constitucion de Tamaulipas, de 1871,
ultima reforma registrada en 1879.

“En el nombre de Dios Todopoderoso,
autor y conservador de las sociedades, y

“Art.123 Es perfecta e inviolable en
Tamaulipas la libertad religiosa. El Estado

98



con la autoridad del pueblo soberano, el
congreso de Tamaulipas decreta la
siguiente Constitucion...”

protege el ejercicio de los cultos que en ¢l
establecieron, sin mas limites que el derecho
de tercero y las exigencias de orden
publico.”

Constitucion de Tlaxcala, de 1868.

“En el nombre de Dios y con la autoridad
del pueblo soberano, el Poder Legislativo
reforma la Constitucion Politica del
Estado de Tlaxcala.”

“Art.2° Entre los negocios del Estado y los
eclesiasticos habra perfecta independencia, y
el Gobierno protege con su autoridad todo
culto publico.”

Constitucion de Veracruz Llave de 1873,
reformada en 1882.

“La legislatura del Estado libre y
soberano de Veracruz Llave, en uso de
sus facultades...”

Punto omiso

Constituciéon de Yucatan, de 1870.

“La tercera Legislatura constitucional, a
nombre del pueblo, decreta y sanciona la
constitucion politica del Estado... ”

“Art.3°, Fraccion I, Ejercer libremente la
religion que profesen, siempre que no ataquen
los derechos de la sociedad, el orden publico
y las leyes vigentes, en cuyo caso esta
expedida la accion de las autoridades para
proceder contra los contraventores.”

Constitucion de Zacatecas, de 1869.

“En el nombre de Dios, y con la autoridad
del pueblo zacatecano, el poder
Legislativo decreta la siguiente
Constitucion Politica...”

Punto omiso

13 Constituciones mantienen la tolerancia religiosa como punto omiso, 1 consigna la intolerancia religiosa y 12 son las que permiten la
tolerancia religiosa.’

" A diferencia de los demas textos constitucionales, esta disposicion no se inserta en el apartado de los derechos individuales, sino en la parte final de las
“Prevenciones generales”.

% Fuentes: Coleccién que comprende la constitucion general de la Repiiblica con sus adiciones, reformas y leyes orgdnicas expedidas hasta el 30 de junio de
1884. y las constituciones especiales de cada uno de los estados de la Federacion. T. 11, México, Imprenta del Gobierno en Palacio, 1884. y Constitucion de
1857, Constituciones de los Estados. Presentacion de Enrique Lombera Pallares, México, Partido Revolucionario Institucional, Serie Documentos 6, 1982.

99



Capitulo 2

La secularizacion juridica y la instrumentacion de la
Reforma liberal, 1870-1894.

En el primer capitulo se ha explicado que parte medular del cambio liberal fue la
formacion de un nuevo orden juridico estrechamente ligado a la consolidacion de los
principios liberales. La constitucion de 1857 se convirtid en el principal texto juridico
que consagrd los valores y principios de la nacidon que se pretendia formar. Sin
embargo, para que dichos principios fuesen aplicados en las distintas materias que
componian la vida secular del pais, se requerian ordenamientos legales especificos que
les dieran operatividad. La pregunta es ;Como pasar del hecho constitucional a un
proceso de institucionalizacion de los principios liberales? El problema que se presenta
después de haber disefiado una carta magna con principios generales es el de
instrumentar las nuevas instituciones juridicas, politicas, econdmicas y sociales, lo cual
enfrenta al proyecto liberal con sus posibilidades de aplicacion reales.

Y es que, efectivamente, como alguna vez sefialaron los propios jerarcas
catolicos mexicanos, la nueva legislacion presentaba vacios legales en términos de
operatividad, es decir, no existian la pauta de como proceder, por ejemplo, en la
formacion de distintos juicios, el procesamiento de los reos, la comprobacion de su
culpabilidad, la designacion de los jueces, las sanciones, las excepciones, etc. El nuevo

régimen demandaba un cuerpo legal mas acabado, que paulatinamente supliera la

100



variedad de fuentes juridicas del régimen anterior, a las cuales todavia se recurria. Para
los juristas y diputados adscritos al iusnaturalismo liberal, es necesario construir la
seguridad juridica con base en la elaboracion de una normatividad especifica de
procedimientos, a través de un método de exposicion simple y claro. La opcion mas
viable es la creacion de codigos de procedimientos legales.

La formacion de los codigos constituye un proceso de transicion legal, el cual
enfocaré particularmente desde 1870 hasta mediados de la década de 1890, periodo en
que se arma la discusion y se procede a la elaboracion de la codificacion y de las
instituciones que delimitaran las competencias de los juzgados gubernamentales y
eclesiasticos en el régimen liberal.'

Para explicar el proceso de transicion juridico y sus implicaciones en la relacion
Estado-Iglesia, dividiré este capitulo en dos partes. En la primera veremos como se
plane6 la instrumentacion de los postulados liberales que permiten consolidar el transito
hacia la secularizacion del derecho. En la segunda parte, seguiré la discusion y
organizacion de codigos, atendiendo, de manera mas especifica, a la manera en que, a
partir de ellos, se organiza el registro civil, como un elemento central que incidird
directamente en la relacion clero-gobierno.

Se pretende partir de que la transformacion liberal permite nuevas formas
juridicas como fundamento del Estado y el orden social, y plantea una serie de doctrinas
que transitan hacia una perspectiva estatal eminentemente secular. El cambio juridico,
por su naturaleza compleja, requirié de varias décadas de organizacion en las que la

secularizacion fue ganando terreno.

1. La sistematizacion del derecho liberal mexicano
El pensamiento iusnaturalista liberal en México tuvo un desarrollo particular, pues
asimilo las distintas nociones del derecho natural moderno sin romper tajantemente con
la tradicion anterior. Los planteamientos de las primeras generaciones de liberales
mexicanos muestran la transicion del derecho ligada a la transformacion politica del
pais. Este proceso de cambio generd contradicciones importantes entre las propuestas

tedricas y su practica, pero son consecuencia inevitable del contacto con la compleja

"El primer codigo promulgado en la ciudad de México en la segunda mitad del siglo XIX, con base en los
principios establecidos en la Constitucion de 1857 es el Codigo Civil del afio de 1870, al cual siguieron el
Codigo Penal (1871), el Codigo de Procedimientos Civiles (1871), el Cédigo de Procedimientos Penales
(1880), el Codigo Comercial (1884), un nuevo Cddigo Civil y otro de Procedimientos Civiles (1884), otro
Codigo Comercial (1890), un Codigo de Procedimientos Penales (1894), a los que se suman codigos
como el de Sanidad y otros proyectos de codigos que fueron discutidos durante esta etapa.

101



realidad que deseaban transformar. No obstante, esa problematica genera una postura
pragmatica y flexible entre buena parte de los legisladores, quienes reconocen las
inevitables contradicciones del proceso de transicion legal en el cambio de régimen.

Para muchos estudiosos la mezcla entre el derecho y la politica produce el
declive de éste como un instrumento netamente social para convertirlo en un
instrumento del Estado, cuyo dominio lo reduce a su minima expresion: la ley.?
Empero, las teorias juridicas liberales son concebidas para transformar las areas
politicas, sociales y econdmicas con miras, no a lograr un Estado todo poderoso en si
mismo, un Estado garante de los derechos civiles. La separacion entre el proyecto de
Estado y el derecho fue practicamente impensable, pues las distintas areas que
pretendian transformarse representaban nuevas expresiones secularizadas del interés
comun que demandaban un lugar en las leyes y en los textos juridicos, como unica via
para formalizar e impulsar el cambio.

Asi, durante la primera mitad del siglo XIX, diversos autores plantean la
necesaria reestructuracion del derecho que, entre otras materias, reformara las instancias
judiciales a partir del reconocimiento de las garantias y los derechos civiles.> Nuevos
criterios emergieron y se mezclaron con los anteriores, para ayudar a determinar los
parametros de la convivencia civil y los procedimientos judiciales, manteniendo un
equilibrio entre el respeto a los derechos individuales y la necesidad de establecer una
serie de seguridades sociales. En ese contexto, después del gran esfuerzo de elaboracion
constitucional cobra relevancia la construccion de instrumentos legales para desarrollar
los preceptos contenidos en la carta magna. En siguiente apartado se revisara la

organizacion de la codificacion y del recurso de amparo, como dos de los pilares que

% Grossi, 1996, p.42. Jaime del Arenal destaca la importancia del asenso del positivismo formalista en la
sujecion de los juristas a la ley y en la injusticia que representd “la adopcion del modelo codificador
francés”, Arenal Fenochio, Jaime del. “La escuela ‘mexicana’ de historiadores del derecho”, en Anuario
Mexicano de Historia del Derecho, Vol. XVIII, México, Instituto de Investigaciones Juridicas,
Universidad Nacional Auténoma de México, 2006, p.60. Estas perspectivas tienen su origen en el mismo
proceso de cambio del orden juridico. Los eclesiasticos se refirieron a la irrealidad de la nueva
legislacion, que era vista como simples “hojas de papel que contienen las combinaciones ficticias y
transitorias de la politica humana, por mas que la vanidad las apellide fastuosamente constituciones, el
codigo fundamental de la sociedad civil...” Carta Pastoral que el llmo. Sr. Dr. D. Pelagio A. De
Labastida y Davalos dirige al venerable clero del arzobispado de México con motivo de su promocion a
aquella arquidiocesis. Puebla, Tipografia de Pedro Alarcén y Cia. 1863, p.25.

3 Se pretendia lograr que se demostrara la culpabilidad de los acusados bajo evidencias contundentes que,
dado el caso, evitarian los castigos corporales. El sistema carcelario también estuvo a revision, bajo el
argumento de que debia humanizarse como una prueba del avance social, al mismo tiempo algunos
juristas seguian manteniendo la prudente aplicacion de la pena de muerte, pero ya no como un recurso
vengativo o con fines expiatorios, sino como una medida secular, conveniente y razonada para restablecer
el orden y la paz en la sociedad.

102



instrumentan y delimitan los recursos y organismos encargados de manejar la justicia

estatal.

a) La instrumentacion de la codificacion

Desde 1824, el sistema federal de la republica mexicana reconocia las facultades de los
estados de la republica para elaborar una codificacion especifica. Las legislaturas de los
estados de Oaxaca y Zacatecas habian ejercido dichas facultades preparando, al menos,
dos proyectos de codigo civil, entre 1827 y 1829; la legislatura de Zacatecas publico el
suyo en 1829 y en 1831 fue conocida la primera parte del proyecto de Jalisco y el estado
de Guanajuato convoco a un concurso para su elaboracion.” Estos primeros intentos de
codificacion son diferentes entre si, por ejemplo, los de Jalisco y Oaxaca proponian la
creacion de un registro civil, aspecto que el de Zacatecas no contempld, pero incorporo,
junto con el de Oaxaca, varias disposiciones sobre el contrato matrimonial. En 1843,
con las Bases Organicas de la Nacion Mexicana, se establecid que los codigos civil,
penal y de comercio debian ser Uinicos para toda la republica. Mientras tanto, para suplir
ese vacio, varios juristas elaboraron compilaciones de leyes para la administracion de la
justicia y la ensefianza del derecho.” Con la reinstauracion del sistema federal en 1847,
la facultad de elaborar codigos regreso a la legislatura de los estados, y en varias de
ellas se retomo la tarea de elaborar nuevos codigos.®

Debido a esta serie de cambios, se ha considerado que en la primera mitad del
siglo XIX no existi6 un modelo de codificacion propiamente dicho, a pesar de que todos
tenian como referencia importante la division tematica efectuada por el codigo francés:
civil, penal, mercantil, y procesal civil y procesal penal. No obstante, puede observarse
que los codigos y sus proyectos mostraron un grado de secularizacién importante, en
tanto que el Estado circunscribid para si la competencia exclusiva de la administracion
juridica, la cual habia compartido con los tribunales eclesiasticos hasta la primera mitad
del siglo XIX, cuando las faltas a la religion (pecados) todavia se consideraban delitos

contra el Estado. El Proyecto de Codigo Penal del Estado Libre y Soberano de México,

* Icaza Dufour, Francisco de. “La codificacion civil en México 1821-1884”, en Revista de investigaciones
Jjuridicas, No. 9, México, Escuela Libre de Derecho, 1985, pp.273-274. Gonzalez, 1988, p.90.

> Entre ellas destaco la obra de Juan N. Rodriguez de San Miguel Pandectas Hispano-Mejicanas, en
donde se mezcla la legislacion antigua con los principios establecidos por en los congresos mexicanos
después de la Independencia. El apremio por contar con nuevos codigos, llevo a la idea de organizar un
concurso convocado en 1845, por el Ministro de Justicia Vicente Riva Palacio, para incentivar la
formacion de estas obras.

6 Oaxaca, por ejemplo, organizo la revision de su Codigo Civil de 1828, lo que dio como resultado una
nueva version del mismo publicada en 1852.

103



de 1848, es un ejemplo de ello, pues consigna en un apartado denominado “Delitos
contra la religion de Estado”, las faltas contra el catolicismo con base en el principio de
la intolerancia religiosa. El proyecto establecia como delitos contra la religion: la
blasfemia, los insultos a los ministros de culto y a los templos, la idolatria, la
exhumacion de cadédveres y los agravios cometidos contra ellos; la bigamia o
matrimonio doble y el perjurio o juramento falso.’

Particularmente significativa resulta la cuestion de la idolatria, definida como “el
culto que se da a quien no debe darse, como a las criaturas o a un falso numen.”® Esa
disposicion buscaba prohibir la practica de cualquier sistema de creencias que no fuera
el catolico. Empero, ya no se condenaba a los idolatras, sino a quienes “indujeren a
algunas personas a la idolatria”, es decir, a aquéllos que difundieran otros principios
religiosos que amenazaran el monopolio del catolicismo. Al no estipular castigo al
supuesto idolatra, se dejaba un margen a la accion individual a favor de la libre
conciencia de los individuos para la practica privada de sus creencias. Este codigo
finalmente no entr6 en vigor, pero puede verse como una muestra de la transicion
secular del derecho en ese momento, pues al tiempo que inscribia varios postulados
liberales referentes a los derechos individuales (con excepciones importantes como la
libertad de conciencia), afianzaba su compromiso de utilizar la fuerza publica y los
recursos del Estado para proteger al catolicismo.’

No obstante, es la secularizaciéon del derecho, la definicion de los derechos
individuales y ciudadanos en la Constitucion de 1857 y la organizacion de los poderes
del Estado federal: ejecutivo, legislativo y judicial, los factores que obraran un cambio
sustancial en la naturaleza de la codificacién. En este contexto, el poder federal, débil
aun, va tomando el papel de poder central capaz de garantizar el ejercicio de la libertad
y la aplicacion de sus limites.

La Constitucion se convierte en el principal cuerpo juridico que sienta las bases
para estructurar el marco legal de accidon con principios como la division de poderes, la
soberania popular, las libertades individuales y la igualdad juridica de los individuos,

entre otros. Al mismo tiempo, aumenta considerablemente la jurisdiccion estatal, y se

7 Proyecto de Cédigo Penal del Estado Libre y Soberano de México presentado por el Sr. Magistrado D.
Mariano Villela, al Honorable Congreso, Toluca, Imprenta de Juan Quijano. 1848, Libro III, Delitos
contra la religion de Estado. p.22-24.

¥ Titulo I art.150, Proyecto de Cédigo...1848, p.23.

? En 1854, se expide el Cddigo de Comercio de México, también conocido como Cédigo Lares, el cual
tuvo una vigencia importante a pesar de la inestabilidad politica de la republica, siendo reconocido por los
liberales de Ayutla, el Imperio y la Republica Restaurada. Teodosio Lares participd en la comision que
elabora el codigo.

104



afirma una nueva relacion individuo-gobierno, por medio de instituciones seculares que
sustraen a las personas de la accion de los tribunales clericales y benefician el creciente
control estatal sobre la sociedad. "

Los codigos pasan de ser textos de referencia o simples compilaciones a
convertirse en una elaboracion sistematica y racional de los principios legales
contenidos en la carta magna, lo cual es un cambio trascendente para el derecho natural
de corte liberal.

Los legisladores pretenden convertir a los codigos en un arma juridica, al
alcance de toda la sociedad, para la defensa de sus derechos individuales ya fueran
econdmicos, politicos, judiciales, civiles, etc. En ese sentido, los textos tendrian que
exponer de manera breve, sencilla y clara, los derechos y las obligaciones individuales.
El objetivo de la codificacion es, entonces, materializar los principios generales
contenidos en la constitucion. Los cddigos de procedimientos instruyen, tanto a los
jueces como a los individuos, de los elementos especificos necesarios para poner en
practica tales derechos en los respectivos juzgados asi como las penas a la infraccion de
las leyes.

Desde 1856, Francisco Zarco habia propuesto que se establecieran las bases para
la elaboracion de codigos civiles, criminales y de procedimientos. En 1858, Justo Sierra
se encargd de la elaboracion de un proyecto de codigo civil, el cual fue terminado en
diciembre de 1859."" En el contexto del fin de la guerra civil el proyecto fue adoptado
como un cddigo civil local por el estado de Veracruz-Llave promulgado el 5 de
diciembre de 1861. Este comprendia diversas disposiciones y comentarios cuyas fuentes
remitian a textos recientes, por ejemplo: Concordancias, Motivos y Comentarios al
Codigo Civil Espariol de 1851, elaborado por Florencio Garcia Goyena, a las Leyes de
Reforma, la Constitucion de 1857, la ley de Matrimonio civil de 1859, y el codigo civil

francés, entre otros.'” La discusion del texto fue inconstante, debido a la inestabilidad

19 EI titulo III de la Constitucion de 1857, establece la estructura del Poder Judicial de la federacion, el
cual se deposita en tres instancias: la Corte Suprema de Justicia, los Tribunales de Distrito y los
Tribunales de Circuito. Todo lo no especificado como parte del poder judicial federal, quedaba a la
competencia de los poderes locales. “Constitucion Federal...” Titulo Tercero, De la divisiéon de poderes;
Seccion 1T Del poder judicial, Arts. 90-102, en Zarco, T.II, 1990, pp.1009-1009.

""El codigo civil contenia la coleccion de leyes que fijaban los derechos, deberes y obligaciones
particulares y reciprocos de los individuos que formaban una sociedad. Véase este tipo de definiciones en
Codigo Civil del Distrito Federal y Territorio de la Baja California. México, Tipografia de José¢ M.
Aguilar Ortiz, 1873, p.IIL.

12 Para una revision mas detallada de la formacion de los codigos véase Gonzalez, 1988; Cruz Barney, La
codificacion en México: 1821-1917. Una aproximacion, México, Universidad Nacional Autébnoma de
México, 2004.

105



politica y a la posterior Intervencion Francesa, a pesar de lo cual algunos diputados
pretendieron concluir ese proyecto al lado del gobierno monarquico. Una comision
designada por el emperador continud los trabajos de codificacion que dieron por
resultado la promulgacion de dos de los cuatro tomos que comprendia el Codigo Civil
del Imperio Mexicano en 1866. Sin embargo, la publicacion total fue anulada a la
instauracion de la Republica.'

Los legisladores y juristas apremian la formacion de los codigos por la necesidad
de formar una normatividad de procedimientos que se adaptara a las circunstancias
historicas del pais. Varios contemporaneos acusan los limites que el progreso imponia la
legislacion: “es también lamentable aberracion del espiritu el pretender que un pueblo se
engrandezca por la industria y el trabajo, que su comercio tome vuelo, cuando no puede
dar un paso sin tropezar con una legislacion basada sobre afiejas ideas de la economia
politica o sobre los principios del servilismo y del exclusivismo comercial e
industrial.”"*

Otra comision, formada por Isidoro Montiel y Duarte, Mariano Yaiez, José
Maria Lafragua, Rafael Dondé y Joaquin Eguia Lis, retomd los trabajos de Justo Sierra
y del Cédigo Civil del Imperio, para concluir una version del coédigo civil compuesta de
cuatro libros que fue presentada al Congreso. Algunos diputados sugirieron que se
discutiera capitulo por capitulo, pero por cuestiones operativas se termind aprobando el
8 de diciembre de 1870, entrando en vigencia en marzo del afio siguiente para el Distrito
Federal y Territorio de la Baja California. El cédigo es adoptado por las legislaturas de

. 1
varios estados.

 La comisién encargada de hacer la revision durante el Segundo Imperio, estuvo presidida por Jesus
Teran, Sebastian Lerdo de Tejada, Fernando Ramirez, José Maria Lacunza, Pedro Escudero y Echanove y
Luis Méndez. Las fuentes de este codigo eran similares al propuesto por Sierra, con la anexion de la Ley
Organica del Registro Civil, con innumerables referencias doctrinarias de autores como Tomas de
Aquino, Grocio, Puffendorf. Véase Cruz Barney, 2004, p.56. Véase ademas, Sanchez Davila, Jorge A.
(Coord.) Libro del cincuentenario del Codigo Civil, México, Instituto de Investigaciones Juridicas,
Universidad Nacional Auténoma de México, 1978.

'* Méndez, Luis. “De las modificaciones que ha tenido la legislacién privada de los mexicanos en materia
civil y penal”, en EIl Derecho, 29 de agosto de 1868, T.I, No.1, p.4. Los jueces seguian fundando sus
sentencias, por ejemplo en las Leyes de Partida y la Novisima Recopilacion de Leyes de Indias, las cuales
no eran rechazadas totalmente, pero si aspectos que todavia se conservaban en los procedimientos
judiciales.

15 Cédigo Civil del Distrito Federal...1873. El congreso del estado de Michoacan, por ejemplo, dispuso la
adopcion el codigo civil del Distrito Federal en 31 de julio de 1871. Con esta adopcion, el Congreso
michoacano aboli6 las disposiciones anteriores sobre las nuevas tematicas del codigo civil. Véase Codigo
Civil del Estado de Michoacdn de Ocampo, Morelia, Octaviano Ortiz Editor, 1871. Chiapas fue otro de
los estados en adoptarlo rapidamente, mediante un decreto del 18 de noviembre de 1871. La adopcion de
Campeche fue un afio siguiente, mientras que en Aguascalientes fue aprobada por el Congreso local el 8
de enero de 1875. Véase Cruz Barney, Oscar. “La codificacién en Michoacan de Ocampo durante el siglo
XIX”, en Alfonso Jiménez, Oscar Cruz Barney y Emmanuel Roa Ortiz. (Coordinadores) Ensayos

106



No es de extrafiar que se diera la vigencia de algunos cuerpos legales anteriores,
particularmente del periodo colonial, tomando en cuenta que la transformacion juridica
apenas habia comenzado a formalizarse con la emision de las leyes generales.'® Se
puede afirmar que el propio proceso de construccion e instrumentacion del nuevo orden
permite la permanencia de algunos usos juridicos del régimen anterior, cuya vigencia
fue requerida para la continuacion de la practica juridica y la estabilidad del régimen.

La convivencia entre las disposiciones constitucionales y la legislacion del
antiguo régimen, habia creado una situacion desordenada y poco clara en términos de
los procedimientos legales, como los ajustes entre los delitos y las penas, las omisiones,
etc., que afectaban el desarrollo de los procesos judiciales, pues hacian confusa la
administracion de la justicia en varios puntos, generando una problematica que también
intent6 ser suplida pragmaticamente con el arbitrio del juez.!” Este problema no fue
resuelto por los codigos de manera tajante.

La comision encargada de elaborar el codigo civil de 1870 reconoce que ése es
un complejo problema, y afirma que lejos esta de haber formado un codigo perfecto,
pues para lograrlo seria necesario que el texto, “ademas de llenar todas las condiciones
de justicia, equidad, orden, claridad y concisiéon” como las bases comunes a todas las
leyes, estuviera “exactamente acomodado a las costumbres e indole del pueblo, de facil
y segura aplicacion, y sobre todo que contuviera un precepto fijo para cada acto, porque
solo de esta manera podria decirse que la vida social del hombre estaba en todas sus
partes bajo la sagrada custodia de la ley.”"®
Entonces, el control legal es una aspiracion mas que una realidad, y se reconocia

que la nueva legislacion tenia limites pues era dificil “prever todos los actos que

Historico Juridicos en Meéxico y Michoacan. México, Universidad Nacional Autéonoma de México-
Instituto de Investigaciones Juridicas, 2006, pp.139-162.

' Las Siete Partidas, la Recopilacién de las Leyes de Indias y 1a Novisima Recopilacion de las Leyes de
Indias, entre otras. Maria del Refugio Gonzalez afirma que las mas usadas en los procesos judiciales
fueron las Partidas. En caso de que la nueva legislacion no cubriera el aspecto legal consultado se debia
acudir a la legislacion vigente. Gonzalez, 1988, p.42 Al mismo tiempo se produjo lo que se ha llamado la
“vulgarizacion” del derecho castellano a través de la publicacion de compendios y pequefias
recopilaciones que tuvieron por objetivo mostrar algunas disposiciones para la resoluciéon de asuntos
especificos en los procesos judiciales.

'7"El arbitrio judicial consisti6 en la facultad de los jueces para dictaminar en un proceso, a partir de su
ponderacion sobre las posibles soluciones validas otorgadas por las fuentes judiciales. El cambio juridico
no nego la existencia radical del arbitrio, a favor de la ley, pero su funcionamiento fue replanteado a la luz
de las transformaciones juridicas liberales que, bajo ciertos limites, reconocid a los jueces la posibilidad
de interpretar la ley y llenar los vacios juridicos existentes.

18 L.a comisién estuvo integrada por Mariano Yaifez, José Maria Lafragua, Isidoro A. Montiel y Duarte,
Rafael Dondé y J. Egia Lis. Parte expositiva. Codigo Civil del Distrito Federal...1873, pp.1-2.

107



. . . , .. 1 .
inspiran el interés y la malicia”."” No obstante, era necesario sentar las bases para que

esa aspiracion se convirtiera en una realidad positiva.

b) La codificacion civil

El amplio esfuerzo de codificacion de la década de 1870 acompaia el fortalecimiento
del sistema federal. En estos afios la federacion pretende fortalecer su esfera de accion
propia y los recursos para garantizar, ademds de la libertad de los estados (ya esbozado
en la Constitucion de 1824), los derechos individuales y ciudadanos de la Constitucién
de 1857. La interaccion entre los poderes de la federacion, los estados y los individuos
producen una serie de tensiones que es necesario equilibrar mediante la delimitacion de
la soberania de los estados, los derechos individuales y ciudadanos, y las facultades de
la propia federacion.”

Los primeros codigos civiles atienden a las necesidades de orden y
sistematicidad local que demanda la reforma liberal, fijando el caracter secular de “los
derechos, deberes y obligaciones, particulares y reciprocos de los individuos de un
pueblo”, como dominio exclusivo de la administracién judicial.”’

Los cuatro libros del codigo civil de 1870, estaban divididos de la siguiente
manera: el primero De las personas, estaba dividido en trece titulos que especificaban la
personalidad juridica de los individuos, sus derechos y garantias individuales y la
formalizacion y efectos de los vinculos sociales; en ellos se especificaban los derechos
de los nacionales y extranjeros, los objetivos y caracteristicas del contrato matrimonial
civil, la forma de certificar el estado civil de las personas, el estatus de los menores y los
mayores de edad, los aspectos sobre la paternidad, la patria potestad, de la
emancipacion, etc.”> El segundo libro, De los bienes, la propiedad y sus diferentes
modificaciones, estaba dividido en ocho titulos que establecian los tipos y los términos
de la propiedad legitima, las formas de regular la circulacion de los bienes y sus formas

legales para usufructuarlos; ademas de establecer al trabajo como una forma de

' Parte expositiva. Cédigo Civil del Distrito Federal...1873, p.2.

2% Carmagnani, 1993, pp.147-152.

1 El Cédigo Civil del Distrito puesto en forma diddctica por el Lic. D. Raimundo Guerra. (Sin lugar y
editorial), 1873, p.I11.

2 Libro Primero, De las personas, dividido en trece titulos: Titulo preliminar, De la ley y sus efectos, con
las reglas generales de aplicacion; Titulo I, De los mexicanos extranjeros; Titulo II, Del domicilio; Titulo
11, De las personas morales; Titulo IV De las actas del estado civil; Titulo V, Del matrimonio; Titulo VI,
De la paternidad y filiacion; Titulo VII, De la edad menor; Titulo VIII, De la patria potestad; Titulo IX,
De la tutela; Titulo X, Del curador; Titulo XI, De la restitucion integrum; Titulo XII, De la emancipacion
y mayor de edad; Titulo XIII, De los ausentes e ignorados.

108



propiedad que suprimia la servidumbre, y reconocia la facultad de venderlo como una
mercancia.”® El libro tercero, De los Contratos, es el mas extenso, evidenciando la
importancia que adquirieron los contratos en el derecho moderno, como la expresion de
las voluntades individuales libres que pactan sociedades con distintos fines, uno de los
que se consideraron mas importantes el econdmico.”* Las disposiciones del codigo
tenian como objetivo regular los distintos tipos de contratos, para lo cual se establecio
una tipologia de mas o menos amplia, en términos de las obligaciones y derechos para
las partes contratantes y la disposicion de los bienes involucrados en ellos, quedando
ademas establecida la forma en que éstos quedaban disueltos. El cuarto y ultimo libro
sobre Sucesiones, aborda las formas de testar y heredar, con base en la libre voluntad y
la propiedad individual, aunque se obtienen avances limitados.”

El 13 de agosto de 1872, se expidio6 el Codigo de Procedimientos Civiles, con la
aprobacion del proyecto elaborado por la comision formada por Jos¢ Maria Lafragua,
Mariano Yanez, Manuel Dublan, Luis Méndez y Pablo Zayas. El Codigo de
Procedimientos establecia las especificidades y la forma de operar del Codigo Civil.
Ambos fueron revisados para ser corregidos y adicionados en sus contenidos desde
1875 hasta 1880, cuando se aprobd la reforma del Coédigo de Procedimientos. La
practica del Codigo Civil puso en evidencia “algunos defectos” que debian corregirse,
pues ciertas circunstancias de su aplicacidon no habian sido previstas. Bajo la idea de que
la practica juridica era el factor que actuaba como piedra de toque de las

transformaciones legales, se decidi® hacer un nuevo estudio del codigo para

» Libro segundo, De los bienes, la propiedad y sus diferentes modificaciones, dividido en ocho titulos:
Titulo I Disposiciones preliminares, Titulo II De la divisiéon de los bienes; Titulo III, De la propiedad;
Titulo IV De la posesion; Titulo V Del usufructo, del uso y de la habitacion; Titulo VI De las
servidumbres; Titulo VII De la prescripcion; Titulo VIII Del trabajo.

2% Libro Tercero, De los Contratos. Titulo I De los contratos en general; Titulo II, De las diferentes
especies de obligaciones; Titulo III De la ejecucion de los contratos; Titulo IV De la extincion de las
obligaciones; Titulo V De la rescision y nulidad de las obligaciones; Titulo VI De la fianza; Titulo VII De
la prenda y de la anticresis; Titulo VIII De la hipoteca; Titulo IX De la graduacion de los acreedores;
Titulo X Del contrato de matrimonio con relacién a los bienes de los consortes; Titulo XI Del contrato de
sociedad; Titulo XII Del mandato o procuracion; Titulo XIII Del contrato de obras o prestacion de
servicios; Titulo XIV Del deposito; Titulo XV De las donaciones; Titulo XVI Del préstamo; Titulo XV
De los contratos aleatorios; Titulo XVIII De la compra venta; Titulo XIX De la permuta; Titulo XX Del
arrendamiento; Titulo XXI De los censos; Titulo XXII De las transacciones; Titulo XXIII Del registro
publico.

» Los aspectos que pretendia transformar la codificacién es, por ejemplo, la obligacion de testar la
legitima, que disponia la transmision de determinada cantidad de los bienes de los padres a favor de uno
de sus hijos, sin dejarlos en plena libertad de determinar el destino de sus posesiones Libro Cuarto
titulado Sucesiones, el cual se divide en cinco titulos: Titulo I Disposiciones preliminares; Titulo II De la
sucesion por testamento; Titulo III De la forma de los testamentos; Titulo IV De la sucesion legitima;
Titulo V Disposiciones comunes a la sucesion testamentaria y a la legitima.

109



reformarlo.”® En 1884, después de que el Congreso otorgara facultades especiales al
poder ejecutivo para dirigir los cambios en el Codigo civil, se aprobd uno nuevo, en
donde se reconocio6 el derecho de testar libremente.”’ Los demas apartados del Céodigo
Civil fueron mantenidos, dando continuidad a los instrumentos creados para hacer
operativos los principios liberales.

El 31 de mayo de 1884, fue aprobado el nuevo Cddigo de Procedimientos
Civiles.” Posteriormente, el presidente Diaz realizo un proyecto que se tenia desde
hacia afios: un Cédigo Federal de Procedimientos Civiles Este se promulgd en 1896,
con la intencion de reorganizar y fortalecer el poder judicial de la federacion sobre los

estados, mismo que también fue reformado y promulgado nuevamente en 1908.%

¢) La codificacion penal

La formacion del Codigo Penal fue mas dificil de concretar. El cddigo penal debia
desarrollar no sélo una tipologia de delitos, como se ha referido, sino especificar los
casos en que se daria la defensa de los derechos Las comisiones nombradas no lograron
formular un texto acabado debido a la inestabilidad producida por la guerra civil y, mas
tarde, por la intervencion. Durante el segundo imperio se traté de organizar uno y
nombré a una comision formada por Teodosio Lares, Urbano Fonseca y Juan B.
Herrera, quienes tampoco pudieron llegar a concluir sus trabajos. Sin embargo, fueron
dictadas varias leyes que pretendian regular la administracion de la justicia, la
organizacion del ministerio publico y el arreglo de las prisiones, que complementarian
la adopcion de los codigos penales franceses de 1865 y 1866.%°

Instaurada nuevamente la republica, el presidente Juarez dispuso la continuacion

de los trabajos del Codigo Penal nombrando a una comision formada por Antonio

%% La adopcion del cddigo por los estados habia producido una uniformidad que queria conservarse, por lo
cual se pretendid evitar que en vista de los inconvenientes mostrados en los codigos, las legislaturas
decidieran su reforma. “Voto particular del Sr. Lic. Justino Fernandez, miembro de la 1* comisioén de
Justicia sobre el proyecto de reformar el Cédigo Civil.” El Foro, t.xxii, 9 de enero de 1884.

T Cédigo Civil para el Distrito Federal y Territorio de la Baja California reformado en virtud de la
autorizacion concedida al Ejecutivo por decreto de 14 de diciembre de 1883, México, Imprenta de
Francisco Diaz de Leon, 1884. “Editorial. Parte expositiva del dictamen de la mayoria de la Comision de
Justicia de la Camara de Diputados, relavito a la reforma del Coédigo Civil del Distrito Federal y
Territorio de la Baja California.” El Foro, t.xxii, 23 de marzo de 1884.

* Cédigo de Procedimientos Civiles del Distrito Federal y Territorio de la Baja California, México,
Imprenta de Francisco Diaz de Ledn, 1884.

¥ Cédigo Federal de Procedimientos Civiles y Ley Organica de los Tribunales Federales. Con notas,
concordancias e insercion de las leyes a que hacen referencia o dejan de ser vigentes por el Sr. Lic. D.
Antonio de J. Lozano, México, Imprenta de Eduardo Dublan, 1897.

30 Ley para la organizacién del Ministerio Publico fue promulgada el 19 de diciembre de 1865, mientras
que las “Bases para la organizacion y el arreglo de las carceles” corresponde a pocos dias después, el 24
de diciembre de 1865”. Barney Cruz, 2004, p.71

110



Martinez de Castro, Manuel Zamacona, José Maria Lafragua, Indalecio Sanchez Gavito
y Eulalio Maria Ortega. En noviembre y diciembre de 1869 se concluyen el primer y
segundo libro del Codigo Penal, con base en la defensa de los derechos del individuo,
en torno a su igualdad juridica, seguridad, libertad y bienes. Parte importante de los
textos es la precision de los tipos de delitos y sus respectivas penas (corporales —carcel y
pena de muerte- y pecuniarias). El cddigo afirma, a partir de su nuevo caracter racional
y sistemadtico, aspectos como la igualdad de los individuos ante la ley —por la cual se
suprimen los fueros y los tribunales especiales, a excepcion de los militares-; la
seguridad de los individuos durante los procesos criminales, ya fueran victimas o
acusados, prohibiendo la aplicacion de leyes retroactivas, y considerando a los acusados
inocentes hasta que se comprobara su culpabilidad, mediante mecanismos que reducen
los castigos corporales a la carcel; entre otros.

En ese mismo afio, ya habia entrado en vigor la Ley de Jurados, promulgada por
el presidente Juarez y el ministro de justicia de aquél entonces, Ignacio Mariscal. Para el
tiempo en que se discutia el codigo de procedimientos penales, dicha ley ya enfrentaba
varias criticas “a consecuencia de algunos escandalosos veredictos y otros abusos
lamentables.”*'

El 4 de diciembre de 1871, se promulgo6 el Codigo Penal del Distrito Federal y
Territorio de la Baja California, sobre delitos del fuero comun y sobre delitos contra la
Federacion, mismo que no fue adoptado de inmediato por los Estados, como pasé con el
Codigo Civil, sino que fue remitido para su estudio y adaptacion por los gobiernos
locales.*

El Codigo Penal generd varias discusiones en las legislaturas locales, pues no
todos los puntos contemplados en el codigo se consideraron vigentes a toda la republica.
Algunos estados mostraban un importante avance en la elaboracion de sus codigos
penales, cuya exposicion variaba en puntos particulares.

En ese contexto, el Tribunal Superior del Distrito instd a que se presentara
también el Proyecto del Cdodigo de Procedimientos Penales al congreso y se incluyera

en ¢l la reforma de la Ley de Jurados. Desde el 4 de febrero de 1871, el presidente de la

*! La Ley de Jurados fue promulgada el 15 de junio de 1869. Derecho penal. Capitulo II, p.210.

32 Cédigo Penal del Distrito Federal y Territorio de la Baja California, sobre delitos del fuero comiin, y
para toda la republica sobre delitos contra la Federacion, México, Imprenta de Gobierno, 1871. Se
enuncia que las fuentes del Cdodigo fueron: los codigos penales de Francia, de Bélgica (1867), el proyecto
de Codigo de Portugal (1864), el Codigo Penal Portugués (1852) y el Codigo de Lousiana, el Codigo de
Baviera (1813), el Codigo de Prusia (1851), el de Espana, la Novisima Recopilacion, el Civil de
Veracruz, entre otros; y autoridades como Jeremy Bentham y Alexis de Tocqueville, que seran referidos
ampliamente por los juristas de la época. Véase Cruz Barney, 2004. p.72

111



Republica habia nombrado una comision para organizar el Cédigo de Procedimientos,
compuesta de los licenciados Manuel Dublan, Manuel Ortiz de Montellano y Luis
Meéndez, a quienes posteriormente se agregaron José Linares, Manuel Siliceo y Pablo
Macedo. El proyecto fue presentado a la Secretaria de Justicia en diciembre de 1872 y
fue modificado por el ejecutivo; mas tarde se entregd nuevamente al secretario de
justicia, quien instruyd algunos cambios, los cuales fueron dejados a la revision de
Dublan y Macedo, después de lo cual fue publicado en 1873 y difundido en los medios
periodisticos a fin de ampliar su discusion.

El codigo de procedimientos debia precisar las formas para materializar los
articulos planteados en el codigo: la manera en que debian presentarse los procesos; qué
tipo de pruebas correspondia presentar y la temporalidad valida para presentarlas; los
elementos para demostrar la culpabilidad o inocencia de los individuos; la manera que
en se llevarian a cabo las detenciones y averiguaciones; una clasificacion de las penas
que correspondia a cada delito, entre otros. Estos puntos suscitaron los estudios
especificos de varios juristas.”

A diferencia de la legislacion penal de la primera mitad del siglo XIX, los
codigos posteriores a la Reforma liberal suprimen las exclusivas violaciones al
catolicismo. Si bien los pecados dejan de ser competencia de la justicia estatal, la
cuestion religiosa si tiene un espacio en los cddigos penales, que plasman positivamente
la separacion Estado-Iglesia y los postulados de la ley sobre Libertad de Cultos de 1860,
con importantes articulos como el 4°, que reduce la autoridad de los eclesiasticos a una
competencia exclusivamente espiritual; y el articulo 5°, que estipula el nuevo estatus
legal de los pecados: “En el orden civil no hay obligacion, penas, coaccién de ninguna
especie con respecto a los asuntos, faltas y delitos simplemente religiosos; en
consecuencia, no podra tener lugar, aun precediendo excitativa de alguna iglesia o de
sus directores, ningin procedimiento judicial o administrativo por causas de apostasia,

cisma, herejia, simonia o cualesquiera otros delitos eclesiasticos.” Por tanto, no tenia

33 Los articulos publicados en EI Foro, sobre los aspectos sistematizados en la codificacion son los
siguientes: Rebollar Rafael. “Clasificacion de heridas y lesiones segun el cddigo penal” 4 de enero; 15,17
de febrero de 1874, 12 de junio de 1874, 13 de junio de 1874 y 14 de junio de 1874. Zuiiiga Mariano.
“Clasificacion de heridas y lesiones seglin el codigo penal” (respuestas I) 22 y 23 de enero de 1874.
“Clasificacion médico-legal de las heridas” (respuesta II) 8 de marzo; 28, 30 de abril, 2,5,7 mayo de
1874. Otros articulos planteaban exposiciones generales para introducir el nuevo cdédigo, mientras que
también se elaboraban disertaciones especificas para clarificar materias especificas: Macedo Pablo.
“Apuntes sobre el Codigo de Procedimientos Criminales.” 3 de mayo de 1874; “Responsabilidad criminal
por detencidn arbitraria jcon arreglo a qué ley debe castigarse? ;Esta vigente para esa clase de delitos el
Codigo Penal, en toda la Reptiblica Mexicana?”, 28 de noviembre de 1874. “Los cddigos. Codigo Penal”
13 de febrero de 1874, “Los codigos. Codigo Penal (concluye)” 14 de febrero de 1874.

112



lugar ningtn procedimiento judicial por los delitos eclesiasticos, pero si éstos eran, al
mismo tiempo, faltas a las leyes vigentes, serian juzgados por la autoridad competente,
sin que pesara su trascendencia en el orden religioso. El articulo 23°, precisa que los
ministros que en ejercicio de sus funciones, y aprovechdndose de ellas, ordenaran la
ejecucion de un delito o exhortasen a cometerlo, serian juzgados como coémplices por
los tribunales civiles.™*

El Codigo Penal de 1869 consigna, en un apartado denominado confusamente
“Los delitos contra la religiéon”, aquéllas transgresiones que impiden el desarrollo
efectivo de la practica de la libertad religiosa, retomando la ley de 1860 casi
textualmente.®” El codigo refiere la libertad que existe para la manifestacion de las ideas
sobre cuestiones religiosas, y para la publicacion de breves, cartas pastorales y demas
escritos sobre esas materias, siempre y cuando no atacasen el orden y la moral publicas,
la paz y la vida privada y todos aquellos derechos de los terceros; y que no incitasen a
cometer ilicitos, pues en tales casos se aplicarian las leyes vigentes para sancionarlos.*®

Los delitos relacionados con las religiones no pretenden proteger la integridad de
las creencias porque se considerasen verdades religiosas, sino porque su proteccion
resguarda un derecho individual que asegura la libertad de conciencia. Esa libertad
implicaba la seguridad tanto de quien la practicaba, como de los cultos, es decir,
garantizar la integridad de todas aquéllas religiones instaladas en el pais. De ahi, que la
legislacion penal especificara como delitos aquéllos que impedian el ejercicio libre y
respetuoso de cualquier religion, sancionando todo atentado contra sus recintos,
creencias y objetos de culto.”’

Los codigos penales de los siguientes afos catalogaron estas cuestiones de forma
mas precisa, como “delitos contra la libertad religiosa”, los cuales fueron desarrollados
en apartados que estipulan materias como: la sancioén por la violencia, de hecho y por

injurias publicas, contra la practica de los “ritos o las funciones” de cualquier culto

3 “Ley sobre Libertad de Cultos” Arts. 4°, 5° y 23°, 4 de diciembre de 1860, en Leyes civiles
vigentes... 1893, pp.66-67 y 71.

 Libro Segundo, Titulo II, “Delitos contra la religion” Arts.267-272. Cédigo Penal del Estado de
Veracruz Llave, presentado en proyecto a la honorable legislatura por el presidente del H. Tribunal
Superior de Justicia C. Lic. Fernando de Jesus Corona, y mandado observar por el decreto numero 127
de 17 de diciembre de 1868. Veracruz, Imprenta del Progreso, 1869, pp. 92-94.

36 Libro Segundo, Titulo II, “Delitos contra la religion” Art. 267, Cédigo Penal del Estado de Veracruz
Llave...1869, pp.92-93. “Ley sobre Libertad de Cultos”, Art.5° 4 de diciembre de 1860, en Leyes civiles
vigentes...1893, p.66-67.

37 Libro Segundo, Titulo II, “Delitos contra la religion” Arts. 268-269, Codigo Penal del Estado de
Veracruz Llave...1869, p.93. Dentro de la cuestion religiosa también se encontraba penada la violacion a
los sepulcros y la exhumacion de cadaveres sin permiso de la autoridad publica, igualmente contenido en
la ley de 4 de diciembre de 1860.

113



permitido por el Estado; se contempla la proteccion a los ministros quienes no podran
ser insultados, ni molestados en el ejercicio de las practicas religiosas permitidas por la
ley; se castiga a todo aquel que por medio de la violencia fisica o moral obligue a otra
persona a practicar alguna confesion contra su voluntad, a guardar determinadas fiestas
religiosas, 0 a no ejercer la religion que ya profesara; ademas se sancionaria a todo
aquél que obligase a menores de 16 afios a adoptar una religion diferente a la de sus
padres, y por Gltimo, se prohibieron las persecuciones religiosas.*®

Algunas de estas disposiciones fueron desapareciendo en las reformas que se
practicaron a los codigos, pero la proteccion a la libertad de las practicas religiosas y la
naturaleza secular de la ley y de los tribunales civiles fueron conservados. Es necesario
insistir que ambos aspectos pretendian garantizar los principios constitucionales de la
exclusiva jurisdiccion del Estado para elaborar la ley y conocer de sus faltas, y la
libertad de conciencia de los individuos, lo cual hizo que la Iglesia se quedara
exclusivamente con los recursos de conciencia para imponer sus normas. Esta posicion
seria invariable en los codigos posteriores.

La discusion del Codigo de Procedimientos presentado en 1873, se extiende por
mas tiempo del planeado, dejando dispersa y confusa la cuestion de procedimientos
judiciales, lo que posibilita un mayor espacio para el desarrollo del arbitrio judicial. No
fue sino hasta el 15 de septiembre de 1880, que se expide el primer Cddigo de
Procedimientos Penales, el cual pretende establecer reglas generales “para que el
despacho sea uniforme en los tribunales del crimen, procurando extirpar corruptelas
introducidas en nuestro foro y adoptando medios para hacer pronta y expedita la
administracién de la justicia penal”.*

Cabe mencionar que el debate de estos textos en el congreso practicamente
estuvo ausente, pues aunque se habla de la conveniencia de desarrollar amplias
discusiones para conducir de manera mas apropiada la legislacion, la premura para
aprobar los codigos y el trabajo acumulado en las sesiones lo impiden. Tras casi una
década de que la codificacion entrara en vigor, las comisiones nombradas para sus

reformas reconocen las enormes dificultades que implica el disefio de la especificidad

juridica. Y no podia ser de otra manera, pues el proceso de transicion juridica representa

3% Seccion 47° “Delitos contra la libertad religiosa” Arts. 951-946, Cédigo Penal para el Estado libre y
soberano de México, Toluca, Imprenta del Instituto Literario, 1875, pp.218-219.

39 Parte expositiva. Cédigo de procedimientos penales. México, Imprenta del Comercio de Dublan,1880.
La comision encargada de elaborarlo estuvo formada por Mariscal, entonces Ministro de Justicia, Manuel
Dubléan, Pablo Macedo y Emilio Monroy, entre otros.

114



un gran esfuerzo por conciliar los principios constitucionales con la experiencia ganada
en el foro, que obliga a amoldar varios de los principios doctrinales a las practicas y
valores imperantes en la sociedad.

El Codigo Penal fue reformado en 1884, y siete afios después, la “Ley de jurados
en materia criminal en el Distrito Federal” —de 24 de junio de 1891- fue adicionada al de
Procedimientos, cuya elaboracion estuvo a cargo de Rafael Rebollar, F.G. Puente y P.
Miranda.* En 1894 se publica un nuevo Codigo de Procedimientos Penales, que
incluyo6 algunos cambios al juicio por jurados y mostré un plano distinto del derecho
mexicano. Este plasma la positivizacion del derecho, que reduce considerablemente los
esfuerzos por establecer el didlogo entre la teoria y la practica juridica, postulando en
primer término la elaboracion teodrica de la ley.

Pese a sus continuos cambios, la codificacion civil y penal de la legislacion
mexicana, ayuda a estructurar la administracion secular del gobierno: los aspectos de
control, orden y justicia en la sociedad, con base en los principios liberales esbozados
en la Constitucion de 1857.

El avance de la secularizaciéon se manifiesta con més contundencia en dos
aspectos presentes en la codificacion civil y penal: por un lado, la delimitacion de las
esferas de competencia estatal y eclesidstica con argumentos que privilegian la
conservacion de los intereses generales del Estado, la sociedad y los individuos sobre
los del catolicismo; y por otro, la ampliacion de la jurisdiccion del Estado a costa del
control detentado por Iglesia, donde determinados aspectos de la conducta de la
poblacion, que resaltan por su interés social y moral, no se consideran mas un dominio
de ésta, sino de la competencia del poder judicial. A partir de entonces, las atribuciones
sobre el comportamiento social son disputadas por los tribunales eclesidsticos y por los
civiles, pero de manera separada.

La delimitacion legal de la frontera entre los delitos civiles y religiosos
inevitablemente produce algunas confusiones en la préctica, teniendo como
consecuencia el desarrollo de una tension clero-gobierno. El desarrollo de la
codificacion civil, particularmente de la creacion del registro civil y su impacto en el

plano local, es particularmente ilustrativa.

% La comisién sefialaba que la organizacion de este tribunal no presentaba “las suficientes garantias de
acierto, para llenar la funcion social que conforme a su institucion le estaba reservada.” Parte expositiva.
Codigo de procedimientos penales para el distrito y territorios federales. Expedido por el Ejecutivo en
virtud de la autorizacion que se le concedio por el Congreso de la Union en 3 de junio de 1891, Imprenta
y Litografia de F. Diaz de Leon y Sucesores, 1894.

115



La historiografia ha referido dos versiones contrarias acerca del funcionamiento
de los primeros afios del registro civil en México: una es que la fuerza de la Iglesia
anulo el desarrollo de éste; y la otra, que el Estado se impuso sobre las pretensiones
eclesiasticas, logrando secularizar a la sociedad. Sin embargo, los casos concretos llevan
a preguntarnos por la forma en que operan las dos jurisdicciones y por la manera en que
se dirimen sus tensiones, en un escenario donde los dos actores se disputan la
legitimidad y hegemonia de un importante espacio de control social. A este complejo
escenario se afiade la actitud de los diversos sectores sociales ante la disputa por su
lealtad y dominio, pues no sélo la Iglesia tenia que apelar al convencimiento para hacer
cumplir sus normas, sino también el Estado, pues a pesar de que contaba con medios
coactivos, la consolidacion de los nuevos mecanismos legales dependid, en buena
medida, de que fueran aceptados y practicados por la poblacion.” Esto lleva a
preguntarnos por los instrumentos de persuasion y su eficacia en ambas autoridades.

Para resolver estas interrogantes se revisaron los registros de las parroquias, los
informes de los parrocos en el arzobispado de M¢éxico, los informes sobre el registro
civil y las memorias de gobierno, especificamente en las primeras décadas del
funcionamiento del Registro, pues durante esa etapa se ponen en practica la legislacion

organica sobre el Registro y los primeros codigos civiles.

2. El registro civil

La instrumentacion del registro civil no fue facil. La ley organica, de 27 de enero de
1856, publicada antes de la separacion Estado-Iglesia, todavia contempld la
intervencion del clero en la certificacion matrimonial, pues dispuso a los curas la
obligacion de dar parte a las autoridades civiles de los matrimonios y bautizos que
efectuaran diariamente, pero con la salvedad de que el sacramento debia celebrarse
primero que el acto civil, otorgando al matrimonio religioso un caracter formal y una
autoridad particular a los eclesiasticos.*?

No fue sino hasta el decreto de separacion Estado-Iglesia en 12 de julio de 1859,

que se dio un nuevo caracter a la formacioén del Registro, pues la secularizacion de la

1 Por eso, en principio no se planteaba la imposicion de una ley a través del sistema penal, sino instar a
los individuos a conocer las “obligaciones” que demandaba la vida en sociedad y a cumplir con ellas.
“Justificacion de las Leyes de Reforma”, Veracruz, julio 7 de 1859. Benito Juarez, Manuel Ruiz, Melchor
Ocampo, Miguel Lerdo de Tejada. Benito Juarez, T.II, 1972, p.488.

# “Ley Organica del registro civil, 27 de enero de 1857.” Articulos 48 y 65, en Direccion General del
Registro Nacional de Poblacion e Identificacion Personal. El registro civil en México antecedentes
historico-legislativos, aspectos juridicos y doctrinario, México, Secretaria de Gobernacion, 1982, p.29.

116



administracion gubernamental y la legislacion en material civil, requirieron de la
creacion de un organismo estatal, secular —en sus fines y principios-, para sustituir la
accion del clero en la certificacion de la personalidad juridica, y de todos aquéllos actos
relacionados con el estado civil y la condicion de los individuos. Primero se legislo la
cuestion matrimonial, mediante la Ley del Matrimonio Civil de 23 de julio de 1859:
“que reasumiendo todo el ejercicio del poder soberano, éste [El Estado] debe cuidar de
que un contrato tan importante como el matrimonio, se celebre con todas las
solemnidades que juzgue convenientes a su validez y firmeza y que el cumplimiento de
éstas le conste de un modo directo y auténtico.”*?

El matrimonio, como contrato, se justific6 como una institucion social no
religiosa, que s6lo podia reconocerse si se celebraba frente a la autoridad civil, pues la
sociedad “para todo” debia “bastarse a si misma”.**

A pocos dias se expidio la Ley sobre el estado civil de las personas, en 28 de
julio de 1859, que permitio6 la formacion del registro civil, a partir del postulado de que
el Estado ya no podia encomendar a la Iglesia “el registro que habia tenido del
nacimiento, matrimonio y fallecimiento de las personas, registros cuyos datos eran los
unicos que servian para establecer en todas las aplicaciones practicas de la vida el
estado civil de las personas”.*

La legislacion establecido a los jueces del estado civil como las autoridades
encargadas de “la averiguacion y modo de hacer constar el estado civil de todos los
mexicanos y extranjeros residentes en el territorio nacional, por cuanto concierne a su
nacimiento, adopcion, arrogacion, reconocimiento, matrimonio y fallecimiento”. El juez
otorgaba ese reconocimiento legal, como autoridad estatal y a nombre de la sociedad

mexicana, a través de un escrito por el cual los individuos entraban en el goce de sus

derechos y obligaciones juridicas al tomar algan estado.*®

# La ley contenia un total de 31 articulos: “Ley sobre el Matrimonio Civil”, Veracruz 23 de julio de 1859.
Dublan y Lozano, Decreto 5057, http://lyncis.dgsca.unam.mx/harvest/cgi-
bin/DUBLANYLOZANO/muestraXML.cgi?varl=8-5057.xml&var2=_8.

# «Circular del Ministerio de Justicia.” Veracruz 23 de julio de 1859. Juarez, T.I1, 1972, p.522.

* La ley estipulaba, en 43 articulos, la forma de expedir las actas de nacimiento (Arts.28-24), matrimonio
(Arts.25-35), y fallecimiento (Arts.36-43). “Ley Organica del Registro Civil”, Veracruz, 28 de julio de
1859. Dublan y Lozano, Decreto 5060 http://lyncis.dgsca.unam.mx/harvest/cgi-
bin/DUBLANYLOZANO/muestraXML.cgi?varl=8-5060.xml&var2=8

% Las actas debian empezar de la siguiente manera: “En nombre de la Repiiblica de México y como el
Juez del estado civil de ese lugar, hago saber a los que la presente vieren y certifico ser cierto, que en el
libro nimero... del registro civil es a mi cargo, a la foja... se encuentra sentada un acta del tenor
siguiente”. Art.1 “Ley orgéanica...”, Veracruz, 28 de julio de 1859. Dublan y Lozano, Decreto 5060. La
codificacion civil especifico diversos aspectos que serian materia del Registro: la inscripcion del
nacimiento, la filiacion, las emancipaciones y habilitaciones de edad, las modificaciones judiciales de la

117


http://lyncis.dgsca.unam.mx/harvest/cgi-bin/DUBLANYLOZANO/muestraXML.cgi?var1=8-5060.xml&var2=8
http://lyncis.dgsca.unam.mx/harvest/cgi-bin/DUBLANYLOZANO/muestraXML.cgi?var1=8-5060.xml&var2=8

a) El cleroy el gobierno frente al registro

Varios afios transcurrieron desde las primeras disposiciones relacionadas con la creacion
del Registro, hasta la formacion de los primeros Codigos Civil y de Procedimientos, ya
referidos. Durante ese tiempo, la experiencia habia mostrado las dificultades para
organizar y articular la infraestructura necesaria para formar las oficinas del Registro, lo
que redundd en una escasa difusion del mismo entre la poblacion.*” A ello se afiade, la
oposicion combativa de la jerarquia clerical en los primeros anos del funcionamiento del
Registro. A pesar de que el Estado asumi6 formalmente el control oficial del Registro
como parte de la administracion publica, no evitd que la Iglesia reclamara su
competencia sobre buena parte de ellos, por lo cual existen, simultaineamente, las dos
jurisdicciones.*

La disputa Estado-Iglesia en torno al registro de los actos vitales de las personas
se centrd, particularmente, en el control de la cuestion matrimonial, sometida a la
jurisdiccion de ambas instituciones, pues las uniones conyugales se consideran la base
de la estructura social. En términos de importancia, seguia el registro de los nacimientos
y las defunciones. El nacimiento y la defuncion no se encontraban en un estatus similar
al del matrimonio, pues “los primeros son puramente hechos fisicos cuya existencia es
completamente independiente de toda ley positiva, mientras que el segundo no puede
existir sino acomodandose a lo que esta ley prescriba.”® De lo cual resultaba que los
nacimientos y defunciones podian probarse por otros medios distintos a las actas del
registro, pero no asi el matrimonio.

Para la jerarquia clerical el matrimonio civil tenia dos delicadas implicaciones:
la primera, se referia a una serie de consecuencias de tipo moral-religioso, pues el nuevo
caracter secular del matrimonio —que vino a confirmarlo como un contrato civil,

suficiente en si mismo y respaldado por instituciones seculares-, lo separaba de la

capacidad de las personas o que éstas han sido declaradas en concurso, quiebra o suspension de pagos; las
declaraciones de ausencia y fallecimiento; los matrimonios y divorcios; la vecindad y nacionalidad; la
patria potestad, tutela y demas representaciones legales.

*" Los gobernadores de los Estados y Distrito Federal y Territorios, fueron los encargados de designar el
numero y distribucion de los jueces del Registro, de tal manera que a todos los habitantes de la reptblica
fuera accesible su localizacion. Se establecié una serie de requisitos para nombrar a esta autoridad —
mayores de treinta afios, casados o viudos y de notoria probidad-, pero se establecio que a falta de estos,
ejercerian como jueces del estado civil las personas que desempefiaren las funciones judiciales en primera
instancia en el lugar designado. Art.3 “Ley Orgénica...”, Veracruz, 28 de julio de 1859. Dublan y Lozano,
Decreto 5060

* La Iglesia llevaba el registro de los bautizos (con informacién sobre el nacimiento y la filiacion del
registrado), matrimonios, divorcios y defunciones, a los cuales afadia el estado religioso.

¥ Meéndez Luis. “De las modificaciones que va teniendo la legislatura privada de los mexicanos en
materia civil y penal” El Derecho, no. 13, 21 de noviembre de 1868, p.206.

118



solemnidad de lo sagrado, en los términos planteados por el catolicismo, lo cual para
muchos catdlicos era lo que legitimaba al matrimonio. La segunda cuestion es la pérdida
de la jurisdiccion secular del clero sobre estos actos, a favor del reconocimiento de la
autoridad del Estado.™

La jerarquia considera que la separacion del matrimonio civil y eclesidstico
tendria un efecto negativo para los principios morales difundidos por el catolicismo,
pues durante mucho tiempo el matrimonio religioso habia sido la base legal
predominante sobre la cual descansaba el modelo de familia de la sociedad mexicana.
Se temia que la ausencia de los principios religiosos para establecer el compromiso
matrimonial relativizara las obligaciones de los conyuges, y trivializara lo que se
consideraba un acto sagrado, lo cual trastocaria el orden moral y religioso que aspiraba
normar la conducta de la sociedad. Una tercera consecuencia anunciaba no sélo la
supresion de las facultades eclesidsticas sobre los aspectos seculares de la poblacion,
sino también el probable choque entre dos tipos de derecho sobre un mismo tema, que
traeria dilemas de conciencia entre la poblacion.

Asi, para la jerarquia, la creacion del registro civil representaba una verdadera
crisis social. Pero ;hasta qué punto eran diferentes ambos tipos de matrimonio?.

La argumentacion de la jerarquia clerical y los gobiernos civiles respecto a la
funcién del matrimonio y sus fines eran, en términos generales, los mismos.”! A pesar
de que existian algunas diferencias puntuales respecto a los impedimentos que cada
legislacion establecia, como en el caso de los limites de consanguinidad entre los

, 2 . . ,
conyuges,’” las discrepancias mas fuertes se presentaban sobre la forma de lograr la

% La idea de que el matrimonio religioso era el tnico legitimo para la mayoria de la poblacion fue
reconocida por las autoridades judiciales como una de los elementos utilizados por el clero para
manipular a la poblacion y detener el avance del Registro. “Consulta del gobernador de Coahuila sobre
las reformas a la ley de registro civil.” México, septiembre 20 de 1883, en Ignacio Luis Vallarta. Archivo
Inédito. México, Suprema Corte de Justicia de la Nacion, 1993, p.250.

> En la discusién de 1857 sobre el contrato matrimonial y su posibilidad de disolverlo, los diputados no
aceptaron la indisolubilidad del matrimonio, por lo que el divorcio civil, al igual que el eclesiastico, no
produjo mas que la separacion de cuerpos: “porque la union conyugal es inherente al estado social:
porque el divorcio permitido siempre y la poligamia no puede producir mas que escandalos e
inmoralidad... el matrimonio es indisoluble, y aun entre los salvajes, que no estan muy lejos, el
matrimonio es también perpetuo, es indisoluble.” Intervencion del Diputado Arriaga. Zarco, T.II, 1990,
pp-730-733. Este principio de la indisolubilidad del matrimonio quedd formalizado en los articulos 4 y 20
de la ley de 2 de julio de 1859.

52 E] derecho canénico establecio una mayoria de edad para contraer matrimonio —con base en aptitudes
fisicas de los contrayentes-, de 12 afios en la mujer y 14 en el hombre; igual requisito de la legislacion
civil que estipulaba lo mismo en un principio (articulo 5). Estan también los limites de consanguinidad,
que para las leyes civiles se extendia a los primos hermanos de linea colateral igual, mientras que la
iglesia los extendia hasta los primos segundos. No obstante, estos impedimentos no eran tan graves, pues
en ambos casos se establecieron mecanismos de dispensa, por ejemplo, los gobiernos otorgaron

119



legitimidad del matrimonio, con base en un discurso que apuntaba la estructuracion de
dos trinomios: moral catolica--sacramento--autoridad eclesidstica, frente a, moral
secular--contrato--autoridad civil.

El matrimonio eclesidstico establece su legitimidad en la doble dimension del
matrimonio como convenio-sacramento, mediante el cual dos voluntades libremente
decidian unirse, temporal y espiritualmente. El sacramento matrimonial significaba la
gracia de Dios otorgada a la alianza perpetua entre un hombre y una mujer, orientada al
bien de los conyuges y a la procreacion y educacion de su descendencia. A pesar de que
la jerarquia criticaba la inclinacion materialista del matrimonio civil, también reconocia
ampliamente las consecuencias materiales y juridicas de dicho convenio, como la
responsabilidad paterna de la manutencién de la esposa y los hijos, el adulterio, el
divorcio, etc. Al binomio convenio-sacramento se agregaba la figura del sacerdote,
como autoridad eclesiastica necesaria para atestiguar la formalidad del acto, es decir, el
cumplimiento de los términos y rituales establecidos por la disciplina eclesiastica.

El contrato civil del matrimonio pretendia abarcar las dimensiones material y
moral secular de éste. El matrimonio se entendia como un hecho juridico, mediante el
cual dos voluntades libres (de un hombre y una mujer) acordaban unirse —de ahi la idea
de contrato-, para establecer una vida comun, de ayuda mutua y gozar de todos los
derechos y prerrogativas que las leyes civiles concedian a los casados.™ Para que éste
matrimonio tuviera efectos legales, tenia que ser celebrado con ciertas solemnidades
dentro de las cuales la presencia del funcionario publico que la acreditara era
insustituible. En sus disertaciones sobre el matrimonio civil, Luis Méndez aseguraba
que las leyes del registro civil no eran opuestas a las ideas religiosas y a la moral: “sino
que antes bien contribuye a la conservacion de tan preciosos bienes, dando mayor
estabilidad y sancion mas robusta al estado social del hombre.”>*

El gran problema presentado a los liberales es como sustituir la solemnidad del
sacramento religioso, o dicho de otro modo, con qué principios sostener la solemnidad
secular del matrimonio. Como respuesta, se trata de formar y consolidar el aspecto

moral del matrimonio. Para ello, se dota de un amplio contenido moral a los intereses

habilitaciones para permitir a los menores de edad contraer matrimonio. Sobre los impedimentos y los
mecanismos para dirimirlos véase “Circular del presidente interino de los Estados Unidos Mexicanos”
Mayo 2 de 1862, en Leyes civiles vigentes...1893, p.78.

33 “Ley Organica del registro civil”, el 27 de enero de 1857 Arts. 1, 9, 16, en El registro civil en México...
1982, pp.29-30.

* Méndez Luis. “De las modificaciones que va teniendo la legislatura privada de los mexicanos en
materia civil y penal” EIl Derecho, no. 13, 21 de noviembre de 1868, p.206.

120



seculares de la sociedad, los cuales adquieren un caracter sagrado, que no esta
sustentando en principios religiosos, sino en el hecho de ser maximas de derecho natural
que guian a los individuos en la convivencia y las relaciones sociales, haciendo de ellos
principios sublimes e intocables.

La moral del matrimonio se estructura con base en cuatro preceptos: la autoridad
social, el respeto, el honor y la justicia. La legitimidad del matrimonio civil se establece
por la autoridad del conjunto social, a través de la celebracion del contrato y su
inscripcion en el registro civil, como “el tnico medio moral” de hacer honorable la
unidn entre un hombre y una mujer y “fundar la familia, de conservar la especie y de
cumplir las imperfecciones del individuo que no puede bastarse a si mismo para llegar a
la perfeccion del género humano”.” De ello también resultaba la garantia de la justicia
en el matrimonio, pues s6lo con el contrato tendrian lugar una serie de efectos legales de
justicia, que entre, otros puntos, incluian el reconocimiento de los deberes y derechos
por ambos conyuges y para con los hijos que resultaran de esa unién.

Los preceptos de la ley matrimonial establecen las pautas del lazo moral
contraido, expresado en un determinado tipo de normas para guiar la conducta
considerada socialmente aceptable entre los contrayentes que, ademas de estipular
expectativas sociales de género, para los hombres y las mujeres (el hombre debia
mantener el hogar y otorgar proteccion a su esposa, mientras que ésta se comprometia a
obedecerlo y atender su casa), establece condiciones de mutuo “respeto, deferencia,
fidelidad, confianza y ternura”. Por lo tanto, se reprueba la violencia fisica, moral y
emocional: “nunca se dirdn injurias, porque las injurias entre los casados, deshonran al
que las vierte, y prueban su falta de tino o de cordura en la eleccion, ni mucho menos se
maltrataran de obra, porque es villano y cobarde abusar de la fuerza.”*®

Esta moral secular debia estar mas all4 de la profesion de cualquier religion, de
tal suerte que la exigencia de un comportamiento justo, honorable y ejemplar por parte
de los individuos, era una condicién para toda la sociedad, independiente de sus
creencias espirituales, y en armonia con la garantia de conciencia entre los individuos.”’

Es conveniente reiterar que el matrimonio civil tenia la virtud de contemplar ambas

condiciones: al tiempo que protegia el derecho de los individuos a unirse en legal y

>> “Epistola” Melchor Ocampo, 19 de julio de 1859, El matrimonio civil...1859, p.13.

6 “Ley Orgéanica del registro civil”, 27 de enero de 1857 Articulo 15, en El registro civil en
Meéxico...1982, p.29.

7 Méndez Luis. “De las modificaciones que va teniendo la legislatura privada de los mexicanos en
materia civil y penal” en El Derecho, 21 de noviembre de 1868, pp.203-208.

121



legitimo matrimonio, cuidaba la libertad que cada uno tenia de solemnizar su unién o no
por algun ritual religioso. De esa manera, el Estado mexicano, a través del registro civil,
reconoceria el contrato matrimonial de todos los individuos, independientemente de su
religion.

A pesar de las discrepancias por la naturaleza distinta entre el sacramento y el
contrato civil, la diferencia mas significativa radica en el ultimo elemento del trinomio,
es decir, en la autoridad designada para conocer directamente sobre los mismos. Ello
extendio la disputa Iglesia-Estado mas alla del plano ideoldgico, para ubicarlo en una
abierta pugna politico-administrativa por el control de los espacios de jurisdiccion
encargados de administrar los matrimonios. Tanto en el matrimonio eclesiastico como
en el civil, los celebrantes son quienes dan vida al matrimonio, y no los jueces civiles o
los eclesiasticos, pero la presencia de ambas autoridades tiene un peso importante para
el reconocimiento legal y sacramental de los matrimonios, pues atestiguan, autorizan y
declaran el convenio de un matrimonio libre y valido, es decir, efectuado “con todas las
solemnidades... y que el cumplimiento de estas conste de modo directo y auténtico”.”®
Ninguna otra figura podia sustituir a estas autoridades, por lo tanto el matrimonio s6lo
es valido ante sus instancias respectivas.

El registro secular de los actos vitales de las personas permite a la
administracion estatal competir por el control social a costa de la hegemonia detentada
por la Iglesia en esa area. Ello genera una disputa que no es meramente ideoldgica, sino
por el control de los espacios de representacion y jurisdiccion administrativa sobre
buena parte de la vida secular de la poblacion.” La pugna es protagonizada por los
funcionarios civiles y los parrocos, ambos en su calidad de representantes del poder

estatal y eclesiastico.

b) La dimension local de la disputa por el control del registro civil

¥ “Circular del Ministerio de Justicia e Instruccion Publica”, 31 de julio de 1859 en Leyes civiles
vigentes...1893, p.47. El Concilio de Trento establecid6 que los ministros del matrimonio son los
contrayentes, no los sacerdotes. Por ello, el sacramento del matrimonio no necesita, como tal, la
bendicion del sacerdote, la cual se constituyd a manera de un precepto eclesiastico que atestiguaba la
validez del acto. No fue sino hasta 1907, que la Sagrada Congregacion del Concilio estipuld la
participacion activa del sacerdote para pedir a los contrayentes la manifestacion de su consentimiento. El
gobierno civil también reconoce que en el matrimonio “los ministros celebrantes son los mismos
contrayentes, y el parroco un simple testigo condecorado y fidedigno...” “Circular de la Secretaria de
Despecho y Gobernacion”, 6 de agosto de 1859, en Leyes civiles vigentes...1893, p.60.

%% Con el tiempo, la diferencia entre el sacramento y el contrato se extendi6 a la especificidad legal que
fue introduciéndose por el avance de la legislacion liberal, cada vez mas centrada a atender los aspectos
materiales derivados del contrato.

122



La promulgacion del Cédigo Civil, del Codigo de Procedimientos y de leyes
especificas para la organizacion de los tribunales, vino a fortalecer la organizacion del
registro civil, pero no se consider6 suficiente para adelantar al dominio detentado por la
jurisdiccién eclesidstica.®

Los esfuerzos de los gobiernos locales por lograr el control de la administracion
matrimonial tomaron dos vias: la primera corrio a cargo del gobierno federal, a través
de la disposicion del 5 de diciembre de 1867, y consistié en la regularizacion de todos
los matrimonios religiosos vigentes, celebrados antes y/o después de las leyes
reglamentarias del matrimonio de 1859, y de aquéllos acreditados durante la
intervencion, bajo las disposiciones imperiales.®’ Con esta primera prevenciéon no se
regularizaron los matrimonios, pues a pesar de que el Codigo Civil de 1871 avanzé en
la ordenacion del mismo, la instalacion de las oficinas del registro en las
municipalidades comprendidas en el arzobispado de México fue, hasta cierto punto,
lenta y obstaculizo el control efectivo del registro, por lo que la disposicion para
regularizar los matrimonios religiosos celebrados después de la codificacion civil se
mantuvo vigente durante toda la década de 1870 y parte de la siguiente. Las reformas de
1873 que adicionaron las leyes de Reforma a la Constitucion de 1857 afirmaron el
control estatal sobre los actos vitales de las personas. Concretamente, el articulo 2° del
decreto de Adiciones y Reformas a la Constitucion Politica de la Republica Mexicana,
estipuld que el matrimonio era un contrato civil y que éste, y los demas actos de la vida
civil de los individuos, eran jurisdiccion de las autoridades civiles y tendrian la fuerza y

la validez que les otorgaran las leyes.®

% L os registros de la ciudad de México de 1868, mostraban un nimero muy reducido de matrimonios, y
una desproporcion importante en comparacion con las defunciones y nacimientos. Méndez Luis. “De las
modificaciones que va teniendo la legislatura privada de los mexicanos en materia civil y penal” E/
Derecho, no. 13, 21 de noviembre de 1868, p.205. Para el Estado se volvido imperioso promover,
particularmente por medio de la prensa, las bondades de la nueva legislacion y la utilidad de que los
individuos inscribieran legalmente sus acciones para que fueran reconocidos sus efectos juridicos y las
consecuencias negativas que podia producir la falta de una certificacion legal.

' E1 5 de diciembre de 1867, el presidente Juarez decretd que se reconocerian aquéllos matrimonios que
hubieren sido celebrados ante las autoridades imperiales y bajo los preceptos impuestos por éstas, asi
como aquéllos efectuados frente los ministros de cultos hasta el fin del Segundo Imperio, a partir de lo
cual la poblacion debia regirse por las leyes anteriores, particularmente la ley de 12 de julio de 1859. No
obstante, debido a que no se logré regularizar a todos los matrimonios, los gobiernos locales siguieron
permitiendo la regularizacion de matrimonios efectuados antes y después del gobierno intervencionista.
El presidente Juarez también reconocié aquellos procesos judiciales iniciados durante este periodo,
mediante la “Ley que prescribe reglas para la revalidacion de las actuaciones hechas y sentencias
pronunciadas por los tribunales del gobierno usurpador”. Benito Juarez, 20 de agosto de 1867. EI
derecho, No.5, 26 septiembre de 1868, pp.80 y No.6, 3 de octubre de 1868, pp.95-96 y No.5, 26
septiembre de 1868, pp.89-90.

62 En 1873, la Ley de Reformas y Adiciones Constitucionales, introdujo en el texto constitucional el
articulo 130, que establecia al matrimonio como un contrato civil y de la exclusiva competencia de las

123



La segunda via, instrumentada particularmente por los gobiernos locales, surge
en la circunstancia de la escasa respuesta inicial de la poblacion a las disposiciones
legales que complica la recopilaciéon de datos para la formacion de estadisticas de
poblacion, base para elaborar los programas de accion gubernamental. En respuesta a
ello, las autoridades civiles de varias poblaciones piden auxilio a los eclesiasticos para
componer sus registros a partir de la informacion contenida en los libros de
sacramentos, a pesar de que las resoluciones que marcaban lo contrario.”> Las
autoridades también exigen a los eclesidsticos una labor de convencimiento entre la
poblacion catolica a favor del registro civil.**

Ambas demandas son una contradiccion dificil de ignorar, pues pretenden
continuar con la vinculacion clero-gobierno de la ley de enero de 1857, pero de manera
mas radical, al condicionar la celebracion del acto religioso. Contrario a lo estipulado
por la ley del Matrimonio Civil de 1859, los gobiernos locales expiden decretos
prohibiendo a los parrocos la administracion de los sacramentos, si los contrayentes no
presentan sus comprobantes de la oficina del Registro. Para 1865, las leyes del Segundo
Imperio refrendan esa peticion, imponiendo a los catélicos el matrimonio civil y
eclesiastico por medio de una serie de multas a los eclesidsticos en caso de que no
exigieran la boleta de registro primero. El congresista Luis Méndez asegura que ello era
“una restriccion a la libertad, que nunca es tan preciosa como cuando se trata de
practicas religiosas, que por su propia naturaleza no deben tener mas movil que la
conciencia del individuo.”®

Al triunfo liberal, las autoridades civiles de distinta jerarquia informaban que la
propaganda negativa emprendida por la jerarquia clerical para desacreditar la

legitimidad de las instituciones y disposiciones gubernamentales, habia contenido la

autoridades seculares. Dublan y Lozano. Legislacion mexicana, en Legislacion mexicana 6 coleccion
completa de las disposiciones legislativas expedidas desde la Independencia de la Republica ordenada
por los licenciados Manuel Dublan y José Maria Lozano, T.XII, México, (S/E),1876-1904, pp.501 y 503.
53 El prefecto de Tulancingo habia consultado si los curas parrocos debian hacer los bautismos antes o
después de efectuado el registro. La Secretaria de Gobernacion responde que debia exigir a los padres de
familia, el registro de sus hijos “sin ingerirse la autoridad civil en lo relativo a los actos eclesiasticos del
bautismo” “Circular de la Secretaria de Estado y del Despacho de Relaciones Exteriores”, 23 de mayo de
1861 en Leyes civiles vigentes...1893, p.80.

6 Algunos historiadores muestran las pretensiones excesivas de las autoridades seculares respecto del
registro civil, como algo propio de las leyes de Reforma y de toda la legislacion liberal, sin hacer notar
que esto es una contradiccion hacia los propios principios de la doctrina liberal. Asi, se menciona que la
administracion de los sacramentos depende de que no se apliquen las leyes de Reforma, porque éstas son,
de origen, contrarias a los sacramentos o intereses eclesiasticos. Véase, por ejemplo, Chavez Sanchez,
Eduardo. La Iglesia de México, entre dictaduras, revoluciones y persecuciones. México, Editorial Porrua,
1998, p.5.

6 Méndez Luis. “De las modificaciones que va teniendo la legislatura privada de los mexicanos en
materia civil y penal” EIl Derecho, no. 13, 21 de noviembre de 1868, p.205.

124



aceptacion del registro civil. Por ello, una vez restaurada la Reptiblica y en el contexto
de la discusion y aprobacion del primer Coédigo Civil, varios gobernantes locales
retomaron la pretension de consolidar al registro civil, obligando a la participacion del
clero parroquial. Hasta les legislaturas estatales lleg6 la discusion esta posibilidad, por
ejemplo, Jalisco, Yucatan y Tabasco. Algunas asambleas parecieron no percatarse de la
falta que implicaba obligar al clero a participar de las actividades gubernamentales
frente a la declarada independencia Iglesia-Estado. En Jalisco, por ejemplo, se refieren
las circunstancias excepcionales de la republica y “la tenaz resistencia del clero a atacar
y obsequiar las prevenciones de las Leyes de Reforma, y la poderosa influencia que el
fanatismo ejerce atin sobre las masas”.®

Con esa intencion, las autoridades envian comunicados a los parrocos para pedir
su participacion en dos tipos de registros: el primero, la formacion de una estadistica
sobre cultos, para lo cual se solicita la noticia por municipalidades sobre el nimero de
parroquias existentes en el territorio, cudntos sacerdotes las atienden, la jurisdiccion
eclesiastica a la que pertenecen, y el nimero de fieles que acuden a ellas; el segundo, es
una peticion a los eclesiasticos para motivar a los catdlicos al registro de los
nacimientos de sus hijos, los matrimonios y las defunciones. El registro también
contribuiria a formar una estadistica de poblacion, considerada de vital importancia para
la administracion gubernamental de cada estado de la republica, pues el control
estadistico de la poblacion debia ser la base de la planeacion de politicas econdomicas, de
sanidad, etc.

Las disposiciones sobre el registro suscitaron nuevas fricciones entre el clero y
el gobierno, pero es necesario preguntarnos por la especificidad de esta circunstancia:
(significaria la continuidad en la radicalizacion de posturas entre ambas autoridades? vy,
(cudles fueron los efectos de la ruptura del espacio dominado por la Iglesia en el
registro de los actos vitales de las personas frente a los intentos del Estado por construir
su hegemonia en esa area?.

A diferencia de la disputa presentada por la cuestion de la tolerancia de cultos y
del juramento constitucional, que en los primeros afnos de la Reforma habia polarizado
el discurso y la accion de los involucrados —de donde resultd la renuncia de varios
funcionarios publicos que se vieron presionados para no prestar el juramento

constitucional y renunciar a su trabajo-, con el registro civil se empuja la recepcion de la

66 «Consulta del gobernador de Coahuila sobre las reformas a la ley de registro civil.” México, septiembre
20 de 1883, en Ignacio Luis Vallarta...T.11, 1993, p.240.

125



legislacion liberal y de los nuevos instrumentos creados para hacer que todos los sujetos
de derecho, la Iglesia incluida, hagan valer sus prerrogativas juridicas.

La demanda de las autoridades para la participacion del clero en el registro civil,
se dio con mayor insistencia desde 1867, y produce una respuesta clerical que muestra
el cambio de actitud de las autoridades eclesiasticas frene a las civiles, después de las
experiencias bélicas de la guerra civil y la intervencion. El clero parroquial, procede
principalmente de dos maneras: por un lado, recurre a los mecanismos formales que
brinda la transformacién legal liberal con el fin de frenar la presion ejercida por los
gobiernos; la segunda postura fue la menos frecuente, pues aceptd de manera
incondicional las disposiciones gubernamentales.

Las comunicaciones presentadas entre las autoridades civiles y eclesiasticas a
partir de estos casos, permiten observar dos aspectos trascendentes que caracterizan la
reorientacion de la relacion Estado-Iglesia, en el contexto de la instrumentacion
legislativa de la Reforma liberal: el primero, es que el clero dispone de los elementos
legales que le otorga el régimen liberal para hacer efectivos sus derechos y dirimir asi
sus conflictos con las autoridades gubernamentales, reclamando la efectividad del
principio de separacion Estado-Iglesia; el segundo expone la manera en que la jerarquia
trata de moldear la diversidad de respuestas de los ministros para lograr un argumento
uniforme, que permita encauzar la disputa al plano legal, a través del uso de los recursos
creados y garantizados por el Estado, actitud que ayuda en el fortalecimiento de los
principios liberales y de sus instrumentos legales.

Las reacciones de la clase clerical frente a la legislacion liberal, no hacen sino
mostrar la diversidad de posturas y sectores eclesidsticos. En este caso podemos
referirnos a dos de ellas. Por un lado, encontramos a un sector clerical que se pronuncia
por no ceder a las pretensiones de los gobiernos, manteniendo una postura escrupulosa
temiendo por las “terribles” consecuencias que pudieran acarrear para la Iglesia. Su
negativa a participar con el gobierno refiere argumentos legales que remitian, por un
lado, a sus derechos como eclesidsticos, a su libertad como parrocos de respetar los
limites dictados por su conciencia en calidad de religiosos; por otra parte, sefialan que el
principio legal de la separacion Estado-Iglesia, los habia emancipado de participar en
los negocios estatales.

Tal fue el caso de un grupo de sacerdotes del arzobispado de México que, a
través de una representacion dirigida al Ministro de Gobernacion del Distrito Federal,

solicita la revocacion del mandato expedido por los jueces del registro civil de la

126



entidad, por el cual se habia ordenado a los parrocos de la demarcacién no realizar
ningun bautizo, matrimonio o entierro sin que primero presentaran las boletas de
inscripcidn en esa oficina. Se denuncia la continua vigilancia sobre los eclesiasticos y
las arbitrarias detenciones, malos tratos y destierro que sufrian por su negativa de
cooperar con las disposiciones de los jueces.®” La sola pretension de poner a los
parrocos como auxiliares de los gobiernos civiles es suficiente para denunciar el hecho
como ilegal, pues encarna:

Un ataque a la libertad del Parroco, a quien se quiere hacer depender de la

autoridad civil en el ejercicio de las funciones de su ministerio: lo coloca en la

posicion de agente de la misma autoridad exigiéndoles que vigile a los fieles en

el cumplimiento de sus deberes civiles en esta materia.®®

En efecto, las autoridades pretenden valerse de la influencia clerical sobre la
poblacion para que el registro sea aceptado y practicado con mayor amplitud. Sin
embargo, una parte del clero se opone al registro civil como una imposicién que altera
la relacion fiel-sacerdote-sacramentos. La oposicion es mdas radical en el caso de

aquéllos gobiernos que exigen el registro antes que los actos religiosos:

Se les abrevia (a los catdlicos) el tiempo para el registro de los sus nacidos, pues
se les exige antes del Bautismo que regularmente no pasa del tercer dia, y la ley
les concede quince: se les estrecha el matrimonio civil cuando la ley los deja en
libertad para contraerlo y se les exige que lo hagan antes del matrimonio
eclesiastico: no son libres para celebrar sus funerales sino hasta que tengan la
boleta de entierro, haya o no expirado el plazo que se les conceda para
obtenerla.®’

No obstante, los eclesidsticos olvidan que también ellos presionan a la poblacion
para solemnizar sus uniones, bautizar a sus hijos y realizar los entierros de acuerdo a los

rituales catolicos. Como la Iglesia habia logrado imponer los rituales de los actos vitales

7 Los informes muestran que, efectivamente, algunas autoridades civiles levantaron multas a varios
parrocos, muchas de las cuales si se hicieron efectivas, pero fueron menos los casos en donde se dio la
efectiva imposicion de prisiones —que en su mayoria ocurrieron en los curatos o en el domicilio de los
sacerdotes- y destierros como penas por no cumplir con mandatos especificos en materia de registro civil.
El gobernador del Estado de Hidalgo informaba que, al negarse el cura de Pachuca a entregar una partida
de bautismo, lo llevaron a prisiéon y sentenciaron a reclusion en el curato. En respuesta el presidente
considera que se podria indultar al cura, siempre que lo solicite, expresando reconocer su falta a la ley y
ofreciendo no reincidir y guardar respeto a las autoridades locales. Coleccion Porfirio Diaz (en adelante
CPD), Comunicaciones entre Francisco Cravioto y Porfirio Diaz, Marzo de 1888, Docto. 002255 Caja 5
Legajo 13. Los otros casos en que los eclesiasticos fueron sometidos a prision fueron las infracciones
cometidas por la celebracion de actos religiosos en la via publica y por su participacion en movimientos
armados contra el gobierno.

68 «Representacion elevada al Supremo Gobierno sobre los puntos que se expresan” México, 25
Septiembre de 1867, Archivo Historico del Arzobispado de México (en adelante AHAM), Seccion
Secretaria arzobispal, Serie Correspondencia, Caja 38, Exp. 2.

69 “Representacion...”, México, 25 Septiembre de 1867, AHAM, Seccion Secretaria arzobispal, Serie
Correspondencia, Caja 38, Exp. 2.

127



de las personas a tal grado que para los eclesidsticos es una practica “natural” y
obligatoria que no debia cuestionarse. En ello no reconocen la libertad personal para que
los fieles decidan sobre la conveniencia del sacramento, por ejemplo, el bautizo de un
menor no es una decision sujeta a la libre voluntad de los padres, o que se pudiera
aplazar hasta que los individuos decidieran si querian efectuarlo o no. Asi mismo, la
Iglesia considera que la union entre un hombre y una mujer, mientras no estuviera
solemnizada por medio del sacramento, es una union espuria, y quienes asi acordaban
vivir son sancionados religiosamente por transgredir las normas eclesidsticas y se les
presiona para reconciliarse con la Iglesia.

Por su parte, los gobiernos reconocen que las personas estan obligadas a cumplir
con el registro civil, pues la libertad individual se ve restringida por el interés social que
redunda en el interés particular: “Porque es falso que los individuos estén en libertad
para hacer constar o no los actos de la vida civil, puesto que, en materia del altisimo
interés social, su inscripcion no puede quedar al arbitrio de los particulares.”” El
registro era una obligacidon contenida en la legislacion civil, que estipula sanciones de
caracter penal si no se llegare a cumplir con ella.

Tanto el Estado como la Iglesia reconocen la libertad de los individuos esta
limitada por la estructura y el orden —civil o religioso- que cada institucion establece y
que somete la conducta del hombre a una serie de reglas, cuyo cumplimiento es
necesario para que dicho orden funcione “correctamente”. Sin embargo, la imperfeccion
humana podia actuar en contra de dichos 6rdenes —como la seguridad, felicidad y la
salvacién espiritual-, por lo cual queda al Estado y a la Iglesia, desde sus respectivas
materias, establecer los medios para conciliar la libertad individual con el orden —civil o
eclesistico-, que cada entidad defiende. Por ello, el margen de libertad personal
indiscutible en el matrimonio, las solemnidades exigidas por ambas potestades para
legitimar las uniones conyugales son de caracter obligatorio. Entonces, lo que aqui se
disputa es un espacio de control y representacion social en torno al registro de los actos
vitales de las personas, que incluye el conflicto por el reconocimiento social de la
autoridad legitima para encargarse de la jurisdiccion sobre los actos vitales de las
personas.

Si bien la defensa clerical que alude a los derechos civiles estd presente desde la

primera mitad del siglo XIX, la promulgacion de la Constitucion de 1857 y la definicion

70 «Consulta del gobernador de Coahuila sobre las reformas a la ley de registro civil.” México, septiembre
20 de 1883, en Ignacio Luis Vallarta...T.I1, 1993, p.250.

128



de la legislacion particular ofrecen elementos concretos al clero para sustentar la
defensa de sus intereses eclesiasticos, mas alla de una apelacion abstracta.

Cuando un grupo de eclesiasticos de la ciudad de México denuncia que “los
dogmas catdlicos, la moral y la disciplina de la Iglesia” son vulnerados por las
autoridades civiles, toda vez que condicionaban la administracion de los sacramentos a
su participacion en el registro civil, se apoyan en una base legal que remite al decreto de
separacion Estado-Iglesia.”"

En casos como éste, los parrocos no apelan, precisamente, a sus derechos
ciudadanos, sino a los derechos que como ministros les otorga la ley. Asi lo habia
reconocido el gobierno federal, por lo menos desde 1861, en circulares enviadas a los
gobiernos locales. El presidente de la republica recibid varias solicitudes de
eclesiasticos que pedian se les exonerara de la exigencia de remitir al gobierno la
“noticia de los nacidos, casados y muertos de que tengan conocimiento en sus
respectivas parroquias”. En un caso concreto de la solicitud de un grupo de eclesiasticos
de la ciudad de México, el presidente dispone que “debiendo conservarse la
independencia absoluta del Gobierno y de las autoridades eclesidsticas, no es
conveniente pedir la noticia de que se trata, pues esto importaria tanto, como hacer
depender a los curas en sus funciones eclesiasticas, de la autoridad civil.”’* En lugar de
ello, las autoridades debian hacer “entender a los ciudadanos que el no contraer
matrimonio civilmente los priva de todos aquellos derechos que la ley sefiala, como el
de patria potestad, sucesion legitima, etc., dejandolos, sin embargo, en entera libertad
para que ocurran o no ante los ministros del culto que elijan.””

En otra circular de 15 de agosto de 1862, se afirma que por muy justificables que
fuesen los intentos por superar los obstaculos impuestos por la influencia clerical para el
desarrollo del registro civil, ese tipo de sujeciones contravenia el espiritu de la Reforma,
tendiendo a perpetuar la “mutua anomala dependencia”.”* Esta disposicion se basaba en
la propia legislacion de la Reforma, concretamente en el decreto sobre la Libertad de

Cultos, expedido por el presidente Juarez el 4 de diciembre de 1860. El articulo 20

estipulaba:

7! “Representacion...”, México, 25 Septiembre de 1867, AHAM, Seccion Secretaria arzobispal, Serie
Correspondencia, Caja 38 Exp. 2.

72 «Circular de la Secretaria de Relaciones Exteriores y el Departamento de Gobernacion™, 11 de abril de
1861, en Leyes civiles vigentes... 1893, p.85.

3 “Circular...” 11 de abril de 1861, en Leyes civiles vigentes... 1893, p.85.

™ Extracto de la circular del 15 de agosto de 1862, en “Consulta del gobernador de Coahuila sobre las
reformas a la ley de registro civil.” México, septiembre 20 de 1883, en Ignacio Luis Vallarta...T.I1, 1993,
p-249.

129



La autoridad publica no intervendrd en los ritos y practicas religiosas
concernientes al matrimonio. Pero el contrato de que esta unidon dimana, queda
exclusivamente sometido a las leyes. Cualquiera otro matrimonio que se
contraiga en el territorio nacional, sin observarse las formalidades que las
mismas leyes prescriben, es nulo o incapaz por consiguiente de producir ninguno
de aquellos efectos civiles que el derecho atribuye solamente al matrimonio
legitimo. Fuera de esta pena, no se impondra otra de las uniones desaprobadas

por este articulo, a no ser cuando en ellas interviniere fuerza, adulterio, incesto o

engafio, pues en tales casos se observara lo que mandan las leyes relativas a esos

delitos.”

Empero, para un sector de las autoridades locales, la separacion clero-gobierno
significa la sumision del primero a la autoridad civil, al grado de disponer de las
actividades de los parrocos y obstruir su administracion eclesiastica, a favor de la
consolidacion de las instituciones estatales. Por lo tanto, los intentos directos de las
autoridades civiles por dominar la accion del clero no son una contradiccion propia de la
legislacion liberal, sino son el resultado de una accidén politica de extralimitacion
jurisdiccional contraria a los principios constitucionales y, en consecuencia, susceptible
de ser sancionada.

Y es que, como Connaughton refiere, la problematica de la jurisdiccion entre
ambas autoridades deriva de “la palpable confusion a este nivel local entre lo ciudadano
y lo religioso, que daba lugar a la interferencia de las autoridades ciudadanas en materia
religiosa...””® A lo cual habria que afiadir la propia debilidad administrativa de los
gobiernos incapaces, todavia, de hacer hegemoénicas sus propias instituciones, por lo
que se veian “obligados” a echar mano del apoyo de los eclesidsticos y su organizacion.

Ante la discrepancia, el clero apela a la ley sobre la libertad de cultos para
revertir ese proceso y las autoridades federales responden favorablemente protegiendo
los derechos clericales contra a las arbitrariedades de los gobiernos locales.

Los ministros transitan a una nueva sensibilidad legal que les permite
reorganizar, con mayor claridad, su estrategia hacia los gobiernos civiles. A diferencia
de los conflictos pasados en donde arremetia por igual contra las leyes y la actividad de
los gobiernos, el clero esta en la disposicion de hacer una defensa juridica y denunciar

las “amargas contradicciones” entre la legislacion vigente y la actividad de los

funcionarios.

7 “Ley sobre Libertad de Cultos” Art. 20, Veracruz, 4 de diciembre de 1860, en Leyes civiles
vigentes...1893, pp.70-71.
76 Connaughton, 2008, p.250.

130



Ese tipo de controversias y desequilibrios entre la ley y la practica habian
preocupado a los legisladores, quienes establecen formas de equilibrio dentro de la
misma ley. Tal es el caso de los articulos constitucionales que previenen los
mecanismos para la sancién de los actos equivocos o arbitrarios de determinadas
autoridades, lo mismo que también se estipulan las formas en que los individuos podian
defender sus derechos.”” El derecho de peticion, consignado en el articulo 8° de la
Constitucion de 1857 es uno de ellos. El articulo consigna la inviolabilidad del derecho
de los individuos a dirigirse a sus autoridades “por escrito, de una manera pacifica y
respetuosa”, sobre cualquier asunto, a excepcion de las materias politicas reservadas
solo a los ciudadanos. Se obliga a las autoridades a responder a todas las peticiones
también por escrito.

El clero apela constantemente a ese derecho con resultados favorables. Por
ejemplo, en el caso mencionado del grupo de parrocos de la ciudad de México, el
gobernador del Distrito Federal —con base en las circulares emitidas afios atras por las
autoridades federales-, ordena a los jueces del registro civil de su jurisdiccion el
cumplimiento estricto de su deber “con el tenor y espiritu de las leyes de reforma”, para
evitar que “traspasen sus atribuciones”, pues los parrocos estaban en libertad de
administrar los matrimonios, entierros y bautizos sin tener que exigir a sus fieles la
presentacion de la boleta del registro.” El gobierno eclesidstico recibi6 la respuesta y la
envio, a manera de circular, a todas las parroquias del arzobispado para que los

e, . . g eqe C. 80
eclesiasticos estuviesen en posibilidad de sustentar su defensa en casos similares.

77 “Constitucién Federal...” Titulo Tercero De la division de poderes, Seccion III Del poder judicial,
Titulo IV De la responsabilidad de los funcionarios publicos, Arts. 103-108, en Zarco, T.II, 1990, p.1358.
78 «“Constitucion Federal...” Titulo Primero, Seccion I “De los derechos del hombre”, Art. 8°, en Zarco,
T.II, 1990, pp.992. Esta es considerada una de las principales prerrogativas del hombre, pues fuera o no
ciudadano, nacional o extranjero, tenia el derecho de formular por escrito sus pretensiones, tanto
legislativas como administrativas, relacionadas con el interés publico o individual. Toda autoridad tenia el
deber de acoger las peticiones escritas y dictar una solucion. Este punto también es tratado por Isidoro
Montiel y Duarte. Titulo II La igualdad, Capitulo IX Del derecho de peticion, en Montiel y Duarte,
Isidoro. Estudio sobre las garantias individuales, México, Editorial Porraa, 1998 (edicion facsimilar
1873), pp.285-291.

7 «“Respuesta del Gobernador del Distrito Federal” 31 de diciembre de 1867. AHAM, Seccion Secretaria
arzobispal, Serie correspondencia, Caja 38, Exp. 2.

% La circular esta fechada el 30 de enero de 1868, y se envia a las parroquias del arzobispado: Santa
Catariana, Santa Ana, Santa Maria, Santa Veracruz. San Antonio. San José, Salto del Agua, San Angel,
Mixcoac, Tacubaya, Santa Fe, Coajimalpa, Atzcapotzaltongo, Villa de Carbon, Huehuetoca y
Tepotzotlan. Texcoco, Huejutla, Chimalhuacan, Atenco, Coatlinchan, Coatepec, Chalco, Ixtapaluca,
Ixtapalapan, Ixtacala, Ecatepec, Tepexpan, Acolman, Tecamac, Teotihucan, Tepitlastoc, Chiautla,
Cuautitlan, Tultitlan, Tlalnepantla, Atzcapotzalco, Naucalpan, Tacaba, entre otras. Cabe sefialar que estas
no son todas las parroquias del arzobispado, pues habia algunas que no tenian un encargado. La didcesis
de Ledén también procedid con prudencia, pues su prelado dispuso que para evitar a los curas “gravisimas
cuestiones y compromisos” se prohibia dar sepultura en todas las iglesias, capillas y cementerios que

131



El Secretario de Gobernacion, Ignacio L. Vallarta, ratifica la disposicion en una

circular.®!

Sin embargo, esas comunicaciones no bastan para persuadir a algunas
autoridades “de que conspiraban contra los principios que con celo defendian, queriendo
intervenir en los actos religiosos, aunque fuesen para ello inspirados por el patridtico
deseo de consolidar la nueva institucion”.**

En los afios siguientes, las disputas entre autoridades locales se siguen
presentando, pues tanto los eclesidsticos como los funcionarios son cambiados con
regularidad. El gobierno eclesiastico del arzobispado de México continta recibiendo
consultas de sus parrocos, a quienes aconseja proceder en la defensa de sus derechos
como eclesiasticos, utilizando la legislacion vigente que afirmaba la separacion Estado-

Iglesia.*

hayan sido cerrados y que no contaran con licencia de la mitra y el permiso de la autoridad civil. Al
mismo tiempo se afirmaba que los curas no debian dar razén alguna al registro civil de sus registros.
“Registro Civil”, 15 abril 1867, en “Extracto de las prevenciones contenidas en las circulares diocesanas
de la Sagrada Mitra de Leon”, Undécima Pastoral que el Illmo. Y Rmo. Sr. Obispo de Leon, Dr. y
Maestro D. José Maria de Jesus Diez de Sollano y Davalos dirige a su Ilmo. y V. Cabildo, Sefiores curas,
y V. Clero. La que contiene los estatutos disciplinares de la diocesis de Leon que se compone de lo
siguiente: Indice de las circulares diocesanas expedidas hasta mayo del presente afio. Auto General de
Visita. La parte de la Pastoral del Ilmo. Sr. Garza concernientes a bautizos. Caso de conciencia
consultado al Ilmo. Sr. Obispo. Constitucion de la Santa Sede sobre censuras. Facultades llamadas de
cordillera. Edicto bienal. Aranceles Diocesanos de esta Sagrada Mitra. Leon, Imprenta de José Maria
Monzén, 1872. p.17.

81 Jgnacio L. Vallarta naci6 en 1830 en Guadalajara, Jalisco. Realiza estudios para abogado y empieza su
carrera politica en su estado natal. Es nombrado Secretario de Gobierno de Jalisco; en 1855 comienza su
labor como litigante. Al afio siguiente acude al congreso. Participa junto a Santos Degollado en la defensa
del gobierno liberal local. Es elegido como diputado por el distrito de San Gabriel para asistir como
representante al Congreso de 1856-1857. Activo defensor de los principios liberales, participa en la
defensa de la tolerancia de cultos. De 1861 a 1862 ocupd la gubernatura interina de su estado. En 1863,
en medio de la intervencion extranjera, Juarez lo nombra gobernador y comandante militar de Jalisco de
donde sale para establecer una resistencia itinerante. Se presenta como candidato a diputado en otras
legislaturas, 1862, 1869. En 1871 fue elegido gobernador constitucional de su estado. Funge como
Ministro de Relaciones Exteriores y presidente de la Suprema Corte de Justicia, “Ignacio L. Vallarta. Una
aproximacion biografica”, en La Suprema Corte de Justicia en el primer periodo del Porfirismo (1877-
1882), México, Suprema Corte de Justicia de la Nacion, pp.907-909.

82 «Circular del Secretario de Gobernacién”, 30 de enero de 1868, en Extracto de las prevenciones
contenidas en las circulares diocesanas de la Sagrada Mitra de Leon.

% Los siguientes son las consultas presentadas desde distintos puntos del arzobispado respecto a la
insistencia de las autoridades civiles a que los eclesiasticos participasen del registro civil de 1868 hasta
1874, afio de la elevacion constitucional de las Leyes de Reforma: Consulta del sefior Cura de
Tequisquiac, 1868. Caja 37 Exp. 34. Consulta del encargado de Villa del Carbon, 1868 Caja 37 Exp. 88.
Consulta del Reverendo Padre Cura encargado de Achichipico, 1868 Caja 38 Exp. 7. Consulta del sefior
Cura de Mixquic, 1868 Caja 38 Exp. 11. Consulta del sefior Cura de Alfajayucan, 1869 Caja 46 Exp. 35.
Consulta del encargado de Chilcuatla, 1870 Caja 52 Exp. 27. Consulta del cura de Ixtacalco, 1870. Caja
52 Exp. 78. Consulta del encargado de Jiutepec 1871 Caja 72 Exp. 19 Consulta del encargado de
Acambay. 1871 Caja 62 Exp. 54. Consulta del Parroco de Aculco. 1871, Caja 64 Exp. 27 Registro civil.
Consulta del Parroco de Chapatongo. 1872 Caja 72 Exp. 52. Consulta del encargado de Tolcayucan. 1872
Caja 76 Exp. 90. Consulta del Vicario fijo de Coacalco. 1873, Caja 77 Exp. 93. Consulta del Parroco de
Tecozautla. 1874 Caja 86 Exp. 33. Consulta del encargado de Tepotzotlan. 1875 Caja 93 Exp. 21 Todos
los expedientes pertenecen a la Seccion Secretaria arzobispal, serie Parroquias del AHAM.

132



Esa interaccion, aunque conflictiva, es 1til a la asimilacion de los limites legales
de la convivencia clero-gobierno, pues las mismas tensiones y la forma en que se
resuelven, constituyen precedentes que aleccionan a los involucrados respecto a sus
fronteras de accion legal en el orden juridico liberal.

La elevacion constitucional de las Leyes de Reforma, que afirma la separacion
Estado-Iglesia, no produce cambios significativos respecto a los casos que hemos
venido refiriendo.

Asi, se presentan situaciones como en el poblado de Huixquilucan, perteneciente
al arzobispado de México, donde el presidente municipal pide “amistosamente” al
encargado de la parroquia, fray Alberto Zamora, que para que convivan en “armonia
ambas autoridades, como siempre se ha hecho, no proceda a administrar los
Sacramentos del Bautismo y Matrimonio, ni de sepultura eclesidstica, sin que los
interesados presenten la correspondiente boleta del registro civil.” El parroco responde
que “de ninguna manera podia hacerlo, puesto que, nos favorecen, acerca de esto, las
leyes vigentes, que tan repetidas veces han declarado la independencia de la Iglesia y
del Estado.”™ La resistencia del parroco se basa en la afirmacion de la independencia
entre ambas potestades decretadas por las Leyes de Reforma. El vicario general y
gobernador de la mitra pide al parroco que busque las circulares que establecen el
precedente y sustento legal que resolvia esa cuestion.

Otro caso que ilustra esa dinamica, es el que Vito Cruz, cura encargado de la
iglesia de Justepec, en la vicaria foranea de Cuernavaca, expone al gobierno eclesidstico
del arzobispado de México. El clérigo habia recibido una carta del juez del registro
civil, quien le exhortaba enviase informes acerca del nimero de bautizos y casamientos
efectuados en su parroquia, “sin poner nombres” de los que hubieren acudido a tomar el
sacramento, para formar una noticia estadistica. El eclesidstico considera que dichos
informes no representan peligro alguno para los feligreses o para la propia iglesia, pues
de los datos no podria saberse “quiénes son los que no han ocurrido a registrarse al
juzgado civil”. La participacion con la autoridad civil podia “evitar diferencias y esos
disgustos que suelen originarse de que uno se niegue a concederles el favor que piden.”
Sin embargo, no pensaba lo mismo respecto a otra peticion formulada por el jefe
politico del lugar, en la que se pedia su participacion en la estadistica de cultos. Cruz se

niega a otorgar la informacién por no estar en “armonia” con sus convicciones

8 «Carta de fray Alberto Zamora encargado de Huixquilucan al gobierno del arzobispado de México,” 2
julio de 1876, AHAM, Seccion Secretaria arzobispal, Serie Parroquias, Caja 100, Exp. 49.

133



religiosas, pues “condescender en esta vez a ministrar los datos que pide el Sr. Jefe
Politico...mas que tolerancia, me parece una coadyuvancia en detrimento de los
intereses de nuestra misma religiéon”. La desventaja para el clero, desde la perspectiva
del eclesiastico de Justepec, radica en que la vigilancia “externa” que el Estado pretende
sobre los cultos en el pais llevaria: “a nivelar Ntra. Santa Religion (el catolicismo) con
las demas Religiones, acerca de lo cual soy intolerante y contra de lo que me confieso

.. .. 85
adversario intransigible.”

La intransigencia del sacerdote no encuentra un respaldo en
la jerarquia del arzobispado, que recomienda la entrega de la informacion solicitada por
las autoridades, en un afan por mostrar una actitud de concordia.

Inevitablemente la organizacion de las condiciones para asegurar el
funcionamiento de distintas religiones en México es un hecho poco agradable para los
eclesiasticos, pues daba fin al monopolio que habia mantenido durante siglos. Empero
los conflictos radicales con la autoridad civil protagonizados desde el inicio de la
Reforma Liberal a mediados de la década de 1850, dejan una leccidon importante para la
década de 1870, en términos de la busqueda de una nueva forma de entendimiento
capaz de frenar el propio desgaste institucional de la Iglesia catdlica. Ello es evidente en
el abandono del discurso clerical de descrédito y confrontacion con el gobierno, tan
caracteristico en la jerarquia al inicio de la disputa Estado-Iglesia, para dar oportunidad
a la apertura de un espacio de entendimiento mutuo, apoyado en las bases legales
construidas por el liberalismo. Asi, al mismo tiempo que recomienda el uso de la ley
para evitar imposiciones de los gobiernos locales, el arzobispo llega a promover la
aceptacion del registro civil, instruyendo a sus parrocos que no sé6lo comunicaran a los
catolicos el “permiso” para acudir al registro, “sino que persuadimos a los interesados
para que ocurran a él y no se priven de los beneficios del orden legal.”*

En este camino, la jerarquia intenta uniformar la respuesta clerical y, al mismo
tiempo, afianzar un mayor control en la administracion parroquial. Un caso ilustrativo
ocurre en 1888, el gobierno del estado de Hidalgo, perteneciente al obispado de
Tulancingo, dispone que los parrocos informen acerca del nimero de bautizos y
matrimonios efectuados, bajo penas severas a aquéllos que no participaran. El obispo de

Tulancingo considera la disposicion un atentado a la separacion Estado-Iglesia. Se

manda la consulta del problema al arzobispado de M¢éxico, donde el dean y futuro

% «Carta del encargado de iglesia de Justepec al gobierno eclesiastico,” 21 de junio de 1871. AHAM
Seccion Secretaria arzobispal, Serie Parroquias, Caja 62, Exp. 19.

8 «Consulta de la poblacion de Buena Vista, jurisdiccion de Acambay. Contestacion del arzobispo de
Meéxico,” 3 de febrero de 1876. AHAM, Seccion Secretaria arzobispal, Serie Parroquias, Caja 98 Exp. 59.

134



arzobispo de México, Prospero Maria Alarcon, opina sobre la conveniencia de escribir
al presidente Porfirio Diaz para solicitar su mediacion en el asunto, bajo el precedente
de que los presidentes anteriores habia sido reprobar “tal disposicion como
anticonstitucional”."’

Mientras se efectuaba la negociacion, la parroquia Pachuca emitidé un
comunicado a sus iglesias dependientes, en el cual dio instrucciones para iniciar un
doble registro de los sacramentos: el primero, debia contener informacién escueta de los
sacramentos y era el que podia ser presentado ante el gobierno; el segundo, llevaria la
noticia pormenorizada del mismo y seria para uso exclusivo de las iglesias. La
instruccion establecia que si las autoridades civiles se llegaban a enterar y los curas eran
multados, estos debian pagarla sin resistencia y recurrir, al mismo tiempo, a pedir
proteccion a las autoridades civiles superiores.™

El arzobispo de México critica severamente la disposicion del parroco de
Pachuca, pues no solo se habia tomado la libertad de decidir sobre un asunto delicado
sin el consentimiento de sus superiores, sino que su decision se considera imprudente,
pues el registro secreto podria desencadenar mayores fricciones con perjuicio para la
iglesia. Se ordena al parroco de Pachuca abstenerse de emitir resoluciones de ese tipo,
sin que previamente fueran “aprobadas por esta superioridad.”®

El prelado teme por aquéllas acciones alejadas de los mecanismos legales que
habian ayudado a establecer cierto equilibrio en la relacion gobierno-clero. Y es que la
prédica en contra del cumplimiento de la legislacion civil vigente es un delito penado
por la ley.” Para el gobierno eclesiastico es importante mantener y consolidar las
nuevas formas legales que el Estado liberal brinda para moderar la tension entre el clero
y el gobierno civil, constrifiendo al clero a unificar sus criterios de respuesta y a seguir
una pauta moderada y uniforme.

Y no sélo eso, sino que se ponderan las consecuencias sociales de la pugna entre

las autoridades civiles y eclesiasticas.

87 «“prospero Maria Alarcon,” 25 de junio de 1888. AHAM, Seccion Secretaria arzobispal, Serie Didcesis
de Tulancingo, Caja 205, Exp. 9.

88 “Parroquia y Vicaria de Pachuca,” 12 Julio 1888 AHAM, Seccion Secretaria arzobispal, Serie Didcesis
de Tulancingo, Caja 205, Exp. 9.

)| arzobispo de México,” julio 20 de 1888 AHAM, Seccion Secretaria arzobispal, Serie Didcesis de
Tulancingo, Caja 205 Exp. 9.

% La omision a las disposiciones al registro era un delito, y si el clero predicaba contra la practica del
registro, incitaba a la poblacion a incurrir en él. Art.23 “Ley sobre la libertad de cultos”, 4 de diciembre
de 1860 en Leyes civiles vigentes...1893, p.71.

135



¢) La dimension social de la secularizacion de vinculos

Las consecuencias de la secularizacion de los vinculos sociales obligan a un acuerdo
entre el clero y el gobierno. Sobre todo, cuando la confusion legal suscitada por la
introduccion de nuevas leyes resulta el argumento mas conveniente para aquéllos que
pretenden celebrar el matrimonio civil con una persona y el eclesiastico con otra, o
anular la validez de alguno de los dos alegando no haber celebrado el otro.”' Este grupo
intenta aprovechar el hecho de que la legislacion civil no reconoce la legalidad de las
uniones religiosas y viceversa. La consecuencia es un conflicto con graves
implicaciones sociales, pues dejan en una posicion de vulnerabilidad a las mujeres y los
hijos abandonados por los hombres que pretendieran realizar una nueva union.

Desde 1859, se habian presentado casos en donde “hombres, que aparentando
ceder a la preocupacion opuesta al matrimonio civil, arrastran a las jovenes al pie de los
altares, donde les juran fidelidad, para después abandonarlas deshonradas y volar a
nuevas uniones.”””> En esos casos, los individuos enlazados civilmente con una mujer,
contraen matrimonio con otra mujer por la Iglesia.

Es evidente el elemento de “corrupciéon” que estaba presente en la mutua
negacion. Ante esta problematica, los jueces civiles y eclesiasticos se ven obligados a
hacer a un lado sus diferencias y reconocer, en la practica, las alianzas matrimoniales —
civiles o eclesidsticas- como compromisos publicos con consecuencias legales. Asi, las
autoridades civiles y eclesiésticas desalentaron a la poblacion de contraer el matrimonio
civil con una persona y el eclesiastico con otra. En su lugar debian formalizar una sola
unién por las dos vias.” Esto pretendia evitar la ruptura de la moral del matrimonio
para la mayoria de la poblacion catdlica, haciendo de las dos practicas, formalidades
que convergian para legitimar dos aspectos distintos de un solo acto. Las formalidades
civiles y eclesidsticas no debian sino reforzar los principios y valores del matrimonio,

indisoluble en sus principios y por el cual tenia lugar la fundacion de la familia.

' En Chiautla, los fieles pretendieron romper la sacralidad del matrimonio eclesiastico por medios
civiles, pues argumentaban no estar registrados civilmente. El parroco insisti6 en su labor de
convencimiento entre sus fieles “haciéndoles patente los deberes que tienen como cristianos para guardar
y respetar las prescripciones de Ntra. Madre la Sta. Iglesia.” Sin embargo, no hablaba de resultado alguno.
“Chiautla. El parroco sobre matrimonios que se le han presentado con la ley de registro civil.” 1883,
AHAM, Seccidn Secretaria arzobispal, Serie Parroquias, Caja 153, Exp. 47.

2 Méndez Luis “De las modificaciones que va teniendo la legislatura privada de los mexicanos en
materia civil y penal.” El Derecho, no. 13, 21 de noviembre de 1868. p.208.

% “Chilcuantla. El sefior cura sobre el llamado matrimonio civil.” AHAM, Seccion Secretaria arzobispal,
Serie Parroquias, Caja 142, Exp. 46 1882.

136



La posicion de los eclesidsticos es particularmente delicada en el contexto local
de tensiones entre autoridades, pues no soOlo tienen que enfrentar la critica de su
desempefio ministerial frente a los fieles, sino también el escrutinio de las autoridades
civiles y eclesiasticas. Esta presion a la clase sacerdotal, estd presente desde fines del
siglo XVIII y la primera mitad del XIX,”* cuando inicia la ciudadanizacion de los
catolicos acompana la mayor exigencia al papel sacerdotal, al grado de permitirse
“|lamar a cuentas a sus ministros”.”

Al igual que en esas etapas, a partir de la Reforma Liberal las autoridades
eclesiasticas continian recibiendo las quejas de los catoélicos y también de las
autoridades locales sobre el desempefio de los parrocos, pero con base en
preocupaciones mas seculares, como el orden publico, y las confrontaciones clero-
gobierno en el plano local.

Es frecuente que se den situaciones como la de Zimapan Hidalgo, cuando el
gobernador del estado solicita al presidente de la republica su mediacion con el
arzobispo para la remocion del parroco del lugar, pues su presencia producia tensiones
entre la poblacion, al grado de producir “alarma en el pueblo y un intento de
rebelion”.”® La intervencion que se pide al gobierno civil se justifica toda vez que la
estabilidad politica estd en juego, llegando a ser un asunto de gobernabilidad que salia
de la competencia exclusiva de la Iglesia catolica.

Pero no todo fue confrontacion. Un sector de eclesidsticos otorga un apoyo total
a las disposiciones sobre el registro civil. Este sector clerical actia en circunstancias
muy especificas, y presenta un indicio importante sobre la diversidad de grupos
eclesiasticos y de las distintas formas de acercamiento entre autoridades en el plano
local.

Los parrocos aprenden a sobrellevar la nueva dindmica y las presiones a que son
sometidos, acercandose a las autoridades con el fin de lograr beneficios mutuos. Para

algunos eclesiasticos, el acercamiento significa la posibilidad de ser colocados al frente

de una parroquia, via recomendaciéon especial de las autoridades municipales al

* Durante el periodo de las reformas borbonicas se desarrolla una conflictividad entre los curas y la
poblacién seglar. Taylor hace un seguimiento de varias quejas e informes sobre una serie de conflictos
entre los pueblos y los curas, desencadenados con las nuevas disposiciones tendientes a limitar el fuero
sacerdotal. Todo parece indicar que los pueblos aprovecharon la disminucion del fuero eclesidstico
abriendo un espacio para la litigacion en contra de los parrocos. Este fue un aspecto que mino la autoridad
de los curas frente a la poblacion. Taylor, 1995, p.101.

% Connaughton, 2008, pp.245-246.

% Rafael Cravioto, gobernador del Estado de Hidalgo a Porfirio Diaz Pachuca, 7 diciembre 1889 CPD
Docto. 012686 Caja 26 Legajo 14.

137



arzobispado, argumentando su buen desempefio como ministros, y su trato respetuoso y
pacifico con las autoridades.

La jerarquia clerical llega a desconfiar de ese acercamiento, pues abre el espacio
para que las autoridades civiles promuevan la carrera de aquéllos “malos” sacerdotes
que, contagiados del “torrente de la inmoralidad”, estarian obligados para con estos,
ejerciendo “el ministerio que no conviene a la Iglesia, sélo porque lo nombr6 o apoya
algin funcionario publico”, pues muchas veces los eclesidsticos eran usados para pasar
por encima de las disposiciones de la jerarquia o administrar los sacramentos a quienes
no reunian las exigencias estipuladas por la disciplina eclesiastica para recibirlos.””’

Un caso que devela el tipo de acercamientos que podian establecerse entre el
clero y las autoridades liberales locales es el de Juan Herrera, cura de Zumpango,
Estado de México. El eclesiastico es acusado por un sector de la poblacion, de
recomendar a los padres de familia que enviaran a sus hijos a la escuela publica, y en
concreto, de predicar a favor de “El Catecismo Constitucional” de Nicolas Pizarro,
supuestamente porque no contenia “nada contra la moral”. El cura aleg6 en su defensa
que se habia visto obligado a recomendar el texto por una comunicacion del jefe
politico, en la que le sehalaba que, en vista de que la mala propaganda que habia hecho
un eclesidstico de la obra de Pizarro, y de que la mitra no la habia prohibido, se
informara a la poblacion que el texto aludido no habia recibido la censura del gobierno
eclesiastico. Herrera no es amonestado, pero para evitar fricciones con la poblacion se le
cambia de lugar. Tiempo después, la misma poblacion pide su regreso, probablemente
cuando tiene lugar el relevo de la autoridad local.”

Ese acercamiento es mas notorio cuando se da el parentesco entre los
gobernantes y los personajes del clero, quienes fortalecen alianzas gracias al interés por
consolidar una posicion social familiar local, sobre sus filiaciones institucionales.”

Resulta significativo que a mediados de la década de 1870 comenzaran a

disminuir la coaccion de las autoridades civiles hacia los parrocos para promover el

97 “Representacion elevada al Supremo Gobierno sobre los puntos que se expresan” 1867, AHAM,
Seccion Secretaria arzobispal, Serie Correspondencia, Caja 38, Exp. 2.

% A diferencia de otros casos, el cura no se negd a participar de la disposicion del jefe politico, ni
argumento6 que pudiera comprometer su papel como eclesiastico. Por el contrario, aceptd esa presion de la
autoridad, y en ningun momento manifesto sentirse hostigado por la misma. “Los vecinos de Zumpango
de la Laguna contra su parroco Presbitero D. Juan N. Herrera, 1869” AHAM, Seccion Provisorato, Serie
Autos contra eclesiasticos, Caja 45, Exp. 61.

% Un ejemplo es el caso del religioso Manuel Gonzalez, quien en unién con su tio, el juez del registro
civil de Xochimilco, efectuaron una alianza para posicionar al religioso como al parroco del lugar y
desplazar al cura encargado. “Carta del sefior Cura de Xochimilco” 22 julio de 1881. AHAM Seccion
Secretaria arzobispal, Serie Parroquias, Caja 136 Exp. 30.

138



registro civil, persistiendo s6lo la insistencia de informacion para armar estadisticas.'®
(Cual fue la razon de este cambio? ;Influyo la resistencia legal interpuesta por el clero?

Tres aspectos contribuyen a explicar esta disminucion: el primero es el éxito del
uso de los recursos legales para frenar los intentos de coercion hacia el clero; el
segundo, es la respuesta de la poblacion a las instituciones y recursos liberales; y el
tercero, el incremento de las negociaciones extraoficiales entre los gobiernos y los
eclesiasticos.

Ya se ha visto como el clero logré frenar las distintas acciones de los jefes
politicos demandando el cumplimiento de la ley; pero el funcionamiento del registro
civil también permite ver otros aspectos, particularmente su impacto en la
secularizacion de los actos vitales de la poblacion catdlica. Durante el periodo de
acomodo del registro civil, entre 1867 y 1877, la poblacion se enfrenta, en reiteradas
ocasiones, a dos discursos contrapuestos, particularmente sobre el matrimonio, pues
plantean una disyuntiva que opone el matrimonio eclesidstico, como un acto sin
reconocimiento legal, frente al matrimonio civil, calificado de inmoral y desacralizado.
(El discurso polariza la actitud de la poblacion respecto a los sacramentos y los
registros?

A diferencia del juramento religioso, la cuestion del registro civil y del contrato
matrimonial parece ser un dilema menor para la conciencia de los catolicos, pues varios
sectores supieron aprovechar los beneficios de la ley a su favor, sin entrar en conflicto
con sus creencias religiosas; y otros menos, celebraron la certificacion de su estado civil
sin tener que pasar por el ritual catodlico.

La codificacion del matrimonio civil es la que mejor ejemplifica los efectos que
la secularizacion del orden juridico ejercio en la vida cotidiana, pues trajo consigo un
proceso de “individuacién” de los conyuges, que hizo de los asuntos matrimoniales una
cuestion exclusiva de los dos involucrados, sujetos individualmente, a la legislacién que
marcaba sus derechos y obligaciones. En el cambio es fortalecido el pragmatismo legal
para resolver los conflictos domésticos, entendiendo por ello la mayor ponderacion de la

parte material de los problemas, sobre la implicacion emocional de los mismos.'"!

10°Se registra un total de 8 casos para un periodo de 15 afos (1877-1892): El encargado de Tlahuac, 1877
Caja 109 Exp. 33. El parroco de Xochitepec, 1878 Caja 115 Exp. 34. El parroco de Yecapixtla, 1878 Caja
115 Exp. 35. El encargado de Teoloyucan, 1879 Caja 118 Exp. 75. El encargado de Tolcayucan, 1880
Caja 127 Exp. 22. El Parroco de Atlacahualoya, 1881 Caja 136 Exp. 20. El sefior Cura de Santa Veracruz,
1883 Caja 153 Exp. 72. El sefior Arcediano de la iglesia de Tulancingo, 1888 Caja 205 Exp. 9. Todos
AHAM Seccidn Secretaria arzobispal, Serie Parroquias.

" Garcia Pefia, 2006, p.48.

139



No obstante, la critica a la transformacion juridica liberal hace énfasis en que la
igualdad de todos los individuos ante la ley no fue tal, en tanto que la mujer no conocid
los beneficios de este proceso de individuacion, pues no se constituyd en un sujeto de
derecho en toda la extension de la palabra, sino que sufri6 un nuevo tipo de

192 E] hecho de que las

subordinacién mas jerarquizada a favor del dominio masculino.
mujeres no tuvieran la posibilidad de ejercer una libertad para desarrollarse en todos sus
aspectos personales, les impide ejercer una libertad que si es reconocida a los
hombres. '

Sin embargo, esta desigualdad se explica en el horizonte cultural de las
relaciones de género, cuya transformacion es mucho mas lenta que los procesos
politicos, y que permite el desarrollo de la contradiccion entre el discurso liberal —que
aludia a la igualdad entre los individuos- y la permanencia de la subordinacion de la
mujer a la figura masculina. Subsiste, entonces, un importante control relacionado con
la idea del honor masculino y con la propia percepcion cultural de las mujeres como
seres inferiores, por naturaleza, al hombre.'™ Las ideas dominantes de la época no
ponderan como elemento central a discutir la igualdad juridica entre hombres y mujeres,
cuando las concepciones culturales marcan la existencia de una “natural” desigualdad
de género. De esto no puede concluirse que el liberalismo haya pretendido someter y
tiranizar a las mujeres; sino que privilegia, al igual que el orden anterior, los derechos
masculinos sobre los femeninos, orientando la solucion de los problemas conyugales de
manera tal que, en algunos aspectos, tendid a beneficiar la posicion masculina.'®

Con todo, se establecen importantes avances en la codificacion civil para
mejorar la posicion de las mujeres en la problematica conyugal: el reconocimiento del

derecho de la esposa a decidir sobre su deposito, el divorcio por mutuo consentimiento

12 Garcia Pefia maneja como argumento central que la posicion subordinada de las mujeres en la sociedad
no mejord en el régimen liberal, sino que se agudizo, radicalizando, quiza los aspectos negativos para el
género femenino. Garcia Pefia, 2006, pp.222-234.

"% Por ejemplo, la administracion de bienes en el matrimonio corresponde al hombre, de igual manera
estan diferenciadas entre los hombres y las mujeres, las condiciones para la emancipacion legal, pues ellas
debian permanecer sujetas a la tutela paterna si no habian contraido matrimonio, a pesar de que contasen
con la mayoria de edad. Libro primero, Titulo V; Libro Tercero, titulo X, Codigo Civil del Distrito
Federal...1873.

1% En las discusiones sobre el matrimonio se enfatizd que ese contrato no hacia de las mujeres esclavas
del hombre, pues “la mujer es persona, la mujer no es cosa... es libre, es enteramente libre, no esta sujeta
a ningun yugo”. A pesar de lo cual podia reconocerse que supeditaba parte de su libertad en el
matrimonio. Intervencion del diputado Arriaga. Zarco, T.II, 1990, p.730-733. También se insistio en que
la instruccion publica debia difundir la ensefianza primaria para ambos sexos, buscando la “elevacion” de
la mujer por medio del cultivo de la inteligencia, como establecio el decreto de 15 de abril de 1861.

19 Tal era el caso de las disposiciones que dieron al hombre la posibilidad de negar, sin que la autoridad
realizara investigacion alguna, las demandas de paternidad, bajo la idea de proteger el honor masculino.

140



y las compensaciones econdmicas en uniones fuera del matrimonio, entre otras.'® Esas
obligaciones fueron pensadas desde una perspectiva predominantemente material y no
podia ser de otra manera, pues la situacion de desamparo y desproteccion material de las
mujeres fue una prioridad para los legisladores.

Pese a los limites y al control que la sociedad y el Estado siguieron ejerciendo
sobre las mujeres, el liberalismo abre un cambio legal que les permite encontrar
mayores espacios de accion y de decision, en el trdnsito a su propio proceso de
individuacion que llevaria un mayor tiempo para lograrse. Mas alla de las diferencias en
los beneficios legales entre hombres y mujeres, el régimen liberal asume la obligacion
de garantizar los derechos seculares de los individuos. Poco a poco, los sectores de la
poblacion se van instruyendo en el uso de sus garantias legales como una forma de
dirimir sus querellas y proteger sus derechos.

Sin embargo, los gobiernos locales no alcanzan su objetivo de desplazar a la
Iglesia en el control de los registros. A pesar de que faltaria un estudio puntual sobre las
fluctuaciones de los registros en el arzobispado de México, para exponer el porcentaje
exacto que estos alcanzaron, se puede calcular, que entre las décadas de 1870 y 1890,
menos de la mitad de la poblacion acude a solicitar su certificacion civil. El registro de
defuncion es el que mas se practica, pues la administracion civil de los cementerios
facilita su control.'”” Le sigue el contrato civil del matrimonio, y por ultimo el registro
de los nacimientos. Este Gltimo, contrasta fuertemente con los sacramentos bautismales,
los cuales se mantienen en aplastante mayoria. Y es que los bautizos salen de su esfera
espiritual se convierten en importantes lazos socio-religiosos, con un fuerte arraigo en

los usos y costumbres locales, como el caso de los compadrazgos. En el resto de la

1% La legislacion liberal permiti6 a las mujeres ejercer un tipo de resistencia juridica, con los cuales, por
ejemplo, pueden obligar “a sus esposos y amantes...a cumplir con sus obligaciones”. Si bien la ley
suprimi6 las investigaciones de paternidad y el hombre pudo simplemente negarse a reconocer a sus hijos
ilegitimos para proteger su honor, las demandas por dinero para que estos mismos cumplieran con la
manutencion de sus hijos fueron mas frecuentes. Y es que pude llegar a ser contradictorio el hecho de
afirmar que la legislacion liberal mantuvo y reafirmé la inferioridad de las mujeres, cuando también se
afirmas que éstas “utilizaron el marco legal que las protegia”, es decir, acudieron un recurso existente a su
favor. Garcia Pefia, 2006, p.52.

197 No obstante, se denunciaron casos en donde las autoridades civiles tardaron en tomar el control de los
cementerios, por ejemplo en 1884, se informd que en Tlaxcala, clero nego la sepultura a Andrés Iglesias,
notable escritor y reconocido liberal, que habia trabajado en diferentes posiciones dentro del gobierno
tlaxcalteca. En el afio de su muerte, trabajé como Secretario de Hacienda, por lo que puede suponerse que
prestaria el juramento constitucional y que muy probablemente no elaboro su retractacion, situacion por la
cual le fue negada por el clero la sepultura de Iglesias en el cementerio de la ciudad, pues “no existe el
registro civil ni rigen las leyes de Reforma”. EI Monitor Republicano, 13 de febrero de 1884.

141



republica se dan casos similares, con variaciones que dependian de la eficiencia
administrativa de los estados en la instalacién de las oficinas.'®®

Ignacio L. Vallarta explica que la enorme inconsistencia entre el registro de los
nacimientos con el de las defunciones se debe a que las autoridades locales no aplican la
ley penal que sanciona a los individuos que acuden a registrarse. Asi, algunos
gobernadores proponen penas mas severas.'* La sancion mas comin fue la multa, y a
ella apelaron varios gobiernos.''” Otros gobernadores sefialan que la ignorancia y la
“desidia” de los individuos es reflejo de la poca labor de difusion de las autoridades
locales respecto de las leyes civiles.

A ello hay que sumar la falta de un control administrativo, con la inconsistente
instalacion del las oficinas del registro y la propaganda negativa del clero son
importantes trabas para la consolidacion del registro. La falta de recursos impide
establecer jueces de registro en cada una de las municipalidades, pues el pago de los
empleados de la oficina dependia del cobro efectivo de las asignaciones, por lo que el
funcionamiento efectivo de algunas oficinas se vio condicionado por la situacion
economica de cada localidad.

Si bien es un hecho que el registro eclesiastico rebasa al secular, interesa
destacar las caracteristicas del registro que si se efectua. Los informes de las autoridades

civiles y eclesiasticas ayudan a construir una perspectiva de la respuesta local, pues

1% Chihuahua, Guerrero, Morelos, Tabasco y Veracruz son estados que a fines de la década de 1890
registran un avance significativo en el registro civil. Gonzalez Navarro, Moisés, “El Porfiriato. Vida
social”, en Daniel Cosio Villegas, Historia Moderna de México. V.4, México, Editorial Hermes, 1957,
p.14.

1% Algunos gobiernos, como el de Michoacan, consideran que las penas debian ser mas severas y la
administracion de los ayuntamientos mas agil. Memoria presentada a la legislatura del Estado de
Michoacan de Ocampo, por el Secretario de Gobierno, C. Lic. Néstor Lopez, en la sesion del dia 31 de
mayo de 1882, Morelia, Imprenta del Gobierno en Palacio, 1882, p.12. Memoria presentada a la
legislatura del Estado de Michoacdn de Ocampo, por el Secretario del Despacho, en representacion del
poder ejecutivo, en la sesion del dia 31 de mayo de 1883, Morelia, Imprenta del Gobierno en Palacio,
1883, p.9. Sin embargo, las penas que establece el codigo civil de ese estado son bastante severas, pues
contemplan prolongados encierros. Por ejemplo, se establece penas que van de los 2 a los 6 afios de
prision, para los padres que no lo presenten a sus hijos al juez del registro civil. Capitulo VII “Delitos
contra el estado civil de las personas”. Art. 451, Codigo penal expedido por la XVIII legislatura del
Estado libre y soberano de Michoacan de Ocampo, Morelia, Imprenta del Gobierno en Palacio, 1881,
p-139.

10 Articulo 41 de la ley de 27 de enero de 1857, obligaba a los padres parientes o personas a informar
sobre los nacimientos en un lapso no mayor a tres dias tras lo cual se cobraria una multa de 10 a 50 pesos.
Esta disposicion fue suprimida en la codificacion civil posterior, y pas6 a ser objeto del Codigo Penal,
como parte de los delitos contra el registro civil. Respecto al tema de las multas Vallarta asegura que no
se tenian referencias de que las omisiones a la obligacion de registro causaran una sancion cotidiana, pues
cotidiana podia ser la falta al registro. “Consulta del gobernador de Coahuila sobre las reformas a la ley
de registro civil.” México, septiembre 20 de 1883, en Ignacio Luis Vallarta...TII, 1993, p.244. El
gobernador de Coahuila en 1881, Evaristo Madero, decretdé las multas y la prision a quienes no
cumplieran con el registro, lo mismo que en Guerrero. Gonzalez Navarro, 1957, pp.15-16.

142



proporcionan un indicio del grado de secularizacion que pudieron alcanzar algunas
poblaciones a partir de la instauracion del registro civil.

Los jueces del registro logran en varias poblaciones una propaganda que resulta
efectiva. Por ejemplo, se comunica que desde la instalacion del registro civil en la
poblacion de Tequisquiac la administracion de sacramentos habia disminuido
drasticamente. El parroco achacaba el hecho a que el juez y secretario del registro
promovian la suficiencia del matrimonio civil para legalizar las uniones. A pesar de que
el cura afirma haber hecho lo posible para explicar, “como he podido”, la importancia
del “dogma del Sacramento Matrimonial”, no fue suficiente para persuadir a los
fieles.'"!

La autoridad del juez civil también se hace significativa en la poblacion de
Chimalhuacan. El pérroco del lugar sefiala que este funcionario, apoyado por el
presidente municipal declarado publicamente protestante, instruia a la poblacidon sobre
la preeminencia del registro sobre los sacramentos. El eclesiastico asegura que su
prédica habia contrarrestado la politica secularizadora, logrando que los catélicos
acudieran nuevamente a tomar los sacramentos. Pero la situacion no estaba
completamente dominada, pues los entierros son la gran excepcion, debido al referido
control municipal de los cementerios.''?

Los pobladores de la Hacienda de Crespa, jurisdiccion de San Pedro Totoltepec,
también habian abandonado significativamente el matrimonio religioso, para celebrar
nicamente el civil.'"® De igual manera, en la localidad de San Pedro Tezontepec, los
matrimonios religiosos disminuyeron bajo la alarma del parroco, pues “la mayoria” de
las parejas que se iban a casar acudia a iniciar los tramites eclesidsticos, pero al final se
quedaban sélo con el enlace civil y “jamas” volvian a presentarse en la parroquia.'"
Esta situacion hace que algunos parrocos pidan su cambio de aquéllas

poblaciones donde existia “en todo su vigor, las leyes del registro civil”, pues los

"1 «“Correspondencia del parroco de Tequisquiac 1868”, AHAM, Seccidén Secretaria arzobispal, Serie
Parroquias, Caja 37, Exp. 34.

12 “Tolcayucan. El encargado sobre registro Civil.” 1873, AHAM, Seccidon Secretaria arzobispal, Serie
Parroquias, Caja 76 Exp. 90. En otro informe también se hablaba de la falta de un orden religioso en la
poblacién. El cura Pablo Avila comunica haber tomado posesion y enfatiza el lamentable estado que
guarda la parroquia. “Chimalhuacén, Chalco,” 1868. AHAM, Seccion Secretaria arzobispal, Serie
Parroquias, Caja 37, Exp. 39.

3 «Causa seguida en el provisorato contra le reverendo padre fray Buenaventura Mata, vicario de San
Pedro Totoltepec” 1876 AHAM, Seccion Provisorato, Serie Autos contra eclesiasticos, Caja 50, Exp. 1.
14 Fernando de la Rocha 31 julio de 1888 “Tezontepec. El parroco sobre el modo de evitar que sus
feligreses contraigan solo el llamado matrimonio civil.” 1888 AHAM Seccion Secretaria arzobispal, Serie
Parroquias, Caja 193, Exp. 6.

143



sacramentos se volvian “muy escasos”, e insuficientes para dar a los clérigos los medios
indispensables para vivir.'"

Y es que solventar ambos registros era dificil para la poblacion de escasos
recursos. Varios poblados denuncian a los eclesiasticos y a los jueces del registro que
intentan cobrar cuotas excesivas por sus servicios. Los catolicos refieren el interés
puramente materialista de algunos parrocos. Por ejemplo, los vecinos de la Hacienda de
la Crespa acusan “la sordida avaricia” del cura de Toluca, que después de obligar a los
sirvientes y gaflanes a cumplir con el sacramento “se cuidaba muy poco de que se
velaran los conyuges”''® Lo mismo sucede con los sacerdotes que se rehiisan a otorgar
los sacramentos si no se les pagan los aranceles completos, dejando a la poblacion sin
los auxilios espirituales.'!”

Debe hacerse notar que los casos citados corresponden a zonas rurales del estado
de México, Morelos, Puebla e Hidalgo. Dichas regiones histéricamente han sido
consideradas particularmente conservadoras de sus practicas religiosas, pero es preciso
asentar que las constituciones de los estados de México y de Hidalgo ya consignaban,
para ese tiempo, la libertad de cultos.

A pesar de que el registro civil es rebasado por el eclesiastico, la secularizacion
de vinculos permite ampliar las libertades individuales —incluidas las de minorias-,
sustrayendo a la sociedad del control eclesidstico. La practica del registro evidencia la
ampliacion de los derechos civiles a aquéllos sectores que, por diversos motivos,
deciden sustraerse del control eclesiastico.

Otro de los pilares fundamentales para la instrumentacion constitucional es el
amparo. Este resulta de singular importancia como instrumento utilizado para mediar la

relacion clero-gobierno-sociedad.

3. El amparo como recurso eclesiastico

'3 El parroco José Maria Ocharte informa que no obtiene nada de los entierros y que no se pagaban los
derechos completos de los matrimonios: “algunos novios se presentan y presentados se quedan sin
verificar su enlace, los bautismos son bien pocos y tampoco quieren pagar los padrinos sus derechos
integros, las misas pagadas son también escasas...”. “El encargado, licenciado don José Maria Ocharte
18707, AHAM, Seccion Secretaria arzobispal, Serie Parroquias, Caja 87, Exp. 39.

"6 «Causa seguida en el provisorato contra le referendo padre fray Buenaventura Mata, vicario de San
Pedro Totoltepec” 1876 AHAM, Seccion Provisorato, Autos contra eclesiasticos, Caja 50, Exp. 1.

17 “Relativo al Sr. cura de la Villa del Valle” 1864 AHAM, Secciéon Provisorato, Autos contra
eclesiasticos, Caja 23 Exp. 51. El pueblo de Huaquechutla pidi6 la ayuda del presidente Diaz para que el
cura Felipe Santiago Pulido fuera sustituido por otro, pues cobraba altas cuotas por administrar los
sacramentos. Carta de José Maria Garcia et.al. a Porfirio Diaz. Huaquechutla Puebla. 20 febrero 1888
CPD, Docto. 001998 Caja 4 Legajol3.

144



El recurso de amparo, enunciado en los articulos 101 y 102 de la Constitucion de 1857,
tuvo diversas influencias y precursores que lo orientaron en su largo proceso de
consolidacion.'™® La nocion liberal del amparo se fue desarrollando de manera formal a
partir de dos facultades contenidas en la constitucion de 1824: la que daba al congreso
la capacidad de sancionar las violaciones a la constitucion — punto retomado de la
Constitucion de Cadiz-; y aquélla, de influencia norteamericana, que se otorga a la
Suprema Corte Federal para decidir sobre infracciones a la constitucion y a las leyes
federales. Estas prerrogativas daban facultades a los tribunales federales tenian que ver
con el control de la legalidad constitucional. Posteriormente, la Constitucion de Yucatan
de 1841 -con el proyecto de Manuel Crescencio Rejon- y seis afios después el proyecto
de Mariano Otero ayudan a definir el recurso.

El texto de Otero resulta un antecedente importante porque enfatiza el papel del
amparo como parte de un sistema juridico de proteccion a los derechos individuales y de
contrapeso a los poderes del estado. Este sistema partia de considerar a la Constitucion
como la ley suprema donde debian fijarse cuatro puntos: los derechos y las garantias de
los habitantes de la republica; la nulidad de las leyes secundarias (estatales) que
contravinieran las disposiciones de la Constitucion federal; la proteccion de las
garantias individuales por la justicia federal; y la responsabilidad de los funcionarios
publicos por infraccion de las garantias individuales o quebrantamiento de leyes.'"’

El Acta de Reformas del 18 de mayo de 1847 establece el amparo de los
tribunales federales a cualquier habitante de la republica en el ejercicio y conservacion

de los derechos que le otorgasen las leyes constitucionales.'” El Acta de Reformas

"8 Se han remarcado tres grandes influencias para la definicion del amparo: la constitucion
norteamericana, y la obra de Alexis de Tocqueville, particularmente la idea del control constitucional
retomada. La democracia en América, una de las obras de mayor importancia de este autor fue difundida
mas ampliamente en México hacia 1837, un afio después de su traduccion por D.A. Sanchez Bustamante,
la cual fue reimpresa en el pais en 1855. Este autor fue constantemente referido en los debates de los
diputados sobre el amparo en distintos momentos, como uno de los “mejores comentadores” de la
constitucion norteamericana. (Intervencion del diputado Montes. Sesion del 27 de noviembre de 1868,
pp-37-39, Intervencion del Sr. Rios Valles, 4 diciembre de 1868, p.84); ademas de la influencia de la
division de poderes en un sistema federal. La segunda influencia fue la espafiola, con antecedentes
castellanos y aragoneses. La tercera influencia es el derecho francés, a través de la definicion de los
derechos del hombre. Fix-Zamudio Héctor. Ensayos sobre el derecho de amparo, México, Universidad
Nacional Autonoma de México Instituto de Investigaciones Juridicas, 1993.

"% Manuel Dublan expuso las tensiones que existian entre la federacion y los estados, antes del Acta de
Reformas de 1847, pues no estaban ausentes los mecanismos que zanjaran los problemas entre ellos,
teniendo como tnico camino los levantamientos armados. Dublan, Manuel. “Juicios de amparo” (II), £/
Derecho, T.1.no.2, 5 de septiembre de 1868, p.22. En el nimero anterior, comienza a tratar esta cuestion
“Juicios de amparo” (I), No.1, 29 de agosto de 1868 de la misma publicacion.

120 «Art.25 Los tribunales de la federacion ampararan a cualquiera habitante de la republica en el ejercicio
y conservacion de los derechos que le concedan esta Constitucion y las leyes constitucionales, contra todo
ataque de los poderes legislativo y ejecutivo, ya de la federacion, ya de los estados, limitandose dichos

145



retomo la propuesta de Otero de atender también a la proteccion de la soberania de los

1

estados y de la federacion.'”! Sin embargo, sin una ley que reglamentara su

funcionamiento, el amparo dificilmente podia ser un recurso efectivo.'*

Los proyectos son replanteados por el Constituyente de 1856 frente a la
necesidad crear mecanismos para la proteccion de las garantias individuales. El debate
involucra la dificil tarea de mantener un equilibrio entre poderes, particularmente entre
el legislativo y el judicial; y entre los estados y la federacion.'*

El poder federal se erige como el garante de las libertades individuales, de ahi
“que las garantias inscritas en la Constitucion encuentren su instrumento de defensa en
el Poder Judicial de la federacion... el nacimiento de la justicia federal subraya que el
todo —la federacion- es superior a las partes —los estados-, en cuanto garante de los

derechos del hombre y del ciudadano.”'?*

Poco a poco, el poder judicial federal, se erige
como garante de los derechos constitucionales, con el fortalecimiento de sus facultades
y la creaciéon de sus instancias con la formaciéon de los tribunales de distrito y de

circuito.

tribunales a impartir su proteccion en el caso particular sobre que verse el proceso, sin hacer ninguna
declaracion general respecto de la ley o acto que lo motivare.” (Proyecto de Mariano Otero) “Acta de
reformas constitucionales.” 18 de mayo de 1847, Dublan y Lozano, Decreto 2982,
http://lyncis.dgsca.unam.mx/harvest/cgi-bin/DUBLANYLOZANO/muestraXML.cgi?var1=5-
2982.xml&var2=5.

121 E] “Proyecto Lafragua” de 1848 es otro de los textos presentados para reglamentar el amparo. Con un
total de 34 articulos, enunciaba las libertades y la proteccion que da la ley a los individuos para no ser
juzgados por tribunales especiales. Expone una serie de garantias en los procesos criminales: se pretende
formar juicios sin infringir castigos corporales; que se demuestre la culpabilidad con pruebas, y que el reo
tenga posibilidad de defenderse. Contempla la abolicion de la pena de muerte y el juicio por jurados en
las capitales. Establece juicios de responsabilidad por: las faltas en los procedimientos judiciales que
producen su anulaciéon y la responsabilidad del juez; aquéllos actos de prevaricacion por cohecho,
soborno, etc., del funcionario; y la violaciéon de las garantias anteriores que representa la responsabilidad
para la autoridad que las ordena. Los procedimientos por responsabilidad podian ejercerse en cualquier
momento y en “toda clase de personas”, pues no podrian ser exculpados por indultos o amnistias, aun del
poder legislativo. Véase texto en Barragan Barragan José. Algunos documentos para el estudio del origen
del juicio de amparo, 181-1861, México, Universidad Nacional Autéonoma de México Instituto de
Investigaciones Juridicas, 1987a.

122 A pesar de no estar reglamentado formalmente, existen algunos precedentes judiciales. El primer juicio
de amparo de que se tiene noticia fue promovido por el periodista Vicente Garcia Torres en 1847, con
motivo de su aprehension. Véase Gonzalez Oropeza Manuel. “El primer juicio de amparo sustanciado en
México”, en Anuario Mexicano de Historia del Derecho, Vol. X, México, Universidad Nacional
Auténoma de México, 1998, pp.157-170.

' Otero considera que la facultad de declarar inconstitucionales a las leyes corresponde al Congreso, y
no a los tribunales, por lo cual propuso funciones separadas para ambas potestades: al primero
correspondia anular disposiciones que afectaran a los poderes ptblicos —leyes locales o leyes generales-, y
al segundo, determinar si se habian infringido o no, las garantias individuales. Barragan Barragan José.
Primera Ley de Amparo 1861, México, Universidad Nacional Autéonoma de México Instituto de
Investigaciones Juridicas, 1987b.

124 Carmagnani, 1993, p.148.

146



Por ello, la Constitucién de 1857 concreta los proyectos sobre el amparo en dos
articulos: el articulo 101 dispone la jurisdiccion de los tribunales federales para resolver
controversias por la trasgresion que las leyes o las autoridades hicieran a las garantias

. « . 1 25
individuales;

el articulo 102 estipula el inicio del amparo a peticion de la parte
agraviada, por medio de los procedimientos y formas dispuestas por las leyes
reglamentarias, limitando la resolucion de los tribunales al caso especifico, sin permitir
pronunciamientos generales sobre la ley que habia motivado el recurso.'*

El amparo avanza sustancialmente al habeas corpus, pues pretende proteger “no
solo la libertad individual, con relacion a los hechos que materialmente atacan y
vulneran, por medio de la detencion o prision, sino en todas sus aplicaciones y formas, y
en general todas las garantias individuales que aseguran al hombre el ejercicio de sus
derechos naturales”.'”” Vallarta asegura que México habia realizado “un progreso,
progreso inmenso”, al ir mas alla del habeas corpus, con la introduccion del amparo,
puesto que reconocia “con todas sus consecuencias el liberal principio del habeas
corpus, al no limitar el amparo a la proteccion de la libertad personal, sino al extenderlo
a la de todas las garantias otorgadas en la Constitucion.”'*

Fuera de los mecanismos ordinarios que la Constitucion de 1857, el amparo se
reconoce como “la mas preciosa de las conquistas”, el “escudo inquebrantable de los
derechos de la humanidad”.'* El amparo “es un recurso expedito, facil y poco costoso”

al cual los individuos pueden recurrir “cuando algun acto de la autoridad o alguna ley,

12 El texto del articulo es el siguiente: “Los tribunales de la federacién resolveran toda controversia que
se suscite: .- Por leyes o actos de cualquier autoridad que violen las garantias individuales.”
“Constitucion Federal...” Titulo Tercero De la division de poderes, Seccion III Del poder judicial, Art.
101, en Zarco, T.I1, 1990, p.1009.

126 La peticion individual de estos recursos incluyd los casos de inconstitucionalidad de la ley de un
estado o de la federacion. El texto del articulo era el siguiente: “Todos los juicios de que habla el articulo
anterior se seguiran, a peticion de la parte agraviada, por medio de procedimientos y formas del orden
juridico, que determinara una ley. La sentencia serda siempre tal, que solo se ocupe de individuos
particulares, limitandose a protegerlos y ampararlos en el caso especial sobre que verse el proceso, sin
hacer ninguna declaracion general respecto de la ley o acto que la motivare.” “Constitucion Federal...”
Titulo Tercero De la division de poderes, Seccion IIT “Del poder judicial”, Art. 102, en Zarco, T.II, 1990,
p- 1009.

127 L ozano, José Maria. Tratado de los Derechos del Hombre. Estudio del Derecho Constitucional Patrio
en lo relativo a los derechos del Hombre conforme a la Constitucion de 1857 y a la Ley Organica de
Amparo de Garantias de 20 de enero de 1869, Imprenta del Comercio, de Dublan y Compaifiia, 1876,
p.256.

128 Votos del Sr. Lic. D. Ignacio L. Vallarta presidente que fue de la Suprema Corte de Justicia en los
negocios mas notables resueltos por este tribunal desde Mayo de 1878 hasta noviembre de 1882. Edicion
a cargo de Antonio de J. Lozano, México, Imprenta Particular a cargo de A. Garcia. 1894, p.275. (en
adelante Votos)

12 1 ozano, 1876, p.339

147



sea de la federacion o de los Estados, viola en perjuicio de un habitante de la Republica
alguna de estas garantias.”"*°

Es necesario insistir que el recurso no solo tenia lugar para proteger los derechos
individuales, sino cuando los leyes o actos de los poderes publicos restringian o

! Estas garantias solo podian ser respaldadas los

vulneraban la de los estados.”
tribunales federales.

Pero la definicidon constitucional apenas era el comienzo, pues es el punto de
partida de varias discusiones sobre el desarrollo de la legislacion complementaria
necesaria para la definicién de los procedimientos juridicos del amparo. '

La intervencion francesa contiene, en cierta medida, la practica del amparo hasta
1867, pero también da el espacio para replantear la formacion de una nueva ley de
procedimientos. El ejecutivo solicita la elaboracion de un nuevo proyecto de ley
organica, el cual fue presentado al Congreso el 30 de octubre de 1868. El 20 de
noviembre de 1869, es aprobada la “Ley Organica Constitucional sobre el Recurso de
Amparo”, con un total de 6 capitulos que establecen los casos en los que se puede apelar
a ese recurso, la manera de sustanciarlo y los procedimientos para su resolucién.'*?

No obstante, varios asuntos quedan sin contemplarse, por lo que a 12 afios de

;. . ., 134
préactica del recurso se detectan una serie de “huecos” que demandan su correccion.

Durante ese tiempo, la prensa habia sido, después del Congreso, el espacio mas

80T ozano, 1876, p.256.

13! Capitulo 1T “De la libertad natural”, en Lozano, 1876, p.599.

' Entre los textos para la reglamentacion del amparo estaba el del diputado Domingo Maria Pérez
Fernandez, presentado en la sesién 16 de noviembre de 1857. El proyecto contenia un total de 23 articulos
que establecian los tiempos, maneras y condiciones de presentar el recurso, y la jurisdiccion de la
Suprema Corte en el conocimiento de juicios que involucraran a determinadas autoridades: el congreso,
las legislaturas, los estados, presidentes y gobernadores de los estados, distritos o territorios. “Proyecto de
ley presentado al congreso de la unién por el diputado Pérez Fernandez, determinando los procedimientos
que han de seguirse en las controversias de que habla el articulo 101 de la Constituciéon” Véase texto
completo en Barragan, 1987a, pp.228-230. El proyecto de Manuel Dublan, leido en la sesion del 9 de
julio de 1861 y el otro del mismo mes, del diputado Pacheco elaborado a peticion del ejecutivo, y
presentado en la sesion del 31 de julio de 1861, que constaba de 35 articulos, son otros dos importantes
ejemplos. Todos estos proyectos muestran influencias reciprocas y mayores coincidencias sobre la
defensa de las garantias individuales, sin pronunciar parecer sobre la ley sobre la ley general que motivo
la reclamacion.

133 «L ey Organica Constitucional sobre el Recurso de Amparo.” 20 de noviembre de 1869 en Soberanes
Fernandez, José Luis. Evolucion de la ley de amparo, México, Instituto de Investigaciones Juridicas,
Universidad Nacional Auténoma de México, Comision Nacional de Derechos Humanos, 1994, pp.422-
434. Esta ley cambi6 la disposicion sobre el orden de las instancias que debian conocer de estos casos,
colocando al juez de distrito como la primera instancia y en segundo lugar a la Suprema Corte. Arts. 3 y
15 Las sentencias de 1869 se basaron en la ley de 1861, para no aplicar retroactividad en la ley.

13 “Iniciativa que la Secretaria de Justicia e Instruccién Piblica dirige al Senado sobre la reforma de la
Ley de 20 de enero de 1869, Organica del articulo 102 de la Constitucion Federal. Presentacion de
Protasio P. Tagle ante la Camara de Diputados. Proceso de discusion de la ley de amparo de 1882,
Meéxico, Universidad Nacional Autonoma de México Instituto de Investigaciones Juridicas, 1993.

148



favorecido para ventilar la discusion sobre el funcionamiento del amparo.'* Varios
articulos critican la utilizaciéon del amparo por quienes pretenden evadir la ley,
principalmente los opositores a las doctrinas liberales que, por ese medio, buscan frenar
las propias leyes argumentando las causas “mads injustificables”. Esta efervescencia es
calificada como una “amparomania”.'*®

No es casualidad que el estudio de las garantias individuales haya sido uno de
los principales temas desarrollado por varios autores a partir de la década de 1870.
Isidoro Montiel y Duarte, Jos¢ Maria Lozano, Ignacio Vallarta, Luis Méndez y Blas
Ramirez, entre otros, fueron personajes que, desde su posicion como representantes en
el Congreso, funcionarios en la administracion judicial o catedraticos de derecho,
desarrollan un arduo trabajo intelectual con miras a definir, comprender y orientar la
transicion juridica liberal. "’

Los autores insisten en que el sistema judicial debe asegurar el desarrollo
simultaneo de las libertades del hombre, las facultades de los poderes publicos, la
relacion equilibrada entre los estados y la federacion, y el interés social.'*®
Hacia 1878, el secretario de Justicia pide al presidente de la Suprema Corte en

ese entonces, Ignacio L. Vallarta, que transforme el epilogo de la obra que estaba

redactando —FE! juicio de amparo y el writ of habeas corpus-, en un nuevo proyecto de

13 Varias de estas sentencias aparecieron en el semanario £/ Derecho, que comenzo a publicarse el 29 de
agosto de 1868, con base en la ley de Amparo de 1861. Algunos casos son: “Retroactividad de la Ley.
Denegacion de amparo”(Juzgado de Distrito de San Luis Potosi), en EI Derecho, no 3, T.II, 16 de enero
de 1869, pp. 36-38. “Causa de Domingo Benitez. Denegacion de amparo. Interpretacion del articulo 23 de
la Constitucion” (Tribunal Superior del Distrito Federal); “Amparo por confiscacion de una linea
telefonica” (Tribunal Superior del Distrito Federal); “Denegacion de amparo por servicios profesionales
gratuitos”(Juzgado de Distrito de Michoacan), en EI Derecho, no 5, T.IL, 30 de enero de 1869, pp.83-87,
87-88, 89-90. Véase Cabrera Acevedo, Lucio y Lourdes Celis Salgado. “El Derecho, antecedente del
semanario judicial de la Federacién y los primeros amparos.” pp.VII-XXXV.

136 «Amparomania”, en Gaceta del Estado de Jalisco, 30 diciembre de 1873. Distintas posiciones se
presentaron en la prensa, como la preocupacion de que el amparo se convirtiera en el medio para derogar
y corregir todos aquéllos temas que causaban mayor controversia en la Constitucion de 1857; otros
consideraron al amparo como una manera de perfeccionar el propio texto constitucional, pues podia
organizar una mejor aplicacion de la justicia anulando las arbitrariedades que, en nombre de la ley, se
quisieran promover, por lo cual era necesario contar con una ley de procedimientos mejor estructurada.

137 La labor de difusion en apoyo a los codigos fue considerada una tarea fundamental para los juristas,
quienes a través de conferencias, periodicos, revistas, folletos y libros, emprendieron una basta obra de
divulgacion de los principios constitucionales y codificadores. Sus estudios se produjeron desde una
amplia perspectiva comparativa con otras experiencias para fortalecer el desarrollo del derecho mexicano,
siguiendo el modelo de varias obras europeas que llegaron al pais, por ejemplo, Concordancia entre el
codigo civil francés y los codigos civiles extranjeros, Biblioteca Universal publicada bajo la direccion de
D. Angel Fernandez de los Rios. Madrid, 1852 y el Diccionario razonado de legislacion y jurisprudencia
por D. Joaquin Esqueriche, Magistrado Honorario de la Audiencia de Madrid. Paris, 1858. Estos textos
llevaron a la produccion de textos como las Concordancias, motivos y comentarios del Codigo Civil
espaiiol concordado expresamente para la Biblioteca de Jurisprudencia con arreglo a la legislacion
vigente en la Republica Mexicana, 1878.

13% Capitulo 1T “De la libertad natural”, Lozano, 1876, p.599.

149



ley. Vallarta elabora una propuesta de transformacion de la ley organica del amparo a
partir de la propia jurisprudencia generada en la practica judicial expuesta en el foro, en
la prensa especializada y en las obras escritas por juristas.

Vallarta fue uno de los abogados liberales mas entusiastas en apoyar el amparo
judicial. Como presidente de la Suprema Corte, entre 1878 y 1882, se encarga de definir
varios juicios sobre distintas materias, experiencia que le sirve como precedente juridico
para orientar la actuacion de los tribunales y ciudadanos. Los estudios sobre el derecho
constitucional eran “un edificio” que aun tenia que levantarse en el pais. Por ello,
recopila y publica las resoluciones emitidas por la Suprema Corte durante su
presidencia.”*® En ellas se exponen didacticamente, a manera de interrogantes, una serie
de temas con sus respectivos comentarios sobre las motivaciones que habian respaldado
las sentencias, como elementos de jurisprudencia utiles para aclarar varios puntos
confusos originados por el acusado vacio legal.'** Las resoluciones de la Corte se
publican en el mismo afio en que se promulga la “Ley organica de los articulos 101 y
102 de la Constitucion Federal™, por el entonces presidente Manuel Gonzélez tras una
serie de largas discusiones en las camaras de diputados y senadores.'*!

Las resoluciones de la Corte abarcan, ademas de la proteccion a las garantias
individuales, seis aspectos sustanciales de los procesos de amparo: la relacion de los
estados con la federacion; la dindmica de las jurisdicciones entre los estados; la potestad
de cada uno de los poderes de la unién; los alcances de las facultades de los poderes
publicos en su mision por establecer el “bien comin”; las garantias de los individuos y,
finalmente, los limites del amparo como recurso de equilibrio frente a la Constitucion,
lejos de los intereses politicos mediaticos. La importancia del amparo radicaba en que

no soélo se constituia en un instrumento para proteger la garantias de los individuos, sino

1% Tgnacio L. Vallarta presidia la reunién de los magistrados Ignacio M. Altamirano, Ignacio Ramirez,
Pedro Ogazon, Manuel Alas, Antonio Martinez de Castro, Miguel Blanco, José Maria Bautista, Juan M.
Vazquez, Simén Guzman, José Manuel Saldafia, José Eligio Mufioz y Enrique Landa (este ultimo fungi6
como secretario) Hacia 1882, Ignacio L. Vallarta Manuel Alas, Jesis M. Vazquez Palacios, José Maria
Bautista, Manuel Contreras, Jos¢ Manuel Saldafa, Pascual Ortiz, F.J. Corona, y Enrique Landa (este
ultimo fungidé como secretario)

0 Potos... T.1, 1894. Introduccion al primer tomo firmada en octubre de 1879, p.IV.

! Los capitulos que contenia la ley eran los siguientes: Capitulo I De la naturaleza del amparo y de la
competencia de los jueces que conocen de ¢l; Capitulo II De la demanda de amparo; Capitulo III De la
suspension del acto reclamado; Capitulo IV De las excusas, recusaciones e impedimentos; Capitulo V De
la sustanciacion del recurso; Capitulo VI Del sobreseimiento; Capitulo VII De las sentencias de la
Suprema Corte; Capitulo VIII De la ejecucion de las sentencias; Capitulo IX Disposiciones generales;
Capitulo X De la responsabilidad en los juicios de amparo. Los articulos contenian un total de 83
articulos “Ley organica de los articulos 101 y 102 de la Constitucion Federal”, Manuel Baranda
presidente 14 de diciembre de 1882, en Barragan Barragan, José. Proceso de discusion de la ley de
amparo de 1882, México, Universidad Nacional Autéonoma de México Instituto de Investigaciones
Juridicas, 1993.

150



también en un importante mecanismo para alcanzar el equilibrio entre los poderes de la
federacion, y entre la federacion y los estados, pues a través de éste se podian dirimir,
ante un tribunal imparcial, aquéllos casos en los que alguna autoridad comprometiera

las prerrogativas de la otra.'*

a) La practica clerical de los recursos legales

Es necesario remarcar que la apelacion del sacerdocio al discurso y los
mecanismos juridicos proporcionados por el derecho secular habia comenzado desde la
primera mitad del siglo XIX, cuando varios clérigos reclamaron el reconocimiento de lo
que entendian era su nueva posicion como ciudadanos en la republica independiente. La
progresiva definicion legal de las siguientes décadas ayuda a definir la posicion juridica
de los eclesiasticos, y precisa los mecanismos para hacer valer sus derechos, como en el
caso del amparo.'*

Los procesos presentados por los sacerdotes catélicos son de dos tipos: por un
lado, se encuentran aquéllos en los cuales los presbiteros solicitan la defensa de sus
intereses particulares exclusivamente seculares, sin vincularlos a su posicion dentro de
la Iglesia. Asi, efectian solicitudes para la revision de sentencias para proteger su
patrimonio econdémico, como el caso de los juicios por herencias familiares y litigios
sobre propiedades, por mencionar los mas recurrentes. Varios de esos procesos resultan
favorables a sus intereses.'**

Por otra parte, tenemos que los clérigos recurren al amparo para buscar la

proteccion de las instituciones e intereses eclesidsticos. A pesar de que no son

"2 En varios procesos se plantea la interrogante de hasta donde abarca la jurisdiccion de los tribunales
federales frente a la de los estados. Tal es el caso de un juicio testamentario en el que dos jueces, de los
gobiernos de México y Puebla, se disputan la prioridad para conocer sobre el mismo. El asunto se
proyecta de manera general para establecer un precedente que pudiera servir de pauta en casos similares.
“Competencia entre dos jueces de México y de Teziutlan y Tlatlahuiqui, estado de Puebla para conocer
del juicio de la testamentaria de don Rafael Ortega.” La principal interrogante que se plantea es “cuando
no hay conflicto en las leyes de dos estados, cuyos jueces se disputan la jurisdiccion, ;qué reglas deben
seguirse para dirimir la competencia?”. Entonces, se establecen algunos puntos que deben tener prioridad
sobre otros para definir una polémica sobre jurisdiccion, por ejemplo, se establecio que al juez del lugar
donde se originara el caso, tendria prioridad sobre el lugar de origen de los litigantes. Sentencia ejecutoria
de la Suprema Corte de Justicia, 7 de octubre de 1878, Votos, T.I, 1894, pp.100-104.

143 Con ello se pretende mostrar que no siempre las leyes de Reforma y los principios de la doctrina
liberan estaban “sobre la cabeza de la jerarquia eclesiastica”. Chavez Sanchez, 1998, p.5.

144 Bl caso del presbitero José Maria Gordoa present6 un amparo contra la expropiacion decretada por la
legislatura de Zacatecas, de dos sititos de ganado mayor pertenecientes a la hacienda del Maguey de su
propiedad. A pesar de que la existencia de 136 beneficiados, no se cumplen las condiciones de la
indemnizacion. El juzgado de distrito otorgd el amparo porque la legislatura no cubridé todos los
requerimientos para decretar la expropiacion. “Expropiacion. Inconstitucionalidad de un decreto de la
legislatura de Zacatecas” El derecho, No.4 septiembre de 1868, p.53-54

151



numerosos, resulta de mayor interés para el presente estudio, pues proporcionan
elementos para calibrar la manera en que los eclesidsticos participan del sistema legal
liberal que habian combatido discursivamente desde los inicios la Reforma liberal. La
proteccion de los intereses clericales tiene dos motivaciones: tratar de revertir la propia
legislacion liberal, y detener las acciones arbitrarias hacia la Iglesia. La legalidad de
ambas demanda pudo confundirse facilmente, por lo que la jurisprudencia es el
complemento de la ley positiva para marcar los limites de la relacion Iglesia-Estado.

Uno de los casos que suscita mayor controversia es el amparo promovido para
impedir el decreto de expulsion de los jesuitas, expedido por el presidente Sebastian
Lerdo de Tejada en mayo de 1873.

El rechazo histérico de los gobiernos hacia los jesuitas se explica en parte por
ser la unica orden que en sus constituciones establecia un voto de obediencia directa al
Papa (cuarto voto). Para muchos gobiernos este no era un principio religioso, sino
politico, pues significaba la extension de los intereses temporales de un poder
extranjero, el del Papa, en sus territorios nacionales. Desde esa perspectiva, los
miembros de la Compaiiia actuaban como agentes politicos del pontificado y no como
ministros del catolicismo. Los jesuitas habian sido expulsados del pais a mediados del
siglo XVIII, pero su retorno en la centuria siguiente, en el contexto de la consolidacion
de la Reforma liberal, habia influido en el resurgimiento de la animadversion de varios
sectores liberales. Y es que a su absoluta sumisién al papado se suma la nueva
composiciéon social de la Compaiia, la cual estd integrada exclusivamente por
extranjeros.

Asi, los jesuitas son extranjeros acusados de desarrollar una accion politica que
tiene por objetivo derrocar al régimen liberal, a través de la predicacion y la labor
educativa: “;Quién ignora que en el pulpito, en los planteles de ensefianza de los
misioneros, y hasta en el hogar, transmiten los jesuitas y los loyolistas ideas perniciosas,
que producen la agitacion, la ruina, el desplomamiento del pueblo que, a falta de mejor
ensefianza, aprende a fanatizarse?” Las actividades de los religiosos se convierten en un
asunto de interés publico, toda vez que la poblacion podia ser “engafiada” y conminada

3

a la subversion contra el gobierno, “vista la ignorancia que domina a nuestro pobre
pueblo”, convirtiendo a los jesuitas en “verdaderos plagiarios de la conciencia”. Se

acusa a los jesuitas de predicar “sermones incendiarios para trastornar el cerebro del

152



pueblo fanatico”. El pueblo “fanatico que le escucha, maldice al gobierno y acabara de
trastornarse si el mal no se corta de raiz.”'*

Bajo estas consideraciones, la expulsion es, para muchos, la solucion al
problema. El presidente Lerdo emite el decreto que ordena salir del pais a los jesuitas
con base en el articulo 33 de la Constitucion, el cual reconoce a los extranjeros, al igual
que a los mexicanos, el goce de los derechos humanos. La excepcion son los extranjeros
“perniciosos”, a quienes podian ser expulsados por la autoridad sin que para ello
mediara juicio alguno.'*®

Al mismo tiempo, se procede a la exclaustracion de las Hermanas de la Caridad
y de los demas religiosos extranjeros que se encontraran congregados. La noche del 20
de mayo se procedi6 a la exclaustracion de algunas religiosas, todavia congregadas en
comunidades, y de varios estudiantes del seminario en la ciudad de México, que se
decian jesuitas. La exclaustracion habia causado alarma entre la poblacion, pues corrio
el rumor de que se habian efectuado varios allanamientos violentos a cargo de “bruscos
esbirros”, quienes habian levantando ‘“brutalmente” a las sefioras que “algunas vez
fueron monjas... arrojandolas en medio de las calles y plazas, donde llorosas y
afligidas no encontraban abrigo alguno”.'"’ Esto se considera un “atentado grosero,
alarmante y conmovedor”.'**

Ante la alarma producida por forma de proceder a las expulsiones, el diputado
Francisco Gomez Palacio, a quien se le considera un liberal y republicano “a toda
prueba”, introduce al Congreso una iniciativa para solicitar al gobierno un informe de
los sucesos de la exclaustracion. Incluso los declarados anticlericales, como el diputado
Baz, afirman que cuidar de la forma correcta de llevar a cabo las exclaustraciones
significa vigilar, no de los intereses del clero, sino los de la sociedad en general.'*

El objetivo era confirmar que no se hubieren violado las garantias civiles de los

eclesiasticos. Sin embargo, exceptud a los jesuitas extranjeros del goce de las garantias

que exigia para el clero mexicano. Dias después, el jesuita espafiol Pablo Greco,

195 «“Boletin”, EI Monitor Republicano, 26 y 30 de abril de 1873. Otros articulos ligaron directamente a
los jesuitas con los franceses invasores, en sus intentos por instaurar una tirania, ademas de rememorar
sus expulsiones en paises europeos. “Gacetilla. Los jesuitas” La Bandera de Juarez, 16 de abril de 1873.
146 «Constitucion Federal...”. Titulo Primero, Seccion 111, “De los Extranjeros”, Art. 33° en Zarco, T.II,
1990, p.997.

7 Los decretos de expulsion y exclaustracion de religiosos, en México, Espafia y otros paises durante el
antiguo régimen, se habian cumplido de manera semejante, sin previo aviso, de manera rapida y al abrigo
de la noche, para evitar que pudiera organizarse alguna oposicion.

148 « A contecimiento alarmante” La Bandera de Judrez, 23 de mayo de 1873.

14 La Bandera de Juarez “Acontecimiento alarmante” La Bandera de Judrez, 23 de mayo de 1873

153



introdujo un recurso de amparo contra el decreto que lo expulsaba del pais como
extranjero pernicioso. Este recurso constituyé un antecedente importante para la
jurisprudencia en materia de amparo, y ayudo a clarificar la situacion juridica en que se
encontraba la Iglesia y sus ministros.

La iniciativa de Gomez Palacio y el recurso de amparo ponen a debate dos
cuestiones fundamentales: los derechos de los extranjeros y los derechos del clero. El
punto era definir si ambos grupos gozaban de los derechos naturales reconocidos en la
Constitucion. Al mismo tiempo, se plantean aspectos relativos a la division de poderes y
las atribuciones del ejecutivo y el poder judicial.

La discusion en el Congreso discute si los funcionarios encargados de la
administracion gubernamental debian dar cuenta de sus actos a las asambleas de
representantes. Las opiniones se inclinan a favor de los informes, como un acto normal
en toda democracia republicana, “si es que vivimos en un pueblo libre y soberano donde
los funcionarios publicos son servidores de éste y no sus duefos y sefores....la
representacion de este pueblo tiene derecho de vigilar la conducta de esos servidores,
pidiéndoles las explicaciones debidas para poder cumplir dignamente su cometido.”'*°

El congreso autoriza la peticién de un informe a los funcionarios a cargo de la
exclaustracion, pero solo en el caso de los religiosos mexicanos. Al clero nacional se
reconoce el goce de las garantias constitucionales de derecho natural, pero no asi al
extranjero, pues supuestamente “no gozaban de las garantias constitucionales.”"”!

Varias voces se manifiestan en contra de la excepcion establecida por el
congreso, pues sostienen que las garantias deben reconocerse a todos los individuos:
“tanto el mexicano como el extranjero, el ministro de un culto como el del otro, el
jesuita como la monja, el maestro como su discipulo, el periodista como el que no lo es,
tienen garantidos su derechos y tribunales que se los amparen y protejan debiendo
cuidar los guardianes de la Constitucion que esto sea una verdad.”'*?

El recurso de amparo partia del mismo alegato, es decir, que los derechos
individuales de los jesuitas habian sido violentados, s6lo por ser extranjeros. El
argumento presentado ante el juez primero de distrito, el sefior Bucheli, expone que el

decreto presidencial no habia cumplido los requerimientos del articulo 33 constitucional

para expeler a los extranjeros perniciosos. La violacion a sus garantias estribaba en el

1501 a Bandera de Juarez “Acontecimiento alarmante” La Bandera de Judrez, 23 de mayo de 1873
1511 a Bandera de Juarez “Acontecimiento alarmante” La Bandera de Judrez, 23 de mayo de 1873
12 1 a Bandera de Judrez “Acontecimiento alarmante” La Bandera de Judrez, 23 de mayo de 1873

154



hecho de que su culpabilidad debia demostrarse en los tribunales, siendo el poder
judicial el unico autorizado para emitir una sentencia e imponer una pena. El decreto de
expulsion se califica como una “conveniencia politica”, que no responde a la justicia,
dado que los jesuitas, como todos los individuos, tenian derecho a un juicio donde
fueran expuestas las pruebas en su contra y los argumentos de su defensa. Asi lo
considero el juez de distrito, quien otorgd el amparo solicitado por el sefior Greco,
afirmando que el decreto habia sustraido a los jesuitas de la jurisdiccion de los
tribunales, inicos autorizados para decidir sobre una cuestion que afectaba las garantias
individuales de los quejosos.

El otorgamiento del amparo resulté una contrariedad para quienes apoyaban la
expulsion, por lo que el caso fue llevado ante la Suprema Corte de Justicia. José Maria
Iglesias es el encargado de revisar el asunto y de emitir un dictamen. Iglesias dictamina
que el decreto de expulsion se habia dado bajo la correcta aplicacion de la ley y que
suspende el amparo. Su argumento refrenda la base sobre la cual habia actuado el
presidente de la republica para decretar la expulsion, pues el articulo 33 facultaba al
gobierno a decidir, sin previo juicio, cudles y en qué casos los extranjeros se
consideraban perniciosos, para expelerlos del pais.

En su dictamen, Iglesias sugiere someter a juicio al juez Bucheli, por haber
sentenciado contra ley expresa, en otras palabras, por haber pretendido revertir un
articulo constitucional. La controversia aqui radicaba en el hecho de que un juez de
mediana jerarquia hubiera revertido una decision presidencial, cayendo nuevamente, en
la discusion de competencias y jerarquias que para muchos fue una trampa dificil de
evitar.

El abogado defensor de los jesuitas resolvid habilmente la cuestion. Por un lado,
destaca que la libertad de los jueces a interpretar la ley no era una tarea mecénica, pues
debian evaluar la norma general y decidir en circunstancias especificas “si cierta accion
ejecutada o por ejecutar, es o no conforme a la ley que establece la regla con que esa
accion debe estar de acuerdo, se necesita un ser racional que haciendo uso de su
inteligencia estime si hay o no conformidad entre cierto hecho y el precepto.”'> Toda

. 154
sentencia, entonces, era resultado de un “modo de ver las cosas, modo de ver la ley”. >

153 “Inserciones” La Bandera de Judrez, 1° de septiembre de 1873.

13 Qe justifica el fallo del juez Bucheli argumentando que es el resultado de una forma de entender
humanamente le problema, es decir, esta sujeta al error como todas las demas. El juez solo establecio que
la sentencia no se podia justificar en el articulo 33, sin opinar sobre el articulo o las facultades concedidas
al ejecutivo. El fallo del juez se considera dado conforme a derecho porque recurrié al principio de que

155



Por otra parte, elabora un argumento preciso de la fuerza del amparo para la defensa de
los individuos frente a las autoridades. Afirma al amparo como un instrumento para
hacer efectivo el espiritu que domina en la Constitucion de 1857, de contener los abusos
de las autoridades y “establecer el dominio de la ley sobre la voluntad de cualquier
hombre, cualquiera que fuera su posicion social y politica”. El articulo 101 faculta a la
autoridad judicial, a peticion de los afectados, a revisar si su aplicacion violaba o no los
derechos individuales. Esa facultad, propia del poder judicial, podia ser usada para
revisar las acciones de todas las autoridades: “Sea un alcalde de una aldehuela o el
presidente de la Republica, o el poder legislativo el autor del acto contra el que se alega
que viola las garantias individuales, la diversa categoria de la autoridad que ha cometido
la violacion, no tiene influencia alguna en alterar las facultades que la autoridad judicial
tiene para rever y revisar el acto a fin de impedir que la violacion, si la hay, se haga
efectiva.”'>

Sin embargo, no podia alegarse la falta de un juicio cuando el articulo 33 lo
exceptuaba para decretar expulsion de los extranjeros si la autoridad los consideraba
perniciosos.

Por ello, cuando Pablo Greco, uno de los sacerdotes expulsados pretende
entregar pruebas para demostrar que no es “pernicioso”, la autoridad judicial no las
recibe, porque no tenia un proceso judicial abierto."*® El jesuita aseguraba la infraccién
de las leyes de Reforma, era un delito que podia ser castigado por las leyes, previo
juicio. Su culpabilidad debia demostrarse en los tribunales y ser determinada por un
juez, a quien también correspondia fijar una sentencia, a la cual la expulsién no
correspondia.

Para terminar con la discusion y apoyar el decreto presidencial, una comision de

diputados propone que el Congreso ratifique la expulsion. El propio proyecto de elevar

ante una duda, ésta debia resolverse acudiendo a los principios de la equidad natural, “que es regla
inviolable en materia de interpretacion, y aquéllas reprueban la condenacién a una pena sin previa
audiencia del que haya de sufrirla.” “Editorial. La sentencia de la Corte contra los sacerdotes extranjeros”
La Bandera de Juarez, 1° de septiembre de 1873

155 “Inserciones” La Bandera de Judrez, 1° de septiembre de 1873

3¢ El jesuita afirma que no llenaba las caracteristicas de lo “pernicioso”, pues esta calidad exigia la
existencia de dos elementos: la idea de habito y de incorregibilidad, los cuales no habian sido
demostrados. Argumenta que los extranjeros no podian ser expulsados “so pretexto” de perniciosos, pues
no se les atribuye la condicion de habito y depravacion, sino el delito de haber infringido una ley, para la
cual se establece un castigo. “Alegato del Sr. Lic. D. Eulalio M. Ortega en el juicio de amparo promovido
por D. Pablo Greco Contra el acuerdo del Supremo gobierno, que lo mandd expulsar de la reptiblica como
extranjero pernicioso.” El Foro, 13 septiembre de 1873, No.86

156



a rango constitucional las leyes de Reforma, incluye la proscripcion de todas las 6rdenes
religiosas en el pais.

Finalmente, el amparo no procedi6 y el decreto presidencial fue ratificado. La
sentencia recibié importantes criticas, pues validaba un articulo contrario al derecho
natural de los extranjeros, que debia ser igual al de los mexicanos.'”’

Algunos diputados buscan la revocacion de la excepcion establecida en el
articulo 33. Varios jesuitas y religiosas salieron del salir pais entre 1873 y 1875, a pesar
de que otros mas evadieron el decreto ocultdndose en otras didcesis del interior de la
republica. Durante ese proceso las criticas continuaron, insistiendo en que la excepcion
del articulo 33 violentaba las garantias individuales de todos los extranjeros residentes
en México.

No obstante, como ocurrié con otros decretos, una razon politica y de orden
publico se sobrepuso al reconocimiento pleno de ciertos derechos. La experiencia bélica
de la segunda mitad del siglo XIX habia demostrado que la fuerza clerical, aliada a
sectores extranjeros, podia ser perjudicial para la estabilidad del régimen. La excepcion
del articulo 33 se presenta como un instrumento politico susceptible de ser usado por el
ejecutivo en circunstancias especificas. Isidoro Montiel y Duarte propone, incluso, que
el derecho de asociacion también tenga limites a los extranjeros cuando los fines de
reunion fuesen politicos.'”® De esa manera, la excepcidn se mantuvo y se propone su
reforma en los afos siguientes, especificandose la facultad del poder Ejecutivo para
expeler “al extranjero pernicioso y al ministro de cualquier culto, nacional y
extranjero”."”’

Tres afios mas tarde, se presenta otro caso que, sin sustentar un amparo formal,
resulta un precedente importante para la jurisprudencia federal en materia eclesidstica.

La prensa lo califica como una excepcion, un proceso “célebre” y, a la vez, una “causa

17 Se hablaba que la situacion de los jesuitas era la de todos los extranjeros residentes en México, quienes
“han venido a él creyendo que estaban al abrigo de nuestras leyes que s6lo cuando estas proclamen su
culpabilidad podran ser castigados, que para serlo se les oiran sus descargos, y que s6lo convencidos de
su delincuencia sufriran la pena que los tribunales les impongan y cuando han visto que todo esto es
mentira, que para ellos no hay garantias de ninguna clase, que cuando estén mas tranquilos se les
levantaran de cama y sin la mas ligera formula de esas que atn en los pueblos incultos se observan, seran
arrancados del hogar, de sus negocios, de su subsistencia para echarlos del pais...” “El Monitor” La
Bandera de Juarez, 16 junio de 1873 (extracto) Arteaga, Eduardo F “Sobre expulsion de los sacerdotes
catélicos” La Bandera de Juarez, 16 junio de 1873.

158 Montiel y Duarte, 1998, Titulo III De la libertad, Capitulo X Del derecho de asociacion, pp.302-303.
%9 La Constitucion federal de 1857 y sus reformas. Prélogo de la Confederaciéon Civica Independiente.
Anteproyecto del Sr. Lic. D. José Diego Fernandez, México, Imprente y Fotocopia de la Secretaria de
Fomento, 1914, Art.33, p.27 La excepcion del articulo 33 se mantiene hasta la fecha.

157



curiosa”, pues era la demanda de un sacerdote presentaba en los juzgados civiles contra
su prelado, por un delito eclesiastico.

El problema surge en el Santuario de Chalma, uno de los recintos mas
importantes del estado de México. El problema se remontaba a la peticion que una serie
de vecinos de Chalma habian efectuado al arzobispo de México, Pelagio Labastida, para
que restituyera la licencia de confesion a los eclesiasticos del santuario, pues la falta de
sacramentos disminuia la llegada de peregrinos y las entradas econdmicas de las
personas del lugar.'®

El arzobispo responde que no estaba en condiciones de conceder lo que se le
pedia, pues desde hacia tiempo habia perdido el control administrativo del santuario,
desde que el presbitero Javier Aguilar y Bustamante se habia negado a enviar noticias
de su administracion. El prelado asegur6 que los problemas de los fieles tendrian
solucion cuando retomara el control del Santuario y pudiera nombrar un eclesiastico
autorizado.'®' La repuesta provoca el enojo del clérigo Aguilar y Bustamante, que acude
a los tribunales civiles a presentar una demanda por difamacion contra el arzobispo. En
su declaracion alega el dafio que el arzobispo habia infringido contra sus derechos de
ciudadano, al acusarlo de eclesidstico “entrometido” y de administrar el santuario
ilegalmente.'®*

Aguilar pretende mostrar que la “propiedad” del santuario es suya debido a una

disposicion civil. Sefiala que el 25 de marzo de 1861, el gobierno civil le concedio el

1" Para lograr una confesion, los fieles tenian que trasladarse a otros lugares cercanos, lo que también
desplazaba las ganancias para el santuario. Si la piedad de los fieles no se mantenia con los servicios
espirituales que se demandaban, entonces, el santuario tendria que cerrar y “todos estos pueblos
inmediatos al Santuario sufririan en sus intereses sociales, puesto que su porvenir depende de las ferias
del Santuario,” en “Solicitud de algunos vecinos al Ilustrisimo Sefior Obispo de México pidiendo que
permita en el santuario de Chalma la administracion del Sacramento de la Penitencia; y acuerdo que
recay0, el cual dio origen a la acusacion del Dr. Aguilar y Bustamante contra el Sr. Arzobispo. (Caso
sobre injurias y difamacion en un juzgado civil), 1877.” Impreso contenido en Complemento de la
publicacion hecha en el aiio de 1877 bajo el titulo de Principales Piezas del Célebre Proceso que inicio
por difamacion el Sr. D. Javier Aguilar y Bustamente contra el Sr. Arzobispo de México Dr. D. Pelagio
Labastida y Davalos. México, Imprenta de Epifanio D. Orozco, 1878.

11 “El  Arzobispo de México. México, noviembre 22 de 1876,” en Complemento de la
publicacion... 1878, p.5.

12 Al parecer, Aguilar era una persona reconocida académicamente que ostentaba el titulo de doctor. Por
una referencia de la época se tiene noticia de que se cuenta a Javier Aguilar y Bustamante como un
abogado distinguido en la época, presente como jurado en examenes y disertaciones publicas, entre ellas
en el examen del licenciado Manuel Cruzado en el afio de 1872, en el que Aguilar se encontraba entre un
nutrido grupo compuesto por Sebastian Lerdo de Tejada, rector del Colegio Nacional de Abogados, Juan
Nepomuceno Rodriguez de San Miguel y José Maria Lozano. Mayagoitia, Alejandro. “Acerca de la vida
y obra de Don Manuel Cruzado”, Anuario Mexicano de Historia del Derecho, México, UNAM, Volumen
XVI, pp.45-87.

158



permiso de abrirlo al servicio publico, lo cual, desde su particular percepcion, era una
“dotacion” que lo acreditaba como el inico duefio y administrador del santuario.

Con toda habilidad, Aguilar pretende crear un conflicto entre autoridades civiles
y eclesiasticas, para salir beneficiado en sus pretensiones. No era descabellado pensar
esto en vista de la reciente elevacion Constitucional de las Leyes de Reforma, pues bien
pudo pensarse que la animosidad ganaria a la legalidad, pero no fue asi.

La causa fue revisada por el Juez Primero de lo criminal, el licenciado José
Maria Castellanos. El juez, apreciado como un “liberal de reconocidos antecedentes”,
examinoé el caso y dictamina que €sta es una cuestion a todas luces relacionada con el
reconocimiento de la autoridad eclesiastica y con la administracion interna de la Iglesia.
Por ello, no estaba al alcance de las atribuciones del juzgado “calificar si el sefior
arzobispo en el ejercicio pleno de su autoridad como Jefe de la Iglesia Catolica en
Meéxico, ha tenido o no razones bastante fundadas para designar al Sr. Aguilar con el
calificativo de intruso”. En ese sentido, los calificativos con los que Labastida estima al
clérigo, y que son el motivo de la denuncia, son propios de las acciones del sacerdote en
el espacio de la administracion interna del santuario y no implican, en el aspecto legal
secular, ninguna pena o “concepto injuriante o difamante, pues como antes se ha dicho
la injuria y la difamacion tienen lugar cuando la imputacion del hecho se refiere a un
ciudadano cuyos derechos se vulneran, pero de ninguna manera cuando hace relacion a
un eclesiastico cuya conducta se reprocha bajo el aspecto de su caracter como tal.”'®

Las palabras del juez muestran la claridad el centro de la disputa: la
independencia que tiene el poder civil respecto del eclesiastico. De lo cual se sigue que
la legitimidad en el ejercicio de las facultades espirituales, no estd determinada por el
concepto “que sus pueblos o sus autoridades (civiles) tengan formado acerca de ella”. El
juzgado estima inutil e inconveniente reconocer si alguna vez el pueblo o el gobierno
civil de Chalma hubiesen nombrado encargado al sacerdote Aguilar del santuario.'®*

El juez Castellanos termina con las pretensiones del sacerdote cuando afiade que
las leyes de Reforma establecen que los templos o son propiedad de particulares o de la
nacion, y que Unicamente debian ser “servidos” por eclesidsticos nombrados por el Jefe
de la Iglesia y no por las autoridades civiles. En ese sentido, se determina que el

permiso dado por el gobierno en 1861 sélo fue para abrir el templo al culto, lo cual no

163 «Auto del Sr. Juez 1° de lo Criminal, Lic. D. José Maria Castellanos en que se declara no haber delito
por qué formar causa al Sr. Arzobispo de esta Metropoli, con motivo de la acusacion que le hace el Dr.
Aguilar y Bustamante por Injurias y difamacion. 1877,” en Complemento de la publicacion...1878, p.9.
164 «Auto del Sr. Juez 1° de lo Criminal...1877,” en Complemento de la publicacion...1878, p.10.

159



constituia un titulo de propiedad sobre el inmueble como pretendia el eclesiastico, para
ello se tendria que mostrar la “escritura de dominio”, cosa que no se habia hecho. Con
base en ello, se falla no haber lugar a la causa.

Aguilar solicita la revision de la sentencia a otro juzgado. El eclesidstico justifica
sus alegatos de apelacion emitiendo acusaciones cada vez mas puntuales contra el
arzobispo, al que suponia en contubernio con el juez. Para ¢l era evidente “lo grave del
dialecto incendiario, injurioso y difamatorio” con que el arzobispo se habia referido
hacia su persona, pues “se le hace aparecer publicamente, ante las autoridades de los
pueblos, de rebelde y oposicionista”. Afirma que ésa era una “imputacion injuriosa”,
con la que publicamente su prelado, “delator y difamador gratuito”, lo hacia aparecer
como un “cismatico, conforme al Derecho Canoénico”. 165

Llama la atencion que también puntualice que la autoridad de Labastida es
limitada, pues su jurisdiccién “es puramente espiritual, y ninguna tiene respecto de lo
administrativo local, que solo a mi me pertenece.” El dictamen del licenciado José
Maria Cordero sobre la apelacion respalda la autoridad eclesiastica del prelado y su
maxima jurisdiccion sobre las cuestiones concernientes a la administracion interna de la
Iglesia catdlica mexicana. Cordero resuelve que la acusaciéon de Aguilar no tiene
fundamento pues Labastida, como superior eclesiastico, tenia jurisdiccion en Chalma.

Para Cordero, el aspecto grave es el escandalo producido por la insubordinaciéon
de Aguilar al arzobispo, sobre todo porque en ese caso en particular, el matiz estd dado
“por el estado y categoria de las personas del acusado y acusador.” La prensa comenta
la “consternacion” que el enfrentamiento entre los eclesidsticos ha producido en “el
pueblo catélico, numeroso en esta tierra.”'*® Frases empleadas por Aguilar, como que
“el desenfreno de la inmoralidad ha invadido los alteres”, para referirse a las acciones
del arzobispo, son consideradas una falta intolerable hacia la autoridad.

Si bien, el orden liberal proclamaba la igualdad entre los hombres, reconocia también
las facultades y el respeto hacia las jerarquias del orden publico y administrativo, y atin
las del orden religioso.

A diferencia del primer juez, el segundo se permite asentar una opinién mas
comprometida. A Labastida le reconoce una trayectoria académica “como insigne

profesor de derecho”, y una autoridad legitima que ejerce un “derecho incuestionable”

165 «pedimento del Sr. Fiscal Segundo Lic. D. José Maria Cordero en la causa de difamacion promovida

por el Dr. D. Javier Aguilar Bustamante contra el Sr. Arzobispo de esta Metropoli, Lic. D. Pelagio
Antonio de Labastida y Davalos, 1877,” en Complemento de la publicacion...1878, p.14.
1 «“pedimento del Sr. Fiscal...1877,” en Complemento de la publicacion...1878, p.16.

160



para determinar sobre los negocios espirituales como “Jefe y cabeza de la Iglesia
Catodlica en México”. A todas luces, la insubordinacion del demandante es un mal
ejemplo que no debia tolerase en ningun orden social.

Con base en estos argumentos se ratifica la sentencia dada por el primer juez.
Sin embargo, nuevamente, Aguilar solicita la revision del fallo por una tltima instancia,
lo que refuerza un alegato de sustanciacion de la sentencias por parte del Juez José
Maria Castellanos.'®’

Lo interesante es que la prensa liberal se une a la catdlica para afirmar el respeto
a la independencia Estado-Iglesia.'®® El caso es importante en tanto que podria
convertirse en el precedente para comenzar a fijar en la practica judicial “la verdadera
independencia entre la Iglesia y el Estado.” Y no s6lo eso, sino que representa un
avance en el reconocimiento de las “libertades propias de las religiones todas, que es lo
que constituye el dogma de la verdadera tolerancia, base del credo dogmatico.”'®

La prensa distingue, de manera clara, que el presbitero Aguilar confunde “su
honra de ciudadano” y la proteccion que las leyes civiles deben a los individuos, con
aspectos que soOlo afectan su posicion como sacerdote catolico, en un plano ajeno al
caracter civil. La ley civil no podia ser usada como instrumento en las pugnas por
exclusivos problemas intraeclesiales, pues “las leyes sociales suelen estar en pugna, o
aun discrepar de las leyes religiosas”, porque una determinada accion considerada delito
en la legislacion religiosa, podria no serlo para la legislacion civil. Por ejemplo, en el
caso extremo de los sacerdotes catolicos obligados al celibato por la legislacion
eclesiastica estaban, al mismo tiempo, en entera libertad y derecho de contraer
matrimonio civil. Asi, para El Federalista, “lo interesante” del precedente es que ayuda
a delimitar la “linea divisoria” entre la legislacion para la sociedad y la de todas las
“sectas”, en relacion con su dogma y disciplina religiosa. El sacerdote de cualquier

culto, goza de sus “derechos de hombre” y de la proteccion de las leyes en la sociedad

'7 “Informe en Estrados que pronuncié el Sr. Lic. D. Miguel Ruelas ante la tercera sala del tribunal
supremo del Distrito, por comision del Sr. Juez Lic. D. José Maria Castellanos, en defensa del auto de esa
autoridad que desedho (sobreseer sic) la acusacion del Dr. D. Javier Aguilar y Bustamante contra el Sr.
Arzobispo Dr. D. Pelagio Antonio de Labastida y Davalos,” en Complemento de la publicacion...1878,
P.29

18 Resulta significativo el hecho de que durante la discusion en el congreso de la aprobacién de las
Adiciones en 1873, varios diputados temieran la reaccion del clero y propusieran la elaboracion de un
preambulo que “justificara” las razones del decreto y su solida base legal. Cuatro afios después, los
nuevos principios constitucionales eran afirmados por el mismo clero. Intervencion del diputado J.
Fernandez, Sesion del 25 de septiembre de 1873, Diario de los Debates. Séptimo Congreso
Constitucional de la Union. Correspondiente al primer periodo de sesiones ordinarias del afio de 1873.
T. I, México, Imprenta de F. Diaz de Leon y Santiago White, 1873, p.192.

' El Federalista, No. 1958, 5 de junio 1877.

161



mexicana: “;En qué se tuba la armonia civil de los asociados porque un prelado catélico
declare juzgado en su tribunal y por un delito de disciplina eclesiastica, al Sr. Dr.
Aguilar un clérigo cismatico? ;Qué jurisdiccion tienen nuestros jueces y magistrados
para mezclarse en esta cuestion y calificar el acto del Prelado?” '

Finalmente, la tltima instancia resuelve mantener la sentencia y afiade una multa
al demandante en vista de las “injurias” emitidas a las autoridades. Contrario a lo que
pudo haber esperado el doctor Aguilar, su caso no reavivo la serie de conflictos Estado-
Iglesia, ni cegd con animos partidistas la discusion y resolucion del tema por parte de
los jueces civiles, sino que, paraddjicamente, sirvido para que se afirmaran, desde
distintas instancias publicas, la proteccion legal y el respeto a las autoridades de todos
los cultos, en tanto que no contravinieran las disposiciones civiles y los derechos civiles.

Otro recurso de amparo que contribuye a fortalecer la jurisprudencia en torno a
la independencia Estado-Iglesia y los derechos de los clérigos para ejercer su ministerio
religioso, ocurre en el estado de Coahuila con motivo de las referidas presiones que los
gobiernos ejercieron sobre los clérigos para obligarlos a participar en el registro civil.
La legislatura de aquél estado condiciona a los sacerdotes la administracion de los
sacramentos de bautismo y matrimonio a la presentacion de las actas de Registro.'”' Un
grupo de eclesiasticos de la ciudad de Saltillo responde interponiendo un recurso de
amparo para solicitar la anulacion del decreto. Su alegato basicamente se sustenta en la
infraccion de tres preceptos constitucionales: la restriccion de la libertad religiosa; la
afectacion de la separacion Estado-Iglesia y la violacion al pacto federal.

La emancipacion de la iglesia es proclamada por los eclesidsticos como un
principio constitucional de primer orden, ganado en el sangriento periodo de la guerra
civil y, convertido ya, en “una institucion fundamental de la Repiblica”. '™

Ignacio L. Vallarta, en su funcién como presidente de la Suprema Corte, se

habia manifestado claramente por la no intervencion de la autoridad civil en los

' El Federalista, No. 1958, 5 de junio 1877.

'"'E1 7 de noviembre de 1881, el Congreso de Coahuila dispuso que ningun acto religioso se celebre sin
la previa demostracion de la inscripcion del registro civil, y que los sacerdotes que no cumplieran
recibirian una multa de 25 a 100 pesos o reclusion de un mes segun lo definiera la autoridad local. E1 3 de
enero del afio siguiente el ejecutivo del Estado elaboré un reglamento en el cual se estipulaba la
imposicion de una multa a los padres y padrinos (en caso de bautizo) y a los esponsales y los testigos (en
el matrimonio), que no se presentaran, antes del acto religioso, a formalizar el hecho en el registro civil.
“Amparo pedido contra la ley que prohibe la administracion de los sacramentos del bautismo y del
matrimonio sin haberse cumplido previamente con las prevenciones del registro civil.” Sentencia
ejecutoria 22 de agosto de 1882. Votos, T.IV, 1897, pp. 264-290.

172 «Amparo pedido contra la ley que prohibe la administracion de los sacramentos del bautismo y del
matrimonio sin haberse cumplido previamente con las prevenciones del registro civil.” Votos, T.IV, 1897,
p.287.

162



aspectos internos de la iglesia. El caso de Coahuila era un ejemplo de arbitrariedad que
no se ajustaba al espiritu constitucional. Sin embargo, la solicitud de ese amparo tenia
dos graves problemas: la forma en que habia sido presentada y el argumento que la
sostenia.

La demanda especifica del clero es que antes de que pudiera llegar a tener
aplicacion, la ley fuera derogada por el poder judicial federal. Pero segiin lo marcado
por los procedimientos del recurso, el amparo debia presentarse en el contexto de un
proceso judicial ya iniciado, es decir, cuando la ley hubiera sido aplicada. Tal precepto
no se cumplia en este caso, puesto que el amparo pretendia lograr la revocacion, general
y permanente, de un decreto antes de que tuviera aplicacion. El uso del amparo para que
los jueces revocaran una ley se convertia un acto inconstitucional, pues implicaba la
invasion de jurisdiccion del poder judicial sobre el legislativo, afectando la division de
poderes marcada en la Constitucion.'”

Los votos pronunciados en las diferentes sentencias sobre amparo durante la
presidencia de Vallarta, desarrollan argumentos a favor del limite del arbitrio judicial:
intentan demostrar los conflictos derivados de la practica de una absoluta libertad de los
jueces sin elementos que definan el origen, los principios y las restricciones de sus
facultades en las apelaciones, puesto que el amparo podia llegar a ser usado como un
arma politica con fines medidticos y opuestos a los principios esbozados en la

174

Constitucion. " En ese sentido, se remarca la similitud entre la labor de los jueces y los

sacerdotes respecto de su papel en las instituciones a las cuales servian. Los jueces

'3 Las leyes organicas de 1869 y la de 1882, dispusieron la excepcionalidad de las sentencias de amparo
respecto de la ley involucrada en el proceso. “La sentencia sera siempre tal, que solo se ocupe de
individuos particulares, limitandose a protegerlos y a ampararlos en el caso especial sobre que verse el
proceso, sin hacer ninguna declaracion general respecto de la ley o acto que lo motivare.” Articulo 2
Capitulo 1 “Introduccion del recurso de amparo y suspension del acto reclamado.” “Ley Organica
Constitucional Sobre el Recurso de Amparo”, 20 de enero de 1869. Soberanes, 1994, p. 20. La
reglamentacion del 14 de diciembre de 1882, conservo la redaccion de este articulo en el articulo 2° del
Capitulo I, “De la naturaleza del amparo y de la competencia de los jueces que conocen de él.” Ley
Organica de los Articulos 101 y 102 de la Constitucion Federal, 14 de diciembre de 1882. Soberanes,
1994, p.22.

"7 El arbitrio judicial comenzé a ser limitado formalmente desde la década de 1830, cuando varias
constituciones locales sefialaron la necesidad de motivar la sentencia judicial, es decir, cuando obligaron
al juez a definir la ley o costumbre en que se fundara para emitir su fallo. En el caso de Michoacan, esto
fue expuesto en la primera “Ley Organica de Tribunales del Estado” de 1834, Art.145. Véase Hernandez
Diaz, Jaime. “Tribunales de justicia y practica judicial en la transicion juridica de Michoacan: 1824-
18407, en Anuario Mexicano de Historia del Derecho, Vol. XVIII, México, Instituto de Investigaciones
Juridicas, Universidad Nacional Autéonoma de México, 2006, pp.315-330. El estado de México, lo
contempld en el su proyecto de codigo penal, siguiendo el decreto del 26 de enero de 1847, sobre la
necesidad de motivar las sentencias judiciales. Proyecto de Codigo Penal del Estado Libre y Soberano de
Meéxico, presentado por el Seiior Magistrado Mariano Villela, al Honorable Congreso. Toluca, Imprenta
de Juan Quijano, 1848.

163



debian cumplir escrupulosamente su cometido como “sacerdotes de la justicia”,
cuidando las sagradas méaximas contenidas en la Constitucion, entre las que estaban la
propia independencia del poder judicial. Los litigantes, como los creyentes, debian tener
igual interés en que se conservara “incolume la institucion que resguarda sus respectivos
derechos”.'”

El derecho natural de corte liberal no intenta sofocar la labor de los jueces como
algunos sefialan, sino mejorar y fortalecer el poder judicial de la federacion, en varios
aspectos, todavia débil y carente de orden.'’® Es por ello que, en opinion de Vallarta, la
practica judicial del amparo no significa la simple aplicacion la ley positiva, sino el
ejercicio serio y constante de la evaluacion de los procesos judiciales dentro de sus
circunstancias concretas.

En ese contexto, las resoluciones de los amparos cumplen un papel fundamental
para el poder legislativo, al constituirse en el pulso real de la practica juridica, capaz de
formar precedentes necesarios para guiar, hacer ajustes y modificar la ley en el
congreso. Los tribunales debian fallar con base en esos principio, sin intentar reformar
directamente las leyes, sino apuntando los posibles cambios al Congreso. Vallarta
entiende el problema de la existencia de leyes erroneas y contradictorias en la practica
judicial, pero no por ello justifica que en el afan por solucionarlo se socave la propia
legalidad."”’

El amparo se concibe como “un recurso eminentemente conservador de la

Constitucion”, que no podia “ser el remedio universal de todas las injusticias”, por mas

175 «“Amparo pedido contra la ley que prohibe la administracion de los sacramentos del bautismo y del
matrimonio sin haberse cumplido previamente con las prevenciones del registro civil.” Votos, T.IV, 1897,
p.284.

176 Se habla de que la seguridad juridica se funda en la disminucion de las fuentes del derecho a la ley “no
hay mas legalidad que la puesta por el legislador, la que se encuentra en los codigos y se publica en el
Diario Oficial.” Lo que, a decir de estos autores, relega otras del derecho: “El juez queda a ser reducido la
boca de la ley y se toman las medidas para que la subjetividad apenas aparezca en sus decisiones.”
Garcia-Huidobro, Joaquin, Filosofia y retorica del iusnaturalismo, México, UNAM-Instituto de
Investigaciones Histdricas, 2002, p.159.

""" Habia varias leyes que generaban oposicién entre los magistrados, una de ellas era la pena de muerte,
establecida en el articulo 23 de la Constitucion, para los sentenciados por traicion a la patria en caso de
guerra; para asaltantes de caminos, incendiarios, parricidas, homicidas con alevosia, premeditacion o
ventaja, delincuentes graves en el orden militar y los sentenciados por casos de pirateria definidos por la
ley. Esta disposicion habia generado un amplio debate entre partidarios y opositores, Vallarta propuso
iniciar una seria discusion sobre tema en el Congreso para lograr su supresion, pues el poder judicial tenia
una incompetencia de origen, para contradecir una disposicion constitucional o pretender reformarla en
nombre de la “ciencia y del progreso”, pues el amparo no podia erigirse en “arbitro de la soberania
nacional y de la local” llevando a federacion a la anarquia. A pesar de ello, refrend6 algunas sentencias
pronunciadas y apoyo la negativa de otorgar el amparo mientras considerara que estaba correctamente
sustanciada la sentencia. “Amparo pedido por el Sefior Prisciliano Rodriguez contra el Supremo Tribunal
de Justicia de Zacatecas.” Fallo de la Suprema Corte, 7 de junio de 1881. Votos, T.IV, 1897, pp.36-65.

164



odiosas que probaran ser algunas leyes: “ni siquiera para crear mas derechos
fundamentales sobre los declarados en el Constituyente, ni para seguir las doctrinas de
la teoria méas avanzada, con el olvido del texto escrito de la ley suprema.”'”®

La actuacion de los jueces debia limitarse a resolver la suspension de leyes o
sentencias en procesos especificos, para evitar el ejercicio de una autoridad sin
restricciones “que seria, s6lo por ello, la violacion del derecho ajeno”.'”

El clero de Saltillo no lo entendié asi, pues supuso que podia alcanzar la
revocacion de la ley a través del amparo. Parte de su alegato pudo haber tenido mayores
posibilidades, en caso de haberse buscado la protecciéon judicial federal una vez que
comenzara a aplicarse esa ley. En su lugar, presenta una argumento con base en la
tercera causal establecida por la ley de procedimientos para sustanciar un amparo,
arguyendo que el decreto del congreso de Coahuila invadia la esfera de la autoridad
federal, pues habia legislado en materia de cultos, un asunto reservado exclusivamente a
la federacion por el articulo 123." Lo que se temia era que las legislaturas pudieran
“destruir y borrar esta conquista de la independencia del Estado y la Iglesia, que se ha
tenido como la primera y la mas importante de nuestro codigo fundamental.”'®'

Sin embargo, esa consideracion fue desarrollada de manera secundaria y breve
por los abogados de los eclesidsticos, pues el discurso se impuso sobre el pragmatismo y
el clero prefirid no reconocer, ni al congreso local ni al federal, la legalidad de expedir

leyes para modificar la independencia de la Iglesia. '™

'8 Ignacio L. Vallarta, febrero de 1883. Votos, Introduccion al tomo IV, 1897, p.iii.

179 Ignacio L. Vallarta, febrero de 1883. Votos, Introduccion al tomo IV, 1897, p.ii.

'%0 Las bases eran la fraccién III del capitulo I de la ley de amparo de 1869, misma que se refrend6 en la
ley de 1882 y el articulo 123 de la Constitucion.

81 Intervencion del diputado Prieto, Sesién del 12 de noviembre de 1873 Diario de los Debates. Séptimo
Congreso...T.1, 1873, p.561. Mas aun, la legislacion organica estipuld “La ley no impondra ni prescribira
los ritos religiosos respecto del matrimonio. Los casados son libres para recibir o no las bendiciones de
los ministro de su culto, que tampoco produciran efectos legales.” Fraccion XII, articulo 23. Ley Orgénica
de 10 de diciembre de 1874. Para ayudar a uniformar la ley en materia eclesiastica, el diputado Baz
propuso la derogacion del articulo 11 de la ley del 4 de diciembre de 1860, que facultaba a los
gobernadores de los estados la autorizacion de la celebracion del culto publico fuera de los templos. La
comision dictamind que como no habia un culto nacional establecido, no debia permitirse celebracion
fuera de los recintos destinados al culto. Esta propuesta fue aprobada sin discusion con 101 votos a favor
y 21 en contra. Sesiones 1 de mayo de 1873 y 8 de mayo de 1873 Diario de los Debates. Sexto Congreso
Constitucional de la Union. correspondiente al cuarto periodo de sesiones ordinarias del aiio de 1873.
T.IV, México Imprenta de Gobierno de Palacio, 1873, pp. 303, 349-350.

'82 E] argumento de la trasgresion a la autoridad federal en materia eclesiastica fue cambiado apenas se
planted: “;Pueden los Estados, es licito a la Federacion misma, expedir una ley sometiendo la Iglesia al
Estado? Y con sélo plantearla de ese modo, queda practicamente resuelto que la institucion constitucional
(la independencia eclesiastica) de que hablo, no estd a merced de los estados ni de la Federacion, sino que
es general y obligatoria para toda la Republica, sin que ninguno de sus legisladores pueda reclamarla
como asunto de su exclusivo conocimiento, para desconocerla, para infringirla.” “Amparo pedido contra

165



El presidente de la Suprema Corte de la Nacion estuvo de acuerdo en que el
decreto de Coahuila afectaba la separacion Estado-Iglesia y que la inconformidad del
grupo clerical era una objecion vélida contra la ley, pero para ser evaluada y, en su caso,
revocada exclusivamente por el poder legislativo y no por el judicial.'®

Por ultimo se aclara que la independencia Estado-Iglesia no constituye una
garantia individual, como si lo es la libertad de conciencia, puesto que la primera define
el “modo de ser de la asociacion religiosa”, en tanto que la segunda hace “abstraccion
de las relaciones que existen entre el Estado y la Iglesia, para no consagrar sino el
derecho que todo hombre tiene para profesar las creencias religiosas que le acomoden”.
Los sacerdotes y corporaciones no podian interponer el recurso para mantener ‘“una
independencia que no es, que no puede ser el derecho de individuo alguno.”'®*

El dictamen de la Suprema Corte reconoce que el gobierno de Coahuila, en su
pretension de hacer que la legislacion sobre el registro civil tuviera efecto, habia
invadido aspectos exclusivos de la esfera eclesidstica, violentando la independencia
Estado-Iglesia. La solucion no estaba en el amparo, sino en el reconocimiento efectivo,
que tanto el clero como el gobierno civil, debian hacer de sus respectivas areas de
accion para emancipar a la sociedad de dos tiranias igualmente funestas, la de la ley
sobre la conciencia y la del sacerdocio sobre la sociedad. La sujecion a las respectivas
jurisdicciones lograria vencer el problema de la aceptacion del Registro que no se habia
podido superar ni en Coahuila, ni en otros puntos de la Republica.'®

Meses después de la sentencia, Evaristo Madero, gobernador de aquél estado,
mantiene una interesante comunicacion con Vallarta para aclarar los puntos referentes a
las modificaciones a la legislacion del registro civil, expedidas por el congreso

coahuilense. Vallarta expone las principales aristas de esa ley estatal respecto de las

leyes de Reforma, incluidas ya en la Constitucion. En ese documento, el presidente de la

la ley que prohibe la administracion de los sacramentos del bautismo y del matrimonio sin haberse
cumplido previamente con las prevenciones del registro civil.” Votos, T.IV, 1897, p. 287.

' Como no se habia presentado una aplicacion real de esta legislacion y por lo tanto la denuncia no habia
sido hecha a titulo personal por algiin ciudadano, el abogado que tramit6 el amparo argumento6 que debia
bastar la “certeza e inminencia de la agresion”. En respuesta se asegurd que sentencias debian de ser en
estos juicios segun el precepto del articulo 102 de la Constitucion, limitadas a “proteger y amparar en el
caso especial sobre el que verse el proceso, sin hacer ninguna declaraciéon general respecto de la ley o acto
reclamados.” Votos, T.IV, 1897, p.265

18 «Amparo pedido contra la ley que prohibe la administracion de los sacramentos del bautismo y del
matrimonio sin haberse cumplido previamente con las prevenciones del registro civil.” Votos, T.IV, 1897,
p.286.

185 «Amparo pedido contra la ley que prohibe la administracion de los sacramentos del bautismo y del
matrimonio sin haberse cumplido previamente con las prevenciones del registro civil.” Resolucion de la
Suprema Corte Votos, T.IV, 1897, p.285.

166



Suprema Corte es mucho mdas contundente que en su dictamen oficial, al referir la
anticonstitucionalidad de toda aquélla legislacién que pretendiera imponer condiciones
a los ministros de cualquier culto para ejercer su ministerio. Reconoce que es deber del
Estado conservar el orden publico sin demandar el sacrificio de la libertad de la Iglesia.
Vallarta propone una reforma legal para hacer eficiente el registro civil de las personas,
exigiendo a los jueces encargados de su administracion la vigilancia constante y la
aplicacion efectiva de las multas respectivas a quienes no cumplieran con tal
disposicion.'®

La instrumentacioén del amparo es uno de los tantos instrumentos que construye
la federacion para expandir la “politica civilizada que garantizaba la esfera federal” y
que, al mismo tiempo, permite “el desarrollo del poder de la federacion, que de fuerza
silente y escasamente operacional logré convertirse en un poder real a través del
ejercicio cotidiano de sus competencias.”'® En la biisqueda de los mecanismos que le
permitieran allegarse los recursos para afirmar sus intereses particulares, la Iglesia
participa de los beneficios que la republica federal liberal es capaz de garantizarle, con
lo cual contribuye activamente a su fortalecimiento.

También el sistema judicial de los estados se ve beneficiado con la
instrumentacion de los principios federales. En ese sentido, procesos legales en los
estados de la federacion también aportan a la formacion de la jurisprudencia sobre los
derechos de los eclesiasticos. Los ejemplos de los procesos en el obispado de
Antequera, Oaxaca y en el arzobispado de México lo ilustran.

El primero surge con el robo de los objetos sagrados en la iglesia de Zeutla, en el
distrito de Etla, Oaxaca. La recuperacién de los objetos no fue el problema, sino el
hecho de que la propiedad de los mismos fuera reclamada tanto por el municipio, a
nombre de los vecinos de la poblacidon, como por el parroco. El municipio expone dos
razones: que los curas no podian exigir propiedad legal sobre los objetos sagrados pues,
como delegados de la Iglesia, carecian de una representacion legal; que los objetos del
culto habian sido adquiridos en el transcurso de los afios con la participacion de los
fieles, por lo que la poblacién de Zeutla se consideraba con el derecho de pedir su

vigilancia y cuidado.

'8 De manera precisa, elabora un recuento de la legislacion mexicana en materia de registro civil, desde
la primera ley organica de 1857, teniendo como hilo conductor la progresiva separacion de los aspectos
civiles y eclesidsticos, hasta llegar a ser dos 6rdenes separados.

'87 Carmaganani, 1993, p.166.

167



El primer fallo de los tribunales ordinarios dispuso la entrega de los bienes al
municipio, y desconocio al parroco, Manuel Carrisosa, como administrador de dicha
iglesia. En respuesta, Carrisosa interpuso una peticion para revocar la sentencia, con
base en los siguientes cuestionamientos: “;Los sacerdotes o ministros de una
congregacion o secta religiosa, la representan legitimamente? ;Esa representacion, si
existe, es bastante amplia para que en su virtud el sacerdote o ministro pueda pedir la
devolucion y entrega de objetos destinados al culto y que fueron robados?”'®®

La sentencia de la Segunda Sala de la Corte de Justicia del estado de Oaxaca es
favorable a la parte eclesidstica. Respecto del primer cuestionamiento, se dictamina con
base en el articulo 3° de la ley de 4 de diciembre de 1860 sobre Libertad de Cultos, que
reconoce a todas las iglesias o sociedades religiosas la libertad de arreglar por si o por
medio de sus sacerdotes, las creencias y practicas del culto que profesan, lo que
significaba “que el sacerdote de cualquiera culto es el representante legal de su iglesia
respectiva, mientras ésta no tenga la voluntad de representarse a si misma, y en
consecuencia, los actos ejercidos por el sacerdote respectivo a nombre de la sociedad
religiosa a cuyo servicio esta dedicado, son validos en derecho como si los hubiera
ejercido su iglesia respectiva.”'®’

Sobre el segundo cuestionamiento se concluye que los objetos destinados al
culto no habian sido comprendidos en la ley de nacionalizacién de bienes eclesiasticos
de julio de 1859 sino que, por el contrario, protegia el derecho del clero sobre esa clase
de posesion, a manera de propiedad particular. Por lo tanto, la sentencia establece que
“conforme al espiritu y letra de la legislacion de reforma que la citada iglesia conserve
su propiedad”, por lo que los bienes debian entregarse a la iglesia de Zeutla, bajo su
responsabilidad y formal inventario.

La otra demanda es promovida por el arzobispo de M¢éxico contra Antonio
Gutiérrez Victory, por la horadacion de una de las paredes de la vivienda que ocupaba,
pues la obra afectaba al edificio que ocupaba el Seminario Conciliar de México. La

defensa del acusado alega que el clero carecia de personalidad juridica para presentar

demandas a favor de la Iglesia. La sentencia reconoce al arzobispo la personalidad

'8 Corte de Justicia del Estado de Oaxaca 2 de julio de 1874. Publicada en El Foro, 5 de febrero de 1875.
'8 «“Cada una de estas sociedades tiene libertad de arreglar por si o por medio de sus sacerdotes, las
creencias y practicas de culto que profesa y de fijar las condiciones con que admitan los hombres a su
gremio o los separe de si, con tal que por estas prevenciones, ni por su aplicacion a los casos particulares
que ocurran, se incida en falta alguna o delito de los prohibidos por las leyes, en cuyo caso tendra lugar y
cumplido efecto el procedimiento y decision que ellas prescriben.” Art.3° “Ley sobre Libertad de Cultos”,
4 de diciembre de 1860, en Leyes civiles vigentes... 1893, p.66.

168



juridica bastante, el dominio directo y el titulo legal suficiente para detener las obras
que afectaran alguno de los templos a su resguardo. Segun lo establecido por la ley de
14 de diciembre de 1874, se estipula que la estructura jerdrquica de la iglesia no
producia efectos legales, salvo la personalidad reconocida a los superiores de ellas en
cada localidad para los efectos del articulo 15 y de la ley de 12 de julio de 1859, que
concedia a las iglesias el derecho de propiedad de los templos, asi como el dominio
directo de los objetos destinados al culto. Los bienes que con posterioridad a la ley se
hubieren cedido a cualquier institucion religiosa pertenecian a la nacion, pero era el
clero el que los poseia por usufructo y el encargado de procurar su mejora.

De lo anterior se determiné que el arzobispo tenia la posesion legal de la catedral
de la ciudad de México y de las instituciones “anexas”, ademds de la obligacion de
hacer valer a plenitud ese derecho. Por tal motivo, se da paso a la demanda del
arzobispo y se impone a Gutiérrez la obligacion de acomodar la construccion a su

. 1
estado anterior.'”’

4. Conclusion
La institucionalizacion de los derechos individuales contenidos en la Constitucion de
1857, obliga a la definicion de los procedimientos y condiciones necesarios para
llevarlos a la practica. Este proceso de instrumentacion juridica, que tiene su concrecion
en la década de 1870, muestra la fortaleza adquirida por la federacién, en la
delimitacion de aquéllos organismos e instrumentos encargados de impartir justicia
desde el plano federal, limitando con ello la accion del poder de los estados.

Los codigos legales pasan de ser simples compilaciones a convertirse en una
elaboracion sistemadtica y racional de los principios legales contenidos en la carta
magna, produciendo cambio trascendente para el derecho natural de corte liberal.

Los legisladores pretenden convertir a los cédigos en un arma juridica, al
alcance de toda la sociedad, para la defensa de sus derechos individuales, ya fueran
econdmicos, politicos, judiciales, civiles, etc. La labor de los cddigos es exponer de
manera breve, sencilla y clara, los derechos y las obligaciones individuales. Los codigos
de procedimientos instruyen a la sociedad de los elementos validos y necesarios para

poner en practica sus derechos.

190 «Jurisprudencia Civil” EI Foro, no. 11, 15 de julio de 1885.

169



La organizacion de la justicia federal impacta significativamente la trayectoria
de las relaciones Estado-Sociedad-Iglesia: por un lado, delimita las esferas de
competencia de las instituciones civiles y eclesidsticas con argumentos que privilegian
la conservacion de los intereses generales del Estado, la sociedad y los individuos sobre
los del catolicismo; y por otro, la ampliacion de la jurisdiccion secular a costa del
control detentado por Iglesia, donde determinados aspectos de la conducta de la
poblacion, que resaltan por su interés social y de orden publico, no se consideran mas
un dominio de ésta, sino de la competencia del poder judicial.

A partir de entonces, las atribuciones sobre el comportamiento social son
disputadas por los tribunales eclesiasticos y por los civiles, pero de manera separada.

Este proceso de cambio legal acarrea contradicciones importantes entre las
propuestas tedricas y su practica, como consecuencia inevitable del contacto con la
compleja realidad que deseaban transformar. Los legisladores hacen frente al problema
adoptando una postura pragmatica y flexible, pues reconocen las inevitables
contradicciones del proceso de transicion legal en el cambio de régimen. La
delimitacion legal de la frontera entre los delitos civiles y religiosos no es la excepcion,
pues inevitablemente produce algunas confusiones en la practica, teniendo como
consecuencia el desarrollo de una tension clero-gobierno.

No obstante, simultineamente se elaboran nuevos instrumentos juridicos para
hacer que todos los sujetos de derecho, la Iglesia incluida, hagan valer sus prerrogativas
juridicas. El amparo es uno de ellos, pues amplia la proteccion del poder judicial de la
federacion a los derechos naturales de los individuos, frente a las acciones arbitrarias del
poder publico.

Asi, los parrocos estan en posibilidad de apelar no s6lo a sus derechos
ciudadanos, sino a sus derechos como ministros de un culto reconocidos por la ley.

Las comunicaciones presentadas entre las autoridades civiles y eclesiasticas a
partir de la instauracion local del registro civil, permiten observar la interaccion clero-
gobierno-sociedad en ese proceso: muestra la forma en que la sociedad se instruye
paulatinamente en el uso de las instituciones liberales que le resultan benéficas en la
ampliacion de sus derechos civiles; expone los esfuerzos de los gobiernos para tomar el
control administrativo sobre los actos vitales de los individuos; y hace patente el uso del
clero de los elementos legales que le otorga el régimen liberal para reclamar la efectiva

separacion Estado-Iglesia.

170



La sociedad, los ministros y las autoridades civiles transitan a una nueva
sensibilidad legal que les permite dirimir sus tensiones en el plano formal, lo que

fortalece los instrumentos legales del régimen liberal.

171



Capitulo 3

En la concertacion: pacto informal, reorganizacion
eclesiastica y control social. 1875-1895.

La historiografia mexicana ha afirmado que después del triunfo de la Republica Liberal,
la combinacion de intereses entre el clero y el gobierno formo6 parte de la llamada
“conciliacion” Estado-Iglesia. De manera general, se ha descrito este periodo sin
grandes matices, dado que la “complicidad” entre las principales figuras del momento —
el presidente Porfirio Diaz y obispos como Eulogio Gillow- mantuvo una paz
inalterable en la que se pactd la predicacion sacerdotal de sumision de la sociedad hacia
el gobierno porfirista a cambio del “relajamiento en la observancia de las Leyes de
Reforma”, lo que permiti6 a la Iglesia restablecer la vida religiosa comunitaria, adquirir
bienes, fomentar la educacion parroquial y reanudar las manifestaciones de culto

publico.’

' Juarez, Joseph Robert. Conflict and cooperation between church and state the Archbishopric of
Guadalajara during the porfiriato, 1876-1911, Austin, Tex. University of Texas. Algunos autores
ponderan excesivamente las relaciones personales entre el presidente Diaz y la jerarquia, y proponen el
retorno del patronato eclesistico durante el porfiriato. Véase Conger, Robert D. Porfirio Diaz and the
church hierarchy, 1876-1911. Albuquerque, N.M. University of New Mexico, 1985. Otros més coinciden
en ello: “Diaz actud con singular audacia y con una extrafia inteligencia, logr6 tener en sus manos los
hilos del poder, controlando todas las fuerzas, atin aquéllas contrarias por naturaleza; su habilidad lo llevo
a tener una relacion contradictoria con la Iglesia, gracias a esto la comunidad eclesial pudo resarcirse de
sus heridas, aunque siempre las leyes de Reforma estaban ahi para bloquearla en cualquier momento.”
Chavez Sanchez, 1998, p.IX.

172



Propongo que, como resultado de la constitucionalizacién de la doctrina liberal
ya revisada, lo que tiene lugar es, no una conciliacién, sino una concertacion clero-
gobierno, que permite establecer acuerdos en el contexto del desgaste de la via armada
como forma de resistencia antiliberal radical. Este es un proceso que inicia a mediados
de la década de 1870, a partir de la anexion de las Leyes de Reforma a la Constitucion.

El capitulo se dividira en dos partes: empezaré por plantear la recomposicion de
la base social de la Iglesia a partir del debilitamiento de la organizacidon corporativa de
la sociedad, promovida por la individualizacion de los catdlicos. La segunda parte
atendera a la redefinicion de los mecanismos para mantener la disciplina eclesidstica, de
los fieles y los eclesiasticos. Nuevamente se volvera a la vida parroquial, pues en ella se
desarrollaban buena parte de las tensiones entre los grupos sociales entre si y con las
autoridades civiles y eclesiasticas, posicionando al curso de la vida parroquial como un
asunto de orden publico.

Comenzaré por mostrar la manera en que, desde una posicion regulada por el
derecho liberal, la Iglesia redefine sus espacios sociales y nuevas formas de

organizacion secular.

1. Los principios del asociacionismo catélico mexicano
La individualizacion de la sociedad y la consecuente ruptura con el viejo corporativismo
religioso, habian trastocado la fortaleza social de la Iglesia, pues las instituciones y
corporaciones religiosas estructuraban el respaldo econdémico, politico, religioso y
social de la amplia poblacion catolica. No obstante es la propia individualizacion de la
sociedad la que ofrece otros mecanismos para reorganizar las bases sociales de la
Iglesia.

Algunos legisladores hacen notar las garantias que ofrece el régimen liberal para
que la Iglesia catdlica lleve a cabo una renovacion exitosa, con base en las libertades
constitucionales para celebrar reuniones, asambleas, publicar y predicar, etc.”

Estas posibilidades son reconocidas y aprovechadas por los catélicos que
retoman el derecho de asociacién para dar un nuevo impulso a las asociaciones
catolicas. Los derechos individuales son los que fortalecen la expansion del nuevo

asociacionismo, no so6lo por el derecho de reunién, sino por la libertad de conciencia

? Zarco Francisco. “El Concilio plenario de Baltimore” Nueva York, noviembre de 1866. Obras
completas de Francisco Zarco, T. XIV Articulos periodisticos desde el exilio Nueva Cork 1865-1867
Meéxico, Centro de Investigacion Cientifica Jorge L. Tamayo A.C. 1993. p.124.

173



que permite la fundacion de sociedades de distinto tipo: politicas, cientificas, laborales,
religiosas, etc. El individuo y su libertad de pensamiento constituyen la base de muchas
asociaciones reunidas en salones, tertulias y academias, por ejemplo.’

Algunos autores afirman que las sociedades de libre pensamiento contribuyen
particularmente a consolidar el asociacionismo moderno, pues se esfuerzan por romper
con los vinculos corporativos que caracterizan al “antiguo régimen”.* Las
organizaciones masonicas son un claro ejemplo de ello: sus fundamentos promueven los
derechos individuales del iusnaturalismo moderno, con base en el “libre
desenvolvimiento de la razén como el don mas preciado que se le ha dado al hombre™.’
Estas organizaciones ofrecen “una renovada vision de la sociedad de tipo igualitario,
fundada en la autonomia de sujeto social individual como actor democratico”.®

El asociacionismo moderno extiende la practica de los derechos individuales, al
tiempo que se apropia de algunas practicas politicas cuyo ejercicio ayuda a fortalecer la
formacioén civica ciudadana, como las practicas electorales. Y es que los miembros de
las sociedades participan en el nombramiento de sus autoridades y en la organizacion
activa de diversas obras, en donde ejercen su voluntad individual y fortalecen distintas
formas de llegar a acuerdos y consensos.’

Estas nuevas formas de socializacién no so6lo toman cuerpo en organizaciones
con fines seculares, sino que permiten un desarrollo plural de sociedades religiosas
dentro de las que estan las protestantes, pero también otras que son resultado de la

divisioén al interior del catolicismo; ademas de las manifestaciones religiosas propias de

la diversidad local.®

3 Guerra, Francois Xavier. Modernidad e independencias. Ensayos sobre las revoluciones hispdnicas,
Meéxico, Fondo de Cultura Economica, 1993, p.13.

* Martinez Zaldua, Ramoén. Historia de la Masoneria en Hispanoamérica, México, Costa-Amic, 1978,
p.147.

> Martinez Zaldua, 1978, p.147.

S Bastian, Jean Pierre. Protestantismos y modernidad latinoamericana: historia de unas minorias
religiosas activas en América Latina, México, Fondo de Cultura Econdémica, 1994, p.8. Otros autores ven
a las logias como “escuelas de formacién del ciudadano” moderno. Véase Alvarez Léazaro, Pedro. La
masoneria, escuela de formacion del ciudadano: la educacion interna de los masones espaiioles en el
ultimo tercio del siglo XIX, Madrid, Universidad Pontificia Comillas de Madrid, 1996.

7 Guerra, 1993, p.23

¥ Hacia fines del siglo XIX, se nota el avance de las organizaciones masénicas y las iglesias protestantes
en México. Se registran 88 iglesias de cardcter protestante en el pais (adventistas, presbiterianos,
mormones, etc.), al menos 21 de ellas se encontraban en la ciudad de México. El protestantismo estaba
organizando escuelas de primeras letras y tenia en circulacion varias publicaciones periodicas, como “El
Bautista”, el “Atalaya Bautista”. Chavez Sanchez, 1988, p. 36. También estan los cismas dentro del
catolicismo, uno de los mas emblematico es la Iglesia Catdlica Apostdlica Mexicana, promovida hacia
fines del siglo XIX, por el exobispo de Tamaulipas Eduardo Sanchez Camacho y el presbitero José
Joaquin Pérez Budar. Véase, Ramirez Rancafio, Mario. “La ruptura con el Vaticano. José Joaquin Pérez y
la Iglesia Catolica Apostolica Mexicana, 1925-1931”, en Estudios de Historia Moderna y Contemporanea

174



Las sociabilidades modernas son apropiadas por el catolicismo para proponer un
nuevo tipo de asociaciones cuyo fin es extender la influencia social de la Iglesia.

La expansion del asociacionismo catolico toma fuerza con la Republica
Restaurada. Antes que el clero, los laicos catélicos dan inicio a la tarea de organizar las
nuevas sociedades. La fundacion de la Sociedad Catolica de México, en 1868, es el
parte aguas que marca el nacimiento de la nueva organizacion religiosa, con base en los
derechos civiles de los catdlicos mexicanos, en proyectos educativos, filantropicos y
neocatequistas. Esto es asi, a pesar que desde 1845 se habia comenzado a organizar al
laicado masculino en torno a actividades de auxilio social, con la formacion de las
Conferencias de San Vicente de Paul. Esta fundacion puede considerarse una iniciativa
extranjera, generada por el impacto del liberalismo europeo en la movilizacién de las
ordenes religiosas francesas, en este caso de las Hermanas de la Caridad y los Hermanos
Paulinos, quienes llegan a México hacia 1844. Dos afios después se fundaba la
Asociacion de Sefioras de la Caridad de San Vicente de Paul, también conocidas como
Damas Vicentinas, la cual unio a ciertos sectores de mujeres catolicas, en su mayoria de
prominentes familias, de la ciudad de México y el interior del pais, para emprender
obras en auxilio social destinadas a los sectores menos favorecidos: pobres, huérfanos y
enfermos.

Los intentos de los religiosos franceses por organizar el laicado mexicano
rindieron importantes frutos, pero su trabajo se vio interrumpido por las circunstancias
politicas del pais, del que formalmente fueron expulsados a mediados de la década de
1870, con base en el articulo 33, como ya se ha referido. °

Sin embargo, la Sociedad Catolica de México es la primera iniciativa de
organizacion de los catdlicos mexicanos desde el marco legal trazado por los principios
liberales, lo cual resultdé toda una novedad para las sociabilidades catolicas que se
acoplaban a las anteriores formas de organizacion basadas en el corporativismo gremial.

La fundacion de la Sociedad Catolica tuvo lugar mientras el arzobispo de
Meéxico se encontraba en el exilio. La iniciativa corrié a cargo de un grupo de catdlicos

compuesto por sectores sociales heterogéneos de la ciudad de México. La dirigencia

de Meéxico, Vol. 24, México, Universidad Nacional Auténoma de México, Instituto de Investigaciones
Historicas, 2002, pp.103-142.

? La expulsion de la congregaciéon de San Vicente de Paul fue discutida en distintos momentos por la
asamblea de representantes, y a pesar de que fue promulgada, no habia tenido efecto sino hasta 1875. Por
ejemplo, en la sesion del dia 22 de octubre de 1861 se decretd que “en cumplimiento de los articulos 5° y
6° de la ley de 12 de julio de 1859, que previno suprimir todas las ordenes religiosas, mandara
inmediatamente disolver la congregacion de los padres paulinos.” Sesion del dia 22 de octubre de 1861,
Historia del Segundo Congreso...1990, pp.366-368.

175



(presidente, secretario y tesorero) fue constituida por miembros de familias adineradas,
mientras que las bases congregaron a individuos de distintos sectores, entre ellos los
trabajadores. Los representantes de la asociacion enviaron un comunicado a Roma, para
informar al arzobispo Labastida, los fines de su fundacion: “sostener difundir y avivar las
ideas morales y religiosas™, a través de “el establecimiento de Colegios o escuelas en
que se ensefie fundamentalmente la religion, el proteger los ya establecidos, iniciar y
sostener con constancia publicaciones meramente catolicas y por Ultimo fomentar el
culto de nuestros padres manteniendo asi vivos los sentimientos de nuestra divina
Religion”."

La rapida extension de la Sociedad Catolica en diferentes puntos del pais mostro
a la jerarquia, las posibilidades de las organizaciones catélicas con base en los derechos
de asociacién que garantizaba el régimen, pues varios sectores catolicos, de distintas
partes de la republica y de diferentes estratos sociales, estuvieron dispuestos a recurrir a
ellos para emprender obras concretas a favor del catolicismo, como la recaudacion de
recursos y la fundacién de escuelas, asilos, periodicos, restauracion de templos, y demas
de obras en nombre del catolicismo.

La posicion oficial de la jerarquia para incentivar masivamente la accion catolica
a través del asociacionismo moderno, se manifiesta formalmente a mediados de la
década de 1870, cuando el arzobispo de México, retoma las riendas de la reorganizacion
eclesiastica.

Como se vio en el capitulo anterior, en esa década el clero mexicano define una
nueva postura frente al régimen liberal, cuando la bisqueda por lograr una base social
que compensara la debilidad de la Iglesia, lo lleva a buscar una alianza con el gobierno.
Después de los intentos fallidos por oponerse al avance liberal, la jerarquia comprende
que, efectivamente, el catolicismo pude desarrollarse en el Estado moderno como una
“Iglesia libre”.

Se puede afirmar que varios sectores del clero y la sociedad catolica participan
de la fortaleza del propio régimen liberal, desde el momento en que hacen suyas las
garantias que éste les proporciona y, toda vez que, a través de ellas, buscan nuevas
estrategias para robustecer la presencia del catolicismo en México. Aun cuando para
estos sectores, todavia la fortaleza eclesidstica dependiera de la reversion de varios

aspectos de la Reforma, la convivencia con el régimen liberal habia obligado a la

10 «Carta de Labastida a los Sres. de la Sociedad Catdlica.” Roma, 17 abril de 1869 AHAM, Seccién
Secretaria arzobispal, Serie Correspondencia, Caja 45, Exp. 5.

176



jerarquia a limitar su critica y enfocarla en aspectos especificos: el indiferentismo
religioso, la laxitud moral, la desamortizacién y nacionalizacion de bienes, el
exacerbado materialismo y el sufragio universal, dejando de lado las condenas a las
libertades individuales, el progreso material y, en menor medida, la igualdad legal, pues
ésta fue criticada y defendida al mismo tiempo. "'

La condena a la separacion Estado-Iglesia del episcopado mexicano a mediados
de la década de 1870 se habia convertido, en términos mas precisos, en una resistencia a
la organizacién formal de los aspectos sociales y juridicos del Estado mexicano, que
omite los principios del catolicismo, acentuando en su lugar un marcado racionalismo,
materialismo e indiferentismo religioso. Desde su perspectiva, esa omision era la causa
de los problemas sociales en el pais. Entonces, la condena de los obispos a la separacion
Estado-Iglesia ya no debe ser entendida como una negacion literal de la ruptura, pues
varios de sus efectos eran, para ese entonces, plenamente defendidos por el clero. La
separacion era condenada como un principio general por los efectos negativos que habia
tenido al excluir la participacion politica activa de la Iglesia en el orden social

moderno. '

""" A pesar de que la igualdad legal fue defendida cuando se apelaba a los beneficios que se podian
alcanzar con ella, en determinados momentos fue muy criticada, pues se sostenia que la diferenciacion
legal podia ser una forma de enfrentar la desigualdad social existente que, si bien inevitable como parte
de la jerarquia social, habia que controlar para evitar enfrentamientos sociales. Por otro lado, la cuestion
del sufragio universal fue el tema politico sobre el cual hubo una mayor resistencia a aceptar,
precisamente aludiendo al hecho de que las jerarquias sociales hacian poco idonea la participacion
igualitaria de todos los sectores sociales en la eleccion de los gobernantes. No obstante, catolicos
reconocidos por su filiacion a los sectores conservadores, ejercen su derecho a participar en varios
procesos electorales, por ejemplo las diputaciones de 1873, donde José de Jess Cuevas, fue electo
representante al congreso federal por el distrito de Maravatio, quien no pasd a ejercer su cargo por
negarse a efectuar el juramento constitucional. Ademas de las elecciones para formar el ayuntamiento de
la ciudad de México, elegir al presidente de la republica y formar las camaras de representantes en 1877,
aflo en que también se eligid al presidente de la Suprema Corte de Justicia, el cual fue el tnico triunfo del
partido, con Manuel Garcia Aguirre, reconocido articulista de La Voz de México. En la contienda fueron
derrotadas figuras como José Maria Roa Barcena, Joaquin Garcia Icazbalceta y Antonio Mier y Celis,
agrupados en torno a la Junta Central Conservadora. La Voz de México, t. VIII, créonicas de enero a
septiembre de 1877. Diez afios después, la reforma electoral para permitir la reeleccion de Porfirio Diaz,
es el marco para retomar las criticas al sufragio universal, criticindose como un principio utdpico, lo cual
se repitio en la reforma de 1890 que permitia la reeleccion presidencial indefinida. Véase “Editorial”, La
Voz de Meéxico, 31 octubre de 1888.

"2 Hacia 1872, el obispo de Leén mencionaba que el Estado habia despreciado a la Iglesia, diciéndole:
“eres para mi como si no existieras”.Undécima Pastoral del obispo de Leon, 1872. Para el obispo de
Leon, la separacion Iglesia-Estado significa la falta de proteccion gubernamental a los principios del
catolicismo. La misma idea fue reproducida por Roma: “asi como no es licito descuidar los propios
deberes para con Dios, el primero de los cuales es profesar de palabra y de obra, no la religion que a cada
uno acomode, sino la que Dios manda, y consta por argumentos ciertos e irrecusables ser la tnica
verdadera, de la misma suerte no pueden las sociedades politicas obrar en conciencia, como si Dios no
existiese.” Inmortale Dei Carta enciclica de S.S. Leon XIII sobre la constitucion cristiana de los estados,
1 noviembre 1885.

177



Nada expone mejor ese cambio que la pastoral colectiva de 1875, publicada por
los arzobispos mexicanos, pues disefia formalmente los elementos sociales de la
recomposicion eclesidstica al amparo de los derechos del régimen liberal, entre ellos, la
movilizacion de los catolicos. El documento es una respuesta a los decretos de 1874,
que hicieron de la separacion Estado-Iglesia un articulo constitucional, definieron la
expulsion de las Hermanas de la Caridad y demas religiosos extranjeros, y robustecieron
las prohibiciones para que el clero estuviera al frente de escuelas, institutos de salud, de
caridad, y cualquier otro tipo organizaciones fuera de sus labores estrictamente
ministeriales.

El documento firmado por los arzobispos de México, Michoacan y Guadalajara,
reafirma la vigencia de las disposiciones condenatorias del episcopado con motivo de la
Constitucion de 1857, sobre el juramento constitucional, matrimonio civil, etc. Otros
miembros del episcopado sefalan que las adiciones constitucionales son un ataque a la
libertad de la Iglesia.'?

No obstante, en un tono moderador que pretende superar la confrontacion
violenta de la década anterior, abandona el discurso radical instando a los fieles a
mostrar una actitud mesurada frente a las autoridades, para evitar posiciones que
pudieran considerarse reaccionarias, irracionales y opuestas “al Gobierno que nos rige”.
Aun cuando fuesen indignantes la leyes sancionadas por el Congreso y justificado su
rechazo, niegan la validez de la rebelion y condenan cualquier incitacion por parte del
clero a la violencia. En su lugar, exhortan a los catdlicos a mostrar una actitud
civilizada, pacifica y resignada frente a la legislacion adversa, pero también activa,
evitando las manifestaciones injuriosas, sarcasticas y coléricas hacia los gobiernos
civiles.

La jerarquia convoca a una movilizaciéon de la sociedad sin precedentes,
amparada en las disposiciones constitucionales sobre las garantias individuales. El
llamado es para los catolicos para que, en el uso pleno de sus derechos individuales,
emprendan una serie de acciones encaminadas a tomar las riendas de aquéllas obras

anteriormente fundadas y dirigidas por las érdenes religiosas y el clero, las cuales por

3 Quinta Carta Pastoral que el Ilmo. Sr. Dr. D. José Maria del Refugio Guerra y Alva, dignisimo Obispo
de Zacatecas, dirige a todos sus diocesanos y contiene la Instruccion Pastoral que los Ilmos. Sres.
Arzobispos de México, Michoacan y Guadalajara han dado con motivo de la Ley Organica de las
Adiciones y Reformas Constitucionales. Zacatecas, Imp. Econémica de Mariano R. de Esparza, 1875,
p-40.

178



sus principios, recursos y reglamentos, buscaran afirmar la presencia del catolicismo en
la sociedad secular.'*

La pastoral colectiva disefia formalmente los elementos sociales de la accion de
los catdlicos, en torno a 4 puntos: la educacion religiosa impartida en las escuelas; la
religiosidad; el activismo catélico y la colecta de limosnas fuera de los templos. La base
de este llamado a la movilizacién catdlica nacional es la practica de dos garantias
constitucionales fundamentales: el derecho de peticion y el derecho de asociacion.

La Constitucion de 1857 habia ampliado el antiguo derecho de peticion a través
del articulo 8°, que reconocia el derecho de los particulares a efectuar representaciones a
los poderes formalmente constituidos.”> El episcopado recomienda la practica de ese
derecho de manera “pacifica” y “razonada”, pues no solo constituye una garantia
individual sino una “conducta cristiana aceptable”, protegida por la ley. El objetivo es
motivar a los catolicos, ciudadanos y no ciudadanos, a realizar numerosas peticiones a
los gobiernos para detener la aplicacion de las leyes consideradas anticatdlicas y, en el
mediano plazo, lograr su supresion final.

El derecho de asociacidon se promueve como la via para organizar las bases del
catolicismo, convocando a los fieles a recurrir ampliamente a las nuevas formas de
asociacionismo que habian permitido la expresion de la pluralidad social e ideologica,
con la formacion de las logias masdnicas, sociedades mutualistas, grupos religiosos y
clubes sociales, entre otros. '

A diferencia del antiguo asociacionismo, las sociedades catolicas modernas se
avenian muy bien a las disposiciones legales que reglamentaban la asociacion civil,
pues partian de la libre voluntad de los individuos para formar organizaciones,
permitiendo a los laicos, hombres y mujeres, que “sin compromiso, ni promesa de

ningln género”, se dedicaran a aliviar “en varias poblaciones la suerte del desgraciado y

" Quinta Carta Pastoral... 1875.

' Articulo 8° “Es inviolable el derecho de peticién ejercido por escrito, de manera pacifica y respetuosa;
pero en materias politicas so6lo pueden ejercerlo los ciudadanos de la Republica. A toda peticion debe
recaer un acuerdo escrito de la autoridad a quien se haya dirigido, y ésta tiene obligacion de hacer conocer
el resultado al peticionario.” Articulo 9° “A nadie se le puede coartar el derecho de asociarse o de reunirse
pacificamente con cualquier objeto licito; pero solamente los ciudadanos de la Republica pueden hacerlo
para tomar parte en los asuntos politicos del pais. Ninguna reuniéon armada tiene derecho de deliberar.”
Titulo I. Seccion I De los derechos del hombre, Constitucion Federal... en Zarco, T.II 1990, p.993.

' Como muestran las estadisticas de la época, se estaba dando una importante formacion de templos
protestantes en todo el pais. Para 1878 se registran alrededor de 37 (4 893), hacia 1895 la cifra aumenta
con un total de 189 (9 580); en 1900 son (188) 12 225 y para 1910, la cantidad llega a (245) 12 413. Los
nimeros en paréntesis representan los templos catolicos. Direccion General de Estadistica, Estadisticas
sociales del porfiriato, 1877-1910, México, Secretaria de Economia, 1956, p.13.

179



del infeliz”.!” En ellas, se establecen mecanismos de eleccion para sus autoridades,
donde los asociados participan activamente.

Las asociaciones también tratan de adaptarse a las disposiciones anticlericales,
en tanto que se establecen como agrupaciones “enteramente seculares, en cuanto a su
organizacion y administracion”.'® No obstante, muchas de ellas no cumplen con esa
disposicion.

Habria que afiadir, que el asociacionismo catdlico también se ampara en el
derecho a la libre expresion de las ideas, pues es parte sustancial de la propagacion del
caracter de esas nuevas organizaciones, a través de un discurso activo que combina las
obras sociales con la prédica de la religion. La publicacion de periddicos, libros y
folletos, constituye una herramienta importantisima que facilita, junto a la prédica en el
pulpito, los rituales y las festividades religiosas, la transmision del cuerpo doctrinal que
sustenta la reorganizacion eclesiastica. '’

Debe reiterarse que la pastoral colectiva representa la aceptacion formal de la
jerarquia a los mecanismos legales trazados por el régimen federal libera, no sélo para
estructurar su funcionamiento, sino también para zanjar las diferencias Estado-Iglesia.
La disputa, por tantos afios violenta, adquiria un caricter racional con miras a una

convivencia pacifica.

2. Hacia un nuevo pacto: capitalismo, organizacion eclesiastica y control
social.

La recomposicion de las fuerzas federales en la década de 1870 hace posible la

concertacion Estado-Iglesia y la busqueda de un pacto de estabilidad social. Dicha

recomposicion forma parte de una nueva etapa del federalismo —entre 1876 y 1890- que

“favorecid una mejor y mayor institucionalizaciéon de los estados a través de la

expansion de la politica civilizada que garantizaba la esfera federal y, al mismo tiempo,

permitio el desarrollo del poder de la federacion, que de fuerza silente y escasamente

'" Quinta Carta Pastoral... 1875.

'8 La labor de los sacerdotes pretendi6 restringirse a su papel de asesores y guias espirituales; aunque ello
no fuera cumplido al pie de la letra, marcaba la intencion del nuevo asociacionismo catélico que, ademas,
debia ser apolitico. Los prelados sefialan que es contrario al espiritu de esas asociaciones, la publicacion
de periddicos que particularmente aborden cuestiones politicas; solo es permitido, haciendo uso de la
libertad de prensa, publicar las noticias para informacion y estimulo de los asociados, para evitar que se
pudiera herir la susceptibilidad de algin funcionario publico.

! Numerosos son las publicaciones que apoyan el activismo catolico: El Pdjaro Verde (1861-1877), La
Sociedad Catolica (1870-1909), El Tiempo (1883-1912), todos de la ciudad de México. En el interior de
la reptblica: La Epoca, en Orizaba (1870-1896), La Linterna de Didgenes, en Guadalajara (1877-1905),
El Pueblo Catolico, en Leon (1883-1914) y El Estandarte de San Luis Potosi (1891-1914).

180



operacional logré convertirse en un poder real a través del ejercicio cotidiano de sus
competencias.”*’

Entre 1878 y 1887 se evidencian las tensiones entre las facciones estatales y
federales, con el aumento del poder del presidente y los gobernadores, generando
fricciones que son encauzadas a través de los movimientos armados. A ello se afiaden
las tensiones politico-financieras entre la federacion y los estados por la definicion
impositiva y las formas de redistribucion de la riqueza. En ese contexto, se reinstala la
camara de senadores como un organismo para lograr una mayor equidad politica e
igualdad en la representacion de los estados, frente a la representacion ciudadana de la
camara de diputados. El senado busca representar los intereses de los estados para dar
solucion a los conflictos politicos que se suscitaban en éstos. '

El fortalecimiento de la federacion requirid6 de lograr nuevos pactos con las
demés fuerzas politicas en disenso, una de las mas importantes es la Iglesia. Esta se
suma a otros actores que recurren a los mecanismos que ofrece la federacion para
fomentar, a través del pacto federal, colaboraciones mutuas que afirman intereses
particulares y que también permitieron la busqueda de consensos.

En un primer plano se habian tendido los mecanismos legales de la relacion a
través de la recomposicion juridica y la institucionalizacion de las reformas liberales.
No obstante, la federacion también recurre a los mecanismos informales que le son
necesarios para afianzar su poder. La convencion a la que llega con la Iglesia se explica
por la propia fortaleza y los recursos de que ésta dispone, particularmente su influencia
social. La Iglesia propone una acciéon conjunta capaz de beneficiar a los poderes
seculares, toda vez que la inestabilidad social y la falta de gobernabilidad demandaban
la influencia eclesidstica en la sociedad.

Es a través de ese camino que el poder civil pacta una alianza con la Iglesia por
la via informal, que no olvida, sino complementa la constitucionalizacion de las
instituciones liberales. Resulta evidente que en el plano social se requeria de los
instrumentos de control que solo la Iglesia podia ofrecer en ese momento. Para llegar a
la concertacion, el Estado debi6 flexibilizar sus pretensiones directas de control sobre la

sociedad, para delegar parte del mismo a las instituciones eclesidsticas.

2% Carmagnani, 1993, p.165.

2l Carmagnani, 1993, p.153. Luna Argudin Maria Leonila Matilde, EI Congreso de la Unién y las
transformaciones del liberalismo y federalismo mexicanos, 1857-1910. Tesis Doctorado, El Colegio de
Meéxico, 2001, pp.ii-v.

181



Con el proyecto de asociacionismo catdlico la iglesia asume un papel especifico
de control social en el régimen. De ahi, que el aspecto que define el caracter del
asociacionismo cat6lico nacional es su ajuste a la problematica especifica que atraviesa
la sociedad mexicana. Distintos sectores del clero, consideran que la sociedad mexicana
enfrenta una serie de cambios que no so6lo dan pie a manifestaciones de una
secularizacion —contenida, pero al fin, secularizacidon-, sino que producen la
confrontacidn social, incentivan al desorden publico y evidencian la falta de un efectivo
control de la sociedad por parte de los gobiernos. Las transformaciones econdmicas
orientadas al fortalecimiento econdmico capitalista producen una serie de efectos como
el significativo crecimiento urbano, el aumento de la industria, la formacion de sectores
obreros, la disminucion de los sectores artesanales y la movilidad poblacional, etc.,
todos ellos aspectos que impactan las relaciones entre los individuos y generan
tensiones entre los distintos sectores sociales.

El llamado catolicismo social es una de las corrientes mas importantes que
intenta dar soluciones a esta problematica en el plano mundial. Antes que en México,
sus doctrinas tienen un amplio desarrollo en los paises catolicos europeos desde la
segunda mitad del siglo XIX, aunque su respaldo oficial se diera después, durante el
pontificado de Ledn XIII.** Las doctrinas sobre el catolicismo son distintas entre si y
evidencian la diversidad de propuestas con que los catolicos, llamense “tradicionalistas,
sociales o demdcratas” —o cualquier otro epiteto-, conciben la “adaptacion” de la Iglesia
a los nuevos tiempos.” Sus planteamientos tienen una elaboracion constante a partir de

sucesos importantes en el plano mundial: la publicacion del primer tomo de E/ Capital,

2 El catolicismo social es definido como “un movimiento de extensos alcances que pretendia crear una
opcion social y politica sustentada por la Iglesia y donde fuera ésta la fuente de legitimidad y de
inspiracion. Fue con esta mentalidad que todo lo adjetivaron con el epiteto de catolico: la economia, la
sociologia. La escuela, la accion social, la politica, los partidos, los sindicatos, las escuelas, el deporte, la
medicina, el arte y hasta el incipiente cinematografo.” Ceballos Ramirez, Manuel. E/ catolicismo social:
un tercero en discordia Rerum Novarum, la “cuestion social” y la movilizacion de los catdlicos
mexicanos (1891-1911), México, El Colegio de México, 1991, p.24.

» Manuel Ceballos elabora una tipologia acerca de las distintas corrientes de catolicismo social: utdpica,
tradicionalista, conciliacionista, intransigente, etc. Las diferencias estan en las formas de gobierno a las
que apelan (algunos, como los tradicionalistas eran monarquicos, mientras que los utdpicos se acercaban
al republicanismo) y la radicalidad de los cambios que proponen, el cual, basicamente tenia que ver con
las formas que debia tomar la organizacion de los trabajadores, es decir, si debian formar sindicatos mas
combativos hacia el Estado, o sdélo organizaciones de auxilio, y si era conveniente formar partidos
politicos. Todos ellos promovian la accion de los catdlicos como base de su movimiento. Ceballos, 1991,
pp.23-27.

182



en 1867; la celebracion de la Segunda Internacional de Paris de 1888; y los
movimientos obreros de Chicago en 1886, y de Londres en 1889.%*

Por las criticas que hace al capitalismo, se ha afirmado que el catolicismo social
mexicano pretende entrar en cerrada competencia y confrontacion con el régimen liberal y
el sistema econdmico impulsado por éste, pero vale la pena explorar otros elementos fuera
del conocido argumento que oscila entre la “intransigencia” y la “conciliacion”.”’

Lo que se propone aqui es destacar los puntos de encuentro, pues lejos de ser un
elemento opuesto a las doctrinas liberales, el catolicismo social retoma el activismo
social acoplandose a los lineamientos del régimen liberal, desde una perspectiva social,
sin confrontacion directa con estabilidad politica y social del Estado mexicano. El
catolicismo propone una reforma para lograr un equilibrio entre los sectores sociales
trabajadores y sus patronos, para evitar el surgimiento de pugnas violentas y limar las
tensiones producidas por la desigual reparticion de la riqueza. En ese sentido, las
propuestas sociales del catolicismo extendidas a través del asociacionismo contribuyen a

apoyar el desarrollo del régimen liberal.

a) La catolizacion de la economia: trabajo y caridad

* Ceballos, 1991, p. 35. Robert Felicité de Lamennais es uno de los escritores mas referidos respecto a su
influencia en las corrientes modernas del catolicismo. Nacidé en Saint-Malo, Francia, el 29 de junio de
1782. En 1808 publicé su obra titulada Reflexiones sobre el Estado y la Iglesia en Francia, en donde
junto a su hermano, hizo una evaluacion de la Iglesia en Francia, destacando del deterioro de la vida
religiosa, la vida material y la falta de sacerdotes. Lamennais fue ordenado sacerdote en 1815 y se
convirtio en una de las figuras claves del clero francés. Una de sus obras mas difundidas es Ensayo sobre
la indiferencia religiosa, publicada en su primer parte en 1817, en donde ataca la indiferencia religiosa
desde una perspectiva critica de la Iglesia. Sus problemas con la jerarquia francesa y romana comienzan a
raiz de la publicacion, en 1824: Mémorial Catholique. La revista sorprendié por su radicalismo y su
combatividad a la continuacion de una Iglesia galicana. Lamennais se convirtid en la figura de referencia
de la renovacion intelectual, religiosa, social y politica del catolicismo. Sin embargo, la oposicion de la
Iglesia a sus ideas, se manifestd en varios momentos a través de una fuerte presion, que pretendid
censurar sus planteamientos. Lamennais rompe con la monarquia y buscar en el liberalismo, la libertad
que la Iglesia demandaba para su funcionamiento, pues comprendié que la Iglesia podria funcionar con la
maxima de la libertad legal si se apegaba al principio de igualdad de derechos que sostenia el liberalismo.
Lamennais fue reconocido como la cabeza del progresismo catdlico, al cual se adhirieron otros grupos de
sacerdotes y laicos, quienes desarrollaron nuevas corrientes al interior de la iglesia (liberalismo catdlico,
el catolicismo social y el cristianismo social), que basicamente buscaron adaptar el catolicismo a las
transformaciones politicas seculares. Muri6 en Paris el 27 de febrero de 1854. Véase Jedin, Manual de
historia de la Iglesia, Barcelona, Herder, 1980, pp.384-385. A pesar de ello, Lamennais es escasamente
referido como fuente de autoridad en las publicaciones catdlicas mexicanas, particularmente las de
tendencia conservadora, debido a su postura radical, que incluso tema de reprobacion en los diarios
catolicos mexicanos, que mediante notas biograficas hacian mencion de su “caracter revoltoso”. “Noticia
biografica de Lamennais”, en La Cruz, T. IIl. México, octubre 9 de 1856, No.10, p.301. La Revista
Catolica, publicacion quincenal exclusivamente religiosa, no 1 Guanajuato Impresa por Félix Maria
Conegjo, 1868.

3 Ceballos, 1991, p.183.

183



La prensa catdlica afirma que a més de cincuenta afios de la independencia de México,
el pais sigue luchando por lograr la paz y la estabilidad social, en un panorama
econdmico y social poco alentador: “En todas las clases de la sociedad, se manifiestan
ese malestar y esa profunda tristeza, ocasionados por el influjo pernicioso de la
discordia que todavia enciende el odio en los corazones; por la falta de la actividad en el
comercio; por la decadencia de la agricultura y de las artes; por la poca proteccion que
se dispensa a las ciencias; y sobre todo, por la creciente inmoralidad que se propaga con
espantosa rapidez, ahuyentando de los espiritus los sentimientos de orden y de
verdadero progreso”.?

Desde una perspectiva econémica, en funcion del propio progreso material de
los individuos, las familias y el pais, el trabajo es considerado por el catolicismo como
la solucion al problema de la pobreza, el medio para que el pobre recupere su dignidad
al hacerse de los recursos necesarios para vivir, alejandose de una situacion econdmica
extrema, aunque no necesariamente de la pobreza. El catolicismo ilustrado ya habia
propuesto al trabajo como parte de la solucion a la pobreza, pero las condiciones
economicas del siglo XIX son las que permiten divulgar mas ampliamente esa idea
aunque, todavia, limitada a ciertos sectores productivos.27

El discurso moral en torno al trabajo, inicia su reconfiguracioén hacia fines de la
década de 1850, teniendo continuidad en las décadas posteriores, cuando el activismo de
los laicos primero, y el empuje del pontificado después, logran darle una estructura
doctrinaria. El pontificado de Ledn XIII, es particularmente activo en ese sentido, pues
desde los inicios de su gobierno, condensa las ideas vertidas hasta ese momento sobre el
trabajo, el capital, la sociedad, la pobreza, el catolicismo, la Iglesia, el Estado, el

liberalismo, la secularizacion y las corrientes ideoldgicas racionalistas, para desarrollar

26 «Crénica” en La Sociedad Catélica Afio primero, T. I, México, Imprenta de Ignacio Escalante, 1869,
p.26.

*" Desde mediados el siglo XVIII, el clero ilustrado se habia preocupado por atender la situacion de los
pobres en las ciudades y en el campo. Prelados como el obispo de Michoacan, Manuel Abad Queipo,
enfatizaron el papel social de la Iglesia en el auxilio social, al mismo tiempo que evidenciaron una labor
no consolidada por parte del clero, que legitimaba la funcién de la Iglesia como articuladora de la
organizacion social. Al respecto véase Jean Meyer, El Catolicismo Social en México hasta 1913, México,
Instituto Mexicano de Doctrina Social Catdlica, 1985. Véase también: Connaughton, “Un camino dificil:
antecedentes del Catolicismo Social, 1770-1867”, en Manuel Ceballos Ramirez y Alejandro Garza
Rangel (coords.), Catolicismo Social en México. teoria, fuentes e historiografia, Monterrey, Academia de
investigacion humanistica, 2000, pp.93-140. Es hasta que México comienza a experimentar los cambios a
partir de la liberalizacion de la produccion, el mercado y el trabajo, que las ideas en torno al ocio y al
trabajo, expuestos décadas atras por pensadores europeos, toman sentido y son apropiadas formalmente
por el discurso catdlico mexicano.

184



una doctrina social que pretendia posicionar a la Iglesia catdlica como el centro de
conciliacion y al catolicismo como “la gran salvacién del Estado”. ™

En el contexto de una sociedad abierta a la modernizacion capitalista, el papado
proclama a la Iglesia “enemiga del ocio y de la pereza”, y sostiene el deseo de estimular
la actividad fisica e intelectual en “toda clase de artes y trabajos”, encaminados a lograr
la “la honestidad y salvacion del hombre”.” En contraposicion, el ocio y la indolencia
humana se consideran causas importantes de la pobreza, como tiempo atris se venia
afirmando, pues todos los individuos podian —si tenian voluntad de trabajar-,
“procurarse un capital productivo para atender las necesidades de su vida”.*® El ocio se
estima como una conducta indigna y deshonrosa, por lo que no todos los pobres son
considerados dignos de respeto y caridad (por ejemplo, el vago que se negaba a
trabajar), pues solo “los que conllevan la pobreza con el trabajo de sus manos” eran
“dignisimos, en primer término, de caridad y consuelo™.”!

Pero la dignidad del pobre no sélo dependia de su disposicion al trabajo, sino de
que al realizar su labor fueran respetadas su condicion humana y la recompensa justa
por su actividad. Desde los primeros afios de la reforma liberal, los periddicos catolicos
mexicanos ya habian sefialado los peligros de la economia capitalista, con base en la

proyeccion de lo que debia esperar el pais a partir de la liberalizacion de la economia,

particularmente la deshumanizacion de los trabajadores, que dejaba de lado la dignidad

* Inescrutabili Dei Consilio Carta Enciclica de S.S. Leén XIII Sobre los problemas que atafien a la
Iglesia y a la fe. 21 de abril del afio 1878, en Biblioteca Electronica Cristiana (en adelante BEC-VE),
http://multimedios.org/docs/d002066/.

* Inescrutabili Dei Consilio ...1878. BEC-VE, http://multimedios.org/docs/d002066/

0« g caja de ahorros”, en El Espectador de México, México, 6 de septiembre, no. 4, p.114. 1857.

3! Humanum genus Carta Enciclica de S.S. Leén XIII sobre la Masoneria y otras sectas promulgada el 20
de abril de 1884. Aunque esta enciclica no fue publicada por el arzobispo de México, los planteamientos
sobre la negatividad de la masoneria y el socialismo, fueron referidos atin con anterioridad a la enciclica y
eran compartidos por el prelado y la jerarquia mexicana. Como ejemplo véanse los siguientes
documentos: Duodécima Carta Pastoral que el Illmo. Y Rmo. Sr. Obispo de Leon Dr. y Maestro D. José
Maria de Jesus Diez de Sollano y Davalos dirige a su llmo. y V. Cabildo, Seriores curas, y Venerable
Clero y fieles diocesanos, contra la Masoneria. Leon, Imprenta de Jos¢ Maria Monzon, 1872.Carta
Pastoral sobre el Protestantismo y la Francmasoneria que dirige a sus diocesanos el Ilmo. Sr. Obispo de
Tulancingo Sr. Dr. D. Juan Bautista Ormaechea y Eraniz. Afio de 1877. México, Imprenta de José
Mariano Fernandez de Lara, 1877. Segunda Carta Pastoral que el Ilmo. y Rmo. Sr. D. Fr. Buenaventura
Portillo y Tejeda, dignisimo obispo de Chilapa dirige a sus diocesanos con motivo de la Enciclica que
Ntro. Smo. Padre el Sr. Leon XIII expedido el 20 de abril del presente aiio sobre la Francmasoneria y
demas sociedades secretas. Chilapa, Imprenta Econémica de Carlos Gonzalez, 1884. Afios mas tarde
aparecid una obra comentando especificamente la enciclica: Breve catecismo de la enciclica “Humanum
Genus” del Sr. Leon XIII contra la masoneria. Responsable Emeterio Ortiz, Guadalajara, Tipografia de
“La Torre Eiffel”, 1891.

185



humana para convertirlos en “hombres-maquina”, valorados s6lo “en proporcion de sus
fuerzas materiales y de su resistencia al trabajo”.*?

Las doctrinas sociales del catolicismo se organizan a través de varios
documentos pontificios que, anteriores a la Rerum Novarum, preparan una solucioén a
los problemas sociales generados por el capitalismo. La caridad cristiana se presenta
como el gran recurso de conciliacion entre el capital y el trabajo. La conciliacion estaba
encaminada a dignificar a los trabajadores haciendo “cuanto es necesario y cuanto cabe
en la posibilidad de las cosas”, para que fuesen reconocidos como seres dotados de
derechos, recibiendo por su actividad laboral lo que en justicia les correspondia, pero
“atendiendo a la posicion que tienen en el mundo”, es decir, sin alterar la estructura
socioeconomica, antes bien, apoyandola.®

Ya sea en forma de ensayos, cuentos o de litografias, la caridad se exalta en la
prensa y en los documentos eclesiasticos como una virtud exclusiva del catolicismo. Las
ensefianzas sobre la caridad establecen que el sufrimiento de los pobres sélo podia
“aliviarse”, pues dificilmente escaparian a una condicion dada por el orden natural de
las cosas. La igualdad catélica, se funda en la caridad y la justicia, y no borra las
diferencias entre los hombres, “sino que con la variedad de condiciones, deberes e
inclinaciones forma aquel admirable y armonioso concierto que aun la misma naturaleza
pide para el bien y la dignidad de la vida civil.”**

A pesar de esa desigualdad “natural”, ricos y pobres tenian el derecho a todo
aquello que fuera necesario para desarrollar sus facultades naturales y con ellas alcanzar
su perfeccion personal. En el caso de los pobres, su condicion econdémica podia
convertirse en un obstaculo a su propia salvacion.>

Los principios del catolicismo obligan a los individuos entre si, particularmente
cuando existe una relacion desigual (ricos frente pobres), pues el auxilio social es la

causa del origen y del fin comun entre los hombres y, sobre todo, el fundamento del

32 La Cruz, México, febrero 25 de 1858, no.2, p.38.

3 La Cruz, México, febrero 25 de 1858 no.2, p.38. Esta idea de conciliar el capital y el trabajo fue
compartida por varios sectores liberales, quienes afios después incluso promovieron a las sociedades
mutualistas como el “eslabon” de union entre esas “dos palancas de la industria que tiene que caminar
unidas”. “Editorial. Los Circulos de obreros” en El monitor republicano, 11 de agosto de 1880.

3 Humanum Genus. Carta Enciclica de S.S. Leén XIII sobre la Masoneria y otras sectas promulgada el
20 de abril de 1884. BEC-VE, http://www.multimedios.org/docs/d000211/.

35 Siguiendo los planteamientos de Santo Tomas de Aquino, se establece que lo justo que a cada persona
corresponde estara dado por “sus tres inclinaciones fundamentales. De la inclinacion a la conservacion de
la propia existencia surge el derecho a la vida y todo lo que a él se refiera... De la inclinaciéon a la
propagacion de la especie surge el derecho al matrimonio y la educacion de la prole. ...Y en tercer lugar,
de la inclinacién a vivir en sociedad pertenece al hombre todo aquello que afiance los lazos de
cooperacion social.”

186



precepto de amor recomendado por Jesucristo. La existencia de los pobres tenia un
sentido religioso por su papel en la salvacion de la humanidad, en tanto que a través de
ellos, los distintos sectores sociales ejercian acciones de piedad. De ahi, el interés de los
catdlicos por distinguir constantemente las instituciones de caridad eclesiasticas, de la
beneficencia estatal,”® subrayando el valor espiritual y moral, cualitativamente distinto
al de la asistencia oficial, pues ponderaba el acto de caridad como ejemplo del amor al
projimo y de respeto a la dignidad humana, mas alld de cubrir alguna necesidad
material.”’

La jerarquia proyecta a la Iglesia como la institucion de orden y cohesion social,
renovada y progresista, necesaria para acompainar el avance del Estado. Ese
acompafiamiento, lleva implicita la intencién por “catolizarlo”. Si el gobierno ofrece
libertad en vez de orden, como constantemente reprochaba la jerarquia, los catolicos
debian aprovechar esa libertad para controlar los problemas sociales y regenerar a una
sociedad atribulada por el desorden publico.*®

Y es que otras corrientes, como el socialismo, representaron mayores peligros
para la sociedad desde el punto de vista eclesidstico, debido a que su importancia en
varios paises de Europa no era nada desdenable. El catolicismo condena las doctrinas
socialistas a las que acusa de proponer a los trabajadores una utopica emancipacion al
orden jerarquico establecido. Esta es una verdadera revolucion contraria al orden
“natural” y jerarquico, y por lo tanto una fantasia ingenua, imposible de alcanzar, que
solo lastima el equilibrio social. Para los catélicos mas conservadores, las teorias sobre

la liberacion de los pobres a través de un cambio estructural, son un engafio que

36 El obstaculo que se presentaba a la Iglesia era que el Estado liberal habia heredado de la ilustracion, las
ideas respecto al manejo exclusivo de las instituciones de atencion social, redefiniendo el concepto y la
organizacion de la caridad en términos utilitarios y no en funcion de su papel religioso, con base en la
idea de que el pobre tenia capacidades para resolver su circunstancia material y superar su estado mas
angustioso, siendo obligacion del Estado garantizar los elementos necesarios para que las pudiera
desarrollar.

37 La ética cristiana habia hecho, desde siglos atras, uno de sus principales principios el mandato de amar
al préjimo como a uno mismo (Lev. 19,18), y también a los enemigos (Mt. 5,44). “El corazén humano
reclama algo mas que pan y vestido; quiere adhesion, gratitud y amor. Esta alma debilitada, pero siempre
orgullosa de su dignidad, y en quien se conservan recuerdos de su ilustre origen y de sus nobles destinos,
necesita de que se la ame y de que se compadezcan de su suerte, quiere que un afecto sincero la cifia con
sus cuidados; que la simpética fraternidad le devuelva aquello que la miseria o, tal vez, innobles pasiones
la han quitado, y que la razon, sin el auxilio de la caridad, no podria obligarnos a ministrarla.” “Influencia
de las ordenes religiosas en las sociedades y necesidad de su restablecimiento en Francia, por el Abate
Clemente Grandour, presbitero de la didcesis de Bourges” Capitulo noveno, “Obras de beneficencia”,
Traducida por José Maria Roa Barcena La Cruz T.I1 México, abril 3 de 1856 no.3, p.92.

¥ La Revista Catélica, No. 1, Guanajuato Impresa por Félix Maria Conejo, 1868.

187



subvierte el orden existente lanzdndolos a “la sedicion, para hacer mas desgraciada su
suerte.”’

La cuestion adquiria mayor gravedad frente a la fragilidad del orden social que
el Estado no habia podido consolidar, haciendo evidente: “la relajacion de toda moral,
de donde proviene el poco o ningln respeto que se tiene a la autoridad del que gobierna,
dimanando de aqui las tendencias tan marcadas a la rebelion, al robo, al plagio y al
asesinato; y la falta absoluta de trabajo para las clases proletarias, entre las cuales se
propaga la miseria, origen principal de la creciente criminalidad que ahora se nota.”*’

La jerarquia reconoce la disputa social que se esta llevando a cabo y el peligro
del avance de teorias revolucionarias en una sociedad marcada por las diferencias
economicas. En esa circunstancia se replantea una estrategia para buscar aliados y hacer
un frente comun. Paraddjicamente el régimen liberal se vuelve la mejor opcidon para
fortalecer los principios catolicos. Y es que el régimen liberal, si bien no es modelo
anhelado por ciertos sectores catolicos, no representa la subversion radical del orden
social como lo es el socialismo. !

A los ojos del clero, era notorio que el Estado habia fracasado en su pretension
de sustituir la fidelidad del dios cristiano por la sumision a la patria, debido a que la
autoridad moral de los legisladores sobre la conciencia humana eran débiles, a

diferencia del dominio moral del catolicismo. En el catolicismo se afirman los

elementos morales del respeto a la autoridad, secular y religiosa, cuya fuerza radica en

39 José Joaquin Pesado “Observaciones sobre la ciencia politica” en La Cruz, Tomo VII, México febrero
25 de 1858 no.2, p.38. Los argumentos en contra del socialismo fueron especificamente desarrollados en
la obra del espafiol Juan Donoso Cortés. Para este autor el socialismo tenia elementos destructores de las
instituciones sociales similares a los del liberalismo. Donoso Cortés Juan. Ensayo sobre el catolicismo, el
liberalismo y el socialismo, considerados en sus principios fundamentales, Madrid, Imprenta de la
Publicidad, 1851.

40 «Croénica” en La Sociedad Catélica Afio primero, T.I, México, Imprenta de Ignacio Escalante, 1869,
p.27. Otras referencias de la época refuerzan esta idea de que en algunos estados de la republica, la
pobreza, sumada a la pérdida del control eclesiastico, generaron el aumento de la criminalidad. Gonzalez
Navarro, 1957, pp.422-423.

*I El peligro del socialismo se centraba en dos puntos: el primero era el desconocimiento de las
autoridades, bajo la radical declaracion de igualdad entre los hombres y la supresion de toda jerarquia: “A
los poderes superiores...les niegan la obediencia, y andan predicando la perfecta igualdad de todos los
hombres en derechos y deberes. El segundo era la supresion de la propiedad privada: “dandose aire de
atender a las necesidades y proveer a los deseos de todos los hombres, trabajan por arrebatar y hacer
comun cuanto se ha adquirido a titulo de legitima herencia, o con el trabajo del ingenio y de las manos, o
con la sobriedad de la vida.”. Quod apostolici muneris Carta enciclica de S.S. Leén XII sobre el
socialismo, comunismo y nihilismo. 28 de diciembre de 1878. BEC-VE,
http://www.multimedios.org/docs/d000373/. Anterior a este documento, encontramos los escritos de Pio
IX, condensados en Quanta Cura Carta enciclica de S.S. Pio IX sobre los principales errores de la época
8 de diciembre de 1864 el Syllabus Errorum. BEC-VE, http://www.multimedios.org/docs/d000370/. La
preocupacion de los laicos catolicos se extendié con mayor fuerza a inicios del siglo XX, con base en la
critica a la propiedad comun. Véase Francisco Zavala, “El socialismo y la Iglesia”, EI Pais, 1908.

188



que son preceptos de conciencia que son atestiguados y resguardados por el conjunto de
la sociedad.*” Como el prelado de Yucatan refiere, la situacion social y la falta de
respeto a la autoridad forman parte de una crisis politica, social y religiosa que “sélo
Dios puede solucionar”.*?

El catolicismo ofrece, ademds, un equilibrio y conciliaciéon entre las distintas
clases sociales, por encima del sistema judicial penal del Estado, a través de un dominio
sobre las conciencias con base en el “temor de Dios” y el respeto a las leyes divinas,**
como recurso mas eficaz para imponer el respeto a la autoridad civil, a las jerarquias
sociales y al acceso diferenciado a la riqueza.*’

A diferencia del Estado, la Iglesia podia echar mano de una serie de recursos

para difundir y condensar los principios espirituales y seculares, que podia llegar a los

distintos sectores sociales. Los cultos populares son un ejemplo de ello. No es casual

*2 La moral, para los periddicos catolicos, es entendida como una serie de preceptos religiosos legitimos y
obligatorios para la sociedad, como parte de una conducta a la que debia aspeirar todo catolico. José de
Jesus Cuevas “La indiferencia religiosa: fundamento del liberalismo moderno”, en La sociedad Catolica,
Meéxico, afio segundo, 1870. “La libertad y la inmoralidad” en La sociedad Catdlica, México, aio tercero,
1871, pp.67-78. Se puede observar que la mayoria de las corrientes sociales plantean una armonia de
clases “fundamentada en la desigualdad de las ‘clases superiores’ y la masa popular.” Ceballos, 1991,
p-25.

¥ Orden Circular del Illmo. Sr. Dr. D. Crescencio Carrillo y Ancona, dignisimo obispo titular de Lero y
coadjutor de Yucatin sobre la Tercera Orden de San Francisco de Asis y las Conferencias de San
Vicente de Paul, Mérida, Imprenta de José Gamboa Guzman, 1886.

* La postura oficial de la Iglesia sostuvo que el racionalismo y la secularizacion del poder politico habian
llevado “al olvido los premios y penas de la vida futura y eterna”, permitiendo que en la sociedad se
privilegiara la vida presente, caracterizada por el materialismo y “el ansia ardiente de felicidad”. La
afirmacion de la autoridad de Dios y la santificacion que hacia del poder publico, lograrian que éste
adquiera mayor legitimidad, pues “una vez convencidos de que los gobernantes tienen su autoridad de
Dios, reconoceran estar obligados en deber de justicia a obedecer a los principes, a honrarlos y
obsequiarlos, a guardarles fe y lealtad, a la manera que un hijo piadoso se goza en honrar y obedecer a sus
padres. Toda alma se someta a las autoridades superiores.” Entonces la resistencia a la autoridad de la
potestad legitima, “quienquiera que sea el poseedor de ella, que el resistir a la divina voluntad, pues
quienes a aquella resisten caen voluntariamente y se despefian en el abismo de la perdicion. El que se
insubordina contra la autoridad, se opone a la ordenacion de Dios; y los que se oponen, recibiran su
propia condenacion. Por tanto, quebrantar la obediencia y acudir a la sedicion, valiéndose de la violencia
de las muchedumbres, es crimen de lesa majestad, no s6lo humana, sino divina.” Apartados 9 y 10 “La
sociedad civil. Stbditos” Inmortale Dei Carta enciclica de S.S. Leon XIII sobre la constitucion cristiana
de los estados, 1 noviembre 1885. BEC-VE, http://www.multimedios.org/docs/d000215/. La jerarquia
romana proponia la recuperacion de la prédica sobre “el temor de Dios”, para que la necesidad de la
sumision de la sociedad “sea no por temor a la ira, sino también por razon de la conciencia; y que
paguemos a todos lo que es debido: a quien tributo, tributo; a quien contribucion, contribucion; a quien
temor, temor, a quien honor, honor”. Quamquam pluries Carta Enciclica de S.S. Leon XIII Sobre la
devocion a San José. 15 de agosto de 1889. BEC-VE, http://www.multimedios.org/docs/d000368/.

# “Porque, quitado el temor de Dios y el respeto a las leyes divinas, menospreciada la autoridad de los
principes, consentida y legitimada la mania de las revoluciones, sueltas con la mayor licencia las pasiones
populares, sin otro freno que el castigo, ha de seguirse necesariamente el trastorno y la ruina de todas las
cosas. Y aun precisamente esta ruina y trastorno, es lo que a conciencia maquinan y expresamente
proclaman unidas las masas de comunistas y socialistas, a cuyos designios no podra decirse ajena la secta
de los Masones, pues favorece en gran manera sus planes y conviene con ellas en los principales
dogmas.” Humanum genus...20 de abril de 1884. BEC-VE, http://www.multimedios.org/docs/d000211/

189



que la ensefianza moral sobre el trabajo fuera sistematizada y expuesta a través de una
devocion, en ese caso a San José. Por medio de esa representacion religiosa se
pretendian unir, simbolicamente, los principios seculares y religiosos en torno al
trabajo, el respeto a la autoridad, el orden y la conciliacion social.

En 1870, Pio IX publica la declaracion solemne del patronazgo de San José
sobre la Iglesia catdlica universal, mismo que Leon XIII refrenda en 1889, como una via
de auxilio divino en un mundo donde la fe disminuia, la caridad se enfriaba y avanzaban
las “costumbres y puntos de vista mas depravados.”*°

El llamado de Roma es bien recibido por los obispos mexicanos, quienes a su
vez, con distintos grados de entusiasmo, insisten a sus parrocos incentivar a los fieles la
practica cotidiana del culto.”’” Atendgenes Silva, cura de la parroquia de Zapotlan El
Grande, Jalisco y mas tarde tercer obispo de Colima, dedica varios sermones a la
difusion del patronazgo de San José. El culto es promovido en atencion “a las terribles
convulsiones que conmueven a las sociedades modernas”, pues a través de €l “se
relacionan las grandezas y poder de José con las miserias y debilidad del mundo”.
Algunos mas, retoman la representacion de San José como ‘“el pobre artesano de
Nazaret”, quien “por medio de su trabajo” habia proveido “lo que era necesario para la

. ., . e 4
alimentacion y el vestido” de su familia.*®

* Quamquam pluries...15 de agosto de 1889. BEC-VE, http://www.multimedios.org/docs/d000368/.

" Tercera Carta Pastoral que dirige a sus diocesanos el Ilmo. y Rmo. Sr. Obispo de Sinaloa, Fray José
de Jesus Maria Portugal, sobre el amor y devocion, a la Santisima Virgen Maria y Serior San José.
Culiacan, Imprenta y Estereotipia de Ramirez Diaz y Cia. 1889. Carta Pastoral del Ilmo. y Rmo. Sr.
Arzobispo de Guadalajara, dando a conocer la Enciclica de S. Santidad Leon XIII, sobre el patrocino de
Sr. S. José. Guadalajara, Imprenta de N. Parga, 1889. “Circular del gobierno eclesiastico del obispado de
Colima. Abril 1890, en Edicto del Ilmo. y Rmo. Sr. Obispo de Veracruz Lic. D. Ignacio Sudrez Peredo y
Bazares, sobre la Enciclica del Sumo Pontifice del 15 de agosto de 1889. México, Imprenta de Epifanio
D. Orozco. 1890. “Sobre la devocion y asociaciones en honor a San José. Circular del gobierno
eclesiastico del obispado de Colima. Abril 1890 (Impreso suelto). Sobre la devocion y asociaciones en
honor a San José Carta Pastoral que el Ilmo. y Rmo. Sr. D. Fray Buenaventura del Sagrado Corazon de
Maria Portillo y Tejeda, Tercer Obispo de Zacatecas, con ocasion de la instalacion canonica de la
Asociacion del Santisimo Patriarca Sr. S. José y de su culto perpetuo. Zacatecas Imprenta y
encuadernacion de “La Rosa”, 1892. “Circular del I[lmo. y Rmo. Sr. Obispo de Yucatan sobre el patrocino
de San José, que ha de implorarse mas especialmente desde el proximo mes de octubre, con el de la
Santisima virgen, en razén de lo calamitoso de los tiempos, de conformidad con la ultima Enciclica del
soberano Pontifice”, 1892, en Coleccion de Cartas Pastorales del Obispado de Yucatan (Impresos sueltos
encuadernados).

* «“Sermén de Sr. S. José predicado el 4 de mayo de 1879, en la funcién titular de la “Asociacion del
Culto Perpetuo” del mismo santo, en la Iglesia de Santa Teresa de Guadalajara.” Obras Literarias,
Pastorales y Oratorias del Ilmo. Sr. D. Atendgenes Silva, Tercer Obispo de Colima, Doctor en S.
Teologia e individuo de numero de la Academia Mexicana de la Lengua, C. de la R. Espariola; Canonigo
Lectoral que fue de la Santa Iglesia Metropolitana de Guadalajara, Catedrdtico y Vice-Rector del
Seminario Conciliar de la misma Arquididcesis, de 1871 a 1880, Director general de varias Asociaciones
catdlicas de Serioras y de Seriores y cura de la parroquia de Zapotlan el Grande. Guadalajara, Talleres de
Imprenta, Encuadernacion y Rayados de José Carrera, 1898.

190



Esta conexion simbolica pretende no sélo difundir al trabajo como un valor
cristiano-secular, sino dotar de una identidad religiosa primigenia a los sectores
trabajadores, que contuviera las acciones desordenadas y radicales de los trabajadores y
apelara a medios legales para defender sus derechos. Ledn XIII sefiala que los artesanos
“y personas de menor grado”, debian procurar la imitacion a San José, pues éste, siendo
de “sangre real”, habia pasado “su vida trabajando”. La vida del santo exaltaba la
condicién inalterable “de los mas humildes”, pues “contento con sus pocas posesiones,
paso las pruebas que acompafian a una fortuna tan escasa, con magnanimidad, imitando
a su Hijo, quien habiendo tomado la forma de siervo, siendo el Sefior de la vida, se
sometio a si mismo por su propia libre voluntad al despojo y la pérdida de todo.”*

Tanto los problemas generados por el liberalismo econdémico, como la
preocupacion de que el socialismo pudiera ganar terreno entre la poblacion mexicana,
replantean el interés de la Iglesia hacia los problemas sociales y su relacién con el
régimen liberal, con el cual estd dispuesta a colaborar en la busqueda de una estabilidad
social.

La busqueda a la cooperacion Estado-Iglesia en México coincide con el llamado
que Ledn XIII hace extensivo a la Iglesia universal en el primer afio de su pontificado,
por medio de la enciclica Inescrutabili Dei Consilio. En el documento pide a los
gobiernos de los Estados “que no repudien el apoyo, que en estos peligrosos tiempos les
ofrece la Iglesia; que se agrupen en comun esfuerzo, en torno a esta fuente de autoridad
y salud; que estrechen cada vez mas con ella intimas relaciones de amor y
observancia”.”

El comunicado vino después de que el nuevo gobierno de Porfirio Diaz sefialara
que haria respetar las leyes de reforma, pero sin que ello significara “inaugurar una
época de intolerancia y de persecucion; lejos de eso el ejecutivo federal no olvida que
conforme a nuestras instituciones, la conciencia individual debe ser respetada hasta sus
extravios, y por lo mismo, aunque firme y resueltamente decidido a cumplir la
Constitucion y las Leyes de Reforma y a reprimir su desobediencia y resignacion, no
permitira que el desacuerdo en las opiniones religiosas sirvan de pretexto para destruir
la igualdad de derechos entre los ciudadanos. El cumplimiento de las leyes nos acercara

a la concordia.”!

¥ Quamquam pluries...15 de agosto de 1889. BEC-VE, http://www.multimedios.org/docs/d000368/.
% Inescrutabili Dei Consilio...21 de abril del afio 1878. BEC-VE, http://multimedios.org/docs/d002066/.
3! Extraido de La Voz de México, 18 de enero de 1877.

191



Mas tarde, el pontifice reafirma que la jurisdiccion eclesidstica y la civil recaen
sobre los mismos individuos, pudiendo suceder que “una misma cosa pertenezca, si bien
bajo diferente aspecto, a una y otra jurisdiccion”, inevitablemente “a veces acontece que
por razon de las circunstancias pueda convenir una especial concordia que asegure la
paz y libertad de entrambas; por ejemplo, cuando los gobiernos y el Pontifice Romano
se ponen de acuerdo sobre algin asunto particular.”*

Ese mismo acuerdo podia suceder entre eclesiasticos y gobiernos locales.
Periddicos como La Voz de México, reconocido por Labastida como el mas importante
y prudente del pais, tenian el proposito de difundir los beneficios pragmaticos de la
cooperacion clero-gobierno, estableciendo la intima relacion entre las doctrinas del
orden publico y religioso, y propagando “la benéfica influencia de la Iglesia en el
gobierno, el desarrollo y el engrandecimiento de las sociedades”.”

Esta disposicion al didlogo de la jerarquia y el gobierno hace suponer a la
prensa, alrededor de 1880, que las relaciones Estado-Iglesia iban camino a restablecerse.
No obstante, ello fue desmentido y ampliamente comentado. A pesar de que algunos lo
ven como un retroceso a la Reforma liberal, otros consideran el beneficio que la
cooperacion mutua traeria a la gobernabilidad del pais, pues daria término a los
enfrentamientos violentos que habian tenido como eje de disputa la cuestion religiosa y,
mas aun, se podria colocar a la propia Iglesia al servicio del régimen.”*

La enciclica Rerum Novarum de 1891 es considerada uno de los textos mas
importantes que validan el activismo social que los catolicos venian practicando desde
aflos atras: la organizacion de los laicos, el auxilio social, la critica a la creciente

pobreza de las clases trabajadoras, la falta de un salario justo, la sobre explotacion de

los trabajadores, entre otros. El documento estructura las propuestas para mejorar las

32 Inmortale Dei...1 noviembre 1885. BEC-VE http://www.multimedios.org/docs/d000215/

>3 “Carta al Arzobispo de México, 1887.” AHAM, Seccién Secretaria arzobispal, Serie Correspondencia,
Caja 222, Exp. 25. Se habla de paz, tanto en los periddicos liberales como en los conservadores, donde la
caridad y la tolerancia se presentan como la expresion del sincero patriotismo, necesarios para mantener
la paz en el pais. Para los liberales la paz se debia mantener sin sacrificar las conquistas de la reforma, por
lo que el partido catdlico debia adaptarse a ellos. La Voz de México, 27 de diciembre de 1878 y 25
noviembre de 1880.

3% Esto fue desmentido por el Diario Oficial, y La Libertad, justificaban el acuerdo, en la afirmacion de la
tolerancia pues esta daria impulso a la paz que pretendia consolidarse. Y ello inicié un debate entre La
Libertad y El Combate, donde el primero sefiala la importancia de revisar las leyes de Reforma para
estudiar posibles cambios, pues varias de ellas estaban en desuso, pero sin modificar la separacion Estado
Iglesia y la tolerancia. En La Voz de México, 22 de mayo de 1878.

192



condiciones laborales de los trabajadores vertidas hasta el momento, y expone, con
mayor detalle, la necesidad de lograr una conciliacion entre el capital y el trabajo.>

El documento tiene distintas lecturas entre los diferentes sectores de catdlicos
mexicanos, pues muchos de ellos le atribuyen una intencidon combativa con los
gobiernos civiles que la enciclica estuvo lejos de proponer.”® Mientras que la prensa
capitalina la comenta con particular entusiasmo, otros sectores del catolicismo, incluido
el episcopado mexicano, ni la mencionan sino hasta después de varios afios. Ello ha sido
atribuido al temor de alterar “la politica de conciliacién”. A decir de algunos autores, los
temas de la acerca de la politica, religion, trabajo y las condiciones labores resultaban
“inoportunos y molestos™ a los gobiernos civiles.”’

Esto no era nuevo, pues afios atrds, el arzobispo de México se habia
autocensurado al no publicar en su jurisdiccion la enciclica Humanum Genus, de 1884.
Esta enciclica si produjo algunos desaguisados entre el obispo de Chilapa —que si
publico la enciclica- y las autoridades civiles. No obstante, el problema aqui fue que se
considerd que el obispo predicaba contra una de la libertad de reunidn, al condenar la
formacion de sociedades masodnicas, por lo que fue sancionado por el gobierno civil.

El poco impacto del documento en México también se ha atribuido a su enfoque,
casi exclusivo en los problemas de la industria y sus trabajadores, aspectos que no
dominan el contexto mexicano.’® Pronto se hizo evidente a los catolicos mexicanos que

debian hacer una adaptacion del documento a las caracteristicas nacionales. Como el

35 Rerum Novarum, Carta Enciclica de S.S. Ledn XIII sobre la “condicion” de los obreros 1891. BEC-VE,
http://www.multimedios.org/docs/d000382/.

> Jorge Adame sefiala que el discurso de la llamada “cuestion social” derivo de la lectura particular que
cada grupo de catdlicos hicieron de la enciclica. Adame Goddard, Jorge. El pensamiento politico y social
de los catélicos mexicanos, México, El Colegio de México, 1981. Asi, para algunos la enciclica resultd
tibia para atajar politicamente los problemas sociales del capitalismo; en tanto que para otros fue
demasiado radical, pues se discutian cuestiones seculares que salian de la estricta competencia
eclesiastica. Algunos mas, como los escritores del peridodico El siglo XIX, acusaban a Ledn XIII de
pretender quedar bien con todos, al buscar la conciliacion entre capital y trabajo. EI Siglo XIX, 12y 19 de
junio de 1891. No obstante, otros sectores liberales apoyaban la idea de conciliar capital y trabajo, pues
era la Unica via para erradicar “la idea funesta de que sélo en las revoluciones puede encontrarse el
mejoramiento de fortuna...” “Editorial. El congreso obrero.” En EI Monitor Republicano, 11 de agosto de
1880.

>7 Ceballos, 1991, p.63.

> Manuel Ceballos sefiala que el contenido de la enciclica no cuadré con el contexto mexicano, por eso
s6lo se coment6 en la prensa con cerca de 140 articulos. El autor afirma que “la recepcion que el catdlico
porfiriano hizo de la Rerum Novarum fue apologética, triunfalista, preventiva, eminentemente teorica y,
por lo mismo, de pocas consecuencias practicas.” Ceballos, 1991, p.58. Algunos articulos de la prensa de
la época asi lo muestran, cuando sefialaban que en México hacian falta industrias que pudieran ofrecer
trabajo y un problema a la pobreza que vivian las familias del pais, pues las que se encontraban
funcionando no eran suficientes al decir de los propios obreros “el trabajo se nos agota, somos muchos,
hay demasiados brazos para las fabricas y no tenemos en donde ganarnos el pan.” “Editorial. El congreso
obrero.” En El Monitor Republicano, 11 de agosto de 1880.

193



obispo de Yucatan reconoce, en los estados de la peninsula bajo su jurisdiccion no habia
“esa clase de malestar” que resentian los paises europeos, particularmente por la falta de
un predominio de la clase obrera. Los catdlicos mexicanos debieron ponderar otras
problematicas sociales derivadas del impacto capitalista en el campo y el sector
artesanal, por ejemplo. Empero, también se identifican otras que no son consecuencia
del capitalismo, sino que estan directamente ligadas a problemas historicos, entre las
que sobresalia “un elemento que es peculiar en nuestro pais, de muy grandes
trascendencias y de muy grandes peligros... hablamos de la diferencia de razas que
constituye a nuestro pueblo”. La cuestion racial habia conducido a una grave
desigualdad social desde la conquista: “que hace a los amos estimarse superiores y con
sangre diversa a la de los humildes criados, como descendientes los unos de los
conquistadores, y como hijos los otros, de los aborigenes conquistados, de que ha
resultado la guerra social o de castas”.”

La guerra de castas en Yucatdn demuestra la urgencia de la conciliacion para
alejar a los oprimidos del camino de la subversion y convencer a los “amos” de
actitudes indignas y poco cristianas hacia los pobres. El obispo de Yucatan recomienda
a sus fieles una lectura particular de la Rerum Novarum “teniendo cada uno de vosotros
presente la mision y el cardcter especial que respectivamente tiene en la esfera social a
que pertenece, sea rico o pobre, grande o pequefio, amo o servidor, propietario u obrero,
principal o dependiente, profesional o industrial, gobernante o gobernado, gran
empleado o subalterno, en el gabinete o en el taller, en el palacio o en la choza, en la
ciudad o en el campo, arriba o abajo, como quiera y donde quiera, pues que todos tienen
la estrecha obligacion de observar la regla moral que individualmente le incumbe, por
manera que, el resulta venga a ser conforme a la conducta de verdaderos cristianos, el
justo y perfecto equilibrio de la sociedad, lograndose la paz entre las clases todas, el
orden en las relaciones, la rectitud y la tranquilidad en las conciencias, la felicidad
publica y la salvacion de las almas.”®

A los indigenas se unian otros sectores como los trabajadores del campo y la

ciudad, y a las mujeres, como los sectores vulnerables de la sociedad, en tanto que son

% Décima Carta pastoral publicando la enciclica de su Santidad el Papa Leén XIII acerca de la
condicion de los obreros. Mérida Yucatan, 1891, en Coleccion de Cartas Pastorales del Obispado de
Yucatdan (encuadernado), p.292.

% Décima Carta pastoral...1891, pp.291-292.

194



mas susceptibles a los efectos negativos generados por la transformacion econémica, la
secularizacion y corrientes ideologicas como el socialismo.®!

La problematica de la llamada “cuestion social”, como apuntaba la Rerum
Novarum, giraba en torno al dificil tema de “sefialar la medida justa de los derechos y
las obligaciones que regulan las relaciones entre los ricos y los proletarios, entre los que
aportan el capital y los que contribuyen con su trabajo”.®* La cuestion, precisamente, es
definir en qué consistia la “medida justa,” pues ésta fue entendida de viarias maneras,
derivandose distintas interpretaciones entre los sectores catdlicos, que se diferenciaron
por la forma en que entendieron los limites de los derechos y las obligaciones entre los
patronos y los trabajadores, y la participacion que en ello tendrian el Estado y la Iglesia.

A pesar de sus diferencias, todos los activistas catdlicos coinciden en que el
catolicismo se debia constituir en el gran rector de la conciliacion,”® mientras que al
Estado se le dejaba un papel importante, pero secundario para incentivar la creacion de
empleos, controlar la sobre explotacion econdomica, moderar los derechos de todos los
individuos y armonizarlos con el bien comun. La critica se enfoc6 a la deshumanizacion

materialista y a la indiferencia hacia el abuso de una posicion social y econémica que

' Un documento oficial de 1857, hacia una descripcion de aquéllos sectores productivos que podian
considerarse pobres, pues a pesar de que contaban con un trabajo, su remuneracion era limitada y les era
practicamente imposible pasar a una condicion privilegiada: “Los operarios de minas o haciendas para
beneficiar metales. 2° Los peones o jornaleros de campo sin exclusion alguna. 3° Los artesanos o
industriales sea cual fuere su oficio o arte. 4° Los individuos de la clase militar de teniente abajo, ya sean
del ejército, ya de la guardia nacional, ya estén sobre las armas, ya en receso retirados. 5° Los sefiores
sacerdotes que no cuenten para sus subsistencia mas que con el producto de su ministerio, y una o varias
capellanias cuyo rédito no exceda los trescientos pesos anuales. 7° Los sirvientes o criados domésticos sea
cual fuere el salario que gocen. 8° Los indios sin excepcion alguna. 9° Todo preso de cualquier condicion
que sea.” “Primer decreto expedido por el Exmo. Sr. Gobernador del Estado de Guanajuato, en virtud de
lo dispuesto en el articulo 2° de la ley del 11 de abril de 1857,” en Decretos y comunicaciones oficiales
del Gobierno de Guanajuato. Reflexiones canonico- legales acerca de ellos, e instrucciones a los sefiores
vicarios foraneos curas y ministros sobre la conducta que deben observar en los casos ocurrentes.
Contiene: Circular que el Obispo de Michoacan dirige al llustre y muy Venerable Cabildo y venerable
Clero de su Diocesis, con motivo de un decreto que en forma de circular dirigio por su secretaria el
Exmo. Sr. Gobernador del Estado de Guanajuato a todos los jefes politicos el 29 de mayor de 1857.

62 La justicia se entendia como “dar a cada uno lo que se merezca en justicia.” En el caso de los
trabajadores, la justicia significaba “Determinar la medida justa del salario depende de muchas causas:
pero en general, tengan muy presente los ricos y los amos que ni las leyes divinas ni las humanas les
permiten oprimir, en provecho propio, a los necesitados y desgraciados, buscando la propia ganancia en la
miseria de su projimo..” Rerum Novarum...1891. BEC-VE, http://www.multimedios.org/docs/d000382/.
% La accién de la Iglesia se enfocaba a predicar “del Evangelio las doctrinas, gracias a las cuales, o
ciertamente se resolvera el conflicto, o al menos podrad lograrse que, limando asperezas, se haga mas
suave: ella -la Iglesia- procura con sus ensefianzas no tan so6lo iluminar las inteligencias, sino también
regir la vida y costumbres de cada uno con sus preceptos; “mediante un gran niimero de benéficas
instituciones, mejora la condicion misma de las clases proletarias; ella quiere y solicita que los
pensamientos y actividad de todas las clases sociales se unan y conspiren juntos para mejorar en cuanto
sea posible la condicion de los obreros; y piensa ella también que, dentro de los debidos limites en las
soluciones y en su aplicacion, el Estado mismo ha de dirigir a esta finalidad sus mismas leyes y toda su
autoridad, pero con la debida justicia y moderacion.” Rerum Novarum...1891. BEC-VE,
http://www.multimedios.org/docs/d000382/.

195



sometia al débil, creando una especie de esclavitud moderna que atentaba contra la
dignidad humana.®*

Lo que se establece, entonces, es un pacto informal que compromete a ambas
partes a cumplir puntos especificos. El Estado debia planear el desarrollo econdmico
vinculado al aspecto social, proporcionando y/o facilitando, las condiciones materiales
para la creacion de empleos para que los grupos menos favorecidos tuviesen acceso a un
trabajo digno, que garantizara el “sustento” a “innumerables familias indigentes”, lo
cual, a su vez, redundarian en el progreso econdmico del pais.”> Cubierta esa necesidad
material, la Iglesia se encargaria de dos importantes aspectos: por un lado, la expansion
de un discurso sobre la revaloracion moral del trabajo como sustento del progreso y la
conciliacion social; y por otro, la recomposicion de la labor caritativa en el area social, a
través de las organizaciones de caridad. Ambas propuestas se disefiaron tomando como
base el modelo econémico del Estado liberal, resultando un respaldo a su desarrollo.

En este contexto, los obispos instrumentalizan el nuevo asociacionismo para
llevar a cabo un proyecto social en distintas areas problematicas, pero también en la
recomposicion eclesidstica interna. Dicho activismo, insisto, se plantea desde una
perspectiva social, pero sin proponer una confrontacion directa con los gobiernos
civiles, a quienes pretende ayudar en la consolidacion de la estabilidad politica y social

del Estado mexicano y a la afirmacion del modelo economico capitalista.

3. Asociacionismo moderno y accion catolica
El asociacionismo catolico secular de la segunda mitad del siglo XIX, se
caracteriza por la formacion de tres tipos de sociedades: aquéllas exclusivamente
religiosas, dedicadas a algtin culto particular, que siguen la tradicion de las asociaciones
piadosas catolicas, pero adscritas a advocaciones renovadas; las asociaciones de tipo
gremiales, que pretenden congregar principalmente a obreros y artesanos; y las
asociaciones caritativas, las cuales tienen como objetivo, ademas del desarrollo de los

cultos, participar en actividades enfocadas a obras de auxilio social.®® A ellas hay que

% De ahi, se derivaba que los deberes “de los capitalistas y de los amos: no tener en modo alguno a los
obreros como a esclavos; respetar en ellos la dignidad de la persona humana, ennoblecida por el caracter
cristiano.” Rerum Novarum... 1891. BEC-VE, http://www.multimedios.org/docs/d000382/.

% Esa propuesta no era novedosa del todo, pues desde antes que se diera la separacion Estado-Iglesia
algunos pensadores catdlicos demandaron un papel mas activo por parte del Estado para contener los
problemas sociales derivados de la economia. Véase “Representacion de un artesano al supremo poder
legislativo”, en La Voz de la Religion, México, 26 de agosto de 1848, no.12 p.336.

% Antes de la enciclica Rerum Novarum, el asociacionismo catdlico fue recomendado en varios
documentos pontificios, en donde se destacaron los beneficios de ese tipo de organizaciones: “A este

196



afadir una cuarta: la formacion de congresos y asambleas organizadas periddicamente

por el clero y los catdlicos laicos.

a) El asociacionismo pio
Las cofradias, hermandades y asociaciones de origen colonial habian decaido
considerablemente en las parroquias. Algunas de ellas estaban encargadas al clero
regular, cuya desarticulacion habia perjudicado su funcionamiento. Para reorganizar las
sociedades religiosas se implementa un doble mecanismo: la reforma de las antiguas y
el impulso de un nuevo modelo asociativo que respondia a las circunstancias eclesiales
del momento.®’

El mecanismo més socorrido es este ultimo, pues la formacion de nuevas
asociaciones piadosas, masculinas y femeninas, fue un importante medio para
restablecer los vinculos de sociabilidad y organizacion entre los catdlicos y revitalizar la
religiosidad local, al tiempo que se reconstruyen los mecanismos de recaudacion de
recursos dentro de las parroquias para financiar la realizacion del culto y de las obras
sociales de educacion y de caridad.

A través de las organizaciones espirituales se podian transmitir los preceptos
religiosos, a manera de una nueva evangelizacion, que intenta recuperar los deseos del
episcopado de hacer del catolicismo wuna religion interiorizada y austera,
pretendidamente “racional” en su forma, pues aspiraba eliminar las muestras externas de
un catolicismo popular, considerado reflejo de la ignorancia de la sociedad,
incompatible con los deseos de renovacion de la Iglesia y del propio progreso nacional.

La organizacion de estas sociedades en el arzobispado de México revitalizan la

vida parroquial, tanto urbana como rural. La convocatoria es para hombres y mujeres de

proposito convendra mucho regular y fomentar las asociaciones piadosas, que, con grandisima ventaja de
los intereses catdlicos, han sido fundadas, en nuestros dias sobre todo.” Del Sumo Pontifice Leon XIII
Sobre los problemas que atafien a la Iglesia y a la fe Venerables Hermanos, salud y bendicion apostolica
21 de abril del afio 1878.

57 Por ejemplo, en el caso de la hermandad de la Tercera Orden, que durante décadas habia sido
administrada espiritualmente por los franciscanos, quedo desarticulada en varios territorios a partir de la
secularizacion de los conventos, dejandolas “sin cabeza que legalmente las constituyera, y si bien es
cierto que fueron colocados sacerdotes seculares que las presidieran, era evidente que la cadena
tradicional se habia roto, y que para legalizar y reconstruir la hermandad, era indispensable ocurrir a
Roma por facultades extraordinarias™. Esta situacion se producia en obispados como el de Yucatan, donde
se acusaba que la desaparicion de los franciscanos. La reforma de la Tercera Orden llegé a Yucatan en
1885, con la cual Roma permitié e impulsoé la expansion de la Tercera Orden como una nueva asociacion,
con reglas menos severas que habian suprimido “austeridad primitiva”, para “facilitarse el acceso a ella”.
Mientras tanto, fue preciso organizar un nuevo modelo asociativo. Orden Circular del lllmo. Sr. Dr. D.
Crescencio Carrillo y Ancona, dignisimo obispo titular de Lero y coadjutor de Yucatan sobre la Tercera
Orden de San Francisco de Asis y las Conferencias de San Vicente de Paul, Mérida, Imprenta de José
Gamboa Guzman, 1886.

197



distintos estratos sociales a agruparse voluntariamente para organizar las actividades
anuales del culto en sus iglesias, enfatizando la difusion de los principios espirituales de
la advocacion que les daba titulo. La mayoria de las asociaciones femeninas se agrupan
en torno al culto mariano, el cual cobra mayor fuerza en la segunda mitad del siglo XIX
al ser incorporado al proyecto de reorganizacion institucional de la Iglesia catdlica,
como la base de la representacion simbolica de la renovacion espiritual de la Iglesia y
del fortalecimiento del poder temporal de Roma.®®

No es casualidad que la crisis protagonizada por la iglesia en el siglo XIX haya
sido una coyuntura que favorece una nueva €poca de apariciones marianas, COmo ocurre
en Francia con la Virgen de Lourdes, en 1858 y la Virgen de la Esperanza en Pontmain,
en 1871. Las asociaciones son un medio para promover dicha renovacién mariana,
como lo muestran la mayoria de los titulos de las fundaciones en las parroquias del
arzobispado de México, cuyo aumento es notorio a partir de los primeros afios de la
década de 1870: la Asociacion de las Hijas de Maria, Asociacion del Sagrado Corazén
de Maria, Asociacion Sabatina de Nuestra Seniora del Lourdes, Asociacion de la
Purisima Concepcion, Asociacion de la Inmaculada Concepcion, Asociacion de Nuestra
Sefiora de la Merced, Sociedad Guardia de Honor de la Inmaculada Concepcion de
Maria, Asociacion de la Santisima Virgen del Rosario y Asociacion de Nuestra Sefiora
de los Dolores. Se sumaban, ademas, titulos como la Asociacion de Hijas del Sagrado
Corazon de Jests, Asociacion de las Madres Catdlicas y Asociacion del Santisimo
Sacramento, ademas de los que eran compartidos tanto por sociedades masculinas como
por femeninas: Asociacion de la Orden Tercera de San Francisco de Asis, Asociacion de
la Vela Perpetua, Asociacion de las Estrellas de la Santisima Virgen, Asociacion
Reparadora, Asociacion del Alumbrado Perpetuo y Esclavitud del Santisimo
Sacramento, Corte de Maria Virgen Purisima de Guadalupe, Reina y Madre de los

Mexicanos; Asociacion del Sefior San José, Asociacion de la Sacratisima Llaga del

%% La Inmaculada Concepcion de Maria habia sido proclamada dogma en 1858 y en 1870 se habia dado el
patronazgo de la iglesia universal a la devocion del Sagrado Corazon de Jesus. Las coronaciones de las
imagenes marianas fueron otro elemento simbodlico al cual la jerarquia acudi6 para reclamar una posicion
hegemonica en la sociedad. La imagen de la virgen como reina de los cielos, proyectaba hacia el dominio
temporal de la Iglesia: en 1884 se dio la primera coronacion pontificia de una imagen mariana en América
Latina, la virgen de Jacona en el obispado de Zamora. Posteriormente se produjo la coronacién de la
virgen de Guadalupe, en 1895, a las que se sumaron la coronacién de Nuestra Sefiora de la Salud de
Pétzcuaro en 1899, y de Nuestra Sefiora de Mongui, como Reina de Boyaca, Colombia en 1929, como las
primeras de una serie de coronaciones que continuarian en el siglo XIX. Véase Bautista, Cecilia. “Dos
momentos en la historia de un culto: el origen y la coronacion de la Virgen de Jacona (Siglos XVII-
XIX)”, Revista Tzintzun, No. 43, Instituto de Investigaciones Histdricas de la Universidad Michoacana de
San Nicolas de Hidalgo. Enero-Junio de 2006, pp.11-48.

198



hombro de Nuestro Sefor Jesucristo, Asociacidon de Veladores de la Santa Casa de
Loreto, Asociacion de San Luis Gonzaga, Asociacion de la Buena Muerte, Asociacion
de San Juan Nepomuceno, Asociacion de Guardias del Santisimo Sacramento y
Asociacion del Espiritu Santo. Se registran en mucho menor niimero las sociedades de
caracter mixto, es decir, que congregaran a hombres y mujeres, como la Asociacion de
los Hijos e Hijas del Sagrado Corazén de Jesis.®

No estd por demads reiterar que varias de estas devociones son promovidas por la
jerarquia romana como la parte simbdlica y espiritual de la renovaciéon del catolicismo
mundial.”

Esta perspectiva global que adquiere el catolicismo, con Roma a la cabeza,
enfatiza el caridcter misionero que retoma la Iglesia a través de varias de las
organizaciones religiosas. El origen y centro rector de varias asociaciones se estructura
en algin pais europeo (particularmente Francia, Espafia, Bélgia y la sede pontificia), al
cual se adscriben las filiales en el resto del mundo. México se anexa a varias
organizaciones de ese tipo, cuyo interés es establecer redes de financiamiento para los

proyectos catolicos.

% La informacion sobre las fundaciones de las asociaciones estan dispersas, pero se puede establecer un
numero aproximado de ellas en el arzobispado de México, donde se encontraron las referencias de 148.
AHAM, Seccién Secretaria arzobispal, Series: asociaciones piadosas, parroquias, iglesias y
correspondencia. Varios expedientes, 1870-1890. Se instalaron ademas, casas de ejercicios espirituales
como la Casa de ejercicios del Sagrado Corazon de Jestis y Nuestra Sefiora de los Angeles.

" Ese fue el caso del impulso de dos importantes devociones que se sumaron a la de San José: la
Inmaculada Concepcion de Maria, con la proclamacion de su dogma en 1858; y la devocion del Sagrado
Corazon de Jesus, con la declaracion de su patronazgo en 1870. Labastida sefialaba que las devociones
existian, y que también el deber de los catdlicos por seguir su espiritualidad, sin embargo, la exhortacion
pontificia ponia énfasis en determinados aspectos de la doctrina y la espiritualidad sefialando a los
catélicos el camino a seguir. La palabra del pontifice era un “estimulo poderosisimo”, a las obligaciones
conocidas por los catolicos y marcaba la inspiracién de los actos seculares en la fe y la moral catdlica, y
en la practica de las virtudes cristianas con la practica renovada de la espiritualidad. como ocurria en el
caso de la devocion al Santisimo Sacramento. Quinta Instruccion dada por el Ilmo. Sr. Arzobispo sobre el
Jubileo de 1886. México, Tipografia Barbedillo, 1886, pp.3-4. Asi, la devocion al Sagrado Corazon
encabezo la oposicion simbolica al materialismo, destacando la dimension humana, doliente y viva, del
sacrificio de dios, cercana al sufrimiento de la humanidad. Varias didcesis se consagraron particularmente
a esa devocion: Carta Pastoral que el Obispo de Veracruz dirige a todos sus diocesanos con motivo de la
consagracion de su diocesis al Sagrado Corazon de Jesus. Coatepec, Tipografia de Antonio M.
Rebolledo, 1888. Edicto sobre la festividad del sagrado corazon de Jesus. Nos el Dr. D. Ramon Ibarra y
Gonzalez, por la gracia de Dios y de la Silla Apostolica, Obispo de Chilapa. 1892. Tercer Edicto
expedido por el Ilmo. y Rmo. Sr. Obispo de Cuernavaca expedido con motivo del mes de Jesus excitando
a sus diocesanos a dar mayor honra y gloria al deifico corazon. México, Imp. y Lit. de Diaz de Ledn
Sucs., Sociedad Andénima. 1896. Sermon Predicado en la Iglesia Catedral de Guadalajara, en la
clausura del Primer Concilio Provincial de dicha ciudad y consagracion del mismo concilio y de la
provincia al Sagrado Corazon de Jesus, el dia 3 de mayor de 1897. Carta Pastoral del Ilmo. Sr. Obispo
Dr. D. Santiago de la Garza y Zambrano sobre la consagracion de la didcesis de Ledn al Sagrado
Corazon de Jesus. Ledn, 1899.

199



Dentro de estas organizaciones se organizan dos principales medios de
recaudacion: el primero es el cobro de cuotas de inscripcion y las mensualidades fijadas en
los reglamentos para los asociados; el segundo consiste en las donaciones de particulares, y
de los miembros honorarios que s6lo se adscriben como “bienhechores” de la fundacion, a
cambio de la cual reciben beneficios espirituales; y el tercero son las donaciones que dan
las iglesias particulares, a través del gobierno eclesiastico de cada diocesis. Tal es el caso
de la Asociacion para la Propagacion de la Fe, cuyos socios, tanto seglares como
eclesiasticos, debian trabajar por la propagacion del evangelio a través de oraciones,
penitencias, predicaciones, comuniones, asistencia constante a las festividades y actos
litargicos de la misa, ademas de la importante recaudacion de fondos.”!

Llama la atencién una obra que, originaria de Francia, se funda con el fin de

dotar los recursos para conservar el decoro del culto en las iglesias pobres.” El toque

"' El Apostolado fue fundado por primera vez en México en el obispado de Querétaro, en 1874, por su
prelado Ramén Camacho. Sin embargo, la propagacion de El Apostolado se dio con mayor fuerza en el
pais hacia la década de 1890, cuando su hermano y sucesor, Rafael Camacho, dio un nuevo impulso a la
obra, secundado por el arzobispo de México quien, motivado ademas por unos misioneros espaiioles
interesados en promoverla, invité a los prelados mexicanos a instalarla en sus jurisdicciones. La
organizacion fomentaba la practica de la oracion y los actos piadosos, por lo que se podia adherir a
cualquier tipo de asociacion ya formada que decidera consagrarse a ella. Hacia 1890, se afirmaba que los
socios del Apostolado sobrepasaban los 13 millones, con parroquias y sociedades que sumaban 40 mil en
todo el mundo. Carta pastoral en el que el Ilmo. Sr. Arzobispo Dr. D. Pelagio Antonio de Labastida y
Davalos, establece la obra de la Propagacion de la fe, acompaiiada de su reglamento. 1890. “Circular
sobre la Obra de la Propagacion de la Fe.” AHAM, Seccion Secretaria arzobispal, Serie Circulares, Caja
124, Exp. 11. En el arzobispado de México. estuvo dirigida en sus inicios por Maria Sierra. “Libro de
actas numero uno de la obra de la Propagacion de la Fe, que comienza el 13 de marzo de 1890 y termina
el 4 de mayo de 1891”. AHAM, Seccion Secretaria arzobispal, Serie Libros de actas, CL 50, Exp. 2. La
invitacion tuvo un eco importante entre los prelados: Los obispos de Puebla, Leon y Chilapa, insistieron
particularmente a sus fieles, la recaudacion de fondos para sostener a las misiones y organizaron los
estatutos de tal manera que la colecta pudiera darse desde cada parroquia. Segunda Carta pastoral que el
Ilmo. y Rmo. Sr. Dr. Don Francisco Meliton Vargas, dignisimo obispo de esta diocesis, dirige a sus
diocesanos, recomendando la “Obra de la Propagacion de la Fe”. Puebla, Imprenta del Colegio de Artes
y Oficios, 1890. Carta Pastoral del Ilmo. Y Rmo. Sr. Obispo de Chilapa sobre las Indulgencias con que
ha sido enriquecida la Asociacion de la “Propagacion Catdlica” erigida canonicamente en toda la
Diocesis. Chilapa, Imprenta de Jesis Maria y José. 1890. Reglamento aprobado por el Ilmo. Sr. Obispo
de Leon Dr. D. Tomas Baron y Morales, para establecer y fomentar en la diocesis de su digno cargo, la
obra de la propagacion de la fe. Ledn, Imprenta de Jesus Villalpando. 1891. El obispo de Chilapa,
Ramon Ibarra y Gonzalez, organizé en 1890, una organizacion similar, fundando la “Asociacion de la
Propaganda Catdlica”, bajo la proteccion del Sagrado Corazon de Jess y la Inmaculada Virgen de
Guadalupe, que tendria dos objetivos: incentivar la practica de la oracion para la lograr la “pacificacion de
la Iglesia en general, y especialmente la paz y tranquilidad en nuestra amada didcesis”; y la recaudacion
de fondos para la formacion de nuevas vocaciones. Segunda carta pastoral que el Ilmo. Sr. Dr. D. Ramon
Ibarra y Gonzalez, dirige al clero y fieles de la diocesis de Chilapa. Puebla, Imprenta del Colegio de
Artes, 1890, p.6.

7 Las mujeres fueron particularmente convocadas para formar la asociacion, pues debian encargarse de la
elaboracion de la mayoria de los ornamentos requeridos: capas pluviales, pafios de hombros, albas,
amitos, lienzos de altar, entre otros utensilios. La fundacion se instalo en el colegio de las Damas del
Sagrado Corazén de San Cosme y se encargé a las Hijas de Maria. El secretario de visita, José Mora, fue
nombrado encargado de la colecta de los recursos y objetos obtenidos por la asociacion, que establecia
una cuota mensual de cinco centavos a cada una de las socias; al igual que para los socios sdlo
“contribuyentes”. Los recursos serian empleados para comprar las telas y demads materiales para la

200



local que arraiga ese tipo de fundaciones se da con la consagracion especial a alguna
advocacion local, como la Sociedad Union y Amistad del Sefior de Chalma y de
mayores alcances, como la virgen de Guadalupe.”

La efervescencia de estas fundaciones tocd dos sectores mas de la poblacion: la
nifiez y los sacerdotes. La secularizacion de la instruccion publica, despertd el interés
por la fundacién de organizaciones religiosas enfocadas a la educacion catolica entre los
nifios y nifias. La educacion de la nifiez y la juventud pretendia asegurar su adhesion
temprana al catolicismo. Entre las mds populares en la arquidiocesis de México se
encuentran: la Obra de la Santa Infancia y la Asociaciéon de Nifios y Nifas bajo el
nombre y advocacién del Apostolado de Santa Maria de Guadalupe.”® Las
organizaciones exclusivas de sacerdotes, pretenden incluir a los eclesiasticos en la
renovacion espiritual, para reforzar su compromiso como ministros encargados de

dirigir la vida espiritual de las parroquias. Una de las sociedades que mds promocion

elaboracion de los ornamentos. Por ello, también se aceptaban donaciones de telas, encajes, cortinas, etc.
En el reglamento también se establecid la proteccion del arzobispado, con una donacion mensual de 30
pesos que Mora entregaria a la directora de la obra. Para completar la obra, se instd a los vicarios,
parrocos y capellanes sin recursos, a enviar los objetos que consideraran dafiados o alin inservibles para
su compostura y reposicion. Asi mismo, se ofrecio el servicio de las Hijas de Maria para aquéllas iglesias
con recursos que requirieran determinado ornamento, previo pago. Carta pastoral en que el Ilustrisimo
serfior arzobispo de México establece en su arquidiocesis la obra de los taberndculos para proveer de
ornamentos y demds objetos del culto a las iglesias pobres. México, Tipografia de Angel Bassols y
Hermanos, 1890. “Circular sobre la instalacion de la Obra de los Tabernaculos”. AHAM, Secciéon
Secretaria arzobispal, Serie Circulares, Caja 217, Exp. 72.

3 El obispo de Chilapa, José Ramon Ibarra Gonzalez (de 1889 a 1902), consagro todas las fundaciones de
la asociacion a la proteccion del S. Corazon de Jests y de la Inmaculada Virgen Maria de Guadalupe. El
nuevo impulso a estas devociones modificaron el calendario litirgico, pues se establecieron dias
especificos para celebrarlas. En este caso, el arzobispo recomendo, principalmente a los parrocos de los
pueblos indigenas que guardaran el 19 de marzo como dia festivo para recordar la fundacion de la obra.

™ La Obra de la Santa Infancia se promovio desde mediados del siglo XIX, pero logro ser extendida hacia
la segunda mitad cuando la educacion religiosa estuvo prohibida en los establecimientos publicos. Los
objetivos eran dos: la instruccion de los nifios y nifias que formara la sociedad y la recaudacion de fondos
para las misiones de evangelizacion de la infancia en Asia. Hacia 1880 el arzobispo Labastida, recibia
informes sobre el incremento de las suscripciones a la Obra de la Santa Infancia. AHAM, Seccion
Secretaria arzobispal, Serie Correspondencia, Caja 226, Exp. 64. La direccion de la institucion estaba
pensada para ser dirigida mitad por seglares y mitad por sacerdotes. Obra de la Santa Infancia, o
asociacion de los nifios y nifias cristianos. Para el rescate de los hijos de los infieles de la China y de los
demas paises idolatras. Instalada en Paris en mayo de 1843, y en México en marzo de 1852. México,
1852. Imprenta de M. Murguia y Compaiiia. Obra de la Santa Infancia o Asociacion de los nifios y nifias
cristianos, para el rescate de los hijos de los infieles de China y de los demas paises iddlatras, instalada
en Paris en Mayo de 1819. Morelia, Imprenta de Ignacio Arango, 1853. Otra obra posterior para nifios fue
fundada hacia 1893, a instancias de la sefiora Luisa Aguirre, con la misma idea de fomentar los elementos
religiosos entre la nifiez, a través de reuniones periddicas semanales y con la asistencia a funciones
religiosas especificas. Estatutos o reglamento por los cuales se establecera una Asociacion de Nifios y
Nifias bajo el nombre y advocacion del Apostolado de Santa Maria de Guadalupe. México, Imprenta de
la Escuela Correccional, 1893.

201



tuvo fue la Asociacion de Sacerdotes Adoradores del Santisimo Sacramento, la cual se
propuso conservar el espiritu y la practica de la oracion entre el clero.”

De esa manera, las sociedades religiosas modernas representan un salto
cualitativo a las anteriores, pues su organizacion tiene mayores alcances a partir de las
posibilidades que otorgan sus derechos individuales, dando lugar a la formaciéon de
amplias redes sociales, en el plano local, nacional e internacional. Los asociados
reorganizan la vida espiritual de los individuos a partir de la comunidad, por medio de
una nueva evangelizacion, que pretende acoplarse a los tiempos modernos abandonando
las viejas practicas de la religiosidad popular, para dar lugar a la formacion de una
espiritualidad interiorizada.

La renovacion espiritual replantea el papel del individuo dentro del catolicismo,
pues propone un acercamiento individual de la experiencia religiosa, para ir
“acostumbrando a cada uno de los miembros de las familias y la sociedad a amar la
Religion y la piedad, a aborrecer las “doctrinas falsas” y perniciosas, a ser virtuosos, a
respetar a los mayores, y a refrenar ese estéril sentimiento de egoismo, que tanto enerva
y degrada la humana naturaleza.”’®

La nueva religiosidad contribuye al orden social proporcionando reglas practicas
de conducta y prudencia cristiana, encaminada al orden, la paz y el respeto a la jerarquia
social, que junto al discurso la unidad catolica, debia reforzar los fundamentos
religiosos de la nacién mexicana, la unidad de los catolicos y la sumision a las
autoridades eclesiasticas.

Los informes y registros de las sociedades religiosas instaladas en el arzobispado
permiten observar que éstas comienzan a ampliarse en los primeros afios de la década de

1870; siendo su etapa de mayor expansion entre 1880 y 1900.”

> Asociacién de los Sacerdotes Adoradores fundada por el R.P. Eymard, fundador de la compaiiia de los
sacerdotes del Santisimo Sacramento, bendita y aprobada por su Santidad Leon XIII. 21 de enero de
1881. Reglamento de la Asociacion de Sacerdotes Adoradores del Santisimo Sacramento, México,
Tipografia Guadalupana, 1895.

76 Asociacién de los Sacerdotes Adoradores fundada por el R.P. Eymard, fundador de la compaiiia de los
sacerdotes del Santisimo Sacramento, bendita y aprobada por su Santidad Leon XIII. 21 de enero de
1881. Reglamento de la Asociacion de Sacerdotes Adoradores del Santisimo Sacramento, México,
Tipografia Guadalupana, 1895.

77 La asociaciéon del Apostolado de la Oracién habia nacido en Europa, en 1844 bajo la advocacién del
Sagrado Corazon. En 1887, contaba con 27 253 socios en la ciudad de México, al afio siguiente la
“Asociacion del Culto Perpetuo del Sefior San José” reportaba un total de 500 mil socios en la reptblica.
El porfirismo, historia de un régimen. Vol 111, p.162, La Voz de México, 28 de Febrero de 1899. Algunas
otras asociaciones fueron iniciativa de los propios prelados, como “El Apostolado de la cruz” fundada en
1896, a instancias del obispo de Chilapa.

202



b) El asociacionismo de corte laboral

El asociacionismo de tipo gremial es otro mecanismo de control, equilibrio y
estabilidad social, enfocado a contener los problemas generados por el capitalismo, los
brotes de descontento laboral y el avance del socialismo. Como se ha sefialado, la
doctrina del catolicismo social adquiere mayor fuerza en la segunda mitad del siglo
XIX, cuando el papado articula las ideas sobre el trabajo, el capital, la pobreza, el
catolicismo, la Iglesia, el Estado, el liberalismo, la secularizacién y las corrientes
ideoldgicas racionalistas, para desarrollar una doctrina social que discute los problemas
sociales derivados del avance del capitalismo y los peligros de las doctrinas
racionalistas.

La desaparicion de los antiguos gremios habia dejado a los hombres de “infima
clase”, en la indefension frente “a la inhumanidad de sus patronos y a la desenfrenada

8 . . . .,
"™ Era necesario recurrir a otras formas de organizacion

codicia de los competidores.
que contribuyeran a proteger a los trabajadores y mejorar sus condiciones laborales,
ademas de alejarlos de las corrientes socialistas. Las organizaciones catdlicas
aprovecharon las identidades laborales para hacer posible la transmisioén y alentar la
practica de los preceptos de conciliacion entre trabajadores y patrones, a través del
adoctrinamiento en la defensa, pacifica y conciliadora, de los derechos laborales
considerados “‘justos”, pero ademas armaron estrategias de proteccion social en
beneficio de sus miembros, a través del auxilio material en casos de enfermedad,
desempleo y muerte de algun familiar; la formacion de cajas de ahorro, y demas formas
que tomara la proteccion de los trabajadores con base en el principio de la inmutabilidad
de las jerarquias sociales.”

Diferentes documentos pontificios promueven al asociacionismo para frenar el
reclutamiento de los sectores socialistas entre los trabajadores “principalmente entre los

proletarios y los obreros, los cuales, cobrando horror al trabajo, se dejan facilmente

arrastrar por el cebo de la esperanza y de las promesas de los bienes ajenos”.® Las

® Rerum Novarum...1891. BEC-VE, http://www.multimedios.org/docs/d000382/.

7 Un ejemplo de las asociaciones de este tipo que funcionaban en la republica fue la Asociacién
Guadalupana de Auxilios Mutuos, constituida en Morelia en 1877. Los fundadores sefialan que habia sido
creada para “protegernos unos a otros”. Pretendia remediar las miserias en las que se encontraban los
trabajadores: “;Por qué hay muchos hombres que, aunque sepan trabajar y sean honrados, hay dias que no
tienen un mendrugo de pan para llevar a sus madres, a sus esposas e hijos?”. Para ello, propuso difundir la
fraternidad, destruir el egoismo y lograr el bien comun. Breve memoria que leyo el Presidente de la
Asociacion Guadalupana de Auxilios Mutuos, C. Paulino Arango, al entregar la presidencia a su
sucesor, Morelia, Tipografia de la Viuda e Hijos de Arango, 1879.

% Ouod apostolici muneris Carta enciclica de S.S. Leon XII sobre el socialismo, comunismo y nihilismo.
28 de diciembre de 1878

203



sociedades catdlicas laborales debian contener el avance del socialismo, cuando los
trabajadores “colocados bajo la tutela de la Religion, se habitien a contentarse con su
suerte, a soportar meritoriamente los trabajos y a llevar siempre una vida apacible y
tranquila.”®'

La formacién de las asociaciones laborales en las décadas de 1870 y 1880 es
poco numerosa, incluso menor a la de las organizaciones exclusivamente religiosas en
el arzobispado de México. La etapa de mayores fundaciones corre entre la ultima
década de siglo XIX y la primera del XX. Aun asi, los informes acerca de su
funcionamiento son escasos, teniéndose algunos registros acerca de la Sociedad
Catolica Ledn XIII y la Sociedad Catdlica de Auxilios Mutuos, ambas fundadas en
1878, la Sociedad del Sefior San José de Auxilios Mutuos de 1880 y la Asociacion de
Caballeros Cocheros del Santisimo Sacramento, de 1890.** Algunas otras se
convirtieron en organos afiliados a la Sociedad Catodlica, como ocurrié con la Sociedad
de Artesanos de Chalchicomula. Hubo otras que, a pesar de organizarse a partir de
identidades laborales, muestran un caracter mas bien religioso, como el Circulo
Patriotico de Artesanos fundado en 1887, cuyas actividades se enfocaron en solemnizar
la coronacion de la virgen de Guadalupe en 1895.%

Fue hasta inicios de la siguiente centuria, a partir del impulso de los congresos
catolicos (en 1901, 1903 y 1904), de la ingerencia directa de los obispos en la

organizacion de las sociedades catélicas, y tras los efectos de la crisis econémica de

81 Ouamquam pluries Carta Enciclica de S.S. Leén XIII Sobre la devocion a San José. 15 de agosto de
1889.

82 AHAM, Seccion Secretaria arzobispal, Serie Asociaciones piadosas, 1880 Caja 192 Exp. 33, y 1890
Caja 213, Exp. 4. Otras fueron la Sociedad Cooperativa de Tipografos Francisco Diaz de Leon, que fue
organizada para auxiliar a los trabajadores, en enfermedades, muertes, y nacimientos, en Septiembre de
1891. Ceballos senala el importante papel que tuvo Francisco Diaz de Ledn en ese tipo de actividades,
pues fund6 un asilo de mendigos en 1879 y un dormitorio piblico en 1890. De 1894 data la Sociedad
Fraternal Guadalupana, que era mutualista y de propaganda catélica. En 1902 Ramoén Ibarra Gonzélez
organizd una asociacion de trabajadores, José de Jesus Ortiz hizo lo mismo en Guadalajara al crear la
Asociacion Guadalupana de Artesanos y Obreros Catdlicos, Atendgenes Silva en 1901, intervino en la
fundacion de dos asociaciones de ese tipo. Ceballos, 1991, pp. 110 y 170.

¥ Esta tGltima organizacién congregd a carpinteros, tipografos, zapateros, sastres, sombrereros,
propietarios de librerias, etc. En 1902 lo componian 25 gremios de artesanos. Se le considera exitosa por
ello, y por la duracion que tuvo. Ceballos, 1991, p.108. Varios patrones se adscribieron a los preceptos
catdlicos respetando los domingos como dias no laborables, pero algunos problemas surgieron con los
dias de celebraciones religiosas entre semana, pues ocasionaban problemas en la produccion. Asi que
algunos empresarios optaron por pedir permiso al arzobispado para poder mantener abiertas sus industrias
esos dias. Los sefiores hijos de H. P. Portilla y Luinaga pidieron licencia para que los empleados y
trabajadores de las fabricas de San Ildefonso y Minerva puedan trabajar los dias de fiesta entre semana.
AHAM, Seccion Secretaria arzobispal, Serie correspondencia, 1879 Caja 123 Exp. 11.

204



1891 y 1892, que las organizaciones obreras catélicas tuvieron su mayor expansion.®
Manuel Ceballos apunta que entre 1899 y 1902, fue la época en que se registraron mas
fundaciones, encontrandose alrededor de 15 nuevas organizaciones laborales catolicas
en todo el pais, llegando a ser alrededor de 40 las que funcionaban en esos afios.*

En agosto de 1891 tuvo Ilugar la fundacion de la “Liga Catolica”, una
organizacion masculina que podria considerarse el proyecto mas ambicioso en términos
de asociaciones. Esta fue instituida por Bernardo Durén, antiguo miembro de la
Sociedad Catdlica, quien pretendid “seguir” los planteamientos de la Rerum Novarum
proyectandolos como el medio para lograr la conciliaciéon de los extremos sociales, a
través de la formaciéon de comisiones en la Liga, que congregaran a trabajadores,
profesionistas y empresarios (desde obreros, abogados, sacerdotes, médicos, ingenieros,
comerciantes, hasta comerciantes, artesanos y obreros), en un intento por integrar a los
sectores productivos recordando el papel de cada uno en la economia, ayudando
particularmente a evitar la sobre explotacion de los trabajadores mexicanos. No
obstante, las divisiones internas generadas por las diversas opiniones acerca de la
conciliacion evitaron que ese proyecto fuera duradero.*®
Hacia la ultima década del siglo XIX, una nueva generacion de catdlicos

mexicanos se muestra proclive a unir el progreso liberal con el catolicismo, afirmando

% Desde 1875, los arzobispos de la republica habian dispuesto que debia evitarse que la direccion de las
obras catdlicas estuvieran dirigidas por sacerdotes, quienes tendrian una labor de inspeccion. Eso cambid
en 1905, cuando José Mora y del Rio, sucesor de Labastida desde 1892, establecid que la organizacion de
las sociedades catolicas de seglares debia sujetarse a la autoridad de un sacerdote nombrado por el
arzobispado, ademas de que debian contar con las licencias del arzobispado para su funcionamiento.
Mora y del Rio fundé la Confederacion de Circulos Catolicos de Obreros, como tantos otros proyectos.
En el primer Congreso Catélico Mexicano, celebrado en Puebla en 1891, se crea la Junta Central
permanente de las conferencias catdlicas nacionales, con el objeto de crear una gran asociacion que
unificara la accién de todos los catdlicos en el pais.

% Las 40 organizaciones funcionaban en 20 poblaciones del pais. El autor considera que 1902 es el afio
del despegue del catolicismo social en México, respaldado por la red de asociaciones ya existente. Los
otros tipos de organizaciones que recibieron impulso en esos afios fueron las: “escuelas de artes y oficios,
congregaciones marianas y circulos catdlicos.” Ceballos, 1991, pp.169-171.

% La Liga agrupé a dirigentes catolicos conservadores e intransigentes que no estaban de acuerdo la idea
de lograr una conciliacion con el gobierno liberal, que si era apoyada por la mayoria de la jerarquia
clerical en el pais; en su lugar, pretendian la instauracién de un gobierno catolico que formalmente
suprimiera las disposiciones de la Reforma. La Liga fue formaba por Prospero Maria Alarcon, en ese
momento vicario de la arquidiocesis de México y por otros miembros de la jerarquia clerical, quienes
guardaron una posicion conciliadora, opuesta a la que manifestaban los laicos en el periddico E! cruzado,
organo oficial de La Liga, fundado 1893 y desaparecido al afio siguiente. Las divisiones llevaron a
Alarcon a separarse de la asociacion siendo arzobispo de México. Las organizaciones catdlicas laborales
que pudo anexar tuvieron un caracter local y fueron formadas por mas obreros que patronos. Finalmente
La Liga cerr6 tras un escandalo protagonizado por el encargado de las finanzas que fue acusado de llevar
a la quiebra a la organizacion. Ceballos, 1991, pp.99-100. Otra asociacioén del mismo tipo, fue la Sociedad
Cooperativa de Tipografos Francisco Diaz de Ledn, que pretendia auxiliar a los trabajadores, en
enfermedades, muertes, y nacimientos, para ser un elemento de union entre el capital y el trabajo, misma
que nace en septiembre de 1891.

205



que los mexicanos podian ser liberales y catdlicos al mismo tiempo, sin que ello
implicara conflicto alguno, antes bien, era benéfico y deseable para el pais ese tipo de
unidn, entre el progreso material y politico liberal y los principios morales y
ordenadores que daba el catolicismo. Los textos del eclesidstico Agustin Rivera, son un
ejemplo de esta apertura, pues realiza una defensa de la unioén entre liberalismo y
catolicismo."’

Sin embargo, en esa década se produce una crisis econdmica que apresura una
serie de reformas legales y aumenta la injerencia del poder ejecutivo en la economia del
pais, atrayendo mayores criticas al capitalismo y al Estado. La pérdida de cosechas, el
déficit presupuestario y la disminucion del precio internacional de la plata, llevaron al
pais a una importante crisis econdomica y agravaron las condiciones sociales de la
produccidn, pues impactaron negativamente el empleo, los salarios y las condiciones
laborales con la sobreexplotacion de los trabajadores.

El papel del Estado en la liberalizacion econdmica, como garante de las
condiciones legales que permiten desarrollar los derechos econdémicos es sustituido por
un proceso de centralizacion estatal que introduce tres aspectos: el desplazamiento de la
labor legislativa del congreso a favor del Ejecutivo; la mayor preponderancia de las
negociaciones politicas informales en atencion a intereses particulares de una minoria y
en detrimento del papel de la ley; y el aumento del poder presidencial sobre los poderes
locales, colocando a los gobernadores y a los jefes politicos como sus principales
agentes, a los que se tratd de sujetar de tal manera que la oposicion no fue canalizada,
sino socavada por cauces informales.™

El presidente Porfirio Diaz organiza una reforma en la legislacion sobre la
administracion de los recursos naturales, el comercio y el crédito financiero, que
extendid las facultades formales de la federacion en dichas areas, a costa de las

prerrogativas de los gobiernos estatales y las autoridades municipales.* Esta legislacion

%7 Esta postura pudo desarrollarse con mayor holgura hasta la ultima década del siglo XIX, luego de que
habia trascurrido un tiempo suficiente entre los violentos conflictos clero-gobierno, y se habia dado paso
a una nueva generacion de catolicos, varios de ellos proclives a lograr un nuevo acuerdo con el régimen.
Rivera, Agustin. Entretenimientos de un enfermo: juicio critico de la obrilla intitulada “El liberalismo es
pecado”, Lagos de Moreno, 1891.

% Luna, 2001, pp.173-175.

% La ausencia de circulante generada por la crisis economica habia llevado a la biisqueda de nuevas
fuentes de ingresos a través de la reorganizacion de la legislacion hacendaria, con la cual se pretendia que
la federacion pudiera consolidar “una esfera fiscal propia”. Dentro de las medidas mas importantes se
destaca la supresion de varias alcabalas internas que databan del periodo colonial, con el objeto de liberar
definitivamente el comercio y abaratar los insumos en la produccion; por otro lado, se pretendié organizar
un gran registro catastral para gravar de la propiedad raiz y que sus recursos fueran manejados por la

206



tuvo un doble efecto: por un lado, socavd la gobernabilidad politica que habia
establecido hasta entonces el liberalismo, en la cual se habia pretendido representar y
conciliar las demandas politicas y econdmicas tanto de ciudadanos como de los estados
de la federacion; y por otra parte, amplio los medios de negociacion de la presidencia de
Diaz para consolidar sus alianzas con las ¢lites locales y extranjeras en asenso, pues
estuvo en posibilidades de otorgar concesiones para la explotacion de recursos
naturales, comerciales y financieros, a cambio de su lealtad politica, transformando la
intencion igualitaria y equitativa del liberalismo econdémico, en una tendencia
oligarquica que solo benefici6 a unos cuantos.”

Ello conduce a una menor y mas rigida interaccion entre las esferas de poder de
los estados y la federacion, como una segunda etapa del federalismo que va de 1890 a
1911.”!

Los catodlicos conservadores no dejan de sefialar que esa politica de estimulos
olvidaba a los sectores trabajadores.”

A pesar de su critica al capitalismo, las corrientes sociales del catolicismo no
disefian un proyecto econdmico que, en su estructura, fuese un modelo distinto de éste
que, por ejemplo, propusiera la transformacion de la propiedad privada, o frenara el

desarrollo industrial. Si bien se acusa al capitalismo de otorgar un exacerbado enfoque

federacion. Ello significaba que buena parte de los recursos generados por los estados serian apropiados
por la federacion. Luna afirma que en ese tiempo empezo6 a destacarse la finalidad hacendaria sobre la
politica reflejada en una mayor exaccion fiscal “sobre sectores productivos nuevos, afectando
especialmente a la mineria... y a la produccion manufacturera”, pero no asi a los sectores productivos
“tradicionales”, por ejemplo la agricultura. Luna, 2001, pp.287-288.

% A las concesiones sobre la explotacion de recursos, se sumaron la serie de exenciones fiscales, la fuerte
inversion para la construccion de la infraestructura que mejor6 las vias de comunicacion y los medios de
transporte, sumado a la reduccion de los impuestos y demas facilidades para apoyar el funcionamiento de
ambiciosos proyectos tuvieron un costo politico y social que se expresara a finales de esa década. La
actuacion del Estado a favor de los grandes empresarios, hacendados, comerciantes e industriales,
nacionales y extranjeros, y la gran influencia que éstos operaron en la economia, a través de mecanismos
informales, dieron al liberalismo un caracter oligarquico que lo llevo a perder, en la década de 1890, “su
funcién redistributiva”. Luna, 2001, p.173.

! Carmaganani, 1993, p.169.

%2 Ademés de la parte legal, la presidencia de la republica se preocupé por incentivar materialmente las
inversiones de capital en distintos sectores productivos, a través de la creacion de la infraestructura
necesaria para el desarrollo de la mineria, la agricultura y el comercio, por ejemplo, mediante la
construccion de vias de transporte y comunicaciéon. A pesar de que esa inversion tuvo como uno de sus
objetivos la creacion fuentes de trabajo para las clases menos favorecidas, no se fue suficiente para
solventar la crisis econémica. La voz de México, 18 de abril de 1900. Las criticas se centraron en tres
aspectos sociales de la liberalizacion econdmica: Se continud con la critica a la sustitucion de la fuerza
laboral humana por la mecanizacién que generaba desocupacion; la formacidon de grandes capitales
concentrados en pocas manos, en contraposiciéon a una mayoria empobrecida, y la generacién de un
sentimiento de descontento social por la desigual reparticion de la riqueza que ponia en peligro la paz y
estabilidad social. La critica de los activistas catdlicos se producia en el contexto del fortalecimiento del
interés de los catolicos por retomar su participacion politica. La Voz de México, 18 de abril de 1900; EI/
Pais, 22 de octubre de 1899, 20 de enero de 1900, 25 julio de 1906 y 29 de julio de 1907.

207



materialista a la economia, se apoya el desarrollo del progreso material de las naciones,
pues se reconoce en la felicidad material uno de los medios para lograr el desarrollo de
la virtud individual. La prosperidad de las naciones no podria lograrse sin el “progreso
de las industrias y del comercio, del florecer de la agricultura y de tantas otras cosas
que, cuanto mejor fueren promovidas, mas contribuirdn a la felicidad de los pueblos.””

Lo que se proponen, entonces, es “catolizar” el sistema econdomico existente para
hacerlo perfecto en términos cristianos, unico y hegemonico, capaz de transformar y
lograr la integracion de toda la sociedad, equilibrando la produccion material capitalista
con las relaciones sociales, haciendo a todos participes de los beneficios de ella.

La “catolizacion” de la economia pretende evitar que el fin de la liberalidad
econdmica sea la riqueza material en si misma, y que la explotacion humana se
convierta en el medio para lograrla. Habia que regular y equilibrar la economia
capitalista, no destruirla.

La propuesta del catolicismo social es “alterna” en tanto que propone ciertos
cambios a la economia capitalista que mas tarde se organizan en una opcidn politica
formal. Sin embargo, no es una opcidn totalmente distinta, en el sentido de marcar
diferencias estructurales con el sistema econémico que critica. Entonces, mas que ser
una propuesta alterna, como la historia ha querido presentarla, resulta una propuesta
particular, con coincidencias y desacuerdos, que para 1891 anuncia una opcion politica
formal, con el objetivo de restaurar los principios del catolicismo como parte esencial
del ejercicio del poder politico y de la constitucion de la nacidon mexicana. La Iglesia
tendria una serie de prerrogativas para controlar espacios publicos desde donde ejercer
su funcién como institucion de orden, moralizacion y equilibrio entre los distintos
sectores sociales, sin que ello significara el retorno a la antigua unién Estado-Iglesia.’*

A pesar de las fundaciones, el asociacionismo catolico de corte laboral no llegd a
responder a las grandes expectativas de sus dirigentes y la jerarquia, que esperaban
rebasar el asociacionismo secular, pues si bien se formaron asociaciones y circulos de

trabajadores en varias poblaciones del pais, no se logré articular una gran organizacion

. <y <7 . r 95
nacional con representacion en cada una de las didcesis como se proyecto.

% La “suficiente abundancia de bienes materiales” era necesaria “para el ejercicio de la virtud”. Rerum
Novarum, ..1891. BEC-VE, http://www.multimedios.org/docs/d000382/.

* En 1891, se hizo un llamado para la formacion de un partido politico al estilo del partido catdlico
aleman en 1891. Véase El Tiempo, 9 junio de 1891.

% Estas se formaron en México, Guadalajara, Pachuca, Oaxaca, Puebla, Morelia, Puebla y Colima.
Manuel Ceballos culpa de ello a la falta de “capacidad de accion” de los catdlicos mexicanos y a que lo

208



A. Los congresos catodlicos

Uno de los aspectos que mejor expone la fortaleza adquirida por los catolicos en
ejercicio del derecho de asociacion son los congresos catédlicos. Los congresos
evidencian la preocupacion de los diversos sectores del catolicismo por la “cuestion
social”.

En febrero de 1903 tiene lugar la celebracion del Primer Congreso Catodlico
Mexicano, al afio siguiente se organiza el segundo en Morelia, en 1906 el tercero en
Guadalajara y el cuarto en Oaxaca, en 1909. De igual manera, el analisis de los
problemas del campo es de especial interés para varios sectores catédlicos que se dan a la
tarea de organizar cuatro congresos agricolas: dos en Tulancingo en 1904 y 1905, uno
en Zamora en 1906, y dos afios después una Semana Social Agricola en Leon.

Los congresos se ubicaron en el marco de la discusion sobre los objetivos del
catolicismo social en México y son el escenario donde se evidencian las diferencias
entre los diversos sectores de la iglesia.”®

El clero muestra al menos dos posturas en torno a los problemas del campo:
quienes apoyan las propuestas plasmadas por el catolicismo social y quienes hacen una
interpretacién mas personal y hasta cierto punto opuesta a la postura oficial.

La organizacion del IV Congreso Catdlico de 1909, celebrado en Oaxaca,
expone la diversidad que caracteriza a ese tipo de organizaciones. Este congreso fue
considerado por varios sectores catolicos como un desvio a la reforma social de los
congresos anteriores. Su tematica principal, definida por el obispo Eulogio Gillow, no
fue el problema de los obreros, sino la cuestion indigena de México, que a los ojos de
algunos autores era un asunto sin mucha repercusién.’’

Sin embargo, el interés de Gillow por la cuestion indigena no resulta

improvisado. Al igual que el obispo de Yucatan, Gillow su ejercicio episcopal en una

sacerdotes eran pocos y su iniciativa no podia organizarse con tan poco personal, si se considera que
habia 3 sacerdotes por cada 10 mil habitantes. Ceballos, 1991, p.236.

% Manuel Ceballos apunta que estas asambleas reunieron a una diversidad de sectores cuyas diferencias
impidieron la formaciéon de una postura unica, que se pudiera considerar representativa de la iglesia
catolica. Ceballos, 1991, 174.

°7 Eulogio Gillow naci6 en la ciudad de Puebla el 11 de marzo de 1841. Desde los diez afios fue enviado a
estudiar a Inglaterra donde permanecié por espacio de tres afios en el colegio Stonyhurst dirigido por
jesuitas. Posteriormente paso al colegio de Alost en Bélgica, también jesuita, donde concluyo6 sus estudios
en humanidades. Ingres6 a la Academia Eclesiastica de Nobles, donde estudié diplomacia, y concluy6 sus
estudios sacerdotales en la Universidad Gregoriana. Regreso a México y en 1879 se uni6 a la fundacion
de la Sociedad Agricola Mexicana. El perfil de la Sociedad muestra una decidida inclinacion por la
inversion de grandes capitales nacionales y extranjeros, el desarrollo de la gran exportacion de productos
agricolas y el establecimiento de un banco agricola. En 1887 fue nombrado obispo de Oaxaca.

209



jurisdiccion con una preponderante poblacion indigena, lo acercan a las condiciones
laborales de los indigenas campesinos.” A ello debe agregarse la percepcién particular
que desarrolla desde su posiciéon como hacendado.

El congreso de Oaxaca evidencia que las practicas al interior de las asociaciones
catolicas no siempre resultan del consenso entre sus participantes, sino de imposiciones
por parte de la jerarquia y los dirigentes. Gillow se impone en el congreso de manera tal,
que buena parte de las conclusiones son redactadas por €l.

La principal referencia al conflicto en el campo es el “lucro indebido” del patrén
a costa del salario del trabajador agricola indigena.”” No obstante la solucion que
Gillow plantea no es el aumento del salario, como sugeria la Rerum Novarum, pues su
experiencia habia mostrado que los indigenas empezaban a trabajar menos “no teniendo
aspiraciones y satisfechas sus necesidades y las de su familia preferian el ocio, madre de
todos los vicios.”'"

En su lugar, propone la accién paternal de los patronos para organizar la
retribucion de los trabajadores, en aquéllos medios que les reportaran un “beneficio
material, moral y religioso”.'”! Por ejemplo, se propone la preparacién técnica de los
trabajadores del campo. Se discuten, ademas, los medios para mejorar la alimentacion,
el vestido y la habitacion de los peones en las fincas de campo, haciéndolos participes
de la “mayor utilidad” en las fincas.

El congreso, al igual que las asambleas catolicas anteriores, dirige su mirada
hacia reformas que no modifican sustancialmente la propiedad de la tierra y la posicion
de los terratenientes y empresarios.

Hay que senalar que a pesar del dominio de la autoridad episcopal en ese

congreso, es una practica asociativa que contribuye a moldear la participacion

individual en aspectos politicos y sociales.

% Daniela Traffano nos muestran los medios de que se vale para establecer un diagnéstico de la situacién
de los pueblos indigenas y sugerir las reformas convenientes en materia econdémica y administrativa.
Traffano sefiala que la informacién recogida daba noticia geografica de la ubicacion de los pueblos, de la
orografia e hidrografia de la zona; del estado de las parroquias, de la percepcion pecuniaria, del tipo de
trabajo que elaboraban los pobladores, etc. Traffano, Daniela. Indios, curas y nacion la sociedad indigena
frente a un proceso de secularizacion Oaxaca, siglo XIX. Tesis Doctor en Historia El Colegio de México,
Centro de Estudios Historicos, 2000, p.93. Para informacioén sobre las visitas pastorales, véase Esparza,
1985.

% “Conclusiones del Congreso de Oaxaca”, cfr. en Esparza, 1895, p.115.

1% «Conclusiones del Congreso de Oaxaca” en Esparza, 1895, p.137.

19" «Conclusiones del Congreso de Oaxaca” en Esparza, 1895, p.137-138.

210



¢) El asociacionismo de auxilio social
Las asociaciones de caridad fueron el medio para poner en marcha las acciones
de los catélicos en beneficio de los pobres, enfermos, huérfanos y desamparados.'® A
diferencia de los tipos de asociacién que he referido, ésas no solo fueron laicas, sino
también religiosas.
A. Las asociaciones laicas
Como se menciond, la Asociacion de San Vicente de Paul y la Sociedad Catolica fueron
dos grandes precursoras de la accion catdlica mexicana laica, con una fuerte vinculacion
eclesiastica.'” La Sociedad logra extenderse rapidamente en las parroquias del
arzobispado y en otras jurisdicciones eclesiasticas del interior de la republica,
organizando a sus afiliados a través de comisiones, como la de escuelas, obreros,
proteccion de carceles, hospitales y literatura, entre otras.'**
La fuerza de la Sociedad es tal, que desde los primeros afios de funcionamiento,
establece varios periddicos en la capital y en los estados, en donde se difunden las
posiciones del catolicismo respecto de distintos temas, que basicamente tratan de

.. . ., . 105
demostrar el fundamento religioso de la vida secular de la naciéon mexicana.

192 para muchos catélicos, la necesidad religiosa que los impulsaba a prestar auxilio social partia de la
insuficiencia de los recursos oficiales que pudieran cubrir ese tipo de necesidades. Silvia Arrom muestra
en su trabajo sobre el Hospicio de Pobres de la ciudad de México, instaurado en 1774, el declive de
instituciones de caridad desde que el Estado se asumidé como el responsable de administrar la
beneficencia. Arrom, 1996, p.42. Desde la primera mitad del siglo XIX se hablaba de la situacion
angustiosa generada por los conflictos bélicos en el pais. En un carta titulada “Representacion de un
artesano al supremo poder legislativo”, su autor, que permaneci6 anénimo, sefialaba que la pobreza de las
familias mexicanas habia aumentado después de la independencia, modificando la antigua “seguridad” y
acceso al trabajo que tenian en el orden colonial. “Representacion de un artesano al supremo poder
legislativo”, en La Voz de la religion, México, 26 de agosto de 1848, no.12 p.334.

1% 1 a asociacion llegé a considerar la conveniencia de efectuar un congreso catélico con miras a estrechar
los lazos entre los mexicanos. Sin embargo, dado el contexto de eso momento, del que su exilio formaba
parte, Labastida aconsejo esperar un tiempo mas prudente. “Carta de Labastida a los Sres. de la Sociedad
Catolica.” Roma, 17 abril de 1869 AHAM, Seccion Secretaria arzobispal, Correspondencia, Caja 45 Exp.
5

104 «Aspectos de la organizacion de la Sociedad Catolica de México,” 1873. AHAM, Seccion Secretaria
arzobispal, Asociaciones piadosas, Caja 92 Exp. 70. En el arzobispado de México se registraban varias
peticiones para la ereccion de la Sociedad en las parroquias, por ejemplo en Tlalnepantla, Cuautitlan,
Monte Alto, Tacaba, Chalco, Tejupilco, entre otros. AHAM, Seccion Secretaria arzobispal, varios
expedientes de las series Parroquias y Asociaciones piadosas. 1870-1879. También, se envian informes de
las actividades de catequizacion —considerada parte de las obras de auxilio social- en carceles, parroquias,
orfanatos y hospitales, por ejemplo, Luis Alvarez Leal, Presidente de la comision de beneficencia de la
Sociedad Catolica, pedia licencia para la comunion de los nifios y jovenes de la escuela correccional.
1883 AHAM, Seccidn Secretaria arzobispal, Serie Asociaciones piadosas, Caja 151, Exp. 34.

19 Entre las publicaciones se destacan, La Sociedad Catélica, que dio inicio en 1868 y tuvo una vida de seis
afios, tras los cuales fue reemplazada por la Miscelanea Catdlica, y La Voz de México, la cual se puede
considerar la publicacion mas influyente, pues contd con importantes colaboradores en sus casi cuatro
décadas de vida (de 1870 a 1909), entre ellos, Rafacl Gomez, Trinidad Sanchez Santos, José de Jesus
Cuevas y Miguel Martinez. Las sociedades catolicas del interior del pais fueron activos promotores de la
prensa catdlica, entre los periddicos se encuentran: La Epoca, de Orizaba Veracruz, (1870 a 1896), La

211



Sin embargo, son las organizaciones laicas vicentinas las que alcanzan mayor
impacto al agrupar a un importante numero de hombres catolicos primero, y
posteriormente mujeres en buena parte del pais, en actividades de auxilio social, a través
de la formacion de las Conferencias de San Vicente de Paul.'"

La Sociedad Vicentina tiene una estructura centralizada y jerarquica —formada
por presidentes, secretarios, tesoreros y vocales, que reproducen las conferencias
locales-, con sede en el arzobispado de México y, en sus origenes, afiliada a la Sociedad
Francesa de San Vicente de Paul. Las Conferencias se extienden a buena parte de las
didcesis de la republica, agrupando a un nimero considerable de catoélicos que se
encargaron de recaudar fondos y organizar las obras caridad. La prensa cat6lica destaca
la labor social de los vicentinos, pero en ocasiones reprocha a sus miembros la tibieza
en que llegaron a caer sus acciones en determinadas coyunturas politicas.'"’

Desde 863 habia tenido lugar la Asociacion de Senoras de la Caridad de San
Vicente de Paul, también conocidas como Damas Vicentinas, las cuales se extendieron a
diferentes puntos del pais, agrupando a mujeres catolicas que en su mayoria pertenecian
a las élites regionales, en torno al desarrollo de numerosas obras en auxilio a los pobres,
huérfanos y enfermos, asi como en la ensefianza, con la formacion de escuelas catdlicas.

Las sociedades dependen del tamafio de la poblacion donde se organizan y del
resultado del trabajo proselitista de los societarios, alcanzando en la década de 1870 su
mayor auge, con entre 30 y 40 miembros por cada sociedad.'®™ Los prelados de las
provincias eclesidsticas promueven formalmente la instauracion de las Conferencias en

sus territorios, para atender “al estado aflictivo de las condiciones y circunstancias

Linterna de Diogenes, en Guadalajara (1877-1905), El Pueblo Catolico, en Ledén (1883-1914) y EI
estandarte de San Luis Potosi (1891-1914). Ceballos R. Manuel. “Las lecturas catdlicas: cincuenta afios
de literatura paralela, 1867-1917”, en Historia de la Lectura en México. El Colegio de México, 1988.
p-153-204; Del Palacio Montiel Celia “Las instituciones del catolicismo social en México. La prensa.”

"% Ta expansion dio inicio en 1845, en las principales ciudades de las jurisdicciones eclesiasticas
mexicanas: Ciudad de México, Toluca, Puebla, Guadalajara, Morelia, Guanajuato, etc.

197 «Satisfactorio es el aspecto que ofrecen las Conferencias de San Vicente de Paul en la Repiblica.
Algunas de las existentes en la capital habian suspendido sus reuniones por falta de recursos o por tibieza
de parte de sus miembros, y han reanudado ya sus trabajos, siendo considerable el numero de familias
menesterosas a quienes todas ellas socorren.” “Las Conferencias de San Vicente de Paul” La Cruz, T.VI
Meéxico Diciembre 3 de 1857, no.10, pp. 366- 365.

1% Hacia 1870, se alcanzo uno de los mayores nimeros de afiliados activos, con un total de 1,922;
ademas de 666 miembros honorarios que contribuian econémicamente con la sociedad. Después de lo
cual el numero decrecid, asi como también la cifra de conferencias, registrandose un total de 1,536
miembros activos en 1894, agrupados en 120 asociaciones.

212



actuales de nuestra sociedad” y otorgar “la legitima caridad cristiana, justamente
adecuada a las exigencias y a las necesidades peculiares de los ultimos siglos.”'"’

Las éreas donde la Sociedad Catdlica y los vicentinos lograron mayor
repercusion fueron la salud y la educacion, pues hicieron esfuerzos notables por
organizar y mantener hospitales y escuelas.

La actividad principal que interesa resaltar del activismo catolico es la
educacion. Y es que la educacion ha sido un tema central para la iglesia, particularmente
desde el siglo XIX, cuando se le da mayor reconocimiento como el medio secular a
través del cual se podia lograr una sélida vinculacién primaria con la sociedad. Por ello,
fue un tema central en los documentos pastorales del episcopado mexicano, enfatizado a
partir de la definicion del articulo 3° en la constitucion de 1857, que establecia la
libertad de ensefianza y el fin del dominio del catolicismo en la educacién publica.'"
No obstante los obstaculos financieros de los gobiernos civiles, la apertura de escuelas
publicas de nivel basico tuvo resultados, aunque diferenciados, pero patentes en el
norte, centro y sur de la republica.'"

La jerarquia temid que a causa de la expansion de la escuela publica la sociedad
mexicana lograra secularizarse rapidamente, dando lugar al nacimiento de

95112

“generaciones enteras sin religion alguna. Por ello, enfatiz6 como uno de los

' Orden Circular del Ilmo. y Rmo. Sr. Dr. D. Crescencio Carrillo y Ancona Dignisimo Obispo Titular
de Lero y coadjutor de Yucatan sobre la Tercera Orden de San Francisco de Asis y las Conferencias de
San Vicente de Paul. Mérida Yucatan, Imp. a cargo de José Gamboa Guzman. 1886. Décima Pastoral del
1lmo. y Rmo. Sr. Obispo de Cuernavaca referente a las asociaciones de caridad de San Vicente de Paul
en la diocesis. Cuernavaca, Luis G. Miranda, impresor. 1897. Carta Pastoral del Ilmo. y Rmo. Sefior Dr.
D. Ignacio Diaz. Dignisimo obispo de Tepic. Conferencias de San Vicente de Paul. Tepic, Tip. de Sefior
San José, 1898. Carta Pastoral en que el Ilmo. y Rmo. Sr. Arzobispo de México Dr. Don Prospero M.
Alarcon y Sanchez de la Barquera, dirige al V. Clero Secular y Regular acerca de las conferencias de
San Vicente Paul. México, Imprenta y Libreria de la Santa Cruz, 1907.

"0 Articulo 3° “La ensefianza es libre. La ley determinara qué profesiones necesitan titulo para su
ejercicio, y con qué requisitos se deben expedir”. Constitucion de 1857 “Titulo I. Seccion 1 De los
derechos del hombre”.

" Para 1895 se asentd6 que los estados con mayor indice de alfabetizacion fueron los del norte:
Chihuahua, Coahuila, Nuevo Ledn y Tamaulipas; en el centro del pais, con el Distrito Federal, Hidalgo,
Guanajuato, México, con alrededor del 16%; y en el sur, Guerrero, Oaxaca y Chiapas con el 9% de la
poblacion. Estadisticas sociales del porfiriato...1956, pp. 123-124.

"2 A lo largo de varias décadas, la legislacion educativa sufrié diversos cambios en un esfuerzo por lograr
definir y asentar sus bases, la moral fue uno de los elementos discutidos: La ley de instruccion publica de
1867, establecio la ensefianza de la moral en las escuelas publicas. En 1874 se refrend6 ese principio, al
que se sumd, al afio siguiente, el proyecto de reglamentacion del articulo tercero. Dicho proyecto disponia
que los limites de la libertad de ensefianza y la obligatoriedad de la ensefianza basica fueran los valores de
la “moral universal”, concepto que el catolicismo consider6 demasiado vago y secular. El proyecto fue
criticado por los periddicos catolicos, pues consideraron que los limites impuestos a la instruccién con
base en los valores de “la moral universal”, impedian el desarrollo de una verdadera libertad de
ensefianza. Dichos valores no eran explicitos a los ojos de los catdlicos y su temor radicd en que fue
establecida una sancion para aquéllos que actuaran en su contra. En ese sentido, podian ser contrarios a la
moral catdlica que podia ser sustituida por lo que llamaron la moral positivista de base material. Si bien la

213



objetivos del catolicismo decimonoénico, la recuperacion de la instruccidon religiosa
impartida en las escuelas de nivel basico, donde los nifios comenzaban “a germinar en
sus tiernas inteligencias las primeras semillas depositadas alli por los cuidados de sus

. 113
padres, y especialmente de las madres.”

La jerarquia apelé a la organizacion
parroquial de los laicos, tanto de quienes abundaban “en bienes de fortuna”, como de
aquéllos que no eran ricos pero tuvieren alguna propiedad, industria, profesion o una
mediana subsistencia, que permitiera contribuir a incrementar el nimero de escuelas
privadas catolicas como la opcién a las escuelas publicas.' ™

Pero s6lo un sector privilegiado de la poblacién podia costear ese tipo de
educacion, dejando a los pobres a merced de las instituciones seculares, por lo que con
base en la legislacion que garantizaba la libertad de ensefanza, laicos y religiosos se
propusieron poner en practica otras formas de recaudacion para ampliar la opcion de las
escuelas catdlicas a todos los nifios. Las asociaciones laicas participaron de la empresa
educativa a través de la articulacion de comisiones de escuelas, que no soélo se
concentraron en la busqueda de la financiacion de instituciones de nivel basico, sino que
también llevaron a cabo proyectos para instituir escuelas preparatorias, de artes y

. , ’ . . 115
oficios, y de abogados, ademas de promover circulos literarios.

libertad de ensefianza la consideraban peligrosa, los catolicos defendieron la libertad de los padres de
familia para establecer los criterios de la educacion moral de sus hijos, siguiendo las tradiciones catdlicas
propias del pueblo mexicano. “El proyecto de ley sobre instruccion ptblica” en El Mensajero Catolico,
1875, p.497. En 1879 se suprimio la ensefianza de la moral y en 1891 y 1901 nuevamente estuvo vigente,
para ser suprimida otra vez en 1908. Justo Sierra entendio la cuestion moral como la practica de “las
buenas costumbres”, que otros autores especificaban como el honor, la obediencia, la dignidad personal, y
el amor a la patria, entre otros. Bazant Milada. Historia de la educacion ele el porfiriato, México, El
Colegio de México, pp.60-61.

"3 Instruccion Pastoral... 1875

"% La organizacion debia darse a través de los cabezas de familia quienes se encargarian de formar la
colecta de recursos, y nombrar a las personas encargadas del pago y de la ensefianza.

"5 Para 1875 se registra que la Sociedad Catodlica sostenia 209 escuelas. Las asociaciones femeninas
fueron activas organizadoras de escuelas, como la Asociacion de sefioras “El Alma de Maria” de auxilios
social, fundada en 1885. Toda la siguiente informacion referida en esta nota fue extraida del AHAM,
Seccidn Secretaria arzobispal, bajo las series especificas a las que se hace referencia. Serie Asociaciones
piadosas Caja 182, Exp.52. Otra asociacion activa fue la Sociedad “Unién y Concordia” de sefioras de
1885. Serie Asociaciones piadosas, Caja 173, Exp. 6. La fundacion de sociedades laicas garantiza, hasta
cierto punto, una organizacion basica de la poblacion en torno a proyectos escolares y de auxilio social.
Asi, es comun que el registro de asociaciones vaya de la mano con la organizacion de escuelas, como
ocurri6 en Monte Alto, donde en 1872, se habia fundado la Sociedad Catélica y un establecimiento de
educacion. Serie Parroquias, Caja 73, Exp. 36 La Sociedad Catolica imparte clases nocturnas a adultos.
Serie Asociaciones piadosas, Caja 87, Exp.83. Existen sociedades cuyo objetivo es la instruccion de la
catequesis, como el caso de la Capilla de San Miguel de Tacubaya, cuyos vecinos forman la propia en
1880, para instruir a los nifios en la religién catdlica. Serie Parroquias, Caja 128, Exp. 22. Don José Maria
Gutiérrez, informa sobre la escuela catélica de la Parroquia de San Antonio de las Huertas. 1882, Serie
Parroquias, Caja 232, Exp.11. En San Cosme también se informa de la escuela existente y los gastos que
se erogan para sus sostenimiento. 1885 Serie Correspondencia, Caja 222, Exp. 3. De igual manera se
habia organizado una escuela catolica en Ajapusco, 1885. Serie Parroquias, Caja 171 Exp. 53. Los
vecinos de Tlaxcoapan organizan la reconstruccion de una escuela en los terrenos de la Parroquia. 1890

214



Los sacerdotes también tuvieron un papel activo en la fundacién de escuelas,
pues en varias ocasiones fueron ellos quienes tomaron la iniciativa de los proyectos
educativos en sus parroquias, aunque formalmente estuvieran impedidos para

dirigirlos. '

B. Las congregaciones religiosas de vida activa

A la accion de los laicos y el clero parroquial se suman las congregaciones
religiosas. Contrariamente a lo que pudiera suponerse, es el contexto de la Reforma
liberal en México el que anima la expansion de un modelo de congregaciones de vida
activa que se diferenciaba de las antiguas 6rdenes.

El modelo de las congregaciones de vida activa que estaba teniendo auge en
Europa se considerd idoneo para el pais, pues podia adaptase a las necesidades que
demandaba la secularizacion y la nueva posicion politica de la iglesia. El modelo no era
del todo novedoso, pues sus origenes formales se remontaban a la Europa del siglo X VI,
durante el periodo en que se elabora la respuesta de la Iglesia catolica a la llamada
Reforma protestante,"” en la que tuvo una importancia significativa el movimiento de
renovacion de las ordenes religiosas, dentro del cual se instituyé un nuevo tipo de
comunidades reformadas, masculinas y femeninas, que prescindieron de la rigurosa

clausura al optar por una vida religiosa de apostolado activo en la sociedad, combinando

Serie parroquias Caja 215, Exp.41. También los periddicos catdlicos dan cuenta de las actividades en las
instituciones de educacion patrocinadas por el catolicismo, destacandose la ensefianza de la catequesis
para formar a la nifiez y juventud dentro de las filas de Iglesia. Por ejemplo, las noticias sobre las
comuniones masivas de los nifios que toman clases en las escuelas de la sociedad; la apertura de escuela
gratuitas y el papel de los fieles para que eso pueda darse. A esto se suman los esfuerzos por difundir la
literatura catolica entre la juventud, a través de comisiones literarias, como la Juventud Literaria Catdlica,
y los proyectos para formar escuelas de abogacia. La Voz de México, p.30, 331, 426.

"% El Reverendo Padre Cura de Chalco organizd un establecimiento de educacion para nifios, 1872.
AHAM (la siguiente informacion pertenece al AHAM, Seccion Secretaria arzobispal), Serie Parroquias,
Caja 72, Exp.20. El Parroco de Tula establece una pequeiia escuela, 1878. Serie Parroquias, Caja 114,
Exp.30. El Presbitero don Fabian Pérez Trejo solicita medios para fundar una escuela para nifios en la
poblacion Plazuela de la Lagunilla. 1880 Serie Eclesiasticos Caja 127 Exp.20 El vicario de Amecameca
informa sobre una escuela proxima a abrirse en la fabrica de Miraflores. 1881 Serie Parroquias Caja 135
Exp.26 El Parroco de Tezontepec pedia recursos para el sostenimiento de una escuela de nifias que ha
establecido, lo mismo que el parroco de Chapatongo, 1884. Serie Parroquias, Caja 161, Exp.27 y Caja
164, Exp.70 respectivamente. El parroco de Xochimilco informaba de la fundacion de una escuela para
nifias, 1887. Serie Parroquias, Caja 220, Exp.22. Todos del AHAM.

"7 La fundacion de nuevas érdenes y la renovacién de las ya existentes en ese periodo se ha identificado
como parte del movimiento de la Iglesia catdlica contra la Reforma. Sin embargo, algunos autores hablan
de la imprecision del término Reforma para designar al movimiento llevado a cabo por Martin Lutero,
dado que, anterior a ¢él, tuvo lugar una ‘primera reforma’, término que supuso, en primer lugar, la
purificacion espiritual de los fieles y religiosos y que mas tarde fue utilizado para designar a los
movimientos luteranos y protestantes. Martin Hernandez, Francisco. Historia de la Iglesia, Vol.3,
Madrid, Editorial Palabra, 2000, p.165.

215



la labor educativa con la atencion social; uno de los mas exitosos fue el de las Hermanas
de la Caridad.'"®

No obstante, desde su instauracion, ese tipo de comunidades fueron escasas. A
diferencia de las o6rdenes contemplativas que, desde fines del siglo XVIII y durante la
primera mitad del XIX, experimentaron un importante declive, no solo por la
secularizacion y las prohibiciones legales para su organizacion en varios paises, sino
porque su popularidad habia decrecido entre la poblacion, debido quiza, a que la vida
contemplativa habia dejado de ser una de las principales aspiraciones sociales.

Los liberales mexicanos habian condenado la supuesta falta de libertad que,
como individuos, ejercian los religiosos, principalmente por el hecho de haber
profesado un juramento perpetuo por el cual se obligaban a cumplir una serie de reglas
de por vida. El problema radicaba en la posibilidad de que cambiaran de opinion al cabo
de un tiempo, permaneciendo atados a una serie de obligaciones que les impedia
recobrar su libertad.'"

Entrado el siglo XIX, la jerarquia mexicana continua urgiendo la necesidad de
modificar la vida de las comunidades religiosas. Las nuevas fundaciones resuelven la
critica a la falta de libertad en la vida religiosa, pues se favorece la creacion de
congregaciones de votos simples en detrimento de nuevas comunidades de votos
solemnes, caracteristica de las antiguas 6rdenes.

Los votos solemnes constituian el ritual enfatico por el cual se establecia el
compromiso formal y permanente de consagracidon, en cuerpo y espiritu, a la vida
religiosa contemplativa. La solemnidad del acto afirmaba la libre voluntad de los
postulantes a aceptar los sagrados votos y la promesa de no quebrantarlos nunca. Los
votos simples, que podian ser temporales o perpetuos, refrendaban las tradicionales
promesas de pobreza, castidad y obediencia que pronunciaban las 6rdenes, pero bajo

ciertas dispensas, dos importantes eran la clausura total y la vida contemplativa.

""" Las primeras en seguir ese modelo fueron las ursulinas; a ese tiempo pertenecen también las
comunidades masculinas de los jesuitas, hospitalarios, oratorianos, etc. Martin, 2000, p.172.

9 No obstante, si existian mecanismos para la anulacion de votos, lo cual implicaba la tramitacion de un
largo proceso ante los tribunales correspondientes. Sobre la inconveniencia de los votos perpetuos los
textos liberales sefialaban: “III. Que si bien puede fundarse en la libertad de cada uno la resolucion de
observar los votos que las religiosas pronuncian, es evidentemente opuesto a la misma libertad,
incompatible con la ley de cultos, e intolerable en una Republica popular, la serie de medios coactivos
con que estrecha al cumplimiento de esos votos.” “Decreto de extincion de las comunidades religiosas”,
México, 26 de febrero de 1863, en Dublan y Lozano, Documento 5832,
http://lyncis.dgsca.unam.mx/harvest/cgi-bin/DUBLANYLOZANO/muestraXML.cgi?var1=9-
5832.xml&var2=9.

216



La misién que asumen las congregaciones ya no es la vida de oracion en el
convento, sino su trabajo en el mundo. Esa labor vertebro el caracter de las fundaciones,
pues transform¢ al catolicismo contemplativo, en un catolicismo activo, que revitalizo
labor misionera, capaz de formar nuevos vinculos entre la sociedad y las instituciones
eclesiasticas. Las reglas de clausura y la exclusiva vida contemplativa, debieron ser
mitigadas para permitir que los religiosos desarrollaran obras consideradas de utilidad
para la Iglesia y los fieles.

Es necesario insistir en que la reforma de la vida religiosa evidencia el espiritu
de centralizacién emprendido por la jerarquia romana, lo cual se plasmé formalmente en
el hecho de que la constitucion legal de las comunidades religiosas de vida activa, se
hiciera no como o6rdenes, sino como congregaciones o institutos, recibiendo sus
integrantes el nombre de hermanas (os), no el de monjas (es), titulo propio de las
ordenes de votos solemnes. Las congregaciones se organizaron juridicamente como
fundaciones de derecho pontificio, es decir, por aprobacion de un decreto formal de la
Santa Sede, de la cual dependian “inmediata y exclusivamente”, en cuestiones de
gobierno interno y disciplina.'® Hacer de las nuevas congregaciones, fundaciones de
derecho pontificio, tuvo un doble objetivo: por un lado, disciplinar las comunidades
religiosas sometiéndolas a una autoridad que mantuviera la inspeccion directa sobre la
disciplina interna y evitara el desorden de su vida en comunidad; y por otro, fortalecer la
autoridad papal, pues atn el obispo diocesano no podia legislar sobre las
congregaciones, ni hacer visita canonica a sus casas, ni conceder dispensa de leyes
disciplinares o particulares. No obstante, debian someter a la autoridad de los obispos de
la jurisdiccion donde se instalaran, la aprobacion de los siguientes puntos: apostolado,
apertura y cierre de obras, ejercicio del culto publico y bienes temporales.

La expansion de las congregaciones de vida activa en México tuvo dos vias: la
extranjera y la nacional y ambas favorecieron el proceso de centralizacion de la

autoridad pontificia.

20 Diccionario de Derecho Candnico arreglado a la Jurisprudencia eclesidstica espaiiola antigua y
moderna, Paris, Rosa y Bouret Editores, 1853, pp.331. Al parecer, desde el siglo XVII, se suprimi6 la
autorizacion para formar mas ordenes. Tanto los antiguos y los nuevos institutos se hicieron depender
directamente de la Sagrada Congregacion de Obispos y Regulares en Roma, creada desde el siglo XVI
para definir y resolver las cuestiones de disciplina de los religiosos de ambos sexos, estableciendo los
limites de accion de los superiores de las congregaciones, de los obispos donde éstas se fundaran y del
pontificado. La Sagrada Congregacion tuvo su origen en la Contrarreforma del siglo XVI. Una de las
principales preocupaciones de la Congregacion en el siglo XIX fue la reordenacion de aquéllas ordenes
dispersas por los procesos de exclaustracion en los distintos paises catdlicos. Canon 292, Capitulo XIV
De los Regulares, Titulo III De las personas eclesiasticas, Actas y Decretos del Primer Concilio...1906.

217



La llegada de religiosos extranjeros tiene uno de sus precedentes mas importantes
con la llegada de las Hermanas de la Caridad y los Hermanos Paulinos, que se trasladan
al pais a mediados del siglo XIX, desde Francia y Espafia, como parte del renacimiento
de la orden en América, Africa, Asia y varios paises de Europa, motivados por el
peligro de la secularizacién.'*!

Los legisladores reconocen la novedad de estas organizaciones para la vida
religiosa del pais, pues hacian uso de una libertad de accion y circulacion, que para
muchos no era propia de las 6rdenes antiguas, sino que era parte de los esfuerzos de la
Iglesia por superar su propio “atraso’:

La institucioén de los Paulinos no se puede tener ni por una orden religiosa como
la de los regulares, ni por una congregacion siquiera. Es cierto que el clero en
todas partes, ha sido fecundo en recursos contra las libertades civicas, y que por
esto los liberales han procurado atacarlos siempre; pero en ninguna de las
capitales de Europa, a pesar de esto, se ha llegado a prohibir las que siguen las
reglas de San Vicente de Paul, a que pertenecen los Paulinos y las Hermanas de
la Caridad, y estas existen aun en la misma Inglaterra y en los Estados Unidos,
sin que se pueda temer por esto nada contra la libertad.'**

El arzobispo de México eligid a los paulinos para iniciar la recomposicion
eclesiastica de su jurisdiccion, a través de la “Congregacion de la Mision”. Esta
fundacién reorganizo la actividad misionera de los padres paulinos, que consistio en la
predicacion itinerante en las 164 parroquias del arzobispado, en un principio, para dar

platicas doctrinales, previas a la visita pastoral.'?

"> Hacia 1831 organizan una fundacion en Bélgica, en 1851 en Austria y en 1855 en las Islas Britanicas y
Portugal. Textil Léo y P. Marcel. Las Hermanas de la Caridad. Historia Popular de las Hermanas de San
Vicente de Paul, Imprenta y Libreria de la Purisima Concepcion, 1889, pp.105-114. En 1845, los padres
paulinos ya se ubican en la ciudad de Ledn, en el obispado de Michoacan, al frente del colegio de San
Francisco de Sales. A los paulinos se les atribuyo la organizacion de la institucion como colegio formal, a
través del auspicio de una cantidad de la renta decimal asignado al Seminario, pues de sus aulas salieron
numerosos seminaristas, al grado de considerarsele una extension del seminario tridentino de Morelia.
Memoria instructiva sobre el origen, progreso y estado actual de la ensefianza y educacion secundaria en
el Seminario Tridentino de Morelia, 1845, p.474.

"2 Intervencion del diputado Suarez Navarro. Sesion del dia 22 de octubre de 1861, Historia del Segundo
Congreso Constitucional de la Republica Mexicana que funciono en los arios de 1861, 62 y 63... t.1
1990. pp.366.

' Labastida habia dispuesto que los padres misioneros debian instruir a los fieles para que recibieran
dignamente el sacramento de la confirmacion, trasmitiéndoles los conocimientos “en los principales
rudimentos de la doctrina cristiana y en las disposiciones necesarias para alcanzar la gracia de los
Sacramentos.” Edicto del Exmo. e Ilmo. Sr. Dr. Don Pelagio Antonio de Labastida y Davalos en que
anuncia a los fieles la continuacion de la visita general de la diocesis y establece el orden que se ha de
observar en ella. Seguido de una instruccion pastoral sobre el sacramento de la confirmacion, México,
Imprenta de Andrade y Escalante, 1866. A pesar de su expulsion, varios jesuitas fueron protegidos por el
arzobispo de México y refugiados en diferentes puntos de la republica, como el obispado de Zamora, para
escapar de la expulsion. El zamorano Francisco Davalos, pariente del arzobispo Labastida, es considerado
uno de los bienhechores mas grandes de la provincia jesuita en el siglo XIX. A instancias del prelado,
Davalos facilito las instalaciones de su hacienda “San Simén” para que fuera fundado el noviciado del

218



El prelado apeld al impacto que sus visitas constantes tendrian en la poblacion,
como una forma de consolidar el compromiso religioso, econdomico, politico y social de
los fieles hacia el catolicismo, para que tomaran conciencia de su deber como catolicos,
el cual exigia, en ese momento, que desempefaran un papel activo en su
fortalecimiento.'** En ese sentido, la prédica de los religiosos es de gran trascendencia
para Labastida, pues cumple tres objetivos: la neocatequizacién de la poblacion, la
catolizacion de las costumbres, y el freno a la desamortizacion, particularmente a las
adjudicaciones hechas por particulares.'* El primer objetivo consistia en instruir a los
fieles en el conocimiento preciso de los elementos ortodoxos de la fe, para suprimir las
manifestaciones de religiosidad popular, tan repudiadas por la jerarquia; el segundo,
pretendia promover el orden social y erradicar conductas como el homicidio, la
embriaguez, la ilegitimidad, el robo, el adulterio, el concubinato, la celebracion
exclusiva del matrimonio civil, entre otros. El tercer proposito, era fundamental para
regularizar la economia y financiar la recomposicion eclesiastica. El arzobispo

predicaba en sus visitas pastorales, no sélo la obligacion de los catdlicos de llevar una

mismo nombre, el 11 de noviembre de 1879. Gutiérrez Casillas, José. Jesuitas en México durante el siglo
XIX. México, Editorial Porraa, 1972, pp.266-267. Estos grupos actuaron de manera “clandestina”,
fundando noviciados y atendiendo parroquias y misiones. Por su parte, los paulinos que salieron del pais,
regresaron a México en 1877, aunque en escaso numero. Hacia 1881, la parroquia de Santiago
Tequisquiac era atendida por un agustino y cuatro religiosos paulinos. La actividad de los religiosos se
centrd en la prédica y catequesis de la poblacion, practicada previa a la visita pastoral de Labastida, quien
exhortaba a la poblacion a aprovechar “tanto de [la] Misién que actualmente tenia lugar como de la
segunda visita que venia a practicar”. AHAM, Seccion Secretaria arzobispal, Libro de visita 1881, Caja
32, foja 25.

12 Desde 1865, Labastida habia reiniciado la practica de las visitas pastorales en el arzobispado de
Meéxico, misma que, desde entonces se esforzd por dar continuidad. Como al afio siguiente Labastida
habia sido desterrado, fue hasta su retorno, en 1871, cuando inmediatamente continué con su labor
pastoral. “Libro de visita del Arzobispo Pelagio Antonio Labastida y Davalos, de 1871 a 1874, a San
Bernardino de Siena, Xaltocan, Huexotla, Santo Domingo Chimalhuacan, Texcoco, Chiautla,
Teotihuacan, Teoloyucan, Jaltenco, Santiago Tequisquiac, Huehuetoca, Tula, Tepeji del Rio, Jilotepec,
Atitalaquia, Tetepango, Tasquillo, Santiago Chapatongo, San Bartolomé Tepetitlan, Tecozautla, Mixquic,
Santa Catarina Ayotzingo y San Juan Bautista Tlayacapan.” AHAM, 1871 CL 141 Exp. 7 Serie Libros de
visita En los afios siguientes, continué un trayecto que durd varios afos, por las parroquias de su
jurisdiccion. La segunda visita dio comienzo formalmente en 1878: “Libro de visita del Arzobispo
Labastida y Davalos entre 1877 y 1882.”. AHAM, Seccion Secretaria arzobispal, Serie Libros de visita
1877, CL 32 Exp. 5. Véanse ademas, los informes parroquiales.

123 La prédica sacerdotal se convirtié en el medio para reforzar la fe y catolizar las costumbres, pues la
jerarquia reconocié el efecto negativo que estaba teniendo la secularizaciéon en la vida religiosa de
distintos sectores sociales. : el obispo de Chilapa hablaba de predicar a la poblacion a que viviera bajo los
principios catélicos, pues habia muchas personas “que viven en una completa ignorancia de los misterios
de la fe.... se entregan solamente a las practicas religiosas que mejor les parece, cuidindose muy poco de
los mas principal, no se precaven de aquellas conversaciones, lecturas y malos ejemplos, en que peligra la
fe...”. Estos eran, decia, “afectos a las novedades en materia de creencias, con peligro inmenso de sus
almas; llevan su temeridad hasta el grado de concurrir a las reuniones de los sectarios reprobadas por la
Iglesia. Primera carta Pastoral que el llmo. Sr. Dr. D. Tomas Baron y Morales, dignisimo Obispo de
Chilapa dirige al Venerable Clero y fieles de su diocesis en el dia de su consagracion, México, Imprenta
de José Mariano Fernandez de Lara. 1876.

219



vida familiar mas cristiana, sino su deber de arreglar “a los que han usurpado bienes
ajenos para que libraran sus conciencias de estas responsabilidades, haciéndoles ver con
suma claridad y sencillez las funestas consecuencias de las uniones ilicitas y de la
usurpacion de lo ajeno.”'*°

Los parrocos, convencidos del efecto positivo de la predicacion misionera,
constantemente solicitaron las misiones fuera del itinerario de la visita pastoral.'?’
Ademéas de los jesuitas y los paulinos, otros religiosos llegaron a México a fines de la
década de 1860 y principios de 1870, protegidos por Labastida, pero su numero era
reducido.'?® Para el arzobispo, existia, ademds, una razon cualitativa que lo hizo
promover al clero extranjero durante toda su gestion: una sélida educacion sacerdotal y
una vision mucho mas amplia acerca las soluciones para el avance del catolicismo.
Razones de peso para el prelado, para colocar a varios de estos religiosos en la direccion
de obras importantes en el pais, por lo que algunos eclesidsticos mexicanos se
consideraron desplazados, inicidndose una disputa informal por los espacios clericales,

que incluso lleg6 a ser planteada por el congreso en 1890.'* Sin importar la oposicion,

126 AHAM, Seccién Secretaria arzobispal, Libro de visita 1881, Caja 32, foja 25 Un ejemplo de los
resultados de ese mecanismo es la peticion de los confesores, para arreglar la situacion de sus fieles, como
el caso de Regina Belmont, que fue convencida y absuelta por su confesor, el religioso pasionista Pablo
Greco, de las censuras en que habia incurrido, por la adjudicacion de una huerta y unos terrenos. AHAM,
Seccion Secretaria arzobispal, Serie Correspondencia, Tacubaya, 1880 Caja 131 Exp. 18.

127 E] parroco de Jojutla informaba del éxito que habia tenido la mision. 1872 Caja 14 Exp. 35 Serie
Parroquias A las misiones se sumaron los religiosos de otras o6rdenes, como los pasionistas, fernandinos,
dieguinos y mercedarios. Las misiones duraron formalmente hasta 1890. Algunos ejemplos de peticiones
son: En 1871, el interino de la parroquia de Temamatla pide una mision para su Parroquia, al igual que el
cura de Mixcoac y el encargado de Amecameca. Otras misiones mas se celebran en Tepetalostoc,
Tizayuca, Tenango Tepolula, Tepetlaostoc y Tlalnepantla Corpus Christi. AHAM, Seccion Secretaria
arzobispal, Serie Parroquias, 1871, diversas cajas y expedientes. Una década después, se seguian
practicando con igual entusiasmo, incluso los vecinos se suman a la solicitud de misiones. Las misiones
revisan el estado de los sacramentos como en Chalco, Tepotzotlan, San Mateo Atenco, Ayotzingo.
AHAM, 1871, AHAM, Seccidén Secretaria arzobispal, Series Parroquias y Conventos, diversas cajas y
expedientes.

128 Nieto Asensio, Ponciano. Historia de la Congregacion de la Mision en México (1844-1888), Madrid,
Editorial de los Padres Paules. 1920. Durante el segundo Imperio habian llegado a México, via Estados
Unidos, los padres pasionistas, originarios de Italia. El apoyo de Labastida para su establecimiento fue
fundamental, pues les ofrecio la direccion del colegio de Tepoztlan, que anteriormente habia sido casa de
los jesuitas, para luego colocarlos a cargo de la Iglesia de San José de Tacubaya. Bernola de San Martin,
Pedro. Album Histérico de los Pasionistas de la Provincia de la Sagrada Familia, México, Editorial
Padres Pasionistas, 1933. Parece ser que la animadversion contra los religiosos, era particularmente
dirigida hacia los jesuitas, pues otros, como los pasionistas, gozaron de cierta simpatia por sus obras; la
prensa liberal llegd a reconocer el trabajo de esta congregacion, aun sin saber su nombre, pues laboraban
discretamente para no llamar la atencién de las autoridades. Se resaltaba “su caridad del mayor aprecio, se
ven prontos a todas horas, y aun en las mas avanzadas de la noche —Ilameles el pobre o el rico- a ir a
ejercer su sagrada mision”. El monitor republicano, 19 de noviembre de 1867.

' En la segunda mitad del siglo XIX, los prelados mexicanos emprendieron una serie de reformas en los
programas de estudio de los seminarios con el fin de mejorar la instruccion de los futuros sacerdotes. En
1866, Labastida puso a un grupo de jesuitas europeos al frente de la ensefianza y de la direccion del
Seminario Conciliar de la ciudad de México, lo que represento la ruptura de la trayectoria educativa de la

220



gracias a las gestiones del arzobispo, diversas congregaciones inglesas, espafiolas,
romanas y francesas, pudieron instalarse en el pais, favoreciendo la centralizacion
eclesiastica, pero también en beneficio de la Iglesia mexicana, y de sus propios
institutos en el extranjero. 130

El decreto de expulsion de los religiosos extranjeros, de diciembre de 1874 y
algunas disposiciones relativas a la vida regular, puso una mayor dificultad para atraer
religiosos europeos de vida activa, pues su extranjeria era el argumento legal que
justificaba su expulsion.'®' La escasez de religiosos de esas o6rdenes y los frenos legales
para su funcionamiento, los dejaron sin posibilidades de atender las demandas
educativas y de atencion social del pais, que tampoco podia cubrir el asociacionismo

laico —que en ocasiones llegd a ser inconstante por los conflictos bélicos-.

institucion. El arzobispo se dijo obligado a tomar esa medida ante la falta de sacerdotes mexicanos que
intelectualmente estuvieran preparados para hacerse cargo de la reforma educativa. Varios miembros de
la jerarquia clerical afirmaban no entender esa medida, entre ellos, el entonces obispo de Ledn, José
Maria de Jestis Diez de Sollano, quien consideraba que Labastida habia invadido areas educativas que
tenian una organizacion consolidada y un personal capacitado que debian ser respetados como parte de
una herencia institucional. Véase Bautista Garcia, Cecilia A. Clérigos virtuosos e instruidos: los
proyectos de reforma del clero secular en un obispado mexicano. Zamora, 1867-1882. Tesis para obtener
el grado de maestra en historia. Zamora, Mich., Centro de Estudios Historicos El Colegio de Michoacén,
A.C. 2001. Afios después, la llegada de clero extranjero seguia viéndose como el cierre de espacios para
el clero mexicano, al punto de ser retomada, nuevamente, en el congreso. Y es que para los diputados
liberales, la presencia de religiosos europeos, particularmente de los jesuitas, era la causa de la
romanizacion eclesiastica que debilitaba al clero nacional y promovia su falta de arraigo y la pérdida de
recursos hacia otras iglesias: “Llegan a México —los religiosos extranjeros, reciben la bendicion
apostolica y se reparten los curatos y los oficios mas pingiies de la republica. Entonces comienza la
rapacidad de los diezmos, de las limosnas, del entierro y del bautismo...Entre tanto, sefiores diputados,
nuestro clero pobre...”. “Documento parlamentario. Discurso del sefior diputado Mateos en defensa del
clero mexicano”, en El monitor republicano, 11 de noviembre de 1890, no. 270. Este aspecto sera
desarrollado en el siguiente capitulo. Y es que, efectivamente, varios de ellos sirvieron parroquias, como
el religioso francés Adrian Roncas, quien habia sido parroco de Tlatlaya, Amatepec, y Jantetelco, en el
estado de México y sefialaba que no deseaba volver en un buen tiempo a Francia. Junio 21 de 1883.
AHAM, Seccion Secretaria arzobispal, Serie Correspondencia, Caja 222, Exp. 31.

139 Sy sobrino, Antonio Plancarte, gestioné personalmente su llegada a México en las casas centrales de
los religiosos en Europa. Labastida lo habia autorizado y otorgado recursos para el efecto: “cuidando
unicamente de que traigan en regla todos sus papeles y sean satisfactorias las comendaticias de sus
Obispos, no solo escritas, sino verbales, que cuidaras de recoger, con toda escrupulosidad, para prevenir
un chasco.” En 1883, de un viaje realizado con tal fin a varios paises europeos, Plancarte trajo a México a
siete religiosos: dos ingleses, un francés y tres espaiioles, con la intencion de que realizaran una labor de
direccion en varias obras educativas y misioneras. Ademas, financio la preparacion especializada de dos
sacerdotes ingleses, con la condicion de que serian enviados a México. De igual manera, invitd a varias
congregaciones a instalarse en el pais, como ocurrié6 con la Congregacion de los Oblatos de Maria
Inmaculada, quienes eran esencialmente misioneros para las parroquias pobres de América; los
Misioneros del S. Corazon de Maria, fundado por Antonio Claret en Espaia; los jesuitas, que fueron
particularmente preferidos por el arzobispo, y las Damas del Sagrado Corazon, entre otros. Plancarte y
Navarrete, Francisco. Antonio Plancarte y Labastida: Abad de Santa Maria de Guadalupe, México,
Imprenta Franco-Mexicana, 1914.

B! Las religiosas extranjeras de la Caridad que se encontraban en México al momento de la expulsion
eran 55, a las que se sumaron 355 religiosas mexicanas, algunas de ellas sin profesar, que salieron del pais
en solidaridad con sus compaifieras de la orden. Mariano Cuevas, Historia de la Iglesia en México, T.V,
Meéxico, Editorial Revista Catolica, p.409.

221



En esa circunstancia, se busco estructurar un modelo de congregaciones
religiosas, que siguiera el espiritu de la vida activa que se expandia en Europa, pero a
partir de una base social nacional, que se “amoldara” a la situacion legal de la Iglesia
mexicana. Las necesidades del propio catolicismo mexicano exigian un modelo
religioso que brindase una nueva concepcion de la espiritualidad dentro de las 6rdenes e
hiciera de la accion, en y para el mundo, una mision para afirmar la presencia social de
la Iglesia y el catolicismo. La salvacion se encontraria en el mundo y no en el convento.

Este fue un proyecto que logré integrar a los distintos sectores sociales en la
consecucion de un fin pues, por un lado, hubo gran entusiasmo entre las mujeres de las
¢lites mexicanas, que participaron en la recaudacion de fondos y con la donacion de sus
propias fortunas para la fundaciéon de escuelas, hospitales, orfanatos, noviciados y
edificacion de parroquias-; y por otro, pudieron vincular a los sectores sociales menos
favorecidos como miembros de las congregaciones. Las mujeres de escasos recursos
fueron particularmente convocadas a participar, pues la vida religiosa se ofrecié6 como
una via para sustraerlas de los nuevos espacios abiertos por el capitalismo, y que eran
considerados problematicos.

Para muchos eclesiasticos de ese tiempo, la participacion de las mujeres como
fuerza laboral en la naciente industria de la época, representaba un peligro latente que
podia orillar a la poblacién femenina a una creciente marginacién y explotacion,
principalmente en las ciudades. La deshumanizacion del materialismo capitalista hacia
del trabajo femenino fuera del hogar un problema social, en tanto que exponia a las
mujeres a una mayor explotacion.'>* Por ello, las nuevas comunidades se ofrecen a las

mujeres una opcion de vida alterna.

132 E] desarrollo capitalista iniciado en el porfiriato obligd a las familias de campesinos y artesanos a
vender la fuerza de trabajo de todos sus miembros: hombres, mujeres y nifios. Vaughan muestra como en
el siglo XIX la familia se reorganiz6 y se amolda a las exigencias del desarrollo industrial mexicano que
demand6 una mayor participacion de la mujer. Vaughan, Mary Kay. “Women, class, and education in
Mexico 1880-1928”, en Latin Americna Perspectives, Vol. 4 no. 1 Winter and Spring, 1977, pp. 135-152.
Varios trabajos muestran la manera en que las mujeres se integran al trabajo fabril en el porfiriato. El
desplazamiento de las mujeres a los espacios laborales hace evidente la percepcion ambigua que se tenia
de la mujer, pues era requerida en el hogar, pero también fuera de él, lo que evidencia el “miedo
masculino” a la libertad de las mujeres amparado en el mito de la debilidad femenina como “un truco
ideolégico para poder vigilar y castigar a las mujeres.” De esta manera la sociedad porfiriana se debati
entre una serie de prejuicios que no eran compatibles con las demandas del desarrollo econdmico del pais.
Estas mismas contradicciones son las que abordan Carmen Ramos y Francoise Garner siguiendo hasta
cierto punto una perspectiva feminista. Radkau, Verena. “La Fama y La Vida”: una fabrica y sus obreras,
México, Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropologia Social, 1984 y Radkau, Por la
debilidad de nuestro ser: mujeres “del pueblo” en la paz porfiriana. México, Secretaria de Educacion
Publica 1989.

222



De igual manera, las congregaciones participan de la revaloracion del trabajo
impulsada por el capitalismo, pues se apropiaron e introdujeron esa idea, en el discurso
eclesiastico, como un nuevo valor religioso dentro de las congregaciones religiosas: el
trabajo femenino adquiere un sentido espiritual, al ser instrumentalizado como el medio
que justificaba la actuacion de las mujeres fuera del convento para producir un cambio
social en beneficio de todas las grupos sociales, particularmente de los pobres, a través
de la educacion y la caridad.'*

De esa manera, varios eclesidsticos se unen a las mujeres catélicas de distintos
estratos sociales para formar las primeras congregaciones mexicanas de vida activa. El
misionero espafiol José Maria Vilaseca,'** funda el Instituto de los Misioneros del
Sefior San José y de las Hijas de Maria Josefinas, que en 1884 fue aprobado por el
arzobispo de México. Su proyecto tuvo un cardcter mixto, pues también incorpord la
formacion de religiosos misioneros dedicados a la catequesis de jovenes y adultos, la
educacion de la nifiez, y el reclutamiento de nifios destinados al sacerdocio. Mas de 200
sacerdotes se formaron en sus colegios durante el siglo XIX, bajo la impronta misionera
que tenia como principal fin una nueva evangelizacion entre la poblacion.

Los josefinos tuvieron una rapida expansion hacia distintos puntos de la
republica: en la Casa Central de la ciudad de México se establecieron cursos de
parvulos, elemental y superior y, posteriormente, las carreras de comercio y la normal
para mujeres. También llegaron a Toluca, Querétaro, Yucatan, Puebla, Michoacan, entre
otros estados, con fundaciones de escuelas para nifios pobres, pensionados, casas de
mendigos, internados, hospitales privados y publicos, noviciados, etc.

Fuera del arzobispado de México, otros sacerdotes promueven la existencia de
congregaciones en sus parroquias y diocesis, ya sea por invitacion a las casas de

.. . , . ., ;. 135
religiosas en Europa y Estados Unidos, o a través de su organizacion en México. ~~ En

'3 Se consideraba que su labor de caridad, a diferencia de la beneficencia manejada por el Estado, tenia
un contenido esencial que era la ensefianza religiosa. La labor de las instituciones de beneficencia
oficiales fue considerada vacia en tanto que no se promovieron con ella los principios religiosos del
catolicismo. Mas que hablar de beneficencia, varios catolicos de la época parecen referirse a una idea de
caridad cristiana.

134 José Maria Vilaseca nacié en una villa de Barcelona, en 1835. Entre sus obras se destaca la “Imprenta
Josefina”; y la serie de fundaciones educativas que realiz6 tanto en Monterrey, como en Saltillo,
Coahuila. Se dedico después a las misiones y a la prédica en distintos estados de la republica. Estuvo a
cargo de la capilla del Hospital de San Andrés en la ciudad de México. Muri6 el 1 de abril de 1910.

133 Son alrededor de 14 las congregaciones que surgen en el pais, hasta 1914. El norte del pais fue mas
favorable a la llegada de congregaciones norteamericanas o con previa instalacion en los Estado Unidos.
Uno de los mas notables fue la congregacion de las Hermanas de la Caridad del Verbo Encarnado,
quienes procedian de San Antonio Texas. Para 1889, se encontraban en las ciudades de Monterrey y
Hermosillo, y en Saltillo Coahuila, a donde llegaron a peticion del obispo Ignacio Montes de Oca y

223



la jurisdiccion de Guadalajara, por ejemplo, a principios del siglo XX se hace notorio el
auge de las congregaciones al frente de obras de educacion y caridad.'*® En Michoacan,
las nuevas congregaciones hacen de la transformacion social una via para obrar el
cambio espiritual. '’

El financiamiento de las obras de las congregaciones tuvo seis vias: primera, el
que por distintos medios —particularmente recaudaciones personales y funciones
benéficas- se obtenia de los catdlicos con amplios, medianos y pequefios recursos —
empresarios, hacendados, financieros, sefioras acaudaladas, rancheros y profesionistas,
entre otros-;" " segunda, las cuotas de las escuelas privadas, que se utilizaban
basicamente para financiar las escuelas publicas; tercera, las donaciones y legados de

las fortunas particulares de las religiosas y sacerdotes, particularmente de los fundadores

Obregon, para que se hicieran cargo de un colegio. A pesar de que se enfocaban a la educacion de la
nifiez pobre, el colegio de Saltillo imparti6 clases a las nifias de “las mejores y mas influyentes familias de
la ciudad.” A través de “amigos influyentes” del obispo, la comunidad religiosa “recibi6 la aprobacion
gubernamental” y fueron reconocidas como profesoras, por lo que las autoridades civiles nombraron un
comité que presenciaba los examenes publicos de las alumnas como cualquier escuela estatal, ademas de
que el gobernador del Estado presidia las ceremonias de fin de cursos y de entrega de premios. Finck
Mary Helena. M.A, La congregacion de las Hermanas de la Caridad del Verbo Encarnado de San
Antonio Texas. Breve reseiia de su origen y de sus obras por la Hermana, Tesis de Doctorado en
Filosofia, Washington D.C., Catholic Sisters College de la Universidad Catélica de América, 1925.

13 José de Jestis Ortiz, arzobispo de Guadalajara, encargo a las congregaciones europeas la direccion de
escuelas y hospitales. Pero también impulsé la formacion de las locales, como la Congregacion de las
Siervas de Jesis Sacramentado, instituida en 1904, por el parroco de Zapotlan, El Grande (Ciudad
Guzman). Las religiosas asistieron escuelas, primero en varios lugares de arzobispado y después en otros
lugares de la republica. En 1901, los maristas establecieron la escuela preparatoria de la Inmaculada
Concepcion, de caracter privado; para 1914, se sumaron varios colegios privados mas, que agrupaban
cerca de 500 alumnos. En ese mismo afio, las Damas del Sagrado Corazon, Salesianas Verbo Encarnado,
Siervas de Maria y Reparadoras estaban a cargo de otros colegios. La compaiiia de Jestis fundd el
Instituto de San José, y la Sociedad de San Francisco de Sales estuvo al frente del Asilo de San Vicente
de Paul y de una escuela de Artes y Oficios. Encargadas de varios asilos fueron las Madres de la
Misericordia. O’Dogherty, Laura. “La politica de conciliaciéon en la arquididcesis de Guadalajara”, en
Galeana de Valadés, Patricia. Relaciones Estado-Iglesia. Encuentros y desencuentros, México, Archivo
General de la Nacion Secretaria de Gobernacion, 1999b, pp.139-151.

137 En 1888, el obispo de Zamora fundo el instituto que daria origen a la Congregacién de las Hermanas
de los Pobres, Siervas del Sagrado Corazoén, en el obispado de Zamora.

138 En el caso del asilo de nifias fundado en Tacaba por las Hijas de Maria Inmaculada, se cont con el
mecenazgo de la sefiora Carmen Ortiz, una mujer piadosa de la ciudad de México que ofrecid un capital
de cien mil pesos, de cuyo rédito recibirian las Hijas de Maria un total de 500 pesos mensuales para
mantener a cincuenta huérfanas. La sefiora Ortiz no escatimé gasto alguno en la ampliacion del edificio
dedicado al asilo y al noviciado. La construccion de Tacuba, que comprendi6é un amplio espacio en el que
se distribuyeron: recibidores, estudios, un oratorio, los lavaderos, la roperia, la enfermeria, la parte del
dormitorio antiguo, la cocina, refectorio, la despensa, los dormitorios nuevo, el saléon de nifias grandes y
la Capilla. Las obras josefinas fueron favorecidas por las actividades de las mujeres laicas comprometidas
con el sostenimiento de las fundaciones. Sin ellas, dificilmente podria haberse organizado la recaudacion
que facilit6 el sostenimiento de asilos, escuelas y seminarios. Tal es el caso de la sefiora Esther Pesado de
Villa Urrutia, quien fue reconocida como una de las principales benefactoras, tanto por las Josefinas como
por las Pasionistas de la Provincia de la Sagrada Familia. Debe destacarse, que ademas de las
convicciones religiosas para apoyar financieramente las obras, las catdlicas eran motivadas por el
prestigio social generado por “amadrinar” una obra de esa naturaleza.

224



y miembros de la congregacion;’ cuarta, las entregas que hacian las diocesis y
arquidiocesis; quinta, las posibles inversiones de capitales, y empresas —por ejemplo,
editoriales- iniciadas por la congregacién;'* y por wltimo, los recursos que en ocasiones

llegaban de las propias autoridades civiles.'"'

El porcentaje de las fuentes de
financiamiento vari6 de una comunidad a otra, y de un periodo a otro, pero fueron
comunes a las que posteriormente se instalaron en México.

Es necesario remarcar, que las primeras congregaciones de vida activa instituyen
un modelo religioso a partir de una idea bésica: su mision espiritual era la accion social,

que se lograba a través de su trabajo en el mundo, es decir, fuera del convento. Ese

trabajo, insisto, era cada vez mas, una labor profesional.'** Con el fin de posicionar al

13 Otro caso es el de la sefiorita Maria Rondero, aspirante del Instituto de las Hijas de la Pasion, que mas
tarde seria la congregacion de Hijas de la Pasion y Muerte de Nuestro Sefior Jesucristo, hizo la donacion
en 1892, de su propia casa ubicada en Tacubaya para que sirviera de noviciado a la naciente
congregacion. Bernola de San Martin, 1933. Otras sefioras pusieron a disposicion temporal sus casas para
la estancia de los religiosos que llegaban del exterior, como hizo Catalina Barén de Escandon, quien puso
a disposicion de los pasionistas su villa de Tacubaya, en la cual llevaban una vida discreta, pues afirmaba
el religioso italiano Juan Gismondi, “hay mayor soledad que en un convento de Italia”, ademas de ser lo
suficientemente amplia, con quince habitaciones “distribuidas de tal manera que con mucha facilidad se
pueden separar y convertir la mitad de la casa para abrir un noviciado independiente de las habitaciones
de los religiosos ya profesos. La familia Escandén nos la ha cedido por todo el tiempo que queramos sin
exigir nada; al contrario, nos ayuda de muchas maneras. El unico compromiso es el de ir a celebrar la
misa en la capilla de su jardin, pero sélo los domingos cuando la familia estd en casa...” Cf, AGCP
“Prov. De la Sagrada Familia, en Pié¢lagos, Fernando. Dolores Medina, servicio y fidelidad (1860-1925),
Meéxico, Curia General de las Hijas de la pasion, 2001, p.19.

10 por ejemplo, en el caso de los novicios josefinos, como no todo podian cubrir las colegiaturas del
instituto, fueron ayudados a mantener sus estudios a través de las donaciones de particulares conseguidas
por Vilaseca, ademas de los recursos que llegaban de las suscripciones de los numeros que, como “El
Propagador” y “El Sacerdocio”, publicaba la editorial fundada por éste, que para ese tiempo ya tenia el
nombre de “Biblioteca Religiosa”. Biografia, 1931, p.159.

"I Esto era mas factible en el caso de los hospitales, algunos de los cuales habian sido fundados por los
gobiernos, pero finalmente, a falta de personal, se les dejaba encargados a las religiosas. Asi ocurrié en
1890, con el hospital civil José Maria Silva de Zamora, atendido por la Congregacion de las Hermanas de
los Pobres, Siervas del Sagrado Corazén. Este fue entregado a las hermanas ante la imposibilidad de las
autoridades para sostenerlo, el aumento de enfermos —que en ese momento eran 35 distribuidos en dos
salas-, y a la intervencion del obispo del lugar. Hernandez Cano, A.T. De la Hoguera inextinguible.
Historia de la Congregacion de las Hermanas de los Pobres, Siervas del Sagrado Corazon. Zamora,
Mich., 1978.

"2 E] manejo de escuelas y hospitales requirié que las religiosas recibieran una preparacion intelectual
suficiente en esas areas, para lo cual fueron preparadas en los noviciados y lograron que sus estudios
fuesen reconocidos formalmente, pues varias de ellas obtuvieron su titulo profesional en los examenes
publicos establecidos por la autoridad. Algunas otras lo ya eran maestras antes de ser religiosas, como el
caso de las primeras novicias de las Hijas de la Pasion, Dolores Medina y Maria de la Cruz Rondero,
quienes habian presentado exdmenes para maestras de primeras letras antes de organizar su congregacion.
Esa preparacion hizo que varias religiosas de la Congregacion de los Pobres recibieran entre 1889 y 1891
el titulo de maestras de educacion primaria. Hernandez Cano, 1978, p.64. La profesion de enfermeras
también fue comun entre las religiosas, como en el caso de las Hijas del Sagrado Corazon, quienes se
constituyeron a partir de la formaciéon de un grupo de enfermeras catdlicas que estaba al frente del
hospital del Sagrado Corazon en Gudalajara, en 1905. La congregacion de las Hermanas de la Caridad del
Verbo Encarnado de San Antonio Texas, organizadas desde 1872, y que para 1889 se encontraban en las
ciudades de Monterrey y Hermosillo, también contaban con una amplia preparacion, con base en un curso
sistematico y un entrenamiento solido. La superiora de ese tiempo, la R.M. Madeleine, hizo establecer en

225



trabajo como actividad fundamental, las congregaciones debieron desprenderse de los
escrupulos de la vida conventual de clausura, para alejarse de la excesiva penitencia y
retomar la espiritualidad propuesta por Ignacio de Loyola, sintetizada en los principios de
“humildad, obediencia, pobreza, desprendimiento y dominio de las pasiones, para lo cual
no recomienda disciplinas rigurosas ni penitencias extraordinarias.”'*

La labor de las asociaciones en el sector educativo tuvo un impacto eclesistico y
otro civil. La importancia eclesidstica radicod en la recuperacion de los nexos de la Iglesia
con la sociedad y de la afirmacién de su mision educativa que, sin embargo, no llego6 a ser
hegemonica, como pretendid. Podemos afirmar que, a pesar de los esfuerzos de las
asociaciones catolicas, laicas y eclesiasticas, por superar la educacion impartida por el
Estado, no lograron su objetivo. El avance de las escuelas publicas fue tal, que a pesar
de que algunos estados no destinaran mucho presupuesto a la educacion, se calcula que
en 1885, existian en la republica alrededor de 11 mil escuelas primarias, de las que
9,236 eran sostenidas por la federacion, los estados y los municipios; y mientras que
solo 1000, eran auspiciadas por las parroquias y 209 eran sostenidas por la Sociedad
Catolica; siendo las particulares alrededor de 731 —de las que casi un tercio estaban en
la ciudad de México-, entre las que se supone hay un significativo nimero de catolicas,
pero que no se precisa en los datos.'** Atin asi, la escasez de escuelas y la falta de
recursos en el pais para el sector educativo, hicieron que el Estado respaldara el
esfuerzo de los particulares para formar escuelas —las cuales podian ser catdlicas-,
otorgando dutiles y textos escolares, siempre que prometieran seguir el programa

oficial.'®

cada hospital de su congregacion una escuela de entrenamiento, y enviaba a las enfermeras a las
“conferencias sustentadas por los mas eminentes médicos y cirujanos del pais.” Finck Mary Helena. M.A.
La congregacion de las Hermanas de la Caridad del Verbo Encarnado de San Antonio Texas. Breve
resenia de su origen y de sus obras por la Hermana, Tesis de Doctorado en Filosofia, Catholic Sisters
College de la Universidad Catolica de América. Washington D.C.1925, p.139.

143 Gonzalbo Aizpuru, Pilar. “La santificacion del préjimo” en Ramos Medina, Manuel (Coord.). Congreso
Internacional: Camino a la santidad: siglos XVI-XX, México, Servicios Condumex, Centro de Estudios de
Historia de México, 2003, pp.15-38.

%% EI Tiempo, 5 de diciembre de 1885. En 1900, las escuelas catolicas representaban el 4%, del total. El
porcentaje de escuelas catélicas es aproximado, pues varias de las escuelas privadas eran catodlicas,
aunque no se registraran como tales. Para 1908, el 20% de las escuelas de la republica eran particulares y
un 4.8% eran catolicas. Estadisticas sociales del porfiriato... 1956, pp.42-46, 56, 80, 127-129.

145 Afirma Milada Bazant, que la mayor inversion del Estado propici6 casos en donde también se dio una
mayor inversion de particulares, como ocurrié con el Estado de México, Nuevo Ledn y Sonora, quienes
tenian porcentajes del 34, 20 y 25%, pues tenia el primero 74 escuelas privadas y 72 el de Sonora. Caso
contrario pasa con los estados de Guanajuato, Michoacan y Aguascalientes, que si invirtieron poco, lo que
fue compensado con las escuelas privadas, pues el primero tenia 166, el segundo 56 y el tercero 8.
Bazant, Milada. Historia de la educacion durante el porfiriato, México, El Colegio de México, 2002,
p-87-88.

226



A pesar del discurso de rechazo y de la desconfianza para que el clero
participara de la educacion, muchas veces los gobiernos tuvieron que ceder ante la
imposibilidad de satisfacer las demandas de todo el pais, sobre todo cuando los sectores
eclesiasticos mostraron su interés por instalarse en zonas conflictivas y de escasos
recursos. Y es que, ademas de las escuelas, la jerarquia contaba con las misiones, que si
bien no eran escuelas en estricto sentido, se enfocaban a la instruccién itinerante de la
doctrina catolica, y en consecuencia, a la prédica de determinados valores de
convivencia social.'*®

La escuela catolica y la mision, se presentaron como dos medios para establecer
los cimientos de la convivencia civil, de educar a la poblacion para el progreso y de
lograr la pacificacion del pais. Las congregaciones dividieron sus esfuerzos para formar
dos tipos de instituciones educativas: las escuelas privadas —algunas de las cuales fueron
internados-, para educar a los sectores privilegiados; y las escuelas para nifios pobres, en
zonas urbanas, indigenas y rurales.'*’ A pesar de la separacion clasista, la educacion
catolica se consider6 un proyecto complementario e integrador, pues con los recursos de
una se empleaban para sostener a la otra, y ambos tipos de escuelas podian estar
integradas en el mismo espacio fisico.

La evangelizacion misionera promovida por Labastida se extienden en el resto
del episcopado, cobrando mayor relevancia en las décadas de 1880 y 1900. Con las
nuevas congregaciones, la prédica amplio sus objetivos en el plano social y politico. Los
prelados enfatizan la contribucion de las ensefianzas del catolicismo a la vida publica:
por ejemplo, el obispo el obispo de Sonora afirmaba que “la misién de civilizar, ensefar
e ilustrar a los pueblos, [era] resultado de la potestad del Magisterio que Nuestro Sefior

Jesucristo, confirié a sus Apostoles”, y que residia tanto en el papa como en los obispos

146 Las misiones consistian en la visita, de dos o mas sacerdotes, a diversas poblaciones, en las cuales
impartian predicaciones catequisticas y ejercicios espirituales. Generalmente, los eclesiasticos distribuian
su visita por zonas, de manera que en periodos de 10 a 15 dias, pudiesen asistir a varios poblados.

"7 El namero de ranchos habia aumentado a partir de la desamortizacién, lo que gener6 el nacimiento de
nuevas poblaciones que no todas fueron contempladas en los programas de educacion. La region menos
favorecida en cuestion educativa fue el sur, pues los gobiernos locales invirtieron menos y se preocuparon
poco por instruir a la numerosa poblacién indigena. No es casualidad que los estados con menor
poblacién alfabetizada en el porfiriato hayan sido los de mayor poblacion indigena, como Guerrero,
Oaxaca y Chiapas. El problema indigena se hizo mas notorio en el discurso catolico a principios del siglo
XIX, pues fue visto como un factor de desigualdad y de tensién social, por lo que se buscaron mejores
estrategias para armonizar la convivencia entre los sectores sociales opuestos. En el primer congreso
agricola de 1904, Trinidad Sanchez Santos habla de que la educacién debia ir a la par con el
mejoramiento de las condiciones de los indios. Una de las acciones mas directas para la educacion
indigena fue la emprendida por la Liga de Accion Social, que para 1901 abrio 17 escuelas en haciendas.
Bazant, 2002, pp.83-86. A esto se suman, proyectos como los del obispo Gillow, quien organiza
programas especiales para la instruccion de los hijos de los peones indigenas en sus propiedades.

227



y sacerdotes. La educacion religiosa no es un freno a la civilizacion y al progreso, sino a
las pasiones y a los “errores modernos”, que confundian al progreso con irreligiosidad, a
la ilustracion con el ateismo y a la civilizacion con la negacion de la fe; los cuales se
expresaban en “la inmoralidad siempre creciente, la estadistica del crimen que en todas
partes toma proporciones colosales, la indiferencia si no el desprecio con que los
cristianos de hoy miran sus deberes religiosos.”'**

Lo mismo argumenta el arzobispo de México, pues la espiritualidad era el unico
apoyo a la accion correcta del individuo y la sociedad, en los planos publico y privado,
que de otra manera “quedan sostenidas por la fuerza bruta, demasiado débil sin el
auxilio de la religion, y propia solo para ocasionar tremendas revoluciones, funestisimas
en todos tiempos y en todas circunstancias.” Insistia, en que ese punto era
particularmente importante para los prelados, “amantes, como lo somos, de la paz, de la
conservacion del orden publico, que en vano se pretende garantizar, si todos y cada uno
de los asociados no cumplimos con nuestros deberes, asi civiles como eclesiasticos.” '+
Destacaba, ademas, la insistencia del papado en “inculcarnos el amor a la Iglesia y al

pais en que nacimos... el buen ciudadano no ha de vacilar en desafiar la muerte por su

patria, y con mayor razon es deber de los cristianos armarse de igual valor, cuando se

148 S bien, el documento del obispo de Sonora, Herculano Lopez de la Mora, daba a conocer la enciclica
de Leodn XIII, del 10 de enero de 1890, sobre la contribucion del catolicismo al progreso de las naciones,
los prelados mexicanos contextualizaron su contenido a partir de la experiencia local. El obispo
enfaticamente protestaba contra la idea de que el catolicismo promovia la ignorancia y atraso,
comentando el caso de una representacion publica de un carro alegérico, que habia desfilado por las
principales calles de la ciudad de Hermosillo, donde “Un joven vestido de clérigo se empefiaba en
extinguir una lampara. Una desgraciada joven se lo impedia con una mano, y con la otra ponia sobre la
cabeza de un nifio una corona de flores. Con esta alegoria quiso significarse, segun la interpretacion que
generalmente se le dio: que las ensefanzas de la fe, las enseflanzas de la Iglesia catdlica pretenden
extinguir la /uz de la ensefianza moderna...” De igual manera, destaco la experiencia civilizatoria del
catolicismo: “Porque la historia humana prueba que, si los pueblos gentiles y las naciones barbaras han
salido de las tinieblas de la idolatria, y han dejado las costumbres crueles, los sacrificios humanos, la
poligamia, el abandono y la muerte de los infantes, &, se debe, no a las teorias absurdas y antisociales de
los libreprensadores, ni a las satanicas maquinaciones de la secta masoénica; sino a la Iglesia catolica que
sin cesar derrama por todas partes la luz del Evangelio y el bienestar de la verdadera civilizacion y del
verdadero progreso.” Undécima Carta Pastoral dirigida al venerable clero y fieles de la didcesis de
Sonora y del Vicariato apostolico de la Baja California. Hermosillo, Tip. de A. Ramirez, 1890. pp.5-7.
Lo mismo opinaba el obispo de Veracruz, José Ignacio Suarez Peredo y Bezares. Carta Pastoral que el
Obispo de Veracruz dirige a sus diocesanos publicando la enciclica de S. Santidad sobre los deberes de
los cristianos. Coatepec, Tipografia de Antonio M. Rebolledo, 1890. El obispo de Chilapa, se sumaba a
estas ideas, pero haciendo énfasis en los aspectos religiosos. Quinta carta pastoral que el llmo. Sr. Dr.
Don Ramon Ibarra y Gonzdlez, dirige al clero y fieles de la diocesis de Chilapa, demostrando que la
“Iglesia es la verdadera civilizadora de las Naciones”. Puebla, Imprenta del Colegio Pio de Artes. 1891.
199 Carta pastoral en el que el Ilmo. Seiior Arzobispo de México publica la enciclica de nuestro santisimo
padre Leén XIII, sobre los principales deberes de los cristianos. México, Tipografia de Angel Bassols,
1890. Afios antes a este documento, Labastida habia enfatizado la contribucion de las escuelas catdlicas y
de las obras de auxilio social, a la pacificacion los estados del pais, como el de Michoacéan, cuando un
parroco en el obispado de Zamora informaba sobre el reconocimiento que el gobernador del Estado habia
hecho a su colegio, donde se educaban nifios pobres y ricos.

228



trata de la Iglesia. Estas dos especies de amor emanan del mismo principio, Dios; y en
el orden de sus consecuencias podemos y debemos amarnos a nosotros mismos, a
nuestros prdjimos y a la patria, a sus autoridades por un lado; y por otro a Dios, a su
Iglesia, a sus Ministros, guardando en todos estos afectos el orden debido.”"™°

El obispo de Puebla, Francisco Meliton Vargas, califica de histdrica la obra
misionera de las 6rdenes en territorios conflictivos del nuevo mundo, pues la accion de
los religiosos se habia extendido sobre los “infieles y salvajes”, a quienes habia
“convirtiendo sus feroces y groseros instintos, en formas y manera delicadas, y
haciéndolos practicar las mas sublimes y heroicas virtudes cristianas.”""'

Esa labor civilizatoria resultaba fundamental en las regiones indigenas y rurales
que se encontraban al margen del impulso estatal, y cuya falta de integracion era un
peligro para la gobernabilidad y el progreso econdmico del pais, tal y como lo entendian
los gobiernos liberales de ese tiempo. Asi, la organizacion religiosa es mayormente
tolerada, e incluso solicitada, en las poblaciones con amplia poblacion indigena, como

el caso de Oaxaca y Yucatan.'>

0 Carta pastoral en el que el Ilmo. Seiior Arzobispo de México publica la enciclica de nuestro santisimo
padre Leén XIII, sobre los principales deberes de los cristianos. México, Tipografia de Angel Bassols,
1890, pp.33-34.

B! Segunda Carta pastoral que el Ilmo. y Rmo. Sr. Dr. Don Francisco Meliton Vargas, dignisimo obispo
de esta diocesis, dirige a sus diocesanos, recomendando la “Obra de la Propagacion de la Fe”. Puebla,
Imprenta del Colegio de Artes y Oficios, 1890.

152 La gestion del obispo de Oaxaca, Eulogio Gillow, evidencia la transicién entre las antiguas y nuevas
asociaciones religiosas y su importancia en el orden civil. Desde antes de su nombramiento como prelado
en 1887, la iglesia oaxaquefia protagonizaba la indisciplina y fricciones entre las antiguas ordenes,
particularmente los carmelitas y franciscanos; ademas de los informes que llegaban al presidente de la
republica contra algunos curas en conflicto con la poblacion, mayoritariamente indigena, y en contra del
gobierno. Gillow invirtié parte de su fortuna personal en trasladar a Oaxaca a los religiosos Oblatos de
Santa Maria Inmaculada de San Antonio, Texas, quienes acordaron ayudarlo a cambio de que éste les
entregase unos terrenos de su propiedad en aquél estado norteamericano. En 1902, llevé también a los
paulinos y a los maristas. De igual manera invit6 a la Congregacion del Espiritu Santo y del Verbo
Encarnado, ambas también de San Antonio Texas. Las primeras fueron religiosas de origen irlandés que
atendieron la Casa de Cuna del obispado y las otras fundaron el Colegio de San José. A los pocos meses
de su trabajo, Gillow afirmaba que habia logrado sentar las bases de un “nuevo régimen”, a través de la
disciplina eclesiastica interna, el traslado del clero conflictivo, y el aumento de religiosos extranjeros
encargados de obras sociales en beneficio de la poblacion. Eulogio Gillow a Porfirio Diaz, Oaxaca, 17 de
febrero de 1888. Coleccion Porfirio Diaz (en adelante CPD) Caja 4 Legajo 13 Docto. 001951. Lo mismo
ocurrio en Yucatan, con la gestion de Martin Trischler y Cordoba en 1900, quien envio religiosos de vida
activa a las zonas del sur y del oriente del estado, “abriendo el camino para la pacificacion, civilizacion e
incorporacion de los grupos indigenas semibarbaros de la frontera.” Para ello, fueron comisionados los
padres de la Congregacion de la Mision, dirigidos por Carlos de Jesis Mejia, director del Seminario
Conciliar de Mérida, quienes contaron con la aprobacion del presidente Diaz, pues era necesario controlar
el territorio, para garantizar su dominio politico y explotaciéon econdmica. A Yucatan, también llegaron
los misioneros del Corazén de Maria, los vicentinos y los jesuitas. La estrategia fue continuada en los
afios siguientes: por ejemplo, en 1907 un grupo de misioneros fueron escoltados por militares para lograr
la pacificacion del pueblo rebelde de Xocchén. Savarino Roggero Franco. “Iglesia catdlica y Estado
liberal ;Una colaboracién posible?”, pp.89-118 en Forte Ricardo y Guillermo Guajardo (coords.)

229



En el arzobispado de México y Puebla, los religiosos también son enviados en
misiones a las zonas rurales, donde habitaban grupos indigenas, sobre todo en “aquéllos
Pueblos, Congregaciones y Familias de aldeas mas aisladas y retraidas, muy
especialmente a las mujeres, que no se comunican con pueblos de trafico, ni se
relacionan con personas que puedan ilustrar su ignorancia, porque no hablan el idioma
mexicano sino muy adulterado y mutilado, y entretenidas en tal rutina de trabajo
mecanico, como el de sus padres, esposos e hijos, que moran de ordinario en la montafia
cortando madera, bajando nieve y azufre y fabricando carbén, con olvido de sus
intereses espirituales.”'>

En el norte del pais, también adquirieron relevancia, en lugares como Nayarit,
donde los misioneros, enviados por los obispos de Zacatecas —Jos¢ Maria del Refugio
Guerra y Alva (de 1872 a 1888), y el religioso Buenaventura Portillo y Tejeda (de 1888
a 1899)- habian impedido que “los apaches convertidos a la fe, y semicivilizados del
Nayarit” volvieran a “la barbarie”."**

Las fundaciones religiosas en México resultan particulares a las de otros paises
latinoamericanos, pues a diferencia de éstos, la condicion legal de la Iglesia en el
régimen liberal y los efectos del avance capitalista, llevaron a la jerarquia a estructurar,

tempranamente, el nacimiento de congregaciones originales, adaptadas a las

caracteristicas politicas del pais.'> El mérito de Labastida y de los sacerdotes que

Consenso y coaccion. Estado e instrumentos de control politico y social en México y América Latina
(siglos XIX y XX) México, El Colegio de México y El Colegio Mexiquense. 2000, pp100-109.

'3 Para organizar nuevas misiones en su didcesis, el obispo fundé una congregacion nueva, con
sacerdotes mexicanos, bajo el titulo de “Padres Oblatos del Santisimo Redentor”, los cuales podian
distribuyé entre las parroquias mixtecas y las poblaciones mestizas. Se dispuso que los parrocos
organizaran una recepcion publica y popular de los padres en las poblaciones, pero podria suprimirse si se
consideraba prudente. Novena Carta pastoral que el llmo. y Rmo. Sr. Obispo Dr. D. Francisco Meliton
Vargas dirige al V. Clero y fieles de la didcesis haciéndoles saber la organizacion de misiones en la
misma. Puebla, Imprenta de M. Corona Cervantes, 1892. p.5 y 14.

134 Las misiones del arzobispado de Guadalajara habian resentido la decadencia de la antigua mision de
Santiago de Jalisco, pero con las nuevas misiones pretendia darseles un nuevo vigor. Segunda Carta
pastoral que el Ilmo. y Rmo. Sr. Dr. Don Francisco Meliton Vargas, dignisimo obispo de esta diocesis,
dirige a sus diocesanos, recomendando la “Obra de la Propagacion de la Fe”. Puebla, Imprenta del
Colegio de Artes y Oficios, 1890, p.5. Hasta 1905, el papado se refirio formalmente a la ensefianza
“popular” del catecismo y su importancia para fomentar las buenas costumbres, no solamente en la
“plebe”, sino a aquéllos a quienes no faltaba “entendimiento ni cultura”. “Carta enciclica de San Pio X
sobre la ensefianza del Catecismo™,15 de abril de 1905.

135 A diferencia de Costa Rica, Chile y Perti, por ejemplo, donde la union formal Estado-Iglesia permitio
la continuidad de las antiguas Ordenes regulares masculinas y femeninas, y la expansion de las
congregaciones europeas de vida activa, particularmente con religiosos franceses y espafioles. En Costa
Rica, desde 1821 hasta mediados de la década de 1880, las autoridades manifestaron abiertamente su
simpatia por el catolicismo, con una legislacion que favorecié a la Iglesia Catolica. Vargas Arias, Claudio
Antonio. El liberalismo y la consolidacion del estado en Costa Rica: el encuentro entre el estado liberal
y la iglesia catolica, 1880-1895, San José, Costa Rica, Universidad de Costa Rica, 1989. En Chile, a
mediados del siglo XIX, llegaron distingas congregaciones de Francia: los Sagrados Corazones, el

230



animaron las nuevas fundaciones, fue el de proyectar el impacto eclesidstico y secular
de esas comunidades a favor de la Iglesia, pero vinculadas a la vida secular, pues, por
un lado, constituirian una renovacién de la vida consagrada, a partir de un modelo de
origen mexicano que retomo el cardcter misionero para lograr una ‘“‘reconquista
espiritual” en diferentes puntos del pais; y por otro, pretendieron respaldar la
concertacion clero-gobierno y ser la respuesta adecuada a los problemas econdémicos,
politicos y sociales del régimen liberal, otorgando a la Iglesia un importante enlace con
los gobiernos y la sociedad.

No es casual que la planeacion de una nueva reorganizacion eclesidstica, hacia
las ultimas dos décadas del siglo XIX —con la formacion de nuevos obispados y las
provincias eclesiasticas de Oaxaca, Linares y Durango-, se pensara como un medio para
lograr mayor control del territorio, acompanado de la expansion de las congregaciones
de vida activa —y de las otras formas de asociacionismo que hemos revisado-."*® Ello
dio a la jerarquia la posibilidad de negociar la existencia y expansion de las

congregaciones de vida activa, nacionales o extranjeras, con el gobierno de Porfirio

Sagrado Corazdn, las Hermanas de la Caridad, el Buen Pastor y las Hermanas de la Providencia, esta
ultima de Canada, cuya expansion fue apoyada por los gobiernos civiles, que subvencionaron las obras
educativas y de auxilio social. Véase, Serrano, Sol. “La estrategia conservadora y la consolidacion del
orden liberal en Chile, 1860-1890” en Carmagnani, Marcello. (coord.) Constitucionalismo y orden
liberal América Latina, 1850-1920, Torino, Editorial Otto, 2000a, pp. 121-154, y Virgenes Viajeras.
Diarios de religiosas francesas en su ruta a Chile 1837-1874. Santiago, Ediciones Universidad Catdlica
de Chile. 2000b. En prensa. En Perq, la base religiosa en el siglo XIX estuvo formada por las antiguas
ordenes regulares de dominicos, agustinos, franciscanos, etc., desarrollandose de manera mas lenta la
expansion de las congregaciones de vida activa, a partir de la llegada de religiosos europeos, provenientes
de Espaia y Francia. Su presencia se hizo mas notoria entre 1900 y 1917, cuando llegaron a formar el
29% del total de religiosos, quienes recibieron subvencion estatal y fueron considerados “verdaderos
funcionarios del Estado”. Garcia Jordan Pilar. Iglesia y poder en el Peru contempordneo, 1821-1919,
Cusco Peru, Centro de Estudios regionales Andinos “Bartolomé de las Casas”, p.303. Si bien, en
Venezuela, se dio un proceso de secularizacion de las ordenes religiosas entre 1826 y 1874, las antiguas
ordenes decayeron en niimero, pero permanecieron vigentes hasta 1874, cuando fueron suprimidas. Tal
como ocurri6 con las dominicas en la Isla de Trinidad. Fr. M. Cothoyay, Bertrand. O.P. Las monjas de la
sagrada Orden de Predicadores en la Isla de Trinidad y Las dominicas de Caracas en Puerto Espaiia
(Trinidad) 1874-1946, Trinidad, 1948. En Argentina, la union Estado-Iglesia, hizo posible la permanencia
de las antiguas congregaciones, como las Carmelitas Descalzas y las Capuchinas. Por ello, no es raro que
el origen de la congregacion de las Hermanas Pobres Bonaerenses de San José, en 1892, no parta de una
circunstancia politica o eclesiastica, sino que se remita al hecho de que su fundadora no fue aceptada en la
orden de las capuchinas, debido a las enemistades de su familia, por lo que tuvo que hacer una fundacion
propia. Piccinali, Héctor Juan. La Madre Camila de San José Rolon,(1842-1913) Hacia la santidad por el
amor. Argentina, Ediciones Braga, 1994.

13 Las divisiones que se dieron durante el Segundo Imperio (Tulancigo, 26 de enero de 1863; Zamora 16
de enero de 1863; Zacatecas, 26 de enero de 1863; Chilapa, 16 de marzo de 1863 y Veracruz, 19 de
marzo de 1863), fueron seguidas por muchas mas fundaciones casi dos décadas después, las cuales
fraccionaron y pusieron una autoridad eclesiastica en territorios alejados del centro de la republica: la
fundacion de Tamaulipas, 12 de marzo de 1870; Tabasco, 25 de mayo de 1880; Colima 11 de diciembre
de 1881; Sinaloa, 24 de mayo de 1883; Chihuahua, 23 Junio 1891; Tehuantepec 23 de junio 1891;
Cuernavaca 23 de junio 1891; Saltillo, 23 de junio de 1891; Campeche, 25 de marzo de 1895;
Aguascalientes, 27 de agosto de 1899; Huajuapan de Ledn 25 de abril de 1902; arquididcesis de Yucatan,
11 de noviembre de 1906.

231



Diaz, quien reconocia en ellas a un medio, fuera de los mecanismos coercitivos del
Estado, que podia contribuir a la dificil tarea de pacificar a las poblaciones en conflicto
y sumarlas a la dindmica legal, politica y de convivencia que exigia la estabilidad del

régimen.

4. La nueva dimension de la sociabilidad: gobiernos civiles, parrocos y
sociedad

Si bien los seglares eran los principales convocados para emprender la gran obra
de la reorganizacion eclesiastica, la funcién de los eclesidsticos seguia siendo
importante. Por un lado, el arzobispo de México encomienda a los parrocos una
participacion discreta, enfocada a la inspeccion de las obras sociales y, en caso de
poderse lograr, la direccion prudente y encubierta de las mismas, de tal manera que no
se produjeran conflictos con las autoridades civiles. Por otro lado, el clero regular
adquiere un renovado protagonismo a través de las congregaciones de vida activa que,
en reducido nimero, comenzaron a movilizarse en el pais a manera de misiones.

La parroquia es el espacio basico de organizacion de los proyectos eclesidsticos,
donde convergen las actividades del clero secular y regular, y se vinculan los distintos
sectores sociales. Entonces, las actividades del clero parroquial resultan de particular
interés, pues eran quienes debian poner en practica los lineamientos de la
reorganizacion eclesiastica en el plano local, regulando tres aspectos centrales: la
practica del culto, la administracion de los sacramentos y la organizacion de los laicos.
El clero es compelido a llevarla a efecto por medio de tres principios: una renovada
disciplina sacerdotal, afirmada en la virtud y la educacion; la predicacion de la no
violencia y la conciliacion social; y la sumision a la autoridad episcopal.

Los aspectos que regulaban la relacion entre los feligreses y los parrocos son
formales —los reglamentos y estatutos generales y particulares en redefinicion-, e
informales —determinados el manejo que los sacerdotes hacian de esa legislacion y la
manera en que los catdlicos asumian su autoridad-. Estos mecanismos no siempre
fueron suficientes para dirimir las tensiones producidas entre ambos, lo que introdujo la
mediacion de un tercer actor: los gobiernos locales. Los problemas que generaba la
relacion clero-sociedad podian afectar de manera importante el desarrollo de la
comunidad, trascendiendo el &mbito eclesidstico para ser asunto de orden publico y, por
lo tanto, de interés gubernamental. En esos casos, la participacion de las autoridades no

tenia como primer objetivo afirmar la supremacia de un poder sobre otro, sino era una

232



forma de mediar entre los intereses parroquiales y con los de las poblaciones, para
zanjar conflictos y dar estabilidad social.

El inicio de esta conflictividad tiene su origen en la disminucion de fueros que
da inicio en el periodo de las reformas borbonicas. Todo parece indicar que las
poblaciones aprovechan la disminucion del fuero eclesiastico para abrir un espacio a la
litigacion en contra de los parrocos, quienes también se someten a una evaluacion de su
desempefio sacerdotal.'”’ Sin embargo, la constitucionalizacion de los derechos
individuales y la concertacion clero-gobierno desde mediados de la década de 1870,
presenta un escenario distinto que permite encontrar mecanismos distintos de solucion.

A continuacidn se revisaran algunos casos representativos que muestran la forma
en que opera la relacion entre estos tres actores, desde la administracion parroquial.

La caracteristica central de la relacion entre las autoridades civiles, la sociedad y
las autoridades eclesiésticas, es que, en buena medida, es propiciada por la sociedad.
Distintos grupos sociales, cotidianamente y de distintas partes de la reptblica, solicitan
la intervencion del gobierno para la solucion de problemas relacionados con la
administracion eclesiastica. A diferencia de los recursos legales interpuestos por el
clero, donde se defendia la autonomia de la gestion parroquial frente a las autoridades
civiles —por ejemplo en la cuestion del registro civil-, los sectores catdlicos
consideraban valida la intervencion de las autoridades civiles para que funcionaran
como una forma de contrapeso a las arbitrariedades del clero local, cuando se agotaban
los medios eclesiasticos para zanjar los conflictos.

Por su parte, las autoridades podian respetar el derecho de la Iglesia a su
autogobierno, pero al mismo tiempo, se permiten intervenir en la solucion de conflictos
entre los eclesidsticos y la poblacion. Esto hace del gobierno civil una especie de
intermediario informal entre la sociedad y la jerarquia. En los lugares donde esa
intervencion se lleva a cabo, resulta un mecanismo eficaz para llegar a acuerdos en
distintos niveles (con la participacion de autoridades que iban desde los jefes politicos
locales hasta el presidente de la republica, y desde parrocos y obispos, hasta el
arzobispo de México), permitiendo la soluciéon de inconformidades y la regularizacion
de la convivencia entre los parrocos y la sociedad catélica.

Y es que los sacerdotes eran individuos que detentaban una posicion de

autoridad frente a la poblacion catdlica, por lo que cotidianamente se generan conflictos

7 Taylor, 1995, p.101.
233



por diversas causas, que van desde el pago de los servicios religiosos, el cobro de los
diezmos, la realizacion de las fiestas patronales, hasta la manifestacion de determinadas
posiciones ideologicas.'*®

La individualizacion de los catdlicos y la extension de los derechos civiles
también tienen un efecto en la redimension de la relacion clero-gobierno. Este cambio
se hace evidente desde la primera mitad del siglo XIX, cuando los catolicos asumen el
derecho de impugnar la autoridad eclesidstica y de las directrices de la politica
implantada por los eclesiasticos a todos los niveles, asi como el cuestionamiento del
comportamiento moral de los sacerdotes”.'”” A ello se suma la confusion entre “lo local
entre lo ciudadano y lo religioso, que daba lugar a la interferencia de las autoridades
ciudadanas en materia religiosa.”'®

La soluciéon de estos problemas hacia parte importante de la estabilidad de las
poblaciones, toda vez que se presentan situaciones, como la peticién de los vecinos de
Zimapan, Hidalgo, a su gobernador para que interviniera en el cambio de su parroco,
pues lo acusan de desempenar ““su oficio con inmoralidad y abuso de autoridad”. El cura
ya habia sido retirado del pueblo anteriormente por el obispo poblano Agustin de Jesus
Torres, pero con el reciente fallecimiento de éste, la mitra dispuso que el eclesiastico
regresara a ése lugar. Las autoridades informan que la presencia del cura genera graves
tensiones entre la poblacion, al grado de producir “alarma en el pueblo y un intento de

rebelion”, por lo que consideran “necesaria” la intervencion del gobierno para nombrar

C, . 161 . , .
a otro eclesiastico. ° Lo mismo ocurria con los vecinos de Huaquechutla, Puebla, que

138 Constantemente, los jefes politicos y autoridades locales enviaron informes acerca de la gestion de los
sacerdotes del lugar y de sus actividades seculares, en la educacion y beneficencia a la secretaria de
Gobernacion de la reptblica. Fuera de los conflictos, la mayoria de los casos presentados se refieren a
informes sobre las reuniones clandestinas de religiosos para formar conventos y noviciados. En el
gobierno del general Diaz, ese tipo de informes sirven como mecanismos de control. Las ordenes y
congregaciones protagonizaban cotidianamente ese tipo de inspeccion: En 1879, los jesuitas instalados
“clandestinamente” en el obispado de Zamora, intentan cubrir la fundacion de su noviciado frente a las
autoridades civiles, fundando un colegio para alumnos externos. No obstante, dos afios después, el Diario
oficial de México publicaba la noticia de una “peligrosa y clandestina” reunion de jesuitas en Michoacan,
“que educa a algunos jovenes de las principales familias de los alrededores™. Pese a que el gobierno civil
organiz6 una investigacion, no se llegoé a un cierre definitivo del noviciado. Gutiérrez Casillas, José.
Jesuitas en México durante el siglo XIX. México, Editorial Porraa, 1972, pp.266-267.

'3 Connaughton, 2008, p.247.

1" Connaughton, 2008, p.250.

1! Cravioto Rafael gobernador del Estado de Hidalgo a Diaz Pachuca 7 diciembre 1889 CPD Docto.
012686 Caja 26 Legajo 14. Francisco Cravioto, Gobernador del Estado de Hidalgo, al Arzbobispo, sobre
un asunto en la Parroquia de Tula. 1889 AHAM, Seccion Secretaria arzobispal, Serie Correspondencia,
Caja 222, Exp. 54. En la denuncia presentada en 1865 contra el parroco Francisco Martinez de
Chimalhuacan por cobrar altos aranceles, el prefecto politico de Texcoco justificaba su intromision en ese
asunto por el deber que tenia de velar por la “moralidad de los pueblos”, pues ademas acusaba al cura de
emborracharse. 1865 AHAM Seccion Provisorato, Serie Autos contra eclesiasticos Caja 28 Exp. 70. La

234



solicitaron la ayuda del presidente para que cambiase al cura Felipe Santiago Pulido,
bajo el argumento de que cobraba altas cuotas por administrar los sacramentos, ademas
de que, para motivar la intervencion de las autoridades civiles en el asunto, decian que

éste se declaraba en contra del gobierno del Estado.'®

De igual manera, el gobernador
del estado de México, José Zubieta, solicitd al arzobispo la remocion del parroco de
Zincantepec, debido a que habia provocado division en la comunidad; a lo que se
sumaron otros casos. >

Como un recurso para evitar ese tipo de problemas, con frecuencia varias
autoridades civiles pidieran al arzobispo el nombramiento de ciertos parrocos, cuyo
desempefio ya se conocia y se caracterizaban por realizar su labor eclesidstica en

, . . 164 .. .
armonia, con la sociedad y el gobierno. " Estas peticiones tampoco fueron vistas como

tension clero-sociedad fue mas evidente en aquéllas poblaciones que mostraban mayor autonomia frente a
sus parrocos y autoridades eclesidsticas, presentandose casos donde algunas pretendieron manejar
directamente la designacion de sus parrocos: el pueblo de Coatlan del Rio, informaba que debido a que
ningun sacerdote les habia sido enviado por el desinterés “del clero codicioso” de asentarse en esa
poblacion, ante la falta de riquezas, habian nombrado “jefe espiritual” a un “ministro desinteresado” que
s6lo atendia a cumplir con los deberes de su vocacion, por lo que solo pedian su reconocimiento. Esta
peticion no fue concedida. 1865 AHAM Seccion Provisorato, Serie Autos contra eclesiasticos, Caja 28
Exp. 70.

192 José Maria Garcia et.al. a Diaz. Huaquechutla Puebla. 20 febrero 1888 Docto. 001998 CPD Caja 4
Legajol3.

163 Toda 1a informacion de esta nota pertenece al AHAM, Seccion Secretaria arzobispal, y diferentes
series. “Carta del Gobernador del Estado de México al arzobispo de México. 1887,” Serie
Correspondencia, Caja 222, Exp. 52. Otros casos similares fueron los siguientes: el Presidente municipal
de Nextlalpan pedia se removiera de la parroquia al cura Rafael Rodriguez, acusandolo de jugador y
tomador. 1876, Serie Parroquias, Caja 97, Exp. 15. Los vecinos de Ixtapalapa solicitaron al presidente de
la republica el cambio del encargado Fray Antonio Sanchez. 1876 Serie Parroquias, Caja 102, Exp. 3. El
hermano del gobernador del estado de Hidalgo, solicitd la separacion del padre Ricardo Jiménez, del
curato de Tepeji del Rio. 1879 Serie Correspondencia, Caja 222, Exp.43. El gobernador del estado de
Meéxico se quejaba de la conducta del presbitero Pedro Sastre. 1881, Serie Correspondencia, Caja 222,
Exp 52. El gobernador del Estado de Morelos, Carlos Quaglia, envié una queja al arzobispo Labastida,
sobre la conducta del presbitero José Maria Macias. 1881 Serie Correspondencia, Caja 226, Exp. 63. Los
vecinos de Amatepec informaban al gobernador José Zurita, sobre la conducta del cura Adridn Roucas,
por lo que éste remitiéd la peticion al arzobispo. 1884 Serie Correspondencia, Caja 222, Exp. 1. El
presidente municipal de Cuajimalpa solicitd al arzobispado el cambio del vicario fijo Nicanor Bejarano.
1885 Serie Parroquias, Caja 173, Exp. 65. El presidente municipal de Mineral del Oro informaba de la
actuacion del presbitero Miguel Ocampo Ruiz. 1886 Serie Parroquias, Caja 176, Exp. 7.

1% E1 gobernador del Estado de Morelos, general Jesus H. Preciado, solicit6 al arzobispo que debido a la
muerte del cura parroco de Cuernavaca, Vicente Salinas y Rivera, quien se condujo “del modo mas
armonioso y conciliatorio para con el Gobierno”, nombre como su sustituto al hermano del difunto,
Rafael Salinas. Sefiala que ese nombramiento aseguraria la armonia entre el poder civil y el eclesiastico,
pues con el difunto parroco existi6 “la mas cordial amistad... de cuyas circunstancias tan esenciales como
U. comprenderd, resultaba el alejamiento de toda diferencia enojosa atendidos los diferentes intereses
representados por uno y otro....”. Labastida contestdé que no podia satisfacer su peticion, porque Rafael
Salinas ya se encontraba colocado, pero se habia asegurado de nombrar a una persona de su “agrado”,
pues el nuevo parroco era un viejo conocido del gobernador, con quien habia mantenido relaciones
amistosas cuando fue cura en Cuernavaca y Telpancingo. 1873. (Todas las referencias de esta nota
petenecen al AHAM, Seccion Secretaria arzobispal.) Serie Correspondencia, Caja 222, Exp.51. Afios
después, cuando el sefior Preciado volvio a ocupar la gubernatura, sigui6 interviniendo para que fuesen
nombrados parrocos proclives a llevar una relacion pacifica con el gobierno y la poblacion. Véase la

235



una ingerencia, pues la jerarquia requirié de ese tipo de intermediacion, sobre todo en
aquéllas poblaciones donde la autoridad clerical tenia poca fuerza y era facil que la
comunidad se opusiera a la autoridad del parroco.

Ese acercamiento clero-gobierno, acentuado durante el Porfiriato y que para
algunos autores representd el retorno del ejercicio del patronato, tiene su explicacion no
un mero un deseo por conciliar, u otorgar autoridad al poder civil o al eclesiastico, sino
en la necesidad de dar estabilidad politica al pais. Durante los periodos presidenciales
que incluy6 el porfiriato, se produjeron distintas manifestaciones de descontento en
varios estados del pais, cuyas causas iba desde la destitucion autoridades, hasta la
resistencia al pago de impuestos, a los despojos de tierras y al acaparamiento de éstas
por los hacendados; el bandidaje; los conflictos electorales, entre otros. 165

A pesar de la “sana distancia” mantenida como principio de la relacion Estado-
Iglesia, el recurso de apelacion a la autoridad civil pudo servir a distintos sectores de la
sociedad como un medio de litigacion informal para hacer un contrapeso a las
arbitrariedades que pudiera ejercer el clero local, cuando se agotaban los medios
eclesiasticos para dirimir los conflictos.

Ese espacio creado para la negociacion informal fue necesario después de mas
de dos décadas de enfrentamientos entre el clero y el gobierno civil, pues era un espacio
de dialogo que disminuia los enfrentamientos violentos y permitia el desarrollo
institucional de ambos poderes. Empero, el presidente Diaz, como ningln otro de sus
predecesores de la segunda mitad del siglo XIX, dio a los mecanismos informales un

peso central como factores de equilibrio politico que, hacia su segundo periodo

peticion del gobernador Jestis H. Preciado, para que se encargue de la parroquia de Tepalcingo el
presbitero que él recomienda. 1890 Serie Parroquias, Caja 216, Exp. 62. A esto se sumaron numerosas
peticiones mas: el gobernador del estado de México hizo saber al arzobispo, la solicitud de los vecinos de
Metepec de nombrar cura de aquella parroquia a José Castro Islas. 1879 Serie Correspondencia, Caja 222,
Exp.43. El presidente del ayuntamiento de Tepalcingo pididé que no se cambiara al cura Cesareo del
Corral y Arias, por sus virtudes eclesiasticas. 1879 Serie Parroquias, Caja 121 Exp. 50. El presidente
municipal de Coacalco solicitd que no se admitiera la renuncia al vicario Antonio Rosales Araujo, por
considerarlo idoneo para atender a la poblacion. 1879 Serie Parroquias, Caja 121 Exp. 65.

195 Katz, Friedrich (coord). Porfirio Diaz frente al descontento popular regional 1891-1893. México,
Universidad Iberoamericana, 1985. Desde su conflictiva instauracion, el régimen liberal habia comenzado
a construir una estructura legal para dar cauce a la continua conflictividad generada, en distintas regiones,
por los grupos opositores: la representacion popular en las camaras de diputados y senadores formaban
parte de ésta. Sin embargo, los mecanismos no fueron suficientes para dar cauce a aquellos grupos que
encontraron en los levantamientos armados la mejor forma de lograr sus pretensiones politicas. Ello
redundaba en una gran inestabilidad para los gobiernos liberales en turno, al impedir el establecimiento y
la consolidacion de la normalidad juridica y generar una importante fragilidad politica que se hacia
evidente en los cambios de gobierno, locales y nacionales. Como alternativa para lograr la pacificacion
del pais, los presidentes habian recurrido a distintas estrategias informales que en la practica introdujeron
equilibrios politicos transitorios.

236



presidencial, afianzaron a la presidencia de la Republica con un poder de negociacion
que pretendia controlar a las fuerzas politicas en conflicto. La Iglesia no fue la
excepcion, pues el cambio politico y el aumento del poder ejecutivo fueron percibidos y
aprovechados por la jerarquia para entablar una negociacién directa e informal que
pretendia reemplazar el enfrentamiento directo y suprimir la tension entre ambas
autoridades, para tender un puente que permitiera llegar a ciertos acuerdos, como el
retorno de algunas propiedades nacionalizadas, como el caso de las bibliotecas de los
seminarios, escuelas, entre otros, ademas de la instalaciéon de escuelas catolicas, de
noviciados, orfanatos, etc.'®® En respuesta, el jefe de la Iglesia mexicana reconocio la
legitimidad del gobierno que encabezaba Diaz, pues ya no se cuestiono el hecho de que
un levantamiento armado lo hubiera colocado en el poder, como lo habian hecho con los
gobiernos precedentes.'®’

Se puede afirmar que aun en el caso de la participacion del presidente para la

sucesion en el episcopado de Oaxaca en 1887, citada como el ejemplo de la

'% Diaz pudo gestionar las peticiones a Labastida, como en la devolucién de la biblioteca del Seminario
de Puebla, la cual habia sido confiscada por el gobierno de aquel estado. Diaz negocid con las autoridades
locales la entrega de la misma, cosa que se le atrajo el beneplacito del prelado. Labastida se mostré muy
complacido por la devolucion de los libros y asi lo hizo saber a Diaz. Labastida a Porfirio Diaz Tacuba,
26 de abril de 1887. CPD Docto. 003040 Caja 007 De igual manera, en una comunicacion enviada por el
provisor del prelado se le avisé al Presidente que habian denunciado una capilla de la parroquia de Santa
Cruz Soledad, a lo que éste respondi6 con prontitud afirmando que hablaria con el ministro de Hacienda
preparandolo “convenientemente” sobre el asunto. Labastida a Diaz. Tacuba 26 de diciembre de 1886
CPD, Docto. 13575 Diaz a Labastida. México 28 de diciembre de 1886. CPD, Docto. 13576 Caja 28.
Diaz inform¢é a Labastida que el Ministro de Hacienda no le habia dado importancia al asunto porque la
Iglesia estar abierta al culto. Diaz a Labastida. México 29 de diciembre de 1886 CPD, Docto. 13577 Caja
28. No obstante, las repercusiones locales de la transaccion con la Iglesia fueron ponderadas de igual
forma que la conveniencia politica a la hora de transigir con determinados aspectos en el cumplimiento de
la legislacion, por lo que hubo casos en los que Diaz se mostro inflexible ante las peticiones del prelado.
Un ejemplo es la negativa de la devolucion de un edificio desamortizado en donde las autoridades civiles
pretendian establecer la Escuela Normal de Empleados y Profesores, a pesar de que anteriormente el
presidente habia “prometido” al arzobispo de México su restitucion. Pelagio Labastida a Porfirio Diaz.
Toluca 8 de mayo de 1886; Diaz a Labastida México 11 de mayo de 1886 CPD, Doctos. 04960-04961
Caja 010.

17 Este reconocimiento tuvo momentos simbolicos que ilustran la nueva orientacion politica de ese
momento, como las condolencias que en 1880 Labastida escribié a Diaz por la muerte de su primera
esposa, las cuales distan del desprecio publico mostrado por la jerarquia a la muerte de Margarita Maza
de Juarez. Carta de Pelagio Labastida a Porfirio Diaz. México, Abril de 1880. Al afio siguiente, el
arzobispo efectud la ceremonia del segundo matrimonio del presidente con Carmen Romero Rubio, a la
que se considera promotora clave de la conciliacion. El papel de la esposa del presidente debe matizarse,
pues si bien contribuy6 como un importante enlace entre la poblacion catdlica y la gestion presidencial,
no fue la liga principal de Diaz con los catdlicos, como se ha visto. El presidente Diaz tuvo en personajes
del clero, de la sociedad catdlica, gobernadores y autoridades civiles de menor jerarquia, otros
intermediarios importantes que, juntos, le permitieron mantener un enlace y control respecto a los asuntos
eclesiasticos. A la esposa del presidente se le pedia su intervenciéon para que se autorizasen procesiones
publicas, reuniones, entre otras solicitudes de proteccion. Asi, el mayordomo del Santisimo en Huamantla
Tlaxcala, le pedia que lograra del presidente la autorizacion para una procesion el dia de Corpus Christi.
Trinidad Torres Martinez a Carmen Romero de Rubio. El Carmen, Huamantla, Tlax. Mayo 1901. CPD,
Docto. 000331 Caja 2, Legajo 73.

237



“conciliacion”, tuvo un interés por lograr la pacificacion y gobernabilidad de ese
territorio. Hacia 1886, parte de los estados de Oaxaca y Puebla, comprendidos en la
jurisdiccion del obispado de Oaxaca, presentaban una conflictividad politica que
involucraba a distintas facciones, a las que llegd a sumarse el clero, en particular los
frailes ubicados en las zonas rurales indigenas.'® La muerte del obispo Francisco
Marquez de Carrisosa al afo siguiente, fue la oportunidad para contribuir a la
pacificacion y gobernabilidad del territorio, si se lograba nombrar al personaje
adecuado. Para Diaz, Gillow era el modelo de eclesiastico que se requeria para la
direccion de las arquididcesis en el pais, tanto por su ilustracién, como por formar parte
de una élite interesada en promover la industria y agricultura del pais.'®

Diaz mostr6 a Roma su interés de que Gillow ocupara la vacante de Oaxaca
Oaxaca, a través de su delegado en Italia, Juan Sanchez Azcona. El presidente afirmaba
que no le interesaban los asuntos del clero, pero justificaba su intervencion afirmando

, . P . . |
que éstos influian en los trastornos que pudieran darse para el gobierno civil.'”

A pesar
de que Labastida apoyd los deseos de Diaz, el cabildo oaxaquefio se opuso al
nombramiento de Gillow. En lugar su lugar, el cabildo mand6é a Roma una terna con
tres candidatos, todos ellos miembros de la jerarquia oaxaquefia que, al parecer, tenian
serios conflictos entre si. Las recomendaciones que Diaz hizo a Sanchez Azcona
facilitaron que el proceso en Roma se inclinara a favor de Gillow, logrando que se
retuviera la presentacion formal de la propuesta del cabildo hasta que llegara la

propuesta personal de Labastida designando a éste como unico candidato y no terna,

cosa que no habia sucedido en alguna sucesion episcopal anterior. Entre tanto, Diaz

' os informes del gobernador de Puebla hacian referencia a unos sujetos “revoltosos”, que perturbaban
el orden publico, incitando a otros poblados a de Puebla. Estos sujetos fueron aprehendidos y enviados a
Yucatan. Marquez Rosendo, gobernador de Puebla a Porfirio Diaz. Puebla 10 de abril de 1886 CPD
Docto. 03897 Caja 008 Legajo 11.

' La influencia secular que pronto gand el sacerdote se debid a su activa labor como un terrateniente
progresista a cargo de su Hacienda de Chautla en el estado de Puebla. Su caracter empresarial ¢ innovador
lo llevo a vincularse con la Sociedad Agricola Mexicana y a lo hizo uno de los primeros agricultores en
introducir maquinaria agricola europea y norteamericana, para experimentar innovaciones tecnologicas en
el cultivo y la cosecha de productos de cereales. Sus actividades lo convirtieron en una autoridad en la
materia reconocida tanto por terratenientes como por las autoridades civiles; razon por la cual comenzo su
relacion con Porfirio Diaz, quien se auxilié de sus conocimientos en varias negociaciones con extranjeros
sobre maquinaria agricola. A pesar de su importancia secular, Gillow no tenia una posicion preponderante
en el episcopado, su posicion generacional lo habia dejado fuera de algun acomodo anterior a la década
de 1880. Oaxaca representd su Unica posibilidad de entrar al episcopado en ese afios, por la falta de
vacantes en ese momento que no pudieran cubrirse con las figuras que ya dominaban en la jerarquia
nacional. Bautista, Cecilia. “Una empresa hidraulica en el Rio Atoyac: el obispo Gillow y la hacienda de
Chautla, Puebla, 1874-1914.” Revista Tzintzun, No. 38, Instituto de Investigaciones Historicas de la
Universidad Michoacana de San Nicolés de Hidalgo. Julio-Diciembre de 2003, pp.135-160.

170 porfirio Diaz a Juan Sanchez Azcona. México, 28 de enero de 1887. CPD Docto 00031-32 Caja 1
Porfirio Diaz a Eulogio Gillow en Puebla. México, 21 de enero de 1887 CPD Docto. 000396 Caja 1.

238



envid a Gillow la memoria del gobierno del estado, para que empezara familiarizarse
con el territorio que iba a gobernar. Finalmente, Enrique Angelini, consul de México en
Roma, informo al presidente que Leon XIII habia aprobado la propuesta de Gillow
como el nuevo obispo de Oaxaca, en una reunion en la que habia afirmado sus deseos
de que México reanudara sus relaciones con el Pontificado.'”!

Diaz tuvo en Gillow un verdadero aliado para pacificar la region: el obispo
comenzd la reorganizacion de la administracion eclesidstica de su jurisdiccion, a través
de las visitas pastorales, en enero de 1888. Siguiendo el modelo pastoral de Labastida,
para Gillow las visitas no s6lo fueron el medio para inspeccionar directamente la
disciplina del clero, el desarrollo del culto y el estado de las iglesias, sino que fueron el
instrumento para sentar las bases de un “nuevo régimen” en las poblaciones, con la
remocion y el traslado de los eclesiasticos conflictivos, promoviendo la formacion de
las asociaciones religiosas laicas y el control de las sociedades laborales.'”* A menos de
un afio de haber sido consagrado, el prelado elaboraba comunicaciones al presidente
para dar noticia de sus avances pastorales. En ellas sefialaba que en el corto tiempo que
llevaba en su gobierno habia logrado eliminar casi en su totalidad la oposicion en el
cabildo eclesiastico, que los sacerdotes conflictivos habian sido removidos de los
curatos en donde estaban; que preparaba la reforma del seminario y que estaba
estudiando una reforma en la sociedad de obreros catdlicos para mantenerlos siempre
sujetos a la autoridad eclesiastica y lejos de toda ingerencia en cuestiones politicas. En
ese sentido, el obispo y las organizaciones eclesidsticas habian contribuido a establecer
la gobernabilidad en una parte del territorio mexicano como era la intencion del
presidente.'”

Sin embargo, esta colaboracion tuvo sus limites cuando se aplico la jurisdiccion

civil sobre el clero, expuesta en las infracciones del clero a las leyes de Reforma y los

! Enrique Angelini consul de México en Roma a Porfirio Diaz. Roma, 13 de mayo de 1887. CPD Docto.
004761 Caja 10.

' La gestion de Gillow ejemplifica los aspectos centrales de la reorganizacion eclesidstica emprendida
en las gestiones episcopales de ese tiempo, donde se destaca la practica de la visita pastoral, con los
prelados de Leon, Puebla, Guadalajara, Michoacan, Zamora, San Luis Potosi, Chilapa, etc. El obispo de
Tabasco, por ejemplo, informaba que sus esfuerzos para la recomposicion del catolicismo en su
jurisdiccion, habian dado comienzo en la capital de la didcesis, pese a la oposicion de la opinion publica
anticlerical, con la fundacion de escuelas catdlicas y asilos y el arreglo material de la catedral, tras lo cual
emprendio la visita pastoral de su territorio. Nos, don José Amézquita y Gutiérrez, por la gracia de Dios y
de la Santa Sede apostolica, obispo de Tabasco. (Sin lugar y editorial) 1891. Francisco Melitén Vargas,
por su parte, sefialaba su interés por visitar las zonas mas inaccesibles de su territorio, “donde no hay
carriles y facil comunicacion y que hemos transitado con profundas barrancas, como la de “Ramales,”
fondos son un abismo...” Novena Carta pastoral... 1892, p.7.

'3 Eulogio Gillow a Porfirio Diaz, Oaxaca, 17 de febrero de 1888. CPD Caja 4 Legajo 13 documento
001951. Lo mismo ocurri6é en Yucatan, con Martin Tritschler y Cordova al frente del obispado en 1893.

239



. , 174
delitos del fuero comun.!’

En el primero caso, los problemas del clero con las
autoridades civiles eran cotidianos, como lo muestra la comunicacion de Cirilo Herrera,
quien denunciaba que en algunos lugares de Texcoco, los sacerdotes tenian planeado
hacer procesiones publicas durante la semana mayor, por lo que pretendia enviar
soldados federales para impedir las procesiones.'” En estos casos, las autoridades de
mayor rango recomendaban mantener la prudencia, y sancionar a los eclesiasticos con

176
Hubo casos en donde el

multas y recomendaciones, sin llegar al encarcelamiento.
conflicto resultd porque el clero se nego6 a cooperar con las autoridades civiles, los casos

. .. , . 1
del registro civil eran los més representativos.'’’

7% La propagacién de las comunidades religiosas estuvo inspeccionada y controlada, en cierta forma, por
Diaz: El gobernador de Oaxaca, informa que existian dos “conventiculos”, uno de hombres y otro de
mujeres. Diaz le recomendd que consiguiera los reglamentos y determinara si en ellos habia algo que
contraviniera las leyes. El general Albino Zertuche a Diaz, Oaxaca 8 octubre 1889, Diaz a Albino
Zertuche. México 14 octubre 1889 Doctos. 011280-011281 Caja 23 Legajo 14. Diaz, también pide
informes al gobernador de Zacatecas sobre su proceder acerca de las congregaciones. El gobernador
sefiala que el jefe politico ha disuelto una reunion de sefioras, las cuales habian obedecido sin conflicto.
Diaz a Jestis Aréchiga. México 9 noviembre 1889 Docto. 011314 Caja 23 Legajo 14 Aréchiga a Diaz.
Zacatecas 14 noviembre 1889 Docto. 011313 Caja 23 Legajo 14.

'3 Cirilo Heredia R. a Porfirio Diaz Chilpancingo 30 de Marzo de 1886 CPD Docto. 03749 Caja 008. La
mayoria de estos casos se resolvid con la aplicacion de multas, como ocurrié cuando el Gobernador del
Estado de México, José Zubieta, mult6 al Cura de Otumba por infringir las leyes de cementerios y atrios.
1888 AHAM, Seccion Secretaria arzobispal, Serie Parroquias, Caja 222, Exp. 57. Varias aprehensiones
ocurrieron en el periodo de expulsion y exclaustracion de los religiosos extranjeros; las cuales,
ocasionaron cierto escandalo entre la poblacion, particularmente aquéllas que se refirieron a la
exclaustracion de mujeres, las cuales se decidieron realizar durante la noche para impedir reacciones
violentas de la poblacion. De ello se dieron cuenta algunas autoridades, por lo que las aprensiones de los
religiosos siguieron cierta cautela. Fuera de los casos de los jesuitas —que son los que tuvieron mayor
animadversion-, esta el caso de la encarcelacion de los religiosos pasionistas que se encontraban en el
convento de San Diego, en Tacubaya, Juan Gismondi, originario de Italia, y del irlandés Javier Nelly,
quienes en vez de ser apresados en la noche, fueron citados a comparecer por el prefecto del lugar para
entrar en prision, una vez que hubieran celebrado misa, pues “él no queria hacerse responsable de lo que
podria ocurrir”, si la aprehension se realizaba de manera violenta. Carta del P. Juan Gismondi a su
superior, 14 de junio de 1873. Citada en Pi¢lagos, Fernando. 2001, p.26. Otros son los casos de la prision,
en Huichapan, de los misioneros Benito Valde y don Sotero Garcia, también por permanecer en
comunidad. 1875 AHAM, Seccion Secretaria arzobispal, Serie Parroquias, Caja 14, Exp. 43. Pachuca. De
igual manera, el cura de Pachuca fue acusado de infringir las leyes de reforma. 1888 AHAM, Seccion
Secretaria arzobispal, Serie Parroquias, Caja 191, Exp. 21.

176 Diaz, pedia al gobernador de Durango que acudiera a medios pacificos para calmar los 4nimos de la
poblacion, exaltados por el castigo otorgado a quienes sacaron un santo para colectar limosna. Diaz al
general Juan Manuel Flores, gobernador de Durango. CPD, Docto. 118 Caja 715 Legajo 41. La masoneria
fue un punto de tension. Los prelados tuvieron fundada razon en preferir no publicar la enciclica
Humanum genus, para evitar conflictos con el gobierno. La excepcion fue el obispo de Chilapa, fray
Buenaventura Portillo, quien la publico en su segunda carta pastoral de 1884. Hacia 1891, la prédica en
contra de la masoneria y las sociedades secretas, continuaba en Chilapa. En particular se habia
denunciado la predicacion del obispo en su visita pastoral a la poblacion de Tlapa de Comonfort. El
gobernador de Guerrero destituy6 al prefecto y al juez de 1* instancia, de esa localidad por no haber
puesto un freno a la prédica del obispo. Diaz agradecio las acciones para detener los “abusos del clero”.
Rafael de Castillo a Diaz Chilpancingo Guerrero 5 de agosto de 1891. De Diaz a Rafael del Castillo.
México 11 de agosto de 1891 Doctos. 009828-9 Caja 020 Legajo 16. Ese mismo afio, habia el texto ya
referido en que el arzobispo de Guadalajara comenta la enciclica: Breve catecismo...1891.

177 Estos ejemplos ya han sido referidos, algunos otros son el encarcelamiento del cura de Pachuca, Magin
Gonzalez, por haberse negado a entregar la partida de bautismo de un criminal solicitada por el juez civil,

240



Especial atencion merecieron aquellos casos donde se procesaba a los clérigos
por delitos del fuero comun, particularmente los conflictos armados en los que se
comprobd la participacion del clero, pues si bien no se aplico todo el rigor de la sancion
civil, se usaron castigos para enfatizar los limites de las actividades sacerdotales. Un
caso ocurrié en Guanajuato, en donde un sacerdote jesuita fue acusado de participar en
un motin. El religioso fue apresado y se le instruy6 un juicio por ataque a las Leyes de
Reforma, condendndosele a once meses de arresto y al pago de una multa de mil pesos.
Diaz instruy6 a los jefes politicos y demas autoridades locales, que en esos casos se
procediera con energia, pero si los clérigos pedian clemencia, dada su representatividad
en las comunidades, podia otorgarseles una sanciéon menor.'” Sin embargo, pasaria lo
contrario en caso que la infraccién continuara, tal fue el caso del sacerdote Felipe
Castafieda, cuyos informes muestran que fue ordenado sacerdote en 1884 v,
posteriormente, ubicado en distintas parroquias del estado de México. Durante su
estancia en Zumpahuacan, se puso al frente de un movimiento armado, cuya motivacion
inicial fue la restitucion de unas tierras a favor de esa comunidad, pero que después
desconocid el gobierno de Diaz, por medio en un documento llamado “Proclama de
Zumpahuacan”, en la cual disolvia el gabinete presidencial y destituia a todos los
funcionarios, para convocar a la formacién de un gobierno provisional y a una nueva
asamblea general constituyente.'”” Castafieda fue aprehendido y mandado preso a la
carcel de Belén, de donde escapd para retomar su revuelta en poblaciones limitrofes

entre el estado de México y de Morelos; tras lo cual fue nuevamente aprehendido por el

por lo que fue llevado a prision y sentenciado a cumplir un periodo de reclusion en su curato. Diaz
recomendaba al gobernador del estado que considerara indultar al cura, siempre que éste lo solicitase, una
vez que reconociera su falta a la ley, ofreciendo no reincidir y guardar respeto a las autoridades locales.
Francisco Cravioto gobernador de Hidalgo a Diaz Pachuca Hidalgo 28 febrero 1888 Diaz a Cravioto
Meéxico 5 marzo 1888. CPD, Docto. 002253-54-55 Caja 5 Legajo 13.

'8 Diaz a Francisco Cano México 5 de julio de 1889 CPD Docto. 006813 Caja 14 L14. Ese tipo de
prudencia en el trato contra eclesiasticos no era nuevo, pues el sacerdocio representaba una figura de
autoridad con un importante tenia un impacto social. En Oaxaca, por ejemplo, en 1874 se inici6 un doble
proceso, civil y eclesiastico, contra el sacerdote Antonio Pacheco, por homicidio contra otro presbitero. El
tribunal eclesidstico lo habia excomulgado, mientras que el civil lo sentenci6 a 10 afios de prision.
Pacheco pidi6 la apelacion de ambas sentencias manifestando su arrepentimiento; para 1877 se le otorgd
el perdén civil y se le restituyd dentro de la comunidad catolica. AHAM, Seccidn Secretaria arzobispal,
Serie Obispado de Oaxaca, Caja 88 Exp. 13.

17 Expediente de érdenes de don Felipe Castafieda. 1884 AHAM, Seccién Secretaria arzobispal, Serie
Sagradas ordenes, Caja 4, Expediente 20. Galvan, Luz Elena. “Estado de México”, en Katz, Friedrich.
Porfirio Diaz frente al descontento popular regional 1891-1893. México, Universidad Iberoamericana,
1985. pp.23-58.

241



ejército y muerto en otro intento de escape. Algunos mas fueron encarcelados por
delitos menores, como ebriedad.'®

Pero el mismo clero participd de la imbricacion de las jurisdicciones civil y
eclesiastica, atin en aspectos de exclusivo carécter eclesidstico, como cuando requirieron
la intervencion de las autoridades civiles para lograr que fueran cambiados de curato o
se les designara para algan destino en particular.'®’ A cambio, el presidente podia
esperar que el clero reconociera su capacidad de intervencion y expresara lealtad y
sumision a las autoridades civiles. En ese sentido, ni la jerarquia ni el gobierno vieron
en esta colaboracion una “intromision” de autoridades en términos negativos, sino como
una forma de colaboraciéon que partia de la necesidad de mantener un orden y
estabilidad en el pais necesarios tanto para la consolidacion del Estado liberal, como

para el fortalecimiento de la Iglesia catélica.'™

El Estado podia beneficiarse de la
presencia social y de la organizacion eclesiastica y orientarla hacia la pacificacion de
ciertas regiones y a establecer una infraestructura necesaria para el progreso social a
través de la educacion y la beneficencia, como se vera a continuacion. Al mismo
tiempo, se afirmaron lo postulados liberales sobre la tolerancia de cultos que sirvieron
para que las autoridades incentivaran la llegada de otras religiones a México. En la
siguiente década se mostraria hasta donde podia llegar esta participacion clero-gobierno.

Esta dinamica que vinculo la aplicacion de la ley con la formacién de una

estructura informal que permitidé no la reversion de la ley, en este caso en materia

'80 E] Padre Manuel Herrera fue conducido a la carcel por ebriedad. AHAM 1867 Caja 32 Exp. 48 Serie
Eclesiasticos.

'8! La sefiora Clara Gutiérrez pidi6 al presidente influyera en el sefior arzobispo para que le conceda una
beca al hijo de su comadre, porque queria estudiar para eclesiastico, pero no tenia recursos. Clara
Gutiérrez de Estrada a Porfirio Diaz San Jacinto Zacatecas, 9 de enero 1886. CPD Docto. 00050 Legajo
11, Caja 001. Tiburcio Arroyo solicita una ‘“caridad” para la construccién un templo en San Martin
Tonala y otro en Tatepasco. Afiade que este tipo de ayuda fue otorgada por el mismo presidente Benito
Juérez a don Antonio Urzua, vicerrector del seminario de Colima, a quien se le obsequiaron $2,000 para
los ornamentos de unos templos. Tiburcio Arroyo a Diaz, México, 25 julio 1886. CPD Docto. 008151
Legajo 11 Caja 17. El cura Rodriguez solicita una recomendacion del presidente para el obispo Gillow,
con el fin de que lo cambien de su curato en las montafas, a un lugar cercano a la capital. Jos¢ Maria
Rodriguez a Diaz, Oaxaca 9 marzo 1890. CPD Docto. 003155 Caja 07 Legajo 015 Diaz solicita al obispo
Gillow, a peticion de la poblacion, que se nombre un padre vicario para los pueblos de Noyo y Yosolato.
Diaz a Gillow, México 1 marzo 1890. CPD Docto. 002655 Caja 06 Legajo 015.

'82 Algunas colaboraciones fueron mas directas y discrecionales, por ejemplo, cuando el Gobernador del
Estado de Morelos pidid la bendicion del Teatro de esa ciudad. 1882 AHAM, Seccidon Secretaria
arzobispal, Serie Parroquias, Caja 140 Exp. 25. Se informa de la administracion del bautismo a la hija del
gobernador de aquel Estado. 1885 AHAM, Seccion Secretaria arzobispal, Serie Correspondencia, Caja
170 Exp. 79. José Maria Macias sobre la retractacion del presidente de Atlacomulco. 1889 AHAM,
AHAM, Seccion Secretaria arzobispal, Serie Correspondencia, Caja 224, Exp. 50. Victor Ayos de
Cancelada de Tepozotlan, diocesis de Puebla, informaba sobre la visita que realizo el gobernador al
Colegio de Tepozotlan. 1889 AHAM, AHAM, Seccidon Secretaria arzobispal, Serie Correspondencia,
Caja 239 Exp. 60.

242



eclesiastica, sino la formacion de una relacion de facto que pretendio trabajar a favor de
la consolidacidon del propio Estado, desde la perspectiva secular y a la vez, la de la

Iglesia.

5. Conclusion
La recomposicion de las fuerzas federales a mediados de la década de 1870 hace posible
la concertacion Estado-Iglesia y la busqueda de un pacto de estabilidad social, mediante
el cual ambos poderes se comprometen en la bisqueda del orden y progreso nacional.

La jerarquia mexicana expresod su proyecto para lograr una insercion en el Estado
liberal en el documento pastoral colectivo de 1875, el cual motivo la asimilacion formal
de la dindmica legalista marcada por el régimen liberal —con el uso de los derechos que
la Constitucion garantizaba a la Iglesia y los catolicos-, y permitié ampliar el espacio
para la negociacién informal que, en ese sentido, debe verse como un elemento de
equilibrio, pues logré ser otra via para salvar las tensiones producidas entre el clero y
los gobiernos, sin llegar a rupturas violentas. La importancia de ese comunicado
colectivo, es que fija la nueva posicion de la jerarquia en el régimen liberal y su
pretension de moldearlo para lograr la recomposicion eclesidstica y fortalecer la
presencia publica del catolicismo, a partir de un llamado a la movilizacién de la
sociedad.

Parece pertinente preguntarnos, en qué medida la movilizacion catdlica actud
separada de la accioén del Estado y, en ese sentido, qué tan alterna fue la posicion del
catolicismo mexicano al proyecto liberal. En el discurso, se enfatizé cudn separado
estaba su proyecto del liberal, pero en la practica, tuvieron mas coincidencias que las
reconocidas. La idea de formar una sociedad catdlica que sustituyera a una liberal,
quedaba so6lo en el discurso, pues lo que pretendid la Iglesia fue integrar a la sociedad
mexicana a través del catolicismo, no escindirla. La pretension de formar “la” sociedad
catolica, no fue entendida como una total ruptura con la estructura liberal, desde el
momento en que el antagonismo eclesiastico no alcanz6 para disefiar un modelo
economico distinto, que sustentara un verdadero régimen alterno desde el punto de vista
social, politico y econdmico. En su lugar, se apeld a la permanencia de ciertas nociones
que contuvieran la secularizacion social, juridica y del poder politico. Para los catdlicos,
no existia “una sociedad liberal” a la cual oponerse, pues la sociedad era catolica; en
cambio, si existian gobiernos liberales en un Estado liberal con pretensiones

secularizantes, a los cuales era necesario catolizar, introduciendo fundamentos

243



religiosos en sus principios politicos, moralizando —en un sentido catolico- su economia,
sus leyes y la aplicacion de la justicia, por lo que sumo a la defensa de la libertad de la
Iglesia ante los “poderes nuevos”, su lucha por “santificarlos”.

El proyecto de formar una “sociedad catolica”, hacia referencia a la creacion de las
condiciones para que el catolicismo se constituyera en la religion hegemodnica de la
sociedad mexicana que, en ese sentido, seria sin obstaculos, una sociedad catélica. Para
ello, era necesario que los gobiernos reconocieran un margen de accion de la Iglesia en
la vida publica, lo cual hicieron como parte de una concertacion necesaria para
fortalecer al régimen federal liberal.

La labor eclesiastica se autoproclamo indispensable para lograr la gobernabilidad y
pacificacion del pais, lo cual pretendia abrir un espacio para la accion de la Iglesia y
dirigirla hacia una nueva alianza con el Estado.

Y es que, a pesar de las criticas, el catolicismo comparti6 con el liberalismo
principios fundamentales: la protecciéon a la propiedad privada, el orden publico, la
necesaria existencia de la jerarquia social, el respeto a las autoridades y el avance
econodmico; lo cual hizo posible la formacién de nexos con base en la consecucion de
objetivos comunes, sobre todo cuando la Iglesia se atribuyo parte de la direccion de ese
proceso. La Iglesia asumid la direccion de dos importantes aspectos que se ligaban
directamente a la economia y estabilidad politica del régimen: por un lado, la expansion
de un discurso sobre la revaloracion moral del trabajo como sustento del progreso y la
conciliacion social; y por otro la recomposicion de la labor caritativa en el area social.
Ambas propuestas se disefiaron tomando como base el modelo economico del Estado
liberal, pues no propusieron la creaciéon de uno distinto, sino la transformacién de
aquéllos elementos que generaban las crisis y desestabilizaban las relaciones sociales: el
exacerbado materialismo y la desproteccion de la produccidon nacional. La primera
conducia a la deshumanizacion en el sistema productivo, pues privilegiaba la obtencion
del beneficio material a costa de la sobreexplotacién de los trabajadores, sobrepasando
los limites de lo justo y afectando la convivencia pacifica entre los distintos sectores
sociales. Para equilibrar la economia, era necesario que el Estado introdujera los
principios de la caridad cristiana y justicia social, pregonados por el catolicismo. La
Iglesia, asumi6 su labor para apoyar ese tipo de desarrollo economico, a través del
impulso de un nuevo asociacionismo apoyado en los derechos individuales, que al

mismo tiempo, le permitiria reconstruir sus bases sociales y econdmicas. Si bien era la

244



afirmacion de un derecho a favor de una colectividad, su base eran los derechos
individuales.

Las asociaciones catolicas buscaron afirmar la presencia del catolicismo en la
sociedad secular y se convirtieran en los nuevos rectores de las obras para revitalizar la
presencia secular del catolicismo, para lo cual trazaron tres objetivos estrechamente
relacionados con los problemas seculares del pais, los cuales tenian como fin fortalecer
sus vinculos con la sociedad mexicana: formar nuevas generaciones de mexicanos con
base en los principios morales del catolicismo, ampliando las instituciones dedicadas a
la educacion de la nifiez y juventud; aumentar el nimero de los establecimientos
dedicados al auxilio social inspirados en la caridad; pacificar a las poblaciones y
establecer el orden social necesario para acompaiar el progreso econémico del pais, con
la prédica de una nueva religiosidad centrada en la conciliacion de los sectores sociales
opuestos, la revaloracion del trabajo y la recurrencia a los mecanismos legales y no a la
violencia para solucionar las tensiones.

El asociacionismo catélico estuvo constituido por tres tipos de sociedades: las
exclusivamente religiosas, las asociaciones de tipo gremiales, y las asociaciones
caritativas. A pesar de los limites en su desarrollo y de que sus obras no lograron ser
hegemonicas, el asociacionismo fue capaz de fortalecer los nexos de la Iglesia con la
sociedad, pues estructuré una nueva organizacion del laicado catélico enfocado a lograr
la conciliacion de los intereses econdmicos en la produccion, fortalecer la educacion
catolica y expandir las obras de auxilio social, afirmando la vocacion social de la Iglesia
desplegada en el discurso eclesiastico.

El asociacionismo también resultd ser una via para financiar los proyectos
eclesiasticos. Dentro de las organizaciones catolicas se establecieron diferentes medios: las
donaciones de particulares, las funciones benéficas, las cuotas de inscripcion y las
mensualidades fijas de sus asociados, las limosnas en las celebraciones religiosas, ademas
de las donaciones que el arzobispado realizaba para la financiacién de algunos de los
proyectos. Las congregaciones se sumaron al nuevo asociacionismo laico, en la
busqueda por la instauracion de un orden social, anhelado tanto la jerarquia como las
elites liberales.

El nuevo modelo de congregaciones religiosas desarrollado en México formo
parte de la reforma de la vida conventual promovida por Roma. La reforma de los
vinculos religiosos, con la afirmacion de los votos simples, dio pauta a la consolidacion

del nuevo modelo religioso al permitir, canénicamente, la accion de los religiosos fuera

245



de sus casas de residencia, y la combinacion de la contemplacion espiritual interior, con
el trabajo fuera de sus conventos.

Es necesario insistir que la labor de las congregaciones de vida activa fue vital
para la renovacion de las bases sociales del catolicismo, por tres razones: se convirtieron
en las principales organizaciones eclesiasticas que trabajaron en la defensa y expansion
del catolicismo, principalmente a través de la educacion y de las obras auxilio social;
contribuyeron a la formacion de un orden en las poblaciones y la pacificacion de
territorios; y, por ultimo, revitalizaron el cardcter de las comunidades religiosas. Las
congregaciones construyeron una alternativa a la decadente fuerza de las antiguas
ordenes contemplativas, que durante el periodo colonial tuvieron una enorme
importancia en la organizacion social, a la luz de la nueva situacion politica y juridica
de la Iglesia en el régimen liberal, con base en tres elementos que renovaron la
estructura de las comunidades religiosas: el fomento a la disciplina religiosa y la
centralizacion de la autoridad episcopal y pontificia; el desarrollo de una labor pastoral
misionera que nutria los vinculos de la sociedad con las instituciones eclesiasticas; y el
reclutamiento de jovenes, de distintos estratos sociales, que consolidara la formacion de
las nuevas generaciones de religiosas y sacerdotes. Estos elementos ayudaron a precisar
el nuevo modelo religioso que permitio una relacion mas directa entre el Pontificado y
las congregaciones.

Al mismo tiempo, mostr6é un renovado interés por la aplicacion de la disciplina
eclesiastica interna como parte de un proceso de reorganizacion marcado por la
centralizacion eclesidstica. En éste, la vida parroquial adquiri6 una importancia
trascendental, pues la relacion clero-sociedad trascendio el &mbito eclesidstico para ser
considerada un asunto de orden publico y, por lo tanto, de interés gubernamental. La
participacion de las autoridades, motivada por ese interés, no tuvo como objetivo
afirmar la supremacia de un poder sobre otro, sino mediar entre los intereses
parroquiales y las poblaciones, no con el fin de que los gobiernos civiles lograran una
“conciliacion” con el clero, sino de establecer un orden y dirimir los conflictos.

Este programa de accion, evidencia la forma en que jerarquia pudo disefiar la
recomposicion eclesiastica a partir de un llamado a los catélicos para que, como
individuos en el uso pleno de sus derechos civiles y ciudadanos, se convirtieran en los
nuevos rectores de las obras sociales para revitalizar la presencia secular del
catolicismo. Las corrientes del catolicismo social muestran los esfuerzos de distintos

sectores catodlicos en ese sentido.

246



Capitulo 4

La Iglesia mexicana, entre la Reforma y la
Romanizacion, 1891-1910.

La separacion Estado-Iglesia tiene como primera consecuencia institucional el aumento
del poder de gestion, direccion y representacion de la jerarquia nacional, pues estd en
posibilidades de tomar las riendas de la Iglesia mexicana y de negociar, directamente
con Roma, diversos aspectos relacionados con la organizacion eclesidstica interna. La
jerarquia romana aprovecha ese cambio a su favor, promoviendo un mayor control e
influencia sobre las iglesias locales. Es pertinente volver a referir que este proceso,
conocido como romanizacion, consiste en una serie de intentos que pretenden hacer de
Roma, la cabeza de la Iglesia catdlica y el centro rector de la politica eclesiastica. Dicho
proceso es apoyado por algunos grupos de eclesidsticos mexicanos e impugnado por
otros.

Como ya he referido y es necesario remarcar, ese reacomodo de fuerzas no fue
exclusivo de M¢éxico sino que se produjo en otras latitudes a partir de las distintas
rupturas entre el clero y los poderes civiles de los paises catodlicos occidentales. La
romanizacion se presentd con una fuerza y caracteristicas distintas en cada uno de los
paises americanos. La revision de algunos casos me lleva a suponer que es un proceso

mas disputado en aquéllos paises en los que, como M¢éxico, presentan las siguientes

247



caracteristicas: a) una Iglesia catdlica de antiguo régimen cuya organizacion y poder
econdmico, politico y social rivalizaron, con la soberania de los nacientes Estados
liberales; b) la ruptura ideoldgica entre el clero y el gobierno a partir del ascenso del
liberalismo, y c) la presencia de una jerarquia numerosa, con una trayectoria local
arraigada que disputaba espacios de control social con los gobiernos civiles.

Dos aspectos impulsan el inicio de la romanizacion en México: el exilio de parte de
la jerarquia mexicana en Roma y la fundacion del Colegio Pio Latinoamericano. En este
apartado abordaré las caracteristicas de la formacion de una parte del episcopado en
Roma, la visita apostolica de Nicolds Averardi y la celebracion de los concilios
provinciales. Al mismo tiempo se revisard la manera en que, como consecuencia de la
concertacion lograda entre el clero y el gobierno, se da un intento por reestablecer
formalmente las relaciones Estado-Iglesia.

El punto que enlaza a todos esos aspectos es el impulso a la centralizacion
eclesiastica y su contribucién a la consolidacion de la estrategia para lograr una mutua

aceptacion entre el Estado y la Iglesia en el régimen liberal.

1. Los concilios provinciales y las reformas eclesiasticas

Los concilios se pueden dividir en dos tipos: los generales y los particulares. Los
primeros, también conocidos como ecuménicos son asambleas de obispos y otros
miembros de la jerarquia convocados por el papa, en las que se discuten y regulan
aspectos doctrinales y otras cuestiones. La autoridad del papa en estos concilios,
también llamados ecuménicos, se consolido al ser el inico autorizado para convocar
estas reuniones y aprobar y dar validez a los dictimenes y resoluciones que emanaran de
éstos.

Los concilios o sinodos particulares son reuniones que congregan a distintas
jerarquias para adaptar las normas generales de la Iglesia a las circunstancias concretas
de una jurisdiccion eclesiastica particular; éstas generalmente convocan al clero de una
didcesis y son presididas por el obispo, o a los religiosos de alguna provincia
eclesiastica presididos por su superior provincial -cuyas resoluciones tenian que pasar
por la revision del obispo donde radicara la congregacion-, o también reuniones de

caracter regional o nacional en las que se juntaban los prelados de cada jurisdiccion

248



religiosa de un pais especifico, como el caso de los primeros concilios provinciales de
México.'

Para que las resoluciones conciliares pudiesen entrara en vigor, se debian enviar
a Roma para ser revisadas y aprobadas por las comisiones encargadas. La jerarquia
romana tenia la facultad de introducir alguna modificacion en el texto si asi lo
consideraba pertinente. Sin embargo, estas asambleas gozaron de una considerable
autonomia.

Los decretos conciliares constituyen una de las fuentes positivas fundamentales
de la base juridica eclesiastica novohispana, a la que se suman la tradicién candnica
legal formada durante varios siglos y las diversas obras y tratados que desarrollaron
temas conciliares y que fueron difundidos, al igual que los contenidos del Concilio de
Trento, en forma de catecismos y manuales de parrocos, por ejemplo), que se daban a la

P o 2
tarea dar especificidad a los decretos conciliares generales.

' En la Nueva Espafia del siglo XVI se realizaron, al menos, dos sinodos que pretendieron dar una
dimension local a las disposiciones tridentinas, tomando como puntos de referencia central los procesos
de conquista militar y fundacion de la Iglesia novohispana. Estos hechos produjeron innumerables
discusiones en torno a la mejor forma de organizar la administracion espiritual de la poblacion indigena,
negra y espafiola. En 1585 Pedro Moya de Contreras, arzobispo de México, convocoé la celebracion del
Concilio IIT Provincial que, siguiendo las directrices establecidas por el concilio de Trento y por Roma,
desarrolld una legislacion que le permiti6 a la jerarquia establecer las normas disciplinares,
administrativas, rituales y de gobierno que se adaptaran a las circunstancias de la diversa condicion
étnica, social, econdmica y politica de la poblacion novohispana. El Concilio III, vigente durante la mayor
parte del periodo colonial y del siglo XIX, tuvo entre sus objetivos centrales disefiar los postulados
legales y validos para “la ereccion de seminarios, la purificacion de la vida de los clérigos —regulares y
seculares, la reglamentacion de las visitas pastorales y las obligaciones de los parrocos doctrineros y
confesores.” Gonzalbo Aizpuru, Pilar. “Del Tercero al Cuarto Concilio Provincial Mexicano, 1585-1771”
en Historia Mexicana, No. 137, VolL. XXXV (1), México, El Colegio de México, julio-septiembre de
1985, p.8.

* Estos cuerpos legales circularon en la Nueva Espafia su texto completo, pero también en forma de
estudios especificos sobre determinadas materias publicadas a manera de tratados y manuales que
desarrollaban concreta y positivamente la doctrina general, pues “la calidad de pecadores y pecados
exigia sendas especialidades y recomendaciones” que las reglas conciliares no enunciaban. A pesar de la
enorme importancia que se le daba al arbitrio judicial y a la costumbre como guias para orientar las
sentencias de los jueces, estos manuales se constituyeron en referencia obligada del derecho positivo
eclesiastico, en espacios como los juzgados eclesiasticos, las administraciones diocesanas, las casas de
religiosos, los seminarios y las demas instituciones donde tocaba impartir las normas y preceptos
catolicos. Algunos ejemplos son los siguientes: El sacrosanto y ecuménico Concilio de Trento, Madrid,
Imprenta de Ramoén Ruiz, 1798. Catecismo del Santo Concilio de Trento para los parrocos ordenado por
disposicion de San Pio V, Madrid, Imprenta Real, 1785. Catecismo del Santo Concilio de Trento para los
parrocos, ordenado por disposicion de San Pio V, Madrid, Imprenta de Benito Cano, 1787. Catecismo
del Santo Concilio de Trento para los parrocos ordenado por disposicion de S. Pio V, Madrid, Impreso
en la oficina de Don Ramoén Ruiz, 1802. Un cuarto concilio fue celebrado en 1777, pero sus decretos no
tuvieron validez, pues Roma no concluyd su revision ni emitié la aprobacion de sus decretos, a pesar de
lo cual fue reconocida como una asamblea valida en la historia de los concilios mexicanos, pero sin vigor.
A mediados del siglo XIX, el III Concilio fue impreso nuevamente: Concilio III Provincial Mexicano,
celebrado en México el aiio de 1585, confirmado en Roma por el Papa Sixto V. y mandado observar por
el gobierno espariol en diversas reales ordenes, ilustrado con muchas notas del R.P. Basilio Arrillaga, de
la compariia de Jesus, y una Apéndice con los decretos de la Silla Apostolica relativos a esta Santa
Iglesia, que constan en el Fasti Novi Orbis y otros posteriores, y algunos mas documentos interesantes;

249



El cambio experimentado por la Iglesia y la sociedad mexicana con la
independencia y la reforma liberal, hacen inevitable replantear transformaciones en el
derecho eclesiastico: la supresion del patronato, la independencia Estado-Iglesia, las
reformas educativas del clero, el matrimonio civil, las exclaustraciones de religiosos, la
desamortizacion de propiedades, la fundacion de nuevas congregaciones, parroquias y
obispados, entre otros puntos. Todo ello hizo que las administraciones parroquiales,
regulares y diocesanas presentaran lagunas para el establecimiento de un proceder
formal que, en principio, fue subsanada en la practica con disposiciones de caracter
temporal.

Era necesario un cuerpo legal que, desde la perspectiva de la romanizacion,
incluyera el reordenamiento de las o6rdenes religiosas, la revitalizacion de la vida
parroquial, un mayor control de la disciplina, formacion intelectual y labor ministerial
del clero parroquial; ademas de una renovada vida espiritual orientada a las expresiones
de una religiosidad racionalizada e interiorizada.

A esto se anadian preocupaciones centrales como la regulacion del diezmo y las
demas percepciones econémicas de la Iglesia.’

Desde el inicio de su gobierno en el arzobispado de México, Pelagio Labastida
habia manifestado la necesidad de celebrar un concilio nacional. No obstante, su
realizacion se habia pospuesto porque la legislacion civil en materia eclesiastica
impedia asegurar la permanencia de las medidas eclesiasticas. La practica eclesiastica
de los instrumentos juridicos de la legislacion liberal que permite la concertacion clero-
gobierno, dan a la Iglesia el espacio para institucionalizar los cambios que habia

introducido en su administracion desde hacia dos décadas.

con cuyas adiciones formara un codigo de Derecho canonico de la Iglesia Mexicana publicado con las
Licencias necesarias por Mariano Galvan Ribera. Primera Edicion en Latin y Castellano, México,
Eugenio Maillefert y Compaiiia Editores, 1859.

* El gran modelo por la repercusiéon que tuvo para la organizacion de un catolicismo en expansion, fue el
concilio de Baltimore, de 1851; el cual logrd congregar a los 32 obispos que componian el episcopado
norteamericano. Sus decretos estan orientados a apoyar la expansion de la iglesia catolica en el territorio
norteamericano, desde una posicion de religion minoritaria “que esta haciendo tan rapidos progresos en
poblacién y prosperidad”, gracias a una situacion politica que lo hacia posible. La jerarquia supo apreciar
estos espacios e implementar las bases de una iglesia nueva, a través de mecanismos que mas tarde serian
retomados también por los obispos mexicanos: el establecimiento de las misiones, la fundacion de nuevas
iglesias, escuelas, orfanatos, hospitales “y proveer a todas las necesidad de la humanidad doliente”; y
mejorar la educacion sacerdotal en ciencia y virtudes, por mencionar los mas importantes. Esto, no sin
referir la obediencia a Roma, el respeto a la propiedad eclesidstica —particularmente por parte de la
sociedad y los mismos eclesiasticos-, y la adhesion a las instituciones civiles. Carta pastoral del primer
concilio nacional de los Estados-Unidos, celebrado en Baltimore en mayo de 1852, México, Imprenta de
La Voz de la Religion, 1852.

250



Dos sinodos diocesanos tienen lugar antes del Quinto Concilio Provincial
Mexicano: los sinodos de Tabasco de 1883, y Antequera de 1893. El primero se celebra
en la circunstancia de la ereccion del obispado tabasquefio, a instancias de su primer
obispo Agustin de Jesus Torres y Hernandez, ante la necesidad de formar un cédigo
diocesano “que sirva para uniformar la conducta del clero, el gobierno, servicio y
administracion de las parroquias.”

El concilio provincial de Antequera es organizado por el obispo Gillow, durante
los meses de diciembre de 1892 y marzo de 1893.° Su objetivo es solucionar los
aspectos mas urgentes de la administracion, para “sofocar los gérmenes de los errores,
mantener la disciplina eclesidstica y cuidar de la piadosa y legitima administracion de
los sacramentos”. A ello se suma, la preocupacion por la division territorial de 1891,
que habia elevado a Antequera a categoria de arquididcesis, teniendo bajo su
jurisdiccion a las didcesis de Yucatan, Chiapas, Tabasco y Tehuantepec, cambio que
trajo la necesidad de establecer “las leyes que deban aprovechar al régimen y concordia
de las mismas™.® El sinodo se apuntalé como un medio temporal para defender las bases
de la disciplina eclesiastica, uniformar la administracion corrigiendo los errores
existentes, mejorar la instruccion del clero y abrir el camino a los decretos oportunos

mediante los proximos concilios.”

* Constituciones Sinodales que en noviembre de 1883 dicté para la diécesis de Tabasco su primer obispo
el Ilmo. Sr. D. Agustin de Jesus Torres y Hernandez y en abril de 1885 previo acuerdo que prescriben los
sagrados canones, fueron promulgadas en el primer sinodo diocesano. San Juan Bautista, Tip. “Juventud
Tabasquefia” de Francisco Chicliazza, 1885, p.2. Las resoluciones del sinodo estuvieron distribuidas en
17 capitulos sobre los nombramientos de parrocos, la disciplina y decoro de la vida sacerdotal, la
instruccion religiosa, el culto y los sacramentos. Se sumaban también, las disposiciones respecto a
diversos temas, diezmos y cementerios en otras didcesis, que reflejan la necesidad de establecer cierta
certidumbre en la administracion. Providencias extendidas por el obispo diocesano durante su visita de
parroquias en las Mixtecas del Obispado de Puebla de los Angeles. Puebla, Tip.V.E.H. de Isidro Boclar.
1889.

> Los cat6licos mas comprometidos con la cuestion social, tildaron de tibia y sin resultados concretos a
esta asamblea, que por otro lado, es calificada como “congreso indigenista”. Otro asamblea es la
efectuada en 1895, en el obispado de Chilapa. Ese sinodo estuvo enfocado a tres aspectos: el disefio de
una nueva distribucion parroquial; aspectos de catequesis y doctrina, y la recaudacion de los diezmos.
Segundo Sinodo Diocesano celebrado en Chilapa en la Basilica de S. Francisco por el Illmo. y Rmo. Sr.
Obispo de la Diocesis Dr. D. Ramon Ibarra y Gonzalez, en los dias 6, 7y 8 de mayo de 1895. Puebla,
tipografia de las Escuelas Salesianas de Artes y Oficios. 1895.

% “Edicto de convocacion al sinodo provincial”, Ademés de un apéndice con 4 titulos. Actas y Decretos
del Concilio I de Antequera celebrado en Oaxaca, del dia 8 de diciembre de 1892 al 12 de marzo de
1893. Version que del latin al castellano, con autorizacion del Ilmo. Sr. Arzobispo de aquélla provincia,
hicieron los Sr. Dr. D. Manuel Alvarado hasta la pagina 56 y Dr. D. Manuel Azpeitia Palomar, desde la
pagina 57 hasta el fin. Guadalajara, Antigua Imprenta de N. Parga, 1895, p.3.

7 El sinodo se declard bajo la proteccién de la virgen de Guadalupe y fue dividido en gres grandes partes:
Primera parte (cinco secciones: De la fe catdlica, De la Iglesia de Cristo, De los sacramentos y
sacramentales; Del culto divino; De la vida cristiana) Segunda parte ( De la Jerarquia y régimen de la
Iglesia, De la perfeccion del clero) y Tercera parte (dos secciones: De los juicios eclesiasticos; De las
causas matrimoniales).

251



En octubre de 1895, el arzobispo de México comienza a planear la organizacién
y las materias que serian tratadas en el Quinto Concilio, bajo el impulso del visitador
apostolico Nicolds Averardi. La asamblea es convocada el 14 de junio de 1896.
Prospero Alarcon, sucesor del arzobispo Labastida, sefiala que su importancia “cuando
las circunstancias de la Iglesia evidencian el abanado de la formacion religiosa de los
catolicos y la expansion de la indiferencia religiosa.” La indiferencia se habia extendido
a tal grado que los catdlicos no santificaban las fiestas, ni cumplian con los
sacramentos, desmeritando a tal grado la vida familiar que resultaba un hecho cotidiano
la ruptura de los lazos del matrimonio. La sociedad mexicana enfrenta una grave crisis,
al haber adquirido las caracteristicas de una “civilizacion semipagana”, que sufria males
de desérdenes y suicidios, y es consumida por la “precocidad en el crimen”.® El concilio
se posicionaba como un recurso poderoso “para acordar medios prudentes y eficaces a
fin de que luzcan en toda su deslumbradora claridad las ensefianzas evangélicas,
desaparezcan las irregularidades y corruptelas que hubieran podido introducirse en el
transcurso de los tiempos.”’

Las reuniones se celebran entre el 23 de agosto de 1896 y el 1 de noviembre de
1896. En la apertura, Alarcon hace dos peticiones a los obispos mexicanos: la primera,
que orienten sus discusiones en aspectos centrales, evitando entrar en “cuestiones
inttiles y demasiado metafisicas”, para orientar los esfuerzos en la busqueda de
soluciones pragmaticas a los problemas eclesiasticos; y la segunda, que procedan a la
discusion con respeto y cuidado, para sortear divisiones y encono entre el clero.'’

Después de concluidas las sesiones, Leopoldo Ruiz y Flores y Ramoén Ibarra, se

encargan de tramitar su estudio y aprobacion en el Vaticano, la cual tardé en efectuarse

¥ La convocatoria se extendio, ademas de los obispos, a los cabildos catedrales, la colegiata de Guadalupe
y a los rectores de los seminarios, superiores de las 6rdenes y demas eclesiasticos, a quienes por derecho
o costumbre correspondia invitar. Edicto del Ilmo. Sefior Arzobispo de México Doctor D. Prospero Maria
Alarcon y Sanchez de la Barquera con motivo del Concilio Provincial Mexicano que con el favor divino
habra de celebrarse proximamente en este anio. México, Imprenta del Sagrado Corazon, 1896, pp.7 y 8.

? Edicto del Ilmo. Seiior Arzobispo de México Doctor D. Préspero Maria Alarcén y Sdnchez de la
Barquera con motivo del Concilio Provincial Mexicano que con el favor divino habrd de celebrarse
proximamente en este aiio. México, Imprenta del Sagrado Corazon, 1896, p.5.

10 «prospero Maria Alarcén. Discurso de inauguracién del concilio.” AHAM, Seccién Secretaria
arzobispal, Serie Correspondencia, Caja 55, Exp. 18. Alarcon afirmaba que el objetivo del concilio no era
marcar dogmatismos que solo correspondian a Roma, sino sefialar “ligeramente” los errores, “como para
dar a los ficles una vez mas la voz de alerta a fin de que de ellos se alejen”. Edicto del Ilmo. Seiior
Arzobispo de México...1896, p.9. En ese mismo afio fueron publicadas las actas del concilio, que fueron
revisadas por la Sagrada Congregacion del Concilio en Roma y confirmado el 12 de agosto de 1898 y
promulgado en México el 12 de octubre de ese ano. El concilio entrd en vigor el 19 de marzo de 1899.

252



debido a la proximidad del Concilio Plenario de América Latina.'' En 1897 se
realizaron los sinodos diocesanos de Guadalajara y Michoacén, y en los afios siguientes
tendrian lugar los de las otras provincias mexicanas.

El Quinto Concilio Provincial de 1896, institucionaliza los cambios que se
venian preparando con mayor fuerza desde mediados de la década de 1870, con el pacto
informal Estado-Iglesia. La practica de ciertas estrategias de reorganizacion, le permite
a la asamblea delinear formalmente de la vida eclesidstica, a partir de ciertos principios
clave: la autoridad episcopal, la disciplina eclesidstica, la administracion parroquial, la
relacion clero-gobierno y relacion con los fieles.

Los decretos conciliares evidencian el avance de la romanizacion, pero también
reivindican la permanencia de ciertos privilegios ancestrales para el Iglesia mexicana.

Los preceptos sobre la autoridad episcopal son muestra de ello.

a) Episcopado y control eclesiastico
Los concilios y sinodos intentan equilibrar la autoridad del papado y del
episcopado nacional, delimitando sus esferas de accion propia. El Quinto concilio, por
ejemplo, parte de una profesion de fidelidad al dominio temporal y religioso del papa
como “bueno y legitimo”, “conveniente y moralmente necesario”, pues: “nada mas
precioso para los obispos y para todo el clero de esta provincia, que promover y
fomentar con toda diligencia la sumision, veneracion, amor, adhesion y obediencia al

Romano Pontifice”. '

" Ibarra y Ruiz y Flores tuvieron que insistir, a través de numerosas entrevistas y comunicaciones con el
prefecto de la Congregacion del Concilio y el Secretario de Estado en Roma, la aprobacion del concilio
mexicano, pues sus estatutos debian concordar con los del Concilio Plenario, que todavia no se llevaba a
cabo. En una comunicacion, Ruiz y Flores habia expresado a un funcionario del Vaticano, “que los
Concilios Provinciales celebrados tltimamente en la Republica lo habian sido por indicaciones que habia
hecho y con instancia Mons. Averardi en nombre de la Sta. Sede y que por lo mismo los Sres. Obispos no
dejarian de resentirse al saber que sus Concilios quedarian archivados en Roma... hice notar la
interpretacion torcida que se daria, principalmente por los enemigos del pobre Concilio Quinto Mexicano
a la determinacion de no revisarlo; pues nunca creerian que esto fuera por causas extrafias al mismo
Concilio.” “Carta de Leopoldo Ruiz a Prospero M. Alarcon.” Roma, 29 de enero de 1898. AHAM,
Seccion Secretaria arzobispal, Serie Correspondencia, Caja 27, Exp. 5.

2 “Primera parte, Titulo I De la fe y de la profesion de la fe”, no.4. en Quinto Concilio Provincial
Mexicano celebrado en 1896, presidido por el Ilmo. Sr. Doctor D. Prospero M. Alarcon y Sanchez de la
Barquera, Metropolitano de México. México, Imprenta de “El Catecismo”, 1900, p.3. Titulo I, Capitulo
VIII Del romano pontifice. Actas y Decretos del Primer Concilio Plenario de América Latina, Roma,
(Sin editorial) 1906. El concilio de Antequera también consigné los derechos y prerrogativas del papa, y
su potestad en materia de fe, doctrina y costumbres, y disciplina sobre todas y cada una de las iglesias en
el mundo, sus pastores y sus fieles. Parte segunda. Seccion primera. “De la jerarquia y régimen de la
Iglesia, Titulo I Del romano pontifice.” Decretos I-V Actas y Decretos del Concilio I de Antequera...1895,
pp.192-195. En el concilio plenario Latinoamericano los obispos fueron mas enfaticos en esta disposicion
“Nos, los Padres de este Concilio Plenario, profesamos solemnemente fidelidad, sujecion y obediencia en

253



La jerarquia mexicana promueve, al mismo tiempo, la obediencia al arzobispo
de México como maxima autoridad de la iglesia mexicana, seguidos en jerarquia por los
obispos locales y sus drganos de gobierno."” Se afirma que el obispo en su didcesis es el
principe y por derecho de gobierno posee una triple potestad: legislativa, judicial y
coercitiva.'* Todos, tanto eclesidsticos como seglares, estan obligados a aceptar y
obedecer con humildad las disposiciones de los obispos, quienes no tendrian que dar
cuenta de su administraciéon mas que al papa. Asi, a ninglin catolico le estaba permitido
“censurar, murmurar o criticar de cualquier modo las disposiciones del obispo™."

La definicion de una autoridad episcopal fuerte no se explica s6lo por un mero
deseo de afirmar ciertas jerarquias, sino en el contexto de las pugnas con los gobiernos
civiles, la rebeldia y peligrosa autonomia con que se conducian ciertos sectores del clero
parroquial. El episcopado tenia que afirmar una esfera de accidon propia en su
jurisdiccion, con el suficiente grado de autoridad para interactuar con el poder civil y
hacerse obedecer por su clero.

Varias iglesias locales viven cierto grado desorden donde es evidente la falta de
control eclesiastico. Tal es el caso de la didcesis de Tabasco, jurisdiccion formada en
1882, cuya geografia accidentada habia impedido, durante afios, la cercania de los

parrocos con su prelado, teniendo como consecuencia la dispersion del clero, su falta de

sujecion al gobierno eclesiastico y el desempefio de una vida moralmente reprobable a

todo y por todo al Romano Pontifice, Vicario de Jesucristo... Protestamos asimismo observar todos los
Decretos de los Pontifices y de la Sede Apostodlica: cuanto ellos han condenado condenamos nosotros, y
cuanto han aceptado lo aceptamos y veneramos en toda la integridad de la fe, y siempre con libertad,
como ellos han predicado, predicaremos nosotros.” Titulo III, capitulo I De los obispos. Decreto 184,
Actas y Decretos del Primer Concilio Plenario...1906.

5 El Quinto concilio afirmé las prerrogativas y derechos concedidos a los metropolitanos (arzobispos)
por el Concilio de Trento y las Constituciones Apostolicas. Dentro de sus atribuciones estaba la de
convocar y presidir concilios provinciales, erigir y conservar seminarios, visitar las diocesis sufraganeas,
designacion de vicario capitulares en didcesis sufraganeas en caso de no haberse designado por los
cabildos locales; se agregan las facultades de conceder indulgencias, bendiciones, dispensas. “Parte II,
Titulo I Del metropolitano” Decretos 196-198, 200-205. en Quinto Concilio...1900, pp. 63-65. A esto
falté la atribucion de poder escuchar los casos de apelacion que fueron consignados en el apartado de los
juicios eclesiasticos.

' «arte II, Titulo II De los obispos” Decretos 207-208, en Quinto Concilio...1900, pp. 66-67.

' La conducta de los obispos debia ir en consecuencia con su representacion, tanto en su conducta
personal, como en la forma en que ejercian su autoridad para con sus subditos. Particular recomendacion
se hizo para la practica de las visitas pastorales, al menos cada diez afios. “Parte II, Titulo II De los
obispos” Decretos 211, 213-215, en Quinto Concilio...1900, pp. 67-68. Se establece su celebracion cada 4
afios. El concilio de Antequera sefialaba que los obispos debian dar confianza a los clérigos, a fin de que
en lugar de temor despertaran en ellos confianza, consuelo y auxilio. Parte segunda. Seccion primera. “De
la jerarquia y régimen de la Iglesia, Titulo III De los obispos” Decretos Il Actas y Decretos del Concilio .
de Antequera...1895, pp.195. Sobre el respeto hacia los obispos, el concilio plenario sefiala que aun
cuando fuera notorio a los clérigos que el prelado se hubiere alejado de sus deberes “no por esto hay que
eximirse de su autoridad; y mientras esté en comunion con el Romano Pontifice, a ninguno de sus
subditos es permitido menoscabar la reverencia y obediencia que se le debe.” Titulo III, capitulo I De los
obispos. Decreto 184 Actas y Decretos del Primer Concilio Plenario...1906.

254



los ojos de los fieles, todos ellos aspecto que socavaban la administracion parroquial.
Para afianzar la autoridad episcopal, el sinodo diocesano, publicado en 1885, dispone
que los sacerdotes y eclesidsticos de la didcesis acudan a la sede episcopal a “protestar
obediencia al obispo”, en el lapso del primer afio de su nombramiento. '®

El papado esta dispuesto a ceder parte de sus privilegios y lograr un delicado
equilibrio de interaccion. La defensa de los privilegios episcopales concedidos en
tiempos del patronato es un ejemplo de ello. El caso de la prerrogativa de los obispos
mexicanos concedida en 1822, para la provision de los beneficios de las didcesis
permite ver esa dinamica.

Frente a la renovada autoridad papal, surgieron varias interrogantes en el
gobierno eclesiastico del arzobispado de México sobre la vigencia del privilegio de
1822. Las Reglas de la Canceleria Romana estipulaban la provision de todos obispados
y el nombramiento de la primera dignidad de las catedrales y de las colegiatas, asi como
la provision de las canonjias vacantes, por la promocion de su beneficiado a la dignidad
de arzobispos, obispos y abades, correspondian al papa.

Para la defensa de la prerrogativa, Leopoldo Ruiz y Flores, canénigo
penitenciario de la colegiata de Guadalupe, elabora un dictamen en donde sostiene que
las disposiciones romanas son de caracter general e, incluso, con la misma fuerza de
cualquiera otra ley humana, pudiendo ser derogadas a través de tres medios: los
concordados, los privilegios especiales y la costumbre legitima.'” Argumenta que desde
la fundacion de la iglesia mexicana habia estado en observancia tnicamente la provision
papal de los obispados; derogado el patronato y después de quedar asentada la
autonomia eclesiastica en materia de nombramientos con la separacion Estado-Iglesia,
¢ésta no se sujetd a la autoridad de Roma en esos puntos, sino que se afirmo el privilegio

episcopal de presentaciéon de candidatos para la eleccion de sus dignidades, salvo la

' La protesta debia hacerse “de rodillas, ante un Crucifijo, tocando los Evangelios, en presencia del
Prelado o su Vicario.” (Decreto 2) En el primer decreto se establecié que el obispo “que se halle en
posesion de su Silla, es la principal y legitima cabeza y autoridad eclesiastica ‘Suprema en su didcesis’
(con dependencia del sumo pontifice) a quien estan obligados en conciencia a prestar obediencia los
demas sacerdotes y Eclesiasticos.” “Gobierno de la diocesis”, Decreto 1 p.4. Y se afiadia en otra parte
“Declaramos, que cualesquiera que sean los talentos, la ciencia y la experiencia de un eclesistico, no
tendra para Nos mérito ninguno, ni lo consideraremos util a la Didcesis, si es indocil y desobediente.
Mucho mas estimaremos al Sacerdote humilde y obediente, aunque sea hombre de escasa ciencia.”
“Capitulo II. De la Santificacion propia” Decreto 15, Constituciones Sinodales... 1885, p.10.

"7 Esa discusién surgi6 a partir de un problema suscitado en las propias sesiones del Quinto Concilio, en
las que el cabildo metropolitano de México se inconformé porque el abad del santuario de Guadalupe
ocupaba un asiento distinguido en el que presidia a dicho cuerpo capitular, lo cual alegaban ser una falta
contra su dignidad prohibida por las normas generales de la iglesia. “Carta del dean de la iglesia
metropolitana de México al arzobispo de México.” AHAM, Seccion Secretaria arzobispal, Serie
Correspondencia, Caja 49, Exp. 19.

255



episcopal. Los privilegios se refrendan como wuna “costumbre legitimamente
introducida, y por privilegio escrito, concedido por la Santa Sede.” Esas dispensas,
sefiala Ruiz y Flores, se hacen extensivas a las nuevas jurisdicciones eclesiasticas.'®

Otro nombramiento discutido es el de abad, pues el privilegio de nombrarlo
habia presentado una excepcion con el nombramiento de Antonio Plancarte y Labastida,
sobrino del arzobispo Labastida, como abad mitrado de la Basilica de Guadalupe en
1895. Debido a algunas disputas entre el clero mexicano, un grupo de sacerdotes que
mantenian un contacto cercano con la jerarquia romana, obtuvo el nombramiento de
Plancarte directamente del papa. Sin embargo, ése se considerdé un hecho excepcional,
por lo que a la muerte de éste, apenas dos afos después, el gobierno eclesidstico del
arzobispado defendio la presentacion de la candidatura del abad como prerrogativa
episcopal, “quedando la cuestion de lo pasado y lo futuro ‘in statu quo’”." No obstante,
la definicion formal de los privilegios de la Iglesia mexicana en el Quinto Concilio
quedé como punto suspenso en la celebracion de los concilios.*

Estas discusiones evidencian que para el clero mexicano, aun los clérigos que
eran partidarios de la romanizacioén, hubo privilegios de la iglesia mexicana que se
consideraron indispensables para compensar la fuerza de Roma.

Sin embargo, los cabildos catedralicios son los que pierden fuerza ante la
afirmacién de la autoridad episcopal y papal. La falta de una definicion del patronato
durante la primera mitad del siglo XIX, habia favorecido el aumento de facto de las
facultades de los cabildos mexicanos; la mas importante era la prerrogativa de proponer,
primero a los gobiernos civiles y luego a Roma, los candidatos para ocupar sus sedes

episcopales vacantes.”’ A la separacion Estado-Iglesia, los canénigos de varias iglesias

locales tienen la oportunidad de usar ese privilegio para afirmar sus clientelas de poder

'8 «Leopoldo Ruiz y Flores sobre las reglas de la canceleria romana.” (Puntos no.1-4, 30) Sin fecha,
AHAM, Seccidn Secretaria arzobispal, Serie Correspondencia, Caja 49, Exp. 19.

' El nombramiento de Plancarte habia incluido la excepcionalidad del hecho “en la Datarfa, que es una
oficina casi mecanica, les bastd decir, para hacer mencion del derecho con que el Papa proveia ese
beneficio, que por illa vice estaba reservada, quedando la cuestion de lo pasado y lo futuro in statu quo”
(subrayado del autor) “Carta de Leopoldo Ruiz, canénigo de Guadalupe al arzobispo de México.” Roma,
Colegio P.L. Americano junio 10 de 1898 AHAM, Seccion Secretaria arzobispal, Serie Correspondencia,
Caja 49, Exp.19.

% Estas interrogantes evidenciaron que habia varios aspectos por legislar, por ejemplo, al cabildo de la
colegiata le faltaban estatutos propios, por lo que se pidid que los candnigos formasen sus propias
constituciones.

2! La eliminacion del Patronato permiti6 que los cabildos estuvieran en posicion de proponer una lista de
candidatos, misma que desde el gobierno de Vicente Guerrero se pidio fuera sancionada por los gobiernos
civiles, facultad que después de la ruptura de las relaciones Estado-Iglesia se dejé formalmente al
Vaticano, pero que se retomaria mas tarde, con caracteristicas distintas, con el gobierno de Porfirio Diaz.
Véase Vazquez, 1998, pp.94-112.

256



y asegurar que el cabildo sea una antesala al episcopado. Un ejemplo de ello es la
vacante del arzobispado de México a la muerte de Pelagio Labastida en marzo de 1891.
El cabildo Metropolitano de la ciudad de México realiza varias sesiones para elegir la
terna de candidatos; la primera opcion recae en el dean Prospero Ma. Alarcon, la cual es
ratificada por Roma sin mayor problema.”” No obstante, siete afios mas tarde esa
prerrogativa quedd expresamente suprimida en una circular dirigida a todos los
obispados de la Republica, en la que informaba:

...que su Santidad nuevamente ha dispuesto de la manera mas terminante que no
admitira terna alguna, que los V.V. Cabildos, en sede vacante, le presenten para la
provision de la Silla Episcopal.”

Esa disposicion queda comprendida formalmente en los concilios, que reservan
al papa la exclusiva facultad para designar las sedes vacantes, en donde solo se
admitirian los pareceres de los obispos, pero a manera de consulta.*

La negociacion informal jugd, entonces, un fuerte papel en la practica, al ser el
espacio para que en, algunas ocasiones, las autoridades civiles, entre ellas el presidente
de la republica, participasen en el nombramiento de los eclesidsticos a distintos cargos,

frente a la expectativa de lograr un mayor entendimiento clero-gobierno.

b) El clero regular y las congregaciones religiosas
La situacion del clero regular y de las nuevas congregaciones es incluida en la
regulacion conciliar. El clero regular atraviesa una situacion poco favorable, con la
disminucién del nimero de religiosos, la pérdida de propiedades, y la supresion de una
legislacion que anteriormente le otorgaba una importante autonomia que frenaba la
intervencion episcopal.
Los provinciales y procuradores generales de las 6rdenes en Europa, tenian

noticias poco precisas de la situacion religiosa en México. Los arzobispos de México

2 Archivo del Cabildo Catedral Metropolitano de la Ciudad de México (AHCCMCM), Actas del
Cabildo Metropolitano de la Ciudad de México, Sesion del 10 de marzo de 1891, Exp. 7.

# “Carta de Nicolas Averardi al Arzobispo de Michoacan.” 15 de febrero de 1898. Archivo Historico
“Casa de Morelos” (AHCM), Fondo Diocesano, Serie Gobierno, Subserie Correspondencia, Seccion
Copiadores, Caja 54. De esa manera, se explica que la sucesion del arzobispado de Guadalajara en 1898
siguiera un camino distinto. La presentacion de candidatos se circunscribié a los miembros del
episcopado y al Visitador Apostolico. Si la iglesia vacare por muerte del obispo, al cabildo correspondia
nombrar un vicario general, mientras se daba el nombramiento. Titulo IV, capitulo I “De los deberes y
oficios del cabildo”, Decreto 241 en Actas y decretos del Quinto Concilio...1900, p.76.

* El quinto concilio determiné solo 2 decretos sobre los derechos de los cabildos: el de ser llamado a
concilio provincial y el de portar un traje de mas honor que el del resto de los eclesiasticos sin jerarquia;
ademas de una restriccion sobre ese punto. Titulo IV Capitulo III De los derechos de los cabildos,
decretos 246-248, Actas y decretos del Quinto Concilio... 1890, p.78.

257



habian tratado de hacer algunos arreglos personales con ellos. Prospero Maria Alarcon,
habia enviado a Ruiz y Flores a arreglar la provision de las parroquias de Toluca y
Texcoco, administradas por franciscanos. El procurador general de la orden en Roma
tenia noticia de que el impacto de las leyes de Reforma habia terminado con la vida
comun de los en los conventos y que atn “los religiosos ni en su misma casa particular
podian llevar su habito”. Ruiz y Flores le aclara la inexactitud de sus referencias, pues
“no obstante esas leyes habia en México varias casas de religiosos los cuales vivian en
comunidad y guardaban sus reglas... y que habia religiosos en México, como el
Carmelita de Sn. José, que nunca dejaba el habito ni aun para salir a la calle.”*

Con esa informacion, el procurador general de los franciscanos solicita noticias
mas exactas de México y propone consultar con una de las congregaciones en Roma, la
mejor manera de proveer las parroquias.

La falta de comunicaciones entre las provincias mexicanas y sus superiores en
Europa, produce cierta desorganizacién en algunas conventos: la disminucién de
vocaciones en los noviciados, la pérdida de propiedades, y la secularizacion de los
religiosos. El obispo Gillow describe las suerte de aquéllos religiosos que habian sido
expulsados de sus conventos y que se encontraban “vagando hoy sin asiento, después de
emitidos los votos solemnes”.”® Aunque varios religiosos habian pedido servir en
parroquias y otros tantos cambiaron de residencia para unirse a sus compaieros de
orden de otras jurisdicciones, los prelados intentan sujetar las comunidades religiosas de
su jurisdiccion, argumentando los peligros que corrian sin una direccién adecuada, pues
debian continuar siendo ejemplo de virtud, piedad, fervor y obediencia.

Sin embargo, esos intentos generaron fricciones entre los obispos y el clero
regular, como se muestra en los siguientes ejemplos. El primero es el que se da a partir
de la disminucion de los religiosos en algunos conventos. Algunos obispos ordenan la
reubicacion de los religiosos y disponen de los edificios para iniciar otros proyectos,

como la formacién de las nuevas congregaciones.”’ Asi habia ocurrido con el convento

» “Carta de Leopoldo Ruiz, canénigo de Guadalupe al arzobispo de México.” Roma, Colegio P.L.
Americano 25 de enero de 1898 AHAM, Seccion Secretaria arzobispal, Serie Correspondencia, caja 49,
Exp.19.

28 Titulo XIII De los regulares. Actas y Decretos del Concilio I de Antequera...1895, p.332.

7 Cabe mencionar que esta pretension habia sidos expuesta en Roma por los obispos en el exilio a
mediados de la década de 1860. En concreto plantearon una serie de disposiciones para arreglar el estado
de la iglesia mexicana, particularmente el de las o6rdenes. Entre los articulos propuestos para comenzar la
reorganizacion, estaba que los conventos que desocupados por la reduccion quedarian a disposicion de los
respectivos Ordinarios Diocesanos. Proposicion séptima de la comunicacion “Los obispos e Michoacan,
Linares, Guadalajara, San Luis Potosi, Tlaxcala y Antequera sufraganeos de la Provincia Eclesiastica de

258



carmelita de san Joaquin de Toluca, habitado inicamente por dos religiosos, un secular
y un laico. El arzobispo de México toma su control y lo entrega al religioso espafiol y
fundador de los Institutos Josefinos, José Maria Vilaseca.

Fray Pablo de Santa Teresa, prior de los carmelitas de ese convento, presenta
una denuncia ante el secretario de camara y gobierno de la arquidiocesis de México,
donde pedia que el arzobispo devolviera el edificio y extendiera sus escrituras a favor de
Rafael Checa, provincial de los carmelitas que se encontraba sirviendo en la parroquia
de San Angel. En la denuncia se afirma que el mismo Labastida en persona habia ido a
pedir con engafos la entrega del convento; sin poder lograrlo, recurri6 a una orden
terminante para que le fuera cedido bajo amenazas de suspension al encargado. El
convento es entregado en abril de 1888. No obstante, los carmelitas retoman la posesion
fisica del edificio, generando un conflicto de autoridad. Los carmelitas refrendan los
privilegios papales de la orden, que la exceptuaban de la jurisdiccion ordinaria en sus
personas y cosas: “en medio pues de las circunstancias penosas y aflictivas que guardan
hoy las Provincias de todo el orbe catolico, no ha habido una nueva disposicion
Pontificia que afecte al Instituto Regular en su esencia, no ha disminuido en lo mas
minimo la jurisdiccidn, y por consiguiente las Supremas disposiciones de los superiores
Regulares; ni menos se ha permitido al Ordinario ejercer la mas pequena jurisdiccion
sobre ellos, sobre sus subditos y de disponer de sus conventos, iglesias, cosas y
personas”.28

Se afirma que desde el gobierno de Lézaro de la Garza, los arzobispos de
Meéxico habian realizado varios intentos por secularizar las propiedades y disminuir al
clero parroquial, no sélo para disponer de sus propiedades, sino de las riquezas producto
del arreglo de las propiedades desamortizadas, de cuyas operaciones los regulares no
vieron ningun fruto. Se acus6 a Labastida de haberse negado a ordenar a més religiosos
con el pretexto de que no podian llevar debidamente sus antiguos usos, costumbres y

clausura.”’ La denuncia no tuvo seguimiento.

Meéxico, reunidos en Roma.” Sin fecha, en Archivo Secreto Vaticano (en adelante ASV), carpeta 10 (2)
Dcto. 02644.

* Documento de fray Pablo de S. Teresa Prior de los Carmelitas del convento de San Joaquin de
Querétaro al Sr. Srio de Camara y Gobierno de la Arquidiocesis de México Lic. D. Ignacio Martinez y
Barros AHAM, Fondo Siglo XIX, Serie Conventos, Caja 226, Exp. 61.

? Se acusa a Labastida de haber retomado la idea del arzobispo Lézaro de la Garza, quien pretendid
secularizar el curato de Toluca, propiedad de los franciscanos, mismo que afios después intento arreglar
Préspero Ma. Alarcon. Incluso se alude a una especie de conspiracion por la cual, en compafiia de
algunos obispos mexicanos en la ciudad de Zamora, plane6 secretamente una gran secularizacion de los
religiosos mexicanos. En contraposicion se expone el caso de José Ignacio Arciga, arzobispo de México,
al que se le reconoce la ayuda que ha prestado a los regulares: No es extrafio ese auxilio, pues

259



Otro caso que ejemplifica las fricciones entre los regulares y la autoridad
episcopal es cuando en 1897, Prospero M. Alarcon dispone que los regulares asistan
continuamente a los sinodos y/o exdmenes, como el clero secular, como requisito para
otorgarles la licencia de predicar y confesar. El franciscano Vicente Hermogenes
Trevinio de Texcoco, expuso su inconformidad por la disposicion, refrendando las
excepciones de que gozaba la orden, que solo obligan a los regulares a presentarse una
unica vez a sinodo para obtener la licencia: “;puede darse cosa mas dulce, mas
deleitable, mas simpatica y meritoria para un Religioso, que contribuir en cuanto nos
sea posible a conservar nuestros privilegios, derechos y exenciones ganados a costa de
tanta sangre derramada, por nuestros propios hermanos, los fundadores de la Catdlica
Religién en la misma Archidiocesis que tan dignamente rige V.S.Ilma.?”.** En
respuesta, el arzobispo encargd un estudio a Jesus Herrera y Pifia, egresado del colegio
Pio latinoamericano de Roma, para que estableciera el estado de la cuestion.

El texto de Herrera refrenda el derecho de los obispos a examinar a los regulares
que solicitasen licencias de confesion. Tal disposicion se justifica en el derecho y la
necesidad de que el prelado vigile al religioso que va a confesar para “sujetar a prueba
la ciencia del que solicita ser aprobado”, pues la confesion no era un acto trivial que
pudiera descuidarse, sino requeria una preparacion adecuada. Asi, frente a esa necesidad
de asegurar el bien espiritual de los fieles, no faltaban “disposiciones candnicas que en
ciertos y determinados casos facultan a los Sres. Obispos para ejercer sobre los
Regulares mismos la accion de su autoridad y poder, ya sea por derecho propio ya sea
como delegados de la Silla Apostélica”.’!

En respuesta a ese tipo de fricciones, y en la circunstancia de la centralizacion de

la iglesia mexicana, los concilios disponen algunas normas generales que sientan las

probablemente prefirid ayudar a reorganizar a los religiosos existentes, que incrementar al clero
extranjero en detrimento del nacional, como se vio parrafos atras.

30 Exposicion de fray Vicente H. Trevifio Texcoco, 16 de mayo y 25 de junio de 1897. AHAM, Seccidn
Secretaria arzobispal, Serie Correspondencia, Caja 65, Exp.25.

3! Herrera y Pifia ofrece una serie de propuestas que privilegian las facultades del obispo sobre los
regulares en atencion a un cuestion mas importante, como era el cuidado espiritual de los fieles catdlicos.
Como conclusion presentd algunas disposiciones sustentadas en los decretos de concilios antiguos, como
el tridentino: “a) Siempre en todo caso necesitan los Regulares la aprobacion del Ordinario para poder
administrar validamente a personas seglares el Sacramento de la Penitencia. b) Puede el Obispo
circunscribir a cierto tiempo, lugar y clase de personas la aprobaciéon de los Sacerdotes Regulares atin de
los que aparecen generalmente aptos e idoneos. ¢) Pueden los Sres. Diocesanos, si asi lo creyeren
conveniente, sujetar a prueba por segunda vez la ciencia de los Sacerdotes Regulares, aprobados ya la
primera previo examen. d) Pueden ser examinados los Padres Calificados y en particular los Lectores.”
“Estudio de Juan Herrera con relacion a los regulares”, 24 de julio de 1897. AHAM, Seccion Secretaria
arzobispal, Serie Correspondencia, Caja, 65 Exp.25. Juan Herrera y Pifla, fue nombrado obispo de
Tulancingo en 1907 y de Linares en 1921.

260



bases de la romanizacion. El concilio de Antequera dispone decretos precisos para
sujetar los religiosos a los diocesanos: establece el cese de los privilegios de los
religiosos exclaustrados, cuando no siguieren la regla de la vida comin dentro del
convento, pues: “en las presentes circunstancias, estan obligados a sujetarse, en cuanto
al régimen y disciplina eclesiastica, a la jurisdiccion de los obispos.” También se
suprimen los privilegios los concedidos a alguna iglesia a su cargo; las iglesias que por
la secularizacion habian pasado a ser parte de la administracion episcopal, debian
quedarse en esa situacion hasta que el papado dispusiera lo contrario; finalmente, se
sujeta a los religiosos de la arquidiocesis de Antequera a la licencia del obispo para dar
misa, confesar y predicar.*

El Quinto Concilio s6lo apunta que sus disposiciones sobre los religiosos se
circunscribirian a las sefialadas por Roma, en espera de que las relaciones Estado-Iglesia
se “normalizaran”, pues se requeria el ejercicio de ciertas “libertades” —no se precisa
cuales-, para mejorar las condiciones de la disciplina eclesiastica.™

El Concilio Plenario de América Latina es mas cauto en sus resoluciones, pues
revalora la subsistencia de las 6rdenes frente a la secularizacion. Por mucho que fuesen
criticadas, el impacto de las reformas liberales en las 6rdenes es la circunstancia que
debia ser aprovechada para reformarlas, no para acabar de suprimirlas. Los decretos
aconsejan a los obispos la defensa de las ordenes y el respeto de sus fueros. En caso de
que los religiosos se encontraran dispersos o se hiciera necesaria una reforma de fondo,
se debia proceder con prudencia extendiendo “una mano protectora, y desechando todo
consejo o pretexto en contrario, no permitan que los restos de las comunidades dispersas
se acaben; antes bien, procuren con todas sus fuerzas que sus conventos no se empleen
en usos extrafios, eclesidsticos o profanos, que hagan imposible moralmente el
restablecimiento de los Regulares, trayendo con el tiempo la ruina total de las Familias

Religiosas.”**

32 Titulo XIII De los regulares. Actas y Decretos del Concilio I de Antequera... 1895, p.333

3 El Quinto concilio mantuvo en vigor las leyes canonicas acerca de las obligaciones de mantener el
noviciado, la profesion y la vida religiosa, salvo expresa autorizacion del papado; y se deja al obispo la
obligacion de vigilar el cumplimiento de los decretos emitidos por Roma. Parte III, Titulo I, Capitulo II
De los regulares y de los institutos de votos simples, decretos 409-412 Actas y decretos del Quinto
Concilio... 1900, pp. 115-116.

3* Titulo IIT Capitulo I De los obispos, decreto 189. Ademas, se refrendd la obligacion de presentarse
antes los examinadores sinodales, a todos aquéllos que pretendieran las 6rdenes sagradas o las licencias
de confesar. Capitulo VII De los examinadores sinodales, decreto 250 Actas y Decretos del Primer
Concilio Plenario...1906.

261



Al mismo tiempo, se intenta fortalecer la autoridad episcopal en cuestion de
vigilancia de las oOrdenes, de tal manera que su autonomia no las convirtiese en
territorios totalmente segregados de las diocesis: “se ha templado la fuerza de ese
privilegio, de modo que la disciplina diocesana quede intacta; y por tanto, el clero
regular estd sujeto en muchas cosas a la potestad episcopal, ordinaria o delegada.” Para
evitar errores de interpretacion en los derechos de uno y otro, el concilio remite a la
constitucion “Romanos Pontifices”, de 8 de Mayo de 1881, expedida por Ledn XIII para
los regulares de Inglaterra, que se hace extensiva a algunos paises de América. Tal
constitucion exenta de la jurisdiccion ordinaria a los regulares que llevaren vida comun
en los conventos, salvo en los casos de la cura de almas y administracion de
sacramentos, en los cuales debian seguir las prescripciones de los obispos.*

Se enfatiza que tanto los superiores como los obispos tienen jurisdiccion sobre
los regulares, sin importar que se hayan secularizado o que no estén en su jurisdiccion
de origen, teniendo la obligacién de dar cuenta de su vida y costumbres a sus superiores
regulares y diocesanos.’® Si pese a ello surgian conflictos de jurisdiccion y autoridad,
discretamente debia recurrirse a Roma para solucionarlos, recordando la unidad en que
debia permanecer la iglesia catdlica.

Mas contundente fue la legislacion en materia de congregaciones e institutos de
votos simples, sobre todo en el concilio latinoamericano, pues habia varios puntos que
no se encontraban definidos. Las congregaciones se sujetan a la inspeccion episcopal y

papal respecto de su aprobacion, disciplina, obras y constituciones legales.®’

3> Sobre todo, era imperativo que se cuidara que algunos religiosos “engafiados por el infausto anhelo de
libertad e independencia, con pretexto de la supresion, rehusaren la obediencia debida a sus superiores, o
invocando la exencion, osaren sacudir el yugo de la vigilancia y autoridad episcopal, seran primero
seriamente amonestados, y luego castigados con las debidas penas canonicas, conforme a derecho; por lo
cual encarecidamente suplicamos a los Obispos y a los Prelados regulares, que sostengan enérgicamente
la autoridad y potestad, los unos de los otros.”(decreto 293) Estaban obligados los directores de las
misiones y los regulares encargados de los parroquias a asistir a las conferencias diocesanas. En caso de
que hubiere alguna inconformidad por decreto de algin sinodo diocesano, podian apelar a la santa sede
“sobre la interpretacion de los decretos.” El obispo también tenia jurisdiccion sobre los cementerios y
lugares pios, y se refrenda su derecho de visitar “en todo y por todo”, las escuelas de pobres de las
misiones y parroquias. Las fundaciones (escuelas, iglesias, conventos, etc.) no podian hacerse sin previa
licencia episcopal; ademas de que debia evitarse la secularizacion de los religiosos y ponerse especial
cuidado con los secularizados, sobre todo para otorgar licencias. Titulo III Capitulo XIV De los regulares,
decretos 289-304 Actas y Decretos del Primer Concilio Plenario...1906.

36 Debia vigilarse la perfeccion de su profesion, como los votos de obediencia, pobreza y castidad, y los
votos y preceptos peculiares sobre la conservacion de la vida y vestido comunes. Titulo III Capitulo XIV
De los regulares, decreto 291. Actas y Decretos del Primer Concilio Plenario...1906. Las disposiciones de
las comunidades femeninas fueron mas especificas.

37 Las congregaciones de votos simples debian contar, primero, con la aprobacion diocesana de sus
constituciones, para después tramitar el permiso de Roma. El concilio plenario dejo claro su interés por
afirmar la obediencia de los institutos y congregaciones: “El voto de obediencia per se, primero y

262



¢) Los juicios contra eclesiasticos

El caso de los juicios eclesidsticos es otro elemento que evidencia la
reorganizacion legal en el contexto de la centralizacion eclesiastica. El interés en este
caso se enfoca en los eclesiasticos, pues debian disefiarse mecanismos de contrapeso al
poder episcopal, que garantizaran cierto equilibrio en su relacion.

Y es que durante el periodo colonial, el Patronato eclesidstico habia posibilitado
la existencia del llamado recurso de fuerza, el cual fue un importante mecanismo
utilizado por la clerecia para apelar las decisiones de las autoridades episcopales en
distintas materias. Esa apelacion permitié a los eclesiasticos solicitar la intervencion de
las autoridades civiles como intermediarias para equilibrar las fuerzas en conflicto, a
través de la revision de aquéllas sentencias eclesidsticas que se consideraran incorrectas,
conforme al derecho de aquél tiempo. Durante esa etapa, los tribunales de la jerarquia
romana se erigieron como una ultima instancia judicial a los fallos producidos por
autoridades locales, tal es el caso de la Sacra Rota Romana, el cual era un tribunal
encargado de estudiar y presentar los casos al papado para la emisiéon de un ultimo
fallo.”® Una vez suprimida la intervencién de las autoridades civiles en el recurso de
fuerza para contener las decisiones arbitrarias de los prelados, los concilios facultan dos
instancias de apelacion: los metropolitanos y el papa.

El recurso de fuerza se mantuvo vigente hasta la separacion Estado-Iglesia,

dejando un vacio que fue aprovechado por el arzobispo de México para fortalecer la

principalmente se hace al Romano Pontifice, de quien depende total potestad en las familias religiosas, y
en los Institutos o congregaciones eclesidsticas. Ademds, en virtud del voto de obediencia, estan
obligados los Superiores y los stbditos de los mismos Institutos, a obedecer a la Sagrada Congregacion
de Obispos y Regulares establecida por Sixto V para que fuera supremo tribunal de todos los Regulares; y
lo mismo se ha de entender respectivamente de las demas Sagradas Congregaciones, especialmente de las
de Propaganda Fide y de Negocios Eclesiasticos Extraordinarios, cuando mandan algo a los miembros de
Institutos religiosos. Quedan obligados igualmente, en virtud del mismo voto de obediencia, a obedecer a
los Superiores o Superioras Generales, Provinciales y locales de la propia congregacion, en los limites
determinados por los sagrados canones y por las constituciones del Instituto respectivo. Estan otrosi
obligados a obedecer, en virtud de la jurisdiccion eclesiastica, a los Ordinarios de los lugares, conforme a
los sagrados canones y a las Constituciones Apostolicas.” De la autoridad papa se derivaba la episcopal.
Sélo el papado podia modificar las constituciones de la congregacion, debiendo los prelados vigilar la
introduccion peligrosa de innovaciones en las normas sobre la piedad y devocion. Titulo IIT De los
institutos de votos simples Decreto 331. Actas y Decretos del Primer Concilio Plenario...1906

3* El tribunal contaba con 12 jueces, 3 de ellos debian proceder de los Estados pontificios, 2 de Espafia, 1
de Francia, 1 de Alemana y los 5 restantes debian de proceder de las mas importantes ciudades italianas.
Posteriormente se cred un tribunal de casacion que tenia la facultad de revertir las decisiones de la Sacra
Rota Romana, conocido como Signatura Justitiae, encargado de preparar los documentos para la firma
papal. Margadant S, Guillermo, La Iglesia Mexicana y el Derecho: introduccion historica al derecho
canonico, los concordatos, el patronato real de la iglesia y el derecho estatal referente a lo
eclesiastico, México, Editorial Porrua, 1984, p. 79.

263



autoridad episcopal, y reducir los espacios de apelacion del clero a los tribunales
romanos.”’

El Quinto concilio establece que los metropolitanos —arzobispos- son la primera
instancia para recibir las apelaciones de las sentencias episcopales; el papado es la
ultima instancia. El Quinto concilio reduce su judicial a escasos decretos, en espera de
las resoluciones del Concilio Plenario de América Latina. Este es mucho mas preciso en
la cuestion judicial, dividiendo sus decretos en cuatro capitulos: de las curias
episcopales y sus oficiales; del modo de proceder en las causas matrimoniales; del modo
de proceder en las causas de los clérigos y de la suspension “ex informata conscientia”.
Las dos ultimas son las que interesa referir.

Los decretos del Concilio Plenario en los procesos contra los eclesiasticos
dictan especial cuidado en que la averiguacion de las denuncias se haga de manera
rapida y sin escandalos. La sancion hacia los eclesiasticos es tolerante y tiende a dirimir
los casos en un plano informal, con el proposito de disminuir los procesos judiciales
contra los eclesidsticos, pues su permanencia podia traer mas conflictos debido a la
opinién publica, que los convertia en hechos escandalosos. Por ello, se dispone que una
vez recabada la informacién para demostrar la culpabilidad del eclesiastico, el obispo
pondere si los indicios son leves o graves; si lo primero, debian guardarse los autos en el
archivo secreto, por si volvia a presentarse una infraccion; en caso de que resultara
grave y comprobado el delito, se procederia, “sin abrir inmediatamente el juicio”, a
“arreglar paternalmente el negocio, siempre que lo permita la naturaleza o gravedad del
delito que se estd investigando.” Aun asi, las garantias para el acusado resultan
limitadas: éste seria llamado poniéndosele al tanto de las acusaciones con la reserva de
ocultar el nombre el denunciante —como sucedia desde siglos atrds-, y se le harian
“paternales admoniciones”, de tal manera que recapacitara y enmendara su actitud, sin

. . 4
que mediaran para ello las amenazas o presiones severas.*’

3% “Art.5° En el orden civil no hay obligacion, penas, ni coaccion de ningunas especie con respecto a los
asuntos, faltas y delitos simplemente religiosos: en consecuencia no podra tener lugar, ain precediendo
excitacion de alguna iglesia o de sus directores, ningtin procedimiento judicial o administrativo, por causa
de apostasia, cisma, herejia, simonia o cualesquiera otros delitos eclesidsticos.” Y “Art.7° Quedan
abrogados los recursos de fuerza.”, “Ley sobre Libertad de Cultos” 4 de diciembre de 1860, en Leyes
civiles vigentes... 1893, pp.66-67.

4°S6lo podia haber una instancia de apelacion. La informalidad del arreglo por medio del consejo pastoral
pretende desplazar a la formalidad del juicio para evitar “litigios temerarios”. Esto debia practicarse ain
cuando el delito no llegara a comprobarse, para instruir al acusado sobre la manera de conducirse para
evitar ese tipo de situaciones. Capitulo III Del modo de proceder en las causas de los clérigos, decreto
974, 982. Actas y decretos del primer concilio plenario... 1906.

264



Un mecanismo que muestra la tension entre la autoridad episcopal y el clero es
la suspension ex informata conscientia, las cual es un recurso por el que el obispo podia
suspender a los clérigos, de sus ordenes, grados y dignidades eclesiasticas, de cualquier
manera, aun extrajudicialmente, sin que pudiera procederse a ninguna rehabilitacion
contra la voluntad del mismo Prelado. Ese es un castigo extraordinario para sancionar
un crimen sin que para ello hubiera necesidad de procedimientos judiciales o
amonestaciones previas, lo cual da un gran poder a los eclesiasticos sobre su clero. En
razon de ello, se estipula la posibilidad de interponer un recurso de apelacion en Roma,
donde las comisiones que revisaran el caso estaban obligadas a determinar la razén del
obispo en la sentencia. Por su parte, el obispo debia probar la culpa que habia motivado
la suspension, por lo que se recomienda que “antes de imponerla se recojan las pruebas
del delito, secreta y extrajudicialmente; de suerte que, por lo mismo que al aplicar el
castigo se procede con plena certidumbre de la culpabilidad, si después la causa se
examina ante la Sede Apostdlica, las pruebas del crimen no tropiecen con aquellas

dificultades, que casi siempre ocurren en estos juicios.”*!

d) La reforma educativa del clero mexicano

Los decretos del Quinto Concilio también establecen una serie de nuevos
estatutos encaminados a mejorar la instruccion y la vida virtuosa de los clérigos; la
reforma de las antiguas ordenes y las nuevas congregaciones, y la disciplina de la vida
religiosa de los catdlicos.

Las actividades del clero parroquial resultan de particular interés, pues debian
poner en practica los lineamientos de la reorganizacion eclesidstica en el plano local,
regulando tres aspectos centrales: la practica del culto, la administracion de los
sacramentos y la organizacion de los laicos. El clero debia participar de la renovada
disciplina sacerdotal, afirmada en la virtud, la educacién, la predicacion (catequistica,
de conciliacidn social y de sumision a la autoridades eclesiasticas).

De la educacion del clero se hizo depender, en buena medida, el éxito de la
reorganizacion. No es casualidad que la primera parte del Quinto concilio estuviera
dedicada a la administracion del magisterio eclesidstico, la cual comprendia la
instruccion catequistica por medio de los sermones, la predicacion en misiones y los

ejercicios espirituales, aspectos todos que ya tenian al menos dos décadas de practicarse

1 Capitulo IV De la suspension “ex informata conscientia”, decreto X. Actas y Decretos del Primer
Concilio Plenario...1906.

265



en el pais. Los seminarios son el centro de la educacion sacerdotal que los obispos
debian cuidar “como la nifia de sus 0jos”. Los reglamentos de los seminarios tendrian
que actualizarse de manera tal que pudiesen asegurarse los medios para infundir en los
alumnos el decoro, la piedad y las virtudes del estado que iban a tomar, de manera tal
que se erigieran como “el modelo de todas las virtudes que todos los fieles han de
imitar. Y como también tienen que ensefiar a los fieles, es necesario que, a la piedad y
santidad se adune la debida ciencia”.*

La reforma educativa de los seminarios es pensada para dos sectores clericales:
el clero secular parroquial y la jerarquia. Desde un par de décadas, el tomismo habia
sido retomado y difundido en varios seminarios mexicanos, como parte del movimiento
de renovacion intelectual del clero catdlico impulsado por los jesuitas en Europa. Dicho
movimiento se propuso como una respuesta filoséfica al problema de la secularizacion,
con la revaloracion de las obras de la teologia escolastica, en particular, de Santo Tomas
de Aquino, lo cual form¢é una corriente conocida como neotomismo, que fue oficializada
hasta 1879 por Leon XIIL con la enciclica Aeterni Patris.*

La renovacion pretende armonizar al tomismo con el discurso cientifico. En
cierto sentido, es una forma de disminuir una de las criticas al clero que relacionan su
prédica con las ideas supersticiosas, retrogradas y poco proclives al cambio.*

No obstante, la contradiccion de esa propuesta radica en la conciliacion entre la
verdad revelada y la verdad cientifica, dado que ambas tenian distintos fundamentos:
una se basaba en la fe y la otra en la razdn, constituyendo concepciones del mundo

diametralmente opuestas. Las disposiciones del concilio refrendan la ensefanza del

2 Primera parte, titulo IV, Capitulo III De la disciplina que ha de observarse en los seminarios, decreto
121, Quinto Concilio Provincial Mexicano...1900, p.35.

# En ese documento se restauraba oficialmente la ensefianza del tomismo en los seminarios catolicos en
el mundo, bajo la misma justificacion, de que las virtudes de la teologia escoléstica armonizaban la
ciencia, la razon y la filosofia, porque era “propio y singular de los tedlogos escolasticos el haber unido la
ciencia humana y divina entre si con estrechisimo lazo.” Epistola enciclica Aeterni Patris Dado en Roma,
en San Pedro a 4 de Agosto de 1879. En el aiio segundo de nuestro Pontificado. Ledn Papa XIII. El
antecedente lo encontramos en el movimiento intelectual catélico europeo que tuvo sus repercusiones en
el Concilio Vaticano Primero. En la sesion del 24 de abril de 1870, se promulgd la Constitucion
Dogmatica de la Fe Catolica “Filuis Dei”, en la que se definieron los alcances de la “fe y la razén” para la
Iglesia catdlica. Concilios de Trento, Vaticano I y II en http://www.mercaba.org/CONCILIOS/
concilio.htm

* Los periodicos liberales se complacian en hacer notoria la falta de instruccién en el clero. Agustin
Hernandez, por ejemplo, comentaba que las platicas cuaresmales en el templo de Santa Clara habian
dejado mucho que desear, pues el sacerdote habia demostrado su falta de instrucciéon y vocabulario,
enfocandose a ridiculizar a figuras como Herodes, 1lamandolo “orgulloso, lascivo, desgraciado, etc., etc.,
y por ultimo....afeminado. Hizo referencia a jovenes que a costa de sus padres mantienen a su lado
rameras y que se viven en los burdeles (palabra textual). En fin, que aquél discurso fue digno de otro
lugar, por ejemplo de una taberna.” Hernandez Agustin “Notable decadencia del clero catolico” en E/
Diario del Hogar, 15 de marzo de 1898.

266



tomismo y dispone que los seminaristas cursen los estudios de teologia dogmatica y
moral por lo menos tres afios antes de tomar el presbiterado.*’

La renovacion liturgica acompana los estudios de renovacion de la teologia
tomista y de la vida interna eclesial bajo la guia de Roma. Los intentos de renovacion de
la musica sagrada en Europa, toman cuerpo en una serie de decretos para América
Latina sobre el canto gregoriano y la musica de los rituales: “Para que asi, dice el Sumo
pontifice, en todos los lugares y Didcesis, como en todo lo que pertenece a la sagrada
Liturgia, también en el canto se practique enteramente lo mismo que practica la Iglesia
Romana.”*® Sobre ese punto se impone tnicamente el uso del latin, dado que “la propia
lengua de la Iglesia es la latina”.*’

En la celebracion de las misas se insta a seguir rigurosamente el Misal romano,
lo mismo que en la administracién de sacramentos se prescribe la observacion puntual
“y con la mayor atencidn, todas y cada una de las cosas prescriptas por el Ritual
Romano”.**

No obstante, algunos autores considerar el “arranque del verdadero movimiento
litrgico” es hacia los primeros afios del siglo XX, cuando se intensifican los intentos
que “tendian a valorar y a aprovechar las fuentes de la piedad auténtica descubiertas en
la liturgia romana, precisamente en una atmoésfera de rigurosa centralizacion y sumision
a la norma de la iglesia de Roma.”* Sin embargo, lo que hace este movimiento es
reafirmar los elementos que ya habian sido anunciados en las décadas anteriores, sobre
la renovacion de la teologia, la reforma de la musica sacra y la ortodoxa celebracion de

los rituales, principalmente el de la misa, segiin lo estipulado en los decretos del

Vaticano.

# Capitulo III De la disciplina que ha de observarse en los seminarios. Decreto 139 Quinto Concilio
Provincial Mexicano...1900, p.34
* Las cursivas son del texto original. Quinto Concilio Provincial...1900, Titulo IV. “Del ejercicio del

culto divino. Capitulo II. Del canto y de la musica”, Decreto nimero 490, p.142.

*" Quinto Concilio Provincial...1900, Titulo IV. “Del ejercicio del culto divino. Capitulo II. Del canto y

de la musica”, Decreto numero 493, p.143.

* A excepcién de la administracion del Sagrado Viatico y los matrimonios, donde se seguia el rito te la

Iglesia Toledana. Titulo IV. “Del ejercicio del culto divino. Capitulo IV. Del oficio Divino” Decreto
nimero 521 y Secciéon segunda, “De la administracion de los sacramentos y de los sacramentales” y
Titulo I. “De los Sacramentos en general”. Quinto Concilio Provincial... 1900, Decreto numero 524,
pp-150-151.

’ Neunheuser B. “La reforma inspirada en el movimiento litargico”, Historia de la Liturgia.
http://www.mercaba.org /LITURGIA/07_transformaciones_desarrollos.htm Esta recepcion puede verse
en la siguiente década con las disposiciones del arzobispo de México en la visita pastoral. Edicto del IImo.
y Rmo. Sr. Doctor Don José Maria Mora y del Rio con motivo de su visita general a las parroquias de
este Arzobispado. México, Imprenta y Libreria de la Santa Cruz, 1909.

267



Sin embargo, parte del caracter local del Quinto Concilio Provincial Mexicano
es la proteccion al culto guadalupano. El culto recibe especial atencion, teniendo un
capitulo dedicado a la forma de promoverse esta devocion. El interés es consolidarla
como una devocion de caracter nacional entre los fieles, ordenando para ello que “no
haya ningln templo que no tenga un altar o por lo menos una imagen de la misma
Santisima Virgen Maria de Guadalupe.”°

El concilio propone que de cada didcesis de la republica se nombre un canénigo
para que, sujeto al arzobispo de México, se sume como representante de sus didcesis de
origen, al culto de la basilica.”’

La educacion de la jerarquia se pensd6 mdas romanizada, por medio del
fortalecimiento de tres instituciones: la Universidad Pontificia de México, el Colegio
Pio Latinoamericano y la Universidad Gregoriana. El papel de los obispos es
fundamental para echar a andar ese impulso romanizado, pues se les designa encargados
de fomentar entre los jovenes seminaristas la asistencia a dichas instituciones. La
primera habia sido apenas reinaugurada en mayo de 1896, y ya contaba entre su
profesorado a algunos egresados del colegio Pio Latinoamericano y a un importante
nimero de jesuitas extranjeros, considerados los principales promotores del
neotomismo y de la adhesion al papado. Los obispos mexicanos debian difundir entre
“los mas distinguidos jovenes” seminaristas de la republica, la asistencia a la
Universidad Pontificia para que “provistos de los grados académicos, puedan después
en sus respectivas Didcesis ensefiar a los demas las ciencias eclesiasticas”.*>

En el documento inicial de presentacion del concilio mexicano, el Cardenal Di
Pietro, de la Sagrada Congregacion del Concilio, habla del especial cuidado que tocaba
a los obispos mexicanos en la proteccion de la Universidad Gregoriana y el Colegio Pio
Latino, como las mds importantes instituciones en donde algunos eclesiasticos
mexicanos podrian adquirir los “mds amplios conocimientos” cerca de la Catedra
Apostolica, para “beber en su misma fuete la fe y la vida eclesiastica.” El concilio

latinoamericano es mas enfatico en la proteccion de los obispos al Colegio Pio Latino.

Ademas de las contribuciones anuales fijadas por el papado para el sostenimiento del

> Titulo II. “De las cosas dedicadas al culto divino. Capitulo II. Del culto de la Santisima Virgen de
Guadalupe”. Decreto 435, Quinto Concilio Provincial...1900, p.123.

3! Titulo V Del cabildo de la Iglesia colegiata, Decreto 252, Quinto Concilio...1900, p.80.

52 Capitulo VII De la universidad e estudios eclesiasticos. Decreto 188 Quinto Concilio Provincial
Mexicano... 1900, p.58.

>3 Quinto Concilio Provincial Mexicano...1900, p.vi-vii.

268



colegio, el episcopado mexicano debia procurar mandar “sélo alumnos que, ademas de
disfrutar de buena salud, estén dotados de talento preclaro y 4nimo varonil”.**

Sin empacho se aseguraba que las instituciones estaban dirigidas a la formacion de
la jerarquia mexicana en razén de la superioridad intelectual alcanzada por los
eclesiasticos que ahi se instruyeran, de tal manera que estaba justificado el ascenso y la
preferencia del grupo que se formase en ellas sobre el resto del clero, en reconocimiento
“merecido al saber eclesiastico”.”

Podemos afirmar que la reorganizacion conciliar de la iglesia mexicana, vino a
formalizar varios aspectos de la transformacion eclesidstica mexicana que ya se habian

apuntado en la practica, por lo menos desde hacia dos décadas, pero con un marcado

: 56
acento romanizado.

2. La romanizacion del clero mexicano: el Colegio Pio Latinoamericano

En década de 1890, el episcopado mexicano experimenta un cambio
generacional importante con la muerte de importantes personajes que habian sentado las
bases de la reforma eclesiastica.”’ Esta fue la oportunidad para posicionar a un grupo de
eclesiasticos mexicanos educado en el colegio Pio Latinoamericano de Roma.

La formacién de dicho colegio es apoyada por la jerarquia de distintos paises
latinoamericanos, como una via para formar una élite sacerdotal instruida y disciplinada,
capaz de dirigir la renovacion eclesiastica y enfrentar el proceso de secularizacion en sus

respectivos paises. Desde la Optica del papado, la fundacion del colegio pretendia

> Titulo XI, capitulo VII De la proteccion al seminario Pio Latino Americano de Roma y su
sostenimiento, decretos 797-798. Actas y Decretos del Primer Concilio Plenario...1906.

> Capitulo VII De la universidad e estudios eclesiasticos. Decreto 188 Quinto Concilio Provincial
Mexicano...1900, p.58. Muestra de ello, era el efectivo ascenso de los primeros egresados del colegio Pio
Latinoamericano al episcopado nacional: hacia 1893 Jos¢ Mora y del Rio fue nombrado obispo de
Tehuantepec, de Tulancingo Hidalgo en 1901 y arzobispo de México en 1908; Francisco Plancarte ocup6
el obispado de Campeche en 1895 y el de Cuernavaca en 1898, después de lo cual fue trasladado al de
Monterrey; Francisco Orozco y Jiménez fue obispo de Chiapas en 1902 y arzobispo de Guadalajara en
1912; Juan Herrera y Pifia, fue nombrado obispo de Tulancingo en 1907 y de Linares en 1921.

%6 A estas reuniones conciliares se sumaron los de Michoacan y Guadalajara, y los sinodos provinciales de
las otras diocesis mexicanas.

°7 Carlos Manuel Ladrén de Guevara, 1869. Carlos Maria Colina y Rubio 1879. Francisco de Paula Verea
y Gonzélez, 1884. Jos¢é Maria Mora y Daza, 1887. Jos¢ Maria del Refugio Guerra y Alva, 1888. Jesus
Maria Rico y Santoyo, 1884. Buenaventura del Purisimo Corazén de Maria Portillo y Tejeda, 1889. José
Maria Diez de Sollano, 1881. Juan Bautista de Ormaechea y Ernaez, 1884. Agustin de Jesus Torres y
Hernandez, 1889. Vicente Fermin Marquez y Carrizosa, 1887. German de Ascension Villalvazo y
Rodriguez, 1879. Ramén Maria de San José Moreno y Castafieda, 1883. Manuel del Conde y Blanco,
1872. José Nicanor corona e Izarraraz, 1883. José Antonio de la Pefia y Navarro, 1877. Ambrosio Maria
Serrano y Rodriguez, 1875. José Maria Mora y Daza, 1884. Francisco de Paula Diaz y Montes, 1891.
Ignacio Mateo Guerra y Alba, 1871. Leandro Rodriguez de la Gala y Enriquez, 1887. José de Jesus Maria
Uriarte y Pérez, 1887. Blasius Enciso, 1885. Jestis Maria Rico y Santoyo, 1884.

269



responder a las “necesidades comunes” de las iglesias en los paises que en un tiempo
permanecieron bajo el dominio de una potencia europea y que habian experimentado el
avance del liberalismo.™®

Para el arzobispo Labastida, el colegio Pio Latinoamericano da a la Iglesia
mexicana la oportunidad de formar un nuevo liderazgo clerical. Dos aspectos
determinan la importancia de esa fundacion en Roma: el prestigio de las instituciones
educativas que garantizaban una formacion intelectual solida y el interés del papado por
robustecer sus vinculos con las iglesias locales, como una manera de encontrar nuevas
bases de apoyo para el fortalecimiento del catolicismo frente al poder civil. El envio de
sacerdotes americanos a Roma busca dos objetivos para la politica eclesidstica, pues a la
par que se desea formar a una élite latinoamericana fiel al papa, pretendia afianzar la
creciente importancia de Roma, como el centro de apoyo de las jerarquias locales.”

La formacion de las primeras generaciones de mexicanos tiene su origen en el
obispado de Zamora, cuando en 1870 el entonces parroco de la poblacién de Jacona,
Mich., José Antonio Plancarte, envia a un grupo de seminaristas al colegio Pio
Latinoamericano. En las dos primeras generaciones de mexicanos son enviados
alrededor de 18 estudiantes, de los cuales 10 terminan el sacerdocio. Para 1881 ya
habian comenzado a regresar algunos de ellos. Es necesario enfatizar que ese grupo
sacerdotal se forma en una identidad educativa romanizada que los separa del clero
mexicano, a partir de su experiencia en la Universidad Gregoriana.®

Los egresados del colegio Pio Latinoamericano, se consideraron a si mismos
parte de una élite intelectual progresista que, formada principalmente por jesuitas,
superaba en disciplina y conocimientos a sus contemporaneos en México. Su educacion,
los lleva a desarrollar una animada critica a la instruccion clerical impartida en los
seminarios del pais. Plancarte y Labastida compartian, hasta cierto punto, una vision
critica a la formacion intelectual de los eclesiasticos formados en los afios siguientes a la

reforma liberal, pues para ellos, la desorganizacion de la Iglesia mexicana habia

>% Bautista, Cecilia. “Hacia la romanizacion de la Iglesia mexicana a fines del siglo XIX”, en Historia
Mexicana, No.217, Julio-Septiembre de 2005.

> Aubert, 1984, t.V, p.66. Bautista, 2001.

% Los alumnos mexicanos llegaron a formarse en otras instituciones, como la Academia Eclesiastica de
Nobles, donde se educaban los futuros colaboradores del papado, tanto en la diplomacia como en el
servicio civil. A la institucion podian ingresar extranjeros “que llenasen el requisito de un linaje ilustre o
estuviesen en circunstancias especiales.” Varias figuras mexicanas parecieron llenar ese requisito, por
ejemplo el obispo Eulogio Gillow e Ignacio Montes de Oca y Obregon. Gillow y Zavalza, Gregorio.
Reminiscencias del Ilmo. y Rmo. Sr. Dr. D. Eulogio Gillow y Zavalza, Obispo de Antequera, Los
Angeles, California. El Heraldo de México, 1920, p.61.

270



producido una crisis educativa en el sacerdocio, reflejada no s6lo en su formacion
intelectual, sino en la falta de una verdadera disciplina y espiritualidad religiosas.

En 1882, Plancarte dejo la administracion de Jacona y se traslado a la ciudad de
Meéxico a impartir clases y, posteriormente dirigir, el Colegio Clerical de San Joaquin.
En su lugar, José¢ Dolores Mora y del Rio, Jos¢ Maria Méndez y Francisco Plancarte,
primeros en llegar de Roma, se encargaron de la administracién parroquial y de la
reapertura del Colegio de San Luis Gonzaga de Jacona, en 1884.°" En los informes
sobre su gobierno, los “piolatinos” narran sus esfuerzos por ordenar las cosas “a la
romana”, tanto en la celebracion de las misas, las festividades religiosas, como en el
gobierno de los colegios que fundan.®

El clero local vio con desconfianza la intencion de ese grupo clerical por
distanciarse de su manera de educar, administrar y resolver los problemas de la Iglesia
mexicana. Esa separacion partia de diferencias concretas, pues la educacion del grupo
Pio Latino, los habia alejado de las tradiciones educativas locales, de los mecanismos de
asenso, construidos y reconocidos por los cabildos locales, y de las practicas rituales
que apelaban a una tradicion festiva antigua. Fue evidente, para el resto de la jerarquia
mexicana, que debido a una instruccién que se pregonaba “superior” y a las conexiones
que se presumian con la jerarquia romana, el grupo “romanizado” apuntaba a imponerse
como una nueva jerarquia clerical en detrimento de la jerarquia “mexicana”, es decir,

. . . . 63
formada en instituciones nacionales.

' La gestion parroquial de Plancarte fue el ejemplo a seguir para los egresados del Colegio Pio
Latinoamericano, pues se caracterizd por emprender una serie de obras consideradas “progresistas™: la
formacion de colegios privados para hombres y mujeres, de asilos para pobres, asociaciones piadosas que
fueron el origen de congregaciones de vida activa, la proteccion de religiosos europeos y una marcada
insistencia por erradicar costumbres “paganas” de las celebraciones religiosas; a lo que se sumaba, el
inicio de empresas como la formacién de un ferrocarril local, la construccion de un cementerio y la
remodelacion de la parroquia. Si bien, varios sacerdotes formados en México emprendieron estas mismas
obras, la perspectiva y el discurso romanizado que las acompafiaron, fueron factores decisivos que
imprimieron una diferencia importante con el clero formado en México. Plancarte consideraba que la
deficiencia educativa del pais era tal, que obligaba a “imitar” en lo posible a los colegios jesuitas
europeos. En el colegio clerical y en el colegio para nifias de Jacona, instituyd un sistema de internado
que tuvo planes de estudios, reglamentos y una disciplina, tomados en gran medida de los institutos
europeos. Incluso, la propia construccion de estos colegios se habia hecho siguiendo un modelo de
arquitectura inglés. La imitacion de los rituales romanos tuvo especial importancia: en los colegios se
cantaba el himno del Colegio Pio Latinoamericano, se realizaban ceremonias de premiacion, y se practico
un tipo de didactica que incluia la organizacion de obras de teatro, algo novedoso para establecimientos
de ese tipo en la region. Plancarte y Navarrete, 1914.

* Bautista, 2001.

53 Por ejemplo, Antonio Plancarte dejaba claro, en su argumento de renuncia a una canonjia del obispado
de Zamora, que habia tenido oportunidades de pertenecer a la jerarquia clerical en otros lugares debido a
su parentesco con el arzobispo de México y a su formacion en Inglaterra y Roma. Tapia Méndez,
Aureliano. José Antonio Plancarte y Labastida: profeta y martir, México, Jus, 1973, p.80.

271



Para varios miembros de la jerarquia mexicana, ese grupo se sumaba al clero
extranjero, en su desarraigo y pretensiones por desplazar al clero formado en
instituciones nacionales, de sus espacios de influencia, y del dominio del capital
simbolico, social y eclesiastico que detentaban. Recordemos que el arzobispo de
Meéxico, prefirid instalar a varios religiosos extranjeros en la direccion de proyectos
educativos y pastorales, pues los consideraba mejor preparados y con una vision amplia
acerca las soluciones para el avance del catolicismo.**

Pese a la oposicion, después de la muerte de Labastida, los mexicanos egresados
de instituciones europeas, insistieron en financiar la llegada de sacerdotes y religiosos
extranjeros, lo que aument6 las tensiones entre el clero mexicano. Para entonces, la
disputa habia llegado, nuevamente, al congreso. En 1890, el “problema” fue replanteado
en una iniciativa del diputado por Tlaxcala, Juan A. Mateos, por la que pretendia
decretar la expulsion de todos los ministros extranjeros.

Para varios de los diputados, la presencia de religiosos europeos, particularmente
de los jesuitas, era la causa de la “negativa” romanizacién eclesiastica, que debilitaba al
clero nacional y promovia, no sélo su falta de arraigo y patriotismo, sino la pérdida de
recursos de los catolicos mexicanos hacia el extranjero: “Llegan a México —los
religiosos extranjeros, reciben la bendicion apostodlica y se reparten los curatos y los
oficios mas pingiies de la republica. Entonces comienza la rapacidad de los diezmos, de
las limosnas, del entierro y del bautismo...Entre tanto, sefiores diputados, nuestro clero
pobre...”.%

El diputado Mateos, acusaba particularmente a tres personajes: Ignacio Montes

de Oca, Eulogio Gillow y Labastida —los dos primeros formados en Europa-, de

% En 1866, Labastida puso a un grupo de jesuitas europeos al frente de la ensefianza y de la direccion del
Seminario Conciliar de la ciudad de México, lo que represento la ruptura de la trayectoria educativa de la

institucion. Labastida se dijo obligado a tomar esa medida ante la falta de sacerdotes mexicanos que
intelectualmente estuvieran preparados para hacerse cargo de la reforma educativa. Varios miembros de
la jerarquia clerical afirmaban no entender esa medida, entre ellos, el entonces obispo de Ledn, José
Maria de Jestis Diez de Sollano, quien consideraba que Labastida habia invadido areas educativas que
tenian una organizacion consolidada y un personal capacitado que debian ser respetados como parte de
una herencia institucional. Véase Bautista, 2001.

% Particular mencion se hacia, ademas de los jesuitas, al clero italiano. Esta se justifico como una defensa
al “clero humilde” y proscrito, afirmandose que en ¢l se depositaba una “tradicion gloriosa” y “tierna a la
vez”, pues de este sector habian salido los sacerdotes que proclamando la independencia de México, se
habian hecho acreedores al rechazo de la jerarquia mexicana. Las figuras de Hidalgo y Morelos, eran los
mejores ejemplos. “Documento parlamentario. Discurso del sefior diputado Mateos en defensa del clero
mexicano”, en El Monitor Republicano, 11 de noviembre de 1890, no. 270, p.2 Debido a la inmigracion
inglesa y francesa, varios sacerdotes de esas nacionalidades fueron remitidos a atender a dicha poblacion.
Algunas parroquias fueron importantes en cuanto a los recursos que lograron obtener, pues contaban entre
su feligresia a importantes empresarios.

272



promover el desplazamiento del “humilde” clero mexicano, por los ambiciosos
eclesiasticos extranjeros, para allegarse el favor de Roma y escalar posiciones dentro del
episcopado. Si el argumento de tal desplazamiento era la ignorancia del clero nacional,
ese problema no era mas sino responsabilidad directa de los mismos prelados y de sus
pobres estrategias para educar, como las reuniones sinodales “que se tragan la
ignorancia de los frailes dandole pase al pulpito y al altar”.*®

Esta iniciativa no lleg6 a definir alguna disposicion concreta en el congreso, pero
si dejaba patente, otra vez mas, la animadversion que causaba la introduccion de
sacerdotes extranjeros, acusados de agentes del papa. Y es que, efectivamente, éstos
llegaron a México para trabajar en una mision pastoral por la cual esperaban obtener
beneficios para sus propias congregaciones en el extranjero, particularmente
economicos. Los recursos logrados por los extranjeros tuvieron dos destinos: la mayor
parte era enviada a sus conventos o casas centrales en Europa, y otra era usada para
expandir sus obras dentro del pais.®” Las casas centrales en Europa, a su vez, destinaban
algunas cantidades a Roma, que variaban dependiendo de sus propios recursos y de las
colectas especiales organizadas por el papado.®® En 1892, el obispo de Michoacén, José
Ignacio Arciga, se queja, precisamente con Antonio Plancarte, de los efectos negativos

que tenian en su jurisdiccion las colectas del clero extranjero.

5 «“Documento parlamentario. Discurso del sefior diputado Mateos en defensa del clero mexicano”, en EI
Monitor Republicano, 11 de noviembre de 1890, no. 270, p.2.

7 Los religiosos Oblatos de Santa Maria Inmaculada de San Antonio, Texas, acordaron con Eulogio
Gillow, la apertura de una provincia mexicana de los oblatos en Oaxaca, a cambio de que éste les diera
unos terrenos que poseia en aquél estado norteamericano. En Oaxaca, Gillow les ofrecio casi restaurado
templo de Sto. Domingo y la administracion del orfanato de su hacienda de Chautla, en Puebla. Los
oblatos se comprometieron a recibir en San Antonio, a los seminaristas que mandara Gillow, y servir
como maestros los talleres de mecanica y jardineria en la escuela orfanato de Chautla. Finalmente debian
dirigir la incipiente congregacion diocesana que habia tomado Gillow en Carmen Alto, con el fin de
reclutar misioneros oaxaquefios y espafioles que atendieron a los indigenas. No obstante, los oblatos no
cumplieron los acuerdos con Gillow y demostraron tener poca experiencia en el manejo de huertas y otros
oficios. El prelado terminé corriéndolos de su jurisdiccion, sin oportunidad de poder recuperar sus
propiedades de San Antonio, pues los religiosos pretendieron demandar los terrenos aledafos a los
donados. Aun asi, Gillow estaba convencido de la dificultad de que en su jurisdiccion, el clero indigena
estuviera preparado para cumplir las tareas misioneras, por lo que se rindi6 al “elemento extranjero”. En
1902 invit6 a los paulinos y maristas y continuamente apoy6 la presencia de jesuitas, y de las religiosas
del Espiritu Santo y del Verbo Encarnado. Esparza Manuel. Gillow durante el Porfiriato y la Revolucion
en Oaxaca 1887-1922. Oaxaca, Oax. (Sin editor), 1985, p. 26. Con estas ventajas y privilegios, para
algunos religiosos, fue mas facil trabaja en México que en sus propios paises. Como el religioso francés
Adrian Roncas, quien habia sido parroco de Tlatlaya, Amatepec, y Jantetelco, en el estado de México y
seflalaba que no deseaba volver en un buen tiempo a Francia. Junio 21 de 1883. AHAM, Seccion
Secretaria arzobispal, Serie Correspondencia, Caja 222, Exp. 31.

% Ademas, estan las diocesis mexicanas organizan colectas anuales por distintos motivos: la
evangelizacion de los santos lugares, el cuidado de los sagrados lugares en Tierra Santa, el auxilio para
atraer a la unidad catolica a las naciones de oriente, la evangelizacion de los nifios infieles de China, y el
donativo directo al papa, entre otros muchos.

273



En ese afio, Plancarte habia sido nombrado por el arzobispo sucesor de
Labastida, Prospero Maria Alarcon, comisionado a las jurisdicciones eclesiasticas para
solicitar limosnas destinadas a financiar la reparacion de la colegiata de Guadalupe.
Cuando toca el caso de solicitarlos al arzobispado de Michoacan, Arciga informa, en
tono molesto, de su falta de capital debido a “la casi no interrumpida presencia de
Sacerdotes extranjeros”, quienes recorrian su jurisdiccion solicitando recursos, pues:
“por regla general sacan siempre abundantes recursos, ya sea, porque a veces son
demasiado insistentes y ponen en juego todos los recursos que estan a su alcance; ya sea
también, porque estd, en nuestro caracter, ser misericordiosos con los extrafios y
mezquinos para con nosotros mismos.”*

Se queja de que la recaudacion de los sacerdotes extranjeros obstaculiza la del
clero local: “Asi ha sucedido, que mientras el Padre Peperni, los PP. Fermin y
compafieros, y un Sr. Abad mitrado, tantos otros han sacado de esta Diocesis grandes
recursos, yo no pude conseguir un centavo, literalmente para una casa de Ejercicios; y
en pueblos como la Piedad, Tacdmbaro, Ario y otros, en que se estan reedificando las
Parroquias, los Sres. Curas no pueden conseguir, sino muy poco; aquellos Sres. en
pocos dias lograron recoger sumas regulares.”

Debido a ello, Arciga se habia visto “obligado” a retirar el permiso de
recaudacion a un religioso “que en mala hora” le habia dado.”’ Para evitar la salida de
recursos con perjuicio de las iglesias mexicanas, un afio después, el obispo de Puebla,
consigue la autorizacion de Roma para destinar una parte de los fondos obtenidos por la
“Congregacion de la Propagacion de la Fe”, a obras mexicanas. La propuesta del obispo
habia sido dividir las limosnas conseguidas por dicha congregacion, en tres partes: la
primera iria a la congregacion; la segunda a los consejos de Lyon y Paris que la

presidian, y la tltima a favor de las misiones del obispado. No obstante, Roma modificd

% “Carta de José Ignacio Arciga a Antonio Plancarte.” Morelia, abril 9 de 1892. AHCM, Fondo
Diocesano, Serie Gobierno, Subserie Correspondencia, Seccion Copiadores, Caja 54.

" “Carta de José Ignacio Arciga a Antonio Plancarte.” Morelia, abril 9 de 1892. AHCM, Fondo
Diocesano, Serie Gobierno, Subserie Correspondencia, Seccion Copiadores, Caja 54.

" “Carta de José Ignacio Arciga a Antonio Plancarte.” Recordaba, ademas, las numerosas limosnas que
tenia pendientes para enviar a Roma: “Ademas, en estos dias, se ha recordado a los Parrocos, para que a
su vez lo hagan a sus feligreses, la colecta que debe hacerse el Viernes Santo, a favor de los Stos.
Lugares, segtin lo dispuesto por el Santo Padre. Por ultimo, esta para salir una visitacion, pedida por
muchos Ecos., para colectar fondos destinados a un templo que se quiere edificar en honor del S. Corazon
de Jesus.” “Carta de José Ignacio Arciga a Antonio Plancarte.” Morelia, abril 9 de 1892. AHCM, Fondo
Diocesano, Serie Gobierno, Subserie Correspondencia, Seccion Copiadores, Caja 54. La Obra de la
Propagacion de la Fe, formada por misioneros extranjeros, tenia autorizacion para establecer
recaudaciones en el arzobispado de México y en otras jurisdicciones del pais. El obispo de Puebla,
autorizo a los religiosos Terrien, Gallen y Boutry a colectar limosnas y a formar comisiones especiales
para recaudar. “Circular del obispo de Puebla,” 25 de julio de 1890. Segunda Carta Pastoral...1890, p.6.

274



la propuesta anadiendo al papado como un destinatario mas: dispuso que primero se
reservara una tercera parte a €ste; con el resto, se haria una segunda division que seria
distribuida, en partes iguales, entre las tres instancias solicitadas por el obispo.”

La respuesta de Roma a la solicitud del obispo evidencia los alcances del control
que el papado pretendia ejercer sobre las iglesias locales. Por ello, es que estas medidas
no frenan el creciente descontento entre un sector de la jerarquia por la pérdida de
espacios a que se vio sometido con la llegada de sacerdotes europeos. Antes bien, se
anuncia una nueva configuracion de la relacion entre la iglesia mexicana y Roma,
respaldada por la expansion misionera del clero regular y secular en tierras nacionales,
promovida por el papado no so6lo para difundir los preceptos del catolicismo, sino para
“unificar” a la feligresia y al clero entorno a la sumision incondicional a la autoridad del
pontifice.

(Podria esta nueva configuracion posicionar a las autoridades civiles como el
posible contrapeso a la influencia de Roma para ciertos sectores del clero mexicano? La
respuesta surge cuando en 1896, Leon XIII dispone el envio de un visitador apostélico a

México.

3. La visita apostolica de Nicolas Averardi

A fines del siglo XIX, Nicolas Averardi era reconocido como uno de los diplomaticos
mas importantes en el Vaticano. Miembro de la Penitenciaria Apostdlica y nombrado
arzobispo titular de Tarso, se desempefid durante diez afios como auditor de la
Nunciatura Apostolica de Paris. Debido a su experiencia en aquél pais, Leon XIII lo
considerd el personaje idoéneo para consolidar la reorganizacion eclesidstica en México.

En 1895, desde Francia se retoman las primeras noticias sobre la llegada de un
enviado del papa, encargado de restablecer las relaciones formales con el papado por
medio de un concordato.”” La prensa liberal, enterada por la prensa francesa de la
llegada de un enviado de Roma, reacciondé con preocupacion ante la posibilidad de
nuevas “maquinaciones” del clero para reanudar relaciones diplomadticas con el papado.
Roma contribuyd, en buena medida, a que dichas especulaciones se difundieran, pues

antes de la llegada de Averardi no emitid6 comunicado acerca del cometido de su

7 La aprobacion es del 10 de febrero de 1893. Novena Carta pastoral que el Ilmo. y Rmo. Sr. Obispo Dr.
D. Francisco Meliton Vargas dirige al V. Clero y fieles de la diocesis haciéndoles saber la organizacion
de misiones en la misma. Puebla, Imprenta de M. Corona Cervantes. 1892 p.12

” La informacion de que Averardi, habia sido nombrado por Leén XIII para reanudar las relaciones
diplomaticas con México, se extraia de “El Figaro”, en “Proxima llegada de Monsefior Averardi, Nuncio
del Vaticano, cerca de México” EI Diario del Hogar, 11 de septiembre de 1895.

275



enviado, por lo cual, las especulaciones acerca del objetivo real de éste en México se
siguieron divulgando.

La falta de un pronunciamiento oficial de Roma, llegd a crear tal confusion que,
incluso, el nombre del enviado era impreciso, pues durante meses se sostuvo que era un
personaje llamado “Napoleon”.

El 18 marzo de 1896, Averardi arrib6 a la ciudad de México, acompanado de
tres personas: su secretario personal, el tedlogo doctor Di Paolo; su sobrino y un mozo.
Fue hasta ese momento que Averardi definid su caracter como visitador apostolico del
papa, en una mision exclusivamente religiosa. Mas tarde afiadiria que habia sido
enviado “a esta remota y vastisima region”, para facilitar el buen gobierno y las
costumbres de la iglesia mexicana.’* No obstante, la visita, que se extendi6 hasta 1899,
también tuvo intereses politicos como resultado de dos décadas de concertacion clero-
gobierno.

Podemos destacar dos grandes objetivos: pretendia formalizar aspectos
relevantes de la reorganizacién y romanizacién de la iglesia mexicana, y ademas,
proyectaba las bases para lograr un acuerdo formal Estado-Iglesia.

Para llevar a cabo el primer objetivo, se marcan tres estrategias: en primer lugar,
el visitador debia hacer una viaje por todas las diocesis del pais y elaborar un
diagnostico que le permitiera conocer los principales obstdculos que enfrentaban las
administraciones eclesidsticas en el plano local y, al mismo tiempo, apuntar los medios
para solucionar los problemas del catolicismo nacional. Como segunda estrategia, busca
la consolidacion de la nueva distribucion territorial de los obispados, misma que se
venia implementando décadas atras y que debia facilitar un mayor control episcopal de
los territorios eclesiasticos; la tercera consolidar el ciclo de los concilios que ya habia
iniciado en algunos obispados mexicanos, para instituir la serie de cambios introducidos
en las administraciones diocesanas.

Dichas estrategias se plantean con base en tres ejes: la relacion directa entre la
administracion eclesiastica local y la jerarquia romana; la busqueda de contactos
personales con las autoridades civiles, y la consolidacion de la sumision del clero
mexicano hacia el papa.

A su llegada, el visitador cuenta con una serie de informes proporcionados en

Roma por el consul Enrique Angelini y desde México, por el obispo de Oaxaca, Eulogio

™ «Circular del 1.Sr. Averardi” en El Amigo de la Verdad, 11 de abril de 1896, pp.3-4.
276



Gillow. Estos informes resultan muy halagiiefios acerca de los beneficios obtenidos con
la concertacion clero-gobierno. Sin embargo, existian aspectos preocupantes de la
administracion eclesidstica que tenian alarmada a la jerarquia romana, tanto de las
practicas religiosas, como de la propia conducta de los eclesiasticos. El visitador pudo
comprobar la falta de disciplina eclesiastica durante su estancia en México.

Para ello, las actividades del visitador apostélico pretenden imponer una
“disciplina” sacerdotal, capaz de suprimir la disidencia (considerada sindénimo de
desorden y debilidad), y establecer la subordinacion incondicional del clero y los
catolicos no sélo con el papado, sino con la autoridad episcopal. Y es que la
centralizacion de la autoridad eclesiastica depende, en buena medida, de la afirmacion
de la autoridad de los obispos y arzobispos mexicanos, pues el papel de los prelados
adquiere una nueva dimension cuando las autoridades civiles dejan de mediar su
relacion con el papado.

En los tres apartados siguientes, me referiré a los aspectos que caracterizan las

estrategias que el visitador implementé para consolidar la centralizacion eclesiastica.

a) La disciplina del clero mexicano: la cuestion guadalupana
El impacto de las reformas liberales en el plano eclesiastico judicial habia dejado a la
Iglesia mexicana sin mecanismos para dirimir las tensiones entre los eclesiasticos y sus
superiores, las cuales eran, hasta cierto punto, frecuentes en las administraciones
diocesanas. Es importante referir que los concilios y la deficion de los cambios legales,
se estaba dando simultaneamente, por lo que pasaria algin tiempo antes de comenzar a
aplicar sus disposiciones.

La supresion del recurso de fuerza y la consecuente disminucion de las
instancias de apelacion eclesidstica tuvieron dos efectos: aument6 la dependencia de la
administracion eclesidstica mexicana a las instituciones romanas, y generd varios
enfrentamientos entre los obispos y sus sacerdotes por las decisiones arbitrarias de sus

: 75
Superiores.

> El ejemplo mas significativo de la manera en que Labastida pudo ampliar las facultades fue el caso de
los religiosos. La desamortizacion de los bienes de las o6rdenes religiosas y la exclaustracion de sus
miembros tuvieron como consecuencia que varios conventos quedaran practicamente vacios, pues
algunos llegaron a contar con menos de 5, mientras que otros fueron totalmente abandonados, pues los
religiosos que no se secularizaron, decidieron congregarse en otras casas de mayor poblacion. El
abandono de los edificios fue aprovechado por Labastida para emprender los proyectos eclesiasticos en
su jurisdiccion, ya sea para colocar a las nuevas congregaciones que llegaban a México, o para fundar
instituciones educativas. Ello generd la inconformidad de los religiosos, quienes se sintieron despojados
arbitrariamente y violentados en sus antiguos privilegios. Estaban conscientes de que su situacion habia

277



A falta de mecanismos para solucionar estos problemas, el visitador se presenta
como mediador provisonal para dirimir los conflictos que sentarian un precedente para
la Iglesia mexicana. Averardi interviene en dichos problemas en su doble papel de juez
superior y negociador con Roma, de los problemas generados entre las distintas
jerarquia eclesiasticas. Durante los tres afios que durd su visita apostolica el clero
mexicano fue sometido a una triple inspeccion: el desempefio de sus actividades en la
administracion eclesiéstica; la virtud de su comportamiento personal; y, por ultimo, la
disciplina y sumision hacia sus superiores.

En su recorrido por diversos puntos del pais, Averardi oye las quejas y
acusaciones sobre algunos miembros del clero para deslindar responsabilidades y
disciplinar a aquéllos ministros de conducta reprensible. No obstante, la delicada mision
se ve fuertemente matizada por el desempefio del propio visitador, pues en opinion de
varios miembros de la jerarquia, manifestd una singular prepotencia y falta de
sensibilidad ante los problemas de la iglesia nacional. En ello pudo influir la poca fuerza
del arzobispo de México, quien lejos de la energia y decision que habian caracterizado
los mejores afios de la gestion de Labastida, no habia logrado imponer su autoridad
entre el clero.”

Para ejemplificar estos aspectos, me referiré a dos de los principales casos de
disciplina suscitados en torno al tema guadalupano: el problema entre el abad y la
colegiata de Guadalupe y el caso del obispo Sanchez Camacho.

El primer problema se produce a partir de los esfuerzos de Labastida por
reanudar el proyecto de coronacion de la virgen de Guadalupe en 1886, en el contexto
del ascenso a la jerarquia de los sacerdotes fomrados en instituciones europeas. Los
tramites de la coronacion pontificia de la virgen de Guadalupe inician a mediados de ese
afio, y el 19 de marzo de 1887 se anuncia la coronacion pontificia en una pastoral

colectiva de los arzobispos de México, Michoacan y Guadalajara.”” Debido a su

cambiado, pero demandaban un acuerdo formal entre el prelado y los provinciales mexicanos y europeos,
mediante el cual se acordara el destino de las propiedades, por las cuales, en todo caso, esperaban obtener
una componenda econdmica. Sin embargo, el arzobispo no promovid ese tipo de arreglos y en su lugar
apel6 a su posicion de maxima autoridad en la jurisdiccion para disponer, previa autorizacion de Roma,
de los edificios propiedad de los religiosos. Asi, enfrent6 algunas denuncias por parte de las ordenes,
quienes no tuvieron opciéon mas que demandar al prelado en los tribunales ordinarios del arzobispado.

76 José Joaquin Terrazas, director del periddico EI reino guadalupano, llegd a criticar del arzobispo
Alarcon “su falta de caracter y energia, es verdaderamente débil y pusilanime”. Apelaba, entonces, a que
el visitador pusiera orden y disciplina en el clero. “Gacetilla” en El Diario del Hogar, 31 de diciembre de
1895.

77 “Nos el doctor Pelagio Antonio de Labastida y Davalos, Doctor Don José Ignacio Arciga y Dr. D.
Pedro Loza, por la gracia de Dios y de la Santa Sede apostolica, el primero arzobispo de México, el

278



avanzada edad, Labastida confia la realizacion del proyecto de arreglo del santuario y la
organizacion del ceremonial a su sobrino Antonio Plancarte quien, en febrero de ese
mismo afio, habia logrado la coronacion pontificia de la virgen de Jacona, por medio de
un Breve en el que Leon XIII, y no su cabildo otorgaba, por primera vez, ese privilegio
en América.”®

Los preparativos para la ceremonia, que debia promover la unidad y el
sentimiento religioso de los catdlicos mexicanos, no hizo sino evidenciar las tensiones
que generaba la centralizacion eclesiastica entre la jerarquia.

Atn, para los criticos de la coronacion, ése era un acto de afirmacion de la
presencia de la Iglesia mexicana: “Quién lo creyera, que después de treinta afios de
implantacion de las Leyes de Reforma, el catolicismo habria de revivir ostensiblemente
en el cerebro de la republica, donde se hace sentir a intervalos con mas fuerza la
influencia de la cultura.””

Empero, desde el inicio del proyecto, el cabildo guadalupano mostré una fuerte
resistencia a un proyecto, pues no habia sido tomado en cuenta por el arzobispo, en una
a su jerarquia y autoridad. Los canonigos unicamente habian sido informados por el
arzobispo, en sesion ordinaria y sin previo aviso, que se modificaria el altar donde
estaba colocada la imagen.*® La ejecucion de la encomienda encargada a Plancarte
resulta problematica de inicio, pues se le considera un intruso al que se le acusa de

. . . .y 81 r .
haber borrado la corona a la imagen para justificar la coronacién.” Los canonigos

segundo de Michoacan y el tercero de Guadalajara”, en EI Monitor Republicano, 25 de marzo de 1887,
p-2.

’® Para la resefia de la coronacion de la virgen de Jacona véase: Bautista Cecilia. “Dos momentos en la
historia de un culto: el origen y la coronacion de la Virgen de Jacona (Siglos XVII-XIX)”, Revista
Tzintzun, No. 43, Instituto de Investigaciones Historicas de la Universidad Michoacana de San Nicolés de
Hidalgo. Enero-Junio de 2006, pp.11-48. Desde 1886, varios obispos iniciaron una colecta para apoyar la
obra , como el arzobispo de Guadalajara Pedro Loza. “Circular del gobierno eclesiastico del arzobispado
de Guadalajara, 18 de diciembre de 1886 en EI Monitor Republicano, 28 de enero, de 1887.

7 “Apogeo del catolicismo” en EI Diario del Hogar, 16 de junio de 1887.

% Para ver el detalle de los arreglos en la decoracién y arquitectura de la que después seria basilica de
Guadalupe, véase Cuadriello Jaime. “Mirada apocaliptica: visiones en Patmos Tenochtitlan; la mujer
aguila” en Artes de México, no. 29, marzo- abril 1995, pp.10-23.

8! Los canonigos consideraron que las diposiciones de Labastida lastimaban sus “derechos candnicos,
derechos que estan resueltos a hacer valer ante el superior. Dicesenos que los candnigos y prebendados de
esta ciudad estan de acuerdo con los de la villa de Guadalupe. “El Asunto de la Colegiata” E/ Tiempo, 23
de marzo de 1887. Otras acusaciones que adquirieron el caracter de verdaderos rumores fueron el
cuestionamiento acerca de los donativos, en joyas y efectivo, entregados por las sefioras de la élite
mexicana; ademds de la “venta” poco ordenada que se hizo de las criptas al interior de la iglesia. La
prensa aprovechaba los rumores para producir mas alarma entre la poblacion y evidenciar la actitud del
clero, con articulos que daban espacio a la circulacion de los rumores, como la supuesta pérdida de una
corona de oro en la Colegiata: “;Pero, y la corona, qué es de ella? ;Estara en el museo particular de un
respetable candnigo o de alglin otro de la ciudad Eterna? ;Se habra vendido a algin yankee curioso como
la corona imperial de la pobre emperatriz ex Eugenia, un dia la soberana mas encumbrada de Europa?

279



objetan dos aspectos: el proyecto de mejora material del santuario acordado por
Labastida y la validez liturgica de coronacion guadalupana.

El problema se hizo publico en una carta abierta publicada en el periddico E/
Nacional, el 23 de enero de 1887, en la cual los canonigos se refieren a la coronacion
como un capricho del padre Plancarte, y un derroche de recursos que no se justificaba
frente a las necesidades de las iglesias en el arzobispado. Disgustado por la publicacion,
Labastida da respuesta por medio de una circular dirigida al cabildo guadalupano, la
cual ordeno que fuera hecha publica. El arzobispo expone una serie de argumentos que
justifican su autoridad para organizar los arreglos de la colegiata y la obligacion de los
capitulares de obedecer sus disposiciones como su superior legitimo.*® De igual manera,
afirma que el proyecto para el arreglo de la colegiata es de su autoria y que Pancarte
solo se encargaria de llevarlo a cabo.

Labastida aceptaba las inconformidades, pero no el atrevimiento del clero a
manifestarse publicamente en contra de sus superiores y a sefialar los “errores” en las
decisiones y proyectos del prelado. Resultaba escandaloso que la oposicion al privilegio
de la coronacion pontificia que pretendia ser un parte aguas de reconciliacion entre los
mexicanos, viniese del grupo clerical encargado del cuidado del culto.* El arzobispo
defiende la obediencia a la autoridad episcopal y pontificia —que ya habia aprobado la
coronacion-, aun cuando sus decisiones fuesen vulnerables, pues no correspondia a los

de menor rango, senalar sus errores. Labastida recordaba al cabildo guadalupano que no

jPero no, antes que venderla a estos feos herejotes, se la hubieren comido los ilustres borlados de la
Colegiata! ...jMisterio, misterio catdlico, es decir, tenebroso misterio!”” Noticia sin titulo, en E/ Diario del
Hogar, 17 de mayo de 1887.

%2 La carta fue publicada por primera vez en El Tiempo, el 4 de febrero de 1887, posteriormente se
imprimi6 por separado en un folleto titulado Carta del Ilmo. Sefior Arzobispo de México dirigida la Sr.
Canonigo Lic. D. Ignacio Martinez Barros, Secretario de Camara y Gobierno quien la publica por
disposicion de S. S. Ilma. México, Tipografia del Hospicio de San Nicolas, 1887. Yautepec, enero 28 de
1887.

% El conflicto fue la comidilla de los periddicos liberales, quienes publicamente agradecian al clero que
fueran sus miembros quienes hicieran evidente la poca santidad de sus acciones. A esto se sumaban las
criticas al costo de la ceremonia, pues algunos afirmaban que la coronacion era un pretexto de la jerarquia
para organizar un saqueo a todos los estados; y la falta a las leyes de reforma que implicaba un evento de
ese tipo, que incluia procesiones continuas desde distintos puntos del pais. “Agiierinos” Diario del Hogar,
20 de febrero de 1887. “Apogeo del catolicismo” Diario del Hogar 16 de junio de 1887. Algunos llegaron
a ligar una voluntad monarquica del clero, en su afdn por establecer una monarquia, contando desde
Iturbide, Santa Anna, Maximiliano y veinte afios después, la virgen de Guadalupe. Si bien ésta tltima no
era a un monarca extranjero, si intervenia otro, el papa: “Por su puesto, que en el fondo de esta
coronacidén, no hay un fin religioso, sino politico. Este fin es el mismo que en las anteriores: restablecer el
poder y la influencia del clericalismo en la politica, dar un golpe de muerte a la Reforma, con la que
Juarez escribi6 la pagina mas sublime de la historia de México y preparar las cosas para que la Iglesia
recobre su domino sobre el Estado” “La coronacion de la Virgen de Guadalupe” en EI Diario del Hogar,
6 de agosto de 1887.

280



debia “discutirse ni ponerse en duda lo dispuesto, lo decretado ya por autoridad
pontificia, y ni aun siquiera insinuarse alguna contrariedad”.**

Lo que mas despertaba el disgusto de Labastida, era que el cabildo hubiere
hecho publica sus confrontaciones e inconformidades, pues hacia evidente la division
del clero mexicano, causando un desprestigio que seria usado por los enemigos de la
Iglesia. Aseguraba que ¢l siempre habia estado dispuesto a oir las quejas de sus
eclesiasticos, y que en el caso del a colegiata, sus miembros nunca habian presentado
alguna, prefiriendo otros medios, mas escandalosos y menos piadoso, para mostrar su
desacuerdo.®

Efectivamente, la prensa liberal y anticlerical se refiere al problema como un
ejemplo de la corrupcion que enfrentaba el clero.

Por otra parte, la polémica protagonizada por el historiador Joaquin Garcia
Icazbalceta en torno a la autenticidad de la aparicion, basicamente dividio al clero
mexicano en aparicionistas y antiaparicionistas. Nuevamente, el mayor problema no fue
que el clero se inclinara por una u otra postura en torno a la polémica, sino que algunos
lo hicieron de manera publica, pues generaron un escandalo publicitado en la prensa que
desprestigiaba el decoro sacerdotal y afectaba la unidad del catolicismo. Tal es el caso

del candnigo Vicente de Paul Andrade®® y el obispo de Tamaulipas, Eduardo Sanchez

8 Respecto al argumento de que era equivoco coronar a una imagen ya coronada por Dios, se aceptaba
que el papa podia disentir de confirmar la coronacion “pero nunca consentird el que se asegure que ‘es
imposible por presentarse objeciones litirgicas sobre si podra coronarse por los hombres una imagen
coronada por Dios.”El antecedente eran las coronaciones marianas realizadas siglos atras con la
autorizacion del papado. Carta del llmo. Sefior Arzobispo de México dirigida la Sr. Canonigo Lic. D.
Ignacio Martinez Barros, Secretario de Camara y Gobierno quien la publica por disposicion de S. S.
Ilma. Mexico, Tipografia del Hospicio de San Nicolas, 1887. Yautepec, enero 28 de 1887, p.5. Algunas
criticas a la coronacion se referian a que ésta era una omision de origen, que ponia en entredicho la
majestad de la imagen. El Monitor Republicano, 3 de agosto de 1887. Otros acusaban que la coronacion
era un acto soberbio por parte del “partido ultramontano”, que se consideraba capaz de “enmendarle la
plana al mismo Todopoderoso”, pues la si la imagen no tenia corona, el papa concedia “a los coronadores
dotes de alta superioridad, pues ha dado el permiso necesario para que se enmiende la obra del cielo”. “La
coronacion de la Virgen de Guadalupe” en E! Diario del Hogar, 6 de agosto de 1887.

8 Carta del Ilmo. Seiior Arzobispo de México ....Yautepec, enero 28 de 1887.

% Vicente de Paul Andrade. Nacié el 23 de febrero de 1844. Estudio con los paulinos en México y fue
enviado a Paris a estudiar. Reconocido gedgrafo, narrador e historiador, fue miembro de la Congregacion
de la Mision en el arzobispado de México, aproximadamente hasta 1880. En 1881 tomo posesion de la
parroquia de San Cosme. En 1883 fue trasladado a la parroquia de san Miguel, en 1885 fue nombrado
encargado del Sagrario Metropolitano y hacia 1887, ocup6 una canonjia en la colegiata de Guadalupe. En
1891 fue nombrado decano y no abad, como le tocaba por antigiiedad. Dice que también estaba por
ocupar la didcesis de Tabasco. Se reconoce que esto fue por antiaparicionista y por su falta de diplomacia.
Amigo de Garcia Icazbalceta y Francisco del Paso y Troncoso, fray José Maria de Jests. Conocio la carta
privada de Icazbalceta a Labastida sobre la aparicion y se le atribuye la traduccion de ese documento en
latin y su publicacion anénima, junto con Antonio Icaza. La carta fue refutada por Fortino Hipoélito Vera
con el libro “Contestacion historico-critica en defensa de la maravillosa aparicion de la Santisima Virgen
de Guadalupe, al anonimo titulado Exquisitio Historica”. Icazbalceta le retird su amistad y fue apodado
inimicus homo. Lo cual fue el inicio de una enemistad entre ambos. Ademas de reconocérsele el hecho de

281



Camacho, quienes enviaron cartas publicas a la prensa de la época. Los
cuestionamientos eran basicamente dos: la autenticidad de la aparicion Guadalupana y,
aceptada esta, el hecho de que pudiera ser coronada secularmente, una imagen de origen
divino.*” Efectivamente, el culto guadalupano no tenia caracter dogmatico, pero aludia a
una tradicion religiosa que para ese tiempo habia ganado un importante lugar entre las
devociones catolicas, y que era proyectada por el arzobispo como el simbolo de la
unidad religiosa de la nacion mexicana.*® Aunque los antiaparicionistas apelaban al
hecho de que la Iglesia no habia reconocido como un dogma la aparicion de Guadalupe,
se les reprochaba el hecho de que sus cuestionamientos expusieran publicamente la
autoridad eclesidstica del maximo prelado de la Iglesia mexicana. El obispo Sanchez
Camacho se opuso a la coronacion alegando no so6lo la falta de autenticidad de la
aparicion, sino la religiosidad irracional que promovia, a través de las romerias y las
procesiones, que so6lo fomentaban la perversion de costumbres entre los catdlicos a la
sombra de los propios obispos.

Labastida publico otros documentos en 1887 para fortalecer el proyecto de la
coronacion, pidiendo a los parrocos y fieles del arzobispado de México que las

apoyaran, previniendo los permisos necesarios de las autoridades civiles para poder

tener en su poder documentos antiaparicionistas. Encargado de las gestiones para la formacion del
obispado de Tabasco —causa a la cual dono recursos propios-, por el obispo Rodriguez de Gala, lo que
pudo llevarlo a su aficion por la geografia. Fue miembro del Atenco Literario de México, de la Sociedad
Indianista Mexicana, de la Academia Nacional de Historia, entre otras sociedades cientifico literarias de
su tiempo. Muri6 en 17 de agosto de 1915. Carrefio Alberto Maria, Semblanzas, Primera parte, Coleccion
de obras diversas, Vol.II, Ediciones Victoria, México, 1936.

8 Carta pastoral en que el Ilustrisimo Seiior Arzobispo de México dicta algunas providencias para
concluir las obras de ampliacion y reparacion de la colegiata de Nuestra Sefiora de Guadalupe. México,
Tipografia de Angel Bassols y Hermanos, 1890.

% Los deseos de impulsar a la devocion guadalupana como el fundamento religioso del Estado mexicano
en la segunda mitad del siglo XIX, se reconocen en los sermones guadalupanos del primer arzobispo
michoacano, Clemente de Jesus Munguia; y en los esfuerzos de Labastida por dar al culto un alcance
nacional, al menos desde 1880, cuando logro la autorizacion de Roma para destinar el 3% de los diezmos
de las jurisdicciones eclesiasticas mexicanas, a la colegiata de Guadalupe. Sermon que en la Insigne y
Nacional colegiata de Nuestra Seiiora de Guadalupe, predico el Ilmo. Sr. Dr. D. Clemente de Jesiis
Munguia, obispo de Michoacan, el 29 de agosto de 1860, ultimo dia del solemne triduo que se hizo,
implorando por la intercesion de la Santisima virgen el socorro del Sefior en las necesidades presentes,
Meéxico, Imprenta de V. Segura, 1860. Esta promocion nacional del culto guadalupano tuvo continuidad
en la gestion del sucesor de Labastida, Prospero Maria Alarcon, quien gestion6 nuevos privilegios para su
practica, a la que quiso dar una proyeccion latinoamericana: Edicto del Ilmo. Y Rmo. Sr. Arzobispo de
Meéxico Doctor Don Prospero M. Alarcon y Sanchez de la Barquera reiterando su mandato sobre el
canto de la “Salve” en la I. Colegiata de Santa Maria de Guadalupe y en las demas Iglesias del
Arzobispado. México, Imprenta de la Santa Cruz, 1900. Carta Pastoral del Ilmo. Y Rmo. Sr. Arzobispo de
Meéxico Doctor Don Prospero M. Alarcon y Sanchez de la Barquera a sus diocesanos con motivo del
establecimiento de una misa y canto de la Salve Regina y Letania Lauterana que se han de celebrar en la
Insigne y Nacional Colegiata de Santa Maria de Guadalupe, en el ultimo domingo del mes de diciembre,
cada aro, por la paz y prosperidad de las naciones del continente Americano, México, Imprenta de la
Santa Cruz, 1902.

282



llevar a efecto los actos religiosos que debian acompaiiar el acto.” A pesar de que el
cabildo acat6 las disposiciones del arzobispo y que Plancarte pudo continuar su tarea, el
19 de noviembre de 1887, Labastida decide solicitar a Roma el aplazamiento para la
coronacion, debido a “circunstancias adversas, dificultades insuperables y oposiciones
que no han faltado, bien conocidas, sobre todo por los habitantes de la capital”.”® Dos
razones eran la causa: el no estar concluidos los arreglos materiales de la colegiata y la
oposicion generada entre los canonigos, el clero antiaparicionista y la prensa liberal.
Labastida apelé al tiempo para calmar las aguas del escandalo generado,
principalmente, por la oposicion clerical; mientras se dispondria de tiempo para concluir
los arreglos materiales. No obstante, los arreglos no se concluyeron, pues se requirid
mayor tiempo del proyectado en principio.

La muerte de Labastida, ocurrida en 1891, pudo considerarse una posibilidad
para cancelar la coronacioén. Sin embargo su sucesor, Prospero Maria Alarcon, decidio
continuarla, reiterando la posicion de Plancarte como encargado del proyecto, y
facultandolo para iniciar una colecta nacional para dar término a los arreglos materiales
de la colegiata. En 1894, logra el visto bueno de Roma para la coronacion pontificia de
la virgen de Guadalupe, misma que es celebrada con un alcance nacional, al afio
siguiente.”’ Como recompensa, Plancarte es nombrado abad de la colegiata de
Guadalupe.

A pesar de que a la llegada del visitador apostolico, la coronacion ya habia
tenido efecto, Averardi fue instruido para resolver los conflictos que habia destapado el
tema guadalupano, tanto del abad con su cabildo como de las expresiones vertidas por el

obispo Sanchez Camacho en contra de la aparicion.”” La revision del expediente

% Labastida sostuvo que la coronacion ponia en movimiento a poblaciones remotas que se entregarian a
la celebracion y que sumados al resto de la poblacion, harian funcionar el comercio y los ferrocarriles del
pais, promoviendo la obra de pacificacion y bienestar comun de todos los mexicanos, contribuyendo a la
reconciliacion con los elementos propios del ministerio episcopal y sacerdotal. Se recuerdan, ademas, los
objetivos religiosos de la coronacidon expuestos en la pastoral colectiva de los prelados mexicanos de
1886, para fortalecer la unidad religiosa de los mexicanos, a partir del derecho de los catdlicos a festejar y
organizar una celebracion de esta magnitud, pues las libertades civiles asi lo permiten. Circular Dirigida
por el Ilmo. Sr. Arzobispo de México al llmo. y Ve. Cabildo Metropolitano al de la Insigne Colegiata de
Guadalupe, al clero secular y regular y a todos sus diocesanos. México, Imprenta de Francisco Diaz de
Leén, 28 de agosto de 1887.

% Edicto del Ilmo. Sr. Arzobispo de México, sobre el jubileo sacerdotal de Ntro. Santisimo Padre Ledn
XIII, y coronacion de la Santisima Virgen de Guadalupe, México, Tipografia de La Voz de México, 1887.
' En 1894, la Sagrada Congregacién de Ritos mando un oficio en el que reconoci6 “la antigua piedad y
devocion.” “Decreto de la sagrada Congregacion de Ritos” en Decimosexta carta pastoral sobre el nuevo
oficio guadalupano que incluye y autoriza la verdad historica de la milagrosa aparicion, p.408.

Y es que el conflicto eclesidstico seguia recibiendo la atencion de la prensa, con la publicacién de
supuestos testimonios de candnigos anonimos que alegaban la imposicion episcopal de su abad. En uno
de ellos, se acusaba a Plancarte de haber sobrepasado ilegitimamente sus atribuciones en la colegiata de

283



Plancarte adquiere mayor relevancia, pues estaba propuesto para ser nombrado obispo
titular de Constancia.

La resistencia del cabildo a las distintas posiciones que ocup6 el Plancarte en la
colegiata es, desde sus inicios, un problema de disciplina sacerdotal, que debilita a la
Iglesia y la vulnera frente a los poderes publicos.” Averardi pretende establecer la
disciplina y el orden entre el clero mexicano, de una manera autoritaria en medio de un
gran hermetismo. Desde su llegada actlia en medio de un gran sigilo y, en algunos
casos, practicamente en el anonimato. A México llega de improviso, sin avisar y sin
llamar la atencion, al grado de que el clero afirmaba no saber cuiando y con qué
facultades llegaria. A su arribo, es recibido en la estacion del ferrocarril inicamente por
un reportero de E/ Universal, quien desde Estados Unidos le seguia la pista. El diario £/
Tiempo, apenas avis6 de su llegada, lo que es considerado “un golpe magistral”, frente
al indisciplinado clero mexicano.”*

A los pocos dias de que Averardi se instalara en México, y previo acuerdo con el
arzobispo Alarcon, comienza a recorrer distintas parroquias de la jurisdiccion. Su
recorrido también es realizado de manera discreta y sin poner sobre aviso a los
eclesiasticos, con la intencion de darse cuenta del estado real de las iglesias. La primera
de esas visitas es efectuada a la iglesia catedral, a la cual acude para revisar los objetos
del culto, la sacristia y los altares, tal como lo hacian los obispos con las parroquias.”
En su papel de visitador, Averardi muestra una dureza que se hace notoria a los
presentes.

Plancarte sali6 avante de su labor al frente de la colegiata y la coronacion.”

Empero, sus expectativas de encontrar en Averardi a un aliado para someter al cabildo

Guadalupe y de que ejercia un poder que nadie le habia concedido “como los violentos usurpadores
politicos”. El Monitor Republicano, 15 de enero de 1896. Algunos manifestaron que los problemas entre
el abad y el cabildo de Guadalupe, habian precipitado la llegada de Averardi a México, quien
supuestamente debia pasar primero a Centro y Sudamérica, mismo que habia sido pospuesto. “La llegada
de Monsefior Averardi” EI Universal, 27 de febrero de 1896.

% La propia prensa se pronunciaba sobre el problema de la colegiata apuntado “la falta de una capacidad
dominadora en el clero mexicano hara, por otra parte, que la decadencia clerical aumente de dia en dia
hasta que el espiritu de cuerpo casi desaparezca. Esa desunion, ya bastante avanzada hoy, es para nosotros
la mejor garantia de impotencia.” en “La masa catolica reaccionaria nada tiene de temible para el
gobierno. El gobierno puede y debe mantener incolumes las leyes de reforma”, en El Diario del Hogar, 8
de Octubre de 1895. Otros opinaban que si no se ponia un “remedio radical” a ese punto, se podia crear
un cisma perjudicial a la iglesia, dada su separacion del Estado. “La llegada de Monsefior Averardi” E/
Universal, 27 de febrero de 1896. J.P. Rivera “El clero en ridiculo” en E! Diario del Hogar, 27 de agosto
de 1896.

% “Monsefior Averardi y los jacobinos” El Universal, 31 marzo de 1896.

% “El Ilmo. Sr. Averardi en la catedral y en la colegiata”, EI Tiempo, 23 de abril de 1896.

% Averardi encomendé a su sobrino la revisién de la imagen para determinar si la imagen habia sido
borrada intencionalmente. Este solo pudo detectar “rasgos” de una corona, sin que pudiese establecer si

284



guadalupano pronto se esfuman, pues el visitador prestd mayor atencidon a sus
problemadticos antecedentes durante su gestion como parroco de Jacona, con el obispo
de Zamora, José Maria Cazares y Martinez.”’

El visitador se trasladd a Zamora con la intencién de inspeccionar el estado de la
didcesis, y entrevistar a Cézares sobre sus problemas con Plancarte.”® Durante su
reunion, efectuada el 14 de abril de 1896, el obispo relatod la serie de problemas que
habia tenido con Plancarte, pero dejo claro que habia acusaciones acerca de su conducta
que fueron hechas por algunos vecinos a quienes era dificil entrevistar, quedando como
acusaciones anonimas que no podian comprobarse, pero que dejaban en entre dicho la
conducta del abad.”

El caso de Plancarte habia adquirido la dimension de una verdadera intriga
eclesiastica, con la circulacion de rumores y acusaciones, tanto en la colegiata como en
el obispado de Zamora, como en algunos obispados, los cuales evidencian las tensiones
surgidas por la romanizacion del clero mexicano, pues éste se habia atraido la enemistad
de varios eclesidsticos al ser de los principales promotores de la educacion de
mexicanos en Roma.

Si bien las acusaciones en contra del abad no pudieron comprobarse, su

enfrentamiento al obispo zamorano habia marcado su destino. Averardi lo obliga a

redactar su renuncia para el nombramiento de obispo titular de Constancia.

era resultado del deterioro natural de la imagen o de la accion de alguna persona y, mucho menos, que
ello hubiera sido obra del abad El sobrino de Averardi, reconocido como un enterado en cuestiones
pictoricas, pasd a revisar la imagen de Guadalupe “con muchisimo cuidado, sobre todo la cabeza,
siguiendo las indicaciones de Monsefior. Tras esta inspeccion, el padre Aceves, por orden de Monsefior
Averardi, repitié el examen.” Se dijo que el sobrino de Averardi habia determinado la existencia de
“rasgos” de una corona, pero so6lo si se veia de cerca a la imagen y con luz artificial. “;A qué vino
Monsefior Averardi a México?”, en El Universal, 23 abril de 1896, p.1.

7 La disputa se habia generado, en buena medida, por los proyectos educativos de Plancarte en la
parroquia de Jacona, tendientes a marcar una distancia entre las instituciones dirigidas por el clero
formado en instituciones mexicanas, y las suyas, las cuales pretendian establecer un modelo educativo
franco-romano. Derivado de dicho programa educativo, fundo escuelas para la nifiez y la juventud del
lugar, que congregaron tanto a los hijos de los rancheros de la region, como a los hijos de familias pobres.
Los problemas centrales derivaron de la administracion del colegio internado para mujeres, pues los
padres de familia se quejaron de que el calendario escolar y la disciplina del colegio estipulaban largos
periodos en los que se les impedia ver a sus hijas. A lo que se sumo el hecho de que varias de las alumnas
decidieran no regresar a sus casas, para continuar una vida religiosa en la congregacion que Plancarte
estaba organizando. Las tensiones llegaron a un extremo tal, que Plancarte fue destituido de su parroquia,
en medio de un gran escandalo. A falta de una autoridad superior que determinara sobre el caso, Ramoén
Camacho, obispo de Ledn, y el propio Labastida, intervinieron como mediadores en el conflicto, sin que
pudiera culminar en un acuerdo satisfactorio. Véase Bautista, 2001.

% La visita al obispado zamorano durd varios dias. Averardi llegé a Zamora proveniente de Guadalajara,
donde tuvo la oportunidad de saludar al arzobispo Pedro Loza. “La vuelta de Monsefior Averardi. Un
concilio. Politica del Sefior Arzobispo de Tarso” en EIl Universal, 18 de abril de 1896.

% “Monsefior Averardi en Zamora” en EI Tiempo, 18 de abril de 1896. “El Ilmo. Sr. Averardi en Zamora”
en El Tiempo, 22 de abril de 1896.

285



Para Plancarte, la peor parte de este conflicto radicaba en la parcialidad con que
el visitador habia definido su resolucion, y de que el proceso indagatorio no habia dado
lugar a la celebracion de un juicio donde, como acusado, conociera todos los detalles de
las faltas que se le imputaban y a sus acusadores.

Este caso evidencia la falta de recursos y contrapesos para proteger a los clérigos
en contra de las decisiones arbitrarias y la division del clero mexicano.

Para julio de 1896, “debido a las amarguras que le ocasion¢ el funesto desenlace
de su promocion al Episcopado” la salud del abad se vio afectada, por lo que recibi6 el
apoyo de sus protegidos egresados del colegio Pio Latino.'” A su restablecimiento,
Leopoldo Ruiz y Flores, entonces candnigo de la Colegiata de Guadalupe y secretario
particular de Plancarte, organiza una funcion religiosa en el santuario para agradecer el
restablecimiento del abad, con la asistencia de varios prelados, entre ellos Ramoén
Ibarra, obispo de Chilapa. Ruiz y Flores comunican a Averardi de la invitacion para el
evento. Para Averardi, la ceremonia religiosa era la expresion publica de la
inconformidad hacia una resolucién superior. '

La forma en que Averardi pretende imponerse frente a la debilidad del arzobispo
Alarcon, le causarian una animadversion creciente en buena parte de la jerarquia
mexicana.'" Averardi es informado que varios miembros del episcopado mexicano han
dirigido una carta al papa sobre la conducta del visitador. El visitador dice sentirse
decepcionado y “ofendido por la conducta poco sincera” del clero mexicano.'®

El obispo de Tamaulipas, Eduardo Sanchez Camacho, es uno de los ejemplos
mas radicales de la ruptura del clero mexicano en el contexto de la visita. Desde 1887,
el obispo se habia declarado abiertamente antiaparicionista. Tiempo después, junto al
candnigo Vicente de Paul Andrade, se habia retractado una declaracion jurada. El

visitador pidi6 a uno de los miembros del cabildo de Tamaulipas la recopilacién de

190 «Carta de Leopoldo Ruiz a N. Averardi.” Guadalupe 28 de julio de 1896. ASV, carpeta 1, Dcto.
00036. Y es que el clero mexicano considerd que la fuerte posicion de Plancarte en Roma, le ayudaria a
que sus obras en favor de la reorganizacion de la Iglesia mexicana —que contemplaban ademas de la
coronacion, la construccion del templo expiatorio nacional de San Felipe de Jesus en pleno centro de la
ciudad de México-, le serian recompensadas al ser incluido en el episcopado mexicano. Asi lo considero
el clérigo liberal Agustin Rivera. “Predicciones de Agustin Rivera de los efectos de la delegacion
Apostolica del Illmo. y Rmo. Sr. Arzobispo Napoleén Averardi en México” en El Universal, 1 de abril de
1896.

%1 “Carta de Averardi a Leopoldo Ruiz Canénigo Penitenciario de la Insigne Colegiata de Guadalupe,”
11 de julio de 1896. ASV, carpeta 1, Dcto. 00029.

192 La prensa comentaba que a los pocos dias de que Averardi llegara a México, ya se habian polarizado
las posiciones, pues algunos esperaban mucho de él, mientras que otros le temian y se oponian a sus
decisiones. “Monsefior Averardi y los jacobinos” en El Universal, 31 marzo de 1896.

19 «Carta de Averardi al obispo de Chilapa Ramén Ibarra.” Tacuba, 18 de julio de 1896. ASV, carpeta 1,
Dctos. 00031-32. Finalmente, el conflicto con Plancarte culminé con la muerte de éste en abril de 1898.

286



informes acerca de la gestion episcopal. Los informes enviados presentan una imagen
de un obispo alcoholico, injusto y ambicioso a la hora de estipular los derechos
parroquiales, y descuidado en el ejercicio de su ministerio.'®

Sanchez Camacho decia haber recibido “noticia reservada, verdadera y cierta, de
que traia [Averardi] instrucciones para quitarme el Obispado.”'® En un tono sarcastico,
Sanchez se neg6 a trasladarse a la capital para entrevistarse con Averardi, argumentado
razones que evidenciaban su poca disposicion para asumir la autoridad del visitador: se
refiere a su deteriorado estado de su salud “consumido por los trabajos, privaciones y
persecuciones”; a la falta de dinero para poder realizar un “viaje costoso y de tiempo
indefinido”, y al hecho de no tener tiempo para mandar a hacer “ropa a proposito para
presentarme en esa capital, y necesitaria 15 dias para que me la hicieran, y bastante
dinero para pagarla”.'® El mismo dia en que escribe esta nota, envia a Roma su
renuncia al obispado.

Tiempo después se dirije a a Averardi para desmentir las acusaciones que lo
tildaban de mason y liberal, como un recurso de intimidacion y de persecucion de parte
de los que llamo “servidores” del papa, y en particular de quien se decia “visitador
Apostolico en México (cuanto dista su conducta de la de lo Apodstoles!) y nadie mas lo
ha dado a reconocer oficialmente en México, ni sabemos qué facultades trae porque no
se ha dignado comunicarlas.”'"’

Dias mas tarde, publica en la prensa una carta aclaratoria de estos hechos, en la
que afirmaba no haber recibido contestacion a su renuncia. En dicha comunicacion,
refrendaba su posicidon antiaparicionista y afirmaba que “la creencia Guadalupana no es

fe catdlica ni obliga a nadie”, justificando su retractacion en las presiones que habia

. . e ., 108 . , .y ’
recibido de la “inquisiciéon romana”.”™ Anuncia, ademds, que en esta ocasion habia

1% Se decia que las resoluciones importantes de la didcesis las dictaba alcoholizado y al final del dia,
razén por la cual le era imposible recordar sus disparates al dia siguiente. Se le acusé de que imponia altas
cuotas por los sacramentos, al grado de permitir que algunos fieles contrajeran solo el matrimonio civil.
De igual manera, se informé que sus actividades ministeriales dejaban mucho que desear, pues también
llegaba alcoholizado a decir misa, expresandose con “palabras imprudentes en la catedral.” Informe sobre
el obispo de Tamaulipas Mayo de 1896 ASV, carpeta 1, Dcto. 00061.

19 «“Carta del obispo Sanchez Camacho”, en El Universal México, 24 de agosto de 1896.

1% «“Carta del obispo de Tamaulipas a Averardi.” Tamaulipas 31 de mayo de 1896. ASV, carpeta 1, Dcto.
00063.

107 «“Carta de Sanchez Camacho a Averardi.” Agosto 21 de 1896. ASV, carpeta 1, Dcto. 00072.

108 «yo tengo esta Didcesis porque el Papa me puso en ella, y al exigirme la Inquisicion Romana, cuyo
Prefecto nato es el Papa, que me retractara o quitara el escandalo que habia, como me lo dijo la
Inquisicion tenia que, o renunciar el Obispado, que también me lo aconsejé la Inquisicion, y entonces
habria aparecido como un exaltado rebelde que preferia mi juicio a todo otro, o formar un cisma con estos
catolicos, y eso no era decente y habria sido una verdadera usurpacion de ajena autoridad, o retractarme
de mi modo de obrar y hablar contra el milagro o Apariciones del Tepeyac, como lo hice, mientras se

287



preferido presentar su renuncia que aceptar las presiones de Averardi en su
administracion y las “vejaciones” a su persona, en un acto que consider6é de verdadera
dignidad eclesiastica.'”

El visitador se muestra sorprendido por la publicacion, aseguraba que el
contenido de la carta atentaba directamente contra “la dignidad de V.S.I., para quien
deseo se conserve siempre el amor, respeto y veneracion de la Iglesia Mexicana que
tanto estima y honra a sus dignos prelados en cuyo niimero alin cuanta a V.S.1.” En un
intento por lograr una conciliacion, pedia al obispo Sdnchez Camacho que hiciera
cuanto pudiera por recobrar la calma y abandonar la actitud que habia “tomado en un
momento quiza de exhalacion.”' "

En una ultima comunicacion dirigida al visitador, Sdnchez Camacho rompe
definitivamente con la iglesia romana. En franca rebeldia a la autoridad que Averardi
representaba, le negd “el derecho de comunicarse conmigo y de hacerme observaciones,
porque claramente he dicho que no pertenezco a Roma ni a los Obispos, sino que soy un
simple ciudadano mexicano bajo la égida de sus leyes y la proteccion de sus autoridades
politica y civiles, unicas que reconoce S.S.” !

La posicion del obispo fue considerada escandalosa y “de gran agitacion” para
los catdlicos de Tamaulipas, cuyos eclesidsticos solicitaron el auxilio de las
jurisdicciones vecinas para efectuar radpidamente el reemplazo del prelado y contener, en
algo, el escandalo “que como fuego semejante al de Lutero” amenazaba con consumir a
la iglesia mexicana, “porque el Sr. Sanchez se ha dejado poseer ya del espiritu de
rebelion, de herejia, de desesperacion, en vista de lo que tardan en relevarlo”.''?

Para fortalecer su posicion, Sanchez Camacho buscé la proteccion del gobierno

del Estado de Tamaulipas, a través de algunas decretos que obligaban a los parrocos de

Tamaulipas exigir a los fieles las boletas del registro civil, en el caso de los bautizos y

veian mejor las cosas, y quedando libre para pensar y opinar como me pareciera en este mismo punto de
la Aparicion”. “Carta del obispo Sanchez Camacho”, en El Universal México, 24 de agosto de 1896.

199 «Sj hubiera yo querido, me siento perpetuamente en la silla que yo mismo compré, sin hacer caso de
Averardi ni de nadie y con agrado de muchos de mis diocesanos. Juzgo una usurpacion de lo ajeno, juzgo
una iniquidad sin nombre que me quite lo que es mio (hablo del uso de la Iglesia que ya sé¢ que la
propiedad es del Gobierno Federal, que concede su dominio 1til a los catolicos)” “Carta del obispo
Sanchez Camacho”, en El Universal México, 23 de agosto de 1896. Publicada también por EI Diario del
Hogar, 4 de septiembre de 1896.

10 «Carta de Averardi a Sanchez Camacho,” México 5 de septiembre de 1896. ASV, carpeta 1, Dcto.
00108

1 «Carta de Sanchez Camacho a Averardi,” Victoria 10 de septiembre de 1896. ASV, carpeta 1,
Dcto.00110.

12 «Carta de Jacinto Pallares, arzobispo de Linares a Averardi.” Monterrey 31 de agosto de 1896. ASV,
carpeta 1, Dcto. 00082. “Renuncia de un obispo” en EI Diario del Hogar, 29 de julio de 1896.

288



matrimonios, antes de efectuar el sacramento.'”® Las autoridades civiles pretendieron
exponer el caso como ejemplo de la decadencia del clero mexicano, pero también se
vieron obligadas a establecer una posicion frente al conflicto. El gobernador de
Tamaulipas termina por inclinarse a favor de las autoridades eclesiasticas, lo mismo que
el presidente Diaz.'"

En octubre de 1896, pudo consumarse la salida de Sanchez de Tamaulipas, tras
lo cual ¢l mismo se reconocié como “simple ciudadano” sujeto a las leyes civiles.

Retirado en su quinta de Tamaulipas, el ex obispo sigui6 llamando la atencion
publica, y no dejoé de provocar a las autoridades eclesiasticas con varias comunicaciones
a la prensa, en las reiteraba su desconocimiento a la iglesia catolica romana.'"

Contrario a las divisiones suscitadas por el caso Plancarte, la actitud del ex
obispo sirvid como punto de apoyo y solidaridad al visitador y “contra todas las injurias
o ultrajes que en la persona de V.S.I, ha recibido la Santa Sede”.'"°

Otros casos presentados ante el visitador son las acusaciones contra el obispo de
Durango, Herculano Lépez de la Mora, y el de Chihuahua, José¢ de Jesus Ortiz y
Rodriguez. Sin embargo, Averardi logra frenar las causas y someter a los acusadores a
la autoridad episcopal, pues las quejas no eran sino por actos que estaban dentro de las

. . . 11
atribuciones episcopales.'!’

'3 «E] Sr. Sanchez ha expedido también o va a expedir una circular a los parrocos, estableciendo Motu
propio!... que los parrocos no bauticen ni casen sin la constancia del previo Registro Civil.” Hacia diez
afios que el gobierno habia manifestado esa pretension, misma que se habia impedido precisamente
porque el Sanchez Camacho lo habia impedido: “hoy, sin que este lo pretenda, quiere el Sr. Sanchez
adular a los liberales para quedar como de obispo Luterano.” Testimonio de Juan Luis Tercero en la
comunicacion de Jacinto Pallares, arzobispo de Linares a Averardi. Monterrey 31 de agosto de 1896.
ASV, carpeta 1, Dcto. 00082. Estas disposiciones fueron efectuadas antes de su renuncia al obispado y no
tuvieron efecto alguno, pues los parrocos se resistieron a cumplirlas. Por su parte, la prensa liberal
comentaba la renuncia a causa de sus “ideas avanzadas”, opuestas al guadalupanismo y a la religiosidad
popular. “Renuncia de un obispo” en El Diario del Hogar, 29 de julio de 1896.

"4 Ponciano Campos, encargado temporalmente del gobierno eclesiastico de la didcesis, se entrevisté con
el gobernador del Estado, quien le ofrecié su apoyo solidario para normalizar la situacion en la diocesis.
De igual manera, Campos recibié una carta recomendacion de Diaz, para presentarla a las autoridades
civiles. “Carta de Ponciano Campos a Averardi,” Ciudad Victoria, 6 de octubre de 1896. ASV, carpeta 1,
Dcto. 00098.

"5 “Carta del Sr. Sanchez Camacho” en EI Diario del Hogar, 12y 19 de abril de 1898.

"'® Distintas comunicaciones de los obispos y arzobispos mexicanos a Averardi. Mes de octubre de 1896.
ASV, carpeta 1, Dcto. 00124-38. El obispo de Tehuantepec afirmaba estar “avergonzado, como mexicano
y como obispo”. “Carta del obispo de Tehuantepec a Averardi, octubre 18 de 1869.” ASV, carpeta 1,
Dcto. 00152.

"7 La acusacion contra el obispo de Chihuahua fue presentada por los eclesiasticos Félix Guay y Julio
Irigoyen, quienes denunciaban una serie de situaciones que consideraban anémalas, mismas que eran
permitidas por el obispo: la recepcion de todos los frutos de la parroquia y la entrega de un “sueldo” a los
parrocos; la falta de decoro y actitud moral en el clero, que faltaba a la castidad sacerdotal y promovia la
corrupcion en la sociedad, el descuido de la provision de parroquias, etc. Sin embargo, los eclesiasticos
habian presentado estas quejas, a raiz de que el obispo los habia cambiado de parroquias, hecho que los
eclesiasticos consideraron un despojo ilegal. Los eclesiasticos consideraron que el proceder del obispo

289



Averardi acompafia los esfuerzos por disciplinar y someter al clero, con la
afirmacién de la obediencia de los catdlicos mexicanos hacia el episcopado y las
instituciones romanas. El hecho mas contundente en ese sentido, son las
“recomendaciones” hechas por el visitador durante una conferencia que sostiene con
algunos periodistas y redactores catdlicos en abril de 1896. Averardi expone algunas
censuras a los periodistas, redactores, directores y demas personas que laborasen en los
periddicos catolicos, bajo el argumento de que eran necesarias para que el periodismo
catélico mexicano cumpliera una funcion de paz, conciliacion, armonia y tolerancia en
el mundo moderno.

Sus observaciones se encaminan a mantener la conciliaciéon con los gobiernos
civiles y someter las acciones y proyectos de los catolicos al control de los prelados, que
al momento se desenvolvian con bastante autonomia: “En esta obra de concordia y
conciliacion de los espiritus ...1a Iglesia, el Pontifice y su actual y especial representante
en México, tienen derecho de exigir que no se pongan obices ni se crien (sic) tropiezos,
por los que son hijos de la misma iglesia, y le deben estar, como los escritores que se
glorien de ser catélicos, obedientes y sumisos.”'"®

Afirma que “uno de los caracteres esencialmente distintivos de la doctrina y el
proceder catolico, consiste en la obediencia absoluta a los Prelados que han sido puestos
por Dios para régimen de la Iglesia. La cadena y el vinculo de la autoridad no pueden
romperse...”119

Desconcertada por las recomendaciones del visitador, la prensa catolica acepto

publicamente las disposiciones, “siendo, como somos, hijos sumisos y obedientes de la

Iglesia”.'*® Varios obispos decidieron curarse en salud y sumarse a la obediencia

era una injusticia que no podian combatir, a falta del recurso de fuerza, pero apelaban a la autoridad de
Averardi como instancia superior para revisar su caso: “las leyes espafiolas aceptadas en México,
concedian a los sacerdotes el recurso de fuerza de los procedimientos de los arzobispo y obispos, cuando
no proceden conforme a derecho”. Como consecuencia, “si se encuentra alguna dificultad entre el obispo
y el Clero no tenemos intercesor; estamos reducidos a sufrir en silencio la injusticia y abuso de poder del
Superior”. “Proceso contra el obispo de Durango, Herculano Lopez de la Mora, y contra el obispo de
Chihuahua, José de Jesus Ortiz y Rodriguez,” junio 1893-diciembre 1901 ASV, Carpeta 2.

! «La prensa catélica de México. Importantisimas declaraciones del Ilustrisimo Sefior Visitador
Apostolico de México,” en El Tiempo, 26 de abril de 1896.

"% De manera concreta, Averardi pidi6 al periodismo catdlico mexicano, el ejercicio de una prudencia y
tolerancia hacia todos los sectores sociales: “Para los poderes publicos que son la autoridad constituida y
rigen segun la forma de gobierno establecida, el respeto, la obediencia, el acatamiento; para las personas
privadas la deferencia, la suavidad y la consideracion; para todos la ausencia de odios, el olvido de
resentimientos, y para nadie la acritud de lenguaje y la virulencia del estilo, que no se adecuan al espiritu
ni al proceder cristianos.” “La prensa catolica de México. Importantisimas declaraciones del Ilustrisimo
Sefior Visitador Apostolico de México,” en El Tiempo, 26 de abril de 1896.

120 “La prensa catolica de México. Importantisimas declaraciones del Ilustrisimo Sefior Visitador
Apostolico de México” en El Tiempo, 26 de abril de 1896. 30 abril de 1896

290



incondicional hacia Roma y sus representantes.'?' Algunas publicaciones celebraron esa
comunicacion, como la manera del visitador de “poner un poco en cintura al clero
mexicano”.'*

Como se ha visto, Averardi actud rapidamente en la definicion de las estrategias
para consolidar la centralizacion de la iglesia mexicana, pues sus principales acciones se
producen en los primeros tres meses de su visita. Sin embargo, todas estas disposiciones
requerian de una nueva legislacion eclesidstica que formalizara los cambios producidos
en la Iglesia y la sociedad catdlica.

La coyuntura de la visita apostolica presenta la oportunidad de consumar las
asambleas episcopales mexicanas.

A esos deseos se agregd el renovado interés de Roma por organizar el primer
concilio regional en América Latina. En diciembre de 1889, los obispos mexicanos
respondieron la comunicacion del secretario de estado de Roma, en la que consultaba su
opinién acerca de la posibilidad y conveniencia de efectuar un concilio regional en
México o en algun pais de América del Sur.'” Los obispos de San Luis Potosi, Leon,

Puebla, Zacatecas, Yucatan, Chiapas, Veracruz, Tabasco, Oaxaca y Sinaloa, entonces

presentes en la celebracion del jubileo sacerdotal del arzobispo Alarcon, refieren las

"2 E] primero que se apresurd a hacerlo fue el arzobispo de México, quien expresaba “que esas preciosas
declaraciones de V.S.I son altamente acertadas y oportunas... y a ellas me adhiero por completo... y estos
saludables avisos deseo con toda el alma los tengan presentes mis amados diocesanos, y ajusten su
conducta a ellos su conducta en todas las circunstancias en que hayan de expresar sus ideas de palabra o
por escrito. Caridad con todos, aunque sean de contrarias doctrinas, respecto y cristiana sumision a las
autoridades constituidas...” “Comunicacion del Ilmo. Sr. Arzobispo de México al Ilmo. Sr. Averardi,
visitador Apostolico” en El Tiempo, 29 de abril de 1896. A esta, siguio la adhesion del arzobispo de
Antequera. Comunicacion sin titulo, de E. Gillow a N. Averardi. EI Tiempo, 29 de abril de 1896.

122 “Qué quieren Averardi y sus socios?”, en La Patria, 4 junio de 98. El resto de la prensa mexicana
comentaba que Averardi habia puesto un limite a las pasiones y a las declaraciones incendiarias de los
catdlicos, tendientes a la biisqueda de la conciliacion con sus enemigos. “Programa color de rosa” en E/
Universal 30 de abril de 1896. Otro articulo apuntaba: Averardi “ha matado a la prensa en México”,
porque le ha impuesto limites con el discurso de la tolerancia. “Non pasumus y monsefior Averardi,” en
El Universal, 8 de mayo de 1896.

'3 Desde 1867, Pio IX se mostr6 preocupado por la organizacién de concilios regionales en América. Un
ejemplo de ello fue la exhortacion de Pio IX al arzobispo de Bogota, Antonio Herran, en la cual sugeria
que: “...seria muy oportuno el que todos los Obispos de esa Republica.... vayan a reunirse contigo para
conferir sobre los medios mas adecuados en orden a curar las heridas que esa Iglesia ha recibido, a
neutralizar las consecuencias de la inmoralidad extendida y alentar los espiritus quebrantados que han
combatido por la justicia. Y como todo esto puede justa y confiadamente esperarse de un Concilio
Provincial, te excitamos encarecidamente a convocarlo.” “Carta de S.S. Pio IX al Arzobispo de Bogota,
Mons. Antonio Herrdn con ocasion de la convocacion del Primer Concilio Provincial Neo-Granadino 21
de agosto de 1867,” en http://www.multimedios.org/docs/d000874/index.html El Papado continué
insistiendo sobre este punto después de la celebracion del primer Concilio Vaticano. En 1884 se encargd
al obispo de San Salvador, Luis Carcamo, que convocara a los obispos de América Central para la
formacion de una asamblea, que debia ser “absolutamente privada” y que “trataria los problemas que
angustiaban a esas iglesias.” Gaudiano Pedro. “La preparacion del Concilio Plenario Latinoamericano
segun la documentacion vaticana”, Teologia, Buenos Aires, No.72, 1998, pp.105-132.
www.franciscanos.net/teologos/sut/conclvat.htm.

291


http://www.multimedios.org/docs/d000874/index.html

“graves dificultades para la celebracion de un Concilio en esta Republica, en las
actuales circunstancias”, pues esperaban que una reunion de esa magnitud no podia,
sino originar la oposicion de la opinién liberal y de los gobiernos mas radicales.'**

No obstante, se llega a plantear la ceremonia de coronaciéon de la virgen de
Guadalupe, como la oportunidad de discutir la situacién particular de las didcesis,
“dificil de comprenderse bien, aun en la misma Roma”, como aspectos previos al
concilio.'?

Por otro lado, Leon XIII no dejaba de insistir en la necesidad de un concilio
latinoamericano, alentado por los informes de la situacion de las iglesias en esa region.
Esta situacion dejaba cada vez mas clara la necesidad de convocar a un concilio de
caracter general para la reforma de todas las iglesias latinoamericanas.'”® El 26 de
febrero de 1898, Nicolds Averardi comunicaba al arzobispo Alarcén lo complacido que
se encontraba el papa por el avance del catolicismo americano, enfocando su atencion
“de una manera muy especial en la América Latina, buscando todos los medios mas a
proposito para velar por los intereses de la Iglesia y de la gran familia catdlica
americana.”'?’

El concilio de Baltimore habia presentado como el ejemplo, por lo que “la Santa
Sede Juzgd que iguales (bienes), si no mayores, resultarian a la América Latina si se
reuniese un Concilio plenario, en el que tomasen parte todos los Ilmos. Sefiores Obispos
de dicha América, a fin de formar una regla comin de accidén y una autorizada

exposicion de las doctrinas fundamentales de la Iglesia.”'®

124 “Reunioén de los Obispos de S. Luis Potosi, Leon, Puebla, Zacatecas, Yucatan, Chiapas, Veracruz,
Tabasco, Oaxaca y Sinaloa, ciudad de México, 11 de diciembre de 1889” AHAM, Seccidon Secretaria
arzobispal, Serie correspondencia, Caja 55, Exp. 20.

12 Intervenciones del obispo de San Luis Potosi, el arzobispo de México y el obispo de Zacatecas.
“Reunion de los Obispos de S. Luis Potosi, Leon, Puebla, Zacatecas, Yucatan, Chiapas, Veracruz,
Tabasco, Oaxaca y Sinaloa, ciudad de México, 11 de diciembre de 1889” AHAM, Seccion Secretaria
arzobispal, Serie Correspondencia, Caja 55, Exp. 20.

126 En 1888 el obispo de Santiago de Chile, Mariano Casanova, pidio oficialmente a Ledn XIII que
convocara la celebracion de un concilio. En un inicio su peticiéon contemplaba s6lo la reunioén del
episcopado de los paises de América del Sur debido a una idea de identidad que hablaba de una situacion
afin, de un mismo origen. Pero después se concedid la idea de convocar a toda Latinoamérica. Gaudiano,
1998. Sobre este asunto véase también Pazos, Antdn M. Anuario de Historia de la Iglesia V1I Instituto de
Historia de la Iglesia Facultad de Teologia, Universidad de Navarra, 1998, pp.190-191. y Bautista, 2001.
127 «Carta reservada de Averardi a Prospero M. Alarcon.” México, febrero 26 de 1898. AHAM, Seccion
Secretaria arzobispal, Serie Correspondencia, Caja 49, Exp. 20.

128 «Carta reservada de Averardi a Prospero M. Alarcon.” México, febrero 26 de 1898. AHAM, Seccion
Secretaria arzobispal, Serie Correspondencia, Caja 49, Exp. 20.

292



A pesar de que varios prelados opinaban que la celebracion de un concilio
general resultaba poco 1til por la especificidad de cada pais,'*® Roma logré imponer la
uniformidad hacia las iglesias latinoamericanas que finalmente es aceptada de buena
gana por varios prelados, bajo el explicacion de que: “...como los grandes peligros que
amenazan hoy a la raza latina en la América son comunes, era indispensable que los
medios cientificos, religiosos, morales y sociales, para conjurarlos y para desenvolver
en el campo bellisimo de la paz y de la civilizacion... fuesen idénticos.”"*"

No obstante, para conseguir dicha unidad se pens6é necesario sacrificar las

. . 131
diferencias. '

El Colegio Pio Latinoamericano en Roma, se design6 como la sede
oficial del concilio, que fue inaugurado el 28 de mayo de 1899 y clausurado el 9 de julio

de 1899, con la asistencia de la mayoria de la jerarquia latinoamericana.

4. ;Hacia un nuevo concordato...? Los intentos de formalizar la relacion

Iglesia-Estado

En la década de 1880 y en el contexto del ascenso de Eulogio Gillow al
obispado de Oaxaca y de los preparativos para la coronacion de la virgen de Guadalupe,
se hizo mas evidente la posibilidad y la apertura de un sector de la jerarquia mexicana
por promover un acuerdo formal que modificara las relaciones Estado-Iglesia.

Esta posibilidad es resultado de la respuesta de las autoridades civiles y
eclesiasticas a la concertacion informal pactada a mediados de la década de 1870. Las
sefales de la presidencia de la reptblica no dejaban claro hasta donde pretendia llegar
en su acercamiento, pues habia intentado beneficiarse de la organizacion social y la
pacificacion que ofrecian las instituciones eclesidsticas, ofreciendo ciertas seguridades.
El mensaje que se desprendia de esa relacion de facto era la disposicion para llegar a un
acuerdo mas formal. En ese momento, se requeria de la actividad diplomatica que
estableciera los elementos necesarios para iniciar un didlogo mas formal. Gillow entré

en escena y se reconocié como el indicado para emprender los primeros pasos de la

12 En una consulta efectuada sobre la realizacion del Concilio 9 arzobispos, 29 obispos y 3 vicarios se
pronunciaron a favor, mientras que 3 arzobispos y 20 obispos se opusieron, argumentando las diferencias
entre los paises convocados. Pazos, 1998, pp.190-191. Gaudiano, 1998.

B0 Carta Pastoral del Ilmo. y Rmo. Sr. Obispo de Colima, con motivo de su regreso de Roma, después de

la celebracion del Concilio Plenario Latino-Americano. Colima, Tipografia de “La Cruz”, 1899, p8.

B! Los decretos de las asambleas aprobaron, casi en su mayoria, el esquema elaborado por la jerarquia
romana, en el que se suprimieron varios temas especificos relativos a la problematica latinoamericana y
se evito tratar los temas referentes a la conquista y a la condicion social de varios sectores como, por
ejemplo, la poblacion negra e indigena, probablemente por sus implicaciones politicas. Las disposiciones
finales fueron publicadas y divididas en 16 titulos, formados por varios capitulos, que sumaron un total de
998. Bautista, 2006.

293



negociacion: “Animado por leales sentimientos patridticos, confio en Dios y en la
cooperacion de mis buenos amigos para trabajar con éxito, no s6lo en la buena
administracion de la didcesis que me estd encomendada, sino y muy principalmente en
la Conciliacion de los animos, pues mientras subsistan rencores politico-religiosos en el
espiritu del gobierno no es posible que prospere la Republica, ni se encontrara la paz y
tranquilidad de conciencia en el hogar doméstico y en nuestra sociedad.”'*

En 1890, Gillow emprendi6 un viaje a Roma para entrevistarse con Leon XIII y
lograr dos objetivos: obtener algunos arreglos de los asuntos eclesiasticos del pais y dar
cuenta de la cooperacion entre el clero y el gobierno iniciada que abria la posibilidad de
que se restablecieran las relaciones diplomaticas.'*® Esas acciones no habia llegado a
nada en concreto, pero si mostraban a Roma la circunstancia favorable para poner a
discusion un posible acuerdo formal. Mientras, en México, Gillow continuaba con sus
esfuerzos para acercar mas al episcopado mexicano con la presidencia de la republica.

La celebracion de los concilios se convierte en la ocasion de reflexionar acerca
de los cambios producidos en la relacion clero-gobierno. En diciembre de 1889, con
motivo de la consulta enviada al episcopado mexicano por el secretario de Estado de
Roma, sobre la posibilidad de celebrar un concilio Latinoamericano en México, se
discute la pertinencia de informar al presidente de la republica de la reunion conciliar.
El tema surge a raiz de la recomendacion de absoluto silencio que el cardenal secretario
recomienda a los mexicanos, particularmente con las autoridades civiles. El arzobispo
de México no esta de acuerdo en guardar silencio respecto de la reunion, pues en nada
se atentaba contra las leyes civiles, sino que se hacia uso del derecho de reunion para
poder llevar a cabo las asambleas. En caso de que llegara a darse un concilio de esa
magnitud en México, consideraba mas conveniente avisar francamente al gobierno “que
como prueba de la libertad que a la Yglesia promete, se va a celebrar un Concilio, junta
o asamblea de todos los Obispos del Pais.”

Gillow también opina que ese tipo de reuniones episcopales son normales, pero
convenia “manifestar luego al Gobierno nuestros planes para no excitar sospechas” y

que de ello surgieran conflictos. Francisco Meliton Vargas, de Puebla, mustra mayores

132 «Carta del obispo Eulogio Gillow al general Riva Palacio, Hacienda de Chautla,” mayo 31 de 1887
citada en Esparza, 1985, p.205. En ese mismo mes, el consul de México en Roma comunicé a Diaz que
durante una entrevista con el papa Leon XIII, éste la habia expresados sus deseos de reanudar relaciones
diplomaticas con México. “Carta de Enrique Angelini consul de México en Roma a Porfirio Diaz.”
Roma, 13 de mayo de 1887. CPD Caja 10 Docto. 004761.

13 «“Cartas de Eulogio Gillow a Porfirio Diaz,” Oaxaca 20 abril 1890 y Roma 6 agosto 1890 Docto.
003455 Caja 07 Leg 015 y Docto. 010809-10 Caja 22 Legajo 15.

294



preocupaciones por la actitud que el gobierno pudiese tomar hacia el clero, y propone
nombrar una comision para que fuese a hablar con el presidente Diaz sobre el particular.
Finalmente, el obispo de Oaxaca vuelve a insistir en la utilidad de informar al
presidente, pero a su debido tiempo, cuando llegara a ser inminente la celebracion del
concilio y de manera “extraoficial”, para evitar comprometer la libertad de la iglesia.'**

Entretanto, a fines de ese afo, los obispos de San Luis Potosi, Ledn, Zacatecas,
Chiapas, Tabasco, Veracruz, y Oaxaca, muestran su acercamiento al presidente
mediante una felicitacion por su labor para mantener la paz, el orden y el buen
entendimiento con los gobiernos extranjeros. '

Es hasta con la celebracion de los concilios provinciales que esas
comunicaciones comenzaron a darse otra vez. Gillow es el primero en iniciarlas, cuando
encabeza una carta que los obispos de la provincia eclesiastica de Antequera suscriben
con motivo de la celebracion del primer concilio de Antequera en 1892. En el
documento manifestaban la naturaleza religiosa de su reunion y sus esfuerzos por
extender entre la sociedad el respeto a las autoridades legitimamente constituidas. Diaz
envia una respuesta agradeciendo las palabras de los prelados y el reconocimiento a su
autoridad como un cambio de actitud digno de valorarse, pues “que al dirigirse a un
gobierno liberal, pueden considerarse nuevas en la historia politica de nuestro pais... y
debo a la vez manifestarles que afianzada la paz en la Republica y establecida la
independencia entre el Estado y la Iglesia, cesado ya todo motivo de precaucion u
hostilidad contra la Iglesia catolica, mientras ella se limite a los objetos de su ministerio
sin tratar de ingerirse en asuntos politicos; y que conforme a nuestras leyes el Gobierno
esta obligado a impartirles la proteccion a que tiene derecho todos los habitantes del
pais.”136

Sin embargo, la comunicacion no agradé a todo el episcopado, pues hacia
alusion a los conflictos del pasado, en particular a la accidén perturbadora de los

eclesiasticos: “Hablo de algunos de los prelados porque el clero bajo estuvo por lo

34 En la ciudad de México, a los once dias del mes de diciembre de mil ochocientos ochenta y nueve,
reunidos en la Residencia Arquiepiscopal, el Ilmo. Sr. Arzobispo de México, y los Illmos Sres. Obispos
de S. Luis Potosi, Ledn, Puebla, Zacatecas, Yucatan, Chiapas, Veracruz, Tabasco, Oaxaca y Sinaloa, el
Ilmo Sr. Arzobispo hizo dar lectura de la nota no. 80404, del Exmo. Sr. Cardenal Rampolla, Secretario de
Estado, consultando a S.S.Y. sobre la posibilidad y conveniencia de celebrar un Concilio en México o en
alguna parte de la América del Sur. AHAM, Seccidn Secretaria arzobispal, Serie Correspondencia, Caja
49, Exp. 18.

133 Diaz agradecio a los obispos de México. México, 27 diciembre 1889 CPD Caja 716 Legajo 41 Docto.
441.

13% «Carta de Porfirio Diaz a los obispos de Oaxaca”, reproducido en Esparza, 1985, p.201.

295



general del lado del pueblo y la Nacion jamas olvidara que a esa clase pertenecieron los
iniciadores de su independencia.”"?’

Debido a las reacciones negativas entre el episcopado por la carta, Diaz sefial6 a
Gillow que estaba dispuesto a cambiarla si asi consideraba conveniente. Para el obispo
el pasado debia quedar en el pasado, pues la accion de la Iglesia después de la reforma
estaba circunscrita fuera de la politica: “Desde la conquista hasta la intervencion
francesa la Iglesia tuvo en México accion politica, en las presentes circunstancias no la
tiene por fuerza de las leyes vigentes, y en mi 4&nimo esté el trabajar por establecer un
régimen autorizado para que la accion eclesiastica siga en México el curso que lleva en
los Estados Unidos, es decir ajena por completo de la politica y ejerciendo sus esfuerzos
en el orden que directamente le corresponde.”'®

Gillow elabora una respuesta formal y diplomatica que pretendid zanjar el
conflicto, de manera que el presidente apareciera “en su caracter propio, hablando con
la independencia que mas le agrada,” mientras que el episcopado se expresaba
respetuoso de “sus apreciaciones”, dando “un ejemplo de tolerancia, como conviene en

59139

estos tiempos. En ella, el obispo reconocia que a pesar de “los opuestos puntos de

vista y apreciacion”, entre el clero y el episcopado, ambos encontraban “un centro
comun, a un mismo y Ginico objeto: como es el bien del hombre y del ciudadano”.'*’

Ese mensaje, sin duda era un indicio de que la posicion respecto a la situacion
legal de la relacion Estado-Iglesia no variaria en el aspecto formal, a pesar de la
concertacion clero-gobierno, pues la colaboracion con Roma debia tener ciertos limites.
Sin embargo, Roma no ces6 en sus intentos por establecer un acuerdo formal.

La presencia de Nicolas Averardi en México acentuo las fuertes especulaciones
acerca del restablecimiento de las relaciones diplomaticas, y alimentaron la
animadversion en la prensa liberal hacia el visitador, a quien presentaban como el gran

1

conspirador del papa.'*! Sin embargo, el Diario Oficial ya habia manifestado

contundentemente la imposibilidad de que el gobierno celebrara un concordato con

137 «“Carta de Porfirio Diaz a los obispos de Oaxaca” reproducido en Esparza, 1985, p.201.

138 «“Carta confidencial del arzobispo Eulogio Gillow al presidente Porfirio Diaz,” diciembre de 1892,
reproducido en Esparza, 1985, p.202.

139 «“Carta de E. Gillow a P. Diaz,” reproducido en Esparza, 1985, p.143.

10 Carta de E. Gillow a P. Diaz, reproducida en Esparza, 1985, p.144.

! La opinién liberal habia dado demasiado crédito a la publicacién de Le Figaro, a la cual se le
reconocia veracidad en informacion y a que los diplomaticos de Roma y Paris no se habian pronunciado
al respecto. El Monitor Republicano, 24 de septiembre de 1895.

296



Roma. Algunos referian que era necesaria una llamada de atencion a los diplomaticos en
Roma y Paris, pues habian permitido que estos rumores tomaran fuerza.'**

A fines de ese ano, la cuestion habia llegado hasta el congreso donde se habia
presentado una exposicion en defensa de la politica liberal del presidente Diaz en
materia eclesidstica. Se afirmaba que “primero pone el General Diaz su mano al fuego,
como Mucio Scévola, que firmar una iniciativa que eche por tierra el gran principio de
la separacion de la Iglesia y el Estado.”'*

Incluso llega a justificarse el acercamiento de presidente con los
“conservadores”, por el interés publico ante la diversidad de sus gobernados: “El
General Diaz como su jefe, apoya al partido liberal en las elecciones. A veces nos es
infiel y entran conservadores a los puestos publicos, esto obedece a que el gobernante se
ve constrefiido a dejar su caracter de secta en bien de la administracién y viendo soélo los
intereses de la Republica, y entran a los puestos publicos hasta medianias y hasta
nulidades, como la oscura personalidad que tiene la honra de dirigirse a esta camara.”'**

Se aceptaba, entonces, que Averardi llegara en calidad de visitador apostolico,
tratando aspectos meramente eclesidsticos, para lo cual estaba en toda libertad de
circular por el territorio nacional, sin ser molestado por autoridad alguna, en
cumplimiento de las garantias constitucionales.'* Tales presiones no hicieron mella en
el animo del visitador, que en todo momento afirmaba su voluntad de conciliar los
intereses catdlicos y gubernamentales. La comunicaciéon de Averardi a la prensa
mexicana para censurar algunos aspectos, se considera un signo de acercamiento y de
voluntad de negociacion, pues enfaticamente instaba a la combativa prensa catdlica, a
mostrar respeto hacia los poderes publicos: “que son la autoridad constituida y que rigen
segun la forma de gobierno establecida, el respeto, la obediencia, el acatamiento.”'*®

De manera mas amplia, estos puntos ya habian sido dispuestos por Gillow en el I
concilio provincial de Antequera, que recomienda a los escritores catédlicos: “En materia

politica, procuren demostrar siempre que a cualquier Gobierno civil le es utilisimo

favorecer los derechos de la Iglesia y auxiliarla en la educacion del pueblo cristiano, y

142 EI Monitor Republicano, 13 de febrero de 1895.

'3 El Monitor Republicano, 29 de octubre de 1895.

144 El Monitor Republicano, 29 de octubre de 1895.

143 «E| viaje de Monsefior Averdi. Las disenciones en la iglesia” El Diario del Hogar, 18 de septiembre de
1895. Otros articulos agregaban que no se le debia tener “tanto miedo”, al visitador o a la propaganda
catolica, pues estan en derecho de hacerla, siempre y cuando no violente las leyes. Incluso se le reconoce
derecho a pretender reformar la situacion vigente, pero el hecho estd en que el gobierno no ceda.
“Monsefior Averardi y los jacobinos” en El Universal, 31 de marzo de 1896.

146 «programa color de rosa” en EI Universal 30 de abril de 1896.

297



que de ahi proviene al mismo Gobierno mayor estabilidad y autoridad. Y eviten en sus
escritos todo aquello que pudiera perturbar la paz de la republica y provocar sediciones;
ni repitan las calumnias contra las personas que de presente dirigen los asuntos
publicos. Todo lo que se contenga en las leyes humanas que sea directa o
indirectamente contra los mandamientos o el honor de Dios o de la Iglesia, contra la
justicia y derechos legitimos de los ciudadanos puede ciertamente y alin muchas veces
debe ser impugnado, con tal que sin embargo se haga en términos convenientes y con
abstencion de toda exageracion y falsedad.” Se recomendaba revisar los documentos
pontificios cuando las cuestiones politicas se mezclen con las religiosas, manteniendo
“la libertad y los derechos de la Iglesia”.'"’

A pesar de los deseos de formalizar un cambio que tuviera un caracter duradero
y de las reuniones que Averardi sostuvo con el presidente Diaz, no se llegd a un acuerdo
legal concreto. Si bien las presiones de los gobernadores locales y de las organizaciones
masonicas tuvieron una importancia en la negativa del presidente a reanudar relaciones
diplomaticas, el peso politico de la institucion eclesiastica hacia poco deseable para el
gobierno un acercamiento con Roma, como lo habia mostrado el revuelo en la opinién
publica por la visita de Averardi.

Como Diaz refiriera a algunos obispos mexicanos, era preferible conservar esa
situacion legal que también protegia los derechos de la Iglesia: “afianzada la paz en la
Republica y establecida la independencia entre el Estado y la Iglesia, ya cesado ya todo
motivo de precaucion u hostilidad contra la Iglesia catolica, mientras ella se limite a los
objetos de su ministerio sin tratar de ingerirse en asuntos politicos; y que conforme a
nuestras leyes el Gobierno esta obligado a impartirles la proteccion a que tiene derecho
todos los habitantes del pais.” La situacion legal del pais en materia eclesidstica estaba
justificada por el interés de mantener el orden publico, pues su propdsito habia sido
“desarmar a los eclesidsticos de los elementos pecuniarios de que antes disponian y les

facilitaban ingerirse en cuestiones politicas ajenas de su instituto.”'**

7 Titulo VIII. De los medios para defender y fomentar la fe IV De los escritores catdlicos, decreto 4.
Actas y Decretos del Concilio I de Antequera...1895, p.45.

148 «Carta de Porfirio Diaz a los obispos de Oaxaca,” reproducido en Esparza, 1985, p.201. No hacia
mucho tiempo que se habian producido fricciones entre la jerarquia y los gobiernos civiles, cuando el
obispo de Chilapa Ramoén Ibarra, public la enciclica Humanum genus contra la masoneria. Después de la
publicacion, el secretario de gobierno del estado de Guerrero, envi6 una circular en la que intentaba frenar
la publicidad negativa del obispo contra la masoneria, enfatizando la prohibicion de las manifestaciones
de religiosidad publica y del uso de las campanas. De igual manera, el gobierno habia procedido a
despedir al prefecto y el juez de 1? instancia de Tlapa de Comonfort, por no haber hecho nada cuando el
obispo realizo ahi su visita pastoral. Porfirio Diaz entrego6 todo su apoyo al gobierno de Guerrero. Rafael

298



No obstante, nunca se neg6 la concertacion, que por mas de dos décadas, habian
mantenido el clero y el gobierno mexicano, como acuerdos informales de convivencia
necesarios para mantener el orden publico, en un pais mayoritariamente catélico como
reconocia el presidente. Diaz ofrecid dar continuidad a las libertades extralegales para la
accion del clero, sin disputar directamente espacios de representacion social. Mientras el
episcopado si pudo dar mayor formalidad a sus compromisos con los gobiernos civiles,

tal como quedo constatado en los decretos conciliares.

5. La formalidad replegada: las relaciones clero-gobierno en la legislacion
eclesiastica
Los concilios de Antequera, Quinto mexicano y Latinoamericano dan legalidad a la
concertacion celebrada con el gobierno civil, formalizando cierto tipo de relaciones
clero-gobierno.

Todas las asambleas parten de la distincién entre los asuntos eclesidsticos y
civiles: “Una y otra es soberana en su esfera, y una y otra tiene limites fijos,
determinados por la naturaleza y causa proxima de cada una.” De esa manera se definio
como materia exclusiva de la iglesia “cuanto de algin modo puede llamarse sagrado en
las cosas humanas, cuanto atafie a la salvacion de las almas o al culto divino ya por su
propia naturaleza, ya porque tenga relacion con aquella, cae todo bajo la potestad y el
arbitrio de la Iglesia; justo es, por el contrario, que las demds cosas que pertenecen al
gobierno civil o a la politica, dependan de la autoridad civil, puesto que Jesucristo ha
mandado dar al César lo que es del César y a Dios lo que es de Dios.”'*

Los concilios prohiben la ingerencia y discusion de los eclesidsticos en
cuestiones politicas, dentro y fuera de las iglesias.'”® De igual manera sujetan la accion

de los escritores catolicos a la autorizacion episcopal, llamando a la moderacion y a la

del Castillo a Porfirio Diaz Chilpancingo Guerrero, 4 y 5 de agosto de 1891. CPD Caja 020 Legajo 16
Docs. 009827-28.

' De ahi, que no se reconocieran las pretensiones para someter la autoridad eclesiastica a la civil,
derivando de ello “que la potestad eclesidstica no debe ejercer su autoridad sin el permiso y asentimiento
del gobierno civil” Titulo I capitulo XI De la Iglesia y el Estado, decretos 89 y 91. Actas y Decretos del
Concilio Plenario...1906.

%0 Esto no debia “entenderse de tal manera que deban callar absolutamente acerca de la gravisima
obligacion, en virtud de la que estan estrechados los ciudadanos, atin en los asuntos publicos, a trabajar
siempre y en todas partes conforme al dictado de la conciencia, en presencia de Dios y para mayor
beneficio tanto de la religion, como de la republica y de su patria. (Conc.Plenario de Baltimore III tit.2
no.83- conc. Colocense, tit.IV cap.5)” Titulo IV De la manera de conducirnos exteriormente. 111 Del
modo de obrar con los proceres. VI, Actas y Decretos del Concilio I de Antequera... 1895, p.263. El
Quinto concilio también prohibié que los eclesiasticos se inmiscuyeran en cuestiones politicas, pero
podian darse la “libertad de ideas”. Titulo V Del modo de portarse los clérigos para con las autoridades
civiles, decreto 398, Quinto Concilio Provincial... 1900, p.111.

299



practica constante del estudio de los documentos pontificios para ilustrar la mejor
manera de expresar sus opiniones. "’

Los concilios afirman la necesidad de que ambas potestades trabajen juntas, a
través de una “cierta alianza bien ordenada”, que frene la invasion de jurisdicciones
mutuas y lograr una armonia, para después lograr “el modo mas oportuno y eficaz de
impulsar al género humano a una vida activa y al mismo tiempo a la esperanza de la
vida eterna”."** Era necesario que los gobiernos civiles se percataran del interés piblico
de “que goce la Iglesia de grande autoridad entre los fieles, y que aun le seria favorable
ayudar y proteger a la Iglesia con su autoridad. Asi, cooperando todos de acuerdo al
bien comun, florecera sin duda la paz; y en la concordia de una y otra potestad, civil y
eclesiastica, dando todo lo que es del César al César, y a Dios lo que es de Dios, crecera
la republica para gloria de Dios, y felicidad atin temporal de los ciudadanos.”'*

El Quinto concilio dispone de manera mas precisa la obligacion de los clérigos
de “urgir y favorecer con todo el empeiio que puedan, la obediencia para con las
autoridades civiles”, poniendo el limite de que dicha obediencia debia darse “en las
cosas justas”. No obstante, senala que los eclesidsticos debian conducirse
respetuosamente con las autoridades civiles, dandoles auxilio siempre que lo solicitaren.
Frente a una dificultad, los parrocos debian recurrir a consultar su proceder con sus
superiores.'** El ultimo articulo sobre las relaciones con el gobierno civil describe muy
bien la manera en que las acciones informales entre el clero y los gobiernos civiles
determinaban el buen desarrollo de la relacion. Asi, los eclesidsticos debian ser capaces
de ponderar sus acciones de manera tal que “no se envuelvan en dificultades por

demasiada exigencia, ni falten a sus santisimos deberes por excesiva indulgencia”.'>

I Titulo X capitulo VIII De los escritores catolicos, Actas y Decretos del Primer Concilio plenario...
1906. Lo mismo ocurrié con el concilio de Antequera IV De los escritores catdlicos, decreto 4. Actas y
Decretos del Concilio I de Antequera...1895, p.45.

132 Titulo 1 capitulo XI De la Iglesia y el Estado, decretos 89 y 91. Actas y Decretos del Concilio
Plenario...1906. En particular, se hablaba del beneficio que, de manera mas amplia, significaba para el
progreso de los paises latinoamericanos, el que sus obispos se reunieran para que, desde su propia libertad
e independencia, trabajasen en la unidad de la fe de todos los paises, por ser la “fuente verdadera de la
prosperidad de las Naciones”. Ademas, se reiteraba que para lograr “el progreso de la Republica, es
indispensable que se conserve el orden debido. Sélo la disciplina religiosa, cuya intérprete y guardadora
es la Iglesia, puede eficazmente arreglar y unir entre si a los superiores y a los subditos, llamando a estas
dos clases de personas a sus mutuos deberes.” Titulo XI, Capitulo II De las diversas clases de personas,
decretos 763-764. Actas y Decretos del Primer Concilio Plenario...1906.

153 Titulo VII De la sociedad cristiana, decreto VII. Actas v Decretos del Concilio I de Antequera...1895,
p. 175.

134 Titulo V Del modo de portarse los clérigos para con las autoridades civiles, decreto 398-399, Quinto
Concilio Provincial... 1900, p.111-112.

'35 Titulo V Del modo de portarse los clérigos para con las autoridades civiles, decreto 402, Quinto
Concilio Provincial... 1900, p.112.

300



El propio Averardi habia recomendado a los obispos un trato respetuoso y
comedido para con los gobiernos civiles, por ejemplo, cuando Francisco Campos fue
nombrado obispo de Tabasco en 1898, y a los pocos dias de haber llegado a su sede
recibi6 la comunicacion del jefe politico en donde le recordaba la prohibicion de que los
curas salieran a la via publica usando su traje eclesidstico. Averardi aconsejé al obispo
que usara de las relaciones informales para evitar roces con las autoridades civiles, pues
su error habia sido no presentarse como nuevo miembro de la jerarquia ante las
autoridades civiles. Esa formalidad, debia aplicarse a la persona principal (el
presidente), y sus “inmediatos”, pues era algo “yo acostumbro hacer siguiendo la
politica del Sto. Padre; pues bien sabe V.S.Y. que para agradar al amo de la casa es
necesario comenzar desde el portero.”'*® Asi, el visitador recomienda a Campos escribir
al presidente Diaz, y sin referir la carta del jefe politico, pidiera disculpas por no haber
pasado a la ciudad de México a “presentarle sus respetos...pero que ahora lo hace
suplicandole a la vez, no olvide la recomendacién que le prometié para las autoridades
de ese lugar.” '’

Entonces, a falta de una union formal Estado-Iglesia, se pretende consolidar una
colaboracion que debia traducirse en la proteccion a sus instituciones, obras y ministros
en el ejercicio de su ministerio. Algunos obispos tienen la iniciativa de proponer
cambios sin que mediaran previas negociaciones, como el obispo de Campeche,
Francisco Plancarte. En 1897, recién ascendido al episcopado y tras una visita a Roma,
el egresado del colegio Pio Latino dispone la supresion del requisito de la retractacion al
juramento constitucional, para poder obtener la confesion. Plancarte considera que dicha
disposicion habia sido hija de otros tiempos, diversos a los actuales, que exigian
“allanar a los catdlicos todas las dificultades” para hacerles “suave y agradable la
Religion”, de manera que pudieran regresar a ella. La exigencia de la retractacion era
propia de los tiempos belicosos del pasado la Iglesia, que se debian superar: ““;Sera
justo, ahora que todos debemos concurrir a fomentar el bien de la patria, los adelantos

morales y materiales de la Nacion, privarla del concurso de los creyentes y ponerlos en

136 «Carta de N. Averardi a Francisco Campos, obispo de Tabasco.” México, marzo 9 de 1898 ASV,
Carpeta 4, Dcto. 00655-00656.

157 «Carta de N. Averardi a Francisco Campos, obispo de Tabasco.” México, marzo 9 de 1898 ASV,
Carpeta 4, Dcto. 00655-00656. Esas diferencias primeras lograron zanjarse, de tal manera que hacia fines
de 1898, Averardi solicitaba que Campos auxiliara a Diaz recomendandole alguna persona adecuada para
gobernar Tabasco. 5 de octubre de 1898 ASV, Carpeta 4, Dcto. 00659-00661.

301



el doloroso trance de faltar a la obediencia debida a sus Pastores, o privarse de los
empleos que llevan el pan a sus familias?”."*®

Esa era la primera vez que formalmente un miembro del episcopado mexicano
decidia modificar un decreto sobre una cuestion que habia sido tan polémica para la
Iglesia y los catolicos, y que habia identificado la corriente intransigente del clero. Para
Plancarte, era el momento de demostrar que la iglesia era capaz de ceder para superar
los conflictos con los gobiernos civiles.'>

Al visitador no le parecid apropiada esta disposicion, pues la considerd
prematura en tanto que esperaba negociar personalmente ese punto con Diaz. El
arzobispo de Meéxico se referia a la repercusion de la carta entre los catolicos
juramentados, quienes llegaban a solicitar la confesion sin haberse retractado. En
muchos sentidos, la disposicidn se aprecia como un signo de la apertura eclesiastica que
abiertamente mostraba una nueva actitud politica.

De ahi, no se esperaba criticas a la supresion de contrajuramento, pues los
prelados ya habian entrado en el juego de los reconocimientos, toda vez que afios atras
varios obispos mexicanos no habian tenido empacho en felicitar al general Diaz al
tomar posesion de su cargo como presidente, lo cual implicaba necesariamente que
incurriera en el “pecado” de la protesta.'®

No obstante, era mejor para los gobiernos civiles que el acercamiento con el
clero se diera de manera discreta, pues no era conveniente publicitar demasiado los
acuerdos, sobre todo con la notoria presion de los liberales y masones. Asi, se afirmaba
que no habia sido bien recibida por Diaz la publicacién de un discurso escrito por el
obispo Amézquita, presentado en la audiencia publica de la peregrinacion de su didcesis
al santuario, en el cual se habia pedido al papa una bendicion especial para el presidente
y su esposa. '®!

Las disposiciones sobre los cementerios y los registros son otro aspecto que

evidencia la consolidacion legal de la transformacion y el nuevo rumbo que estaban

tomando las relaciones clero-gobierno. En cuanto al matrimonio, largamente referido en

138 «Carta Pastoral que dirige el obispo de Campeche al clero y pueblo de su diocesis derogando algunas
disposiciones vigentes.” Mérida de Yucatan, Imprenta Gamboa Guzman, 1897, p.5.

139 “Carta Pastoral que dirige el obispo de Campeche al clero y pueblo de su didcesis derogando algunas
disposiciones vigentes.” Mérida de Yucatan, Imprenta Gamboa Guzman, 1897, p.5.

10 'E] quinto concilio si mantuvo la obligatoriedad de la retractacion del juramento constitucional y a las
leyes de reforma, de manera escrita “o por lo menos oral”. Titulo V Del sacramento de la Eucaristia
Decreto 610, Quinto Concilio Provincial Mexicano... 1900, p.173.

161 «Carta de Leopoldo Ruiz a Préspero M. Alarcon.” Roma, 20 de junio 1898. AHAM, Seccién
Secretaria arzobispal, Serie Correspondencia, Caja 27, Exp. 5.

302



las consultas de los parrocos a los obispos, se determiné la obligacion de que después de

haber contraido matrimonio religiosos, se debia acudir a realizar el civil, para salvar los

. . 162
derechos legales de quienes resultaren de esa unioén, como los de los contrayentes.

Con estas disposiciones, lejos estaba el episcopado de la negacion de los actos
civiles. Lo mismo ocurrié en el caso de los registros parroquiales que décadas atras
habian generado fuertes tensiones entre el clero parroquial y los jueces del registro civil,
por la jurisdiccion de los registros. En el sinodo de Puebla de 1904, el obispo llegd a
justificar la importancia de los registros parroquiales debido al interés publico que tenia
la recepcion de esos datos, pues llegado el caso servirian de apoyo para complementar

la informacion obtenida por las autoridades civiles:

Aun en el orden civil todavia es util, ya sea para certificar actos de la vida religioso-social
verificados antes de las leyes de reforma, ya sea para suplir omisiones respecto del cumplimiento
de la ley civil, para ayudar la formacion de la Estadistica etc. Esta utilidad del archivo parroquial
no ha podido menos de ser reconocida prdcticamente aun por los funcionarios civiles, y por eso
es cosa corriente que los Jueces pidan & los Parrocos atestados de ciertas partidas, y que los
Municipios y Jefaturas politicas solicitan datos sobre nacimiento, matrimonios y entierros
registrados en los libros parroquiales. Conviene, pues, que los parrocos adviertan esta relativa
importancia y verdadera utilidad que en el orden civil, y 4 pesar de las leyes de reforma,
conservan los archivos encomendados 4 su cuidado, para que, no solamente propter
consicientiam y ante la Iglesia, sino también por el respeto social y ante la autoridad civil, digna
de respeto, se muestren dignos guardianes de tan importante deposito y dignos ministros de tan
delicado y noble oficio.'®

En ese sentido, la visita de Averardi a México fue poco exitosa entre los sectores
eclesiasticos, pues puso en evidencia la falta de mecanismos que compensaran la fuerza
de Roma. Averardi se propuso disminuir el predominio eclesiastico y politico de fuertes

figuras, como el obispo Gillow.'®*

12 Se recomendaba que los padres cuidaran, antes de entregar a sus hijas, que se hubiere celebrado el
matrimonio civil. Todo ello evitaria que se pretendiera contraer doble matrimonio y se produjera el
aumento de los nacimientos ilegitimos. Titulo VIII capitulo III De los matrimonios mixtos y del llamado
matrimonio civil. Decreto 690 y 692 Quinto Concilio Provincial Mexicano... 1900, p.193.

13 1 a Instruccion acerca del Archivo Parroquial establecia el papel de los parrocos “como los Notarios
Publicos natos de la sociedad cristiana en el orden espiritual, y por esto sus libros y documentos tienen el
caracter de publicos y oficiales ante la Iglesia, aunque no le tengan, por hoy, ante la ley civil, como antes
lo tuvieron. De aqui la grande importancia del archivo parroquial, deducida de la importancia de su objeto
que, segun lo dicho, es registrar, para su debida constancia 1.° aquellos actos mas esenciales de la vida
cristiana, como los nacimientos, confirmaciones, matrimonios, defunciones, y 2.° todo lo relativo al
gobierno espiritual y material de la Parroquia: he aqui también otra razén de la grave obligacion de
custodiar fielmente el archivo y trabajar con solicitud en la obra de su constante y necesario
desarrollo.”Capitulo 1, Actas y Decretos del Primer Sinodo Diocesano de la Arquidiocesis de Puebla de
los Angeles, celebrado en la Santa Basilica Catedral por e ilustrisimo seiior arzobispo Ramon Ibarra y
Gonzalez del 29 al 31 de enero de 1906.

1% Como muestra Laura O’Dogherty en la sucesion del obispado de Campeche en 1898, el visitador freno
la designacion de Francisco Orozco, ex alumno del Colegio Pio Latino y candidato de Gillow, para
promover a Romulo Betancourt, entonces canoénigo de la catedral de Morelia, que pertenecia a la
corriente eclesiastica que tuvo ciertos conflictos con la que se formé en el Pio Latino. O’Dogherty, Laura.
“El ascenso de una jerarquia eclesial intransigente, 1890-1914”, en Historia de la Iglesia en el siglo XIX,

303



Para Roma era importante que la jerarquia mexicana asegurara su lealtad
incondicional al papado; el poder alcanzado por personajes como Gillow se consideraba
peligroso, en tanto que como hombre fuerte del episcopado mexicano, no se podia
depender de ese tipo de figuras que parecian buscar en los gobiernos civiles un
contrapeso a la autoridad de Roma.

La tendencia a la conciliacion se mantuvo en los documentos episcopales de la
primera década del siglo XX, al igual que el acercamiento de los obispos mexicano con
Roma, con la visita de varios obispos al Vaticano, como el arzobispo de Michoacan, el
obispo de Chilapa y otros miembros de la jerarquia, que acudian a realizar distintos
traémites para sus jurisdicciones, como divisiones territoriales y la aprobacion de sus
sinodos y concilios. Para 1902, Leon XIII agradecia los donativos enviados por la
arquididcesis de México, y sonriente pedia: “Démosle gracias a Dios por haber
conservado al Pueblo mexicano, tanta fe y amor al Papa”.'®

A principios del siglo XX, el episcopado mexicano siguié promoviendo la mutua
cooperacion clero-gobierno en espera de la transformacion de fondo que tendria lugar
con la revision de las relaciones Estado-Iglesia. E1 IV Congreso Catdlico fue el espacio
para afirmar la presencia del catolicismo en el paso y presente nacional, a través de la
adhesion del episcopado a las festividades del primer centenario de la independencia de
Meéxico. El episcopado afirma que la historia mexicana mostraba la imposibilidad de
separar los sentimientos religiosos de los patridticos, y nuevamente se posicionaba al
guadalupanismo como factor de unidad nacional. Sin hacer referencia a la reforma

liberal, el recuerdo de la etapa de conflicto debia ser superado por los hechos gloriosos

Manuel Ramos (compilador). México, CONDUMEX, 1998, p. 185. Uno de los ejemplos que muestran el
peso del obispo Gillow son sus gestiones exitosas para que en 1892 el Vaticano aprobara su propuesta
para la creacion de las provincias eclesiasticas de Oaxaca, Linares y Durango. Gillow también influy6 en
la promocion episcopal de José Mora y del Rio como obispo de Tehuantepec en 1891 y de Francisco
Plancarte —sobrino de José Antonio Plancarte- como obispo de Campeche, en 1895.

15 Carta de Ricardo S. Samper a Prospero M. Alarcon. Vaticano 22 de agosto de 1902 AHAM, Seccién
Secretaria arzobispal, Serie Correspondencia, Caja 71, Exp.59. Més adelante, los prelados mexicanos
refrendaron su unidad al celebrar en conjunto las festividades pontificias, particularmente los jubileos
sacerdotales del papa, rescatando en estos rituales la union de Roma y México a través de la devocion
guadalupana. Carta Pastoral colectiva de los Ilmos. Yy Rmos. Sres. Dres. D. Prospero Maria Alarcon y
Sanchez de la Barquera, Arzobispo de Meéxico, D. José Mora y del Rio, Obispo de Tulancingo, D.
Joaquin Arcadio Pagaza y Ordoriez, Obispo de Veracruz, D. Francisco Plancarte y Navarrete, Obispo de
Cuernavaca y el M. 1. Sr. Lic. D. Rodrigo Herrera, Vicario Capitular de la Diocesis de Chilapa, en Sede
Vacante, con motivo del jubileo sacerdotal de Nuestro Santisimo Padre el Sr. Leon Pio X. México,
Tipografia y Libreria La Europea, 1907.

304



vividos a partir de la independencia: “antes bien, al contemplarlos hoy, a través de una

centuria, debemos abrir nuestro corazén al gozo y a la esperanza.”'®

6. Conclusion

El cambio que la Iglesia mexicana experimenta a partir de mediados de la
década de 1870, empuja la busqueda por restablecer las relaciones formales entre Roma
y el gobierno mexicano, con el fin de consolidar la concertacion clero-gobierno en un
plano formal: la reanudacion de las relaciones diplomaticas.

Estos intentos se producen en el contexto de la segunda etapa de la romanizacion
de la Iglesia mexicana, y de la transformacion del federalismo mexicano, lo que
imprime caracteristicas particulares a las nuevas relaciones clero-gobierno.

El retorno de las primeras generaciones de sacerdotes formados en Roma, la
visita apostolica de Nicolds Averardi y la celebracion de los concilios provinciales
evidencian los alcances de la romanizacion. Durante esa etapa se logra consolidar la
centralizacion de la autoridad episcopal estructurada durante el largo gobierno de
Pelagio Labastida, en funcion del proyecto de unidad y fortaleza frente a los poderes
civiles. El cambio contribuye a dar un nuevo cardcter autoritario a la Iglesia catdlica, en
donde el papado se posiciona como el centro irradiador de poder que, jerarquicamente
es delegado a distintas instancias judiciales y de administracion, a las cuales pretende
constrefir. Tal es el caso del cierre de ciertos mecanismos de equidad y apelacion del
clero nacional, que lo llevan a buscar apoyo y contrapeso en las autoridades civiles.

Este proceso es simultaneo a la transformacion del federalismo hacia la década
de 1890, que llevo a la reversion de algunos principios liberales y al fortalecimiento del
poder Ejecutivo.

La actuacion del visitador se puede entender como una accion clara por afianzar
la autoridad pontificia. La falta de instancias de apelacion, hicieron fundamental su
presencia para revisar los asuntos de disciplina eclesidstica y consolidar la sumision al
clero mexicano, pues de ambos elementos dependid la continuidad del proceso de
centralizacion eclesiastica, ya que pesar de que las enciclicas y pastorales predicaban
constantemente la autoridad infalible del pontifice y el sometimiento a las jerarquias

episcopales, se desarrolld una resistencia clerical importante en el plano local.

16 Carta Pastoral en que el Ilmo. y Rmo. Sr. Arzobispo de México Dr. D. José Mora y del Rio, en la que
hace suya la que publicaron los Ilmos. Y Rmos. Prelados que concurrieron al IV Congreso Catolico
Celebrado ultimamente en Oaxaca. México, Imprenta y Libreria de la Santa Cruz, 1909.

305



Averardi se presentaba, entonces, como el brazo ejecutor de Roma para la
correccion aquéllos problemas que obstaculizaban la intervencion eclesiastica del
papado en territorio mexicano.

Los decretos conciliares marcaron las directrices de la nueva relaciéon y son una
muestra de la voluntad politica del episcopado por insertarse al régimen liberal de
manera activa. Los decretos que emanaran de las reuniones conciliares debian
establecer las directrices que, a falta de otros mecanismos, regularan las relaciones entre
las instituciones, autoridades y fieles catdlicos. En ellas, se encontrarian los elementos
legales que serian el apoyo de los prelados para disponer la organizacion de las didcesis,
imponiendo su autoridad, pero también sus limites.

Si bien ese proceso no culmind con la celebracion de un concordato, si logrd
consolidar un equilibrio entre el clero y el gobierno que adquirié mayor formalidad para
el clero, y que oscilo entre la informalidad de las negociaciones personales y la
formalidad de la legislacion liberal y los decretos eclesidsticos, en un contexto donde el

gobierno y el clero coinciden a favor del progreso y la estabilidad social.

306



Conclusiones

La historiografia sobre las relaciones Estado-Iglesia en México, durante la segunda
mitad del siglo XIX, ha enfocado el tema en torno a ciertos problemas especificos. Por un
lado, se ha explicado la relacion desde posiciones que basicamente reproducen el derrotero
discursivo que responde a la tradicional division ideologica entre liberales y conservadores.
Sus argumentos tienden a situarse en los polos de posiciones ideoldgicas que han
contribuido a formar lugares comunes dentro de la historiografia sobre el tema, pues aluden
a una antitesis de origen entre los principios de la doctrina liberal y el catolicismo, que
inevitablemente marcan, desde un inicio, su ruptura. Algunos autores refieren las
pretensiones excesivas de las autoridades civiles sobre el clero como algo propio de la
Reforma liberal y de la Constitucion de 1857, sin hacer notar que es una contradiccion con
los principios de la doctrina liberal. Asi, se explica que el avance del catolicismo depende
de la omision a las leyes de Reforma. Bajo ese argumento, solo la voluntad personal de
figuras clave en el episcopado mexicano y del presidente de la republica, puede explicar el
fin de un largo conflicto que da paso a lo que se ha calificado como una “reversion” de la
Reforma liberal, a través de la muy conocida “politica de conciliacién”. La “conciliacion”
se convierte, desde esa perspectiva, en una omision flagrante a la legislacion vigente.

Varios autores han planteado aspectos importantes, pero a manera de estudios
particulares que muestran una vision fragmentada acerca de la relacion. En éstos la
dimension social ha sido poco referida, pues el tema se ha centrado en los aspectos
institucionales de la Iglesia y el Estado.

Asi, este estudio precisa los mecanismos, formales e informales, de la interaccion
entre los distintos sectores sociales, los gobiernos y la clerecia en una larga temporalidad,

mostrando los distintos momentos de dicha interaccion y sus caracteristicas. Esta propuesta

307



afade elementos que complejizan el andlisis de la relacion Estado-Iglesia, como las
vinculaciones con los procesos de constitucionalizacion de los principios liberales y de
reorganizacion de la Iglesia mexicana, a los que se afade la dimension social para exponer
las contradicciones y dilemas que surgen de la relacion.

La relacion Estado-Iglesia durante este periodo se caracteriza por dos grandes
momentos: de conflicto, de 1856 a 1874 y de concertacion, de 1875 a 1910. En la primera
etapa tiene lugar la constitucionalizacion de los principios liberales que cristaliza los
esfuerzos legislativos de la primera mitad del siglo XIX. La pugna Estado-Iglesia responde,
entonces, no a un conflicto generado por las diferencias religiosas entre los implicados —
aunque se haya mostrado asi discursivamente-, sino al cambio en el orden juridico que
transforma el orden anterior en el que la Iglesia tenia un importante control en la
organizacidon econdmica, juridica, politica y social de la sociedad. Uno de los aspectos
centrales del cambio es el reconocimiento de los derechos individuales que obligan a la
reformulacion de las nociones de autoridad y jurisdiccion, tanto del Estado como de la
Iglesia, lo cual trastoca la antigua union clero-gobierno-sociedad.

La discusion del proyecto constitucional en el Congreso Constituyente de 1856-
1857, permite formalizar estos cambios y construir los fundamentos juridicos de la
individualizaciéon de la poblacién mexicana iniciados desde la década de 1840. La
propuesta discutida en el constituyente articula las reformas politicas, economicas y
sociales como parte de un mismo proyecto, en el que destaca el reconocimiento de las
garantias y libertades individuales, como condicién necesaria para la consolidacion del
Estado liberal. No es casualidad que varias de las garantias individuales se discutan desde
lo que representan para la Iglesia: la tolerancia de cultos, la supresion de los fueros
eclesidsticos, la desamortizacion de bienes de corporaciones eclesidsticas y la
secularizacion de los vinculos civiles.

Asi, el debate constitucional sobre las garantias individuales expone cuatro puntos
principalmente: la libertad de conciencia, la igualdad juridica de los individuos, las
libertades econdmicas como la circulacion de la riqueza y el derecho a la propiedad;
ademas del control estatal de la administracion de los vinculos sociales.

Mas que un esfuerzo anticlerical, la desamortizacion de los bienes eclesidsticos es

uno los pasos necesarios para ampliar los derechos individuales, pues permite garantizar la

308



libre circulacion de la riqueza y el derecho a la propiedad individual. En ese sentido, bajo la
impronta del iusnaturalismo liberal, la desamortizacion se suma a principios como la
libertad religiosa como parte de los derechos individuales béasicos que hacen posible las
relaciones politicas, econdomicas y sociales entre los individuos. Estos principios permiten
conciliar intereses heterogéneos, por medio de una serie de reglas de convivencia
necesarias para zanjar sus rivalidades. La unica distincion entre los sujetos seria la que
surgiera de sus capacidades y talento personal, y ya no de los privilegios consignados en la
legislacion.

A pesar de los cambios, la propuesta inicial del Constituyente de 1856-1857,
concibe la cooperacién Estado-Iglesia, en atencion a la influencia eclesiastica que los
congresistas reconocen como un importante elemento de orden social, necesario incluso
para la consolidacion del régimen liberal. Por ello, contra la reiterada radicalidad de
algunos legisladores, logra imponerse una actitud mesurada en la camara, capaz de contener
el ritmo de las reformas en atencion al equilibrio social y asumir las tensiones derivadas
entre la doctrina liberal y su aplicacion. Lejos de la intransigencia legal, los congresistas a
favor de los principios liberales discuten la conveniencia de posponer el reconocimiento de
ciertos derechos civiles, innegables en cualquier sociedad progresista y civilizada, para
mantener la gobernabilidad del pais.

El punto mas emblematico es la supresion del articulo 15 del proyecto de
constitucion, pues resulta un ejemplo de los dilemas enfrentados por los diputados a la hora
de dar el caracter de ley a uno de los derechos individuales fundamentales que si bien
garantiza la expresion de la pluralidad del pensamiento humano, suscita inevitables
confrontaciones con Iglesia, enfrentando su poderio a la debilidad del Estado.

Para los diputados, la instauracion de los principios liberales va mas allad de la mera
declaracion dogmatica de una serie de aspiraciones, pues es necesario discutir la viabilidad
de las propuestas tomando en cuenta sus implicaciones y, particularmente, su conveniencia
para la conservacion del orden publico y la gobernabilidad del Estado.

A la oportunidad de emancipar radicalmente a los individuos de la influencia
clerical, se ofrece una propuesta moderada para evitar confrontaciones directas con la
Iglesia con base en el federalismo, pues se deja a los estados de la republica la definicion de

este punto. Seria el andlisis de las circunstancias locales la que debia determinar la

309



conveniencia o no de la tolerancia de cultos. Esto tiene una resonancia importante en los
debates constitucionales al interior de la republica, pues casi la mitad de las constituciones
estatales consignan la tolerancia de cultos.

La definicién de la tolerancia de cultos por las asambleas estatales evidencia la
fuerza del federalismo como garante de las libertades individuales, y vigoriza el plano de
decision autonomo de los congresos locales.

Este principio tiene un importante complemente en la secularizacion de vinculos
sociales, pues rompe la dependencia legal de la poblacion hacia las instituciones
eclesiasticas. El matrimonio civil serd el punto de mayor tension dentro del debate, que
logra afirmar la emancipacion de la sociedad de la jurisdiccion secular del clero, lo cual
limitaba no so6lo el ejercicio de la pluralidad de pensamiento, sino la propia soberania
estatal.

La estrategia es impulsar una secularizacion controlada, capaz de disminuir, de
forma legal y pacifica, la influencia del clero en los distintos sectores sociales, en aquéllos
aspectos que contribuyen a frenar las libertades civiles. Pese a que no se legaliza la
tolerancia de cultos, una mayoria logra poner fin a la proteccion estatal de la religion
catdlica, lo cual abre la oportunidad real de disminuir la influencia politica y social de la
clerecia y afianza la libertad del Estado como garante de la pluralidad de creencias
religiosas. La supresion de la libertad de cultos en la Constitucion de 1857, antepone la
busqueda de un consenso social y la utilidad publica como elementos necesarios para
garantizar la gobernabilidad del pais.

Los legisladores toman otras medidas para limitar la accion politica del clero que,
desde la sublevacion de Puebla en 1855, habia mostrado los alcances violentos que podia
tomar su oposicion a los gobiernos liberales. Uno de los limites mas importantes a la accion
de los eclesidsticos es la restriccion constitucional de sus derechos ciudadanos y su
representacion politica, a través de la prohibicion de votar y ser votados. Los limites legales
daran una nueva posicion a los eclesiasticos en al republica mexicana, lejos de la
formalidad del espacio publico para situarlos en un espacio religioso, sin los medios legales

para ejercer una influencia politica directa entre la poblacion.

310



Empero, la restriccion ciudadana no anula los derechos civiles de la clerecia, pues
los sacerdotes son plenamente reconocidos como individuos mexicanos con derechos y
obligaciones.

Las confrontaciones politicas y la participacion del clero en la oposicion violenta a
la promulgacién de la Constitucion de 1857 con el golpe de estado de diciembre de 1859 y
el inicio de la Guerra de Reforma, confirman los temores de los gobiernos civiles y los
obligan a tomar medidas radicales que incluyen la nacionalizacion de los bienes
eclesiasticos, la secularizacion de las instituciones sociales y la separacion Estado-Iglesia.
La jerarquia mantiene un discurso ambiguo frente a la ruptura, pues al tiempo que afirma
una independencia eclesiastica en cuestion de disciplina, administracion, justicia, recursos y
dogmas, exige la proteccion legal del Estado que garantice su exclusividad en el pais.

La politica eclesiastica en el segundo imperio demuestra que la Reforma liberal no
podia dar marcha atrds sin algunos costos para los derechos civiles. Y es que la
transformacion constitucional y el reconocimiento de las garantias individuales permiten la
pluralidad politico-ideologica de distintos sectores que se manifiestan abiertamente por
distintas posiciones e intereses. La constitucionalizacion de los principios liberales habia
permitido una individualizacion de los derechos civiles y ciudadanos de los catdlicos, que
con base en ello estaban en posibilidades de ejercer un pensamiento y accion mucho mas
libre de influencias clericales. El imperio no hizo sino afirmar parte de la pluralidad que se
habia logrado gracias a dicha constitucionalizacion y a sus efectos en la secularizacion de la
sociedad. El punto que diferencia cualitativamente ambas posturas (republica liberal e
imperio) radica en que para el Imperio la accion de la Iglesia debia estar sujeta al Estado
monarquico por medio del restablecimiento del patronato, para que su organizacion y
recursos pudieran ser usados en beneficio de su proyecto politico social.

Esto se opone a la premisa que habia sostenido el principio de separacion Estado-
Iglesia en el régimen liberal, donde el catolicismo y sus ministros quedan en total
independencia para disponer los asuntos que atafien a la organizacion interna de la Iglesia,
para construir una “sana distancia” que convenia sostener no s6lo en beneficio de la Iglesia,
sino del propio Estado. La definicion de los limites al poder del Estado republicano liberal

contempla, entonces, un respeto obligado a la accion de las instituciones religiosas, como la

311



Iglesia catolica, a las cuales se reconocen una serie de garantias que pretenden alejar la
accion arbitraria del poder civil.

De igual manera, para el episcopado mexicano la uniéon Estado-Iglesia en términos
de sometimiento era ya inaceptable. Sin apoyar abiertamente la separacion Estado-Iglesia,
ciertos sectores del clero afirman la independencia eclesistica, para buscar Unicamente la
proteccion del Estado, entendida como el apoyo legal que garantizara su exclusividad en el
pais, sin que por ello se justificase su sometimiento al poder civil.

La guerra de Reforma y la Intervencion francesa generan un desgaste importante
que impulsa nuevas actitudes frente a la Reforma liberal. Los legisladores que muestran su
faz moderada a la hora de definir los principios de la Constitucién de 1857, atestiguan el
poderio y la gran oposicion que es capaz de desplegar el clero contra los gobiernos
liberales, y transforman sus posiciones moderadas para implementar controles legales
afianzar la soberania del Estado. El Congreso de 1873-1874 ejemplifica este cambio, pues
consolida en un tono mas decidido y radical que el Congreso Constituyente de 1856-1857,
el largo proceso de secularizacion del poder politico, por medio de la constitucionalizacién
de las Leyes de Reforma.

El proceso de codificacion consolida la transformacion juridica en el régimen
liberal, que se extiende desde la década de 1870 hasta mediados de la de 1890. Los cédigos
hacen posible la practica y difusion de los principios de la Constitucion de 1857 entre la
sociedad. Los cddigos se convierten en el instrumento juridico al alcance de toda la
sociedad para la defensa de sus derechos individuales, ya fueran econdmicos, politicos,
civiles, etc. La labor de los codigos civiles y penales es exponer de manera breve, sencilla y
clara, los derechos y las obligaciones individuales. Los coédigos de procedimientos
instruyen a la sociedad de los elementos necesarios para hacer validos sus derechos ante los
tribunales. La intencion es asegurar los derechos de mexicanos y extranjeros. Los derechos
de los eclesiasticos ocupan un espacio dentro de los codigos penales, pues se busca
asegurar su integridad en el ejercicio de su ministerio, dado que su labor es de interés
publico.

Si la pérdida de los derechos ciudadanos del clero llega a considerarse una medida
empujada por el anticlericalismo, la proteccion legal que se otorga al ejercicio del

ministerio eclesiastico evidencia los esfuerzos de los legisladores y juristas mexicanos por

312



establecer consensos y construir un sistema juridico civilizado y protector de los derechos
generales de toda la poblacion.

La practica social de los instrumentos juridicos es de suma importancia para
empujar el avance de la nueva legislacion, pues distintos sectores eclesidsticos apelan a las
garantias que les reconoce el régimen liberal para hacer valer sus nuevos derechos.

El cambio juridico moldea una nueva sociedad y otorga a los individuos importantes
mecanismos de defensa de sus derechos civiles. Al mismo tiempo, muestra la fortaleza
adquirida por la federaciéon en la creacion y control de las instancias e instrumentos
encargados de impartir justicia y de sujetar y sobreponerse a la accion de los estados.

Las reflexiones generadas en torno a las garantias individuales, el federalismo, la
jurisdiccidn respectiva de cada uno de los poderes de la republica, y los limites de las
competencias entre la Iglesia y el Estado, en el contexto de las discusiones sobre la
legislacion orgénica y los casos que formaron la jurisprudencia especifica complementaria
a la promulgacion de las leyes, moldean la etapa de instrumentacion de los postulados
constitucionales y contribuyen a consolidar la secularizacion del derecho.

Los cambios en la justicia secular tienen un doble impacto eclesidstico, pues
debilitan la jurisdiccion clerical sobre la conducta de la poblacién, lo que se muestra en la
disminucién drastica los expedientes de los tribunales eclesidsticos de asuntos de caracter
penal, como el estupro, incesto, blasfemias, asesinatos, etc. Estos delitos son jurisdiccion
exclusiva en su carécter secular de las autoridades civiles, pero se siguen considerando
trasgresiones a los preceptos religiosos que son juzgadas eclesiasticamente desde el
confesionario, pasando a ser casos de conciencia.

La documentacion de los juzgados eclesiasticos se concentra en los casos derivados
del matrimonio, particularmente los juicios de divorcio y adulterio. Los juicios que
permanecen son hacia los eclesiasticos por faltas a su ministerio: embriaguez, ruptura del
celibato, cobros excesivos, conducta inapropiada, etc.

Con la secularizacion del derecho, el clero pierde, ademas, el recurso de fuerza que
disponia para solicitar la intervencion de la autoridad civil en la solucion de algin conflicto
con un superior eclesiastico, el cual fue un instrumento juridico importante para evitar las
arbitrariedades de la jerarquia clerical. La supresion de esta garantia elimina un importante

elemento de equilibrio eclesiastico interno y lleva a varios sectores de la clerecia a buscar

313



otras formas de contener las acciones injustas de sus autoridades. Una de ellas se encuentra
en la intervencion de las autoridades civiles.

Pese a la separacion Estado-Iglesia, la participacion de los gobiernos locales en
aspectos de exclusiva competencia eclesiastica no resultd inapropiada para aquéllos
eclesiasticos que no habian dejado de vivir esta interaccion. Desde la primera mitad del
siglo XIX, se habia vivido una constante relacion que mezclaba los asuntos civiles y
eclesiasticos. El proceso de secularizacion del sistema juridico genera numerosas
confusiones acerca de los limites de sus competencias que acarrean contradicciones
importantes entre la legislacion y su practica, como consecuencia inevitable del contacto
con la compleja realidad que deseaban transformar.

Los legisladores hacen frente al problema adoptando una postura pragmaética y
flexible, pues reconocen las inevitables contradicciones del proceso de transicion legal.

Pero la intervencion de las autoridades civiles es una solicitud a la que se suman
distintos sectores de la sociedad, lo que evidencia la falta de recursos legales para la
defensa no solo de los eclesiasticos sino también de los catolicos para contener las acciones
arbitrarias de la jerarquia clerical. En vista de la larga interaccién que unia los aspectos
civiles y eclesidsticos no resulta extrafio que, a pesar de lo estipulado en las leyes de
Reforma, se siguiera apelando a la intervencion del gobierno civil como recurso, tltimo en
algunos casos, para solucionar los problemas internos ante la falta de recursos propios.

En ese sentido, la invasion de jurisdicciones en materia eclesidstica no siempre
responde a los intentos de las autoridades civiles por someterla, pues varias de las disputas
eclesiasticas en el plano local se consideran un asunto de orden publico, pues las tensiones
religiosas en distintas poblaciones llegan a amenazar su estabilidad con tentativas de
violencia. Para los gobiernos locales es indispensable resolver las tensiones y la
polarizacion de los catolicos, y en esos casos pudo lograrse s6lo con su intervencion.

Esta dinamica gobierno-sociedad-clero forma parte del proceso de transicion de la
legislacion liberal que vincula la aplicacion de la ley con la formacion de un espacio de
negociacion informal, a favor de la consolidacion de la estabilidad politica y social, desde
la perspectiva secular y a la vez, eclesiastica. Pero el ejercicio de los poderes publicos no
fue pensado para imponerse arbitrariamente al poder eclesiastico. La institucionalizacion de

los principios liberales lleva a algunos gobiernos a forzar la participacion eclesiastica en

314



aspectos de competencia secular, el caso de la expansion del Registro civil es el mejor
ejemplo. Las pretensiones de las autoridades locales genera tensiones con sectores
clericales que encuentran mecanismos legales de solucion.

El sistema juridico del régimen liberal consolida el recurso de amparo como uno de
los mecanismos de proteccion de los derechos individuales, para que los mexicanos, las
autoridades locales y los eclesiasticos, como sujetos de derecho, puedan demandar la
practica efectiva de los postulados constitucionales.

El clero recurre a este beneficio legal para poner limites a las acciones que
considera atentatorias al principio de su independencia. Afios después de su discurso en
contra de la separacion Estado-Iglesia, es precisamente el clero quien a través de los
recursos legales proporcionados por el régimen liberal exige el estricto cumplimiento de los
postulados de separacion clero-gobierno.

Los recursos de amparo y las sentencias judiciales contribuyen a fortalecer la
jurisprudencia en torno a la independencia Estado-Iglesia y los derechos de los clérigos
para ejercer su ministerio religioso. Al mismo tiempo, evidencian la forma en que la propia
Iglesia es participe de la consolidacion de los principios liberales que una vez combatio y
que entran en una compleja, y muchas veces efectiva, dindmica de adaptacion en la
practica.

Los procesos juridicos presentados por los eclesidsticos para dirimir las tensiones
clero-gobierno, dejan claro el proceso de individuacion juridica de los eclesiasticos quienes,
si bien tenian restringidos sus derechos politicos, estan en goce de sus derechos civiles y
como ministros de su iglesia son reconocidos como sujetos de derecho, con la capacidad
juridica para representar los intereses de la iglesia catdlica. En estos casos los parrocos no
apelan, precisamente, a sus derechos ciudadanos, sino a los derechos que como ministros
les otorga la ley.

Ello muestra que el avance del amparo a la cultura juridica liberal radica en la
proteccion que otorga no solo a la libertad individual, sino a todas las garantias individuales
necesarias para el ejercicio pleno de sus derechos. En este contexto, los ministros transitan
a una nueva sensibilidad legal que les permite reorganizar, con mayor claridad, su

estrategia frente los gobiernos civiles.

315



En ese ambiente de cambio legal se propone un acercamiento Estado-Iglesia que, a
la luz de los pasados conflictos bélicos, resulta beneficioso para ambos poderes.

El acercamiento esta lejos de ser el inicio de un periodo estatico de “conciliacion”
que se consolida en el Porfiriato, pues desde mediados de la década de 1870 la relacion
Estado-Iglesia se desenvuelve activamente al enlazar procesos y acontecimientos que
acercan a las autoridades civiles y eclesiasticas, en torno a una serie de problemas sociales
suscitados por el desarrollo capitalista.

En ese sentido no es una conciliacion la que tiene lugar, sino una concertacion en el
contexto de la busqueda por consolidar la esfera federal. El fortalecimiento de la federacion
requiere nuevos pactos con las demds fuerzas politicas en disenso, entre ellas la Iglesia.
Este tipo de concertaciones permite lograr importantes consensos a través de mecanismos
informales. La Iglesia, al igual que otros actores politicos, recurre a los mecanismos que
ofrece la federacion para fomentar colaboraciones que ayudan a sus intereses particulares.
La Iglesia propone una accidén conjunta capaz de beneficiar a los poderes seculares, toda
vez que la inestabilidad social y la falta de gobernabilidad demandaban un orden que,
debido a su influencia social, s6lo podia lograr las instituciones eclesidsticas. El
acercamiento entre los gobiernos y la jerarquia no es, entonces, el resultado de los deseos
del presidente de la republica por conciliarse con la Iglesia, sino de la necesidad de
consolidar un proyecto politico federal y un orden social, a partir de la accion organizada
del catolicismo sobre la sociedad.

La Iglesia propone una accidon conjunta capaz de beneficiar a los poderes seculares,
toda vez que la inestabilidad social y la falta de gobernabilidad demandan la influencia
eclesiastica en la sociedad. Sin embargo, la Iglesia debia recuperar el control social que
habia perdido con la individualizacién de la sociedad y la consecuente ruptura del viejo
corporativismo religioso, cuando se suprimen, en unos casos, y en otros se debilitan, las
organizaciones religiosas que eran la base de la organizacién social. Empero, a pesar de que
la Reforma habia trastocado el funcionamiento de la relacion iglesia-sociedad, daba nuevos
mecanismos para redefinir sus formas de acercamiento con la sociedad, en total autonomia
de la intervencion formal del gobierno. Las libertades asociativas fueron la base de la

reorganizacion social.

316



La organizacion catolica de la sociedad sufre modificaciones significativas a partir
de los derechos civiles, que posibilitan el surgimiento de un nuevo asociacionismo religioso
en eso afios. Distintos sectores catdlicos apoyados en las garantias individuales impulsadas
por el liberalismo, recurren al nuevo asociacionismo para reorganizar la fortaleza
eclesiastica y emprender la recomposicion de los vinculos iglesia-sociedad. La concertacion
clero-gobierno surge de esta nueva capacidad asociativa que se ofrece como un apoyo
capaz de operar a favor del desarrollo del proyecto econémico del régimen liberal, toda vez
que pretende controlar los puntos de tension social y las crisis generadas por el capitalismo.

Lo que interesa resaltar es la apropiacion de los derechos individuales que permite
la movilizacion de los catdlicos mexicanos para emprender proyectos religiosos de alcance
politico-social. Desde una posicion regulada por el derecho liberal, la Iglesia redefine su
espacio de influencia secular por medio de nuevas formas de organizacion social, que
surgen a partir del derecho de asociacion.

El asociacionismo catolico desarrolla cuatro tipos de sociedades: las asociaciones
exclusivamente religiosas; las asociaciones de tipo gremiales, que pretenden congregar
principalmente a obreros y artesanos; y las asociaciones caritativas, las cuales tienen como
objetivo, ademas del desarrollo de los cultos, participar en actividades enfocadas a obras de
auxilio social; y los congresos catdlicos que plantean problemas politico-econdmicos,
sociales y religiosos.

La expansion del modelo asociativo permite a la Iglesia recuperar cierto control
social, que es usado para negociar con los gobiernos civiles los limites de sus actividades
seculares. Y es que son los derechos individuales los que fortalecen la expansion del nuevo
asociacionismo catdlico, no s6lo por la libertad de reunioén, sino por la libertad de
conciencia que permite la expansion plural de la sociedad, con la fundacion de sociedades
de distinto tipo: politicas, cientificas, laborales, religiosas, etc.

La jerarquia proyecta a la Iglesia como la institucion de orden y cohesion social,
renovada y progresista, necesaria para lograr el avance del Estado al que pretende catolizar.
Y es que nuevos elementos surgen para cohesionar la acciéon conjunta del clero y el
gobierno mexicanos. Una de ellas es el avance de las propuestas politico-ideologicas que,
como el socialismo, generan una opcion politica radicalmente distinta y revolucionaria que,

desde la perspectiva gubernamental y eclesidstica, representan mayores peligros para la

317



estabilidad politica y el orden social establecido. La cuestion adquiria mayor gravedad
frente a la fragilidad del orden social que el Estado no habia podido consolidar.

En esa circunstancia, es que la jerarquia aprovecha la apertura de la federacion para
establecer pactos con el gobierno y organizar un frente comun. Paraddjicamente, el régimen
liberal se vuelve la mejor opcion para garantizar la expansion de los principios catolicos.

El asociacionismo catolico es una estrategia apoyada por la jerarquia romana como
la respuesta del catolicismo a los problemas sociales de su tiempo, generados por el avance
y las crisis del capitalismo, pero sin contraponerse a éste, en distintas areas sociales
consideradas problematicas: salud, beneficencia, educacién y organizacién laboral. La
expansion de la obra social de estas sociedades conlleva la difusion de un discurso activo
que reelabora el discurso individualista sobre el trabajo unido al de la caridad, para
promoverlos como valores sociales que afianzan los lazos comunitarios, desde una vision
de la sociedad jerarquizada donde los individuos debian asumir un papel diferenciado.
Estas nuevas estrategias acercan la labor del clero y los gobiernos civiles en torno al
objetivo comun de establecer el orden social y el avance econémico.

En correspondencia a la labor de orden social, la jerarquia demanda al gobierno
incorporar la difusion de los principios del catolicismo en el nuevo orden, que basicamente
se resumen en la proteccion de la practica publica de su religiosidad y la posibilidad de
intervenir en determinados aspectos de la vida secular.

El cambio que la Iglesia mexicana experimenta a partir de mediados de la década de
1870, lleva a la busqueda de los mecanismos formales que consolidaran la concertacion
clero-gobierno practicada desde esos afios. Hacia fines del siglo XIX se registran una serie
de intentos por reanudar las relaciones diplomaticas entre el Estado mexicano y Roma.
Estos intentos estuvieron fuertemente marcados por los procesos de centralizacion del
gobierno nacional y del pontificado.

A los dos primeros aspectos que impulsan el inicio de la romanizacién en México -
el exilio de buena parte de la jerarquia mexicana en Roma entre 1855 y 1871 y la fundacién
del Colegio Pio Latinoamericano en 1855-, se suman otros aspectos que contribuyen a
fortalecer el control de la jerarquia romana sobre la iglesia mexicana. Tales son el retorno
de las primeras generaciones de eclesiasticos mexicanos educados en Roma, la visita

apostolica de Nicolas Averardi y la celebracion de los concilios provinciales. El punto que

318



enlaza a todos esos aspectos es el impulso a la centralizacion eclesiastica y su contribucion
a la mutua aceptacion entre el Estado y la Iglesia.

Los concilios y sinodos mexicanos disponen las normas generales que sientan las
bases de la romanizacion, al tiempo que formalizan las directrices de la nueva relacion
clero-gobierno, pues son una muestra de la voluntad politica del episcopado por insertarse
al régimen liberal de manera activa.

Durante esa etapa se consolida la centralizacion de la autoridad episcopal
estructurada durante el largo gobierno de Pelagio Labastida. Y es que la centralizacion de la
autoridad eclesiastica depende, en buena medida, de la afirmacion de la autoridad de los
obispos y arzobispos mexicanos, pues el papel de los prelados adquiere una nueva
dimension cuando las autoridades civiles dejan de mediar su relacion con el papado. El
cambio contribuye a dar un nuevo caracter autoritario a la Iglesia catdlica, en donde el
papado se posiciona como el centro irradiador de poder delegado a distintas instancias
judiciales y administrativas, a las cuales pretende controlar, cerrando los espacios para la
expresion del disenso y el cuestionamiento de la autoridad.

El clero regular resiente particularmente los nuevos instrumentos legales con los que
se dota a la jerarquia romana y al episcopado nacional para ejercer un mayor control de su
reorganizacion, anhelada desde hacia varias décadas. El caso de los juicios eclesiasticos es
otro elemento que evidencia la reorganizacion legal en el contexto de la centralizacion
eclesiastica. La supresion del recurso de fuerza con la Estado-Iglesia, deja un vacio que es
aprovechado por el arzobispo de México para fortalecer la autoridad episcopal y reducir los
espacios de apelacion del clero a los tribunales romanos. Los decretos conciliares no hacen
sino legalizar esta tendencia que deja con pocos recursos de apelacion a los eclesidsticos.

Por ello, atin para los clérigos partidarios de la romanizacion, habia privilegios de la
iglesia mexicana que era necesario mantener para compensar la fuerza de Roma. Sin
embargo, los cabildos catedralicios son los que pierden fuerza en este proceso, ante la
afirmacion de la autoridad episcopal.

Las actividades del visitador apostolico enfatizan los esfuerzos por disciplinar y
someter al clero nacional, suprimir la disidencia y establecer la subordinacion incondicional

del clero y los catdlicos con el papado y la autoridad episcopal.

319



En este camino se produce el cierre de ciertos mecanismos de equidad y apelacion
del clero nacional que lo llevan a buscar un contrapeso en las autoridades civiles,
favoreciendo atin més el acercamiento clero-gobierno.

Para algunos sectores del clero mexicano, la presencia del visitador habia mostrado
la pérdida de cierta autonomia interna. Los cabildos catedralicios son un ejemplo de ello,
pues protagonizan la disminucion de sus prerrogativas frente a la afirmacion de la autoridad
episcopal que Roma sostiene. Esta vez, ni la Constitucion de 1857 ni las leyes vigentes, son
directamente responsables de la nueva situacion que emerge para el clero parroquial, sino
las propias autoridades eclesidsticas. Asi, los sacerdotes son sometidos a una mayor
disciplina acerca de su conducta moral, su formacion intelectual y su desempefio
ministerial.

Los procedimientos en los casos de disciplina eclesiastica atendidos durante la visita
apostdlica evidencian la falta de recursos y contrapesos para proteger a los clérigos en
contra de decisiones arbitrarias y la division del clero mexicano.

Si bien las distintas fuerzas anticlericales impiden la consolidacion de un acuerdo
formal entre el papado y el gobierno mexicano, se logra consolidar un equilibrio entre el
clero y el gobierno que oscila entre la informalidad de las negociaciones personales y la
formalidad de la legislacion liberal y los decretos eclesiasticos, en un contexto donde el
gobierno y el clero han coincidido a favor del progreso y la estabilidad social.

Esta etapa es simultdnea a la transformacion del federalismo hacia la década de
1890 y del a oligarquizacion de la economia nacional, que conduce a la concentracion de
las facultades politico-administrativas del poder Ejecutivo, en detrimento del equilibrio
alcanzado en la década anterior por el sistema federal que suma, ademas, un importante
costo social.

El proceso de las relaciones Estado-Iglesia en el periodo de 1856 a 1910 se
caracteriza por tener distintos etapas que oscilan entre momentos de disputa y radicalidad,
pero también de concertacion y colaboracion. Durante poco mas de medio siglo, los
principios de la Constitucion de 1857, con sus adiciones y reformas, permiten el desarrollo
de una nueva relaciéon gobierno-sociedad-clero, sobre la base de la practica real de las

garantias individuales y los derechos eclesidsticos que permiten, por un lado, el

320



fortalecimiento institucional de la Iglesia libre; la consolidacion de la republica federal
liberal; y la apertura hacia una sociedad mas plural.

Es en ese sentido que debe valorarse la relacion Estado-Iglesia en el orden liberal,
cuyo equilibrio durara hasta el ascenso de los gobiernos revolucionarios a principios del

siglo XX.

321



Fuentes y Bibliografia

ARCHIVOS DE FUENTES INEDITAS

ACCMCM ARCHIVO DEL CABILDO CATEDRAL METROPOLITANO DE LA CIUDAD
DE MEXICO.

AHAM ARCHIVO HISTORICO DEL ARZOBISPADO DE MEXICO.

AHCM ARCHIVO HISTORICO “CASA DE MORELOS”, MORELIA, MICH.

ASV ARCHIVO SECRETO VATICANO, ARCHIVO GENERAL DE LA NACION.

CPD COLECCION PORFIRIO DiAz, UNIVERSIDAD IBEROAMERICANA.

ARCHIVOS Y BIBLIOTECAS DE FUENTES EDITAS
BIBLIOTECA DEL SEMINARIO CONCILIAR DE MEXICO.

BIBLIOTECA DE LA CAMARA DE DIPUTADOS DEL HONORABLE CONGRESO DE
LA UNION.

FONDO CONVENTUAL DE LA BIBLIOTECA PUBLICA UNIVERSITARIA.
UNIVERSIDAD MICHOACANA DE SAN NICOLAS DE HIDALGO.

HEMEROTECA DE LA UNIVERSIDAD MICHOACANA DE SAN NICOLAS DE
HIDALGO.

BIBLIOTECA DANIEL COSiO VILLEGAS, EL COLEGIO DE MEXICO.

322



BIBLIOGRAFIA

AGUILERA MURGUIA, Ramon.
1995  Una etapa en la vida de Antonio Pelagio Labastida y Davalos, Arzobispo de
Meéxico. -Ensayo mecanografiado- México.

ADAME GODDARD, Jorge.
1981 El pensamiento politico y social de los catolicos mexicanos, México, El
Colegio de México.

AGUILAR, José Antonio.
2001 El Manto liberal: los poderes de emergencia en Meéxico, 1821-1876,
UNAM-Instituto de Investigaciones Juridicas.

ALVAREZ LAZARO, Pedro F.
1996 La masoneria, escuela de formacion del ciudadano: la educacion interna de
los masones esparioles en el ultimo tercio del siglo XIX, Madrid, Universidad
Pontificia Comillas de Madrid.

ALVEAR ACEVEDO, Carlos.
1975 La iglesia en la historia de México, México, Jus.

ANNINO, Antonio.
1999 “Ciudadania ‘versus’ gobernabilidad republicana en M¢éxico.” en Sabato
Hilda (coord.) Ciudadania politica y formacion de las naciones, México,
FCE.

1994 “Otras naciones: sincretismo politico en el México decimonodnico” en
Frangois Xavier GUERRA y Monica Quijada coordinadores Imaginar la
Nacion, Minster Lit Hamburg, pp.215-255.

ALCALA, Alfonso y Manuel Olimon.
1989 Cartas pastorales colectivas del Episcopado Mexicano, México, Ediciones
Paulinas.

ARENAL FENOCHIO, Jaime del. [et al.]
2000 Catolicismo social en Meéxico: teoria, fuentes e historiografia, Monterrey,
México, Academia de Investigacion Humanistica.

2006 “La escuela ‘mexicana’ de historiadores del derecho”, en Anuario Mexicano
de Historia del Derecho, Vol. XVIII, México, Instituto de Investigaciones

Juridicas, Universidad Nacional Auténoma de México, pp.57-76.

ARROYO GARCIA, Israel.

323



2004 La arquitectura del estado mexicano: formas de gobierno, representacion
politica y ciudadania, 1821-1857, Tesis de doctorado en Historia, México,
El Colegio de México, Centro de Estudios Historicos.

AUBERT, Roger [et al].
1970 Le christianisme social, Moscou Nauka, Direction de la Littérature Oriental.

1984  Nueva historia de la iglesia, Madrid, Editorial Cristiandad.

BACZzKO, Bronislaw.
1991 Los imaginarios sociales memorias y esperanzas colectivas. Buenos Aires
Nueva Vision.

BARCELO, Raquel.
1977 “Hegemonia y conflicto en la ideologia porfiriana sobre el papel de la mujer y
la familia” en Soledad Gonzéalez Montes y Tuidn Julia (compiladoras), Familias
vy Mujeres en México, México, El Colegio de México, 1997. pp.73-109

BARRAGAN BARRAGAN, José.
1987a Algunos documentos para el estudio del origen del juicio de amparo, 1812-
1861, México, Universidad Nacional Auténoma de México Instituto de
Investigaciones Juridicas.

1987b Primera Ley de Amparo 1861, México, Universidad Nacional Autonoma de
México Instituto de Investigaciones Juridicas, (1980 1% ed.).

1987¢c Proceso de discusion de la ley de amparo de 1869, México, Universidad

Nacional Auténoma de México Instituto de Investigaciones Juridicas. (1980
1%ed.)

1993  Proceso de discusion de la ley de amparo de 1882, México, Universidad
Nacional Autonoma de México Instituto de Investigaciones Juridicas.

BASAVE FERNANDEZ DEL VALLE, Agustin.
2001 Filosofia del derecho fundamentos y proyecciones de la filosofia juridica,
México, Editorial Porrua.

BASTIAN, Jean-Pierre.

1994  Protestantismos y modernidad latinoamericana: historia de unas minorias
religiosas activas en América Latina, México, Fondo de Cultura Econdémica.

BAZANT, Jan.

1985 “La iglesia, el estado y la sublevacion conservadora de Puebla en 18567, en
Historia Mexicana, 135, Vol. XXXIV (3), México, El Colegio de México,
enero-marzo de 1985, pp.93-109.

324



BAzaNT, Milada.

2002

Historia de la educacion durante el porfiriato, México, El Colegio de
Meéxico.

BAUTISTA GARCIA, Cecilia A.

2001

2003

2005

2006

Clérigos virtuosos e instruidos: los proyectos de reforma del clero secular
en un obispado mexicano. Zamora, 1867-1882. Tesis de Maestria en
Historia. Zamora, Mich., Centro de Estudios Histéricos El Colegio de
Michoacan, A.C.

“Una empresa hidraulica en el Rio Atoyac: el obispo Gillow y la hacienda
de Chautla, Puebla, 1874-1914.” Revista Tzintzun, No. 38, Morelia, Mich.,
Universidad Michoacana de San Nicolas de Hidalgo-Instituto de
Investigaciones Histdricas. Julio-Diciembre de 2003, pp.135-160.

“Hacia la romanizacion de la Iglesia mexicana a fines del siglo XIX”, en
Historia Mexicana, No. 217, Vol.LV (1), México, El Colegio de México,
julio-septiembre, pp. 99-144.

“Dos momentos en la historia de un culto: el origen y la coronaciéon de la
Virgen de Jacona (Siglos XVII-XIX)”, Revista 7zintzun, No. 43, Morelia,
Mich., Instituto de Investigaciones Historicas de la Universidad Michoacana
de San Nicolas de Hidalgo. Enero-Junio, pp.11-48.

BERNOLA DE SAN MARTIN, Pedro.

1933

Album Historico de las Pasionistas de la Provincia de la Sagrada Familia,
México, Editorial Padres Pasionistas.

Sin autor registrado.

1931

Biografia del P. José¢ Maria Vilaseca. Fundador de los Institutos Josefinos,
México, Imprenta Cosmos, p.55.

BLANCARTE J. Roberto. (compilador)

1996

2000

2001

El pensamiento social de los catdlicos mexicanos, México, Fondo de Cultura
Econdmica.

Laicidad y Valores en un Estado Democratico, México, El Colegio de
Meéxico.

“Laicidad y secularizacion en México” en Estudios Sociologicos, Vol. XIX,
No. 57, pp. 843-855.

BRADING David

1981

“El clero mexicano y el movimiento insurgente de 1810 en Relaciones.
Vol.2 no.5 pp.5-26.

325



1992  “El jansenismo espafiol y la caida de la monarquia catdlica en México”, en
Josefina Z. Vazquez (coordinadora) Interpretaciones del siglo XVIII
mexicano . El impacto de las Reformas Borbonicas. México, Nueva Imagen,
pp-187-215.

1994 Una iglesia asediada el obispado de Michoacan, 1749-1810, México, Fondo
de Cultura Econémica.

1997

BRAVO UGARTE, Jesus.
1965 Didcesis y obispos de la Iglesia mexicana, México, Editorial JUS.

BUENROSTRO, Felipe.
1990 Historia del Segundo Congreso Constitucional de la Republica Mexicana
que funciono en los anios de 1861, 62 y 63. Extracto de todas las sesiones y
documentos relativos de la época por Felipe Buenrostro. Facsimil de la
edicion mexicana de 1874-75. T. I, México, Coleccion Historia de los
debates legislativos en México. Comité de Asuntos Editoriales.

CALLAHAN, William James.
“Una revolucién eclesiastica en Espafia, 1750-1850. El papel de la Iglesia y de las
finanzas estatales entre el antiguo régimen y el liberalismo.” En Maria del Pilar
Martinez Cano, pp.211-244.

2000 The Catholic Church in Spain, 1875-1998. Washington Catholic University
of America.

CARMAGNANI, Marcello.
1993 “El federalismo liberal mexicano” en Federalismos Latinoamericanos.:
Meéxico, Brasil, Argentina, México, FCE, pp. 135-179.

2004 Estado y mercado. La economia publica del liberalismo mexicano, 1850-
1911, México, Fondo de Cultura Econdmica-Fideicomiso de las Américas,
(serie Hacienda).

2006 “Vectors of Liberal Economic Culture in Mexico”. en Jaime Rodriguez. The
Divine Charter. Constittutionalism an Liberalism in Nineteeth-Century,
Lanham Md., Rowman dan Littlefield Publishers.

CARDENAS, Eduardo.
1992 La Iglesia Hispanoamericana en el Siglo XX, 1890-1990 Madrid Mapfre.

CARPINTERO BENITEZ, Francisco.
2000 Historia breve del derecho natural

CEBALLOS, Ciro B.

326



1912 Aurora y Ocaso 1867-1906, México, Talleres Tipograficos.

CEBALLOS RAMIREZ, Manuel.
1983 “La Enciclica Rerum Novarum y los trabajadores catdlicos en la ciudad de
Meéxico. (1891-18913)”, en Historia Mexicana, No. 129, Vol. XXXIII (1),
México, El Colegio de México, julio-septiembre, pp.3-38.

1986 La democracia cristiana en el México liberal: un proyecto alternativo

(1867-1929), México, IMDOSOC.

1991 El catolicismo socia un tercero en discordia Rerum Novarum, la "cuestion
social" y la movilizacion de los catdlicos mexicanos (1891-1911), México,
El Colegio de México.

1995 Ceballos Ramirez Manuel “Las organizaciones laborales catolicas a finales
del siglo XIX” en Alvaro Matute, Evelia Trejo y Brian Connaughton
(Coords.) pp.367-395.

1999 “Catolicos, apostolicos y politicos: una historia social e intelectual” en
Patricia Galeana (compiladora), pp.153-161.

CHARTIER, Roger.
1995 Espacio publico, critica y desacralizacion en el siglo XVIII los origenes
culturales de la Revolucion francesa. Barcelona, Gedisa, 1995.

CHAVEZ SANCHEZ, Eduardo.
1996 Historia del Seminario Conciliar de México. México, Editorial Porraa.

1998 La Iglesia de México, entre dictaduras, revoluciones y persecuciones.
México, Editorial Porruaa.

CHOWNING, Margaret.
2005 “Convent Reform, Catholic Reform, and Bourbon Reform in Eighteenth-
Century New Spain: The View from the Nunnery” en Hispanic American
Historical Review 85(1), pp. 1-38.

2005 The Troubled History of a Mexican Convent, 1752-1863, Oxford
University Press.

Colloque International
1987 Collogue International Liberalisme Chretien et Catholicisme Liberal en
Espagne, France et Italie dans la Premiere Moitie du XIXe Siecle, France,
Université de Provence.

Comision de Estudios de Historia de la Iglesia en América Latina
1975 Para wuna historia de la Iglesia en América Latina, Encuentro
Latinoamericano de CEHILA Quito 1973, Barcelona Nova Terra.

327



CONNAUGHTON, Brian F.

1992

“Reflexiones metodologicas para exclaustrar los estudios de la Iglesia en
América Latina (Siglo XIX)”, en Iztapalapa, México, No. 26, julio-
diciembre.

1992

Ideologia y sociedad en Guadalajara (1788-1853), México, CNCA.

2001

2002

2004

2006

2007

2008

Dimensiones de la identidad patriotica Religion, politica y regiones en
Meéxico. Siglo XIX. México: Universidad Auténoma Metropolitana y
Editorial Porraa.

“Soberania y religiosidad: la disputa por la grey en el movimiento de la
Reforma”, en Alicia Tecuanhuey (Coord.) Clérigos, politicos y politica. Las
relaciones Iglesia y Estado en Puebla, siglos XIX-XX. Instituto de Ciencias y
Artes-BUAP, México, pp.101-121.

“Clérigos federalistas: ;fenomeno de afinidad ideoldgica en la crisis de dos
potestades?.” En prensa (texto facilitado por el autor).

“The Enema Within: Catholics and Liberalism in Independent Mexico,
1821-1860” en Jaime Rodriguez. The Divine Charter. Constittutionalism an
Liberalism in Nineteeth-Century, Lanham Md., Rowman dan Littlefield
Publishers,pp.183-202.

“Una ruptura anunciada: los catolicismos encontrados del gobierno liberal y
el arzobispo Garza y Ballesteros” en Jaime Olveda (Coord.), Los obispos de
Meéxico frente a la reforma liberal. México, El Colegio de Jalisco, UAM-M,
AUBJO, pp.27-55.

“1856-1857: conciencia religiosa y controversia ciudadana. La conciencia
como poder politico en un ‘pueblo eminentemente catélico’”, en Brian
Connaughton (Coord), Prdcticas populares, cultura politica y poder en
Meéxico, Siglo XIX. UAM-I/Juan Pablos, pp.395-464.

Sin autor registrado.

Sin afio.

Constitucion de 1857, Constituciones de los Estados. Enrique Lombera
Pallares (Presentacion), México, Partido Revolucionario Institucional, Serie
Documentos 6. (Edicion facsimilar, 1884)

CORTES GUERRERO, José David.

2008

Las relaciones estado-iglesia en Colombia a mediados del siglo XIX. Tesis
para obtener el grado de doctor en Historia, El Colegio de México, Centro de
Estudios Historicos.

Cosio VILLEGAS, Daniel.

328



1997 La constitucion de 1857 y sus criticos, México, Editorial Clio.

COTHOYAY. Bertrand M. O.P.
1948  Las monjas de la sagrada Orden de Predicadores en la Isla de Trinidad y
Las dominicas de Caracas en Puerto Espana (Trinidad) 1874-1946,
Trinidad.

Covo, Jacqueline.
1983 Las ideas de la reforma en Meéxico 1855-1861, Universidad Nacional
Autonoma de México.

Sin autor registrado.
1924 Cronica de la Congregacion de la Hijas de Maria Inmaculada de
Guadalupe Querétaro, Imprenta del Sagrado Corazon.

CROOK, Malcom.
2000 “Citizen Bishops: Episcopal elections in the French Revolution, en
Historical Journal, vol. 43, no.2, pp.955-976.

Sin autor registrado.
1924 Cronica de la Congregacion de la Hijas de Maria Inmaculada de
Guadalupe Querétaro, Imprenta del Sagrado Corazon

CRUZ BARNEY, Oscar.
2004 La codificacion en Meéxico: 1821-1917. Una aproximacion, en Alfonso
Jiménez, Oscar Cruz Barney, y Emmanuel Roa Ortiz, Emmanuel.
(Coordinadores) México, Universidad Nacional Auténoma de México.

2006 “La codificacion en Michoacan de Ocampo durante el siglo XIX”, en
Alfonso Jiménez, Oscar Cruz Barney, y Emmanuel Roa Ortiz, Emmanuel.
(Coordinadores) Ensayos Historico Juridicos en Meéxico y Michoacan.
México, Universidad Nacional Autéonoma de México-Instituto de
Investigaciones Juridicas, pp.139-162.

CUEVAS, Mariano.

1928  Historia de la Iglesia en México. T.V, Editorial Revista Cato6lica.
DANSETTE, Adrien.

1961 Religious History of Modern France, Edingburgh-London, Herder-Freiburg.
Direccion General del Registro Nacional de Poblacion e Identificacion Personal.

1982 El registro civil en México antecedentes historico-legislativos, aspectos

Juridicos y doctrinario, México, Secretaria de Gobernacion.

Direccion General de Estadistica.

329



1956 Estadisticas sociales del porfiriato, 1877-1910, México, Secretaria de
Economia.
Diaz-CANEJA CADENABA, Maria Luisa.
1985 Catdalogo de documentos-carta de la coleccion Porfirio Diaz: julio-
septiembre 1886, México, Centro de Informacion Académica, Universidad
Iberoamericana, 1985.

DiAz LEON, Eva.
1987 Catalogo de documentos-carta de la coleccion Porfirio Diaz: agosto-
octubre 1888, México, Centro de Informaciéon Académica, Universidad
Iberoamericana.

DOMINGUEZ ORTiz, Antonio.
1979 "Regalismo y relaciones Iglesia-Estado en el siglo XVII" en Ricardo Garcia-
Villoslada, Historia de la Iglesia en Esparia, T.IV, Madrid, Biblioteca de
Autores Espafioles.

DUBLAN, Manuel y José Maria Lozano.
Legislacion mexicana o coleccion completa de las disposiciones legislativas
expedidas desde la Independencia de la Republica ordenada por los
licenciados Manuel Dublan y José Maria Lozano. Publicacion digital. El
Colegio de Meéxico, A.C., Biblioteca Daniel Cosio Villegas.
http://biblioweb.dgsca.unam.mx/dublanylozano/

Legislacion mexicana o coleccion completa de las disposiciones legislativas
expedidas desde la Independencia de la Republica ordenada por los
licenciados Manuel Dublan y José Maria Lozano. México, (S/E) 1876-1094.

DUFOR, Gérard.
1987 “La diffusion du Libéralisme chrétien. France et en Espagne dans les années
1820.” en Collogue International..., pp. 267-274.

DUSSEL, Enrique.
1974 Historia de la iglesia en América Latina: coloniaje y liberacion, 1492-
1973, Barcelona, Nova Terra.

1978 Historia de la iglesia en América Latina, Bogotd, Universidad Santo Tomas,
Centro de Ensefianza.

EsparRZA CAMARGO, Manuel.
1985 Gillow durante el Porfiriato y la Revolucion de Oaxaca 1887-1922, Oaxaca,
Oax. (Sin editor).

EYZAGUIRRE, José Ignacio V.
1859 Los intereses catolicos de América, T.I-1I, Paris, Libreria de Garnier
Hermanos.

330



FARRISS, Nancy M.
1995 La corona y el clero en el México Colonial, 1579-1821. México, FEC.

FERRER MUNOZ, Manuel.
1997 “El fin del orden constitucional en al Nueva Espafia. Problemas en la
organizacion de la justicia” en Revista de Investigaciones Juridicas, no. 21,
Meéxico, Escuela Libre de Derecho, pp. 127-187.

FINCK, Mary Helena. M.A.
1925 La congregacion de las Hermanas de la Caridad del Verbo Encarnado de
San Antonio Texas. Breve reseiia de su origen y de sus obras por la
Hermana, Tesis de Doctorado en Filosofia, Catholic Sisters College de la
Universidad Catdlica de América. Washington D.C.

Fix-ZAamMuDIO, Héctor.
1993  Ensayos sobre el derecho de amparo, México, Universidad Nacional
Auténoma de México Instituto de Investigaciones Juridicas.

FUENTES, Juan Francisco
1987 “El liberalismo radical ante la unidad religiosa (1812-1820)”, en Collogque
International..., pp. 127-141.

GALEANA DE VALADES, Patricia.
1991 Las relaciones Iglesia-Estado durante el Segundo Imperio México, UNAM,
Instituto de Investigaciones Historicas.

(compiladora)
1999 Relaciones Estado-Iglesia. Encuentro y desencuentros, México, Archivo
General de la Nacion Secretaria de Gobernacion.

GALVAN, Luz Elena.
1985 “Estado de México”, en Katz, Friedrich. Porfirio Diaz frente al descontento
popular regional 1891-1893. México, Universidad Iberoamericana, pp.23-
58.

GARCIA-HUIDOBRO, Joaquin.
2002 Filosofia y retorica del iusnaturalismo, México, UNAM-Instituto de
Investigaciones Historicas.

GARCIA GUTIERREZ, Jesus.
1922 Apuntamientos de historia eclesidastica mexicana, México, Imprenta Victoria.

GARCIA JORDAN, Pilar.

S/F  Iglesia y poder en el Perti contempordneo, 1821-1919, Cusco Peru, Centro
de Estudios regionales Andinos “Bartolomé de las Casas”.

331



GARCIA PENA, Ana Lidia.
2006 El fracaso del amor. Género e individualismo en el siglo XIX, México, El
Colegio de México, Universidad Autonoma del Estado de México, 2006.

GARCIA UGARTE, Marta Eugenia.
1999 Liberalismo e iglesia Catolica en Meéxico: 1824-1855. México : Instituto
Mexicano de Doctrina Social Cristiana.

GARCIA-VILLOSLADA, Ricardo.
1979 Historia de la Iglesia en Esparia, Madrid: Editorial Catolica.

GAUDIANO, Pedro.
1998 “La preparacion del Concilio Plenario Latinoamericano segin la
documentacién vaticana”, Teologia, Buenos Aires, No. 72, 1998, pp.105-
132. www.franciscanos.net/teologos/sut/conclvat.htm.

GIL NOVALES, Alberto.

1987 “Iglesia Nacional y Constitucion, 1820-1823”, en Colloque International..,
pp-109-125.

GILLOW Y ZAVALZA, Gregorio.

1920 Reminiscencias del Ilmo. y Rmo. Sr. Dr. D. Eulogio Gillow y Zavalza,
Obispo de Antequera. Los Angeles, Ca. El Heraldo de México.

GOMEZ CIRIZA, Roberto.
1977  Meéxico ante la diplomacia vaticana, México, FCE.

GONZALEZ, Maria del Refugio.
1988 El derecho civil en México 1821-1871. Apuntes para su estudio, México,
UNAM-Instituto de Investigaciones Juridicas.

GONZALEZ NAVARRO, Moisés.
1957 Gonzalez Navarro, Moisés, “El Porfiriato” en Daniel Cosio Villegas,
Historia Moderna de México. México, Ediorial Hermes.

GONZALEZ OROPEZA, Manuel. (Compilador)

1993  Ignacio Luis Vallarta. Archivo Inédito. México, Suprema Corte de Justicia
de la Nacion, 4 T.

1995 La centenaria obra de Ignacio L. Vallarta como gobernador, México,
Suprema Corte de Justicia de la Nacion.

1998 “El primer juicio de amparo sustanciado en México”, en Anuario Mexicano
de Historia del Derecho, Vol. X, México, México, Instituto de
Investigaciones Juridicas, Universidad Nacional Auténoma de México,
1998, pp.157-170.

332



1990 “Ignacio L. Vallarta. Una aproximacion biografica”, en La Suprema Corte
de Justicia en el primer periodo del Porfirismo (1877-1882), México,
Suprema Corte de Justicia de la Nacion, pp. 907-912.

GONZALBO AIZPURU, Pilar.
1985 “Del Tercero al Cuarto Concilio Provincial Mexicano, 1585-1771” en
Historia Mexicana, No. 137, Vol. XXXV (1), México, El Colegio de México,
julio-septiembre, pp.5-31.

2003 “La santificacion del projimo” en Ramos Medina, Manuel. Congreso
Internacional: Camino a la santidad: siglos XVI-XX, México, Servicios
Condumex, Centro de Estudios de Historia de México, 2003, pp.15-38.

GouULD, Andrew C.
1999 Origins, of liberal Dominance. State, Church, and Party in Nineteenth-
Century Europe, Ann Arbor, Mich.The University of Michigan Press.

GRANADOS, Mariano
1959 La cuestion religiosa en Espania, México: Ediciones de las Espanas.

GRoSSI, Paolo.

1996 El orden juridico medieval, Marcial Pons, Ediciones Juridicas y Sociales,
Madrid.

2004 Derecho, sociedad, estado: una recuperacion para el derecho, México,
Escuela Libre de Derecho, El Colegio de Michoacan, Universidad
Michoacana de San Nicolas de Hidalgo.

GUERRA, Francois-Xavier.
1993  Modernidad e independencias. Ensayos sobre las revoluciones hispanicas,
México, Fondo de Cultura Econdémica.

GUTIERREZ CASILLAS, José.
1972 Jesuitas en México durante el siglo XIX. México, Editorial Porrtia.

HALE, Charles.
1991 El liberalismo mexicano en la época de Mora, México, Siglo XXI Editores.

2002 La transformacion del liberalismo a fines del siglo XIX, México, FCE.

HAMNETT, Brian.
1997 Judrez, New York, Editorial Longman.

HERNANDEZ CANO, A.T.

1878 De la Hoguera inextinguible. Historia de la Congregacion de las Hermanas
de los Pobres, Siervas del Sagrado Corazon. Zamora, Mich.

333



HERNANDEZ CHAVEZ, Alicia.
1993  La tradicion republicana del buen gobierno, México, Fideicomiso Historia
de las Américas-Fondo de Cultura Econdmica.

1994 “Jos¢ Maria del Castillo Velasco: ‘el don de gobierno™ (Estudio
introductorio), en José Maria del Castillo Velasco, Ensayo sobre el derecho
administrativo mexicano, (Edicion facsimilar, 1874), T.I, Meéxico,
Universidad Nacional Auténoma de México-Instituto de Investigaciones
Juridicas (Serie C: Estudios Historicos, No.45), 1994, pp. VII-XXXIII.

HERNANDEZ DiAz, Jaime.
2006 “Tribunales de justicia y practica judicial en la transicion juridica de
Michoacan: 1824-1840”, en Anuario Mexicano de Historia del Derecho,
Vol XVIII, México, Instituto de Investigaciones Juridicas, Universidad
Nacional Autonoma de México, pp.315-330.

HERNANDEZ ROMO, Manuel Angel.
1998  “;Un nuevo codigo civil?” en Revista de Investigaciones Juridicas, No.22,
Meéxico, Escuela Libre de Derecho, pp.529-531.

HERREJON PEREDO Carlos.

1992 “La revolucion francesa en sermones y otros testimonios de México” en
Solange Alberro, Alicia Hernandez Chavez [y] Elias Trabulse
(coordinadores). La revolucion francesa en Meéxico, México Centro de
Estudios Histdricos, El Colegio de México, pp.97-110.

HIGUERUELA DEL PINO, Leandro.
1987 “El Catolicismo liberal de don Antonio Posada, obispo de Murcia.” en
Colloque International..., pp. 361-398.

IBARRA, Ana Carolina.
1999 “Iglesia y religiosidad: grandes preocupaciones del movimiento insurgente”
Patricia Galeana (compiladora), pp.25-40.

IcAza DUFOUR, Francisco de.
1985 “La codificacion civil en México 1821-1884”, en Revista de Investigaciones
Juridicas, No. 9, México, Escuela Libre de Derecho, pp.265-278.

Iglesia Catolica Tratados.
1973 El Concordato de Colombia con la Santa Sede, Bogota, Ministerio de

Relaciones Exteriores.

JEDIN, Hubert y K. Repgen, Q. Aldea, [et.al.]
1980 Manual de historia de la Iglesia, Barcelona, Herder.

KATz, Friedrich (coord).

334



1985  Porfirio Diaz frente al descontento popular regional 1891-1893. México,
Universidad Iberoamericana.

KNOWLTON, Robert J.
1986 Los bienes del clero y la reforma mexicana: 1856-1910, México, Fondo de
Cultura Econémica.

1992 “La Iglesia mexicana y la Reforma: respuestas y resultados”, Historia
Mexicana, México, El Colegio de México. No. 72, Vol. X VIII (4) abril-junio
de 1869, pp.516-534.

KREBS WILCKENS, Ricardo.

1960 El pensamiento historico, politico y economico del Conde de Campomanes.
Chile, Ediciones de la Universidad de Chile.

Sin autor registrado.
1916 La Madre Soledad Torres Acosta y el Instituto de las Siervas de Maria.
Estudio Historico del R.P. Juan Antonio Zugasti, de la Compaiia de Jesus.
Madrid, Imprenta de la Rev. y Arch., Bibl., y Museo.

LA PARRA LOPEZ, Emilio.
1987 “El eco de Lamennais en el progresismo espafiol: Larra y Joaquin Maria
Lopez”, en Colloque International.., pp.323-342.

LETURIA, Pedro de.
1960 Relaciones entre la Santa Sede e Hispanoamérica. Caracas, Sociedad
Bolivariana de Venezuela.

LOPEZ MENENDEZ, Felipe.
1965 Compendio de historia eclesiastica de Bolivia, La Paz, Bolivia, Progreso.

LorTZ, Joseph.
1982  Historia de la Iglesia en la perspectiva de la Historia del pensamiento, t.11,
Madrid, Ediciones Cristiandad.

LUNA ARGUDIN, Maria.
2001 EI congreso de la Union y las transformaciones de los federalismos y
liberalismos mexicanos, 1856-1910, Tesis para obtener el grado de doctora
en Historia. El Colegio de México, Centro de Estudios Historicos.

MARCOVICH GITLIN, Ana.
1982 Catalogo de documentos-carta de la coleccion Porfirio Diaz : mayo-
septiembre 1885, México, Universidad Iberoamericana, Centro de
Informacién Académica, Departamento de Historia.

MARGADANT S, Guillermo,

335



1984 La Iglesia Mexicana y el Derecho: introduccion historica al derecho
canonico, los concordatos, el patronato real de la iglesia y el derecho
estatal referente a lo eclesiastico, México, Editorial Porraa.

MAS GALVAN, Cayetano.
1987 “Un foco de Catolicismo liberal: el Seminario de San Fulgencio de Murcia
durante el Trienio liberal”, en Colloque International.., pp. 143-173.

MARTIN HERNANDEZ, Francisco.
2000 Historia de la Iglesia, Vol.3, Madrid, Editorial Palabra.

MARTINEZ ZALDUA, Ramon.
1978 Historia de la Masoneria en Hispanoamérica, México, Costa-Amic.

MATUTE, Alvaro, Evelia Trejo y Brian Connaughton (Coords.)
1995 Iglesia Estado y Sociedad en México. Siglo XIX, México, Editorial M.
Angel Porrua.

MACEDO, Pablo.
1971 La importancia del codigo civil de 1870. México, Editorial Porrua.

MAYAGOITIA, Alejandro.
2004 “Acerca de la vida y obra de Don Manuel Cruzado”.Anuario Mexicano de
Historia del Derecho, Vol. XVI, México, Instituto de Investigaciones
Juridicas, Universidad Nacional Auténoma de México, pp.45-87.

MEYER, Jean.
1989 Historia de los cristianos en América Latina siglos XIX y XX, México,
Vuelta.

MONTIEL Y DUARTE, Isidoro.

1998 Estudio sobre las garantias individuales, México, Editorial Porrua, (edicion
facsimilar 1873).

MORA, José Maria Luis.
1949 El clero, la educacion y la libertad. México, Empresas Editoriales.

1986 Obras completas Lillian Brisenio Senosian, Laura Solares Robles y Laura
Suédrez de la Torre (seleccién y notas), México, Secretaria de Educacion
Publica, Instituto de Investigaciones Dr. José Maria Luis Mora, 1986, 8 v.

MORALES, Francisco.
1998 “Procesos internos de reforma en las oOrdenes religiosas. Propuestas y
obstaculos” en Manuel Ramos (compilador) Memoria del Iler. Coloquio
Historia de la Iglesia en el Siglo XIX, México, Centro de Estudios de
Historia de México Condumex.

336



MORALES, Maria Dolores
1995 “La desamortizacion y su influencia en la estructura de la propiedad. Ciudad
de México, 1848-1864” en Ma. Del Pilar Martinez Lépez-Cano (coord.)
Iglesia, Estado y Economia, UNAM-Instituto Mora.

MURIA, José Maria.
1989 “Iglesia y Estado en Jalisco durante la republica restaurada y el Porfiriato”,
en Secuencia, No. 10, México, Instituto Mora, enero-abril.

NEUNHEUSER B.
S/A “La reforma inspirada en el movimiento litargico”, Historia de la Liturgia.
http://www.mercaba.org /[LITURGIA/07_transformaciones_desarrollos.htm

NIETO ASENSIO, Ponciano.
1920 Historia de la Congregacion de la Mision en México (1844-1888), Madrid,
Editorial de los Padres Patles.

O’DOGHERTY, Laura.
1998 “El ascenso de una jerarquia eclesial intransigente, 1890-1914”, en Historia
de la Iglesia en el siglo XIX, Manuel Ramos (compilador). México,
CONDUMEX, pp. 179-198.

1999a De Urnas y sotanas. El partido catdlico nacional en Jalisco. Tesis para
obtener el grado de doctor en historia. México, El Colegio de México.

1999b “La politica de conciliacion en la arquididcesis de Guadalajara” en Patricia
Galeana (coordinadora), pp.138-152.

OLIMON NOLASCO, Manuel. ’
1995 “El proyecto de reforma de la Iglesia en México, 1867-1875”, en Alvaro
Matute, Evelia Trejo y Brian Connaughton (Coords.), pp. 267-292.

PaNI, Erika.
2001 Para mexicanizar el segundo imperio: el imaginario politico de los
imperialistas, México, El Colegio de México, Centro de Estudios Histéricos
Instituto Mora.

PAYNO, Manuel.
2000 Memorias de México y el Mundo. Obras completas T. VIII, México, Consejo
Nacional para la Cultura y las Artes.
PicCINALI, Héctor Juan.
1994 La Madre Camila de San José Rolon,(1842-1913) Hacia la santidad por el

amor. Argentina, Ediciones Braga.

PIELAGOS, Fernando.

337



2001 Dolores Medina, servicio y fidelidad (1860-1925), México, Curia General de
las Hijas de la pasion.

P1-SUNER, Antonia.
1999 “Sebastian Lerdo de Tejada y su politica hacia la iglesia catdlica” en Patricia
Galeana (coordinadora), pp. 127-137.

PLANCARTE Y NAVARRETE, Francisco.
1914  Antonio Plancarte y Labastida: Abad de Santa Maria de Guadalupe,
Meéxico, Imprenta Franco-Mexicana.

PRIETO, Guillermo.
1992  Periodismo Politico y Social, Boris Rosen Jélomer (compilador), México,
Consejo Nacional para la Cultura y las Artes.

PUENTE LUTTEROTH, Ma Alicia.
1993 “Repercusiones sociales en una politica de conciliacion” en Hacia una
historia minima de la Iglesia en México, México, IMDOSOC.

1995 “’No es justo obedecer a los hombres antes que a Dios’. Un acercamiento a
algunas realidades socio-eclesiales y politico-religiosas de México en el
tiempo del Concilio Vaticano 1.” en Alvaro Matute, Evelia Trejo y Brian
Connaughton (Coords.), pp. 293-323.

PURNELL, Jennie.
2004 “ ‘Con todo el debido respeto’ ” La resistencia popular a la privatizacion de
tierras comunales en el Michoacan del siglo XIX.” en Andrew Roth S.
(editor) Recursos contenciosos: ruralidad y reformas liberales en México,
Zamora, Michoacan, El Colegio de Michoacan, pp.85-128.

RABASA, Emilio.
1990 La constitucion y la dictadura: estudio sobre la organizacion politica de
Meéxico, México, Editorial, Porraa, (primera edicién 1912).

RADKAU, Verena.
1984 “La Fama y La Vida”:una fabrica y sus obreras, México, Centro de

Investigaciones y Estudios Superiores en Antropologia Social.

1989 Por la debilidad de nuestro ser: mujeres “del pueblo” en la paz
porfiriana. México, Secretaria de Educacion Publica.

RAMIREZ, Joaquin.
1928 Las relaciones entre México y el Vaticano Compilacion de documentos,

México, Publicaciones de la Secretaria de Relaciones Exteriores.

RAMIREZ RANCANO, Mario.

338



2002 “La ruptura con el Vaticano. José Joaquin Pérez y la Iglesia Catolica
Apostolica Mexicana, 1925-1931”, en Estudios de Historia Moderna y
Contemporanea de Meéxico, Vol. 24, México, Universidad Nacional
Auténoma de México, Instituto de Investigaciones Historicas, pp.103-142.

RAMOS ESCANDON, Carmen.
1987 Presencia y transparencia: la mujer en la historia de México, Programa
Interdisciplinario de Estudios sobre la Mujer, México, El Colegio de
Meéxico.

RAMOS GOMEZ-PEREZ, Luis.
1992 “La iglesia y la consolidaciéon del Estado mexicano en el siglo XIX” en
Andmnesis, 3, enero-junio, pp.79-99.

1995 “El emperador, el nuncio y el Vaticano” en Alvaro Matute, Evelia Trejo y
Brian Connaughton (Coords.), pp. 251-265.

RAwWLS, John.
2002 El liberalismo politico, México, Fondo de Cultura Econémica.

REYES HEROLES, Jesus.
1988  El liberalismo mexicano México, FCE.

Rios, Enrique M. de los.
1890 Liberales ilustres mexicanos de la reforma y la intervencion, México, Hijo
del Ahuizote.

RIVERA REYNALDOS, Lisette.
1994  Desamortizacion y nacionalizacion de bienes eclesiasticos en Morelia,
1856-1876, tesis para obtener el grado de licenciatura en Historia, Morelia,
Mich. UMSNH.

RUBAT DU MERAC, Marie-Anne.
1987 “Revolutiones libérales et societés secretes dans ‘La Correspondence’ de
Lamennais (1820-1823; 1880-1884)” en Colloque International..., pp. 276-
289.

ROSBERRY, William.
2004 “Ley liberal y derecho comunal en el Patzcuaro porfiriano”, en Andrew Roth

S. (editor) Recursos contenciosos: ruralidad y reformas liberales en México,
Zamora, Michoacan, El Colegio de Michoacan 2004, pp.43-84.

Ru1z GUERRA, Rubén.
1999 “Las paradojas de la primera reforma (15 de abril, en recuerdo del 147
aniversario de la muerte de Andrés Quintana Roo)” Patricia Galeana de
Valadés (Compiladora), pp.57-66.

339



SANCHEZ DAVILA, Jorge A. (Coord.)
1978 Libro del cincuentenario del Codigo Civil, México, Instituto de
Investigaciones Juridicas, Universidad Nacional Autonoma de México.

SANCHEZ MEDAL, Ramon.
1972 Dos codigos civiles y una escuela del derecho. México, Fuentes Impresores.

SANTILLAN, Gustavo.
1995 “La secularizacion de las creencias. Discusiones sobre la tolerancia religiosa
en Meéxico (1821-1827)”, en Alvaro Matute, Evelia Trejo y Brian
Connaughton (Coords.), pp. 175-198.

SAVARINO, Roggero Franco.

2000 “Iglesia catolica y Estado liberal ;Una colaboracion posible?” en Forte
Ricardo y Guillermo Guajardo (coords.) Comsenso y coaccion. Estado e
instrumentos de control politico y social en México y América Latina (siglos
XIX y XX) México, El Colegio de México y El Colegio Mexiquense. pp.89-
118.

SERRANO, Sol. (Editora)
2000a “La estrategia conservadora y la consolidacion del orden liberal en Chile,
1860-1890” en Carmagnani Marcello, (coord.) Constitucionalismo y orden
liberal América Latina, 1850-1920, Torino, Editorial Otto, 2000, pp. 121-
154.

2000b Virgenes Viajeras. Diarios de religiosas francesas en su ruta a Chile 1837-
1874. Santiago, Ediciones Universidad Catdlica de Chile.

2007 “El poder de las palabras: la Iglesia y el Estado liberal ante la difusion de la
escritura en el Chile del siglo XIX. Santiago de Chile. [online]. 2000, vol.33
[citado 30 Julio 2007], p.435-460. Disponible en la World Wide Web:
<http://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0717-
71942000003300010&Ing=es&nrm=iso>. ISSN 0717-7194

SINKIN, Richard. N.
1979 The Mexican Reform 1855-1876: a study in liberal nation-building, Austin,
Tex., Institute of Latin American Studies The University of Texas.

SOBERANES FERNANDEZ, Jos¢ Luis. (compilador)
1979 Memorias de la Secretaria de Justicia. Batiza Rodolfo. Las fuentes del
Codigo civil de 1928, México, Porraa.
1994  Evolucion de la ley de amparo, México, Instituto de Investigaciones
Juridicas, Universidad Nacional Auténoma de M¢éxico, Comision Nacional

de Derechos Humanos.

SPECKMAN GUERRA, Elisa.

340



1992  Los conventos de monjas y las leyes de febrero de 1861. México. Tesis para
obtener el grado de licenciada en historia. México, Universidad Nacional
Auténoma de México.

STAPLES, Anne.
1976 La iglesia en la primera republica federal mexicana, 1824-1835, México,
SEP-setentas.

1977 “La lucha por los muertos” en Didlogos, México, D.F. V.13, [77] (sept.
octubre), pp.15-20.

1986 “Secularizacion: Estado e iglesia en tiempos de Gomez Farias”, en Estudios
de historia moderna y contemporanea. Vol. 10, pp.10-123.

2001 “El matrimonio civil y la epistola de Melchor Ocampo, 1859, en Gonzalbo
Pilar (coord) Familias Iberoamericanas Historia, identidad y Conflictos,
Meéxico, El Colegio de México, pp.217-229.

TACKETT, Timothy.
1982 “The West in France in 1789: The Religious Factor in the Origins of the
Counterrevolution”, en The Journal of Modern History, Vol. 54, No. 4, pp.
715-745.

TAPIA MENDEZ, Aureliano.
1973 José Antonio Plancarte y Labastida: profeta y martir, México, Jus.

JUAREZ, Benito.
1972  Documentos, discursos y correspondencia, Jorge L. Tamayo (Seleccion y
notas) México, Editorial Libros de México S.A.

TAYLOR, William.
1995 “El camino de los curas y de los Borbones hacia la modernidad”, en Alvaro
Matute (et.al.) Estado, Iglesia y Sociedad en México. Siglo XIX, México.
M.A. Porrua, pp. 81-113.

TAPIA SANTAMARIA, Jesus.
1986  Campo religioso y evolucion politica en el bajio zamorano. México,

COLMICH.

Toro, Alfonso.
1927 La Iglesia y el Estado en México, México, Talleres Graficos de la Nacion.

TRAFFANO, Daniela.
2000 Indios, curas y nacion la sociedad indigena frente a un proceso de
secularizacion Oaxaca, siglo XIX. Tesis Doctor en Historia El Colegio de
México, Centro de Estudios Historicos.

341



“Y el registro civil no es mas que un engafio del gobierno...” sociedad civil y
Iglesia frente a un nuevo registro de los dates vitales: Oaxaca en la segunda
mitad del siglo XIX” en Marcello Carmagnani (comp.), Constitucionalismo
y orden liberal, pp. 201-223.

VALVERDE TELLEZ, Emeterio.
1989 Bibliografia filosofica mexicana, Zamora, Michoacan. El Colegio de
Michoacan.

VARGAS ARIAS, Claudio Antonio.
1989 El liberalismo y la consolidacion del estado en Costa Rica: el encuentro
entre el estado liberal y la iglesia catdlica, 1880-1895, San José, Costa Rica,
Universidad de Costa Rica.

VAUGHAN, Mary K.
1977 “Women, class, and education in Mexico 1880-1928”, en Latin American
Perspectives, Vol. 4 no. 1 Winter and Spring, pp. 135-152.

VERDUZCO, Gustavo.
1989 “Zamora en el Porfiriato: una expresion liberal de los conservadores.” en
Staples, Anne [Et.al] E/ dominio de las minorias, republica restaurada y
Porfiriato. México. El Colegio de México. pp.55-70.

VioLA GONZALEZz, Ramiro.
1990 “La Revolucion Francesa de 1789. Una persecucion religiosa de los tiempos
modernos”, en Anthologica Annua 37, pp. 253-351.

WARNER, Marina.
1991 Tu sola entre las mujeres, Madrid, Editorial Taurus.

WATSON MARRON, Gustavo. (et al.)
2006 Guia del archivo episcopal de Pelagio Antonio de Labastida y
Davalos: 1863-1891, México, Arquididcesis Primada de México, Archivo
Historico del Arzobispado de México.

ZARCO, Francisco.
1956 Historia del Congreso Extraordinario Constituyente de 1856-1857. Extracto
de todas sus sesiones y documentos parlamentarios de la época. México, El
Colegio de México.

1989-1993  Periodismo politico y social. Compilacion y revision: Boris Rosen Jélomer,
México, Centro de Investigacion Cientifica Jorge L. Tamayo. 13 vol. 1989-
1993.

1990 Historia del Congreso Extraordinario Constituyente de 1856-1857. Extracto
de todas sus sesiones y documentos parlamentarios de la época, por

342



Francisco Zarco. México, H. Camara de Diputados, LIV Legislatura,
Comité de Asuntos Editoriales, 2 T. (Edicion facsimilar 1857).

1993  Obras completas de Francisco Zarco, México, Centro de Investigacion
Cientifica Jorge L. Tamayo A.C.

343



	Portada.pdf
	índice.pdf
	Capítulo 1

	agradecimientos.pdf
	Introducción.pdf
	Introducción

	Capítulo1.pdf
	Capítulo 1
	a) El matrimonio civil

	Cuadro1.pdf
	Entidad federativa
	Fórmula constitucional
	Tolerancia religiosa

	Capítulo2.pdf
	4. Conclusión 

	Capítulo3.pdf
	Capítulo4.pdf
	4. ¿Hacia un nuevo concordato...? Los intentos de formalizar la relación Iglesia-Estado

	Conclusiones.pdf
	Fuentes y Bibliografía.pdf

