
 
 
 
 

El Colegio de México, A.C. 
Centro de Estudios Históricos 

 
 
 
 
 
 

Entre la disputa y la concertación: Las disyuntivas del Estado y de la 
Iglesia en la consolidación del orden liberal. México, 1856-1910. 

 
 
 

Tesis presentada por: 
 

Cecilia Adriana Bautista García 
 
 
 

En conformidad con los requisitos establecidos 
para optar por el grado de 

DOCTORA EN HISTORIA 
 
 
 
 

Director de tesis: 
Dr. Marcello Carmagnani F. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

México, D.F. Mayo de 2009. 
 
 



Aprobada por el 
Jurado Examinador 

 
 
 
 
 

 
1.________________________ 

Presidente 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

2.________________________ 
Primer vocal 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

3.________________________ 
Vocal secretario 

 
 



Índice 

 
 

Índice  ....................................................................................................................................... iii-iv 
 
Agradecimientos  .............................................................................................................. v-vi 
 
Introducción .................................................................................................................................. 1 
 
Capítulo 1 
En la disputa: el Estado y la Iglesia frente a la constitucionalización  
de la Reforma liberal, 1856-1873 . ...................................................................................... 7 

 
1. El Congreso Constituyente de 1856 ................................................................................ 8 
2. La tolerancia de cultos y la constitucionalización de los derechos individuales .......... 15 
        a) Orden, libertad y religión ...................................................................................... 29 
        b) Los controles alternos frente a la omisión legal sobre la tolerancia ..................... 36 
3. El desafuero eclesiástico ............................................................................................... 37 
4. La desamortización de bienes eclesiásticos .................................................................. 48 
5. La secularización de los vínculos sociales .................................................................... 60 
          a) El matrimonio civil ............................................................................................... 61 
        b) La secularización de los cementerios ................................................................... 73 
6. El juramento constitucional ........................................................................................... 77 
7. Monarquía y Reforma ................................................................................................... 81 
        a) La propuesta eclesiástica de la monarquía liberal ................................................ 82 
8. La constitucionalización de las Leyes de Reforma ....................................................... 89 
8. Conclusión ..................................................................................................................... 91 
    Cuadro 1 .......................................................................................................................... 2 

 
 
Capítulo 2 
La secularización jurídica y la instrumentación  
de la Reforma liberal, 1870-1894 . .................................................................................. 100 

 
1. La sistematización del derecho liberal mexicano ....................................................... 101 
        a) La instrumentación de la codificación ................................................................ 102 
        b) La codificación civil ........................................................................................... 108 

           b) La codificación penal .......................................................................................... 110 
2. El registro civil ............................................................................................................ 116 
         a) El clero y el gobierno frente al registro ............................................................. 118 
         b) La dimensión local de la disputa por el control del registro civil ...................... 122 
         b) La dimensión social de la secularización de vínculos ....................................... 136 
3. El amparo como recurso eclesiástico .......................................................................... 144 



        a) La práctica clerical de los recursos legales ......................................................... 151 
4. Conclusión .................................................................................................................. 169 
 
 

Capítulo 3 
En la concertación: pacto informal, reorganización eclesiástica  
y control social. 1875-1895  .............................................................................................. 172 

 
1. Los principios del asociacionismo católico mexicano ................................................ 173 
2. Hacia un nuevo pacto: capitalismo, organización eclesiástica y control social .......... 180  
           a) La catolización de la economía: trabajo y caridad ........................................... 183 
3. Asociacionismo moderno y acción católica ................................................................ 196 
           a) El asociacionismo pío ...................................................................................... 197 
           b) El asociacionismo de corte laboral .................................................................. 203 
                    A. Los congresos católicos  ........................................................................ 209 
           c) El asociacionismo de auxilio social ................................................................. 211 
                    A. Las asociaciones laicas ........................................................................... 211 
                    B. Las congregaciones religiosas de vida activa ......................................... 215 
4. La nueva dimensión de la sociabilidad: gobiernos civiles, párrocos y sociedad ........ 232 
5. Concluisón .................................................................................................................. 243 

 
 
Capítulo 4 
La Iglesia mexicana, entre la Reforma y la Romanización, 1891-1910  ............................ 247 
 

1. Los concilios provinciales y las reformas eclesiásticas .............................................. 248 
           a) Episcopado y control eclesiástico .................................................................... 253 
           b) El clero regular y las congregaciones religiosas .............................................. 257 
           c) Los juicios contra eclesiásticos ........................................................................ 263 
           d) La reforma educativa del clero mexicano ........................................................ 265 
2. La romanización del clero mexicano: el Colegio Pío Latinoamericano ..................... 269 
3. La visita apostólica de Nicolás Averardi .................................................................... 275 
           a) La disciplina del clero mexicano: la cuestión guadalupana ............................. 277 
4. ¿Hacia un nuevo concordato...?  
    Los intentos de formalizar la relación Iglesia-Estado ................................................. 293 
5. La formalidad replegada: las relaciones clero-gobierno  
    en la legislación eclesiástica ....................................................................................... 299 
6. Conclusión .................................................................................................................. 305 
 
Conclusiones .................................................................................................................. 307 
 
Fuentes y Bibliografía ................................................................................................... 322 

 



 
 

 
 

 

Agradecimientos 
 

 

 

 

 

Me resulta muy grato expresar mi reconocimiento a todas aquellas personas e 

instituciones que de alguna manera intervinieron para que mis cursos de doctorado y la 

investigación que aquí presento llegaran a su término. 

Mis estudios y parte de la investigación fueron llevados a cabo gracias a la beca 

otorgada por el CONSEJO NACIONAL PARA LA CIENCIA Y LA TECNOLOGÍA (CONACYT). De 

igual manera, agradezco el financiamiento de la beca otorgada por EL COLEGIO DE 

MÉXICO, A.C. Dos programas fueron importantes para el respaldo  del presente estudio: 

el Programa de Becas para Estudiantes Distinguidos 2005, otorgado por el entonces 

INSTITUTO NACIONAL DE ESTUDIOS HISTÓRICOS SOBRE LA REVOLUCIÓN MEXICANA 

(ahora, Instituto Nacional de Estudios Históricos de las Revoluciones de México); y el 

programa de Becas de Movilidad Académica Anuies-Santander, de Enero-Mayo 2007. 

A los profesores del Centro de Estudios Históricos, particularmente a mi director 

de tesis, el Dr. Marcello Carmagnani Fusco, por su compromiso constante y estímulo 

académico para el desarrollo de esta investigación. Durante los dos seminarios de tesis 

desarrollados en el programa de Doctorado mis lectores, la Dra. Alicia Hernández 

Chávez, Dra. María Luna Argudín, Dra. Ana Carolina Ibarra y el Dr. Brian Connaughton 

(quien desde hace años ha tenido la amabilidad de comentarme algunos textos), 

contribuyeron de manera sustancial con sugerentes comentarios y orientaciones para 

ampliar la perspectiva de mi investigación. 

A las secretarias del Centro de Estudios Históricos, Irene Rosa María Quiroz 

Ramírez, Graciela San Juan y María del Pilar Morales, por sus amables atenciones. Al 

v 
 



vi 
 

personal de la Biblioteca Daniel Cosío Villegas, de El Colegio de México quienes con su 

trabajo cotidiano y amabilidad facilitaron mis estudios. 

Al personal del Archivo Histórico del Arzobispado de México, particularmente a 

su director, Pbro. Lic. Gustavo Watson Marrón, y a los Mtros. Berenise Bravo Rubio y 

Marco Antonio Pérez Iturbe, por sus atenciones y generosidad. Así mismo al personal de 

la Biblioteca del Seminario Conciliar de México y de la Biblioteca Pública Universitaria 

de la Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo, en especial a Eunice 

Domínguez Ballesteros. De igual manera a los encargados del Archivo del Cabildo 

Catedral Metropolitano de la Ciudad de México, del Archivo General de la Nación 

(galería 7) y de la Biblioteca de la Universidad Iberoamericana. 

A mis compañeros de generación, que hicieron entrañable la estancia en la ciudad 

de México: Javier Delgado, Cyntia Montero, René de León, María José Navajas, Andrés 

Molina, María Rosa Gudiño, Karina Busto, Inés Rojkind, Susana Sosenski, Gregorio 

Saldarriaga, Gabriel Torres, Juan Carlos Vélez, Marina Alonso, Jesús Hernández, Harim 

Gutiérrez, Luis Arrioja, Dolores Lorenzo y Lara Semboloni. 

A mi tíos Julieta García y Esteban Balderas, por su generoso e incondicional 

apoyo durante tantos años. Lo mismo que a mis primos Esteban, Maximiliano y Julieta 

Balderas, la más noble de las hermanas.  

A mi madre, María Dolores García por el imborrable ejemplo de trabajo y 

honestidad. A mi papá, Joaquín Bautista por ser una presencia constante, un ejemplo de 

superación y un apoyo total en mi vida. A su esposa Guillermina y a mi hermanos 

Abraham y Joaquín, quien ha sido mi amigo más cercano desde la infancia. 

Valgan pues, estas breves líneas para manifestar mi sincera gratitud hacia todos 

ellos. 



 
 

 
 
 

 

Introducción 
 
 

 
 

 
 
 
“Medio siglo de sangrientas revoluciones es la terrible enseñanza que la 
Providencia da a la América, a esa América que pretende ajar la fe que recibió 
de sus mayores y emanciparse de la Iglesia que le dio todos los bienes de la 
civilización... El combate ha sido largo y sobre largo cruel, y por eso la Iglesia 
presenta en todos los Estados católicos de América una situación particular; 
siempre combatiendo pero jamás vencida...”1  

 
Ése es el panorama que Ignacio Víctor Eyzaguirre reporta como resultado de la visita a 

varios países de América Latina, a la que había sido comisionado por la Santa Sede para 

evaluar el impacto liberal sobre el catolicismo. En concreto, Eyzaguirre remarca que las 

repercusiones del liberalismo para la Iglesia católica mexicana habían llevado “al país 

más rico y más opulento de la América a la indigencia y a la miseria”.2  

Desde entonces, la imagen apasionada sobre el desastre que supuso la 

instauración del régimen liberal en México, ha sido reproducida en muchos de los 

estudios sobre las relaciones Estado-Iglesia.3 Otros textos han intentado aproximarse a 

esta problemática desde una óptica más crítica. Estas obras han abordado algunos 

aspectos de la relación Estado-Iglesia con temas que principalmente se refieren al 

                                                 
1  EYZAGUIRRE, José Ignacio Víctor. Los intereses católicos de América, París, Librería de Garnier 
Hermanos. 1859. T.I, p. V-VI. 
2 EYZAGUIRRE. 1859. T.II, p.361. Ignacio Víctor Eyzaguirre nació en Chile donde ejerció gran parte de su 
ministerio sacerdotal y donde llegó a ser Obispo. Llegó a Roma en 1857 donde se vinculó con el Papado 
y sirvió de enlace diplomático realizando varias visitas a los países de América Latina en las siguientes 
décadas. Participó activamente en la fundación del Colegio Pío Latinoamericano. En 1859 fue nombrado 
protonotario apostólico y en 1860 ablegado de la Santa Sede en América Latina. 
3  Por un lado hubo autores que apologizaron la reforma liberal en México, fundamentalmente 
caracterizaron a la Iglesia mexicana como una institución reaccionaria, promotora del atraso intelectual y 
del progreso económico. Véase, por ejemplo, Toro, Alfonso. La Iglesia y el Estado en México, México, 
Talleres Gráficos de la Nación.1927. Por otra parte, existen obras, muchas de ellas producidas por 
personajes ligados a instituciones eclesiásticas, en las que se describió a la Iglesia como una institución 
mártir acosada por la actitud impía de los gobiernos liberales, en las que se reduce el problema a un mero 
conflicto de persecución religiosa. Una de las obras clásicas es la del padre Mariano Cuevas. Cuevas, Mariano. 
Historia de la Iglesia en México. T.V, Editorial Revista Católica.1928. 

 1



impacto de la reforma liberal, a la participación eclesiástica en el imperio y a la 

conciliación Iglesia-Estado. Empero los temas han sido abordados separadamente, 

encontrándose por un lado los que se refieren a la política del Estado en materia 

eclesiástica y por otro, los que abordan las actividades institucionales de la Iglesia 

católica frente a la Reforma liberal.4  
Lo que se propone el presente estudio es mostrar los mecanismos de la 

interacción entre la Iglesia y el Estado, más allá de la parte formal que ha atendido la 

historiografía. Mi objetivo, entonces, es explicar no sólo la parte normativa, sino los 

mecanismos a través de los cuales se da la relación entre el clero, la sociedad y los 

gobiernos civiles.  

La presente investigación pretende mostrar las distintas aristas que tomó el 

camino de la relación Estado-Iglesia en el proceso de consolidación del régimen liberal, 

en el periodo que va de 1856 a 1910. En ese sentido, no se pretende hacer una historia ni 

del Estado ni de la Iglesia, sino analizar las interacciones de carácter político-

institucional y de carácter social que se dieron entre ambos polos. El diálogo y la 

tensión que se dio entre el Estado y la Iglesia lograran ser visualizados mejor gracias al 

estudio de la interconexión que se dio en el proceso de institucionalización de la 

reforma liberal. 

                   *   *  *  

El estudio del proceso de convergencia que se dio entre el Estado y la Iglesia en 

la segunda mitad del siglo XIX y la primera década del siguiente requirió plantear una 

periodización flexible. La  flexibilidad deriva de la centralidad de algunos problemas 

que tienden a desvanecerse sucesivamente a lo largo de la construcción de la nueva 

relación.  

De allí que mi investigación se articula en cuatro capítulos. En el primero el 

argumento central atañe a la forma en que los debates del Congreso de 1856-1857 

intentan proyectar un marco legislativo que condense los cambios presentados desde 

décadas anteriores y el nuevo impulso para instaurar la reforma política liberal en 

México que incluye, como parte de sus objetivos más importantes, el fortalecimiento 

                                                 
4 Así tenemos las historias de la iglesia en ese periodo: Alvear Acevedo, Carlos. La iglesia en la historia 
de México, México, Jus, 1975. Y los trabajos especializados sobre el catolicismo social, la prensa 
católica, etc. Adame Goddard, Jorge. El pensamiento político y social de los católicos mexicanos, 
México, El Colegio de México, 1981.Ceballos Ramírez, Manuel. “La Encíclica Rerum Novarum y los 
trabajadores católicos en la ciudad de México. (1891-18913)”, en Historia Mexicana, No. 129, El Colegio 
de México, V. XXXIII (1), 1983. Del mismo autor: La democracia cristiana en el México liberal: un 
proyecto alternativo (1867-1929), México, Instituto Mexicano de Doctrina Social Cristiana, 1986. 

 2



del poder y las facultades del Estado y la definición del individuo como nuevo actor 

político. Ese cambio implica el reconocimiento de una serie de derechos y garantías a 

los individuos, dentro de los postulados marcados por el jusnatualismo moderno.  

Pretendo mostrar cómo esta serie de cambios, plasmados bajo la impronta del 

derecho positivo, llevan a una nueva interacción entre distintos grupos sociales, las 

autoridades civiles y las autoridades eclesiásticas, formando parte de una etapa de 

constitucionalización de los principios de la doctrina liberal que concluye a mediados de 

la década de 1870, con la elevación constitucional de las Leyes de Reforma. 

Una vez analizada la trasformación acontecida entre 1856 y 1873, que encuentra 

en la Constitución de 1857 la consagración de los valores y principios de la nación que 

se pretendía formar, estudio el pasaje desde el hecho constitucional a la 

institucionalización de los principios liberales. El problema que se plantea en el segundo 

capítulo son los mecanismos de instrumentación de las nuevas instituciones jurídicas, 

políticas, económicas y sociales a partir de las bases constitucionales ya emitidas, y su 

impacto en la relación clero-gobierno-sociedad. Todo esto constituye un proceso de 

transición legal, el cual se enfoca particularmente desde 1870 hasta mediados de la 

década de 1890, cuando tiene lugar la formación de los códigos legales y su 

instrumentación.  

En el tercer capítulo se expone la manera en que la reforma liberal y la 

transformación del derecho mexicano obligan a Iglesia a emprender una reorganización 

eclesiástica interna, marcada por un proceso de centralización de la autoridad pontificia. 

Pretendo mostrar que lejos de ser estática, la relación Estado-Iglesia en el periodo que 

comprende parte de la República Restaurada y del Porfiriato, se desenvuelve 

activamente al enlazar procesos y acontecimientos que acercan a las autoridades civiles 

y eclesiásticas, a partir de la problemática institucional de cada una, y en torno a una 

serie de problemas sociales.  

En el último capítulo se abordan las características que distinguen al proceso de 

romanización de la Iglesia mexicana a fines del siglo XIX: la formación de una parte del 

episcopado en Roma, la visita apostólica de Nicolás Averardi y la celebración de los 

concilios provinciales. Trato de explicar la manera en que el equilibrio logrado entre el 

clero y el gobierno motiva el último intento por reestablecer formalmente las relaciones 

Estado-Iglesia, a través de las gestiones del visitador apostólico Nicolás Averardi, en un 

contexto donde el gobierno y el clero han coincidido en una serie de acuerdos. Por otro 

lado, se revisan las reformas plasmadas en los concilios provinciales, particularmente en 

 3



tres puntos: la reforma de las órdenes, los recursos, y la educación sacerdotal de los 

seminarios mexicanos y la forma en que repercuten en la relación clero-sociedad-

gobierno. 

 *   *  * 

 El análisis interactivo que utilizo requiere que las fuentes editas como las 

inéditas provengan tanto del horizonte civil como del horizonte eclesiástico. Las fuentes 

éditas básicamente constituyen las ediciones facsimilares publicadas en distintas épocas 

desde principios del siglo XX. Se pueden dividir en tres grandes secciones de 

documentos: los debates parlamentarios; las leyes y constituciones; los estudios 

legislativos y los archivos personales. Los debates en el Congreso de la Unión han sido 

utilizados a lo largo de la investigación, para establecer los proyectos legislativos, los 

argumentos y debates de los diputados. Las leyes y constituciones de la época exponen 

los resultados y sistematización de dicho debate. Los estudios legislativos, aunque 

pocos, son de particular interés, pues complementan la perspectiva intelectual de la 

cultura jurídica de la época, que muchas veces los debates legislativos no alcanzan a 

mostrar. Los archivos personales de los liberales más destacados ofrecen un tipo de 

documentación más específica acerca de su trabajo legislativo, periodístico, 

administrativo al frente de alguna dependencia de gobierno. De particular interés es la 

correspondencia que sostienen con varios personajes de la época sostienen sobre 

distintos temas de trascendencia. Toda esta documentación fue consultada en la 

Biblioteca Daniel Cosío Villegas, de El Colegio de México, A.C., y en la Biblioteca de 

la Cámara de Diputados del Honorable Congreso de la Unión.  

 Por otro lado, tenemos los impresos de la época, de los cuales forma parte la 

enorme folletería del acervo Jesús Gutiérrez Casillas de la Biblioteca del Seminario 

Conciliar de México. Éste contiene una enorme cantidad de documentos impresos del 

episcopado mexicano del siglo XIX, con un importante número de: cartas pastorales, 

circulares, comunicados, representaciones, protestas, procesos judiciales, entre otros. 

Varios de los documentos han sido fundamentales para reconstruir las distintas 

propuestas de la jerarquía eclesiástica en diferentes momentos, respecto de su relación 

con la sociedad, el Estado y el clero. Muestra, además, la trayectoria intelectual 

específica de varios miembros del episcopado mexicano. Toda la folletería citada en la 

presente investigación pertenece a ese gran fondo. 

Las ediciones facsimilares sobre el derecho moderno forman parte un número 

mayor de estudios impresos y difundidos en la época, que exponen los planteamientos 

 4



centrales de los juristas mexicanos sobre el iusnaturalismo de corte liberal en México. 

Dentro de ellos están, por ejemplo, algunas colecciones de sentencias de la Suprema 

Corte de Justicia de la Nación, varias de las cuales se relacionan con los temas 

eclesiásticos. Se examinaron, además, distintos textos de la codificación nacional de la 

segunda mitad del siglo XIX, que es referida en una parte de esta investigación. Los 

textos han sido localizados en el fondo reservado de la Biblioteca Pública de la 

Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo, el cual se formó a partir de los 

antiguos volúmenes pertenecientes a las cátedras de Derecho del Seminario Conciliar de 

Morelia.  

La revisión de diversos periódicos, de tendencia liberal y conservadora, fue 

importante para conocer los aspectos la opinión pública sobre los principales sucesos 

que marcaban la relación Estado-Iglesia. De igual manera, se revisaron las 

publicaciones especializadas en materia jurídica. 

Dentro de las obras inéditas, encontramos el Archivo Histórico del Arzobispado 

de México, con los grandes fondos de la administración y gobiernos eclesiásticos de los 

arzobispos de México: Lázaro de la Garza y Ballesteros, Pelagio Antonio de Labastida y 

Dávalos y Próspero María Alarcón. Todos resultan fundamentales para entender el 

impacto de la reforma liberal y las estrategias del clero para hacerle frente. Dichos 

acervos constan de series documentales que dividen la administración episcopal en los 

siguientes aspectos: la secretaría arzobispal, la administración parroquial y el 

provisorato. En la primera, se encuentra el gobierno del Arzobispado de México, desde 

el que se revisan distintos aspectos de la administración del arzobispado, como las 

visitas pastorales –aunque algo escasas-, donde se expone el estado de las iglesias 

locales; además de las comunicaciones sostenidas entre con las autoridades civiles sobre 

distintos temas (por ejemplo, permisos, consultas, petición de devolución de 

propiedades, recomendaciones, informes, etc.), y las disposiciones emitidas por el 

gobierno eclesiástico para dictar la conducta de los eclesiásticos respecto de la 

legislación civil.  

La serie Parroquias contiene interesantes y variados informes acerca de la vida 

parroquial del arzobispado, con informes y correspondencia de distinto tipo referente a 

la gestión de los párrocos, sus labores eclesiásticas y comportamiento individual. En esa 

documentación se observa la forma en que los eclesiásticos interactúan con los distintos 

sectores de la sociedad y con las autoridades civiles sobre distintos temas, por ejemplo, 

 5



 6

el registro civil; además de que muestran la manera en que se asumen los distintos 

ritmos de la relación clero-gobierno en el plano local.  

En la serie Provisorato se encuentran los procesos contra los eclesiásticos del 

arzobispado, cuyos expedientes evidencian las formas en que se dirimen los problemas 

suscitados a partir del desempeño de la clerecía. En particular, interesó destacar aquéllos 

casos que evidenciaran las formas que tomaban las relaciones entre el clero y el 

gobierno. 

Del Archivo del Cabildo Metropolitano de la ciudad de México se revisaron las  

actas de la corporación, que contienen resoluciones sobre infinidad de temas. Una vez 

más, el tema que se privilegia es la relación Estado-Iglesia en el plano local.  

Mención especial merece la Colección del Archivo Secreto Vaticano en el 

Archivo General de la Nación, que consta de una serie de microfilms en donde se 

encuentra la correspondencia que el visitador Apostólico, Nicolás Averardi, sostuvo con 

distintos personajes del clero y de la escena política nacional, durante su estancia en el 

país, de 1896 a 1899. El archivo contiene la documentación de la llegada de 

Maximiliano y las relaciones con la Santa Sede de 1864 a1867. Incluye, además, las 

indagatorias de los prelados de Tamaulipas, Durango y Chihuahua, los informes sobre 

el fraccionamiento de las jurisdicciones eclesiásticas mexicanas y algunos 

negociaciones de Roma con el presidente Porfirio Díaz.  

La Colección Porfirio Díaz, de la Universidad Iberoamericana, contiene el 

archivo del presidente de la república, con documentación que muestra las 

comunicaciones que mantuvo con diversos personajes del episcopado sobre los temas 

eclesiásticos que consideraba de interés público. Ello me ha permitido explicar los 

alcances de lo que se ha conocido como “política de conciliación”. De igual manera, el 

acervo contiene comunicaciones con las autoridades civiles locales que evidencia la 

manera en que las tensiones entre las autoridades civiles y eclesiásticas fueron dirimidas 

en determinados momentos.  

 Los acervos hemerográficos pertenecen a la Hemeroteca de la Universidad 

Michoacana de San Nicolás de Hidalgo. 

 



 
 
 

 
 
 

Capítulo 1 
 

 
En la disputa: el Estado y la Iglesia frente a la 

constitucionalización de la Reforma liberal, 1856-1873. 
 

 

 

 

 

 

La acción política de distintos grupos, a favor o en contra de los principios liberales, generó 

el ajuste y modificación de la doctrina liberal durante las primeras décadas del siglo XIX. 

Charles Hale señala que las ideas políticas del liberalismo decimonónico mexicano tuvieron 

su formulación clásica como ideología entre los años de 1820 y 1840, y su cumplimiento en la 

Constitución de 1857 y en las Leyes de Reforma.1 Por su parte Alicia Hernández muestra 

que, en la práctica, las doctrinas liberales tiene un avance significativo en diversas regiones 

del país a partir de la década de 1840 y hasta 1867.2 En esas etapas se discuten y definen 

los principios que serán característicos del liberalismo hacia la segunda mitad del siglo 

XIX, entre ellos, la afirmación legal de los derechos individuales, la creación de 

instituciones representativas, la separación de poderes, y la liberalización de distintas 

actividades de la economía, entre otros puntos.3  

                                                

En el presente apartado se explica la forma en que estos aspectos se consolidan 

legalmente con los debates del congreso constituyente de 1856-1857, con la formación de 

 
1 Hale, Charles. El liberalismo mexicano en la época de Mora, México, Siglo XXI Editores, 1991, p.15 
2 Véase Hernández Chávez, La tradición republicana del buen gobierno.  México, Fondo de Cultura 
Económica, 1993. 
3 Hale, 1991, p.16 

7



las Leyes de Reforma, y en las discusiones sobre la Ley Orgánica de Adiciones 

Constitucionales, entre 1873 y 1874. Para ello, se ha dividido este capítulo en dos partes. El 

argumento central de la primera parte hará énfasis en la forma en que los debates del 

Congreso de 1856-1857, intentan proyectar una legislación secular que pretende condensar 

los cambios presentados desde décadas anteriores y ser un nuevo impulso para instaurar la 

reforma política liberal en México. Para mostrar lo anterior, abordo cuatro puntos del 

debate generado en el Congreso Constituyente: la tolerancia de cultos y la consolidación de 

los derechos individuales; los fueros eclesiásticos; la desamortización de bienes; y la 

secularización de vínculos civiles. Considero que estos puntos centrales engarzan la 

discusión que define una nueva convivencia Estado-Iglesia, la cual deriva en una pugna en 

la que se contraponen conceptos de autoridad, jurisdicción y soberanía.  

He organizado esas cuatro problemáticas con un fin analítico y no cronológico 

respecto a la secuencia de la discusión en el congreso y la promulgación de la legislación, 

pues el orden y la selección corresponden a la manera en que podemos reconstruir cómo se 

fue concibiendo la transformación de la relación Estado-Iglesia en el régimen liberal.  

En la segunda parte del capítulo se explican los aspectos centrales del impacto de la 

reforma liberal y la radicalización de posturas clero-gobierno que culmina con la 

constitucionalización de las Leyes Reforma en 1873. 

 

1. El Congreso Constituyente de 1856-1857 

El Plan de Ayutla de 1854 afirma la exigencia de concretar la reforma liberal en un texto 

constitucional, al obligar al nuevo presidente interino a convocar a un nuevo congreso 

constituyente a los quince días de haber comenzado a ejercer sus funciones.4 El 17 de 

octubre de 1855 se publicó la convocatoria para las elecciones de los representantes al 

congreso constituyente.  

                                                 
4 El congreso debía ocuparse “…exclusivamente de constituir a la nación bajo la forma de República 
representativa popular, y revisar los actos del ejecutivo provisional de que se habla en el artículo segundo.” 
“Plan de Ayutla”, marzo 1 de 1854, Art.5º, p.7; “Plan de Acapulco modificando el de Ayutla” 11 de marzo de 
1854. Zarco, Francisco. Historia del Congreso Extraordinario Constituyente de 1856-1857. Extracto de todas 
sus sesiones y documentos parlamentarios de la época. México, H. Cámara de Diputados, LIV Legislatura, 
Comité de Asuntos Editoriales, 1990, T.I,  (Edición facsimilar 1857), pp.12-13. También ha sido de utilidad la 
edición: Zarco, Francisco. Historia del Congreso Extraordinario Constituyente de 1856-1857. Extracto de 
todas sus sesiones y documentos parlamentarios de la época. México, El Colegio de México, 1956. 

8
 
 



Varios de sus artículos restringieron los derechos políticos del clero, secular y 

regular, para votar en las elecciones primarias y secundarias.5 La negativa de que pudieran 

votar suprimía, al mismo tiempo, la posibilidad de que fueran elegidos como congresistas. 

No era la primera vez que se ponían límites a los derechos políticos del clero, pues existían 

precedentes como las reformas de Valentín Gómez Farías de 1833, las cuales prohibieron a 

los eclesiásticos ser elegidos como representantes.6 Esas primeras disposiciones no 

tuvieron vigencia, pues más adelante se dieron otras en sentido contrario, como el proyecto 

de las Bases Orgánicas de 1843, que dispuso la selección de los candidatos a senadores 

entre prominentes miembros del clero, la milicia y la vida secular.  

                                                

Los argumentos que evitan a los eclesiásticos participar como representantes ante la 

federación en 1855, se enfocan en dos direcciones: se considera que la cuestión política no 

es una actividad compatible con el ministerio sacerdotal, pues el clero que se involucra en 

asuntos y discusiones mundanas poco hace por mejorar la formación sacerdotal y antes 

bien, lastima su decoro sacerdotal. Y es que se enfatiza que la participación política activa 

de los eclesiásticos en las juntas populares, las asambleas legislativas y los consejos civiles, 

etc., es una distracción de sus deberes ministeriales y una sobre exposición de los 

sacerdotes a la crítica pública, particularmente cuando se involucran en discusiones que los 

hacen partícipes de bandos políticos en oposición a otros.  

Por otro lado, se cuestiona el conflicto entre los intereses particulares del ministerio 

católico y los intereses públicos generales. Los legisladores partidarios de las ideas liberales 

consideran que cuando el clero ejerce funciones públicas como representante de la nación, 

inevitablemente antepone sus intereses corporativos a los generales. En ese caso, la 

representación política se ve comprometida, pues resulta una representación restringida al 

no tener como prioridad los intereses de la nación, sino los de la Iglesia y sus 

 
5 “Convocatoria para el Congreso Constituyente” 17 de octubre de 1855, Bases para las elecciones, De las 
juntas primarias. Art. 8, fracción VI y Art.28; De las elecciones secundarias y de partido, Art.46, en Zarco, 
T.I, 1990, pp. 13,15 y 16. En las disposiciones siguientes sólo se impedirá al clero ser votado, pues 
formalmente la determinación de ciudadano no se excluye al clero formalmente, pero sí de manera indirecta. 
6 Se prohibió al clero secular y regular tratar asuntos políticos, en las disposiciones del 6 y 8 de junio de 1833. 
Durante cerca de un año se produjeron otras disposiciones: se suprimió la coacción civil para el pago del 
diezmo y para el cumplimiento del voto monástico (en 27 de octubre y 6 de noviembre respectivamente); 
suprime colegios religiosos y los destina a la educación pública (12 de octubre de 1833), suprime la 
Universidad Pontificia y ordena la creación de la Instrucción Pública (23 de octubre de 1833), los edificios 
jesuitas fueron cedidos a los estados de la Federación (31 de enero de 1834), y se ordenó la secularización de 
todas las misiones de la república (16 de abril de 1834).  

9
 
 



corporaciones. José María Luis Mora opina que el estatus del clero es opuesto a la formación 

ciudadana por sus intereses particulares y la defensa en la desigualdad jurídica en la que se 

basa.7 De esa manera, los límites a sus derechos políticos son un freno a la “peligrosa” 

influencia eclesiástica en los poderes públicos. Así, en atención a su carácter, fueros e 

intereses corporativos, los eclesiásticos tenían un impedimento para fungir como 

representantes ante alguna legislatura. Los argumentos se exponen de manera más amplia a 

la hora de discutir las restricciones a la ciudadanía del clero, como se verá más adelante. 

Richard Sinkin y Jacqueline Covò muestran que ésta fue una asamblea que 

congregó no sólo a personajes con una trayectoria política importante sino, principalmente, 

a un grupo de personas que por primera vez incursionaba a la escena política nacional. 

Los congresistas poseen una importante diversidad ideológica, pues están adscritos 

a distintas corrientes políticas e ideológicas que amplían las tradicionales posiciones 

liberal-conservador.8 Si bien compartían ideas centrales con estas dos grandes posturas, 

encontramos matices puntuales resultado de sus múltiples adscripciones, como 

republicanos, imperialistas, librepensadores, centralistas, federalistas, católicos 

ultramontanos, católicos moderados, deístas, masones, etc. A pesar de que se ha 

considerado liberal a la mayoría de los asistentes, existen diferencias en cuanto a la forma 

de asimilar y proyectar la aplicación de los principios liberales, con base en determinadas 

apreciaciones acerca de la ley, la utilidad social, el progreso económico y la gobernabilidad, 

entre otros, que los dividen, en términos de la época, en “puros” o “radicales” y moderados. 

Por ello, más que adscribirse a posiciones completamente definidas, evidencian 

acercamientos y tensiones en torno al debate de puntos específicos del proyecto 

constitucional, por ejemplo, las que refiere Richard Sinkin, en torno a la ley y el orden, la 

pena de muerte, la estructura del poder legislativo, el tipo de federalismo, y las tensiones 

entre el congreso y el poder ejecutivo, al que podría agregarse la definición de las garantías 

individuales y dentro de ellas, la cuestión religiosa.9 

                                                 
7 “Abolición de los privilegios del clero y la milicia” en Mora, José María Luis. El clero, la educación y la 
libertad. México, Empresas Editoriales, 1949, p.53.  
8 Emilio Rabasa expone que más que diferencias ideológicas, los congresistas se distinguen por su grado de 
ilustración. Rabasa, Emilio. La constitución y la dictadura: estudio sobre la organización política de México, 
México, Editorial, Porrúa, 1990, (Edición original 1912), p.169. 
9 Sinkin, Richard N. The Mexican Reform 1855-1876: a study in liberal nation-building, Austin, Tex., 
Institute of Latin American Studies The University of Texas, 1979, pp.61-66. 

10
 
 



Es importante referir que hay una ruptura generacional entre los asistentes al 

Congreso de 1856, respecto de los constituyentes de 1842 y 1847, con una renovación de 

más del 83% entre los representantes.10 A pesar de lo cual varios de los personajes más 

activos en las discusiones de los congresos se mantienen,  como Ponciano Arriaga, José 

María Lafragua, Melchor Ocampo, y otros tantos que participaron en los gobiernos locales 

anteriores y que se suman al de 1856.11 

Los debates en el Congreso estuvieron dominados por una élite profesional 

integrada por abogados, militares, periodistas, burócratas, médicos y profesores, entre 

otros.12 El Congreso contaba oficialmente con 155 diputados e igual número de suplentes 

que, en varios casos, reemplazaron a los propietarios. Empero, la asistencia de los 

representantes a las sesiones fue mucho menor: Covò señala que el número promedio de los 

asistentes a las sesiones fue de 80, de los cuales sólo un reducido número participó en los 

debates.13 La autora registra un total de 69 oradores de los 127 que llegan a asistir, de ellos 

25 intervienen de una a tres veces, 18 lo hicieron hasta en diez ocasiones y 26 tomaron la 

palabra en más de diez oportunidades.14  

En la sesión del 20 de febrero de 1856 quedan aprobadas las 11 comisiones 

constitucionales: gobernación, relaciones, hacienda, crédito público, justicia, guerra, 

industria, libertad de imprenta, policía, peticiones, guardia nacional y negocios 

eclesiásticos.15 Esta última la forman José María Romero Díaz, Manuel Buenrostro, 

                                                 
10 Arroyo García, Israel. La arquitectura del estado mexicano: formas de gobierno, representación política y 
ciudadanía, 1821-1857, Tesis de doctorado en Historia, México, El Colegio de México, Centro de Estudios 
Históricos, 2004, p.244. 
11 Por ejemplo, Marcelino Castañeda y León Guzmán quienes fungieron en distintas posiciones 
gubernamentales, a partir del Acta de Reformas de 1847. Arroyo, 2004, p.244. 
12 Sinkin elabora un cuadro porcentual de un muestreo sobre las profesiones de los congresistas. Sinkin, 1979, 
p.57. Covò señala que grandes figuras liberales estuvieron ausentes físicamente del debate, por ejemplo, 
Benito Juárez, diputado por el Estado de México, no asistió a los debates y Melchor Ocampo no estuvo 
presente en gran parte de ellos. Covò, Jacqueline. Las ideas de la reforma en México 1855-1861, Universidad 
Nacional Autónoma de México, 1983, p.90. 
13 Desde el principio de las sesiones, se destacó la falta de los diputados a las mismas: en las sesiones del 7, 
18, 24, 26 y 29 de marzo, y 9, 16 y 18 de abril de 1856, por ejemplo, se declaró la falta de quórum. Zarco, 
1990, pp. 55, 67, 69, 76, 89, 100 y 114. Desde las primeras sesiones, los diputados pensaron distintas medidas 
para incentivar y obligar a los diputados, como declarar vigente la ley penal de 1848 contra las faltas de los 
congresistas, misma que fue desechada, tomar nota de las faltas y publicarlas. En la sesión del 16 de febrero 
de 1856, a las dos de la tarde y con una asistencia de 63 diputados, Guillermo Prieto pidió que se declarara 
sesión permanente hasta que llegaran los diputados necesarios para instalar el congreso, por lo que fueron 
llamados inmediatamente los diputados que se encontraban en la ciudad de México. Sesión del 16 de febrero 
de 1856, en Zarco, T. I, 1990, p.26. 
14 Covò, 1983, pp.93-94. 
15 Sesión del 20 de febrero, en Zarco, T.I, 1990, pp.48-49. 

11
 
 



Manuel Alatriste, y como suplemente, Francisco Lazo Estrada. La redacción del proyecto 

constitucional estuvo a cargo de una representación integrada por 11 miembros, quienes se 

han dividido en 6 radicales y 5 moderados. Los liberales considerados radicales son: 

Ponciano Arriaga, José María Mata, León Guzmán, Melchor Ocampo y José María del 

Castillo Velasco. Entre los liberales moderados están: Mariano Yánez, Romero Díaz, 

Cardoso y Pedro Escudero y Echánove. Aunque Isidoro Olvera es colocado en el grupo 

radical, su postura respecto a la cuestión eclesiástica lo posiciona como parte del sector 

liberal moderado. 

También encontramos a un importante sector conservador, que se caracterizó por su 

oposición a ciertos postulados liberales. Brian Connaughton refiere que “la postura que 

estaba desarrollando buen número de conservadores era que el gobierno de la Reforma 

pretendía variar la constitución histórica del país y con ello violaba la voluntad popular y la 

fortaleza ciudadana de la nación.”16 Los contemporáneos opositores a los liberales 

consideran que éstos, particularmente los radicales, pretenden imponer una libertad sin 

límites y un régimen totalmente opuesto a la realidad del país, lo cual es impreciso, dado 

que para las doctrinas liberales, tanto la libertad que ejercen los individuos como el propio 

poder del Estado, debían estar circunscritos por una serie de límites que evitarían la 

ingobernabilidad en el país y la tiranía en el ejercicio del poder.  

A pesar de sus tendencias particulares, la mayoría de los diputados adscritos a las 

ideas liberales parecen estar de acuerdo en que las bases para garantizar el cambio 

económico y político son el establecimiento de la igualdad y la libertad jurídica, política y 

social. Todos estos son aspectos cuyas reformas afectan de alguna manera la situación 

eclesiástica. Y es que no podía ser de otra manera, pues los nuevos postulados políticos y 

económicos requerían, a su vez, de nuevas bases sociales que organizaran la participación 

de la sociedad privilegiando, como propuso el iusnaturalismo de corte liberal, el 

reconocimiento de determinados derechos a los individuos, de tal manera que permitieran 

el desarrollo de acción y pensamiento libre, sin la mediación de las instituciones, 

corporaciones y autoridades eclesiásticas.  

                                                 
16 Connaughton Brian. “1856-1857: conciencia religiosa y controversia ciudadana. La conciencia como poder 
político en un ‘pueblo eminentemente católico’”, en Brian Connaughton (Coord), Prácticas populares, 
cultura política y poder en México, Siglo XIX. UAM-I/Juan Pablos, 2008, p.396. 

12
 
 



Las doctrinas jurídicas del iusnaturalismo de corte liberal favorecen el 

reconocimiento de los derechos individuales a la seguridad, igualdad legal, propiedad, 

libertad de expresión y de pensamiento, en la ley escrita.17 Así, el individuo se concibe 

como una nueva figura portadora de derecho. Al poder legislativo correspondió organizar la 

constitucionalización de los derechos individuales, a fin de garantizar un orden de 

libertades civiles y racionalizar los aspectos referentes a la relación entre los individuos y 

los gobernantes y los diversos aspectos de la convivencia humana. 

Para que la constitucionalización de los derechos individuales fuera posible en 

México, debía modificarse el entramado legal que mantenía los antiguos vínculos 

económicos, políticos y sociales unidos a la Iglesia, y lejos de los principios liberales, por 

lo que de su reforma dependía la consolidación del régimen liberal. Dichos vínculos habían 

hecho de la Iglesia una institución con un gran poder e influencia social, cuya organización 

y arraigo rivalizaba con el Estado republicano y federal que se pretendía instaurar, no sólo 

en México, sino en varios países de América Latina y Europa. Por ello, Andrew Gould 

apunta que, además de la reforma política y económica, el liberalismo tuvo como uno de 

sus principales ejes la secularización de la sociedad.18 

El problema surge cuando debe pasarse de los principios teóricos a la definición 

legislativa e implementación de los mismos. John Rawls afirma que por mucho tiempo se 

creyó que la intolerancia religiosa y la existencia de un lazo doctrinario uniforme en la 

sociedad era la garantía de una sociedad estable y unida.19 ¿Por qué transformar un orden 

“seguro” para imponer elementos de discordia y división social? Los intelectuales liberales 

consideran que el debilitamiento de la idea de ese supuesto equilibrio social a consta del 

constreñimiento de las libertades individuales, posibilita la aceptación de un hecho real: la 

pluralidad del pensamiento humano como un derecho individual natural.  

                                                 
17 Carpintero Benítez, Francisco. Historia de derecho natural. Un ensayo, México, Universidad Nacional 
Autónoma de México-Instituto de Investigaciones Jurídicas, 1999. 
18 Gould refiere los ejemplos de la relación Estado-Iglesia en el proceso de consolidación del liberalismo. En 
el caso de Bélgica señala que los conservadores generalmente aceptaron la propiedad privada y el libre 
mercado y aceptaron el constitucionalismo democrático, sin embargo defendieron la autoridad constitucional 
de la Iglesia en la educación estatal a diferencia de lo que sucedió en México. Los liberales y conservadores 
belgas generalmente estuvieron de acuerdo en el programa económico y político del liberalismo e incluso 
acordaron cierto tipo de relaciones iglesia estado por cierto tiempo, no obstante al final la dimensión religiosa 
del programa liberal lo que distinguió a los dos partidos. Gould, Andrew. Origins, of liberal Dominance. 
State, Church, and Party in Nineteenth-Century Europe. The University of Michigan Press, 1999, p.3. 
19 Rawls, John. El liberalismo político, México, Fondo de Cultura Económica, 2002, p.18. 

13
 
 



Así lo entienden los miembros de la comisión redactora del proyecto constitucional 

que, en la sesión del 16 de junio de 1856, señalan la necesidad de explicitar los derechos 

civiles en la constitución, pues “suponemos, y con toda razón, que todavía hay monarquías 

más o menos pequeñas, despotismos más o menos brillantes, aristocracias y clases más o 

menos modestas que, en esta lucha del pasado con el porvenir, quieren oscurecer esos 

derechos, y a título de no estar inscritos en una carta que es y debe ser la primera ley de la 

tierra, desconocerlos y conculcarlos.” 20 

Los críticos de la Constitución de 1857, contemporáneos y posteriores, refieren el 

carácter irreal del proyecto liberal, pues sus preceptos eran incompatibles con la realidad 

nacional. Daniel Cosío Villegas afirma que algunos críticos “perdieron de vista un 

elemento esencial que, me parece, debe tener toda ley constitucional, y que en todo caso 

han tenido las nuestras: no han dicho ellas simplemente cómo son las cosas, sino cómo 

deben ser, convirtiéndose así en meta ideal hasta la cual ha de levantarse el país si es capaz 

y digno de mejorar.”21 

Sin embargo, otros autores han planteado el problema desde otra perspectiva. Covò 

y Marcello Carmagnani muestran que hay una tensión creada entre las doctrinas del 

derecho natural de corte liberal y su institucionalización.22 Los debates evidencian esa 

tensión y la manera en que los legisladores, conscientes de ella, evitan simplemente imitar 

modelos ajenos a la naturaleza del país, como sus contemporáneos acusaron, sino que 

buscan crear recursos, mecanismos e instituciones adecuadas a la circunstancia nacional. 

Así lo consigna Ignacio Commonfort en el discurso de apertura del congreso, el 18 de 

febrero de 1856, cuando se dirige a los diputados para recordar el peso de la experiencia 

histórica ganada por los representantes del país:  

Ensayados todos los sistemas de gobierno, habéis podido conocer sus ventajas y sus 
vicios; y podéis con más acierto que los legisladores que os han precedido, 
combinar una constitución, que adaptada exactamente a la nación mexicana, levante 
sobre los principios democráticos, un edificio en que perdurablemente reinen la 
libertad y el orden.23 
 

                                                 
20 “Proyecto de constitución. Dictamen presentado por la comisión”. Sesión del 16 de junio de 1856, en 
Zarco, T.I, 1990, pp.443-444.  
21 Cosío Villegas Daniel. La Constitución de 1867 y sus críticos, México, Editorial Clío, 1997, p.47. 
22 Carmagnani, Marcello. “El federalismo liberal mexicano” en Federalismos Latinoamericanos: México, 
Brasil, Argentina, México, FCE, 1993, pp. 135-179.  
23 Intervención del diputado Ignacio Commonfort. Sesión de 18 de febrero de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p.43. 

14
 
 



De igual forma lo entiende la comisión que clarifica los aspectos prácticos de su 

misión:  

Esclarecer y fijar el derecho público de los mexicanos, reunir en el código nacional 
sus elementos y principios, reconocer y declarar del modo más preciso y más claro 
aquéllas reglas que han merecido el reconocimiento universal y formado el credo 
político de la República, era y debía ser el principal trabajo de la comisión. Procurar 
que este derecho quedase al abrigo de opiniones extraviadas y corregir los abusos 
introducidos en la aplicación, adoptar las reformas que la misma práctica 
constitucional ha podido enseñarnos y buscar para el régimen legal todas las 
garantías compatibles con su libre y racional ejercicio, ha sido y debido ser nuestro 
empeño más constante.24 
 

La experiencia de las últimas décadas había mostrado que el camino para la 

disolución del control económico y social detentado por la Iglesia sería un gran reto para 

los legisladores en el Constituyente de 1856-1857. En concreto, la discusión sobre la 

tolerancia de cultos haría evidente las tensiones producidas a partir de los deseos por 

consagrar ese derecho individual.  

 

2. La tolerancia de cultos y la constitucionalización de los derechos individuales  

Los miembros de la comisión redactora del proyecto constitucional señalan que su trabajo 

es contribuir a la gran base establecida por la constitución de 1824, añadiendo los 

principios que reconocen “la libertad y los derechos del hombre, poniendo determinadas 

restricciones al poder ejecutivo, y fijando reglas generales para la administración de la 

justicia”. Enfáticamente puntualizan que: “No pretendemos crear esos derechos, ni hacerlos 

dependientes de un pacto variable como la voluntad de los contrayentes; pero por el respeto 

mismo que nos merece, queremos decir en palabras claras y solemnes cuáles son las 

seguridades que nuestra sociedad puede prestar a tales derechos.”25 

La tolerancia de cultos es reconocida como uno de los preceptos fundamentales para 

ampliar los derechos individuales, y también es uno de los más delicados en los debates del 

constituyente de 1865-1857. El proyecto constitucional integra la tolerancia en el artículo 

15, y lo propone de la siguiente manera: 

                                                 
24 “Proyecto de constitución. Dictamen presentado por la comisión”, sesión del 16 de junio de 1856, en Zarco, 
T.I, 1990, p.437.  
25 “Proyecto de constitución. Dictamen presentado por la comisión”, sesión del 16 de junio de 1856, en Zarco, 
T.I, 1990, p.443.  

15
 
 



No se expedirá en la República ninguna ley, ni orden de autoridad que prohíba o 
impida el ejercicio del culto religioso, pero habiendo sido la religión exclusiva del 
pueblo mexicano la Católica, Apostólica Romana, el Congreso de la Unión cuidará 
por medio de leyes justas y prudentes, de protegerla en cuanto no se perjudiquen los 
intereses del pueblo ni los derechos de la soberanía nacional.26 
 

Rawls expone que, históricamente, la discusión sobre la posibilidad de la tolerancia 

religiosa, motivada a partir de la Reforma protestante, animó el desarrollo de las doctrinas 

liberales, al permitir el avance de uno de sus principios centrales: la libertad de 

conciencia.27 El planteamiento de la tolerancia en el constituyente de 1856-1857, está 

directamente relacionado con el reconocimiento de la práctica natural de las actividades de 

la razón humana, como un derecho individual en un régimen de instituciones libres. El 

artículo 15 forma parte del conjunto de preceptos referentes a las libertades individuales 

consignados en los primeros 34 artículos del proyecto constitucional, en la primera sección 

del título primero designado como “Derechos del hombre”. Los artículos establecen la 

igualdad ante la ley de todos los habitantes de la república –nacionales y extranjeros- y, por 

lo tanto, similares derechos “sin distinción de clases, ni de origen”.28  

La supresión de las distinciones legales pretende ampliar y garantizar a todos los 

individuos mexicanos –con omisión de las mujeres- las mismas posibilidades de acceder a 

la riqueza, la justicia, el asenso social y los derechos políticos. La libertad individual 

especifica la libre expresión de ideas, la libertad de circular, trabajar, comerciar, publicar y 

de enseñaza, entre otras prerrogativas. Desde su posición en el Congreso y como periodista, 

Francisco Zarco fue de los primeros congresistas en argumentar a favor de la tolerancia 

como un derecho.29 Para Francisco Zarco, la garantía legal para desarrollar un trabajo o 

industria no era más importante que la necesaria para ejercer el culto religioso que dictara 

                                                 
26 Artículo 15, “Proyecto de constitución.” Título Primero, Sección Primera De los Derechos del Hombre. 
Sesión del 16 de junio de 1856, en Zarco, 1990, pp.468.  
27 Rawls afirma que “el origen histórico del llamado liberalismo político (y, más generalmente, del 
liberalismo) es la Reforma y sus secuelas, con las largas controversias acerca de la tolerancia religiosa en los 
siglos xvi y xvii. Entonces dio principio a algo parecido al criterio moderno de la libertad de conciencia y de 
la libertad de pensamiento.” Rawls, 2002, p.18. 
28 La excepción es el fuero de guerra para los delitos y faltas directamente relacionados con la disciplina 
militar, debiendo especificarse en las leyes penales. Artículo 2, “Proyecto de constitución.” Título Primero, 
Sección Primera, De los Derechos del Hombre. Sesión del 16 de junio de 1856, en Zarco, 1990, T.I, p.467.  
29 Francisco Zarco nació en la ciudad de Durango en el año de 1829. En sus artículos periodísticos se 
comprometió a explicar y difundir los principios liberales. Durante las sesiones del Congreso de 1857, del 
cual fue diputado y secretario, se dedicó a redactar varios artículos periodísticos en los que trataba de explicar 
el sentido del proyecto legislativo en discusión. Murió en 1869. 

16
 
 



la conciencia de cada persona.30 La tolerancia era parte fundamental del programa de 

cambio equiparándose a la supresión de alcabalas, peajes y otras restricciones en la 

economía cuya existencia expresaba la “ignorancia o preocupación del vulgo, o arterias de 

ciertas clases”.31  
En ese sentido, bajo la impronta del iusnaturalismo liberal, la libertad religiosa se 

suma a los demás derechos individuales, como parte de los principios básicos que hacían 

posible las relaciones políticas, económicas y sociales entre los individuos, de formación e 

intereses heterogéneos, pues establecían una serie de reglas de convivencia, justas y 

racionales, para evitar y zanjar rivalidades y discordias entre ellos.32 La única distinción 

entre los sujetos sería la que surgiera de sus capacidades y talento personal, y ya no de los 

privilegios consignados en la legislación.  

A pesar de esas certezas, en el dictamen del proyecto de la comisión se exponen los 

dilemas de los miembros de la comisión al “discutir la libertad otorgada a todos los 

habitantes del país, en el ejercicio de ciertos derechos que pudieran interesar la seguridad 

de la república.”33 Y no es difícil dudar que uno de los puntos más difíciles de la discusión 

sea la tolerancia de cultos, precisamente por la tensión entre las libertades individuales y su 

institucionalización en el contexto específico de México. La historiografía ha ponderado el 

tema de la tolerancia de cultos en función de la división y radicalidad recrudecida en los 

años siguientes, por lo que la conclusión obligada ha situado la discusión del tema como un 

mero interés doctrinario de cierto sector liberal, mismo que se califica del todo “ajeno” a la 

realidad mexicana. No obstante, los redactores del artículo eran conscientes de que la 

discusión sobre ese punto produciría grandes tensiones, no sólo entre los representantes, 

sino en los distintos sectores de la sociedad y de la jerarquía católica y conservadora. Desde 

esa conciencia proponen un artículo que concilie tanto los derechos individuales como la 

realidad del país. En principio, elaboran el artículo de manera artificiosa, es decir, 

                                                 
30 Para Francisco Zarco, la explotación de las riquezas del país, el restablecimiento del crédito, la creación de 
la hacienda pública, etc., requerían de garantizar “la libertad en todo y para todo” a través del impulso a la 
reforma democrática y social. Zarco “Un sermón a la prensa” extracto de El siglo Diez y Nueve, 20 de enero 
de 1857, p.1 en Zarco, Francisco. Periodismo político y social. Compilación y revisión Boris Rosen Jélomer, 
México, Centro de Investigación Científica Jorge L. Tamayo. Vol.8, 1989-1993, p.36. 
31 Intervención del diputado Zarco, Sesión de 29 de julio de 1856, en Zarco, 1990, T.I, p.808. 
32 “Proyecto de constitución. Dictamen de la Comisión de Constitución”, Sesión del 16 de  junio de 1856, en 
Zarco, T.I, 1990, p.447. 
33 “Proyecto de constitución. Dictamen de la Comisión de Constitución”, Sesión del 16 de junio de 1856, en 
Zarco, T.I, 1990, p.447.  

17
 
 



proscriben la posibilidad de imponer un culto exclusivo en el país. Esa prohibición tiene 

por objetivo terminar con el monopolio del catolicismo y puntualizar el derecho de los 

individuos a profesar cualquier culto. Como segundo elemento, afirman la protección legal 

del Estado a la religión católica, como una manera de conciliar la garantía con el contexto 

mexicano, caracterizado no sólo por una mayoritaria población católica, sino por una 

iglesia que históricamente ostentaba una gran influencia social.  

El debate del artículo 15 en el pleno del congreso dio inicio el 29 de julio de 1856 y 

concluyó en la sesión del 7 de agosto. En la discusión se destacan varios diputados, cuya 

participación es desigual en cuanto a la extensión de sus argumentos, pero que, en conjunto, 

plantean cuestiones centrales respecto a la temática discutida.34 Dos interrogantes centrales 

que se plantean son discernir ¿cuál es la utilidad de la tolerancia de cultos para la sociedad 

mexicana y cuáles sus implicaciones en un país como México, mayoritariamente católico?.  

Dentro de los debates se distinguen, al menos, tres posturas principales: por un lado, 

la que es ampliamente apoyada por el sector conservador de la cámara, la cual se opone a la 

aprobación del artículo, al ponderar la tolerancia como un problema religioso, determinado 

por intereses contrarios al catolicismo y opuesto a la unidad nacional. Dentro de esta 

tendencia se destacan figuras como Marcelino Castañeda, diputado por el estado de 

Durango. Por otra parte, está el argumento que apoya el artículo sin restricciones, 

enfocando la cuestión principalmente como un tema de derechos individuales, directamente 

ligado a las reformas políticas, económicas y sociales del programa liberal en México. En 

tercer lugar, se plantea como legítima la tolerancia religiosa, pero inapropiada su 

promulgación. Las dos últimas posturas descubren, al menos, dos de las posiciones que 

dividen al grupo liberal, a partir de las cuales se puede establecer su moderación o 

radicalidad. Así ubicamos, entre los más destacados en el congreso, a partidarios del 

radicalismo: Francisco Zarco, José María Mata, José María del Castillo Velasco y José 

Antonio Gamboa. Del lado moderado encontramos a Isidoro Olvera y Mariano 

Arizcorreta.35  

                                                 
34 Opinión del diputado Castañeda, Mata, Gamboa, del Castillo Velasco, Zarco, Cortés Esparza, González 
Páez, Guillermo Prieto, Manuel Buenrostro, Mariano Arizcorreta, Rafael Jáquez, Díaz González, Juan N. 
Cerqueda, Fuente, Villalobos, Barragán, Ignacio Ramírez, Vicente López, Aguado. 
35 José María del Castillo Velasco nace en Ocotlán Morelos, el 11 de junio de 1820. Ingresa en el Colegio de 
San Ildefonso. Hacia 1844 recibe el título de abogado. Funge como magistrado de la Suprema Corte de 
Justicia, y en 1871 como ministro de Gobernación. Ocupa el cargo de ministro del Tribunal Superior de 

18
 
 



Los diputados que apoyan la promulgación del artículo señalan que éste no es, 

simplemente, un postulado ideológico abstracto, sino un principio necesario por razones de 

“conveniencia para México”, en función de su avance material y social.36 Ese argumento se 

presenta en el primer debate legislativo del artículo, cuando se expone la tolerancia 

religiosa como una condición necesaria para impulsar la economía del país. La tolerancia 

pretende asegurar a los extranjeros no católicos el ejercicio de sus derechos humanos, como 

lo harían en cualquier régimen de libertades. José María Mata, uno de los principales 

promotores de ese artículo, considera de interés público otorgar garantías a los extranjeros 

de otras confesiones religiosas, por dos razones: la primera, porque la inversión extranjera 

se propone como un excelente medio para impulsar distintas ramas de la industria y el 

comercio, además de la infraestructura necesaria para ello.37 La segunda porque la 

tolerancia es un estímulo necesario para poblar ciertas regiones en el país donde los 

recursos no se aprovechaban por la falta de habitantes. El plan, poco estructurado hasta ese 

momento, pretendía fomentar el arribo de sectores trabajadores, europeos y 

norteamericanos, en zonas estratégicas del territorio nacional, de tal manera que 

estimularan el avance de la agricultura, la industria y el comercio, para que, en pocos años, 

el país presentara “un aspecto de riqueza, de bienestar y de vigor.”38 El diputado tenía la 

esperanza de que “millares de individuos” llegaran a México “a poblar nuestras ardientes 

                                                                                                                                                     
Justicia del Distrito Federa entre 1877 y 1881. Fallece el 4 de septiembre de 1883. Referencia obtenida de: 
Hernández Chávez, Alicia. “José María del Castillo Velasco: ‘el don de gobierno’”, (Estudio introductorio), 
en José María del Castillo Velasco, Ensayo sobre el derecho administrativo mexicano, (Edición facsimilar, 
1874), T.I, México, Universidad Nacional Autónoma de México-Instituto de Investigaciones Jurídicas (Serie 
C: Estudios Históricos, No.45), 1994, p.VIII. 
36 “Dictamen sobre la Compañía de Jesús por la Comisión de Justicia y Negocios Eclesiásticos”, Sesión del 6 
de junio de 1856, en Zarco, T.I ,1990, p. 405. 
37 José María Mata nació en Jalapa, Veracruz, el 13 de noviembre de 1819. Reconocido diputado, diplomático 
y ministro de relaciones exteriores y uno de los personajes más destacados en el Constituyente de 1856. 
Durante la invasión norteamericana fue  jefe de milicias de los “cívicos” en Jalapa, Veracruz, que se 
movilizaban en guerrillas para combatir al ejército estadounidense. Expulsado del país, fue secretario de la 
“Junta Revolucionaria” creada en Nueva Orleáns al lado de Benito Juárez, Melchor Ocampo y Ponciano 
Arriaga. También  fue electo por las entidades de Veracruz y México como diputado y nombrado por Juárez 
su representante ante el gobierno de Estados Unidos y posteriormente ministro de Hacienda. Con el Triunfo 
del Plan de Tuxtepec y con Díaz en el poder, Mata regresó a la vida pública como enviado extraordinario y 
ministro plenipotenciario de México ante el gobierno de Estados Unidos. Cuando Ignacio L. Vallarta se vio 
forzado a dejar el Ministerio de Relaciones Exteriores, José María Mata aceptó el 20 de junio de 1878 ocupar 
el cargo en el que duraría solamente tres meses. Murió en 1895 cuando era edil del Ayuntamiento de Jalapa. 
38 Intervención del diputado Mata, Sesión de 29 de julio de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p.787. 

19
 
 



costas, nuestras desiertas fronteras, y a sacar de las entrañas de nuestro suelo inagotables 

riquezas”.39 

El argumento fue apoyado por los diputados González Páez y Rafael Jáquez.40 Este 

último agrega que en ese momento no sólo se legisla para los mexicanos católicos “sino 

también para los extranjeros, para los protestantes que estén o arriben a nuestro país.”41  

La idea de que México fuera poblado por protestantes resultó por demás 

escandalosa para varios sectores conservadores, que pretendieron resguardar el ejercicio 

exclusivo de la religión católica al recurrir a un discurso de unidad nacional. La unidad 

religiosa se convirtió en un asunto de conveniencia política, pues se presenta al catolicismo 

el único elemento de cohesión en una sociedad dividida por intereses particulares y la 

desigualdad social. Para varios contemporáneos “el poder de las conciencias constituía un 

poder político”.42 Si en la primera mitad del siglo XIX un sector importante del clero se 

afirma convencido de que la Iglesia podía formar parte del régimen liberal, el 

planteamiento de aspectos específicos, particularmente de la libertad de conciencia y la 

desamortización de bienes eclesiásticos, van transformando ese discurso católico, liberal y 

conciliador, hasta hacerlo expresión de una minoría.43 

En una representación suscrita por “los eclesiásticos de Guadalajara” al congreso de 

la unión, pedían que no se aprobara la tolerancia de cultos pues sólo era un principio 

estrictamente abstracto y doctrinario contrario a los intereses nacionales. El argumento 

expone que fuera del catolicismo no existen bases seculares que sustenten la unidad 

política, social y moral del país debido a los enfrentamientos partidistas y a la inestabilidad 

que habían dominado después de consumada la independencia.44  

La emigración causaba especial preocupación entre el clero, pues abría la puerta a la 

formación de sectores extranjeros no católicos lejos del control clerical, que podían influir y 

                                                 
39 Intervención del diputado Mata. Sesión de 29 de julio de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p.787.  
40 González Páez argumenta que los extranjeros no llegan a México por falta de garantías. Intervención del 
diputado González Páez. Sesión de 30 de julio de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p.813. 
41 Intervención del diputado Jáquez, Sesión de 30 de julio de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p. 837. 
42 Connaughton, 2008, p.397. 
43 Para un estudio novedoso que plantea preguntas importantes en torno a las expresiones liberales del clero 
mexicano hacia la primera mitad del siglo XIX véase Connaughton Brian. “The Enema Within: Catholics and 
Liberalism in Independent Mexico, 1821-1860” en Jaime Rodríguez. The Divine Charter. Constittutionalism 
an Liberalism in Nineteeth-Century, Lanham Md., Rowman dan Littlefield Publishers, 2006, pp.183-202. 
44 Representación que los eclesiásticos de Guadalajara dirigen al Soberano Congreso Constituyente, sobre 
que en la Carta Fundamental que se discute no quede consignada la Tolerancia de Cultos en la República, 
Guadalajara, Tipografía de Rodríguez, 1856, p.11. 

20
 
 



“confundir” a la población católica mexicana. No se pronuncian directamente en contra de 

la población inmigrante, que no era nueva en el país, sino del tipo de derechos que el 

Estado mexicano estaba dispuesto a concederles. No obstante, el clero conservador se 

pronuncia por el inmigrante católico europeo frente al estadounidense protestante, pues el 

lazo moral y social que proporciona el catolicismo se extiende entre la población de distinta 

nacionalidad.45 En contraposición, la convivencia de los católicos mexicanos con otras 

confesiones religiosas daría pie a una pugna social “entre ministros y ministros, creyentes y 

creyentes”.46 Desde su perspectiva, la razón política, los derechos individuales y la utilidad 

económica, no justifican el interés de los congresistas por aprobar el artículo y crear una 

“población heterogénea en sus creencias y en sus costumbres.”47  

Los diputados conservadores comparten estos argumentos. La intervención de 

Marcelino Castañeda en la apertura de la discusión sostiene que el desarrollo del país no 

radica en el reconocimiento de las garantías individuales. La prosperidad sólo se daría 

cuando se establecieran las condiciones de “paz, justicia y buen gobierno”. En su lugar, las 

leyes debían demandar que los extranjeros no católicos aceptaran el dominio del 

catolicismo, como parte de un pacto político-religioso nacional. Para el diputado, los 

extranjeros tenían suficiente con “la tolerancia pasiva” que había en México y hacía posible 

la práctica de otros cultos, siempre y cuando éstos se reservaran al ámbito privado.48  

Contrario a lo señalado por los conservadores, los liberales valoran públicamente el 

papel benéfico de algunos aspectos del catolicismo para la sociedad mexicana. Lejos de una 

posición anticatólica, Zarco reconoce el valor de la extensión moral del catolicismo en las 

relaciones sociales, como una forma de moderar la convivencia entre los individuos. A la 

religión se le reconoce una función social primordial, en tanto que, hasta el momento, se 

constituye en la principal responsable de la formación moral de los individuos, al dictar 

pautas de conducta y control que facilitan el entendimiento y las relaciones pacíficas entre 

                                                 
45 Los escritores católicos conservadores afirmaban que la unidad del país dependía de la conservación de una 
religión exclusiva: “porque sólo a la Religión está concebido unir todas las razas, acomodarse a todas las 
lenguas, favorecer la obediencia a todas las autoridades y hacer iguales a todos los hombres.” “Representación 
al soberano Congreso contra el artículo 15 del proyecto de constitución sobre la tolerancia religiosa.” 
suplemento  especial del no.17 La Cruz, 10 de julio de 1856. 
46 Representación que los eclesiásticos de Guadalajara dirigen al Soberano Congreso Constituyente, sobre 
que en la Carta Fundamental que se discute no quede consignada la Tolerancia de Cultos en la República, 
Guadalajara, Tipografía de Rodríguez, 1856, p.11. 
47 "Representación al soberano Congreso...” Suplemento  especial del no.17 La Cruz, 10 de julio de 1856. 
48 Intervención del diputado Marcelino Castañeda, Sesión de 29 de julio de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p.776. 

21
 
 



las personas. Los principios del catolicismo se avenían muy bien con las garantías 

defendidas por el liberalismo, del cual podía convertirse en gran aliado: “...la verdad 

cristiana es conforme con la república y con la democracia, porque la verdad cristiana 

proclama la libertad, la igualdad y la fraternidad de todos los hombres.”49  

Incluso, las prácticas de los rituales católicos en los actos de gobierno, no 

desaparecen de la noche a la mañana, pues en este proceso de transformación legal se hacen 

evidentes las contradicciones propias del tránsito de un gobierno católico, a uno laico. 

Desde la instalación del congreso, José María Lafragua, ministro de gobernación, había 

dispuesto que se celebraran funciones religiosas muy solemnes “para implorar el auxilio de 

la Divina Providencia en las deliberaciones del congreso”. Para que esa solemnidad tuviera 

efecto propone que una comisión de doce representantes asista a una ceremonia 

programada en la catedral metropolitana.50 El diputado Del Río responde que al congreso 

no le incumbe participar, como tal, en funciones eclesiásticas para dar solemnidad a un acto 

estrictamente civil. Guillermo Prieto51 justifica la propuesta de Lafragua como “un 

sentimiento de piedad y un deseo sincero de implorar los auxilios de la Providencia”. 

Afirma, incluso, que evitar ese tipo de ceremonias podía “dar lugar a desfavorables 

interpretaciones.” Con el ánimo de evitar dificultades, propuso que se celebraran las 

funciones religiosas, y los diputados “concurrieran a dar gracias e implorar las bendiciones 

del Altísimo sobre nuestra patria.”52 Sin embargo, la propuesta de Lafragua fue desechada. 

Ese tipo de fallos de la cámara alimenta las imputaciones de los conservadores hacia 

la religiosidad de los liberales. En respuesta, varios diputados, antes de hacer su 

intervención a favor de la tolerancia, aclaran su condición de católicos, por tradición 

familiar y por convencimiento, asegurando que su religión no cambiaría si era permitida la 

                                                 
49 Intervención del diputado Zarco, Sesión de 29 de julio de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p.804. 
50 Lafragua había establecido como precedente: “que en 1845 habían asistido comisiones de ambas cámaras a 
las funciones que en acción de gracias por el feliz término de la revolución del 6 de Diciembre se habían 
verificado en la Santa Iglesia Catedral y en al Colegiata de Nuestra Señora de Guadalupe.” Intervención de 
José María Lafragua. Sesión del 18 de febrero de 1856. Zarco, T.I, 1990, pp.46-47. 
51 Guillermo Prieto, nació en Tacubaya, Distrito Federal, el 10 de febrero de 1818. Huérfano de padre a los 13 
años de edad y con su madre enferma, trabajó como dependiente en una tienda de ropa y luego como 
meritorio en la aduana, bajo la protección de don Andrés Quintana Roo. Pudo así ingresar al Colegio de San 
Juan de Letrán y posteriormente al lado de Manuel Toussaint Ferrer y los hermanos José María y Juan 
Lacunza, participó en la fundación de la Academia de Letrán, en 1836, dirigida por Quintana Roo. Fue 
secretario Particular de Valentín Gómez Farías y Anastasio Bustamante, sucesivamente. Comenzó su carrera 
de periodista en El Siglo XIX, colaboró también en El Monitor Republicano. En 1845 fundó, junto a Ignacio 
Ramírez, el periódico satírico Don Simplicio. Murió el 2 de marzo de 1897. 

22
 
 



práctica de otros cultos.53 Una de las más contundentes es la de Francisco Zarco, quien 

hace una declaración un tanto parecida a una protesta: “Soy católico, apostólico romano, y 

me jacto de serlo; tengo fé en Dios, encuentro la fuente de todo consuelo en las verdades 

augustas de la revelación, y no puede concebir no sólo a un ateo, pero ni siquiera a un 

deísta.”54 De igual manera, el diputado Gamboa, ardiente defensor del artículo, declara 

antes de su intervención: “sí, mis hijos serán católicos, y yo moriré católico como murieron 

mis padres. Hablaré, pues, en esta discusión como católico, y como católico sostendré mis 

opiniones.”55 

Sin embargo, la cámara no se afirma totalmente católica. Ello puede apreciarse en 

los pronunciamientos de los diputados, por ejemplo, cuando hacen referencia a una entidad 

superior creadora, cercana a posiciones deístas. Otros diputados aluden a su apego a los 

principios generales del cristianismo, antes que al catolicismo. Covò señala que los 

liberales realizan una transformación ideológica, quizá como una táctica, en donde la figura 

de Dios toma un papel fundamental en la causa democrática, al convertirse en la figura 

fundante y reguladora de la nación mexicana.56 En ese sentido, la referencia al cristianismo 

y su compatibilidad con la libertad de conciencia es importante para los diputados liberales 

a la hora de justificar sus votos particulares.57 Y es que quieren dejar claro dos puntos 

importantes. El primero, que un Estado garante de la libertad de cultos no pretende 

erradicar las religiones para formar un Estado ateo, sino que en éste sea reconocido un 

                                                                                                                                                     
52 Intervenciones de Del Río y Guillermo Prieto. Sesión del 18 de febrero de 1856. Zarco, T.I, 1990, pp.47. 
53 El diputado José María Castillo Velasco, defensor de la aprobación del artículo, señala que el catolicismo es 
una “religión que todos hemos proclamado como la única santa, la única legítima, la única que concede al 
hombre su libertad...” Intervención del diputado Castillo Velasco, Sesión de 29 de julio de 1856, en Zarco, T.I 
1990, p.801. 
54 Intervención del diputado Zarco, Sesión de 29 de julio de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p.802.  
55 Intervención del diputado Gamboa, Sesión de 29 de julio de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p.788. Lo mismo 
ocurre con el diputado Castillo Velasco. Intervención del diputado Castillo Velasco, Sesión de 29 de julio de 
1856, en Zarco, T.I, 1990, p. 798. 
56 Covò, 1983, p.161. 
57 El diputado Arriaga hacía de la revolución de Ayutla un episodio trascendente para el “mundo liberal y 
cristiano”. Intervención del diputado Arriaga. Apertura de sesiones el 18 de febrero de 1856, p.44. El diputado 
Cerqueda afirma que la libertad de conciencia es “una consecuencia del cristianismo, un derecho que otorga la 
ley natural y una obligación que el derecho de gentes impone a las naciones del mundo.” Intervención del 
diputado Cerqueda. Sesión del 30 de julio de 1856, p.847. Ignacio Ramírez también considera que la 
tolerancia está de acuerdo con el cristianismo. Intervención del diputado Ramírez, Sesión del 31 de julio de 
1856, p.868. Isidoro Olvera habla de que “la exacta inteligencia del cristianismo enseñó ya las verdaderas 
relaciones entre los hombres y la divinidad, y fijó el verdadero ministerio del sacerdocio de Cristo, son ya 
verdades que casi se palpan, que alumbran a toda inteligencia y que mejoran visiblemente a la especie 

23
 
 



derecho universal, aunque por el momento fuera un beneficio de minorías. El segundo, que 

el artículo se enfoca a la ruptura del control sociopolítico del clero, a través de las normas 

instauradas por la Iglesia católica que iban más allá de regular la religiosidad. Ese poder 

ejercido en el plano secular debía pasar al Estado. 

Así, la influencia del clero en la sociedad no fue valorada al igual que el 

catolicismo. Zarco distingue entre el catolicismo y sus ministros, pues en ambos “hay una 

distancia inmensa”.58 Específicamente acusa al clero de haber “desnaturalizado la religión 

del Crucificado”, de ser enemigo de la libertad, sembrador de discordias y de haber 

“acumulado tesoros empobreciendo al país”.59 De ahí que varios diputados afirmen que el 

elemento central en torno a la discusión del artículo es definir, fundamentalmente, la 

libertad de conciencia, pues una vez reconocida ésta, la religión católica dejaría de ser una 

imposición del Estado como lo consignaban las constituciones políticas desde la 

independencia. El artículo 15 representa la posibilidad de emancipar a los individuos de la 

influencia del clero, pues el exclusivismo religioso significa un gran poder de los 

eclesiásticos sobre la población, pues en el aspecto espiritual son los únicos acreditados 

para impartir los servicios espirituales.  

En los términos en que algunos diputados lo plantean, la religión debía entrar en la 

dinámica de la liberalización, pues la llegada de otras religiones podía ser benéfica al 

desarrollo mismo del catolicismo, en tanto que la libre competencia “del clero purifica sus 

costumbres. Por eso, el clero italiano, el español y el mexicano, son los cleros más 

corrompidos del mundo; y el francés, de la revolución de 89 para acá, el más morigerado de 

                                                                                                                                                     
humana” Voto particular del señor Olvera al proyecto constitucional. Sesión del 16 de junio de 1856, p.494. 
Todas la referencias en Zarco, T.I, 1990. 
58 Intervención del diputado Zarco, Sesión de 29 de julio de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p.804. 
59 Intervención del diputado Zarco, Sesión de 29 de julio de 1856, en Zarco T.I, 1990, p.804. Las opiniones 
negativas sobre la actuación del clero datan del período borbónico, como parte de la justificación de una serie 
de reformas consideradas necesarias debido a la situación eclesiástica. Véase Brading, David. “El clero 
mexicano y el movimiento insurgente de 1810” en Relaciones. Vol.2 no.5,1981, pp.5-26.Taylor, William. “El 
camino de los curas y de los Borbones hacia la modernidad”, en Álvaro Matute (et.al.) Estado, Iglesia y 
Sociedad en México. Siglo XIX, México. M.A. Porrúa, 1995, pp. 81-113. Connaughton refiere la manera en 
que para mediados del siglo XIX, los párrocos van perdiendo “cualquier aureola trascendental”, por lo que 
ante los ojos de los fieles llegan a ser “juzgados cada vez más como ciudadanos y cristianos”, en 
Connaughton Brian. “Soberanía y religiosidad: la disputa por la grey en el movimiento de la Reforma”, en 
Alicia Tecuanhuey (Coord.) Clérigos, políticos y política. Las relaciones Iglesia y Estado en Puebla, siglos 
XIX-XX. Instituto de Ciencias y Artes-BUAP, México, 2002, p.119. 

24
 
 



todos. El único medio de que nuestro clero se ilustre y cumpla con su santa misión, es el 

que tengan clérigos de otras sectas que hagan avergonzar a nuestro clero.”60  

La posibilidad de que la población pudiera escoger entre una oferta espiritual sería 

un elemento de sana competencia importante para lograr, por ejemplo, la disminución de la 

corrupción eclesiástica y el aumento en la instrucción del clero, además de desplazar la 

intervención de los sacerdotes en asuntos temporales hacia una verdadera evangelización de 

la sociedad. El papel espiritual de la Iglesia se veía desvirtuado, como afirmaban algunos 

asambleístas, por su pretensión de participar en el gobierno de los pueblos. Con la reforma 

impulsada por el artículo 15, el sacerdote acabaría por ser un individuo como cualquier 

otro, sin pretensiones en la política nacional y sin mayor poder que el alcanzado por sus 

propios méritos, por su propia capacidad y talento.61  

Covò argumenta que los liberales a favor de la tolerancia de cultos tenían dos 

caminos posibles, uno era buscar un acuerdo con la Iglesia “ampliando el papel del clero”, 

y el otro era eliminar radicalmente la influencia de la Iglesia en la sociedad.62 A esas dos 

opciones podríamos añadir una tercera: la intención de la mayoría de los liberales, llámese 

puros y moderados, es lograr una alianza con la jerarquía para garantizar ciertas libertades 

individuales, al tiempo que favorecer, con ciertas restricciones, el ejercicio del catolicismo 

en el país. Empero, no se ve que para ello pretendieran ampliar el papel del clero, por el 

contrario, parecían coincidir en la necesidad de restringir su acción política. Y es que los 

diputados que apoyan el artículo aspiran a una transformación sustancial del papel 

desempeñado por los sacerdotes en la sociedad. Constantemente se alude y se teme la 

influencia social del clero, precisamente porque sale de su esfera religiosa. El diputado 

Gamboa precisa que “el clero de México, como los otros cleros católicos, han querido 

dominar a los reyes e imperantes, aunando sus intereses con ellos.... Porque los Papas y el 

clero han cuidado mas de lo temporal que de lo eterno. Si los Papas no hubieran 

comerciado con los sacramentos, (rumor) si los Papas no hubieran querido gobernar 

                                                 
60 Intervención del diputado Gamboa, Sesión de 29 de julio de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p.796. 
61 Intervención del diputado Gamboa, Sesión de 29 de julio de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p.795. Intervención 
del diputado Castillo Velasco, Sesión de 29 de julio de 1856, en Zarco, T.I, p.801 “El único medio de que 
nuestro clero se ilustre y cumpla con su santa misión, es el que tengan clérigos de otras sectas que hagan 
avergonzar a nuestro clero. Sólo entonces, si de veras se aman su religión, estudiarán e ilustrarán al pueblo 
para librarlo del contagio con que nos amenaza” Intervención del diputado Gamboa, Sesión de 29 de julio de 
1856, en Zarco, T.I, 1990, p.796. 
62 Covò, 1983, p.163. 

25
 
 



temporalmente el mundo, no existiría el protestantismo, no existiría hoy la Iglesia británica, 

no existirían hoy las innumerables sectas que de estas han nacido.”63  

En ese sentido, la solución es suprimir su elemento corruptor, es decir, su 

participación en cuestiones temporales. La propuesta no era nueva, había sido planteada en 

varias ocasiones desde fines del siglo XVIII, en el contexto del reformismo borbónico, 

cuando se buscó implementar una transformación eclesiástica que replegara a la Iglesia al 

plano espiritual. Esta discusión introduce otro elemento central de tensión entre el clero y el 

gobierno: ¿hasta dónde era legítima la intervención del Estado en la organización interna de 

la Iglesia?.  

Para unos diputados, la redacción de la segunda parte del artículo daba al Estado la 

autoridad necesaria para intervenir en materia eclesiástica, mientras que para mayoría de 

representantes esa protección implicaba una sujeción. Los primeros asumen con naturalidad 

la tutela estatal sobre la Iglesia, como una prerrogativa del poder político respaldada en el 

pasado histórico y legitimada en el interés por mejorar la administración eclesiástica y la 

educación sacerdotal. No obstante, otros diputados advierten que la protección del Estado 

podría operar en perjuicio de ambos poderes, al mezclar indebidamente sus facultades.64  

Francisco Zarco considera que por más benéfica y bien intencionada que se creyera 

la intervención estatal para proteger a la Iglesia, partía de una cuestionable autoridad del 

poder civil sobre la Iglesia. Las consecuencias más probables de una unión en esos 

términos eran dos: que la religión pervirtiera sus principios al mezclarse en asuntos 

temporales, pues daba pie al desarrollo de las ambiciones del clero en la búsqueda por 

dirigir los destinos del gobierno en beneficio propio y en contra del interés general, por 

ejemplo, impidiendo el ejercicio de las libertades de prensa y de enseñanza. El otro 

escenario posible era que el Estado intentara someter a la Iglesia a sus “caprichos” 

haciéndola un “instrumento de dominación”, a todas luces perjudicial para el desarrollo de 

la libertad.65 En cualquier caso, las libertades individuales y los derechos humanos 

quedaban comprometidos, además de que la protección específica del catolicismo 

                                                 
63 Intervención del diputado Gamboa Sesión de 29 de julio de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p.795. 
64 Intervención del diputado Castillo Velasco y Intervención del diputado Zarco, ambos en la Sesión de 29 de 
julio de 1856, en Zarco, T.I, 1990, pp. 799 y 805, respectivamente. 
65 Para ejemplificar el caso, Zarco hacía referencia al caso del concordato de Austria y el papado en que, a su 
juicio, el emperador Francisco José había aceptado una negociación vergonzosa. Intervención del diputado 
Zarco, p.805. Sesión de 29 de julio de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p.805. 

26
 
 



significaría una desventaja para los demás cultos.66 Zarco se opone a la aprobación de la 

segunda parte del artículo y se pronuncia por la completa independencia entre la Iglesia y el 

Estado “como católico que tiene fe en su religión y como ciudadano que anhela la libertad 

de su patria.”67 La independencia entre los asuntos políticos y los eclesiásticos por la que 

aboga no es definitiva, pues si bien se opone a la intervención del Estado en cuestiones de 

culto y disciplina, también aprueba una regulación estatal como medida de carácter 

transitorio, para equilibrar la debilidad de los gobiernos seculares frente al poder 

eclesiástico y frenar la formación de un “Estado dentro del Estado”.68 

Los diputados a favor de la intolerancia religiosa coinciden con ese rechazo a la 

intervención del Estado, como categóricamente expresa el diputado Fuente.69 La posición 

es apoyada por la intelectualidad católica laica que emprende una rápida y organizada 

respuesta. El grupo de los intelectuales católicos está formado por letrados mexicanos y 

extranjeros, que generan un importante espacio de opinión pública sobre los temas 

discutidos en el congreso, desde las distintas posiciones que ocupan, como representantes 

en el congreso, escritores, periodistas y miembros de academias literarias.  

José Joaquín Pesado fue uno de los miembros distinguidos de este grupo de 

escritores.70 A la generación de Pesado, pertenecen los hermanos José María71 y Rafael 

                                                 
66 Intervención del diputado Zarco, Sesión de 29 de julio de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p.805. 
67 Intervención del diputado Zarco, Sesión de 29 de julio de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p.805. 
68 Zarco F. “La constitución y la prensa. II”, editorial de El Siglo Diez y Nueve, 19 de marzo del 57, en Zarco, 
Vol.8, 1989-1993, p.191. 
69 Intervención del diputado Fuente, Sesión de 31 de julio de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p.854. 
70 Nació en San Agustín del Palmar, Puebla, el 9 de febrero de 1801. Fue hijo de Domingo Pesado, emigrante 
de la provincia de Galicia y de doña Josefa Francisca Pérez, originaria de San Andrés Tuxtla. Desde joven se 
dedicó al estudio de la lengua castellana, aprendió latín, italiano, francés e inglés. Abarcó el estudio de la filosofía, 
el derecho y la historia; además de las ciencias naturales y exactas. Sus escritos muestran un domino en el terreno 
de la teología, que igualaría e incluso superaría a la formación de varios sacerdotes. El escritor combinó sus 
actividades como empresario y terrateniente a la par de su carrera política y literaria. Entre 1833 y 1834 fue 
legislador por el estado de Veracruz. En 1835, durante el gobierno de Bustamante, fue Ministro del Interior y 
de Relaciones Exteriores. Posteriormente se trasladó a la ciudad de México y en marzo de 1838 fungió como 
ministro del interior, posición en la que trabajó para organizar la Escuela de Medicina. Al triunfo del Plan de 
Tacubaya que derroca a Bustamante en octubre de 1841, es elegido senador por el nuevo congreso pero no 
acepta. Durante 1844 se encargó del ministerio de Relaciones Exteriores por algunos días. En 1854, con la 
reapertura de la universidad, en el gobierno de Santa Ana, se invitó a Pesado a participar en la cátedra de 
literatura. 
71 José María Roa Bárcena nació en Jalapa, Veracruz, en el año de 1827. Su familia, dedicada principalmente 
a actividades comerciales. Fue miembro de la Academia Imperial de Ciencias y Literatura durante el Segundo 
Imperio. Desde 1871 administró los bienes de la empresa "Viuda de José de Teresa e hijas."  Murió el 21 de 
septiembre de 1908.  

27
 
 



Roa Bárcena.72 El español Anselmo de la Portilla, uno de los principales colaboradores de 

El Espectador de México, realizó su carrera literaria en México, a donde llegó a la edad de 

24 años.73 A ellos se suman Alejandro Arango y Escandón74 y los veracruzanos Manuel 

Carpio75 y José Bernardo Couto.76 Sus nombres se ligan a publicaciones como: El 

Observador Católico, La Voz de la Religión, La Cruz, La Sociedad Católica y La Voz de 

México. Su labor periodística, literaria y político-ideológica tuvo como uno de sus 

principales articuladores la defensa de las prerrogativas de la Iglesia católica y la crítica a 

distintos temas como las revoluciones liberales, la secularización y el anticlericalismo. De 

igual manera, someten el proyecto constitucional y las reformas liberales a un 

cuestionamiento constante, pues negaban al congreso la representatividad para decretar 

reformas contrarias a los deseos de sus representados. El mejor ejemplo eran los decretos 

en materia eclesiástica que obligaban a la sociedad a ser “anticatólica”, cuando la mayoría 

del país se pronunciaba por el catolicismo.  

                                                 
72 Rafael Roa Bárcena, nació en Jalapa Veracruz el 13 de noviembre de 1832. En 1844 comenzó la carrera de 
abogado en Puebla, obteniendo el título profesional en 1857.  Desempeñó algunos cargos públicos y realizó 
diversas traducciones para La Cruz, sobre los escritos del conde Montalembert. Como abogado, escribió 
varios manuales de la práctica litigante y la civil forense. Murió en Veracruz el 22 de julio de 1863. 
73 Anselmo de la Portilla nació el 3 de febrero de 1816 en Sobremazas, Provincia de Santander, España. En 
1858 viajó a Estados y Unidos y La Habana y regresó nuevamente a México en 1862. En México fundó las 
publicaciones El Español, en 1850; El Eco de España, La Iberia, en 1863 y El Eco de Europa, entre otros. 
Participó en las publicaciones de El Católico, La Voz de la Religión, La Cruz, La Sociedad, etc. Colaboró en 
la elaboración del Diccionario Universal de Historia y Geografía. Murió en México el 3 de marzo de 1879. 
74 Alejandro Arango y Escandón, nació en Puebla, el 10 de julio de 1821. Hijo del español Alejandro María 
Arango y de Guadalupe Escandón, de Orizaba, Veracruz. fue un editor poblano que desde muy joven fue 
enviado a estudiar a España al Colegio Real de Humanidades de Madrid; continuó su formación en París y 
regresó a México en el año de 1837, tras lo cual ingresó al Seminario Conciliar, en donde cursó la carrera de 
abogado. Ocupó varios cargos en el Ayuntamiento de la ciudad de México, fue miembro del Supremo 
Tribunal de Justicia, y Consejero de Estado de Maximiliano, por lo cual fue desterrado durante un año, al 
triunfo de la República. Fue miembro de la Academia de Letrán y de las Reales Academias de Historia y de la 
Lengua. Realizó varias traducciones y publicó ensayos históricos y sobre derecho público mexicano. Murió el 
28 de febrero de 1883. Valverde Téllez, Emeterio. Bibliografía filosófica mexicana, Zamora, Michoacán. El 
Colegio de Michoacán, 1989, p.197. 
75 Manuel Carpio nació el 1 de marzo de 1791.  Hijo de José Antonio Carpio y Josefa Hernández. Ingresó al 
Seminario a temprana edad, tiempo en que mostró inclinaciones por las letras clásicas, para finalmente cursar 
la carrera de medicina, auspiciado por el obispo de Puebla. Carpio fungió como diputado por el Estado de 
México en 1824 y por Veracruz en 1829; se interesó por el estudio de la geología, la astronomía, la 
arqueología, la filosofía, la teología y las bellas artes. Su acercamiento a las letras le permitió ingresar a la 
Academia de Letrán. Varios de sus poemas estuvieron dedicados a cuestiones religiosas y a exaltar los 
símbolos patrios, en especial a la Virgen de Guadalupe; además de enaltecer los escenarios naturales de 
México y referir algunos sucesos históricos de México, como los eventos de 1847. Murió el 11 de febrero de 
1860. 
76 José Bernardo Couto, nació en Orizaba, Veracruz, el 29 de diciembre de 1803. Ingresó al Colegio de San 
Ildefonso y recibió el título de abogado en 1827. que realizó varios escritos de jurisprudencia en defensa de la 

28
 
 



En una serie de artículos titulados “Observaciones sobre la verdadera ciencia 

política”, Pesado expone una serie de ideas en contra de la soberanía popular, de las leyes 

como expresión de la voluntad general y del pacto social, a los que considera ficciones 

legales de una forma de gobierno “que está más cerca de la anarquía” y es contraria a la 

naturaleza del país.77 Desde su punto de vista, “la historia de nuestra desgraciada República 

ofrece continuos ejemplos del mal que abrigan esas doctrinas desorganizadoras... A fuerza 

de ensayos para moldar una constitución, no hemos logrado mas que relajar todos los 

vínculos sociales; poner en duda todos los buenos principios, alentar todas las ambiciones, 

y desencadenar todos los furores, hasta poner en peligro no tanto la forma de gobierno, 

cuando la validez del gobierno mismo, y la existencia de la patria.”78 

El 10 de julio de 1856 apareció una representación dirigida al congreso en el 

periódico La Cruz, en la cual varios católicos expresaban su inconformidad por el proyecto 

de artículo constitucional sobre la tolerancia de cultos. Al igual que varios de los diputados 

opositores al artículo 15, argumentaban que el Congreso no tenía “amplitud de poderes” 

para trastocar el artículo de la exclusividad del catolicismo, pues la voluntad nacional 

seguía siendo la misma desde el Plan de Iguala en 1821: “fácil le sería al congreso 

rectificarlo, si pudiese haber duda, recurriendo a una votación popular...”.79  

 

a) Orden, libertad y religión. 

Las discusiones sobre la tolerancia se llevan a cabo en un contexto marcado por una 

serie de levantamientos armados que tienen como principal causa la cuestión religiosa. Esa 

circunstancia hace que los congresistas reconozcan la definición del artículo 15 como un 

asunto de orden público que afecta la gobernabilidad del país pues, hasta el momento, había 

impedido regularizar la vida de numerosas poblaciones en el plano local, particularmente 

desde 1855. En pocos años se producen varios levantamientos armados donde el clero tiene 

especial protagonismo, al convocar a los católicos a tomar las armas y rebelarse contra los 

gobiernos para frenar los “ataques” liberales al catolicismo. Por momentos, la lucha armada 

                                                                                                                                                     
Iglesia católica, además de obras dedicadas a la historia de la pintura en México y trabajos literarios, como 
cuentos y leyendas breves. Falleció el 11 de noviembre de 1862. Véase Valverde, 1989, pp.194-197. 
77 La Cruz, México, octubre 1º de 1857,T, VI no.1 p.3 
78 La Cruz, México, febrero 18 de 1858, T. VIII, no.1, p.3 
79 “Representación al soberano Congreso contra el artículo 15 del proyecto de constitución sobre la tolerancia 
religiosa” Suplemento especial del no.17, La cruz, 10 de julio de 1856. 

29
 
 



pareció incentivarse por los comunicados de la jerarquía en contra de las disposiciones 

gubernamentales y la aprobación de ciertas leyes que fueron calificadas de anticatólicas.80  

La conflictividad local había mostrado que el clero era capaz de generar una 

movilización armada nada despreciable, apelando a los sentimientos religiosos de la 

población. Una de las más conocidas había ocurrida en Puebla un año antes, mientras que 

se vivían otros levantamientos en el resto de la república. La violencia generada por el 

decreto influye determinantemente para dar marcha atrás al decreto. La pregunta de 

Ezequiel Montes, ministro de justicia y negocios eclesiásticos, que interviene en nombre 

del gobierno, es clave sobre ese punto: “¿Por qué el gobierno, que profesa ideas liberales, 

cierra los ojos, encoge los hombros, y huye de la Reforma?”81 

Las intervenciones de Juan Nepomuceno Cerqueda y José María Lafragua intentan 

responder a ese cuestionamiento y son un ejemplo de los temores y ambigüedades que 

enfrentan los diputados a favor de la tolerancia, a la hora de votar su promulgación. Para 

Cerqueda la oposición generada hacía más evidente la debilidad del Estado en sus intentos 

por trastocar los intereses de una institución tan poderosa como la iglesia católica. El 

representante acusa la terrible influencia social del clero, su corrupción y conspiración 

contra la libertad, “su avaricia, y ese lujo mundano, que con el pretexto del culto despliega 

en todos sus actos”; pero al mismo tiempo, señala que ese poder es el principal motivo para 

impedir la promulgación del artículo 15.82 Lo mismo consideran varios diputados, como 

Lafragua y Zarco, para quien las posibilidades reales de garantizar ese derecho son escasas, 

debido al predomino de un pueblo fanatizado, ignorante, alterado por la sola discusión de 

ese artículo, que sería presa fácil de la manipulación del clero.83  

El diputado Isidoro Olvera, médico egresado de la Pontificia Universidad de 

México, y defensor de los decretos de desamortización, mantiene sus reservas contra el 

artículo debido a que la mayoría de la población subyugaba “su inteligencia a las 

                                                 
80 Connaughton muestra los numerosos levantamientos que tienen lugar en un corto periodo, y que tienen 
como motivación central la cuestión religiosa. Connaughton, Brian. 2008. 
81 Intervención del diputado Ezequiel Montes, Sesión del 5 de agosto de 1856, en Zarco T.II, 1990, p.86. 
82 Intervención del diputado Cerqueda, Sesión de 30 de julio de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p.846. En la 
mayoría de las opiniones de los congresistas, a favor o en contra de la tolerancia religiosa, el anticlericalismo 
es un elemento común. Ese anticlericalismo se entiende como la excesiva influencia del clero sobre la 
sociedad y considera poco exitosa una reforma emprendida sobre la base del monopolio religioso. La 
legislación se podría considerar anticlerical en la medida que intentó disminuir la influencia sacerdotal, fuera 
del plano espiritual, en la sociedad. 
83 Intervención del diputado Arizcorreta, Sesión de 29 de julio de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p.827. 

30
 
 



inspiraciones de fanatismo y a las intrigas de los que obran por intereses bastardos”.84 En 

su opinión el escándalo público, producto de la utilización política del fervor religioso, 

desembocaría en una guerra religiosa sin precedentes.  

Esa oposición hizo que los diputados proclives a la tolerancia ponderaran la 

búsqueda del consenso social: ¿hasta qué punto era válido que, como representantes, 

contradijeran la voluntad general?85 Algunos legisladores plantean que aceptar la libertad 

de conciencia no implica que, como consecuencia, deba promulgarse la tolerancia de 

cultos, pues la conveniencia pública debía anteponerse a los derechos individuales. La 

tolerancia se reconoce como un factor de desequilibrio social que afecta la gobernabilidad 

del país. El punto central radica en definir si la legislación puede ser exitosa en sus 

objetivos sin provocar un desequilibrio que propicie a nuevos enfrentamientos bélicos en el 

país o si, por el contrario, era conveniente impulsar cambios en otras direcciones dilatando 

la definición sobre la exclusividad religiosa hasta adecuar las circunstancias del país. 

Entonces, la ley que en muchos casos se vio como el medio transformador de la sociedad, 

debía frenarse para evitar un “uso forzado del derecho”.86 

El temor de que la promulgación del artículo tuviera un alto costo político y social 

moderó la radicalidad de algunos diputados, para quienes resulta preferible lograr un 

consenso social que apunte a la aplicación paulatina del principio, en espera de un 

escenario favorable. Incluso, liberales considerados radicales, como Benito Juárez, optan 

por contener ciertas reformas mientras existiera la posibilidad de negociar ese punto en 

beneficio de la pacificación del país. 

El diputado Gamboa propone postergar el decreto hasta llegar a un pacto con la 

jerarquía; Cortés Esparza, se suma a la iniciativa aduciendo que no perdía “la esperanza” de 

que el gobierno llegara a una negociación formal con la jerarquía mexicana.87 El diputado 

Arizcorreta también apoya la moderación, aduciendo que el congreso no debía decretar 

                                                 
84 Intervención del diputado Olvera, Sesión del 30 de junio de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p.495. 
85 Para proteger la intolerancia, el diputado Castañeda solicita que los diputados representen los derechos de la 
mayoría católica y la realidad existente: “Nosotros, señores, que nos gloriamos de demócratas, que llevamos 
el estandarte de la voluntad nacional, que somos los representantes del pueblo, y que comprendemos todo lo 
que importa tan augusta misión, no podemos sin conculcar nuestros mismos títulos, contrariar la unidad 
religiosa que existe entre todos los mexicanos.” Intervención del diputado Castañeda, Sesión de 29 de julio de 
1856, en Zarco, T.I, 1990, p.771. 
86 Intervención del diputado Olvera. Sesión de 30 de junio de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p.495. 
87 Intervención del diputado Cortes Esparza, Sesión de 30 de julio de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p.813. 

31
 
 



“leyes alarmantes” que pudieran “causar una conflagración en la sociedad”.88 Cerqueda 

propone que el Estado no se comprometa a proteger ningún culto y que el tema se 

mantuviera como punto omiso en la constitución.89 

Guillermo Prieto también interviene para señalar el beneficio de respetar los 

preceptos sociales establecidos, uno de ellos el deseo, casi unánime, de profesar 

exclusivamente el culto católico.90 El diputado Díaz González se da la oportunidad de 

ahondar más en el tema de la representación. Relata que antes de ser legislador había 

apoyado la libertad de cultos, pero que su posición como congresista hizo cambiar su 

percepción sobre el tema, en tanto que en su papel de representante político pesa más el 

respeto a la voluntad del pueblo, que significa “tener en cuenta sus costumbres, sus 

afecciones y su fallo”.91 

Zarco, plenamente convencido de la obligación de expedir la tolerancia religiosa, 

también navegaba con la idea de que los principios de la democracia debían guiar las 

acciones de los diputados, respetando así los deseos del pueblo que se pronunciaba por la 

exclusividad del catolicismo. Si la población mexicana se reconocía mayoritariamente 

católica, entonces los derechos de la mayoría debían prevalecer: 

Si la tolerancia de cultos es contraria a la voluntad nacional, no puede ser 
sancionada por una ley... La primera condición de una ley es la conformidad con la 
opinión general, y si nosotros la contrariamos, dejaremos de ser representantes del 
pueblo; y nos convertiremos en sus tiranos: nuestra ley quedará escrita en el papel y 
será escarnecida por los pueblos.92 
 

El asambleísta pretende apoyarse en un sutil distinción que encuentra entre la 

tolerancia de cultos y la libertad de conciencia. Encuentra que el artículo 15 no puede 

consignar esta última pues, como precepto de derecho natural, escapa a la definición de las 

leyes civiles. De igual manera, el diputado Mota afirma que la libertad de creencias debe 

ser definida por el criterio individual y no por el legislador.93 Lo mismo opina Cortés 

Esparza, para quien la libertad de conciencia no necesita ser legislada por ser uno de los 

                                                 
88 Intervención del diputado Arizcorreta, Sesión de 30 de julio de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p.831. 
89 Intervención del diputado Cerqueda, Sesión de 30 de julio de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p.846. 
90 Intervención del diputado Prieto, Sesión de 30 de julio de 1856, en Zarco, T.I, 1990, pp.815-816. 
91 Para conciliar esos elementos, propone una tolerancia que respete, en términos generales, la libertad de 
conciencia y que otorgue la exclusividad al catolicismo. Intervención del diputado Díaz González, Sesión de 
30 de julio de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p.841. 
92 Intervención del diputado Zarco, Sesión de 29 de julio de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p.772. 

32
 
 



principales derechos del hombre, de la misma manera que tampoco se confirma 

constitucionalmente el derecho del hombre a “la luz del día”.94 El argumento es repetido 

hasta el fin de la discusión, por ejemplo Lafragua, quien reconoce el derecho a la libertad 

de conciencia, pero no considera que ésta deba estar asentada en la constitución pues no es 

un derecho político, sino natural “es una facultad intrínseca, inseparable de la inteligencia e 

independiente de toda acción legal, de toda opinión ajena, como es la libertad de 

pensamiento. Y así, como no puede figurar en una constitución un artículo que diga que el 

hombre es libre para pensar, tampoco puede figurar otro que diga que el hombre es libre 

para adorar a Dios”.95 

Así, con elaboradas y contradictorias justificaciones, los congresistas perfilan un 

espacio para las decisiones pragmáticas en el constituyente de 1856-1857, tendiente a tomar 

medidas transitorias y discordantes con los principios liberales, pero capaces de garantizar 

la gobernabilidad del país. De esa manera, el empuje del derecho individual va cediendo en 

las últimas sesiones en que se somete a debate ante la aplastante revisión de los 

congresistas de la sociedad mexicana y su relación con la Iglesia y el catolicismo. Nada 

expone mejor la imposibilidad del principio, como la intervención del diputado Vicente 

López, para quien la discordia generada por la tolerancia religiosa evidenciaba la falta de 

una formación cívica que la sustentara: “No tendremos pues, tolerancia, porque no hay 

instrucción, porque el gobierno de México no ha podido vincular a los gobiernos y crearles 

amor patrio, espíritu público.”96  

No obstante, los diputados liberales también reconocen que deben existir un mínimo 

de seguridades legales para el ejercicio de los cultos, pues como otras tantas libertades, 

debe estar limitada y sujeta a la vigilancia del poder público.97 Para Zarco lo que debe 

quedar claro en la legislación es la garantía de los individuos para no verse coaccionados a 

profesar una confesión determinada, pues una fe religiosa no podía ser inspirada por las 

leyes civiles.98 Lo que debe suprimirse, entonces, es la exclusividad del catolicismo y la 

                                                                                                                                                     
93 Intervención del diputado Mata, Sesión de 29 de julio de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p.778. 
94 Intervención del diputado Cortés Esparza, Sesión de 30 de julio de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p.813.  
95 Intervención del diputado Lafragua, Sesión de 1 de agosto de 1856, en Zarco, T. II, 1990, p.5. 
96 Intervención del diputado Vicente López, Sesión de 31 de julio de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p.873. 
97 Intervención del diputado Arizcorreta, Sesión de 30 de julio de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p.827. 
98 Zarco F. “La constitución y la prensa. II”, editorial de El Siglo Diez y Nueve, 19 de marzo del 57, en Zarco, 
Vol.8, p.193. 

33
 
 



prerrogativa de la Iglesia católica para utilizar, legalmente, la fuerza pública para hacer 

valer sus preceptos religiosos.99  

El panorama había sido anticipado desde la presentación del proyecto constitucional 

por el diputado Olvera, quien emitió un voto particular en el que sugiere la manera de evitar 

la confrontación en el congreso general sobre el tema a través de dos propuestas: la primera 

es la supresión del artículo de la constitución como “el mejor medio de no establecer nada y 

de levantar la polvareda en nuestra contra”; y la segunda, que se delegue a los estados de la 

federación la facultad para que pudiesen sancionar o no, la tolerancia de cultos. Opina que 

los estados “son los únicos que pueden conocer la verdadera opinión de sus pueblos en 

asunto que tanta trascendencia, y a ellos, por lo mismo, debe pertenecerles de derecho, la 

facultad de hacer la reforma en este particular, sin que la Unión pueda ni deba ingerirse en 

otra cosa que en abrir una amplia puerta para aquella, prohibiendo la persecución por 

opiniones y creencias religiosas; pero dejando a los supremos poderes de las localidades, la 

atribución de establecer la tolerancia en los lugares donde la creyeren oportuna.”100 

El debate no concluye la cuestión de la tolerancia religiosa, y se opta por la 

supresión del artículo en la constitución con 64 votos a favor y 44 en contra. La omisión 

constitucional del artículo 15 fue considerada una medida “prudente y conciliadora” que 

evitaría enardecer los ánimos y que emplazaba la cuestión de la tolerancia para su posterior 

definición legislativa.101  

A pesar del dominio moderado, los partidarios de la tolerancia logran tres puntos 

importantes: el primero es empujar la transformación en los estados de la federación, a los 

que se deja el debate y la aprobación de esa garantía para sus territorios; el segundo, es que 

la omisión del artículo en la constitución da término al exclusivismo católico, por lo que su 

protección no es más un asunto de Estado; por último, la omisión amplía los derechos 

individuales al dar término a la obligación legal de profesar el catolicismo.  
 La discusión de la tolerancia de cultos en las asambleas estatales de la república, 

muestra la fuerza del federalismo como garante de las libertades individuales, y vigoriza la 

                                                 
99 Zarco F. “La constitución y la prensa. II”, editorial de El Siglo Diez y Nueve, 19 de marzo del 57, en Zarco, 
Vol.8, 1989-1993, p.193. 
100 Voto particular del diputado Olvera sobre el proyecto de constitución. Sesión de 16 de junio de 1856, 
Zarco, T.I, 1990, p.494. 
101 Sesión del 5 de agosto de 1856. Nuevamente en la sesión del 26 de enero de 1857, se ratifica la omisión 
constitucional del artículo. Zarco, T.II, 1990, p.93-94 y 816-822, respectivamente. 

34
 
 



fortaleza política de los congresos locales y su plano de decisión autónomo, que le da el 

espacio para evaluar y disponer la transformación legal a partir de las circunstancias 

locales.  

Como puede verse en el cuadro 1, al final de este capítulo, la cuestión de la 

gobernabilidad y el orden social fueron dos factores que determinaron, en última instancia, 

el pragmatismo de los diputados partidarios de la tolerancia en el plano local. Las 

asambleas locales que incorporan a sus constituciones la tolerancia de cultos son casi la 

mitad del país: Aguascalientes, Campeche, Coahuila, Durango, Guerrero, Hidalgo, Estado 

de México, Sinaloa, Sonora, Tamaulipas y Tlaxcala, Yucatán. Varios de ellos son estados 

que históricamente, por su lejanía de los centros de poder eclesiástico, cuentan con una 

fuerza clerical limitada, como era el caso de algunos territorios del norte y el sur del país. 

Para ese tiempo, el territorio nacional se divide en grandes obispados cuya extensión abarca 

varios estados de la federación. Durante la primera mitad del siglo XIX dichos obispados 

experimentan largas vacantes en sus sedes episcopales y la falta de una administración 

espiritual debido a un clero insuficiente para servir tan extensos territorios. Ello será la 

causa de que, para la década de 1860, se promueva ampliamente la división de los antiguos 

obispados. No es de extrañar que la debilidad y lejanía de las iglesias en lugares como 

Sinaloa, Sonora, Tamaulipas y Yucatán, hayan influido en la fortaleza de los gobiernos 

locales, pues los diputados podían atreverse a decretar la tolerancia de cultos y garantizar 

los derechos de las incipientes minorías, sin esperar, tampoco, una gran oposición social.  

Por otra parte, la trayectoria histórica particular de cada estado marca excepciones, 

pues congresistas más osados como los del estado de Tlaxcala, integran no sólo la libertad 

religiosa como un derecho fundamental, sino la separación Estado-Iglesia: “Teniendo por 

norma las leyes mencionadas, hemos sentado como principio constitutivo de nuestra 

sociedad, la protección por parte del Gobierno a todos los cultos, porque la justicia y el 

gobierno se resentían demasiado de la intolerancia religiosa.”102  

                                                 
102 Después de decretada la separación Estado-Iglesia, la tolerancia de cultos es consignada por las 
constituciones estatales de Aguascalientes, Campeche, Coahuila, Durango, Guerrero, Hidalgo, Estado de 
México, Sinaloa, Sonora, Tamaulipas, Tlaxcala y Yucatán. La constitución de Tlaxcala consigna, por 
ejemplo: “Entre los negocios del Estado y los eclesiásticos habrá perfecta independencia, y el Gobierno 
protege con su autoridad todo culto público.” “Constitución política del Estado de Tlaxcala de 5 de mayo de 
1868”, Presentación y Art.2. Colección que comprende la constitución general de la República con sus 
adiciones, reformas y leyes orgánicas expedidas hasta el 30 de junio de 1884. y las constituciones especiales 
de cada uno de los estados de la Federación. T. II, México, Imprenta del Gobierno en Palacio, 1884, pp.333. 

35
 
 



El único estado de la federación que consigna explícitamente la intolerancia 

religiosa y la protección al catolicismo es Chiapas: “La religión que profesa el Estado es la 

católica, apostólica, romana.”103 

El balance de la Constitución de 1857 y sus contemporáneas en los estados respecto 

a la cuestión de la tolerancia de cultos resulta favorable para la libertad de conciencia, pues 

muestra el avance que logra empujar la discusión de la asamblea general constituyente de 

1856-1857. 

 

b) Los controles alternos frente a la omisión legal sobre la tolerancia 

Para Ponciano Arriaga y otros diputados radicales, la cuestión eclesiástica no estaba 

concluida con la omisión del artículo 15.104 Sobre todo, si la tibieza, el temor y las fuerzas 

externas habían impedido la constitucionalización de ese principio, “tan necesario” para las 

libertades humanas. Entonces, resultan forzosos ciertos controles legales que, desde la 

constitución, permitan la regulación estatal en materia eclesiástica. Con ese fin, el diputado 

Arriaga presenta a la cámara la adición de un artículo que establece la facultad exclusiva de 

los poderes federales para “ejercer en materias de culto religioso, y disciplina externa, la 

intervención que designen las leyes.”105 

Este principio era muy general, pero daba legalidad a las acciones futuras que los 

gobiernos emprendieran en materia eclesiástica. 

 La intervención, referida en otro momento como perjudicial para los poderes civiles 

y eclesiásticos, representa aquí, una manera de formar un contrapeso a las circunstancias de 

la gran fuerza del catolicismo y del poder eclesiástico que hicieron imposible el decreto de 

la tolerancia de cultos. Esas mismas circunstancias “obligan al legislador a intervenir en el 

                                                                                                                                                     
Al no contar con el primer tomo de esta colección se consultó otra edición facsimilar: Constitución de 1857, 
Constituciones de los Estados. Presentación de Enrique Lombera Pallares, México, Partido Revolucionario 
Institucional, Serie Documentos 6, Sin año, (edición facsimilar, 1884). 
103 Constitución política del Estado de Chiapas de 4 de enero de 1858, en Constitución de 1857, 
Constituciones de los Estados....p.57. El artículo fue derogado por las reformas constitucionales de 25 de 
septiembre de 1873. 
104 Ponciano Arriaga nació en el año de 1811. Fue abogado, militar y masón. Fue gobernador del Distrito 
Federal y de Aguascalientes, se le reconoce por su distinguida gestión pero, sobre todo, por sus profundas 
ideas humanitarias expresadas en cientos de páginas fundamentales para la historia del país. Murió en 1865. 
105 La adición propuesta por Arriaga es aprobada por el congreso, “en virtud de la cual corresponde a los 
poderes generales en materia de culto religioso y disciplina externa, la intervención que designen las leyes.” 
Dentro de la Constitución se añade como el artículo 123. Sesión 30 de enero de 1857, en Zarco, T.II, 1990, 
pp.866-867.  

36
 
 



culto y en la disciplina”, pues de otra manera las aspiraciones soberanas de la reforma del 

Estado quedarían sobrepasadas por el poder eclesiástico. El artículo, entonces, es un 

mecanismo de control gubernamental que funciona mientras las reformas radicales y de 

mayor peso empiezan a ganar terreno en el plano local. 

 

3. El desafuero eclesiástico 

La cuestión de los fueros está directamente relacionada con seis problemas centrales de la 

reforma liberal: las garantías individuales, la formación de las nuevas identidades políticas, 

las reformas económicas, la reorganización de la justicia, la constitución civil del clero y su 

representación política, y el reconocimiento de la soberanía estatal. 

La discusión de los fueros no era nueva, tenía importantes antecedentes en los 

esfuerzos de varios liberales de la primera mitad del siglo XIX, que intentaron hacer 

posible la igualdad jurídica de los individuos ante la ley. José María Luis Mora y Valentín 

Gómez Farías son ejemplo de ello. Ambos habían esbozado un modelo de ciudadano que 

desplazaba de la organización social a las entidades corporativas tradicionales como la 

Iglesia, el ejército, los gremios y las comunidades indígenas, entre otras, a fin de establecer 

la igualdad de la población ante la ley. Mora considera la abolición de privilegios una 

necesidad individual y política, en tanto que el espíritu de cuerpo debilita y destruye el 

espíritu nacional, pues las personas se conciben a sí mismas como parte de una corporación a 

la cual otorgan sus lealtades.106  

 Mora opina que el estatus del clero es particularmente opuesto a la formación 

ciudadana por “su resistencia a someter las acciones civiles y las causas criminales de sus 

miembros al poder social, a sus leyes, a sus autoridades gubernativas y judiciales.”107 El 

fuero eclesiástico no reconoce más autoridades que las de su clase “únicas de quienes tiene 

que esperar y temer, y a las que se halla sometido mucho más de lo puede estarlo cualquier 

ciudadano al poder civil.”108  

                                                 
106 “Abolición de los privilegios del clero y la milicia” en Mora, 1949, p.67. 
107 “Abolición de los privilegios del clero y la milicia” en Mora, 1949, p.53.  
108 “Abolición de los privilegios del clero y la milicia” en Mora, 1949. p.53. Connaughton menciona que el 
problema “de incertidumbre de límites sobre las esferas propias de los poderes eclesiástico y civil, en medio 
de una frecuente confusión y repetidos choques, es un problema que venía agrandándose desde las reformas 
borbónicas.” Connaughton, Brian. “Los curas y la feligresía ciudadana en México, siglo XIX.” en Jaime E. 
Rodríguez O. Las nuevas naciones: España y México, 1800-1850, Madrid, España, Editorial Mapfre, 2008, 
p.247. 

37
 
 



 Los privilegios y exenciones legales generan problemas de inseguridad jurídica, por 

ejemplo, el clero está sometido a una legislación confusa, mezcla indiscriminada entre la 

legislación eclesiástica y civil: “Nadie puede saber a punto fijo cuáles son las leyes político-

eclesiásticas que fijan la condición y los deberes de los individuos del clero en el orden 

social mexicano, pues las disposiciones contrarias que existen sobre todo en materias de 

derecho canónico se dan a la vez por vigentes o abolidas, según la opinión o intereses de los 

que se hallan en el caso de aplicarlas.”109 

 Uno de los pasos decisivos en la disolución de los privilegios corporativos es la 

llamada Ley Juárez, por medio de la cual se suprime la jurisdicción de los tribunales 

especiales. El artículo 42 de dicha ley asienta, en su segunda parte, que los tribunales 

eclesiásticos ya no pueden tratar cuestiones civiles, a pesar de que temporalmente podían 

conocer “de los delitos comunes de su fuero”. Establece que el “fuero eclesiástico en los 

delitos comunes es renunciable”, y dispone que los tribunales eclesiásticos pasen los 

asuntos civiles a los jueces ordinarios respectivos con la salvedad de que conserven su 

jurisdicción en las causas criminales.110  

El constituyente de 1856-1857 retoma la ley Juárez para su discusión y ratificación. 

El dictamen de la Comisión de Justicia evalúa el artículo bajo el mismo criterio de utilidad 

y conveniencia con que se habían discutido otros apartados. Señala que la ley consigna un 

gran principio político encaminado a consolidar la igualdad social entre los individuos, 

amparado en un ideal de justicia universal que elimina parte de los fueros de la clase 

eclesiástica y militar, pues los consideran una “constante rémora” para el avance de la 

sociedad: “El principio consignado en la ley, es un gran paso hacia la igualdad social, pues 

que la abolición del fuero civil en cuanto a los eclesiásticos, y del civil y criminal por 

delitos comunes en cuanto a los militares, es la satisfacción de dos necesidades que 

reclamaban, no sólo la consecuencia con los principios democráticos, sino las 

circunstancias particulares nuestra sociedad.”111  

                                                 
109 “El gobierno de las clases aforadas” Mora, José María Luis. Obras completas Lillian Briseño Senosian, 
Laura Solares Robles y Laura Suárez de la Torre (selección y notas), México, Secretaría de Educación 
Pública, Instituto de Investigaciones Dr. José María Luis Mora, 1986, Vol.4, pp.267-268. 
110 “Ley sobre Administración de Justicia y Orgánica de los Tribunales de la Nación, Distrito y Territorio” 22 
de noviembre de 1855. 
111 Dictamen de la Comisión de Justicia sobre la Ley Juárez, Sesión de 15 de abril de 1856, en Zarco, T.I, 
1990, pp. 137-138. 

38
 
 



La permanencia de los privilegios clericales se considera, particularmente, un 

elemento subvertidor del orden social, en tanto que representa una forma de “constante 

amago a las garantías individuales”, pues ciertos grupos entran en abierta disputa por la 

preponderancia de sus privilegios dejando sin garantías a los derechos del resto de la 

ciudadanía que se encontraba sin protección. Los fueros apartaban al sacerdocio de “su 

carácter sagrado” y lo sobreponía inconvenientemente a las demás clases.112 Varios 

diputados coinciden en el reconocimiento de la Ley Juárez por el Congreso Constitucional 

es una medida política necesaria para evitar nuevas insurrecciones al amparo de la 

impunidad.113 Uno de ellos, el diputado Mariscal, explica la necesidad de que el Congreso 

revise y apruebe favorablemente el dictamen de la Ley, si se pretende garantizar el orden 

público y la consolidación de la libertad, pues la asamblea está “en el deber de hacer 

pedazos la bandera de la rebelión y de frustrar hasta las últimas esperanzas de los 

reaccionarios...”114 

Entonces, la supresión de fueros no sólo era útil, sino además conveniente como “un 

gran paso hacia la igualdad social”.115  

 La voz del diputado Castañeda se hizo escuchar, una vez más, en defensa de los 

privilegios eclesiásticos con el argumento de que éstos debían respetarse pues estaban 

consignados en la constitución de 1824, misma que tenía un gran apoyo social.116 Al igual 

que en el debate del artículo 15, propone que el decreto sobre los fueros atienda “a las 

convicciones, a los deseos, a los hábitos, a las creencias de gran parte del pueblo.”117  

Para Zarco esa propuesta era de “excesiva buena fe”, pues Castañeda no alcanzaba a 

entender que los hechos del país ya habían cambiado a las instituciones. La supresión de los 

fueros era una medida que las circunstancias del país obligaban a decretar, porque “los 

fueros se convirtieron en poderosísimos auxiliares de la opresión y de la tiranía, y era 

preciso destruirlos para redimir a este pueblo.”118 Lo único que la gente esperaba que se 

                                                 
112 Intervención del diputado Vicente López, Sesión de 22 de abril de 1856, en Zarco, T.I,  1990, p.177. 
113 Intervenciones de los diputados Fuente, Aguado y López, Sesión de 22 de abril de 1856, en Zarco, T.I,  
1990, pp.173-177. 
114 Intervención del diputado Mariscal, Sesión de 19 de abril de 1856, en Zarco, 1990, T.I,  p.169. 
115 Dictamen de la comisión de Justicia sobre la Ley Juárez, Sesión de 15 de abril de 1856, en Zarco, T.I, 
1990, p.138. 
116 Intervención del diputado Castañeda, Sesión de 21 de abril de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p.167. 
117 Intervención del diputado Castañeda, Sesión de 22 de abril de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p.179. 
118 Intervención del diputado Fuente, Sesión de 21 de abril de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p.174. El diputado 
Montes refirió como antecedente la propuesta del conde de Revillagigedo, quien señalaba que los fueros, 

39
 
 



conservara de la Constitución de 1824 era la división de poderes y el sistema de gobierno 

federal, lo demás ya no coincidía con la realidad existente ni con el proyecto liberal que 

deseaba instaurarse. 

No obstante, representantes como Ponciano Arriaga hilan más fino y se concentran 

en las implicaciones políticas de fondo de la ratificación de la ley por el Congreso. Y es que 

todos estos temas vinculan, primordial o tangencialmente, a la delimitación de las 

facultades de los poderes de la federación. Como Carmagnani señala, el Estado se 

configura como una “realidad basada en una tensión constitucional que... es definida por la 

existencia de dos polos en tensión, el Congreso y el gobierno.”119 El tema que se presenta 

con la ratificación de una ley promulgada por el gobierno, es la posibilidad de someter al 

poder ejecutivo a una inspección del Congreso, que muchos consideran necesaria para 

equilibrar la relación entre poderes. Zarco es uno de ellos, pues considera la vigilancia de 

los actos de gobierno como un contrapeso imperativo para evitar el ejercicio tiránico del 

poder y, además, para dar legitimidad a la propia actuación del gobierno. Zarco añade que 

la aprobación de la asamblea “da más fuerza a la reforma, frustra toda esperanza en los 

reaccionarios, y viene a ser una nueva prenda de unión entre los dos poderes”. 120 Otros 

diputados siguen esta propuesta, pues consideran que la obligación del congreso es “la 

conveniente revisión de los poderes públicos.”121 Y no sólo el poder ejecutivo debía 

someterse a ciertos límites, también los demás poderes. 

A diferencia del debate sobre el artículo 15, los diputados muestran una actitud más 

decidida para la ratificación de la Ley Juárez. Los diputados Escudero y Aguado lanzan una 

opinión “todavía más avanzada que la ley Juárez”, pues denuncian el hecho de que la ley 

conservara el vicio del fuero eclesiástico en materia criminal.122 El fuero criminal 

compromete la soberanía del Estado al obstaculizar su acción judicial sobre los ministros, a 

quienes da más poder “de lo que antes tenían, y así no se trata de igualdad, sino de un 

                                                                                                                                                     
particularmente el eclesiástico, eran perjudiciales para la sociedad. Con ello pretendía demostrar que la 
supresión no era una idea nueva y demagógica, sino de bases sólidas y significativo e histórico arraigo entre 
distintos sectores sociales. Intervención del señor Montes, Sesión de 22 de abril de 1856, en Zarco, T.I, 1990, 
p.179. 
119 Carmagnani, Marcello. Estado y mercado. La economía pública del liberalismo mexicano, 1850-1911, 
México, Fondo de Cultura Económica-Fideicomiso de las Américas (serie Hacienda), 2004, p.362. 
120 Intervención del diputado Zarco, Sesión de 21 de abril de 1856, en Zarco, T.I, 1990, p.173. 
121 Por ejemplo, la intervención del diputado Fuente, Sesión de 21 de abril de 1856, Ibid.,  p.174. 
122 Intervención del diputado Escudero, Sesión de 21 de abril de 1856, Ibid., pp.171-172. 

40
 
 



principio más alto, más importante para la soberanía de la nación.”123 El reto es hacer valer 

la soberanía del Estado, coartada por límites legales establecidos por el fuero eclesiástico. 

Buena parte del episcopado mexicano interviene en esa discusión a través de 

comunicados. La defensa de la jerarquía se basa en una concepción de derecho natural, 

vigente desde el régimen colonial, que reconoce a la Iglesia como una entidad con 

autonomía jurídica, privilegios y obligaciones propias. La cuestión de los fueros 

eclesiásticos evidencia con mayor contundencia la controversia entre la concepción liberal 

de la soberanía del Estado y la noción de la soberanía fragmentada, que descansa en los 

distintos cuerpos sociales de antiguo régimen, en un sistema reconocido por Paolo Grossi 

como “sociedad de sociedades”.124 La legislación novohispana hace de los cuerpos sociales 

organismos con jurisdicción legal propia e independiente. 

El arzobispo de México, Lazaro de la Garza y Ballesteros, recomienda al clero 

mexicano hacer una protesta general e inmediata al Ministro de Justicia de la Nación.125 La 

defensa de los fueros y privilegios pretende la conservación de la soberanía eclesiástica 

considerada de origen divino y superior a la del Estado. El arzobispo argumenta que el 

fuero eclesiástico no es un privilegio otorgado por el poder civil, sino un derecho 

“preexistente” concedido a los sacerdotes en razón de su dignidad, por su consagración a 

los altares y por la representación social del ministerio católico, que se sobrepone a 

cualquier autoridad temporal por su origen divino.126  

Pronto se escucharon las protestas de los obispos de Puebla, Michoacán, Chiapas y 

Guadalajara. Sus comunicados plantean dos argumentos centrales. El primero rechaza el 

principio de igualdad jurídica, al que consideran una teoría irreal e injusta para aquéllos 

miembros de la sociedad que viven una desigualdad de hecho, la cual es sustancial 

reconocer pues de ella deriva la gestión de la “verdadera” justicia. El derecho no debe 

imponerse, aseguran, como una misma regla para todos, sino que necesita reconocer las 

diferentes condiciones de cada persona para adaptarse a ellas, sacrificando la “lógica, la 

                                                 
123 Intervención del diputado Aguado, Sesión de 22 de abril de 1856, Ibid., p.176. 
124 Grossi, Paolo. Derecho, sociedad, estado: una recuperación para el derecho, México, Escuela Libre de 
Derecho, El Colegio de Michoacán, Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo, 2004.  
125 Lázaro de la Garza y Ballesteros es nombrado arzobispo de México en septiembre de 1850, posición en la 
que se mantiene hasta su muerte en marzo de 1862. 
126 Contestaciones habidas entre el Señor Arzobispo y el Ministerio de Justicia con motivo de la ley sobre 
administración en ese ramo. México, Imprenta de José Mariano Fernández de Lara, 1855, p.6. 

41
 
 



sistematización, la unidad formal y flexibilizarse como una vestimenta que quiera adherirse 

a los diversos cuerpos que cubre.”127 

Clemente de Jesús Munguía, obispo de Michoacán y reconocido defensor y litigante 

de los intereses eclesiásticos, expone claramente el segundo argumento del clero 

conservador, que juzga la supresión del fuero como una “intromisión” de la 

“administración pública”, en asuntos de exclusivo dominio eclesiástico.128 Afirma 

categóricamente que la única autoridad reconocida para modificar sus derechos y limitar 

sus facultades son los obispos y el papado, pues su derecho de juzgar “emana directamente 

del mismo que la fundó, y no viene de otra parte.”129 El obispo dice entender la intención 

de los asambleístas por motivar una reforma eclesiástica, pero se opone a que ésta sea desde 

el poder político y que, además, pretenda anular los derechos políticos y privilegios 

jurídicos del clero. Al Estado reconoce una autoridad limitada que no alcanza para, a título 

propio, hacer reformas en materia eclesiástica. Los prelados coinciden en que cualquier 

                                                 
127 Grossi, Paolo. El orden jurídico medieval, Marcial Pons, Ediciones Jurídicas y Sociales, Madrid, 1996. 
p.131. 
128 José Clemente de Jesús Munguía nació en Los Reyes, Michoacán, el 21 de noviembre de 1810. Estudió en 
el Colegio Seminario de Morelia en 1830, donde conoció a Pelagio Labastida y Dávalos. Reconocido como 
un alumno de gran capacidad intelectual, ingresó al Seminario de Morelia y recibió el título de abogado en 
1838. Sus adelantos lo llevaron a ocupar algunas cátedras en el Seminario, entre 1835 y 1838, cuando todavía 
era estudiante. Después de fungir un breve tiempo como Juez de Distrito decidió continuar sus clases en el 
Seminario y recibir las órdenes sacerdotales el 16 de mayo de 1841.  Fue nombrado obispo de Michoacán en 
1851, pero no pudo tomar posesión de su cargo por negarse a jurar la constitución en los términos que se lo 
exigían las autorices civiles, sino hasta un año más tarde. En septiembre de 1858, debido a su fuerte oposición 
a la legislación liberal, fue obligado a abandonar su jurisdicción episcopal por el presidente interino de la 
república. El prelado se instaló en Coyoacán, lugar donde continuó elaborando sus protestas frente hacia la 
política liberal que, en Michoacán, estaba llegando a las confiscaciones de bienes de la Catedral de Morelia, al 
cierre del Colegio Seminario y al destierro de otras dignidades eclesiásticas, como el gobernador y el 
secretario de la Mitra. En 1861 es desterrado del país y se instala en Roma, lugar donde fallece el 14 de 
diciembre de 1867. Véase Bravo Ugarte, José. Munguía: Obispo y Arzobispo de Michoacán (1810-1868), 
México, Jus, 1967. 
129 “Exposición del Obispo de Michoacán al Supremo Gobierno con motivo de los artículos 42, 44 y 4º de los 
transitorios de la ley de 22 de noviembre de 1855 sobre la administración de justicia en la parte concerniente 
al fuero eclesiástico; pidiendo la derogación de aquellos, y protestando contra sus efectos, en caso de no 
derogarse, 30 de noviembre de 1855”, en Defensa Eclesiástica en el obispado de Michoacán desde de 1855 
hasta principios de 1858, o sea, colección de representaciones y protestas, comunicaciones oficiales, 
circulares y decretos diocesanos, con motivo de las leyes, decretos y circulares del gobierno general, 
constitución federal de 1857, decretos y providencias de los gobiernos de los estados de Michoacán y de 
Guanajuato, contra la soberanía, la independencia, inmunidades, y derechos de la Santa Iglesia, desde el 23 
de noviembre de 1855 hasta principios del año de 1858, en que el nuevo gobierno derogó todas las leyes que 
el anterior había dado contra la iglesia. Seguida de una serie de instrucciones a los fieles sobre la 
institución, régimen y derechos de la Santa Iglesia católica, por el Lic. Clemente de Jesús Munguía, Obispo 
de Michoacán. T.I. México, Imprenta de Vicente Segura, 1858, p.6. 

42
 
 



reforma relacionada con la Iglesia sólo podía ser legítima y legal si era dictada o pactada 

con sus autoridades eclesiásticas.  

Munguía hace hincapié en el escándalo que producirá el ingreso de los sacerdotes a 

los tribunales y cárceles civiles para ser procesados como simples delincuentes, soportando 

“delante de sí el descrédito de la clase entera...el vilipendio absoluto del ministerio 

sacerdotal.”130  

Aunque horrorizada, la jerarquía comprende los alcances de la igualdad jurídica que 

se pretende establecer y los límites impuestos a su ciudadanía. Por ejemplo, el obispo de 

Puebla, Pelagio Labastida,131 entiende que la igualdad jurídica llevará, necesariamente, a la 

individualización de la clase sacerdotal, al cierre de sus espacios jurídicos privilegiados y a 

la supresión de su autoridad y representación política: 

Se le sujeta –al clero-, sin distinción de Obispos, Presbíteros y Ministros, a unos 
jueces, a unas autoridades cuya elección no se le da parte; en fin, para el ejercicio de 
los derechos políticos no son ciudadanos mexicanos, sino eclesiásticos, o mejor 
dicho, miembros de una sociedad extraña, que muerta para México nada tiene que 
ver con su gobierno; y hoy en el arreglo de la administración de justicia ya no son 
puramente eclesiásticos, han perdido este carácter en concepto de la ley; son 
puramente mexicanos y deberán ser juzgados por los tribunales del fuero común. No 
sé qué nombre podrá darse a esto, y por los respetos debidos al supremo gobierno 
solo puedo repetir que ha sido inesperado.132 
 

Labastida defiende al fuero como una prerrogativa que permite a los eclesiásticos 

ser juzgados, civil y criminalmente, por sus propios jueces. Esta inmunidad personal es 

garantía de “derecho natural”, ordenador de las sociedades y las jerarquías sociales, 

                                                 
130 “Exposición del Obispo de Michoacán al Supremo Gobierno con motivo de los artículos 42, 44 y 4º de los 
transitorios de la ley de 22 de noviembre de 1855 sobre la administración de justicia en la parte concerniente 
al fuero eclesiástico; pidiendo la derogación de aquellos, y protestando contra sus efectos, en caso de no 
derogarse, 30 de noviembre de 1855,” Ibid., p.10 y 12. 
131 Pelagio Labastida y Dávalos era originario de Zamora, Michoacán. Realizó sus estudios en el Colegio 
Seminario de Morelia de 1831 a 1838. Obtuvo el título de abogado en 1839 y fungió como promotor fiscal y 
juez de testamentos de la Iglesia Catedral de Michoacán, de la que fue prebendado y canónigo en 1847. A la 
par de su carrera eclesiástica, Labastida tuvo una activa participación en la política mexicana que dio inicio en 
1846, cuando fungió como diputado de la Junta Departamental de Michoacán. Ocupó la rectoría del seminario 
de Morelia de 1850 a 1855, cuando Clemente de Jesús Munguía estaba al frente del obispado. Fue electo 
obispo de Puebla en 1855 y al año siguiente fue desterrado por primera vez del país, tras protagonizar dos 
conflictos con las autoridades poblanas. Regresa al país poco después de ser consagrado arzobispo de México 
en 1863. Falleció en Oacalco Morelos, el 4 de febrero de 1891. 
132 Los paréntesis son míos. Cuarta Carta Pastoral del Illmo. Señor Obispo de la Puebla de los Ángeles Lic. 
D. Pelagio Antonio de Lavastida, manifestando a sus diocesanos a contestación que dio en 29 de Noviembre 
de 1855 al Exmo. Sr. Ministro de Justicia y Negocios Eclesiásticos, protestando contra los artículos 42, 44 y 

43
 
 



“superior a la autoridad temporal que preside a la sociedad”, y por lo tanto, más allá de la 

“voluntad o capricho de los gobernantes”; el derecho natural está “fuera de la órbita en que 

desarrolla su acción el poder público.133 Carlos María Colina y Rubio, obispo de Chiapa, 

también alude al antiguo derecho natural para fundar la defensa de la independencia y 

soberanía de la Iglesia, como una de las tantas sociedades constituidas con un derecho 

privado.134 Por virtud de ese derecho la Iglesia debía ser reconocida como cualquier entidad 

política –soberana e independiente-, en una “igualdad internacional” respecto de otros 

Estados.135 

Con respecto al artículo 44 de la ley, que proponía hacer renunciable al fuero, los 

prelados señalan que el sacerdote no podía renunciar individualmente a un fuero otorgado 

al cuerpo de ministros de la Iglesia, como una inmunidad de rigurosa justicia. El fuero 

pertenecía a la Iglesia y no a la posesión particular de quien la representaba. Así los 

eclesiásticos no debían estar sujetos a las leyes ni civiles ni criminales de las sociedades, 

sino a reglas particulares consignadas por el derecho natural fuera de la jurisdicción del 

poder público.136 

 El debate no hacía más que evidenciar la disputa por la delimitación de la autoridad 

y soberanía entre ambos poderes. La Iglesia reclamaba respeto a la autonomía, soberanía, 

autoridad y jurisdicción de la que había gozado durante siglos. Estas prerrogativas 

obstaculizaban dos aspectos concretos del proyecto de Estado liberal: primero, impiden el 

afianzamiento del Estado soberano, cuya consolidación demandaba el control de aquéllos 

aspectos manejados por la iglesia; por otro lado, frenan los derechos individuales que se 

consideran la base de la democracia, pues sin la igualdad jurídica la “democracia sería 

imposible, porque fundándose en la justicia universal, malamente podría ejercerse ésta 

reconociéndose privilegios en los individuos o en las clases.”137 

                                                                                                                                                     
4o de los transitorios de la ley expedida en 22 del mismo sobre administración de Justicia, en la parte 
relativa al fuero eclesiástico. Imprenta de José María Rivera, 1855, p.6. 
133 Ibid., pp.3-4. 
134 Carlos María Colina y Rubio. Fue obispo de Chiapa de abril de 1854 a marzo de 1863, cuando fue 
nombrado obispo de Puebla, donde se mantuvo hasta su muerte en marzo de 1879. 
135 Quinta Carta Pastoral que el Illmo. Sor. Dr. D. Carlos María Colina y Rubio, Dignísimo Obispo de la 
Diócesis de Chiapa, dirige a todos sus diocesanos a 8 de Junio de 1856. Sobre la independencia, soberanía y 
libertad de la Iglesia. Imprenta de Chiapas, 1856, p.13. 
136 Cuarta Carta Pastoral del Illmo. Señor Obispo de la Puebla de los Ángeles...1855, p.4. 
137 Dictamen de la Comisión de Justicia sobre la Ley Juárez, Sesión de 15 de abril de 1856, en Zarco, T.I,  
1990, p.138. 

44
 
 



La resistencia de la jerarquía evidencia que las reformas no serían tarea fácil. 

Continuamente insisten en que la falta de acuerdos previos entre gobierno y autoridades 

eclesiásticas impedía moderar y contener los cambios y, principalmente, que reconociera a 

las autoridades eclesiásticas como un actor político de interlocución. Sin esas condiciones, 

la oposición era inevitable, como señala el obispo Colina y Rubio, quien comunica al 

ministro de justicia y negocios eclesiásticos estar al tanto de su deber de “acatar, obedecer y 

cumplir las leyes que establezca la autoridad temporal en la órbita de sus atribuciones”, 

pero como obispo de la iglesia mexicana asegura tener la “obligación” y el amparo del 

derecho para desobedecer la legislación civil: “cuando tales leyes o disposiciones 

temporales se opongan o traten de anular otras canónicas preexistentes que he jurado 

inviolablemente observar; resulta de aquí, por una necesaria verdad de consecuencia que ni 

la ley sobre administración de justicia que V.E. me acompaña, ni cualquiera otra que en 

manera alguna ataque o destruya las inmunidades, los derechos y prerrogativas de la Santa 

Iglesia, pueden ser objeto de mi obediencia y reconocimiento.”138  

Así, una parte del clero nacional sigue considerando legítima la resistencia, pacífica y 

armada, hacia los gobiernos civiles y las disposiciones de las legislaturas, como lo muestran 

las insurrecciones que continuaron produciéndose en la época. Así, es difícil evitar el trago 

amargo de la confrontación, pues estas reformas eran necesarias para que el Estado adquiriera 

para sí un conjunto de facultades y para que la población ampliara sus derechos individuales, 

todo ello en detrimento del poder eclesiástico: 

La igualdad ante la ley, y por consecuencia, la abolición de fueros y prerrogativas 
especiales; la libertad religiosa, compatible con el estado del país, la seguridad 
personal, las garantías en todo procedimiento del orden criminal, y las relativas al 
derecho de propiedad, no podían menos de ser acordadas a todos los hombres, 
nacionales o extranjeros, que estuviesen dentro del territorio mexicano. Sin el pleno 
ejercicio de esos derechos, la palabra sociedad no tiene sentido, las relaciones mutuas 
de los asociados, o se confunden o se embrollan, o entran en colisiones funestas, en 
rivalidades y discordias peligrosas, con mengua del honor y del decoro de su país.139 
 

                                                 
138 Los obispos comunicaron que habían dado instrucciones a su clero y a sus “Tribunales” para que no 
cumplieran lo dispuesto por la ley del Ministro de Justicia. Cuarta Instrucción Pastoral que el Illmo. Señor 
Doctor D. Carlos María Colina y Rubio Dignísimo Obispo de la Diócesis de Chiapa, dirige a todos sus 
diocesano, a 8 de enero de 1856, sobre fuero eclesiástico, Imprenta Chiapas a cargo de Joaquín Armendáriz, 
1856, p.5. 
139 “Proyecto de constitución. Dictamen presentado por la comisión”. Sesión del 16 de junio de 1856, en 
Zarco, T.I, 1990, p.447. 

45
 
 



La igualdad jurídica queda estipulada en el proyecto constitucional, en el artículo 2º, el 

cual se aprueba casi literalmente.140 En la constitución se consigna en el artículo 13º, que 

suprime el fuero eclesiástico en materia criminal, quedando reconocido, únicamente y con 

restricciones, el fuero militar: “En la República Mexicana nadie pude ser juzgado por leyes 

privativas ni tribunales especiales. Ninguna persona ni corporación puede tener fueros ni gozar 

emolumentos que no sean compensación de un servicio público y estén fijados por la ley. 

Subsiste el fuero de guerra solamente para los delitos y faltas que tengan exacta conexión con 

la disciplina militar. La ley fijará con toda claridad los casos de esta excepción.”141 

La individualización del clero, o su “mexicanización”, como alude el obispo Labastida 

–entendida como el nuevo estatus legal que establece la igualdad legal de todos los mexicanos, 

incluido el clero-, queda matizado por los límites constitucionales impuestos a su 

representación política. El artículo 60 del proyecto constitucional especifica las trabas que 

impiden a los ciudadanos ser elegibles como representantes en las legislaturas, entre los cuales 

está el estado eclesiástico.142 Esta restricción resulta cuestionable para algunos, cuando el 

clero se encuentra ya sin fuero, teniendo el derecho a ser elector y elegible al igual a todos los 

ciudadanos: “¿Les tiene miedo el partido liberal u obran contra ellos algunas pasiones?”143  

La defensa de la exclusión retoma los argumentos ya referidos anteriormente: el 

decoro sacerdotal y la contradicción entre los intereses clericales con los de la nación, 

añadiendo la falta de vínculos seculares de los ministros con la sociedad. Prieto señala que el 

sacerdote “es un hombre sin familia que no comprende las relaciones sociales”, por lo que 

difícilmente podría representar los intereses de la sociedad. 144 

Los diputados a favor y en contra coinciden en que a los ministros “no les conviene 

mezclarse en asuntos políticos”. Sin embargo, para los que piden el reconocimiento pleno de 

                                                 
140 El artículo se debate en la sesión del 11 de julio de 1856. 
141 El artículo fue aprobado en la sesión del 21 de abril de 1856. “Constitución Federal de los Estados Unidos 
Mexicanos sancionada y jurada por el Congreso General Constituyente, el día 5 de febrero de 1857” Título 
Primero, Sección I De los derechos del hombre, Art.13º, en Zarco, T.II, 1990, p.993. 
142 Art.60 “Para ser diputado se requiere: ser ciudadano mexicano en ejercicio de sus derechos, ser residente 
en el estado que hace la elección, tener veinte y cinco años cumplidos el día de la apertura de las sesiones y no 
pertenecer al estado eclesiástico.” Proyecto de Constitución” Título III De la división de poderes, Sección I 
Del poder legislativo, en Zarco, T.I, 1990, p.474. 
143 Intervención del diputado Castañeda, Sesión de 2 de octubre de 1856, en Zarco, T.II, 1990, p.376. 
144 Intervención del diputado Prieto, Sesión de 2 de octubre de 1856, Zarco, T.II, 1990, p.381.  

46
 
 



los derechos políticos, el veto debía dejarse al “buen instinto del pueblo”, a quien le tocaba 

decidir si depositaba o no “su confianza en personas del estado eclesiástico.”145  

La opinión contraria esgrimía que no podía dejarse a la decisión de los electores, pues 

era un asunto que afectaba el orden público y los intereses generales, por la posición tan 

influyente que detentaban y la visión de mundo particular que estaban compelidos a defender, 

como ministros que eran. Cuando se diera el caso de votar temas específicos en la asamblea, 

¿votarían como ministros de un culto o como representantes de la nación?.  

Se afirma que “muchos eclesiásticos confunden los negocios civiles con los 

espirituales...Así hemos visto, en un Congreso al tratarse de cuestiones que afectaban la 

soberanía nacional en sus relaciones con Roma, que un diputado eclesiástico exclamó: ‘Soy 

ciudadano mexicano, pero si se trata de Roma, me envuelvo en mi manteo y soy un súbdito 

del Papa.’ ” De ahí esa recurrente crítica a la falta de patriotismo del clero mexicano, sumiso a 

un soberano extranjero: “si en ciertos negocios los eclesiásticos han de renegar de su patria, el 

pueblo de ningún modo puede dispensarle su confianza.” Entonces, la discusión de temas 

sensibles al sacerdocio haría que, como representantes, enfrentaran continuas disyuntivas entre 

faltar a sus deberes de ministros o de representantes.146  

Esa restricción autoimpuesta afectaba el ejercicio de sus obligaciones ciudadanas a la 

hora de ejercer un cargo de elección popular. Tenían, pues, una ciudadanía imperfecta que los 

legisladores debían equilibrar imponiendo ciertos límites a favor de la representación nacional. 

Ramírez se pronuncia por la supresión de los impedimentos, pero exige del clero una 

actitud más comprometida con los intereses nacionales, que comenzara por renunciar a “toda 

sumisión al rey de Roma”, porque de lo contrario serían los representantes no del pueblo 

mexicano, sino del soberano de Roma: “creerán que los bienes nacionales son propiedad 

romana, en el congreso se figurarán representantes de los cardenales y de otras personas que 

nada tienen que ver en nuestros negocios.” 147  

                                                 
145 Intervención del diputado Castañeda, Sesión de 2 de octubre de 1856, Zarco, T.II, 1990, p.376. 
146 A falta de la garantía efectiva de la tolerancia religiosa, la cuestión se tornaba delicada para el orden 
público, pues si tomaba “parte en las intrigas más reprobadas”, los odios de partido podían “alcanzar a la clase 
entera.” Intervención del diputado Zarco, Sesión de 2 de octubre de 1856, Zarco, T.II, 1990, p.379.  
147 Intervención del diputado Ramírez, Sesión de 2 de octubre de 1856, en Zarco, T.II, 1990, p.381.  

47
 
 



La exclusión de los eclesiásticos para ser elegidos diputados fue aprobada por 71 votos 

a favor y 8 en contra (artículo 56º de la Constitución).148 La mayoría de las legislaturas locales 

consignan esta reforma en sus constituciones locales, específicamente para la elección de 

diputados, gobernadores, presidentes y miembros del ayuntamiento.149 A partir de estos 

preceptos, el clero queda subordinado, como el resto de los mexicanos, a la constitución y a las 

demás leyes civiles vigentes en la república.  

Los derechos económicos se perfilan como otro de los grandes temas que 

ineludiblemente afectan la posición privilegiada de la Iglesia mexicana. 

 

4. La desamortización de bienes eclesiásticos 

Más que un esfuerzo anticlerical por debilitar a la Iglesia, la desamortización de los bienes 

eclesiásticos es uno los pasos necesarios para garantizar la libre circulación de la riqueza y el 

derecho a la propiedad individual. Marcello Carmagnani muestra que la desamortización es 

el origen de la “expansión de los derechos económicos”, pues el impulso económico liberal 

se vinculó a la dimensión política por la interacción de sus principios de libertad de opinión 

y asociación con la libertad de comercio y la seguridad en la propiedad.150  

Si bien, la aplicación de los postulados liberales permitió la persistencia de 

instituciones económicas de carácter corporativo, al mismo tiempo, mantuvo una posición 

proclive a eliminarlas. La tendencia anticorporativa del régimen liberal se basó en la 

necesidad de garantizar las libertades individuales, como las libertades económicas ligadas 

a la producción, el comercio, la propiedad y el trabajo, entre otras; todas ellas medios 

indispensables institucionalizar los derechos individuales y generar la riqueza pública. 

Carmagnani puntualiza que la desamortización “no tenía como objetivo atacar a la Iglesia 

en cuanto institución religiosa”, sino que pretende ser una “medida amplia” que, como tal, 

afectaría, además, los bienes de los ayuntamientos y las comunidades indígenas.151 

No obstante, respecto a la desamortización de las propiedades eclesiásticas pueden 

distinguirse características específicas. El decreto de desamortización de bienes de 

                                                 
148 Sesión del 3 de octubre de 1856, p.382. “Constitución Federal...” Título Tercero De la división de poderes, 
Sección I Del poder legislativo, Párrafo 1 De la elección e instalación del Congreso, Art. 56º, Zarco, T.II, 
1990, pp.1000-1001. 
149 Constitución de 1857, Constituciones de los estados. 
150 Carmagnani, 2004, p.38. 
151 Carmagnani, 2004, p.38. 

48
 
 



corporaciones, civiles y eclesiásticas, de 25 de junio 1856, y el de nacionalización de 

propiedades de la Iglesia, de 1859, son dos partes de un mismo proceso. El primer decreto 

pretende asegurar el derecho individual a la libre circulación de la riqueza y garantizar el 

acceso a la propiedad de los ciudadanos, liberalizando el mercado de la tierra y poniendo en 

circulación los bienes concentrados en un reducido número de propietarios corporativos. La 

segunda ley tiene un justificación más política, pues se ubica en la circunstancia de la gran 

confrontación clero-gobierno, y adiciona una sanción contra la iglesia por su rebeldía 

declarada contra las disposiciones gubernamentales. La nacionalización pretende cortar al 

clero los medios de financiamiento con los cuales sustentar su rebeldía hacia las 

autoridades civiles liberales.152  

Un precedente fue el decreto de desamortización de bienes eclesiásticos del estado de 

Puebla, como pena a la participación del clero en la sublevación contra el Plan de Ayutla.153 

Después de la serie de incidentes armados, el gobierno federal logra imponerse a los “rebeldes 

de Puebla”, como se informa al Congreso en la sesión de 27 de marzo de 1856. Tres días 

después, el presidente Comonfort decretaba la intervención de bienes de la iglesia de Puebla, 

para solventar los gastos de guerra y resarcir a las viudas, huérfanos e inválidos que habían 

resultado de la sublevación, pero sobre todo para desarmar al clero y “evitar a toda costa que 

la nación vuelva a sufrir los estragos de la guerra civil”.154 Debe enfatizarse que esta 

desamortización tenía dos objetivos principales: desalentar los movimientos armados que se 

estaban dando en el país; y solventar las propias fuerzas armadas del Estado, que por falta de 

recursos, acusaban una debilidad importante.  

Ese decreto encuentra una amplia justificación para el gobierno por dos motivos: 

porque el origen de las riquezas eclesiásticas había sido la dotación de particulares y de las 

                                                 
152 Véase Knowlton, Robert J. Los bienes del clero y la reforma mexicana: 1856-1910, México, Fondo de Cultura 
Económica, 1986, p.9. Otros autores han seguido esta distinción que hace Knowlton, por ejemplo ara la ciudad 
de México véase Morales, Francisco.“Procesos internos de reforma en las órdenes religiosas. Propuestas y 
obstáculos” en Manuel Ramos (compilador) Memoria del Ier. Coloquio Historia de la Iglesia en el Siglo XIX, 
México, Centro de Estudios de Historia de México, 1995. 
153 Para un seguimiento puntual de los acontecimientos sobre la sublevación en Puebla véase Bazant, Jan. “La 
iglesia, el estado y la sublevación conservadora de Puebla en 1856”, en Historia Mexicana, No. 35 (1), 
México, El Colegio de México, 1985, pp.93-109. 
154 “Decretos de 30 y 31 de marzo de 1856, Ignacio Comonfort, presidente sustituto. Cuartel General de 
Puebla.” Los congresistas Lazo Estrada, Anaya Hermosillo, García Anaya, García Granados, Estrada, Olvera, 
Ramírez, Castillo Velasco y otros, presentaron una propuesta para la ratificación del congreso de los decretos 
del ejecutivo sobre intervención de los bienes del clero de Puebla. Sesión del 5 de abril de 1856, en Zarco, T.I, 
1990, pp.117-119. 

49
 
 



propias autoridades civiles (sin importar que hayan sido coloniales); y porque el clero hacía 

mal uso de los recursos, faltando a la fundación piadosa que les había dado origen y que 

legitimaba su posesión.155  

Para los liberales, moderados y radicales, está claro que, en buena medida, el poder 

político del clero deriva de su control económico fiscal sobre la sociedad y las enormes 

riquezas que administra, suficientes motivar y sostener una rebeldía armada. Frente a un poder 

de esa naturaleza, eran razones de “alta política” las que compelían al gobierno a cortar de tajo 

las fuentes de financiamiento que, además, impedían el desarrollo de los derechos económicos 

de la población y el desarrollo de las fuerzas liberalizadoras de la economía. Manuel Payno, 

reconocido liberal moderado, justifica en todo momento los decretos de desamortización, aún 

tiempo después, cuando los considera causa fundamental de la guerra civil.156  

Si razones de alta política orillaban a los gobiernos a disponer de los bienes 

eclesiásticos, el obispo Labastida pedía que se respetase la soberanía eclesiástica y que las 

reformas partieran de una negociación con la autoridad pontificia “de esta manera se 

conseguirá todo, sin lastimar los principios y sin disputar a los Obispos la facultad de disponer 

de sus fondos, conforme a las reglas de su constitución, cuya guarda le está encomendada.”157 

Pero la reforma económica eclesiástica apenas daba comienzo con los decretos de 

desamortización de Puebla.  

La Iglesia disponía de una serie de bienes cuyas rentas le otorgaban una fuerte 

autonomía económica basada, en gran medida, en un control fiscal sobre la población muy 

superior al del Estado, con lo que había sido capaz de financiar una serie de proyectos 

vinculados a la beneficencia, la educación, el culto público, el sostenimiento de su clero, 

además de desempeñar una reconocida actividad como prestamista. En contraposición, el 

Estado carecía de estos medios de recepción fiscal, por lo que las reformas en materia 

                                                 
155 El artículo 2º del decreto de desamortización de la iglesia poblana señala que era obligación de los 
interventores de bienes “cuidar de que los administradores o mayordomos de los bienes eclesiásticos no los 
malversen ni los distraigan de los objetos piadosos o de beneficencia a que están dedicados”. “Decreto 31 de 
marzo de 1856, Ignacio Comonfort, presidente sustituto. Cuartel General de Puebla” Zarco, T.I, 1990, p.119. 
156 “Memoria sobre la revolución de diciembre de 1857 y enero de 1858. 20 de septiembre de 1860”, en 
Payno, Manuel. Memorias de México y el Mundo. Obras completas T. VIII, México, Consejo Nacional para la 
Cultura y las Artes, 2000, pp.51-52. 
157 El obispo alegaba que la Iglesia había perdido millones durante la guerra de independencia, por los capitales 
consolidados y los “cuantiosos préstamos hechos al gobierno nacional”, lo que había redundado en la disminución 
del decoro del culto en las iglesias y en la pérdida de capitales que ya no se esperaba recuperar en su totalidad. 
Cuarta Carta Pastoral del Illmo. Señor Obispo de la Puebla de los Ángeles...1855, p.8. 

50
 
 



económica tenían como fin obtener una fuente de financiamiento regular para llevar a cabo los 

programas de gobierno. La restricción de las actividades económicas de la Iglesia se 

convierte, entonces, en un problema de soberanía y consolidación estatal, en tanto que el 

Estado debe afirmar su legítima y legal jurisdicción como la única entidad con derecho a 

formar, normar y administrar un sistema fiscal sobre la población. Se impone la necesidad 

de que diputados y gobierno institucionalicen la soberanía económica del Estado y ello, 

necesariamente, implica tomar el control fiscal que poseía la Iglesia. Dos son los pasos más 

importantes: el primero es el artículo 23 del proyecto constitucional; el segundo es la 

supresión de la obligatoriedad para el pago de las imposiciones eclesiásticas.  

El artículo 23 establece la legalidad de las enajenaciones hechas por el Estado, previa 

indemnización a sus poseedores, siempre que tuviesen como fin la utilidad pública.158 A partir 

de ese  principio constitucional debía organizarse la circulación de la propiedad raíz, que ya se 

venía dando. En consonancia con ese principio, el 25 de junio de 1856, Ignacio Comonfort 

decreta la ley de desamortización de bienes de corporaciones, mediante un documento que 

expone la utilidad pública de dicho acto. La desamortización, afirma Comonfort, no tiene más 

objeto que contribuir a “la prosperidad y engrandecimiento de la nación”, suprimiendo “la 

falta del movimiento o libre circulación de una gran parte de la propiedad raíz, base 

fundamental de la riqueza pública.” Para lo cual dispone que “todas las fincas rústicas y 

urbanas que hoy tienen o administran como propietarios las corporaciones civiles o 

eclesiásticas de la República, se adjudicarán en propiedad a los que las tienen arrendadas por 

el valor correspondiente a la renta que en la actualidad pagan, calculada como rédito en seis 

por ciento anual.”159 

La circulación de los bienes eclesiásticos, “que estancados son muy poco productivos”, 

tiene como objetivo beneficiar a todos los sectores sociales y extender la riqueza pública: a 

través del aumento de propietarios de bienes inmuebles –quienes tendrían mejores medios 

                                                 
158 El artículo 23 estipulaba: “La propiedad de las personas no puede ser ocupada sin su conocimiento, sino 
por causa de utilidad pública y previa indemnización.” “Proyecto de constitución.” Sesión del 16 de junio de 
1856, en Zarco, T.I, 1990, p.469. 
159 El artículo 25 de esta ley estipula que: “Desde ahora en adelante, ninguna corporación civil o eclesiástica, 
cualquiera que sea su carácter, denominación u objeto, tendrá capacidad legal para adquirir en propiedad o 
administrar por sí bienes raíces, con la única excepción de los edificios destinados inmediata y directamente al 
servicio u objeto de la institución.” Ley de 25 de junio de 1856. Ignacio Comonfort, presidente sustituto de la 
República Mexicana, en Leyes civiles vigentes que se relacionan con la Iglesia y sentencias pronunciadas con 
arreglo a ellas por los tribunales de la república. México, Tipografía Guadalupana de Reyes Velasco, 1893, 
p.7. 

51
 
 



para subsistir-, y por medio de la inversión del producto de las enajenaciones en la agricultura, 

industria y comercio. En un comunicado leído en la sesión del 28 de junio, el presidente 

Comonfort explica que sus intenciones son conciliar los “grandes intereses que por ella 

pudieran ser afectados.” Tanto los intereses de los arrendadores como de los arrendatarios 

debían tener un beneficio, de tal manera que los primeros gozaran de las rentas necesarias para 

“seguirlas aplicando a los objetos de su institución, al paso que los segundos, convertidos en 

propietarios de las fincas que poseen en arrendamiento, no tendrán ya que temer para lo 

sucesivo el verse despojados de las ventajas que disfrutan en la actualidad.”160 De igual forma, 

Manuel Payno opina, desde su posición como Ministro de Hacienda, que el proyecto de la 

desamortización trazó resultados benéficos, pues la Iglesia no sería directamente afectada.161 

Si bien, el artículo 25 de la ley prohibía a las corporaciones “adquirir en propiedad o 

administrar por sí bienes raíces”, se proponía hacerla una medida justa que indemnizara, en lo 

posible, a los poseedores originales, quienes podían recibir los totales de la propiedad o 

conservar sus ingresos en forma de hipotecas por el importe de la deuda.162 

El beneficio también sería para el gobierno. Zarco, entusiasmado por el decreto, 

comenta que el porcentaje del 5% de la operación destinado al erario público ayudaría a abolir 

las alcabalas, y disminuiría “los gravámenes que pesan sobre el pueblo”.163 Lo mismo 

Guillermo Prieto, quien asegura que la medida tiene un fin eminentemente económico y que, 

por el impuesto de las operaciones, el erario produciría una cantidad considerable de recursos 

para facilitar la reforma del sistema tributario.164  
Zarco pide al congreso la inmediata aprobación de la ley, señalando que era una 

medida económica que conciliaba intereses de distintas partes, al tiempo que facilitaba la 

reforma del sistema tributario, la abolición de las alcabalas y la disminución de los 

gravámenes. Afirma que la ley estaba planteada en términos prudentes porque lo mejor era 

conducirse sin provocar una radicalización que afectara el objetivo del decreto. La estabilidad 

política y el éxito de la reforma dependían de la moderación con que ésta se llevara a cabo, 

                                                 
160 Sesión del 28 de junio de 1856, Zarco, T.I, 1990, pp.604-605. 
161 Manuel Payno afirma que la ley consagraba “la propiedad, asegurando su libre uso, dejaba en sustancia los 
bienes de corporaciones reducidos a una sola categoría. ¿Quién imparcialmente, pudo ver en esto ni un 
despojo, ni mucho menos un ataque a la religión?”, “Memoria sobre la revolución de diciembre de 1857 y 
enero de 1858”, Manuel Payno. T. VIII, 2000, p.51. 
162 Arts. 14 y 25 de la Ley de 25 de junio de 1856, en Leyes civiles vigentes...1893, pp. 5 y 7. 
163 Intervención del diputado Zarco, Sesión del 28 de junio de 1856, Zarco, T.I, 1990, p.599. 
164 Intervención del diputado Prieto, Sesión del 28 de junio de 1856, Zarco, T.I, 1990, p.611.  

52
 
 



evitando que la medida fuera vista como un despojo para los grandes propietarios y que se 

frustrara la disposición como había sucedido en 1833 y 1847.165  

Dicha propuesta tuvo una aceptación casi general por parte de los diputados, quienes 

reconocen que no se pretende afectar la disponibilidad de recursos del clero, sino fraccionar y 

poner en circulación la gran propiedad para que los arrendatarios de ese momento se 

conviertan en propietarios legítimos, por lo cual se acepta que el clero continúe disfrutando de 

sus rentas.166  

No obstante, la protesta del clero fue numerosa e inmediata. El obispo de Chiapa 

expone que lejos de ser un obstáculo para el desarrollo del país, la Iglesia había contribuido 

con importantes préstamos al fomento de empresas particulares y colectivas: 

“contentándose con que únicamente le satisfagan un corto rédito anual que de cualquier 

modo se considere, vuelve por necesidad a entrar en circulación: siendo por otra parte la 

misma Iglesia mexicana, la que inmensamente más ha contribuido con sus bienes y rentas a 

aliviar las urgencias del Gobierno en diversas épocas.”167 

El ministro Ezequiel Montes comentaba al arzobispo Lázaro de la Garza que el 

gobierno mexicano reconocía los beneficios que el clero había hecho al país y pedía una 

vez más a la jerarquía que mostrara su voluntad de cooperar, no con el gobierno 

directamente, sino en el desarrollo de la sociedad, al poner en circulación la riqueza 

territorial, fomentar el comercio y la industria y sacar a la agricultura del estancamiento en 

que se encontraba, lo cual no representaría pérdida alguna para las rentas eclesiásticas.168 

A diferencia de lugares como Colombia y España, el gobierno mexicano y la jerarquía 

clerical no fueron capaces de llegar a un acuerdo que permitiera la reforma económica liberal 

                                                 
165 Intervención del diputado Zarco, Sesión del 28 de junio de 1856, Zarco, T.I, 1990, p.601. 
166 Knowlton,1986. 
167 El prelado afirmaba que desde 1822, la Iglesia de chiapaneca había atendido las peticiones de préstamos 
del gobierno, sumando una considerable deuda que ascendía a setenta y seis mil pesos, la cual hasta ese 
momento no había sido satisfecha ni en los pagos correspondientes a los réditos. Sexta Carta Pastoral que el 
Illmo. Sr. Dr. Don Carlos María Colina y Rubio, Dgmo. Obispo de la Diócesis de Chiapa, dirige a todos sus 
diocesanos a 20 de julio de 1856, sobre los bienes eclesiásticos. Guatemala, Tipografía de la Paz, 1856, p.31. 
168 “La ley de que me ocupo deja a las corporaciones en posesión de todas sus rentas, aseguradas con la 
hipoteca de sus fincas que se rematen o adjudiquen; les reserva además la facultad de exigir a su satisfacción 
fiadores de los réditos; y tan sólo exceptúa de darlos  a las personas que habían contratado antes de que esa 
misma ley se promulgara, porque ciertamente el legislador no podía obligar a los inquilinos con una condición 
a que los arrendatarios habían renunciado.” Contestación al arzobispo de México en nombre del presidente 
sustituto, en la que el prelado le pedía la revocación de la ley de 25 de junio de 1856. Firmada por Montes, 5 
de julio de 1856, en Contestación del Illmo. Sr. Arzobispo de México a la tercera comunicación el Exmo. Sr. 

53
 
 



en términos pacíficos.169 La cuestión económica pareció ser el detonante que radicalizó la 

postura eclesiástica y la voluntad negociadora que mostró en un principio, desencadenando al 

poco tiempo un conflicto bélico que marcaría una de las etapas de mayor radicalidad en la 

historia de la relación Estado-Iglesia.  Según Manuel Payno, si bien el arzobispo de México 

pudo mostrarse a favor de una negociación, finalmente las presiones a las que se siente 

sometido y su carácter impiden una negociación con el gobierno civil sobre el tema de la 

desamortización: “El señor Garza, ajeno, sin embargo, a otros estudios y a otra práctica del 

mundo, es enteramente extraño a los negocios; hablarle de caminos de fierro y de mejoras 

materiales, es hablarle en griego, proponerle esta o la otra combinación de rentas, de bonos, de 

desamortización, de capitales para pagar tales o cuales deudas, o para obtener tales o cuales 

recursos, es hablarle de usura y de operaciones reprobadas y pecaminosas; en una palabra, es 

tiempo perdido tratar con él asuntos que no sean exclusivamente de su ministerio.”170  

Esta resistencia fue compartida por otros miembros del episcopado. El obispo de 

Chiapa considera que la desamortización es contraria a los intereses de la Iglesia por dos 

aspectos: se le obliga a vender sus propiedades sin dejar al clero la libertad de buscar el 

mejor postor; y se les priva del derecho de adquirir bienes en lo futuro. Por ello, la jerarquía 

considera legítima “y muy cristiana” su resistencia a la autoridad del Estado para disponer de 

los bienes eclesiásticos; se pronuncia por la independencia, autoridad, jurisdicción y soberanía 

de la Iglesia sobre sus bienes, disciplina, dogmas, leyes y mandamientos.171 El obispo de 

Guadalajara, Pedro Loza, también eleva una protesta por la desamortización en los estados 

de Jalisco y Zacatecas, haciendo referencia a la falta de atribuciones del gobierno civil para 

                                                                                                                                                     
Ministro de Justicia con fecha 15 del corriente, relativa a la ley del próximo pasado junio. México, Imprenta 
de Andrade y Escalante, 1856. p.6 
169 Véase, Callahan, William. Church, Politics, and Society in Spain, 1750-1874, Cambridge, Mass., 1984. En 
Colombia se vive un proceso simultáneo, que en su primera parte tiene: El 28 de mayo de 1858, el presidente 
Mariano Ospina Rodríguez promulgó la Constitución política para la Confederación Granadina, que prohibía 
la intervención del gobierno en asuntos religiosos. La revolución de 1860 culminó con el triunfo liberal, a 
partir del cual se decretan una serie de disposiciones liberales como la desamortización de los bienes 
eclesiásticos. A pesar de la radicalidad que se generó en las primeras décadas de la reforma, que incluyó la 
prisión y el destierro de algunos prelados, en 1880 se logró un acuerdo con Roma. Valderrama Andrade, 
Carlos. Un capítulo en las relaciones entre el Estado y la Iglesia  en Colombia, Bogotá, Imprenta Patriótica 
del Instituto Caro y Cuervo, 1986. 
170 Payno, T. VIII, 2000, p.49. Aunque se ha descrito el carácter moderado del arzobispo, tendiente a evitar 
conflictos, también se ha reconocido que a la hora del debate público esa moderación fue difícil de mantener. 
Véase Connaughton. Brian. “Una ruptura anunciada: los catolicismos encontrados del gobierno liberal y el 
arzobispo Garza y Ballesteros” en Jaime Olveda (Coord.), Los obispos de México frente a la reforma liberal. 
México, El Colegio de Jalisco, UAM-M, AUBJO, 2007, pp.30-31. 
171 Sexta Carta Pastoral que el Illmo Sr. Dr. Don Carlos María Colina y Rubio...1856, p.34. 

54
 
 



intervenir los bienes eclesiásticos, por ser producto de las donaciones de particulares, en 

parte, como pago por los pecados cometidos.172 

Ezequiel Montes responde que el derecho y soberanía de los gobiernos temporales 

está plenamente justificado para ampliar, restringir y derogar los privilegios concedidos en 

sus territorios: “Jamás he podido comprender cómo la autoridad suprema de la República, 

independiente de las otras naciones, puede sujetarse a ninguna otra potestad para el arreglo de 

una gran porción de su territorio y el gobierno de una parte considerable de sus súbditos.”173 

El Congreso muestra un apoyo mayoritario para confirmar el decreto de 

desamortización, el cual quedó ratificado por 78 votos a favor y 15 en contra.174 Meses más 

tarde, en la sesión del 24 de enero de 1857, la Comisión de la Constitución presenta un 

proyecto para la constitucionalización de ese artículo. El diputado Mata, miembro de la 

Comisión, funda la propuesta en la “considerable mayoría” que había sancionado el artículo de 

25 de junio. La propuesta pasó a una rápida votación en pleno, siendo aprobada por 73 votos a 

favor y 3 en contra.175 De esa manera, el control estatal sobre la desamortización queda 

formalizado en el artículo 27 de la constitución, el cual integra la redacción del artículo 23 del 

proyecto constitucional y del 25 del decreto de desamortización de 25 de junio.176  

Como Carmagnani muestra, la desamortización de 1856 es una parte de un amplio 

proceso jurídico que se extiende a hasta fines del siglo XIX y que intenta consolidar la 

institucionalización de los derechos económicos sobre la igualdad, la libertad de acción y los 

                                                 
172 El Ilmo. Señor Obispo de Guadalajara y su Venerable Cabildo protestan contra el decreto del Gobierno 
del Estado, referente a la ocupación de réditos y capitales piadosos asegurado en las fincas rústicas y 
urbanas situadas en territorio del mismo. Guadalajara, Tipografía de Rodríguez, 1858, p.5. 
173 Ezequiel Montes, 15 de julio de 1856, en Contestaciones habidas entre el Illmo. Sr. Arzobispo de México, 
Dr. D. Lázaro de la Garza y Ballesteros y el Exmo. Sr. Ministro de Justicia, Negocios Eclesiásticos e 
Instrucción Pública, Lic. D. Ezequiel Montes, con motivo de la ley expedida el 25 de junio de 1856 sobre la 
desamortización de bienes de las Corporaciones civiles y eclesiásticas de la República. México, Imprenta de 
José A. Godoy, 1856. 
174 Aún así, se discuten algunas objeciones a la ley, tres son las más puntuales: la escasa posibilidad de que 
todos los arrendatarios estuviesen en posibilidades reales de adquirir las propiedades; el deseo de convertir en 
propietarios a la mayoría podría perjudicar a otras ramas de la economía y, por último, que las ventas 
incrementaran el capital líquido del clero. 
175 Sesión del 27 de enero de 1857, en Zarco, T. II, 1990, p.807. 
176 Artículo 27: “La propiedad de las personas no puede ser ocupada sin su conocimiento, sino por causa de 
utilidad pública y previa indemnización. La ley determinará la autoridad que deba hacer la expropiación, y los 
requerimientos en que ésta haya de verificarse. Ninguna corporación civil o eclesiástica, cualquiera que sea su 
carácter, denominación u objeto, tendrá capacidad legal para adquirir en propiedad o administrar por sí bienes 
raíces, con la única excepción de los edificios destinados inmediata y directamente al servicio u objeto de la 
institución.” “Constitución Federal...”, Título Primero, Sección I, De los derechos del hombre, Zarco, T. II, 
1990, p.996. 

55
 
 



derechos de propiedad, con la liberalización del mercado de la tierra, por ejemplo, a través de 

las leyes de colonización y de tierras de 1883 y 1894, respectivamente. El proceso se estanca 

después de la publicación de esta última ley.177 

A pesar de las críticas al proceso desamortizador y de la afectación a ciertos sectores 

sociales, también se ha mostrado que permitió a ciertos sectores sociales participar en espacios 

económicos de los que antes habían permanecido excluidos.178 Y es que no hay que olvidar 

que la especificidad social y económica de las poblaciones da lugar a diversas consecuencias, 

por lo que debiera partirse del plano local para intentar una conclusión más comprensiva, que 

muestre las “particularidades que alteran las posibilidades de acción individual libre y 

equitativa” marcada por la legislación.179  

Significativos fueron también los decretos que hicieron de los diezmos y las 

obvenciones parroquiales, pagos voluntarios para la población. Aunque el diezmo no cambia 

en estos años, pues su definitivo carácter voluntario se regula hasta 1860; puede incluirse 

dentro de estas preocupaciones. No obstante, es necesario señalar que existió un importante 

precedente al respecto. A pocos años de consumada la independencia, en distintas entidades, 

comenzando por Jalisco, se produjo un litigio por el control de ciertos recursos manejados por 

la Iglesia, el primero de ellos fue el diezmo. Desde 1824 el gobierno de Jalisco intenta asumir 

la colecta y distribución del diezmo, suprimiendo las facultades que para ello tenían las 

instancias eclesiásticas. Algo similar ocurre en Michoacán. Posteriormente, los intentos de 

reforma de Valentín Gómez Farías en 1833 –sobre el pago voluntario del diezmo- sentaron un 

precedente importante, de tal manera que, para 1856, el diezmo es considerado por varios 

                                                 
177 Carmagnani, 2004, pp.39-43. 
178 Knowlton refiere que el resultado fue “la inseguridad de las propiedades y la depreciación de los bienes 
raíces, que redujeron su valor en las ventas o como garantía para los préstamos. ….conflictos entre 
particulares, entre particulares y el gobierno federal, y entre las autoridades estatales y federales, así como 
entre la Iglesia y el Estado.” Knowlton, 1986, p.11. Por su parte, Carmagnani destaca que la ampliación de los 
derechos pudo ser aprovechada por sectores sociales intermedios. Carmagnani, 2004. 
179 Roth S. Andrew (editor) Recursos contenciosos: ruralidad y reformas liberales en México, Zamora, Mich., 
El Colegio de Michoacán, 2004, p.18. Las particularidades locales llevan a distintos sectores a desplegar su 
apoyo y rechazo al proceso de desamortización. Los ejemplos de las poblaciones de Páztcuaro y Zacapu, en 
Michoacán, son ejemplo de ello. Véase Rosberry, William, “Ley liberal y derecho comunal en el Pátzcuaro 
porfiriano”, y Purnell, Jennie. “ ‘Con todo el debido respeto’ ” La resistencia popular a la privatización de 
tierras comunales en el Michoacán del siglo XIX.” en Andrew Roth S. 2004, pp.43-84 y 85-128, 
respectivamente. 

56
 
 



legisladores una contribución voluntaria, pero la cual sigue gozando, formalmente, de la 

coacción civil para su satisfacción.180 

El pago voluntario de los diezmos había hecho que la fuente más importante de 

recursos se viera reducida, dejando a las obvenciones parroquiales un peso importante para el 

financiamiento de las iglesias parroquiales. Las obvenciones parroquiales sujetaban a la 

población al pago de los servicios espirituales, por bautizos, confirmaciones, matrimonios, 

entierros y misas, por ejemplo. Ese tipo de contribuciones recibe importantes críticas. Zarco, 

por ejemplo, compara el caso de México con el de Estados Unidos, donde los obispos 

católicos realizan una labor admirable, pues predicaban a sus fieles contribuciones voluntarias, 

indicándoles “que quien sirve al altar ha de vivir del altar, pero se les deja en libertad para 

contribuir según sus medios, sin hablar de la exacción del diezmo, sin establecer derechos 

parroquiales, a los que en otras partes se ha pretendido dar mayor fuerza que a las leyes de 

contribuciones.”181 

México era una de esas “otras partes” donde los impuestos eclesiásticos tenían mayor 

arraigo y efectividad que los civiles. El tema se discutió dentro del debate sobre la supresión 

de las alcabalas y aduanas interiores, cuando el señor Vega propuso una adición al artículo 

para eliminar las “costas judiciales” y las obvenciones parroquiales. La supresión debía tener 

efecto cuando una ley previa señalara los  fondos y asignaciones a los funcionarios 

respectivos. Después de debatir que la cuestión de las obvenciones parroquiales debía 

debatirse por separado, la Comisión de Constitución (formada por Guzmán, del Castillo 

Velasco, Olvera y Mata), desaprueba la propuesta de Vega.  Los argumentos fueron varios y 

evidencian una serie de confusiones entre las materias civiles y eclesiásticas, y entre los 

partidarios de la unión estado-iglesia, en donde, sin duda, intervienen “la influencia de la 

tradición, de las costumbres y del consorcio en que estuvieron la Iglesia y el Estado, el culto y 

la legislación.”182  

La discusión deriva de dos supuestos: la obligación de los gobiernos de conservar los 

medios legales y económicos para que la Iglesia conservara la práctica su culto, el cual se 

entiende como el reconocimiento de la obligatoriedad civil, para el pago de las obvenciones; 

                                                 
180 Ello había llevado a exceptuar de la desamortización las casas destinadas a guardar y expender los frutos 
decimales. Decreto de 6 de septiembre de 1856. Despacho de Hacienda y Crédito Público. Leyes civiles 
vigentes...1893, p.11. 
181 “El Concilio plenario de Baltimore” New York, noviembre de 1866. Zarco, Tomo XIV, 1993, p.120. 

57
 
 



las facultades de los gobiernos para disponer sobre aspectos de disciplina externa, como el 

monto de lo que debiera cobrarse en las obvenciones parroquiales, o suprimidas éstas, la 

cantidad que debía destinarse al sostenimiento de los párrocos. 

El diputado Mata parte de esos supuestos y afirma que determinar las contribuciones y 

los fondos respectivos al clero resulta una intromisión en los asuntos eclesiásticos, a la cual 

también se obliga cuando se considera la supresión de las obvenciones, pues obliga al 

gobierno a proporcionar los fondos necesarios para los gastos de culto, y ello significa 

reconocer una religión de estado, lo cual contravenía la omisión a alguna religión oficial en la 

ley. En todo caso, los artículos 13 y 123 ya estipulaban una intervención general del gobierno 

civil en materia eclesiástica, de la cual podían partir los gobiernos liberales para regular 

cualquier tipo de abuso. 183 

Sin embargo, otros diputados apuntan que el tema a discutir debe ser la supresión de 

las obvenciones y su utilidad social, pues son muestra de las enormes injusticias que el clero 

comete contra el pueblo, de tal manera que su desaparición llega a ser más positiva “que la 

libertad de comercio”. Prieto afirma que, además, la supresión es necesaria para “restaurar la 

dignidad del altar que se ha convertido en mostrador.”184  

Los legisladores tuvieron noticia de que el ministro de justicia estaba preparando una 

ley sobre obvenciones parroquiales. Por ello, acordaron esperar a que el gobierno decidiera 

sobre esta cuestión. Mientras, se dejaban vigentes las prevenciones del artículo 13. Se declaró, 

entonces, sin lugar a votar el artículo propuesto por el diputado Vega, con 44 votos a favor, 

contra 42. 

Después del acuerdo, la comisión propone, sólo a discusión, otro artículo: “No habrá 

coacción civil para el pago de los impuestos llamados obvenciones parroquiales y derechos de 

estola.” No obstante, esto también suscita opiniones encontradas: el temor a que el gobierno 

tuviera que proveer recursos para la subsistencia del clero (Ignacio Ramírez); que el clero 

llegara a especular con libertad el aumento de sus cobros; que debía ser declarada la gratuidad 

de los servicios espirituales (Anaya Hermosillo). Otros traen a debate tres cuestiones de fondo: 

                                                                                                                                                     
182 Intervención del diputado Cendejas. Sesión del 29 de enero de 1857, Zarco, T.II, 1990, p.868. 
183 Mata concluye que el artículo 13 subsana ese punto y deja a que los gobiernos particulares provean sobre 
el asunto, que incluso, es caso para los gobiernos municipales. El tema de las obvenciones se califica como 
una cuestión administrativa que debe ser meditada detenidamente.  
184 Intervenciones de los diputados Cendejas y Prieto. Sesión del 29 de enero de 1857, Zarco, T.II, 1990, 
p.869. 

58
 
 



la libertad de conciencia (Santos Degollado), la secularización de los vínculos sociales 

(Villalobos) y la separación estado-iglesia (Prieto).  

Santos Degollado argumenta que hacer de las obvenciones un pago voluntario en un 

país mayoritariamente católico y sin tolerancia religiosa, no daba margen a la verdadera 

elección personal, pues la voluntad se encontraba coaccionada. El verdadero cambio vendría 

sólo con la libertad de conciencia, que permitiría a la población liberarse de los conflictos 

internos.  

El diputado Villalobos añade el problema del control eclesiástico de los vínculos 

sociales por la dependencia a los servicios parroquiales, particularmente al registro civil, cuyo 

abandono tendría consecuencias sociales y morales importantes, por ejemplo, en el caso de los 

matrimonios: “Ningún abuso se remedia, mientras el clero pueda negar los sacramentos, y los 

legisladores no deben olvidar que, cuando no se paga por el casamiento, las consecuencias son 

el desarrollo del concubinato, la destrucción de las familias, las malas costumbres y la más 

espantosa inmoralidad.” 185  

Zarco emite una crítica a la posición moderada del grupo liberal. Afirma que las 

confusiones en torno la pertinencia de abolir las obvenciones son resultado “de las 

indecisiones en el Congreso”, que “tímido y funesto” ha dejado como punto omiso el artículo 

15, y al mismo tiempo “sin brújula, sin guía, sin plan” a la asamblea respecto a las cuestiones 

eclesiásticas. Mientras no se diera la separación entre el clero y el gobierno permanecerían en 

constante lucha, pues el clero obstaculizaba la soberanía plena del Estado, en aspectos tan 

importantes como el control de los impuestos civiles sobre el registro. La iglesia “es un Estado 

aparte y no quiere pasar por funcionario”.186  

No obstante, era preferible esperar a que el gobierno controlara esa situación con la 

legislación que el ministro de justicia preparaba. El 11 de abril de 1857, se publica la ley sobre 

derechos y obvenciones parroquiales, en la que se suprime el cobro por los servicios de 

casamientos, entierros y bautismos realizados por los sacerdotes a la población considerada 

                                                 
185 Villalobos explica que “Mientras la ofrenda a la Iglesia no sea voluntaria, libre, proporcionada a los 
recursos de los fieles, subsiste la iniquidad de especular con el júbilo de la familia que saluda al recién nacido, 
con las afecciones puras del corazón que aspiran a la unión conyugal, con las lágrimas de la viuda y del 
huérfano que tienen que sepultar a un esposo a un padre, y que han agotado todos los recursos en una larga 
enfermedad y quedan reducidos a la más espantosa miseria por un cura inhumano.” Intervención del diputado 
Villalobos. Sesión del 30 de enero de 1857, Zarco, T.II, 1990, p.876. 
186 Intervención del diputado Zarco. Sesión del 30 de enero de 1857, Zarco, T.II, 1990, p.877. 

59
 
 



pobre.187 La categoría de pobre sería determinada por la autoridad civil del lugar donde se 

realizara el servicio. De igual manera quedaban suprimidos los pagos de obvenciones 

mediante la prestación de servicios personales, tasaciones, concordias, alcancías y 

hermandades. 

Como se ha visto, la secularización de los vínculos sociales se posiciona como un 

complemento fundamental en la serie de reformas tendientes a replegar la acción eclesiástica 

y, en su lugar, afirmar la soberanía estatal.  

 

5. La secularización de los vínculos sociales 

La secularización de los vínculos sociales impacta la relación Estado-sociedad-Iglesia por dos 

razones: permite transferir la tutela de los individuos de la Iglesia al Estado y complementa los 

derechos civiles de los individuos.  

El registro de los actos vitales de las personas y la administración estatal de los 

conflictos judiciales derivados de ellos, sientan las bases de la secularización jurídica de la 

sociedad y, por lo tanto, de la individualización de los católicos como sujetos de derecho.  

Esta secularización fue impulsada a través de la creación del Registro Civil y la 

formación de una legislación específica al respecto, desarrollada en decretos particulares y en 

los códigos civiles.  

La transformación sustancial comienza en la segunda mitad del siglo XIX, 

particularmente con la Ley sobre Administración de Justicia y Orgánica de los Tribunales 

de la Nación, del Distrito y Territorios, expedida el 23 de noviembre de 1855; y la Ley 

Orgánica del Registro Civil, del 27 de enero de 1857, a las que se adicionan posteriores 

leyes reglamentarias como la Ley para el Establecimiento y Uso los Cementerios, del 30 de 

enero de ese mismo año.188 

La creación de las leyes sobre el estado civil de las personas y su registro oficial 

forman parte de la reorganización legislativa tendiente a delimitar la personalidad jurídica de 

los individuos en el derecho positivo, pues son aspectos necesarios para control administrativo 

                                                 
187 “Ley de 11 de abril de 1857 sobre derechos y obvenciones parroquiales”. El decreto de la nacionalización 
de bienes ratifica la supresión de la coacción civil para el pago de obvenciones parroquiales, para que “los 
fieles y los ministros se arreglen convencionalmente.” “Decreto del Ministerio de Justicia, Negocios 
Eclesiásticos e Instrucción Pública” 12 de julio de 1859. en Leyes civiles vigentes...1893, pp.44 

60
 
 



gubernamental sobre la población. Y es que la realidad social pronto hizo evidente la 

necesidad de la reordenación legal de aquellos aspectos que normaban la relación específica 

entre los individuos, la cual debía estar fundada en el reconocimiento de los individuos como 

personas jurídicas con derechos civiles, y de su sujeción a la administración pública estatal.189 

El registro civil permite ampliar las facultades y jurisdicción de los poderes del Estado como 

los únicos encargados de regular y resolver, legalmente, los actos civiles de la población, en 

puntos tan trascendentes como los nacimientos, los matrimonios y las defunciones.  

El cambio es sustancial en tanto que las nuevas disposiciones establecen que los actos 

civiles registrados ante las autoridades gubernamentales surten todos sus efectos legales sin la 

intervención de la jurisdicción civil de los párrocos, ni de los jueces y tribunales eclesiásticos. 

Específicamente se funda la institución del Registro Civil, a cargo de un juez o algún 

funcionario público autorizado para certificar, a través de constancias, los registros levantados. 

Sus tareas se harán más complejas conforme avanza la especificidad de las causas civiles en la 

codificación. La instrucción de la sociedad sobre las nuevas disposiciones tendría lugar 

mediante la publicación y circulación de “manuales sencillos y claros sobre los derechos y 

obligaciones del hombre en sociedad”.190 

Para explicar la forma en que se establece la secularización de los vínculos sociales, 

me referiré a las leyes sobre matrimonio, pues esa discusión fue la más amplia entre el clero y 

el gobierno. La cuestión de los códigos civiles tiene una concreción en las siguientes décadas, 

a partir de estos decretos particulares, por lo que se dejará como materia del segundo capítulo. 

 

a) El matrimonio civil 

Los límites legales a la actuación de la Iglesia en el registro de los actos vitales de las 

personas tuvieron dos etapas: la primera corresponde a la Ley Orgánica del Registro civil 

de 27 de enero de 1857; la segunda, a los decretos sobre el registro civil que forman parte 

de las llamadas Leyes de Reforma de 1859. 

                                                                                                                                                     
188 Dirección General del Registro Nacional de Población e Identificación Personal. El registro civil en México 
antecedentes histórico-legislativos, aspectos jurídicos y doctrinario, México, Secretaría de 
Gobernación, 1982, p.23. 
189 El cambio legislativo transformó el papel de los jueces, abogados y las demás personas involucradas en la 
administración de la justicia, quienes debieron adaptarse a la positivización del derecho. Basave Fernández 
del Río, Agustín. Filosofía del derecho fundamentos y proyecciones de la filosofía jurídica, México, Editorial 
Porrúa, 2001, p.590. 

61
 
 



Ley Orgánica de 1857 dicta que el nacimiento, matrimonio, adopción y arrogación, 

sacerdocio y la profesión de algún voto religioso, temporal o perpetuo, además de la 

muerte, eran actos que debían ser registrados ante las instancias civiles para que pudieran 

tener lugar sus efectos legales. Los artículos 41 y 71 obligan a los sacerdotes a dar informes 

de los bautizos y matrimonios celebrados en sus iglesias.191 

No obstante, la legislación de 1857 no es una ruptura entre el matrimonio como 

contrato y como sacramento. Si bien el matrimonio civil legaliza la unión conyugal y los 

actos que derivan de ella, como la legitimidad de los hijos, la patria potestad, el derecho 

hereditario, la dote y demás acciones referentes a la administración de la sociedad 

conyugal, la Ley Orgánica estipula que el registro ante los funcionarios del gobierno debía 

darse después de celebrado el matrimonio eclesiástico, al que se le daba primacía. Así, se 

obliga a los contrayentes a mostrar la partida parroquial ante el juez del registro para poder 

celebrar el contrato matrimonial.  

En este primer momento, el gobierno no pretende suprimir la intervención 

eclesiástica, sino ampliar su autoridad y jurisdicción sobre los actos vitales de las personas, 

a través de instituciones civiles encargadas de regular la conflictividad familiar. Lo que sí 

hace la ley es crear una jurisdicción, aunque débil, para el control gubernamental del 

matrimonio, mediante una distinción entre el contrato civil y el sacramento religioso.192 El 

contrato y el sacramento son dos partes que complementan un mismo acto en su carácter 

civil y espiritual, pero lo hacen a partir de una confusa interacción entre autoridades. Y es 

que los gobiernos liberales reconocen su incapacidad para hacer frente al control 

                                                                                                                                                     
190 “Justificación de las Leyes de Reforma”, Veracruz, julio 7 de 1859. Benito Juárez, Manuel Ruiz, Melchor 
Ocampo, Miguel Lerdo de Tejada, en Juárez, T.II, 1972, p.488. 
191 “Ley Orgánica del registro civil”, 27 de enero de 1857 en El registro civil en México…1982, pp.29-30. 
González, María del Refugio. El derecho civil en México, 1821-1871. Apuntes para su estudio. México, 
Universidad Nacional Autónoma de México-Instituto de Investigaciones Jurídicas, 1988. 
192 La secularización de la legislación matrimonial en México no comenzó con la llegada de los liberales al 
poder. Desde fines del siglo XVIII el Estado borbónico se asumió como la instancia reguladora de la relación 
matrimonial, bajo la influencia del iusnaturalismo moderno y de una tendencia regalista que apoyaron la 
afirmación del racionalismo y la eficiencia administrativa, en donde el matrimonio se concibió, por primera 
vez, como un contrato material y utilitario separado del sacramento. Aunque no parece que esa atención fuera 
necesariamente en detrimento del sacramento, sí puede hablarse de un intento por distinguir los aspectos 
civiles legales del matrimonio, enfocados a la problemática conyugal material, por un lado y por otro, a las 
cuestiones concernientes exclusivamente al sacramento. Ese representa un primer intento por definir esferas 
de competencia entre las autoridades civiles y las eclesiásticas. García Peña, Ana Lidia El fracaso del amor. 
Género e individualismo en el siglo XIX, México, El Colegio de México, Universidad Autónoma del Estado 
de México, 2006, pp.33-39.  

62
 
 



administrativo de los actos vitales de la sociedad, por lo que se apoyan en la organización 

eclesiástica para acceder, paulatinamente a éste.  

A pesar de esa vinculación, la ley orgánica de 1857 logra establecer una 

delimitación inicial, si bien no muy clara, entre los aspectos seculares y religiosos de los 

actos vitales de las personas, tratando de circunscribir, en la medida de lo posible, la acción 

de la Iglesia al orden espiritual. 

La jerarquía fue muy sensible a la intervención del gobierno civil en una actividad 

que consideraba de su exclusivo control, civil y religioso. El argumento central de la 

protesta deriva de la distinción que se hace del matrimonio como contrato civil y 

sacramento. La pauta para sus protestas la dan los comunicados del papa Pío IX con el rey 

de Cerdeña de 1852, sobre los matrimonios civiles en los Estados italianos. El papa y la 

jerarquía romana se pronuncian en contra de dos puntos principalmente: primero, a las 

acciones de los gobiernos por suprimir el control exclusivo que la Iglesia ejercía en una 

cuestión que, si bien era considerada de disciplina exterior, hasta ese momento sólo había 

concernido a la jurisdicción eclesiástica; el segundo, a los supuestos efectos morales y 

sociales que tendría en los católicos la separación entre el contrato civil y el sacramento 

religioso.193 

La jerarquía romana reclama la conservación de su jurisdicción sobre el 

matrimonio, al mismo tiempo que negaba la competencia del poder civil para intervenir en 

la administración legal de los efectos civiles que derivaban de éste. Como alternativa 

proponen que el contrato civil esté supeditado al sacramento, el cual siempre se requeriría 

para aceptar la legítima la unión conyugal, pues la ley civil no podía bastar al matrimonio. 

El contrato civil era considerado como un simple concubinato incapaz de dar validez al 

matrimonio.194  

 La jerarquía mexicana orienta la parte central de sus discursos en esa dirección y 

aludió a algunos de los argumentos expuestos por el clero romano en sus comunicaciones. 

La celebración exclusiva del matrimonio civil se encuentra estipulado como un error en el 

Sylabus Errorum, que es una recopilación de las principales disposiciones del Papa Pío IX 

                                                 
193 Colección de documentos relativos a matrimonios civiles. Carta de Ntro Smo. Padre el Pontífice Pío IX a 
su majestad de Cerdeña. En Séptima Carta Pastoral que el Illmo. Sr. Dr. Don Pedro Espinosa, obispo de 
Guadalajara, dirige a sus diocesanos, Guadalajara, Tipografía de Rodríguez, 1856. 
194 Colección de documentos relativos… 1856, pp.3-4.  

63
 
 



condenado los “errores y las falsas doctrinas que corren particularmente en nuestros 

miserables tiempos”.195  

 Los obispos señalan las ambigüedades que encuentran en las disposiciones sobre los 

enlaces conyugales, destacándose las protestas de los obispos de Guadalajara y Michoacán.  

 El obispo Munguía toca una cuestión central del binomio contrato-sacramento, en 

una disertación que crítica la “obligación” del clero a participar junto al gobierno en el 

levantamiento de datos, pues ello equivalía a ejercer como funcionario público, cosa que la 

clase sacerdotal estaba muy lejos de desear. Argumenta que la ley civil no puede ser 

reconocida como una “fuente legítima de obligaciones” para los párrocos y más cuando se 

han negado los derechos políticos al clero: “o se les considera como ciudadanos, o como 

párrocos ...el clero está muerto para la sociedad cuando se trata de derechos, y está vivo y 

presente cuando se trata de cargas y gravámenes.”196 El obispo está seguro de que la 

capacidad administrativa eclesiástica rebasa a la del Estado, pues los sacerdotes gozan de 

una legitimidad e influencia moral entre la población, muy por encima de la que pudieran 

tener los funcionarios públicos, producto de su larga experiencia como administradores y 

jueces.  

 Munguía prevé el problema administrativo toda vez que las autoridades civiles y 

eclesiásticas estaban autorizadas para conocer de los mismos casos. Los dos tipos de 

legislación podían tener interpretaciones jurídicas distintas y probablemente contrarias para 

un mismo problema. Uno de los aspectos que mejor lo ejemplifica es la serie de 

impedimentos para la celebración de matrimonios establecidos por la Iglesia, conocidos 

como dirimentes, algunos de los cuales la legislación civil dejó de contemplar.197 El 

panorama anunciaba el futuro choque entre dos tipos de derecho, que traería como 

consecuencia fuertes dilemas de conciencia entre la población. 

                                                 
195 Uno de lo errores enunciados niega la validez del matrimonio civil sin el sacramento: “Por virtud de 
contrato meramente civil puede tener lugar entre los cristianos el verdadero matrimonio; y es falso que, o el 
contrato de matrimonio entre los cristianos es siempre sacramento, o que el contrato es nulo si se excluye el 
sacramento. “Las causas matrimoniales y los esponsales por su naturaleza pertenecen al fuero civil.” Error 
LXXIII, Encíclica Quanta Cura y Syllabus Errorum, http://www.filosofia.org/mfa/far864a.htm  
196 “Exposición dirigida al supremo gobierno de la nación, pidiendo la derogación de varios artículos de la ley 
orgánica del registro civil expedida el 27 de enero de 1857”, en Defensa Eclesiástica en el obispado de 
Michoacán ...T.I, 1858, p.171. 
197 Los impedimentos dirimentes hacían el matrimonio nulo e inválido. Entre ellos se encontraba el llamado 
parentesco espiritual o apadrinamiento que ha sido considerado como un tipo de parentesco entre quienes 
toman parte activa en los ritos de iniciación cristiana, bautismo y confirmación, por lo cual el matrimonio está 
prohibido entre ellos. 

64
 
 

http://www.filosofia.org/mfa/far864a.htm


No obstante, como ya señalé, hasta ese momento el problema se presentaba 

matizado, pues la idea era que el contrato civil y el sacramento formalizaran una misma 

unión conyugal, en su carácter civil y religioso. 

Dos años después esto cambió. Después de promulgada la Constitución, el 5 de 

febrero de 1857, los continuos levantamientos armados mantuvieron un clima de oposición 

violenta que hizo pensar a los propios liberales en la imposibilidad de llegar a un consenso 

social para hacer funcionar la Constitución.198  

La posición de los liberales, moderados y radicales, frente a la cuestión eclesiástica 

definió que algunos de ellos no firmaran el texto constitucional, o lo hicieran con reservas: 

Ponciano Arriaga, Isidoro Olvera, José María Mata, León Guzmán, Ocampo y del Castillo 

Velasco firmaron la constitución. Entre los liberales moderados Mariano Yánez no firmó el 

texto constitucional, Romero Díaz lo hizo con reservas, al igual que Pedro Escudero y 

Echánove. 

El decreto para el juramento a la nueva Constitución se promulga el 17 de marzo de 

1857, siendo obligatorio para todas las autoridades, funcionarios y empleados públicos al 

ingresar al servicio público o para poder continuar él, de lo contrario serían cesados de sus 

labores. Al día siguiente, el arzobispo de México comunica al gobernador de distrito que 

había impuesto a los confesores de su jurisdicción que no absolvieran a los juramentados, y 

que en caso de arrepentimiento se debía imponer a los “penitentes” un contrajuramento 

para dejar salvos los derechos de la Iglesia. La oposición clerical se dio ampliamente con la 

divulgación de nuevas protestas de Labastida, Munguía, Pedro Espinosa y Colina y 

Rubio.199 

El obispo de Michoacán afirma que muchos empleados públicos preferían perder su 

trabajo “antes que hacer a Dios y a su Iglesia una ofensa tan grande”, situación que no hacía 

                                                 
198 Connaughton muestra para el caso del obispado de Puebla, las confrontaciones entre las autoridades 
locales –párrocos, alcaldes y prefectos-, por las primeras reformas liberales, en los primeros años de la década 
de 1850. La posición de la jerarquía varió, pues no siempre fue radicalmente opuesta, pues fue desde una 
postura moderada tendiente a buscar el diálogo, hasta la abierta oposición a las leyes civiles. Connaughton, 
2002, pp.101-121. 
199 Pedo Espinosa y Dávalos estuvo al frente del obispado de Guadalajara de septiembre de 1853 a noviembre 
de 1863. 

65
 
 



más que encender las pasiones.200 Estos elementos hacen más tensa la relación clero-

gobierno en el país.  

Pero no todo fue radicalidad. Oaxaca, bajo la gubernatura de Benito Juárez, se 

presentó como un ejemplo de conciliación clero-gobierno. El obispo de esa entidad aceptó 

la celebración de un Te Deum en la catedral para solemnizar el juramento a la constitución. 

Quizá se pudo llegar a ello por la avenencia que había logrado el gobierno de Juárez con la 

jerarquía local, como refiere Brian Hamnett. El autor señala que en el segundo periodo de 

ese gobierno (de 1856 a 1857), se logró establecer una convivencia con la Iglesia a través 

de una negociación que acordó la sujeción del clero a las leyes civiles a cambio del respeto 

al fuero interno de la Iglesia.201 

Sin embargo, en la mayoría de las otras diócesis no se dieron inmediatamente este 

tipo de acuerdos. Desde su exilio en Roma, el obispo de Puebla dirige una carta en la que 

habla de la infalibilidad pontificia y del deber de los católicos y eclesiásticos para resistirse 

a las disposiciones civiles: 

...nuestros procedimientos, nuestro juicio, nuestra conducta, quedará siempre sujeta 
al juicio de la Sana Sede, del romano Pontífice, que podrá reformar y aun revocar 
nuestras declaraciones y reprobar nuestro modo de obrar haciendo uso de su 
autoridad soberana e infalible; pero mientras esto no suceda, todos nuestros súbditos 
están obligados a obedecernos y a cumplir con lo que les hayamos mandado.202  
 

Entre tanto, el gobierno mexicano y la jerarquía romana intentan formalizar un 

acuerdo diplomático. La preocupación por reorganizar internamente a la Iglesia es común 

al gobierno y la jerarquía mexicana. Desde 1856, Labastida y otros obispos mexicanos 

habían elaborado una Memoria, probablemente destinada a Pío IX, sobre la situación de la 

Iglesia mexicana. En ella explican que las causas de la inestabilidad del país suscitada por 

el cambio de las relaciones entre la Iglesia y el Estado y los intentos de los gobiernos 

civiles por secularizar la vida política y social de los mexicanos. En otro documento, el 

obispo de Puebla propone tres cambios fundamentales: la reestructuración de los territorios 

                                                 
200 Clemente de Jesús Munguía, “Representación del Obispo de Michoacán al Supremo Gobierno protestando 
contra varios artículos de la nueva constitución, y suplicando sean restituidos a sus destinos los empleados 
destituidos.” Defensa eclesiástica en el obispado de Michoacán...T.I, 1858. p.208.  
201 Hamnett, Brian. Juárez, New York, Editorial Longman, 1997, p.91. 
202 Carta Pastoral que el Illmo. Sr. Dr. Don Pelagio Antonio de Labastida por la gracia de Dios y de la Santa 
Sede Apostólica obispo de la Puebla de los ángeles dirige a todos sus diocesanos con motivo de la nueva 

66
 
 



diocesanos; la reforma de las comunidades religiosas, y la planeación de los mecanismos 

que respondieran a las reformas que había llevado el Estado en materia eclesiástica, como 

por ejemplo, la concesión de facultades para que los obispos estuvieran en posibilidades de 

efectuar “composiciones” sobre la adjudicación de los bienes eclesiásticos.203 

Ezequiel Montes es parte de la Legación mexicana, encabezada por Manuel Castilla 

Portugal, que viaja a Roma para llegar a un acuerdo con el papado. Montes lleva la misión 

de arreglar los aspectos eclesiásticos que habían sido modificados por la Reforma, pero que 

requerían de la aceptación formal del clero para “remediar” la crítica situación de la 

Iglesia.204 Montes pretendía lograr que el Secretario de Estado en Roma reconociera el 

desafuero eclesiástico, la desamortización, la disminución del cobro de los derechos 

parroquiales y la extinción de las órdenes, a excepción de “los colegios apostólicos de 

Propaganda Fide, los padres de San Felipe Neri y los Camilos”, cuya labor educativa es 

ampliamente reconocida. El Papa estaba de acuerdo con el primer punto, pero sobre la 

desamortización, proponía respetar las adquisiciones hechas hasta ese momento por la ley 

de 25 de junio de 1856, si era reconocido el derecho del clero para adquirir bienes raíces. 

Si bien el aspecto material de la primera disputa con el clero parecía apuntar un 

camino de solución, la cuestión política fue más difícil de resolver, cuando la jerarquía 

romana introduce una petición, de la que Montes afirma “no habíamos pensado en México: 

los derechos políticos del clero.” La solicitud para que el clero fuera restituido en su 

derecho de votar y ser votado en las elecciones populares, sostiene que el sacerdocio no es 

un estado “infamante, sino al contrario, un estado honesto y honroso, el clérigo sólo por 

serlo no podía ni debía quedar privado de los derechos de ciudadanía”. Montes se rehúsa a 

negociar sobre ese punto, pues es un asunto de política interna en el “que nadie tenía 

derecho de mezclarse”, pues el clero debía conservar un carácter “neutral en las luchas 

políticas, para merecer el respeto de todos.”205 

                                                                                                                                                     
constitución publicada en al capital de su diócesis el día 12 del último abril. Roma, Imprenta de la Civiltá 
Cattolica. 1857, p.11. 
203 México su estado político y en sus relaciones con la Iglesia. 1856 (manuscrito), en Bautista, Cecilia. 
Clérigos virtuosos e instruidos: los proyectos de reforma del clero secular en un obispado mexicano. 
Zamora, 1867-1882. Tesis de Maestría en Historia. Zamora, Mich., Centro de Estudios Históricos El Colegio 
de Michoacán, A.C.,  2001.  
204 “Ezequiel Montes al presidente Benito Juárez. Informe de su misión en Roma.” 18 de junio de 1858, en 
Juárez, T.II, 1972, p.374. 
205 “Ezequiel Montes…” 18 de junio de 1858, en Juárez, T.II, 1972, p.374. 

67
 
 



La legación no tuvo oportunidad de continuar la negociación debido al golpe de 

estado en diciembre de 1857, donde la participación clerical fue denunciada por los 

liberales como una evidente oposición al régimen liberal.206 La rebelión es encabezada por 

el general Félix Zuloaga, que desconoce la Constitución mediante el Plan de Tacubaya y 

convoca a un congreso extraordinario para elaborar una nueva carta magna. El presidente 

interino, Ignacio Comonfort, se une a la rebelión y se le deja al frente del ejecutivo, lo 

mismo a aquéllas autoridades dispuestas a apoyar el plan. Benito Juárez e Isidoro Olvera, 

presidentes de la Suprema Corte y del Congreso respectivamente, son encarcelados junto a 

otros funcionarios y diputados.  

El conflicto ocasionó una terrible división nacional, que orilló a Comonfort a 

cambiar nuevamente de bando y, finalmente, renunciar. Ante lo cual, Benito Juárez, fuera 

ya de prisión, toma el cargo de presidente interino. Por su parte, el grupo opositor organiza 

un gobierno paralelo, con Félix Zuloaga como su presidente, y publica las llamadas Cinco 

Leyes, las cuales derogan, entre otros, los decretos sobre la supresión de fueros y la 

desamortización. La fuerza de la oposición y las derrotas militares de los liberales, llevan a 

Juárez a salir de la capital y establecer su gobierno en Guanajuato y luego en Veracruz. 

Como afirma Sinkin, el golpe de Estado afecta directamente las relaciones Estado-Iglesia, 

radicalizando la postura de aquéllos liberales proclives moderación, pues importantes 

sectores laicos y clericales, apoyaron el golpe de estado tomando como bandera los 

derechos de la Iglesia heridos por la legislación liberal.207 

Por ello, desde Veracruz, la resistencia liberal publica una legislación que pretende 

debilitar la fuerza económica y los vínculos clericales de la iglesia con la sociedad. Como 

las leyes emitidas hasta ese momento no habían sido capaces de frenar la acción violenta de 

los opositores, era necesario radicalizarlas, siguiendo el sentido liberal de las ya 

formuladas, para “hacer desaparecer esos elementos” que obstaculizaban la consolidación 

del Estado: el 12 de julio de 1859 se decreta la ley de nacionalización de los bienes 

eclesiásticos y extinguen las comunidades religiosas; el 23, la ley del matrimonio civil; el 

                                                 
206 El impacto del golpe de estado fue tal que Ezequiel Montes permaneció en Europa por varios meses más 
en espera de poder llegar a un acuerdo. 
207 Sinkin, 1979, p.135.  

68
 
 



28 la ley orgánica del Registro Civil y la ley sobre el estado civil de las personas; el 31, el 

decreto que suprime la intervención del clero en cementerios y camposantos.208  

Simultáneamente, los continuos enfrentamientos agotan, poco a poco, a las fuerzas 

conservadoras encabezadas por el general Miguel Miramón, que sufren, además, una 

importante derrota diplomática cuando, en 1859, el gobierno de Washington reconoce al del 

presidente Juárez.  

En ese contexto, las Leyes de Reforma y el principio de separación Estado-Iglesia 

dan un nuevo sustento a la legislación sobre el registro civil, dirigiéndola, ahora sí, al 

completo control gubernamental sobre los actos vitales de los individuos: “Poco habrá que 

decir sobre la necesidad, no sólo conveniencia, de que la autoridad tenga noticia directa del 

nacimiento, del matrimonio y de la muerte de sus súbditos, puesto que todos los efectos 

mundanos de estos actos son civiles, y que de las constancias de ellos parten los ciudadanos 

y los tribunales civiles para aplicar a los hombres las leyes también civiles.”209  

La Ley Orgánica del Registro Civil de 1859 consta de 43 artículos y un párrafo 

transitorio, agrupados en cuatro capítulos: disposiciones generales, actas de nacimiento, 

actas de matrimonio y actas de fallecimiento. El primer en el párrafo asienta que: 

...para perfeccionar la independencia en que deben permanecer recíprocamente el 
Estado y la Iglesia, no puede ya encomendarse á ésta, por aquel, el registro que 
había tenido del nacimiento, matrimonio, y fallecimiento de las personas, registros 
cuyos datos eran los únicos que servían para establecer en todas las aplicaciones 
prácticas de la vida el estado civil de las personas.210 

 

                                                 
208 El alto clero, se decía, era de los principales instigadores de la subversión hacia el gobierno, pues se le 
acusaba de financiar las campañas militares de los opositores al régimen, convirtiéndose en una ‘rémora’ 
constante para la autoridad civil. “Justificación de las Leyes de Reforma”, Juárez, T.II, 1972, p.486.  
209 “Circular de la Secretaría de Estado y Despacho de Gobernación” 6 de agosto de 1859. en Leyes civiles 
vigentes… 1893, p.62. El gobierno de Zacatecas había promulgado una ley sobre matrimonios civiles diez 
días antes de que se publicara en Veracruz, pero en los mismos términos que afirmaban que el poder civil 
había delegado su jurisdicción para reglamentar y autorizar la validez del contrato matrimonial a las 
autoridades eclesiásticas, que debido a la promulgación de la separación Estado-Iglesia el gobierno de 
Zacatecas en el ejercicio de su soberanía reasumía ese control. El decreto de Zacatecas generó una polémica 
entre el gobernador de esa entidad y el obispo de Guadalajara. Véase El matrimonio civil, considerado en sus 
relaciones con la religión, la familia y la sociedad. Guadalajara, Tipografía de Rodríguez, 1859. 
210 “Ley Orgánica del Registro Civil” Veracruz, 28 de julio de 1859. Dublán, Manuel y José María 
Lozano. Legislación mexicana ó colección completa de las disposiciones legislativas expedidas desde la 
Independencia de la República ordenada por los licenciados Manuel Dublán y José María Lozano. 
Publicación digital. El Colegio de México, A.C. Biblioteca Daniel Cosío Villegas. Decreto 5060 
http://lyncis.dgsca.unam.mx/harvest/cgi-bin/DUBLANYLOZANO/muestraXML.cgi?var1=8-
5060.xml&var2=8  

69
 
 

http://lyncis.dgsca.unam.mx/harvest/cgi-bin/DUBLANYLOZANO/muestraXML.cgi?var1=8-5060.xml&var2=8
http://lyncis.dgsca.unam.mx/harvest/cgi-bin/DUBLANYLOZANO/muestraXML.cgi?var1=8-5060.xml&var2=8


Manuel Ruiz, Ministro de Justicia, expone el nuevo carácter secular del matrimonio 

establecido al apuntar una idea clave que lo diferencia de la ley emitida en 1857: la premisa 

de que la sociedad, “para todo”, debía “bastarse a sí misma”.211 Dicha premisa instituye la 

soberanía de los gobiernos civiles respecto de los actos vitales de la sociedad, incluido el 

matrimonio. Y es que “México, en su calidad de soberano, libre e independiente, puede y 

debe establecer, como lo ha hecho, que el matrimonio sea contraído entre personas 

legalmente hábiles, ante la autoridad, que sea público y perpetuo.”212 

Así, los poderes legalmente constituidos deben, en nombre de la sociedad, 

establecer los lineamientos que, en armonía con los principios morales de la sociedad, 

legitimen al matrimonio como un acto civil para que los esposos “y sus familias gocen el 

honor, derechos y consideraciones que la sociedad y la ley dispensan a los casados.”213 La 

solemnidad y legitimidad del contrato enfatiza el compromiso moral adquirido por los 

contrayentes, “para que viviendo en la honorabilidad y en la justicia procuren de consuno el 

bien de ellos mismos y de sus hijos.”214 Melchor Ocampo afirma que el matrimonio civil es 

el único medio moral para formar una familia, para “conservar la especie y ...suplir las 

imperfecciones del individuo que no puede bastarse a sí mismo para llegar a la perfección 

del género humano.”215  
Los eclesiásticos replican que el matrimonio “no es para propagar materialmente a 

los hombres, como si fueran plantas o bestias; tampoco es para proveer a la sociedad de lo 

que entiende una política irreligiosa por buenos y cumplidos ciudadanos, es decir, de 

hombres que cooperen sólo a su bienestar material, que es para aquellos políticos el fin 

supremo de la sociedad. ...es para conservar y multiplicar a los hombres, pero de un modo 

digno del ser racional, propagando de padres a hijos las virtudes.”216  

No obstante, ese carácter digno y virtuoso del matrimonio también es defendido por 

los liberales. En realidad, los objetivos del contrato civil y del sacramento no parecen estar 

tan alejados: el bienestar social, el progreso material de la sociedad y la conducta moral de 

las personas son objetivos a los que aspiran tanto la jerarquía como el gobierno de la 

                                                 
211 “Circular del Ministerio de Justicia”, Veracruz 23 de julio de 1859. Juárez, T.II, 1972, p.522. 
212 “Circular de la Secretaría de Estado y Despacho de Gobernación” 6 de agosto de 1859. en Leyes civiles 
vigentes... 1893, p.62. 
213 “Circular del Ministerio de Justicia”, Veracruz 23 de julio de 1859. Juárez, T.II,1972, p.524. 
214 “Circular del Ministerio de Justicia”, Veracruz 23 de julio de 1859. Juárez, T.II, 1972, p.523. 
215 “Epístola” Melchor Ocampo, 19 de julio de 1859, en El matrimonio civil... 1859, p.13. 

70
 
 



Reforma. La diferencia radica en la naturaleza distinta de ambos tipos de matrimonio 

(contrato secular y ritual religioso) y en las autoridades que controlan su administración.  

A pesar de la ruptura legal Estado-Iglesia, el gobierno liberal no negó, como 

algunos autores sostienen, el carácter sacramental del matrimonio, sino que no reconoció 

los efectos legales de éste.217 Si el orden liberal garantizaba el respeto a las conciencias de 

los individuos, debía asegurar que éstos pudieran estar en posibilidad de decidir o no 

efectuar el sacramento religioso, no sólo católico, sino del culto que profesaran los 

contrayentes, sin que ese hecho significara el aumento o la disminución de la validez legal 

del matrimonio: “Bien se entiende que en nada obsta esto para que los cónyuges, después 

de cumplir con lo que la sociedad manda, y a la sociedad y a ellos importa, puedan ocurrir a 

los ministros del culto cuya creencia tengan, para que estos les distribuyan la gracia divina 

de la manera que cada uno sabe invocar al Padre de las luces y de las misericordias.”218  

El registro garantiza un derecho civil, si bien de las minorías, pero que complementa 

el principio de libertad de conciencia permitiendo a aquéllos sectores no católicos legalizar 

sus uniones. 

Las especificidades del contrato matrimonial establecidas por la ley tenían como 

finalidad “la mejora y perfección de las generaciones” y hacer eficiente la administración 

civil para que los enlaces legítimos fueran “más fáciles, más numerosos y tanto la menor 

dificultad como el mayor número, dando un resultado de gran utilidad para los pueblos.”219  

No se establecieron nuevos impedimentos para el contrato matrimonial, pero 

tampoco se conservaron todos los que establecía el derecho canónico dejándose, por 

ejemplo, la falta de razón, de mayoría de edad, de consentimiento de alguno de los 

contrayentes, la consanguinidad y afinidad en los grados de línea recta, el matrimonio 

preexistente; por otro lado, se suprimieron los obstáculos de orden sagrado y castidad, 

permitiéndose el matrimonio entre los llamados parientes espirituales (ahijados y padrinos) 

y los parientes por afinidad lateral después del tercer grado, además de la posibilidad legal 

                                                                                                                                                     
216 “Epístola” Melchor Ocampo, 19 de julio de 1859, en El matrimonio civil... 1859, p.13. 
217 El artículo 20 del decreto de separación Estado-Iglesia ratifica: “La autoridad pública no intervendrá en los 
rituales y prácticas religiosas concernientes al matrimonio; pero el contrato que de esta unión dimana queda 
exclusivamente sometido a las leyes.” “Decreto del Ministerio de Justicia e Instrucción Pública”, 12 de julio 
de 1859, en Leyes civiles vigentes… 1893, pp.70-71. 
218 “Circular de la Secretaría de Estado y Despacho de Gobernación” 6 de agosto de 1859. en Leyes civiles 
vigentes… 1893, p.62. 
219 “Circular del Ministerio de Justicia”, Veracruz, 23 de julio de 1859. Juárez, T.II, 1972, p.524. 

71
 
 



de que los clérigos pudieran contraer nupcias. También se dejó de contemplar la llamada 

disparidad de cultos que invalidaba el matrimonio entre un católico con una persona de otra 

religión.220 

Las leyes promulgadas en Veracruz fueron rechazadas por la jerarquía mexicana 

mediante varias protestas que rechazan la invasión a la jurisdicción eclesiástica, 

particularmente en la delicada cuestión del matrimonio.221 El obispo de Guadalajara, Pedro 

Espinosa, aseveraba que ni los autores galicanos y los jansenistas habían pretendido invadir 

la jurisdicción eclesiástica en las cuestiones matrimoniales estableciendo el tipo de 

impedimentos que debían contemplarse. Munguía también aludió a autores galicanos en ese 

mismo sentido, para citarlos sólo en algunas partes que apoyaban sus ideas acerca de la 

supremacía de la Iglesia sobre el poder civil.222 

Sin embargo, no existió un cambio radical en cuanto al contenido del contrato 

matrimonial como podría esperarse, por lo que los temores de la clerecía fueron 

infundados. El contrato respetó la indisolubilidad del matrimonio que establecía el 

sacramento, fijando al divorcio civil en los mismos términos que el divorcio eclesiástico, 

considerado solamente como la separación de cuerpos que no autorizaba a alguno de los 

divorciados para contraer nupcias nuevamente mientras viviera el esposo (a): 

“Garantizando el lazo conyugal hasta en estos casos, ciertamente graves, la familia 

conservará el amparo que le dio la naturaleza y que le consagró la sociedad.”223  

                                                 
220 Impedimentos para celebrar el contrato civil del matrimonio. Articulo 8 “Ley sobre el Matrimonio Civil”, 
Veracruz, 23 de julio de 1859. Dublán y Lozano, DECRETO 
221 Véase El matrimonio civil... 1859, p.5. Manifestación que hace al gobierno eclesiástico de Guadalajara, 
Contra las disposiciones dictadas en Veracruz, Guadalajara, Tipografía de Rodríguez, 1859; y Carta Pastoral 
que el Ilmo. Sr. Obispo de Guadalajara, dirige a sus diocesanos sobre matrimonios civiles. Guadalajara, 
Tipografía de Rodríguez, 1859. 
222 Espinosa elaboró un recuento histórico en el que recurrió a fragmentos de algunas obras de autores 
jansenistas para afirmar que ni ellos habían desconocido la competencia de la Iglesia para entender en los 
casos matrimoniales citando, por ejemplo, a Van-Espen: “...quien hablando del Tratado de Gervesio sobre la 
autoridad de la Iglesia acerca de los impedimentos matrimoniales, dice que este autor ‘trae muchos 
testimonios y ejemplos de la antigüedad, tomados de todos los siglos, que convencen que tiene la Iglesia esta 
potestad y manifiestan que la recibió de Jesucristo; que ha usado de ella y por derecho propio, desde los 
primeros siglos hasta nuestros días’.... A nadie por cierto se le ocurrirá de calificar de ultramontano o 
ignorante al Clero Galicano...” Las cursivas del texto son del autor. No hay una referencia clara del escrito de 
Van-Espen, anotándose las siguientes abreviaturas “In 4 sent. Dist. 40.a.4. ad.1- Suppl. q.54.4.a.ad.1”. La 
referencia a ese autor es de las pocas anotadas por la jerarquía en este tiempo. Carta Pastoral que el Ilmo. Sr. 
Obispo de Guadalajara, dirige a sus diocesanos sobre matrimonios civiles. Guadalajara, Tipografía de 
Rodríguez, 1859, p.14.  
223 “Circular. Se explica cómo el matrimonio es una institución social no religiosa.” Veracruz julio 23 de 
1859. Juárez, T.II, 1972, p.524. 

72
 
 



 

b) La secularización de cementerios 

La secularización de los cementerios ha recibido menor atención de parte de los 

estudiosos. Su trayectoria es similar a la legislación matrimonial, a partir de los decretos 

sobre el registro civil en 1857 y las Leyes de Reforma de 1859. No obstante, el caso 

muestra particularidades interesantes que es conveniente resaltar, pues además de estar 

relacionado al problema de la secularización, el tema de los cementerios está inmerso en 

una problemática de carácter higiénico.224 

El 30 de enero de 1857 se promulga la Ley Sobre el Establecimiento y Uso de 

Cementerios que complementa la del Registro Civil, publicada tres días antes. Ésta 

constaba de 59 artículos, dirigidas a hacer “parte de los registros de policía la noticia de 

todos los que mueren y los datos que se refieren á ellos, ya sea para dar testimonios 

fehacientes á petición de partes, ó ya para servir de oficio á las operaciones de la estadística 

general”.225 

Varios de los artículos reglamentaron la creación de nuevos cementerios con 

disposiciones de carácter higiénico que prohibían “las inhumaciones en los templos, 

ermitas, capillas, santuarios y lugares cerrados, ó en cualquier otro, dentro del recinto de los 

pueblos y fuera de los cementerios.”226 La sepultura en las iglesias se reservó a las 

dignidades como los arzobispos, obispos y los presidentes de la república. La formación de 

los nuevos cementerios tendría un carácter municipal que los dejaría a cargo de un agente 

nombrado por el gobernador o jefe político de la localidad, cuya función abarcaba el cobro 

                                                 
224 Hacia fines del periodo colonial las autoridades civiles manifestaron una especial preocupación por la 
reubicación de los lugares en donde se efectuaban las sepulturas, especialmente los templos, debido a las 
recurrentes epidemias como la viruela y el sarampión. Al parecer los gobiernos de la época no lograron un 
avance significativo y los entierros se siguieron efectuando en los atrios de los templos, en el interior de las 
iglesias, los conventos y otros lugares que exponían a la población al contagio de enfermedades endémicas. 
Anne Staples señala que la epidemia del cólera en 1833 puso en evidencia la necesidad de un cambio que 
modificara las viejas prácticas de entierro por otras que evitaran, en la medida de lo posible, la propagación de 
los padecimientos. Aunque durante la primera mitad del siglo XIX se presentaron varios proyectos para la 
construcción de cementerios, no tuvieron el éxito esperado. Staples, Anne. “La lucha por los muertos” en 
Diálogos, México, D.F. V.13, [77] (septiembre-octubre), 1977, pp.15-20. 
225 “Ley para el establecimiento y uso de cementerios.” Artículo 1. México, 30 de Enero de 1857, en Dublán y 
Lozano, Decreto 4878, http://lyncis.dgsca.unam.mx/harvest/cgi-
bin/DUBLANYLOZANO/muestraXML.cgi?var1=8-4878.xml&var2=8  
226 Los artículos 9, 17, 20, 21, 27 y 29 se refieren a la forma en que deben efectuarse las autopsias y los 
embalsamamientos y los entierros de personas fallecidas en casos de epidemias, además de la forma en que 
deben planearse la construcción de los cementerios por cuestiones higiénicas. Dublán y Lozano, Decreto 
4878. 

73
 
 

http://lyncis.dgsca.unam.mx/harvest/cgi-bin/DUBLANYLOZANO/muestraXML.cgi?var1=8-4878.xml&var2=8
http://lyncis.dgsca.unam.mx/harvest/cgi-bin/DUBLANYLOZANO/muestraXML.cgi?var1=8-4878.xml&var2=8


de las cuotas por los derechos de entierro. Se preveía además, como una especie de medida 

social, que las autoridades y encargados del orden informaran a sus superiores si los 

enfermos de sus poblaciones tenían los medios para solventar sus padecimientos o si los 

deudos quedaban protegidos para que, en caso contrario, el gobierno dispusiera lo 

conveniente.227 

Con un enfoque más administrativo marcado por la separación Estado-Iglesia y 

destinado a hacer exclusivo de las autoridades civiles el manejo de los cementerios, fue 

publicada la Ley de 31 de julio de 1859, que da fin a la intervención del clero en la 

dirección de camposantos, panteones bóvedas o criptas mortuorias, pues “sería imposible” 

al gobierno “ejercer por la autoridad la inmediata inspección que es necesaria sobre los 

casos de fallecimientos é inhumación, si cuanto a ellos concierne no estuviese en manos de 

sus funcionarios.”228 

La ley consta de 31 artículos que establece los casos y la forma en que debía 

procederse al reconocimiento legal del fallecimiento de una persona, bajo diversas 

circunstancias, frente a las autoridades civiles para que la muerte no sea considerada un 

delito. Al mismo tiempo, se radicalizan las prohibiciones para la sepultura de cadáveres en 

las iglesias y se enfatizan las reglas higiénicas para las nuevas construcciones. Sin embargo, 

la secularización administrativa no pretende la eliminación de los elementos religiosos en 

los cementerios. Al igual que en los casos matrimoniales, los rituales se dejan a la libre 

elección de los individuos –que podían ejercer su libertad religiosa-, lo mismo que el pago a 

los sacerdotes por el servicio religioso. La administración secular de los cementerios, lo 

mismo que el contrato de matrimonio, complementa la libertad religiosa, y asegura el 

derecho de aquéllos fuera del catolicismo, ya sea por conflictos con la Iglesia o por 

convicción propia.  

El aspecto que determina el carácter secular de los cementerios, tanto en la ley de 

1857 como en la de 1859 es, además de la intervención de las autoridades públicas, la 

supresión del ritual religioso para la construcción de los nuevos panteones.229 Los artículos 

                                                 
227 Dublán y Lozano, Decreto 4878. 
228 “Se declara que cesa toda intervención del clero en los cementerios y camposantos.” Benito Juárez, 
Veracruz, 31 de julio de 1859. Juárez, T.II, 1972. 
229 “Podrá el gobierno civil...atender a las razones de simple policía, de salubridad y de limpieza que la 
obligan a inhumar o a alejar de los centros poblados aún los cadáveres de los pequeños animales. Sobre todo, 
se quitará la especie de anatema, el olor de infamia que en el vulgo persigue, aún más allá del sepulcro, al 

74
 
 



eliminan las ceremonias para la bendición de los cementerios, su consagración a cierta 

advocación y la demarcación de un espacio para una capilla, por lo que ya no se requerirían 

de las licencias diocesanas para establecer el espacio físico de los cementerios como lugar 

sagrado.  

Aunque la discusión sobre los cementerios parece haber sido de menor impacto en 

el plano general, localmente se pueden observar las disputas en la aplicación de la 

legislación. Una de ellas tiene lugar entre el obispo de Chiapa, Carlos María Colina y Rubio 

y el jefe político del Departamento del Centro (San Cristóbal), Nicolás Ruiz. Éste dispuso, 

el 11 de junio de 1858, un bando para la ciudad de Comitán con varios artículos basados en 

la Ley del 30 de enero de 1857, en la que se dejaba a las autoridades locales establecer una 

legislación particular atendiendo a sus circunstancias. El bando retomó algunos artículos de 

la Ley ante “el inminente peligro” por la expansión del cólera en ese lugar, principalmente 

las que prohibían los entierros en los templos y dentro de las ciudades.230 El jefe político 

determinó que, provisionalmente y mientras se efectuara la construcción de un cementerio 

municipal, los entierros de los fallecidos por el cólera debían realizarse en tres ermitas del 

lugar. Para el cumplimiento de esas medidas, Ruiz pidió el auxilio del obispo quien se negó 

a atender su solicitud. El obispo comenzó por desconocer las disposiciones que 

municipalizaban los nuevos cementerios y omitían sus vínculos religiosos respecto de “la 

bendición del cementerio, la dedicación piadosa de él, la capilla que debe tener, los tramos 

de fábrica, la jurisdicción parroquia y demás cosas propias de un cementerio o camposanto 

sagrado y estrictamente católico y cristiano...”.231 El obispo se quejaba de que los artículos 

sólo hacían alusión a la parte ritual de los entierros que necesariamente debía estar a cargo 

de un sacerdote, dejándose de lado los demás elementos para la fundación de un cementerio 

como “lugar sagrado”. 

                                                                                                                                                     
desgraciado que no se enterró en donde el clero había echado sus bendiciones...” Disposición contenida en 
“Circular de la Secretaría de Estado y del Despacho de Gobernación”, 6 de agosto de 1859, en Leyes civiles 
vigentes... 1893, p.63. 
230 Nicolás Ruiz al Obispo de la diócesis, Carlos María Colina y Rubio. San Cristóbal de las Casas, 11 de 
junio de 1858, en Novena Carta Pastoral que el Ilmo. Señor Doctor Don Carlos María Colina y Rubio, 
dignísimo obispo de Chiapa, dirige a todos sus diocesanos a 28 de junio de 1858. Sobre Cementerios 
cristianos o rigurosamente católicos; y derechos, autoridad y jurisdicción permanentes que la Santa Iglesia 
ha tenido y siempre deberá ejercer en ellos. Guatemala, Imprenta de L. Luna, 1858. 
231 “El obispo de Chiapa al Jefe Político del Departamento del Centro. San Cristóbal, junio 14 de 1858,” en 
Novena Pastoral... 1858, p.9. 

75
 
 



El conflicto claramente es de jurisdicción. El obispo, al igual que las autoridades 

estatales, se pronuncia a favor de las medidas higiénicas encaminadas a contener la 

expansión de las epidemias entre la población evitando las inhumaciones en los templos y 

creando cementerios extramuros de la ciudad, pero siempre y cuando éstas sean 

fundaciones bendecidas por la Iglesia y con jurisdicción eclesiástica.232  

El jefe político responde que, en su calidad de autoridad política, se veía precisado a 

dar una solución a la emergencia de salud que se presentaba: “No hago más que promover 

un bien al pueblo, sin contradecir ni oponerme a la episcopal de V.S.Illma., porque, si bien 

dicha ley quiere se hagan los cementerios conforme a las circunstancias de cada pueblo, 

que es lo que estoy procurando, mi categoría no me permite oponerme a su resolución”, a 

pesar de que con ello fuera calificado de “anticatólico.”233 

El otro punto importante que se disputaba en la jurisdicción de los cementerios es el 

cobro por los derechos de sepultura, que con las nuevas disposiciones pasaba a la recepción 

y manejo de las autoridades civiles, dejándose al clero sólo la percepción por los servicios 

religiosos. El obispo defendió el destino exclusivamente religioso de los recursos obtenidos 

de las sepulturas oponiéndose rotundamente a que formaran parte de los caudales públicos. 

Colina y Rubio terminó su comunicación enumerando una serie de prevenciones a los fieles 

de su diócesis, sentenciando que todos aquellos que se inhumaran en los cementerios civiles 

“no tienen ni gozan de los privilegios de la sepultura eclesiástica y verdadera comunión 

católica de los fieles.”234 

Como se puede ver, la primera etapa de la reforma liberal se vio condicionada por la 

falta de alianzas y de una negociación clero-gobierno que se radicalizó luego del golpe de 

estado de diciembre de 1857. Las disposiciones de 31 de julio de 1859 refrendaban el cese 

de la intervención clerical en la administración de los cementerios. El 4 de diciembre de 

1860 se expide el decreto de la separación Estado-Iglesia, de cuyos artículos se deriva la 

legislación particular de separación entre materias civiles y seculares, como la libertad de 

cultos, la ratificación de los diezmos como donaciones voluntarias, la prohibición de hacer 

donaciones en bienes raíces, el cese al tratamiento oficial especial a clérigos, a quienes 

                                                 
232 Novena Pastoral... 1858, p.11. 
233 “Nicolás Ruiz al Obispo de la diócesis, Carlos María Colina y Rubio. San Cristóbal de las Casas, 16 de 
junio de 1858,” Novena Pastoral... 1858, pp.15-16. 

76
 
 



también se les exime de la milicia y de todo servicio personal coercitivo, y la secularización 

de los cementerios.235 

El 3 de agosto de 1859 el Ministerio de Relaciones Exteriores, con base en la ley del 

12 de julio de ese año que decretaba la separación Iglesia-Estado, dispone el retiro de la 

legación mexicana en Roma, pues en el aspecto político y económico son “muy pocas y 

demasiado lánguidas las relaciones diplomáticas y comerciales que ligan á la República con 

el Santo Padre, como soberano temporal de los Estados pontificios.”236 

Tras una serie de derrotas, las fuerzas liberales logran imponerse militarmente a sus 

contrarios. El 6 de noviembre de 1860, se publica una convocatoria para las elecciones a 

representantes al Congreso de la Unión y para presidente de la República, tras lo cual 

Juárez es elegido presidente constitucional. En ese mismo mes tiene lugar el triunfo del 

liberal Manuel González Ortega sobre las tropas de Miramón, en la batalla de Calpulalpan 

en el valle de México. El 1 de enero de 1861, Juárez hace su entrada triunfal a la capital de 

la República. A pesar del triunfo, no pudo lograrse un control efectivo del territorio, pues la 

oposición armada continuó, con pérdidas terribles como Melchor Ocampo, Santos 

Degollado y Leandro Valle. 

La ruptura de las relaciones diplomáticas obliga a la búsqueda de nuevas formas de 

interacción no sólo Iglesia-Estado, sino también de estos dos poderes hacia la sociedad. La 

sociedad enfrenta un proceso de individualización legal que favorece su pluralidad y nuevas 

formas de sociabilidad, que los poderes civiles y eclesiásticos intentarán controlar de 

múltiples maneras. De ahí, la búsqueda de Roma por entablar una proyección distinta hacia 

México, al mismo tiempo que la Iglesia mexicana volteó su mirada con mayor insistencia a 

la cabeza del catolicismo mundial en busca de un posible contrapeso a los gobiernos 

liberales.  

 
6. El juramento constitucional 

                                                                                                                                                     
234 “El obispo de Chiapa al Jefe Político del Departamento del Centro. San Cristóbal, junio 18 de 1858,” 
Novena Pastoral... 1858, p.22. 
235 El ministerio de justicia y negocios eclesiásticos desapareció. Arts. 15, 16, 17, 19 y 21. “Decreto del 
Ministerio de Justicia e Instrucción Pública” 4 de diciembre de 1860, en Leyes civiles vigentes... 1893, pp.70-
71. 
236 “Resolución del Ministerio de Relaciones del 3 de agosto de 1859”, en Dublán y Lozano, Decreto 5062, 
http://lyncis.dgsca.unam.mx/harvest/cgi-bin/DUBLANYLOZANO/muestraXML.cgi?var1=8-
5062.xml&var2=8  

77
 
 

http://lyncis.dgsca.unam.mx/harvest/cgi-bin/DUBLANYLOZANO/muestraXML.cgi?var1=8-5062.xml&var2=8
http://lyncis.dgsca.unam.mx/harvest/cgi-bin/DUBLANYLOZANO/muestraXML.cgi?var1=8-5062.xml&var2=8


Como lo anunciaron algunos legisladores, la contraposición entre los decretos 

civiles y eclesiásticos ocasionó conflictos de conciencia entre la población, particularmente 

entre aquellos funcionarios y empleados del gobierno federal, estatal y municipal que son 

obligados a realizar un juramento de fidelidad a la nueva Constitución.237  

El episcopado mexicano cuestiona el simbolismo religioso del juramento, 

destacando la inconsistencia de un acto en el que se invocaba el nombre de Dios para dar 

legitimidad a una promesa civil. Munguía afirma no entender el fundamento que establece 

la promulgación de la soberanía constitucional “en el nombre de Dios y con la autoridad del 

pueblo mexicano”, pues esa sentencia anula el principio de autoridad divina. Señala que, en 

el peor de los casos, se debió promulgar la constitución “con la autoridad de Dios y en el 

nombre del pueblo mexicano”. Acusa la referencia a Dios como una figura abstracta, que 

más bien evocaba a una concepción deísta y no católica: “El deísta tiene un Dios perfecto 

en la idea, pero inactivo, extraño del todo al movimiento de la sociedad: nombra 

frecuentemente a su Dios, mas no por esto le rinde los tributos de la fe.”238  

El obispo Espinosa considera una inconsecuencia de los constitucionalistas admitir 

“un principio”, el religioso; “y no lo que se deduce necesariamente de él”, es decir, la 

protección del catolicismo.239 No obstante, el juramento y los elementos instituidos para la 

confirmación legítima de la Constitución, apuntaban más a una combinación simbólica 

entre las referencias religiosas, no necesariamente católicas, y las nociones liberales de 

soberanía popular. 

Lo que los obispos resisten con ese cuestionamiento es que el control del 

simbolismo religioso salga de sus manos para ser apropiado, en este caso, por los gobiernos 

civiles. 

                                                 
237 Brian Hamnett considera que la obligación de realizar el juramento constitucional fue una medida errónea 
del gobierno, porque radicalizó la oposición de la jerarquía y, a su vez, la actuación de las autoridades civiles. 
Ello es cierto si consideramos la pronta respuesta del arzobispo de México condenando con pena de 
excomunión a aquellos que jurasen la Constitución de 1857; no obstante, el juramento no puede considerarse 
el elemento detonante de los enfrentamientos, que desde 1855, no habían dejado de producirse en contra de 
los gobiernos liberales. Véase Hanmentt, 1997, p.99.  
238 Clemente de Jesús Munguía, “Representación del Obispo de Michoacán al Supremo Gobierno protestando 
contra varios artículos de la nueva constitución, y suplicando sean restituidos a sus destinos los empleados 
destituidos.” Defensa eclesiástica en el obispado de Michoacán...T.I, 1858. p.221. 
239 Carta pastoral que el Ilmo. Sr. Obispo de Guadalajara dirige a sus diocesanos con motivo de la Ley penal 
publicada en Zacatecas en 16 de junio del presente año de 1859. Guadalajara, Tipografía de Rodríguez, 1859, 
p.10. 

78
 
 



El juramento produjo una serie de tensiones entre autoridades en el plano local. En 

uno de ellos el obispo de Chiapas recurre al ministro de gobernación y al presidente de la 

república para que intervengan en el conflicto suscitado entre la autoridad diocesana y el 

gobernador del Estado, a raíz de que el obispo enviara una circular a sus párrocos para 

advertir a sus fieles no jurar la constitución, pues de hacerlo quedarían excomulgados.240 El 

gobernador y su gabinete habían jurado la constitución sin reservas, por lo que el obispo les 

comunicó que ya no podían ser recibidos con los honores acostumbrados en la iglesia 

catedral y que se abstuvieran de presentarse a fin de evitar un “desaire, falta de respeto o 

sedición” por parte del clero.241  

El comunicado no fue respondido, y tres meses después, el gobernador pidió al 

obispo que se sirviera solemnizar la instalación de la legislatura estatal con un Te Deum en 

la iglesia catedral. El gobernador del Estado entendía el simbolismo del Te Deum como una 

práctica social con un impacto público para la legislación civil. Y es que, 

independientemente de lo religiosos que pudieran llegar a ser el gobernador y los 

congresistas chiapanecos, estaban convencidos de que ya fuera por “devoción, costumbre ú 

obligación”, la solemnidad religiosa serviría para atraer el “aplauso público” a la carta 

constitucional. La negativa del obispo a realizarlo, aseguraba el gobernador, generaba el 

efecto contrario porque los funcionarios públicos y los miembros del congreso local eran 

calificados de anticatólicos y herejes por “la gente fanática e ignorante”.242 El gobernador 

impuso una multa de trescientos pesos al obispo. 

El obispo Colina y Rubio no aceptó la multa alegando la “independencia 

eclesiástica”, que le impedía sujetarse a las imposiciones de la autoridad civil.243 Pero esta 

independencia no es tal en el estado chiapaneco, pues al año siguiente se promulga la 

                                                 
240 Exposición que el obispo de Chiapa dirige al Supremo Gobierno General de la Nación, contra los 
procedimientos del Exmo. Sr. Gobernador del Estado del mismo nombre, a consecuencia de no haberse 
concedido se solemnizara con Te Deum en la Santa Iglesia Catedral, la instalación del Honorable congreso 
del propio Estado. Guatemala, Imprenta de la Paz, 1857, p.4. 
241 “Carlos María, Obispo de Chiapa al Exmo. Señor Gobernador del Estado. San Cristóbal, mayo 14 de 
1857,” en Exposición que el obispo de Chiapa…1857, p.5. 
242 Es interesante referir, que el gobernador no se asumió enteramente como católico, sino como cristiano. 
“Ángel Albino Corzo, gobernador del Estado de Chiapas al Obispo de esa diócesis. San Cristóbal, agosto 22 y 
23 de 1857,” en Exposición que el obispo de Chiapa…1857, pp.7, 10-11. 
243 “Carlos María, obispo de Chiapa al Gobernador del Estado, Agosto 24 de 1857,” en Exposición que el 
obispo de Chiapa…1857, pp.12-13. 

79
 
 



constitución local que consigna la intolerancia religiosa y la protección al catolicismo.244 

La constitución salva momentáneamente el problema.  

Otros congresos locales también habían comenzado a sesionar para elaborar sus 

propias constituciones. Como puede verse en el cuadro 2, las constituciones locales 

elaboran invocaciones diversas. Encontramos las que aluden a una fórmula cercana al 

catolicismo, como las de Chiapas y Guanajuato, dos estados que no consignaron la libertad 

de cultos: “En el nombre de Dios todo poderoso, creador y legislador supremo de las 

sociedades, el Congreso constituyente del Estado libre y soberano de Guanajuato, con 

objeto de formar una perfecta unión entre los pueblos sus comitentes, establecer la justicia, 

asegurar la tranquilidad doméstica, promover el bien general y afirmar los beneficios de la 

libertad para esta generación y las futuras...”. La Chiapas comienza: “El Congreso 

constituyente del Estado libre y soberano de Chiapas, invocando el Santo Nombre de Dios 

Todo Poderoso y Supremo regulador de las Sociedades, usando de las facultades de que se 

halla investido...”245 

Algunas repiten la fórmula de la general de 1857;246 mientras que otras incluyen 

referencias explícitamente deístas, como la de Coahuila: “El pueblo de Coahuila de 

Zaragoza, profundamente reconocido al supremo Regulador del Universo: invocando su 

nombre y protección con el fin de asegurar en el Estado los imprescriptibles derechos del 

hombre, afianzar sus beneficios, establecer la justicia y procurar la prosperidad común...”; 

Colima: “Los representantes del Estado de Colima, reconocidos al Ser Supremo por su 

Independencia, en nombre del pueblo y con el auxilio de Dios...”; y Durango: “En nombre 

de la Razón Augusta, e invocando el auxilio del Supremo Legislador de las 

Sociedades...”247 

                                                 
244 “Constitución política del Estado de Chiapas de 4 de enero de 1858”, en Constitución de 1857, 
Constituciones de los Estados...p.57. El artículo fue derogado por las reformas constitucionales de 25 de 
septiembre de 1873. 
245 “Constitución política del Estado de Guanajuato de 14 de marzo de 1861” y “Constitución política del 
Estado de Chiapas de 4 de enero de 1858”, en Constitución de 1857, Constituciones de los Estados.. pp. 87 y 
57. 
246 La de Aguascalientes es un ejemplo: “En el nombre de Dios, y con la autoridad del pueblo, el Congreso del 
Estado libre y soberano de Aguascalientes...”. “Constitución política del Estado de Aguascalientes de 1857,” 
en Constitución de 1857, Constituciones de los Estados... p.17. 
247 “Constitución política de Coahuila del Estado de Zaragoza, 1867”, “Constitución política del Estado de 
Colima de 16 de octubre de 1857,” “Constitución política del Estado de Durango, de 25 de mayo de 1863,” en 
Constitución de 1857, Constituciones de los Estados... pp.37, 45 y 79 respectivamente. 

80
 
 



Unas constituciones fueron más radicales, al aludir exclusivamente a la autoridad 

del pueblo y sus representantes, omitiendo las referencias religiosas, como en el caso de 

Campeche: “Nosotros, los representantes del pueblo Campechano, reunidos y constituidos 

por su voluntad, en su nombre y con su autorización, hemos venido a decretar...”; y 

Guerrero: “El tercer Congreso constitucional del Estado libre y soberano de Guerrero, en 

nombre de los pueblos que representa...”248 Las demás lo mantienen como punto omiso, 

como las del Estado de México, Michoacán y Jalisco.  

Las tensiones entre los gobiernos civiles y las autoridades eclesiásticas no se 

frenaron con el triunfo liberal. Desde su exilio, el obispo de Michoacán mantuvo la 

disposición de que los párrocos no dieran sepultura eclesiástica a los juramentados, ni se 

hicieran oficios religiosos, ni oraciones, ni recibieran limosnas por las almas de los que en 

ese estado murieran. Lo mismo debía aplicarse a los adjudicatarios y a los que contrajeran 

exclusivamente matrimonio civil.249 

 

7. Monarquía y Reforma 

Las sesiones del Congreso no pudieron reanudarse sino hasta 1861. El discurso de apertura 

hizo hincapié en la larga lucha que las fuerzas “progresistas” habían sostenido contra el 

clero, considerado el principal instigador de los hechos violentos que intentaron 

desestabilizar al gobierno liberal. La reinstalación del Congreso fue calificada como un 

triunfo sobre “ las clases privilegiadas que se habían sobrepuesto durante muchos siglos al 

espíritu público y a la prosperidad nacional.”250  

Acusados de participar en el golpe de Estado, un grupo de obispos sale exiliado del 

país por orden del presidente Benito Juárez: el arzobispo de México, Lázaro de la Garza, y 

los obispos Clemente de Jesús Munguía, de Michoacán; Pedro Espinosa y Dávalos de 

Guadalajara; Pedro Barajas de San Luis Potosí, y José Antonio Zubiría de Durango, además 

                                                 
248 “Constitución política del Estado de Campeche de 30 de junio de 1861 y Constitución política del Estado 
de Guerrero de 29 de julio de 1879,” en Constitución de 1857, Constituciones de los Estados... pp.27, 99. 
249 “Circular del Obispo de Michoacán, México 28 de noviembre de 1857,” Defensa Eclesiástica en el 
Obispado de Michoacán... T. II, 1858, p.115. 
250 Historia del Segundo Congreso Constitucional de la República Mexicana que funcionó en los años de 
1861, 62 y 63. Extracto de todas las sesiones y documentos relativos de la época por Felipe Buenrostro. 
Facsímil de la edición mexicana de 1874-75. T. I, México, Colección Historia de los debates legislativos en 
México. Comité de Asuntos Editoriales, 1990. p.3 

81
 
 



del delegado apostólico en México. Todos, a excepción de la Garza, se instalaron en 

Roma.251  

No obstante, los problemas para los gobiernos liberales no se resolvieron. 

Internamente, tanto en el congreso como en el gobierno, las diferencias no se hacen esperar. 

Se acusa una falta de gobernabilidad y eficiencia en el gabinete entre 1861 y 1864, por no 

lograr un avance significativo económico y político. Otros defienden el gabinete, pero 

mantienen una postura crítica del hecho de que la Reforma ha seguido un camino fallido, es 

decir, que no sólo no ha cumplido con sus postulados, sino que los ha revertido, al hacer 

selectiva su aplicación en un intento por “contemporizar” con los grupos opositores. El 

clima de oposición alimentó nuevas opciones para los movimientos antiliberales, el más 

importante fue el proyecto de una monarquía extranjera. 

 

a) La propuesta eclesiástica de la monarquía liberal 

Mucho se ha hablado de las expectativas que tenía buena parte del clero en la instauración 

de un gobierno extranjero que, opuesto a las doctrinas liberales, restableciera los antiguos 

privilegios a la Iglesia. La opción del proyecto imperial ha sido referida como la “última 

carta” de un grupo de hombres que vivían el “amargo desencanto” del desarrollo político 

del país.252 Sin embargo, no sólo los sectores clericales y los reconocidos “conservadores” 

participaron del proyecto imperial, también algunos liberales lo apoyaron como una opción 

política capaz de transformar pacíficamente al país. Esa vinculación de intereses fue posible 

gracias a la ambigüedad de la propuesta imperial y a las sobradas expectativas depositadas 

por parte de la opinión pública. La participación de personajes como Manuel Payno se 

sustenta en la argumentación de que el imperio era una especie de mal necesario para 

devolver la estabilidad al país. De ahí, que se afirme que la actitud de estos “liberales 

moderados” se fundamente en una reacción frente a la crisis que vivía el país, más que en 

un programa político definido.253  

                                                 
251 Bravo Ugarte, 1967, pp.67-68. 
252 Pani, Erika. Para mexicanizar el segundo imperio: el imaginario político de los imperialistas, México, El 
Colegio de México, Centro de Estudios Históricos Instituto Mora, 2001, p.183. 
253 Pani, 2001, p.28. Como la autora misma menciona, todos hacían de la libertad su principio de acción, pero 
resulta cuestionable que para todos signifique lo mismo, de ahí se hable, para ese momento, de una “tercera 
vía” liberal entre la jerarquía católica que, al hablar de la “libertad católica” entendió el ejercicio de la 
voluntad de sus fieles bajo los límites dictados por los preceptos de Iglesia, porque la idea de “la libertad” y su 

82
 
 



No obstante, el apoyo clerical pudo sostenerse más que en acto de fe. Las 

negociaciones que el obispo Labastida lleva a cabo en Europa muestran la manera en que 

un sector eclesiástico capitalizó el apoyo político del clero mexicano para forzar un 

compromiso por parte del emperador hacia el problema eclesiástico. El apoyo de varios 

obispos mexicanos se da desde su exilio en Europa, específicamente en Roma. La 

experiencia del exilio da un nuevo enfoque a la jerarquía mexicana, pues entra en contacto 

directo con el papado justo en el momento en que Roma se coloca como el eje de la 

catolicidad y articula una serie de estrategias para reorganizar a las iglesias locales, bajo el 

impulso sistemático a la centralización pontificia. La centralización fortalece al papado 

como cabeza del catolicismo, así como su capacidad de intervenir y negociar de forma más 

directa en las iglesias locales.254  

La cercanía con Roma y la atención de los problemas eclesiásticos internos, reforzó 

la idea en la jerarquía mexicana de que no era posible una negociación con los gobiernos 

civiles en turno si no existía un previo acuerdo con el papado. Anulada esa posibilidad con 

los gobiernos liberales republicanos –principalmente después de la guerra de Reforma y la 

acusada participación eclesiástica-, el establecimiento de un gobierno monárquico 

extranjero en México representa una nueva oportunidad para los eclesiásticos. En ese 

contexto, se da el relevo arquiepiscopal de la iglesia mexicana, con la muerte del arzobispo 

Lázaro de la Garza en Roma, el 11 de marzo de 1862. Meses después, Pelagio Labastida es 

nombrado su sucesor, iniciando con ello una larga gestión de casi treinta años, 

caracterizada por el impulso a una serie de reformas eclesiásticas.255 La influyente posición 

que Labastida logra establecer con la jerarquía romana le permite participar en las 

negociaciones para buscar un emperador europeo y formar parte del gabinete imperial que 

toma cuerpo en la Regencia. 

                                                                                                                                                     
defensa como un “valor universal” fue referida por todos los grupos políticos, pero ello no los convirtió, 
necesariamente, en liberales. 
254 Bautista, 2001. 
255 Antes de su regreso a México, Labastida logra gestionar una nueva organización de los territorios 
eclesiásticos, misma que fragmentó buena parte de las grandes jurisdicciones del periodo colonial, con el 
objeto de controlar y hacer más eficiente la administración de los territorios. Michoacán y Guadalajara fueron 
elevadas a arzobispados. La división de esos grandes y antiguos obispados permitiría organizar espacios más 
pequeños para prestar una mejor atención espiritual a la feligresía, al mismo tiempo que facilitar el trabajo 
administrativo realizado por las jerarquías locales. Al elevarse a arzobispado la antigua diócesis Michoacán, 
se crearon las sufragáneas de Zamora, León y Querétaro, las cuales se sumaron a la ya existente de San Luis 
Potosí. Por su parte, la arquidiócesis de Guadalajara quedó compuesta por los obispados de Durango, Linares, 
Sonora y Zacatecas. Al arzobispado de México se anexaron los territorios de Tulancingo y Veracruz. 

83
 
 



En su primera pastoral como arzobispo de México en 1863, Labastida elabora una 

justificación sobre las circunstancias políticas, sociales y religiosas que empujan la 

búsqueda de opciones políticas fuera del país. En el documento, que consta de dos partes, el 

prelado hace una “mirada retrospectiva” a la crisis eclesiástica de la primera mitad del siglo 

XIX. El elemento que respalda su intervención es el “ataque” que, bajo el nombre de 

“revolución”, había sufrido la “religión y la patria” generando una terrible crisis que había 

tenido uno de sus puntos cumbres con la separación Estado-Iglesia. La circunstancia 

clamaba “por el hombre de la época”.256 

El optimismo de los prelados fue expuesto en una pastoral conjunta un año después 

de la pastoral de Labastida, en la que daban la bienvenida a los emperadores y mostraban su 

entusiasmo por el futuro cambio en la situación política del país, sobre todo si “las 

cualidades del príncipe escogido” correspondían “exactamente a las llagas de esta sociedad 

para curarlas, y a las exigencias de esta situación para satisfacerlas.” Del monarca se 

esperaba, principalmente, un “espíritu conciliador” capaz de acabar con la confrontación 

política y restituir la posición que la Iglesia católica tenía hasta antes de las reformas.257 La 

excepción fue el obispo de Guadalajara, Pedro Espinosa, quien no apostaba por la llegada 

de un monarca extranjero para mejorar la situación de la Iglesia. La carta pastoral colectiva 

que daba la bienvenida a los emperadores no fue firmada por él. De igual forma opinaba el 

obispo de San Luis Potosí, Pedro Barajas, quien aconsejaba sobre la conveniencia de no 

involucrarse en la intervención francesa, sobre todo si el país continuaba en armas y el clero 

pretendía, como era el caso de Labastida, involucrarse en los puestos públicos del gobierno 

invasor, porque ello le haría perder al clero el respeto de los fieles.258 

La posibilidad de la reconfiguración de las relaciones Estado-Iglesia a través de un 

acuerdo con el papado, fue un punto de negociación central entre la jerarquía y el imperio, 

presentados a través de dos proyectos de concordato: uno elaborado por la jerarquía clerical 

y el otro presentado por el Imperio.  

                                                 
256 Carta Pastoral que el Ilmo. Sr. Dr. D. Pelagio A. De Labastida y Dávalos dirige al venerable clero del 
arzobispado de México con motivo de su promoción a aquella arquidiócesis. Puebla, Tipografía de Pedro 
Alarcón y Cía. 1863, p.25. 
257 Carta Pastoral que los Ilmos. Sres. Arzobispos de México y Michoacán y Obispos de Puebla, Oaxaca, 
Caradro, Querétaro, Tulancingo, Chiapas, Veracruz, Zamora y Chilapa, se dirigen a sus diocesanos con 
motivo de la entrada de sus majestades el Emperador Primero y la Emperatriz Carlota a la Capital, México, 
Imprenta de Andrade y Escalante, 1864. (Introducción) 

84
 
 



El proyecto de concordato presentado por la jerarquía configura la participación de las 

instituciones eclesiásticas en la formación del Estado monárquico y las bases de la 

administración eclesiástica. Se establece la comunicación directa de los obispos con Roma, la 

reestructuración de los institutos religiosos y la independencia económica eclesiástica frente al 

erario público.259 En cuanto a la cuestión de los bienes eclesiásticos, Roma se mostraba en la 

mejor posición de negociar “en obsequio de la paz y armonía que debe reinar entre las dos 

supremas autoridades”, para lo cual convenía en “no reclamar al Gobierno los bienes de la 

Iglesia que fueron enajenados a los particulares con el carácter de nacionalizados, renunciando 

para esto los derechos y acciones que por diversos títulos le competen.” Acordaban también, 

no emprender acción legal alguna contra aquellos particulares que hubieran adquirido 

propiedades eclesiásticas. Los prelados mexicanos estarían en posibilidades de emprender 

estos “arreglos” en sus diócesis, para “tranquilizar las conciencias y legitimar las 

adquisiciones”. Por otro lado, se proponía que la Iglesia se insertara en el terreno económico 

casi como cualquier otro contribuyente, quedando sus capitales sujetos al pago de 

contribuciones “del mismo modo que los de los ciudadanos mexicanos”, con la excepción 

conveniente de la mayoría de sus propiedades.260  

En cambio, el proyecto presentado por el imperio contenía puntos distintos, los 

cuales se han identificado como parte de una posición liberal sustentada por los 

emperadores, que ha decir de los protagonistas era más liberal que la del propio Juárez. 

Pero a diferencia de las opiniones mostradas por un sector liberal, el imperio pretende 

afirmar la tolerancia de cultos, al mismo tiempo que una protección al catolicismo. El 

concordato no mantenía la “sana distancia” entre el Estado y la Iglesia por la que muchos 

legisladores mexicanos se habían pronunciado, estableciendo como primer punto la 

protección a la religión católica “como religión de Estado”. El gobierno civil no permanecía 

“neutral” ante la “competencia” entre la oferta religiosa, sino que protegía al catolicismo 

con una serie de disposiciones, entre ellas el sostenimiento del culto y de los ministros con 

                                                                                                                                                     
258 Referencia citada en Galeana, Patricia. Las relaciones Iglesia-Estado durante el Segundo Imperio, México, 
UNAM, Instituto de Investigaciones Históricas, 1991, p.63. 
259 Documento citado bajo la referencia EG en Olimón, Manuel. “El proyecto de reforma de la Iglesia en 
México, 1867-1875”, en Álvaro Matute, Evelia Trejo y Brian Connaughton (Coords.), 1995, p.274. 
260 Las propiedades exceptuadas de impuestos serían: “los templos, cementerios y demás lugares sagrados 
destinados al culto divino, los palacios episcopales, conventos y colegios de ambos sexos, seminarios, 
hospitales, hospicios, orfanatos, casas de ejercicios espirituales y de corrección y las destinadas para 

85
 
 



gastos del erario. Lo anterior convertiría al clero en una especie de funcionario público, a 

cargo, por ejemplo, del manejo del registro civil y de prestar servicios espirituales gratuitos 

a la población. Pero, la protección del imperio tenía un costo, pues la iglesia debía ceder al 

gobierno todos los derechos de sus bienes eclesiásticos declarados nacionales por la 

República. Con ello, se dejaba a la Iglesia sin la posibilidad de que negociara la 

compensación por sus bienes. 

Otro de los aspectos importantes a considerar es la cuestión de los fueros 

eclesiásticos. La definición de la igualdad jurídica entre los individuos es una cuestión 

trascendental para los diputados a favor del reconocimiento de las garantías individuales, 

posible gracias a la supresión de los fueros. El concordato consideró la cuestión de la 

restitución de los fueros eclesiásticos, pero sin dejar claro si reconocería sus derechos 

políticos al clero. Si bien, la propuesta de concordato de los monarcas apunta a que el clero 

mantuviera básicamente la función religiosa a la que habían tratado de circunscribirlo las 

disposiciones liberales republicanas, a diferencia de éstas se pensó establecer una Iglesia al 

servicio del Estado desde una posición subordinada. La subordinación del clero estaría 

asegurada por el mantenimiento de su dependencia económica estatal y del control de sus 

fuentes de financiamiento, con la ratificación de la desamortización y nacionalización de 

bienes. 

En lo que respecta a la cuestión eclesiástica, las acciones del imperio no son, 

simplemente, una continuación de la política liberal marcada por el Congreso Constituyente  

de 1856-1857. Si tomamos en cuenta que los liberales republicanos privilegian el avance de 

la legislación hacia la consolidación de los derechos y las garantías individuales, la 

propuesta monárquica pretende, bajo una preocupación más política, el retorno del binomio 

Estado-Iglesia con marcados elementos regalistas que matizan el propio avance liberal. El 

pasado colonial que de alguna manera corrompía a la religión practicada en ese momento, 

justificaba la permanencia de una religión de Estado, porque sólo éste podía convertir al 

catolicismo una nueva fuerza renovada.  

Y no es que los republicanos liberales negaran la importancia de la religión. En las 

diferentes discusiones en el congreso, los diputados liberales habían planteado, al mismo 

                                                                                                                                                     
habitación de los curas y vicarios de las parroquias y de los capellanes de los mencionados establecimientos.” 
Olimón, 1995, p.275. 

86
 
 



tiempo, tanto la necesidad de reconocer la tolerancia de cultos como el hecho de que la 

sociedad debía ser educada con principios religiosos, aunque no, necesariamente los 

católicos. El catolicismo es referido por ser la religión dominante entre la población. 

Recordemos que, en principio los liberales proponen la vuelta a la austeridad eclesiástica y 

a las formas religiosas primitivas del catolicismo en aspectos morales esenciales. En ese 

sentido, la propuesta de los monarcas coincide con esta primera idea pragmática de 

conservar un catolicismo capaz de fundar las bases morales de la población, que el Estado 

todavía no podía proporcionar, sin denostar por ello las garantías individuales.  

Sin embargo, las discusiones sobre los derechos civiles reorientan la propuesta y 

empiezan a dominar las voces de los representantes que pretenden defender la “sana 

distancia” entre la Iglesia y el Estado, con base en la libertad de conciencia que obliga a dar 

igualdad de oportunidades a todas las religiones. Una religión de Estado tiranizaría a las 

confesiones que no estuviesen protegidas, sino que mezclaría turbiamente los aspectos 

civiles y los eclesiásticos y produciría conflictos de competencias.261 

Personajes como Francisco Zarco voltean la mirada al episcopado norteamericano y 

aspiran a que se convierta en un modelo para el clero nacional. El comentario más 

sobresaliente a ese respecto es sobre el concilio de Baltimore de 1866. Durante su estancia 

en los Estados Unidos pudo seguir de cerca los pormenores de la reunión. Particular 

atención le merece la trayectoria eclesiástica en aquél país, pues en pocos años se habían 

logrado aumentar las diócesis, los sacerdotes y sus templos, además de formar una base 

económica respetable.262 Esto había sido posible, aseguraba, gracias a la serie de libertades 

y garantías que el Estado otorgaba a todas las religiones por igual. 263 De no ser así, el 

protestantismo dominante habría impedido el desarrollo de las demás religiones, en 

detrimento de la libertad de conciencia de los individuos.  

El catolicismo, como cualquier otra religión, gozaba de “libertad de reunión para 

celebrar sus asambleas, de libertad de imprenta para publicar libros y periódicos, de libertad 

                                                 
261 Pocos fueron los liberales que se proclamaron ateos, entre ellos Ignacio Ramírez es de los más recordados, 
frente a contemporáneos suyos que hablaban de la necesidad de conservar a la religión. 
262 Zarco muestra que en menos de 60 años el catolicismo en Estados Unidos había logrado un avance 
significativo, a través del contraste de dos fechas límite: 1808, cuando se contaba con 1 provincia, 1 diócesis, 
2 obispos, 68 sacerdotes, 80 templos y 2 institutos eclesiásticos; y 1860, en que se tenían 7 provincias, 48 
diócesis, 3 vicarías, 49 obispos, 2235 sacerdotes, 2385 iglesias, 1128 capilla y 48 institutos. “El Concilio 
plenario de Baltimore” New York, noviembre de 1866. Zarco, T. XIV, 1993, p.123. 
263 “El Concilio plenario de Baltimere” Nueva York, noviembre de 1866. Zarco, T. XIV, 1993, p.121. 

87
 
 



de palabra para predicar, de libertad de enseñanza par funda escuelas, y sin restricción 

puede llamarse docente en este país.”264 La libertad garantizada por el Estado demostraba 

que era posible la aspiración democrática del sentimiento religioso expresado en una 

“Iglesia libre en el Estado libre”.265 La ley no se interponía entre Dios y la conciencia para 

imponer una verdad religiosa, porque el Estado no tenía almas que salvar: “la adopción de 

una religión es para cada hombre un acto de libre albedrío.”266 

En los comentarios yace la crítica a las acciones de la jerarquía mexicana en 

oposición al Estado durante la reforma, la guerra civil y la intervención francesa.267  

Sin haber llegado a algo concreto con el papado respecto a sus propuestas, el 

imperio se apresuró a afirmar los decretos de desamortización y a tomar el patronazgo de la 

Iglesia católica. A menos de un año de las comunicaciones en donde la jerarquía 

manifestaba sus parabienes por la instauración de un imperio mexicano, se publicaron una 

serie de protestas por las ratificaciones de varias leyes liberales. Labastida intentó 

suspender el culto en las iglesias mientras no se llegara a un acuerdo, pero ello no hizo más 

que radicalizar la situación.268 El obispo Ormaechea previno a la población de no cumplir 

la legislación imperial sobre el registro civil, y a sus párrocos de no actuar como 

intermediarios entre las leyes y los fieles.269 

En conclusión, se pude establecer que la política eclesiástica marcada por el imperio 

siguió algunas medidas creadas por el gobierno liberal anterior, pero matizadas por el 

                                                 
264 “El Concilio plenario de Baltimore” New York, noviembre de 1866. Zarco, T. XIV, 1993, p.124. 
265 Pero no todo eran alabanzas al vecino país, Zarco afirmaba que éste no había logrado consagrar 
efectivamente la igualdad entre los ciudadanos debido a la posición que mantenían los esclavos, porque como 
elemento de justicia y libertad la supresión de la esclavitud no debía retardarse. 
266 “El Concilio plenario de Baltimore” New York, noviembre de 1866. Zarco, T. XIV, 1993, p.125. 
267 Desde los inicios de la intervención, varios fueron los artículos que denunciaron la participación del clero; 
por ejemplo, Guillermo Prieto afirmaba que el clero “aplaude y canta el Te Deum del crimen”, convirtiéndose 
en “los gendarmes del invasor”. “La Situación”, 12 de marzo de 1863, Prieto, Guillermo. Periodismo Político 
y Social, Boris Rosen Jélomer (compilador), México, Consejo Nacional para la Cultura y las Artes. T. XXIV, 
p.383. 
268 Galeana, 1991, p.70. 
269 La ley establecía, al igual que los primeros decretos de los liberales republicanos, que los sacerdotes no 
efectuaran el matrimonio religioso sin que los interesados presentaran previamente el acta del matrimonio 
civil. El obispo Ormaechea respetó esta disposición pero se negó a que los párrocos adoctrinaran a la 
población en ese sentido. Siguiendo los argumentos esgrimidos cuando el registro civil fue creado por las 
Leyes de Reforma, se afirmó que el matrimonio civil “pervertía” el sentido del sacramento matrimonial. 
Segunda Carta Pastoral que el Ilmo. Sr. Dr. Don Juan Bautista Ormaechea y Ernaiz Obispo de Tulancingo 
dirige al Venerable clero y fieles de sus diócesis. México, Imprenta de Escalante y Andrade. 1866, p.4. Otras 
protestas que se sumaron fueron las del obispo de Zacatecas: Carta Pastoral del Ilmo. Sr. Dr. y Lic. D. 
Ignacio Mateo Guerra, Primer Obispo de Zacatecas, Sobre los Mandamientos de Nuestra Santa Madre 
Iglesia. Zacatecas, impresa por Joaquín de Lorenzana, 1864. 

88
 
 



interés de conservar su patronazgo, que si bien no puede considerarse una medida 

antiliberal, sí es una posición que sectores radicales y moderados del liberalismo 

abandonaron rápidamente, pues no sólo implicaba una cuestión eclesiástica, sino tenía que 

ver con el ejercicio de los derechos individuales. En cambio el estado monárquico conservó 

ese punto, en un afán por construir un Estado fuerte que, por el momento, podía postergar 

el reconocimiento de los derechos individuales establecidos por el gobierno anterior.  

La fallida experiencia monárquica lleva a un segundo exilio a importantes miembros 

del episcopado mexicano, entre ellos el arzobispo de México. Pero una vez más, el acusado 

radicalismo liberal cede ante las circunstancias y el presidente Juárez permite su regreso al 

país en 1871.  

 

8. La constitucionalización de las Leyes de Reforma 

La experiencia fue contundente a la hora de mostrar a ciertos grupos eclesiásticos los 

límites para lograr un cambio de gobierno desde la opción armada; mientras que para un 

sector de legisladores fue evidente lo impostergable del reconocimiento constitucional de la 

separación Estado-Iglesia, dejando de lado aspectos del pragmatismo político que habían 

mesurado, por momentos, la legislación en materia eclesiástica. 

La primera discusión fue la reforma de algunos artículos referentes al registro 

civil.270 Meses más tarde, se presenta el proyecto de constitucionalización de las Leyes de 

Reforma en el Séptimo Congreso Constitucional de 1873, mismo que cierra el proceso de 

discusión constitucional de la relación Estado-Iglesia. Las Adiciones contemplan un total 

de 5 artículos: 1º sobre la independencia Estado-Iglesia; 2º los actos del estado civil de las 

personas son competencia de las autoridades civiles; 3º ninguna institución puede adquirir 

bienes con excepción de lo estipulado en el artículo 27 de la Constitución; 4º la simple 

promesa de decir verdad y cumplir obligaciones, suple al juramento religioso y 5º el hecho 

                                                 
270 Diario de Debates. Sexto Congreso Constitucional de la Unión. Tercer Período de 1872, T.III, México, 
Tipografía del Partido Liberal, 1873. Sesión del 20 de septiembre de 1872, p.48; se discute la gratuidad del 
Registro, sesión de 24 de septiembre 1872, p.76-78; sesión del 26 de septiembre de 1872, p.102-110; votación 
de la Ley, sesión del 27 de septiembre de 1872, p.116-177. Se da segunda lectura y se aprueba 
provisionalmente la vigencia de la Ley del Registro Civil, Sesión de 1 de octubre de 1872, p.135; aprobación 
de los artículos de la Ley, sesión del 26 de octubre de 1872, p.477-478. 

89
 
 



de que nadie puede ser obligado a prestar trabajos personales sin la retribución adecuada y 

sin el justo consentimiento.271 

A la misma época corresponde la discusión de algunos artículos que pretenden ser 

llevados a su forma más radical y contundente, como la propuesta de 23 de abril de 1873, 

que pretende derogar el artículo 11 de la ley del 4 de diciembre de 1860, que permitía las 

ceremonias fuera de los templos con previa autorización de los gobiernos civiles. La 

modificación propone la supresión total de las ceremonias religiosas fuera de los templos, 

“porque donde no hay culto nacional, no se deben hacer demostraciones fuera de los 

templos”.272  

También se vuelve a discutir el artículo 123, que permite la intervención de las 

autoridades federales en material de culto religioso y disciplina externa. Las preguntas que 

surgen son referentes a los límites y las facultades de la federación y los estados para 

decidir sobre materias de culto, enfatizando que no se pretende cuestionar el derecho de los 

individuos a abrazar religión alguna, sino la autoridad de los gobiernos para regular la 

práctica externa del culto como un asunto de orden público.273  

Finalmente, la separación Estado-Iglesia se aprueba, lo mismo que la prohibición de 

los actos religiosos fuera de los templos.274 

De la misma manera, se refrenda, con base en las garantías individuales, la 

supresión de las comunidades religiosas pues: “El Estado no puede permitir que se lleve a 

efecto, ningún contrato, pacto o convenio, que tenga por objeto el menoscabo, la pérdida o 

irrevocable sacrificio de la libertad del hombre, ya sea por causa de trabajo, de educación o 

de voto religioso. La ley en consecuencia no reconoce órdenes monásticas, ni puede 

permitir su establecimiento, cualquiera que sea su denominación u objeto con que pretenda 

                                                 
271 Diario de Debates de la Cámara de Diputados del Sexto Congreso de la Unión. IV Período de 1873, T.IV, 
México, Imprenta de Irineo Paz, 1904. El proyecto fue presentado por la comisión formada por Manuel 
Dublán, Sánchez Mármol y Alcalde. Sesión del 22 de abril de 1873, pp.264-265. 
272 Intervención del diputado Baz. Sesión del 6 de mayo de 1873, Diario de Debates …1904, p.530. La 
propuesta fue aprobada en esa misma sesión, sin discutirse por 101 votos a favor y 21 en contra. 
273 Algunos diputados refieren el artículo como atentatorio a la libertad de la práctica de cultos y del 
catolicismo, en tanto que los puntos sobre la vigilancia de las ceremonias fuera de los templos es un asunto 
“interno” que sólo atañían a los eclesiásticos definir. Para otros, no podía ser un asunto interno en tanto que se 
efectuaba en la vía pública, lo que los convertía en actos públicos sujetos a la vigilancia gubernamental. 
Intervención del diputado Ruelas, Sesión del 22 de abril de 1873, Diario de Debates…1904, p.274. 
274 La separación Estado-Iglesia fue aprobada con 147 a favor. Sesión del 22 de abril de 1873. Diario de 
Debates…1904, p.277. Ley del 13 de mayo de 1873 previno que ningún acto religioso podría tener lugar fuera 

90
 
 



erigirse. Tampoco puede permitir convenio en que el hombre pacte su proscripción o 

destierro.”275  

La prohibición al clero para que manejase más bienes de los necesarios a la 

reproducción del culto y al mantenimiento de iglesias también es aprobada.276 En la sesión 

del 26 de septiembre de 1873, pasa al ejecutivo el acta de reformas a la Constitución.  

A diferencia de lo ocurrido en la asamblea de 1856-1857, el Congreso de 1872-

1873, toma una actitud más decidida para constitucionalizar las leyes de Reforma, debido al 

difícil “periodo de transición violenta” que habían experimentado por la resistencia 

antiliberal,277 con una guerra civil de por medio y una invasión extranjera que costaron la 

vida a importantes figuras del grupo liberal. La gran influencia que el poder de la Iglesia 

ejercía en las acciones antiliberales justifica una mayor contundencia legal para asentar las 

bases constitucionales del control legal del Estado en determinados aspectos eclesiásticos.  

 

9. Conclusión 

La convocatoria de 1855 retoma la restricción de los derechos políticos del clero como una 

acción política tendiente disminuir su influencia de los espacios públicos. Se considera que 

la cuestión política no es una actividad compatible con el ministerio sacerdotal, pues el 

clero que se involucra en asuntos y discusiones mundanas poco hace por mejorar la 

formación sacerdotal y antes bien, lastima su decoro sacerdotal, particularmente cuando se 

involucran en discusiones que los hacen partícipes de bandos políticos en oposición a otros. 

Las doctrinas jurídicas del iusnaturalismo de corte liberal favorecen el 

reconocimiento de los derechos individuales a la seguridad, propiedad, libertad de 

expresión, de pensamiento e igualdad ante la ley. El individuo se erige como una nueva 

figura portadora de derecho, a la que deben reconocerse una serie de libertades y 

obligaciones en el derecho positivo. La discusión del proyecto constitucional entre 1856-

                                                                                                                                                     
del recinto de los templos. Sesiones de 1º de mayo, 6 de mayo y 13 de mayo, Diario de Debates…1904, pp. 
459-460; 530-531 y 622-623, respectivamente.  
275 “Reforma del artículo 5º de la Constitución” Sesión del 22 de abril de 1873, Diario de Debates…1904, 
p.265. 
276 Sesión del 22 de abril de 1873, Diario de Debates…1904, pp.266 y 268.  
277 Ese punto era reconocido por los opositores de la constitucionalización de las Leyes de Reforma, como el 
diputado Castañeda. Intervención del diputado Castañeda, Sesión del 25 de abril de 1873, Diario de 
Debates…1904, p.351. 

91
 
 



1857es el espacio para formalizar los cambios que el liberalismo ha introducido en el país y 

para sentar las bases legales para la organización del nuevo régimen. 

La definición de las garantías individuales incide directamente en el estatus de la 

Iglesia católica. Ello resulta evidente en la forma en que su discusión se plantea en el 

congreso: la tolerancia de cultos, la supresión de los fueros eclesiásticos, la desamortización 

de bienes de corporaciones eclesiásticas y la secularización de vínculos civiles. 

En ese sentido, bajo la impronta del iusnaturalismo liberal, la libertad religiosa se 

suma a los demás derechos individuales, como parte de los principios básicos que hacen 

posible las relaciones políticas, económicas y sociales entre los individuos, de formación e 

intereses heterogéneos, pues establecen una serie de reglas de convivencia, justas y 

racionales, para evitar y zanjar rivalidades y discordias entre ellos. La única distinción entre 

los sujetos sería la que surgiera de sus capacidades y talento personal, y ya no de los 

privilegios consignados en la legislación.  

Los congresistas adscritos a los principios liberales valoran públicamente el papel 

benéfico de algunos aspectos del catolicismo para la sociedad mexicana. Lejos de una 

posición anticatólica, reconocen el valor de la extensión moral del catolicismo en las 

relaciones sociales como una forma de moderar la convivencia entre los individuos. A la 

religión se le reconoce una función social básica, pues es la principal responsable de la 

formación moral de los individuos, al dictar pautas de conducta y control social que 

facilitan el entendimiento y las relaciones pacíficas entre las personas. No obstante, la 

tolerancia debía reconocerse por ser un derecho natural que garantizaba la pluralidad de 

pensamiento. 

Empero, las discusiones sobre la tolerancia se desarrollan en un contexto marcado 

por una serie de levantamientos armados que enarbolan la defensa del catolicismo. En 

pocos años se producen varios levantamientos armados donde el clero tiene especial 

protagonismo, al convocar a los católicos a tomar las armas y rebelarse contra los gobiernos 

para frenar los “ataques” liberales al catolicismo. La circunstancia bélica hace que los 

congresistas opten por una decisión “moderada” y reconozcan la definición de la tolerancia 

como un asunto de orden público, cuya resolución debía aplazarse, dejándolo como punto 

omiso en la Constitución.  

92
 
 



Los partidarios de la tolerancia logran tres puntos importantes: el primero es 

empujar la transformación en los estados de la federación, donde se debata la posibilidad de 

reconocer esa garantía en sus territorios; el segundo, es que la omisión del artículo en la 

constitución implícitamente da fin al exclusivismo religioso, por lo que la protección 

particular del catolicismo no sería más un asunto de Estado; y el tercero, es que la omisión 

amplía los derechos individuales cuando suprime la obligación legal de profesar el 

catolicismo.  

 La delegación a los estados para que decidieran sobre la cuestión de la tolerancia de 

cultos evidencia la fuerza del federalismo como garante de las libertades individuales, y 

vigoriza el plano de decisión autónomo de los congresos locales.  

Por otro lado, el Congreso recurre a la elaboración de recursos legales de controlar 

las acciones de los eclesiásticos fuera de los templos, como el artículo 123 constitucional. 

La legislación sobre fueros es otro de los grandes temas para la reforma liberal, no 

sólo para asegurar la consolidación de las garantías individuales, sino para la formación de 

las nuevas identidades políticas, las reformas económicas, la reorganización de la justicia, 

la constitución civil del clero y su representación política, y el reconocimiento de la 

soberanía estatal. 

Más que un esfuerzo anticlerical por debilitar a la Iglesia, la desamortización de los 

bienes eclesiásticos es uno los pasos necesarios para garantizar la libre circulación de la 

riqueza y los derechos económicos; pero también una forma de frenar la acción antiliberal 

del clero mexicano.  

La secularización de los vínculos sociales es impulsada a través de la creación del 

Registro Civil y la formación de una legislación específica desarrollada en la codificación.  

La primera etapa de la reforma liberal se vio condicionada por la falta de alianzas y 

de una negociación clero-gobierno, cuya relación se radicaliza luego del golpe de estado de 

diciembre de 1857. No obstante, el proceso de secularización social que favorece la 

pluralidad y nuevas formas de sociabilidad, no tendría marcha atrás. Esto lo muestra la 

política imperial en materia eclesiástica.  

Si bien, se pude establecer que la política eclesiástica marcada por el imperio siguió 

algunas medidas del gobierno liberal anterior, su interés por conservar el patronazgo 

93
 
 



94
 
 

eclesiástico, en un afán de construir un Estado, postergó el reconocimiento de los derechos 

individuales establecidos por la república liberal. 

La gran influencia que el poder de la Iglesia ejerce en las acciones antiliberales 

justifica una mayor contundencia legal para asentar las bases constitucionales del control 

legal del Estado en determinados aspectos eclesiásticos. El Congreso de 1872-1873 cierra 

esta etapa de constitucionalización, con la incorporación de las leyes de Reforma a la 

Constitución de 1857.  
 

 



Cuadro 1 
 

Cuadro comparativo de las Constituciones estatales  
sobre el decreto de la tolerancia religiosa 

 
 
 
 
 

Entidad federativa Fórmula constitucional Tolerancia religiosa 

Constitución de Aguascalientes de 1857, 
reformada en 1868. 

“En el nombre de Dios, y con la autoridad 
del pueblo, el Congreso del Estado libre y 
soberano de Aguascalientes...” 

“Art.5º El Estado permite el libre ejercicio de 
todos los cultos religiosos, sin distinción o 
preferencia, cuyo ejercicio no puede tener 
más límites que el derecho de tercero y las 
exigencias del orden público. En todo lo 
demás, la independencia entre el Estado y las 
sociedades religiosas es y será perfectamente 
inviolable.” 

Constitución de Campeche de 1861, 
reformada en 1878.  

“Nosotros, los representantes del pueblo 
Campechano, reunidos y constituidos por 
su voluntad, en su nombre y con su 
autorización, hemos venido a decretar...” 

“V. Adorar a Dios y tributarle, en los templos 
o edificios que destine a aquél objeto, el culto 
público que le dicte su conciencia.” 

Constitución de Coahuila de Zaragoza, de 
1867. 

“El pueblo de Coahuila de Zaragoza, 
profundamente reconocido al supremo 
Regulador del Universo: invocando su 
nombre y protección con el fin de 
asegurar en el Estado los imprescriptibles 
derechos del hombre, afianzar sus 
beneficios, establecer la justicia y 
procurar la prosperidad común...” 

“Art.2º En el Estado se permite el ejercicio 
del culto católico y de todos los demás que se 
establezcan, sin más límites que el derecho de 
tercero, el respeto a la moralidad y las 
exigencias del orden público. En lo demás, la 
independencia entre el Estado y las creencias 
y prácticas religiosas será inviolable.” 

95 
 



Constitución de Colima de 1857. 

“Los representantes del Estado de Colima, 
reconocidos al Ser  Supremo por su 
Independencia, en nombre del pueblo y 
con el auxilio de Dios...” 

Punto omiso 

Chiapas 4 de enero de 1858 

“El Congreso constituyente del Estado 
libre y soberano de Chiapas, invocando el 
Santo Nombre de Dios Todo Poderoso y 
Supremo regulador de las Sociedades, 
usando de las facultades de que se halla 
investido...” 

“Art. 2 La religión que profesa el Estado es la 
católica, apostólica, romana” (Derogado por 
las reformas constitucionales de 25 de 
septiembre de 1873) 

Chihuahua Mayo 31 de 1858 
“En el nombre de Dios, Autor y Supremo 
Legislador de las Sociedades, y con la 
autoridad del Pueblo Chihuahuense...” 

Punto omiso 

Durango 25 de mayo de 1863 

“En nombre de la Razón Augusta, e 
invocando el auxilio del Supremo 
Legislador de las Sociedades, el Congreso 
constitucional del Estado libre y soberano 
de Durango, reforma en los siguientes 
términos la Carta fundamental del mismo 
Estado.” 

“Art.34 El Estado tolera y protege el ejercicio 
de todos los cultos religiosos sin distinción ni 
preferencia. Este ejercicio no tendrá más 
límites que el derecho de tercero, y las 
exigencias del órden público. En todo lo 
demás, la independencia entre el Estado y las 
sociedades religiosas, es y será perfectamente 
inviolable.” 

Guanajuato, 14 de marzo de 1861 

“En el nombre de Dios todo poderoso, 
creador y legislador supremo de las 
sociedades, el Congreso constituyente del 
Estado libre y soberano de Guanajuato, 
con objeto de formar una perfecta unión 
entre los pueblos sus comitentes, 
establecer la justicia, asegurar la 
tranquilidad doméstica, promover el bien 
general y afirmar los beneficios de la 
libertad para esta generación y las 

Punto omiso 

96 
 



futuras...” 

Constitución de Guerrero, de 1874. 

“El tercer Congreso constitucional del 
Estado libre y soberano de Guerrero, en 
nombre de los pueblos que representa, ha 
tenido a bien, en uso de la facultad que le 
concede el art.92 de la Constitución 
política del Estado, reformar ésta...” 

“Art.10 El estado es independiente de 
cualesquiera sociedades religiosas, así como 
estas, en su dogma y leyes interiores, lo son 
igualmente de aquel; mas en todo lo que 
tenga conexión con el órden público, el 
estado civil de la familia o los derechos del 
ciudadano están sujetas a él. El Estado 
permite el ejercicio de todos los cultos, sin 
distinción o preferencia; pero esta tolerancia 
no autoriza las prácticas inmorales e 
incompatibles con el órden público y la 
seguridad del Estado, ni se extiende a las 
demostraciones que pretendan hacerse fuera 
de los templos o del hogar.” 

Constitución de Hidalgo, de 1870. 
“El Congreso constituyente del Estado de 
Hidalgo, en ejercicio de los poderes que 
ha recibido del pueblo...” 

“Art.6 Habrá perfecta independencia entre los 
negocios de la Iglesia y del Estado. Este 
reconoce la libertad religiosa, sin más 
limitación que el derecho de tercero y las 
exigencias del órden público.” 

Constitución de Jalisco, de 1857. 
“Que el H. Congreso constituyente del 
Estado libre y soberano de Jalisco....” 

Punto omiso 

Constitución de Estado de México, de 
1870. 

“Que el Congreso del Estado ha decretado 
lo siguiente...” 

“Art.7º El Estado permite el libre ejercicio de 
todo culto religioso cuyas prácticas no estén 
en desacuerdo con la moral y la paz pública” 

Constitución de Michoacán de 1858, 
reformada en 1875. 

Ausente Punto omiso 

Constitución de Morelos, de 1870, 
reformada en 1878. 

“En el nombre de Dios y con la autoridad 
del pueblo de Morelos...” 

Punto omiso 

Constitución de Nuevo León, de 1878. 
“El H. Congreso ...ha decretado lo que 
sigue...” 

Punto omiso 

97 
 



Constitución de Oaxaca, de 1857. 

“El pueblo de Oaxaca, profundamente 
reconocido al Todo poderoso, Supremo 
Regulador de las sociedades, por el goce 
de su libertad y deseando asegurar sus 
beneficios, establecer la justicia y 
procurar la prosperidad común...” 

Punto omiso 

Constitución de Puebla, de 1880. 
“El quinto Congreso constitucional del 
Estado libre y soberano de Puebla... 

Punto omiso 

Constitución de Querétaro, de 1879. 
“En el nombre de Dios todo poderoso y 
con la autoridad del pueblo queretano...” 

Punto omiso 

Constitución de San Luis Potosí, de 1861. 

“En el nombre de Dios todo poderoso y 
con la autoridad del pueblo potosino, el 
Congreso del Estado decreta lo 
siguiente...” 
 

Punto omiso 

Constitución de Sinaloa, de 1861. 

“El pueblo del Estado de Sinaloa, 
representado por sus diputados electos en 
virtud de la convocatoria fecha 16 de 
septiembre de 1860, e invocando la 
protección del ser Supremo, autor y 
conservador de las sociedades, decreta lo 
siguiente...” 

“Art.5º Es libre en el Estado el ejercicio 
privado o público de todas las religiones; pero 
esta tolerancia no autoriza las prácticas 
inmorales o que sean incompatibles con el 
órden público y la seguridad del Estado.” 

Constitución de Sonora, de 1861, 
modificada en 1877. 

“Los representantes del Estado de Sonora, 
reconocidos al Todopoderoso por los 
beneficios de su independencia y libertad, 
con su auxilio y en nombre del pueblo 
decretan lo siguiente...” 

“Art.23 El estado permite el libre ejercicio del 
culto religioso, sin distinción o preferencia; 
pero la libertad de conciencia asegurada por 
la presente, no se deberá entender respecto de 
los actos licenciosos, o bien respecto de 
prácticas que estén en desacuerdo con la paz 
pública.” 

Constitución de Tamaulipas, de 1871, 
última reforma registrada en 1879. 

“En el nombre de Dios Todopoderoso, 
autor y conservador de las sociedades, y 

“Art.123 Es perfecta e inviolable en 
Tamaulipas la libertad religiosa. El Estado 

98 
 



99 
 

con la autoridad del pueblo soberano, el 
congreso de Tamaulipas decreta la 
siguiente Constitución...” 
 

protege el ejercicio de los cultos que en él 
establecieron, sin más límites que el derecho 
de tercero y las exigencias de orden 
público.”1  

Constitución de Tlaxcala, de 1868. 

“En el nombre de Dios y con la autoridad 
del pueblo soberano, el Poder Legislativo 
reforma la Constitución Política del 
Estado de Tlaxcala.” 

“Art.2º Entre los negocios del Estado y los 
eclesiásticos habrá  perfecta independencia, y 
el Gobierno protege con su autoridad todo 
culto público.” 

Constitución de Veracruz Llave de 1873, 
reformada en 1882. 

“La legislatura del Estado libre y 
soberano  de Veracruz Llave, en uso de 
sus facultades...” 

Punto omiso 

Constitución de Yucatán, de 1870. 
“La tercera Legislatura constitucional, a 
nombre del pueblo, decreta y sanciona la 
constitución política del Estado... ” 

“Art.3º, Fracción I, Ejercer libremente la 
religión que profesen, siempre que no ataquen 
los derechos de la sociedad, el orden público 
y las leyes vigentes, en cuyo caso está 
expedida la acción de las autoridades para 
proceder contra los contraventores.” 

Constitución de Zacatecas, de 1869. 

“En el nombre de Dios, y con la autoridad 
del pueblo zacatecano, el poder 
Legislativo decreta la siguiente 
Constitución Política...” 

Punto omiso 

 
 
13 Constituciones mantienen la tolerancia religiosa como punto omiso, 1 consigna la intolerancia religiosa y 12 son las que permiten la 
tolerancia religiosa.2 

                                                 
1 A diferencia de los demás textos constitucionales, esta disposición no se inserta en el apartado de los derechos individuales, sino en la parte final de las 
“Prevenciones generales”. 
2 Fuentes: Colección que comprende la constitución general de la República con sus adiciones, reformas y leyes orgánicas expedidas hasta el 30 de junio de 
1884. y las constituciones especiales de cada uno de los estados de la Federación. T. II, México, Imprenta del Gobierno en Palacio, 1884. y Constitución de 
1857, Constituciones de los Estados. Presentación de Enrique Lombera Pallares, México, Partido Revolucionario Institucional, Serie Documentos 6, 1982. 



 

 
 

Capítulo 2 
 
 
 
 

La secularización jurídica y la instrumentación de la 
Reforma liberal, 1870-1894. 

 

 

 

 

 

 

En el primer capítulo se ha explicado que parte medular del cambio liberal fue la 

formación de un nuevo orden jurídico estrechamente ligado a la consolidación de los 

principios liberales. La constitución de 1857 se convirtió en el principal texto jurídico 

que consagró los valores y principios de la nación que se pretendía formar. Sin 

embargo, para que dichos principios fuesen aplicados en las distintas materias que 

componían la vida secular del país, se requerían ordenamientos legales específicos que 

les dieran operatividad. La pregunta es ¿Cómo pasar del hecho constitucional a un 

proceso de institucionalización de los principios liberales? El problema que se presenta 

después de haber diseñado una carta magna con principios generales es el de 

instrumentar las nuevas instituciones jurídicas, políticas, económicas y sociales, lo cual 

enfrenta al proyecto liberal con sus posibilidades de aplicación reales. 

Y es que, efectivamente, como alguna vez señalaron los propios jerarcas 

católicos mexicanos, la nueva legislación presentaba vacíos legales en términos de 

operatividad, es decir, no existían la pauta de cómo proceder, por ejemplo, en la 

formación de distintos juicios, el procesamiento de los reos, la comprobación de su 

culpabilidad, la designación de los jueces, las sanciones, las excepciones, etc. El nuevo 

régimen demandaba un cuerpo legal más acabado, que paulatinamente supliera la 

100



variedad de fuentes jurídicas del régimen anterior, a las cuales todavía se recurría. Para 

los juristas y diputados adscritos al iusnaturalismo liberal, es necesario construir la 

seguridad jurídica con base en la elaboración de una normatividad específica de 

procedimientos, a través de un método de exposición simple y claro. La opción más 

viable es la creación de códigos de procedimientos legales.  

La formación de los códigos constituye un proceso de transición legal, el cual 

enfocaré particularmente desde 1870 hasta mediados de la década de 1890, periodo en 

que se arma la discusión y se procede a la elaboración de la codificación y de las 

instituciones que delimitarán las competencias de los juzgados gubernamentales y 

eclesiásticos en el régimen liberal.1  

Para explicar el proceso de transición jurídico y sus implicaciones en la relación 

Estado-Iglesia, dividiré este capítulo en dos partes. En la primera veremos cómo se 

planeó la instrumentación de los postulados liberales que permiten consolidar el tránsito 

hacia la secularización del derecho. En la segunda parte, seguiré la discusión y 

organización de códigos, atendiendo, de manera más específica, a la manera en que, a 

partir de ellos, se organiza el registro civil, como un elemento central que incidirá 

directamente en la relación clero-gobierno.  

Se pretende partir de que la transformación liberal permite nuevas formas 

jurídicas como fundamento del Estado y el orden social, y plantea una serie de doctrinas 

que transitan hacia una perspectiva estatal eminentemente secular. El cambio jurídico, 

por su naturaleza compleja, requirió de varias décadas de organización en las que la 

secularización fue ganando terreno.  

 

1. La sistematización del derecho liberal mexicano 

El pensamiento iusnaturalista liberal en México tuvo un desarrollo particular, pues 

asimiló las distintas nociones del derecho natural moderno sin romper tajantemente con 

la tradición anterior. Los planteamientos de las primeras generaciones de liberales 

mexicanos muestran la transición del derecho ligada a la transformación política del 

país. Este proceso de cambio generó contradicciones importantes entre las propuestas 

teóricas y su práctica, pero son consecuencia inevitable del contacto con la compleja 

                                                 
1 El primer código promulgado en la ciudad de México en la segunda mitad del siglo XIX, con base en los 
principios establecidos en la Constitución de 1857 es el Código Civil del año de 1870, al cual siguieron el 
Código Penal (1871), el Código de Procedimientos Civiles (1871), el Código de Procedimientos Penales 
(1880), el Código Comercial (1884), un nuevo Código Civil y otro de Procedimientos Civiles (1884), otro 
Código Comercial (1890), un Código de Procedimientos Penales (1894), a los que se suman códigos 
como el de Sanidad y otros proyectos de códigos que fueron discutidos durante esta etapa. 

101
 



realidad que deseaban transformar. No obstante, esa problemática genera una postura 

pragmática y flexible entre buena parte de los legisladores, quienes reconocen las 

inevitables contradicciones del proceso de transición legal en el cambio de régimen. 

Para muchos estudiosos la mezcla entre el derecho y la política produce el 

declive de éste como un instrumento netamente social para convertirlo en un 

instrumento del Estado, cuyo dominio lo reduce a su mínima expresión: la ley.2 

Empero, las teorías jurídicas liberales son concebidas para transformar las áreas 

políticas, sociales y económicas con miras, no a lograr un Estado todo poderoso en sí 

mismo, un Estado garante de los derechos civiles. La separación entre el proyecto de 

Estado y el derecho fue prácticamente impensable, pues las distintas áreas que 

pretendían transformarse representaban nuevas expresiones secularizadas del interés 

común que demandaban un lugar en las leyes y en los textos jurídicos, como única vía 

para formalizar e impulsar el cambio.  

Así, durante la primera mitad del siglo XIX, diversos autores plantean la 

necesaria reestructuración del derecho que, entre otras materias, reformara las instancias 

judiciales a partir del reconocimiento de las garantías y los derechos civiles.3 Nuevos 

criterios emergieron y se mezclaron con los anteriores, para ayudar a determinar los 

parámetros de la convivencia civil y los procedimientos judiciales, manteniendo un 

equilibrio entre el respeto a los derechos individuales y la necesidad de establecer una 

serie de seguridades sociales. En ese contexto, después del gran esfuerzo de elaboración 

constitucional cobra relevancia la construcción de instrumentos legales para desarrollar 

los preceptos contenidos en la carta magna. En siguiente apartado se revisará la 

organización de la codificación y del recurso de amparo, como dos de los pilares que 

                                                 
2 Grossi, 1996, p.42. Jaime del Arenal destaca la importancia del asenso del positivismo formalista en la 
sujeción de los juristas a la ley y en la injusticia que representó “la adopción del modelo codificador 
francés”, Arenal Fenochio, Jaime del. “La escuela ‘mexicana’ de historiadores del derecho”, en Anuario 
Mexicano de Historia del Derecho, Vol. XVIII, México, Instituto de Investigaciones Jurídicas, 
Universidad Nacional Autónoma de México, 2006, p.60. Estas perspectivas tienen su origen en el mismo 
proceso de cambio del orden jurídico. Los eclesiásticos se refirieron a la irrealidad de la nueva 
legislación, que era vista como simples “hojas de papel que contienen las combinaciones ficticias y 
transitorias de la política humana, por más que la vanidad las apellide fastuosamente constituciones, el 
código fundamental de la sociedad civil…” Carta Pastoral que el Ilmo. Sr. Dr. D. Pelagio A. De 
Labastida y Dávalos dirige al venerable clero del arzobispado de México con motivo de su promoción a 
aquella arquidiócesis. Puebla, Tipografía de Pedro Alarcón y Cía. 1863, p.25. 
3 Se pretendía lograr que se demostrara la culpabilidad de los acusados bajo evidencias contundentes que, 
dado el caso, evitarían los castigos corporales. El sistema carcelario también estuvo a revisión, bajo el 
argumento de que debía humanizarse como una prueba del avance social, al mismo tiempo algunos 
juristas seguían manteniendo la prudente aplicación de la pena de muerte, pero ya no como un recurso 
vengativo o con fines expiatorios, sino como una medida secular, conveniente y razonada para restablecer 
el orden y la paz en la sociedad. 

102
 



instrumentan y delimitan los recursos y organismos encargados de manejar la justicia 

estatal. 

 

a) La instrumentación de la codificación 

Desde 1824, el sistema federal de la república mexicana reconocía las facultades de los 

estados de la república para elaborar una codificación específica. Las legislaturas de los 

estados de Oaxaca y Zacatecas habían ejercido dichas facultades preparando, al menos, 

dos proyectos de código civil, entre 1827 y 1829; la legislatura de Zacatecas publicó el 

suyo en 1829 y en 1831 fue conocida la primera parte del proyecto de Jalisco y el estado 

de Guanajuato convocó a un concurso para su elaboración.4 Estos primeros intentos de 

codificación son diferentes entre sí, por ejemplo, los de Jalisco y Oaxaca proponían la 

creación de un registro civil, aspecto que el de Zacatecas no contempló, pero incorporó, 

junto con el de Oaxaca, varias disposiciones sobre el contrato matrimonial. En 1843, 

con las Bases Orgánicas de la Nación Mexicana, se estableció que los códigos civil, 

penal y de comercio debían ser únicos para toda la república. Mientras tanto, para suplir 

ese vacío, varios juristas elaboraron compilaciones de leyes para la administración de la 

justicia y la enseñanza del derecho.5 Con la reinstauración del sistema federal en 1847, 

la facultad de elaborar códigos regresó a la legislatura de los estados, y en varias de 

ellas se retomó la tarea de elaborar nuevos códigos.6 

Debido a esta serie de cambios, se ha considerado que en la primera mitad del 

siglo XIX no existió un modelo de codificación propiamente dicho, a pesar de que todos 

tenían como referencia importante la división temática efectuada por el código francés: 

civil, penal, mercantil, y procesal civil y procesal penal. No obstante, puede observarse 

que los códigos y sus proyectos mostraron un grado de secularización importante, en 

tanto que el Estado circunscribió para sí la competencia exclusiva de la administración 

jurídica, la cual había compartido con los tribunales eclesiásticos hasta la primera mitad 

del siglo XIX, cuando las faltas a la religión (pecados) todavía se consideraban delitos 

contra el Estado. El Proyecto de Código Penal del Estado Libre y Soberano de México, 

                                                 
4 Icaza Dufour, Francisco de. “La codificación civil en México 1821-1884”, en Revista de investigaciones 
jurídicas, No. 9, México, Escuela Libre de Derecho, 1985, pp.273-274. González, 1988, p.90. 
5 Entre ellas destacó la obra de Juan N. Rodríguez de San Miguel Pandectas Hispano-Mejicanas, en 
donde se mezcla la legislación antigua con los principios establecidos por en los congresos mexicanos 
después de la Independencia. El apremio por contar con nuevos códigos, llevó a la idea de organizar un 
concurso convocado en 1845, por el Ministro de Justicia Vicente Riva Palacio, para incentivar la 
formación de estas obras. 
6 Oaxaca, por ejemplo, organizó la revisión de su Código Civil de 1828, lo que dio como resultado una 
nueva versión del mismo publicada en 1852. 

103
 



de 1848, es un ejemplo de ello, pues consigna en un apartado denominado “Delitos 

contra la religión de Estado”, las faltas contra el catolicismo con base en el principio de 

la intolerancia religiosa. El proyecto establecía como delitos contra la religión: la 

blasfemia, los insultos a los ministros de culto y a los templos, la idolatría, la 

exhumación de cadáveres y los agravios cometidos contra ellos; la bigamia o 

matrimonio doble y el perjurio o juramento falso.7  

Particularmente significativa resulta la cuestión de la idolatría, definida como “el 

culto que se da a quien no debe darse, como a las criaturas o a un falso numen.”8 Esa 

disposición buscaba prohibir la práctica de cualquier sistema de creencias que no fuera 

el católico. Empero, ya no se condenaba a los idólatras, sino a quienes “indujeren a 

algunas personas a la idolatría”, es decir, a aquéllos que difundieran otros principios 

religiosos que amenazaran el monopolio del catolicismo. Al no estipular castigo al 

supuesto idólatra, se dejaba un margen a la acción individual a favor de la libre 

conciencia de los individuos para la práctica privada de sus creencias. Este código 

finalmente no entró en vigor, pero puede verse como una muestra de la transición 

secular del derecho en ese momento, pues al tiempo que inscribía varios postulados 

liberales referentes a los derechos individuales (con excepciones importantes como la 

libertad de conciencia), afianzaba su compromiso de utilizar la fuerza pública y los 

recursos del Estado para proteger al catolicismo.9  

No obstante, es la secularización del derecho, la definición de los derechos 

individuales y ciudadanos en la Constitución de 1857 y la organización de los poderes 

del Estado federal: ejecutivo, legislativo y judicial, los factores que obrarán un cambio 

sustancial en la naturaleza de la codificación. En este contexto, el poder federal, débil 

aún, va tomando el papel de poder central capaz de garantizar el ejercicio de la libertad 

y la aplicación de sus límites.  

La Constitución se convierte en el principal cuerpo jurídico que sienta las bases 

para estructurar el marco legal de acción con principios como la división de poderes, la 

soberanía popular, las libertades individuales y la igualdad jurídica de los individuos, 

entre otros. Al mismo tiempo, aumenta considerablemente la jurisdicción estatal, y se 
                                                 
7 Proyecto de Código Penal del Estado Libre y Soberano de México presentado por el Sr. Magistrado D. 
Mariano Villela, al Honorable Congreso, Toluca, Imprenta de Juan Quijano. 1848, Libro III, Delitos 
contra la religión de Estado. p.22-24. 
8 Título I art.150, Proyecto de Código…1848, p.23. 
9 En 1854, se expide el Código de Comercio de México, también conocido como Código Lares, el cual 
tuvo una vigencia importante a pesar de la inestabilidad política de la república, siendo reconocido por los 
liberales de Ayutla, el Imperio y la República Restaurada. Teodosio Lares participó en la comisión que 
elabora el código.  

104
 



afirma una nueva relación individuo-gobierno, por medio de instituciones seculares que 

sustraen a las personas de la acción de los tribunales clericales y benefician el creciente 

control estatal sobre la sociedad.10  

Los códigos pasan de ser textos de referencia o simples compilaciones a 

convertirse en una elaboración sistemática y racional de los principios legales 

contenidos en la carta magna, lo cual es un cambio trascendente para el derecho natural 

de corte liberal.  

Los legisladores pretenden convertir a los códigos en un arma jurídica, al 

alcance de toda la sociedad, para la defensa de sus derechos individuales ya fueran 

económicos, políticos, judiciales, civiles, etc. En ese sentido, los textos tendrían que 

exponer de manera breve, sencilla y clara, los derechos y las obligaciones individuales. 

El objetivo de la codificación es, entonces, materializar los principios generales 

contenidos en la constitución. Los códigos de procedimientos instruyen, tanto a los 

jueces como a los individuos, de los elementos específicos necesarios para poner en 

práctica tales derechos en los respectivos juzgados así como las penas a la infracción de 

las leyes. 

Desde 1856, Francisco Zarco había propuesto que se establecieran las bases para 

la elaboración de códigos civiles, criminales y de procedimientos. En 1858, Justo Sierra 

se encargó de la elaboración de un proyecto de código civil, el cual fue terminado en 

diciembre de 1859.11 En el contexto del fin de la guerra civil el proyecto fue adoptado 

como un código civil local por el estado de Veracruz-Llave promulgado el 5 de 

diciembre de 1861. Éste comprendía diversas disposiciones y comentarios cuyas fuentes 

remitían a textos recientes, por ejemplo: Concordancias, Motivos y Comentarios al 

Código Civil Español de 1851, elaborado por Florencio García Goyena, a las Leyes de 

Reforma, la Constitución de 1857, la ley de Matrimonio civil de 1859, y el código civil 

francés, entre otros.12 La discusión del texto fue inconstante, debido a la inestabilidad 

                                                 
10 El título III de la Constitución de 1857, establece la estructura del Poder Judicial de la federación, el 
cual se deposita en tres instancias: la Corte Suprema de Justicia, los Tribunales de Distrito y los 
Tribunales de Circuito. Todo lo no especificado como parte del poder judicial federal, quedaba a la 
competencia de los poderes locales. “Constitución Federal...” Título Tercero, De la división de poderes; 
Sección III Del poder judicial, Arts. 90-102, en Zarco, T.II, 1990, pp.1009-1009. 
11 El código civil contenía la colección de leyes que fijaban los derechos, deberes y obligaciones 
particulares y recíprocos de los individuos que formaban una sociedad. Véase este tipo de definiciones en 
Código Civil del Distrito Federal y Territorio de la Baja California. México, Tipografía de José M. 
Aguilar Ortiz, 1873, p.III. 
12 Para una revisión más detallada de la formación de los códigos véase González, 1988; Cruz Barney, La 
codificación en México: 1821-1917. Una aproximación, México, Universidad Nacional Autónoma de 
México, 2004. 

105
 



política y a la posterior Intervención Francesa, a pesar de lo cual algunos diputados 

pretendieron concluir ese proyecto al lado del gobierno monárquico. Una comisión 

designada por el emperador continuó los trabajos de codificación que dieron por 

resultado la promulgación de dos de los cuatro tomos que comprendía el Código Civil 

del Imperio Mexicano en 1866. Sin embargo, la publicación total fue anulada a la 

instauración de la República.13  

Los legisladores y juristas apremian la formación de los códigos por la necesidad 

de formar una normatividad de procedimientos que se adaptara a las circunstancias 

históricas del país. Varios contemporáneos acusan los límites que el progreso imponía la 

legislación: “es también lamentable aberración del espíritu el pretender que un pueblo se 

engrandezca por la industria y el trabajo, que su comercio tome vuelo, cuando no puede 

dar un paso sin tropezar con una legislación basada sobre añejas ideas de la economía 

política o sobre los principios del servilismo y del exclusivismo comercial e 

industrial.”14  

Otra comisión, formada por Isidoro Montiel y Duarte, Mariano Yañez, José 

María Lafragua, Rafael Dondé y Joaquín Eguía Lis, retomó los trabajos de Justo Sierra 

y del Código Civil del Imperio, para concluir una versión del código civil compuesta de 

cuatro libros que fue presentada al Congreso. Algunos diputados sugirieron que se 

discutiera capítulo por capítulo, pero por cuestiones operativas se terminó aprobando el 

8 de diciembre de 1870, entrando en vigencia en marzo del año siguiente para el Distrito 

Federal y Territorio de la Baja California. El código es adoptado por las legislaturas de 

varios estados.15  

                                                 
13 La comisión encargada de hacer la revisión durante el Segundo Imperio, estuvo presidida por Jesús 
Terán, Sebastián Lerdo de Tejada, Fernando Ramírez, José María Lacunza, Pedro Escudero y Echánove y 
Luis Méndez.  Las fuentes de este código eran similares al propuesto por Sierra, con la anexión de la Ley 
Orgánica del Registro Civil, con innumerables referencias doctrinarias de autores como Tomás de 
Aquino, Grocio, Puffendorf. Véase Cruz Barney, 2004, p.56. Véase además, Sánchez Dávila, Jorge A. 
(Coord.) Libro del cincuentenario del Código Civil, México, Instituto de Investigaciones Jurídicas, 
Universidad Nacional Autónoma de México, 1978. 
14 Méndez, Luis. “De las modificaciones que ha tenido la legislación privada de los mexicanos en materia 
civil y penal”, en El Derecho, 29 de agosto de 1868, T.I, No.1, p.4. Los jueces seguían fundando sus 
sentencias, por ejemplo en las Leyes de Partida y la Novísima Recopilación de Leyes de Indias, las cuales 
no eran rechazadas totalmente, pero sí aspectos que todavía se conservaban en los procedimientos 
judiciales. 
15 Código Civil del Distrito Federal…1873. El congreso del estado de Michoacán, por ejemplo, dispuso la 
adopción el código civil del Distrito Federal en 31 de julio de 1871. Con esta adopción, el Congreso 
michoacano abolió las disposiciones anteriores sobre las nuevas temáticas del código civil. Véase Código 
Civil del Estado de Michoacán de Ocampo, Morelia, Octaviano Ortiz Editor, 1871. Chiapas fue otro de 
los estados en adoptarlo rápidamente, mediante un decreto del 18 de noviembre de 1871. La adopción de 
Campeche fue un año siguiente, mientras que en Aguascalientes fue aprobada por el Congreso local el 8 
de enero de 1875. Véase Cruz Barney, Óscar. “La codificación en Michoacán de Ocampo durante el siglo 
XIX”, en Alfonso Jiménez, Óscar Cruz Barney y Emmanuel Roa Ortiz. (Coordinadores) Ensayos 

106
 



No es de extrañar que se diera la vigencia de algunos cuerpos legales anteriores, 

particularmente del periodo colonial, tomando en cuenta que la transformación jurídica 

apenas había comenzado a formalizarse con la emisión de las leyes generales.16 Se 

puede afirmar que el propio proceso de construcción e instrumentación del nuevo orden 

permite la permanencia de algunos usos jurídicos del régimen anterior, cuya vigencia 

fue requerida para la continuación de la práctica jurídica y la estabilidad del régimen.  

La convivencia entre las disposiciones constitucionales y la legislación del 

antiguo régimen, había creado una situación desordenada y poco clara en términos de 

los procedimientos legales, como los ajustes entre los delitos y las penas, las omisiones, 

etc., que afectaban el desarrollo de los procesos judiciales, pues hacían confusa la 

administración de la justicia en varios puntos, generando una problemática que también 

intentó ser suplida pragmáticamente con el arbitrio del juez.17 Este problema no fue 

resuelto por los códigos de manera tajante.  

La comisión encargada de elaborar el código civil de 1870 reconoce que ése es 

un complejo problema, y afirma que lejos está de haber formado un código perfecto, 

pues para lograrlo sería necesario que el texto, “además de llenar todas las condiciones 

de justicia, equidad, orden, claridad y concisión” como las bases comunes a todas las 

leyes, estuviera “exactamente acomodado a las costumbres e índole del pueblo, de fácil 

y segura aplicación, y sobre todo que contuviera un precepto fijo para cada acto, porque 

sólo de esta manera podría decirse que la vida social del hombre estaba en todas sus 

partes bajo la sagrada custodia de la ley.”18 

Entonces, el control legal es una aspiración más que una realidad, y se reconocía 

que la nueva legislación tenía límites pues era difícil “prever todos los actos que 

                                                                                                                                               
Histórico Jurídicos en México y Michoacán. México, Universidad Nacional Autónoma de México-
Instituto de Investigaciones Jurídicas, 2006, pp.139-162. 
16 Las Siete Partidas, la Recopilación de las Leyes de Indias y la Novísima Recopilación de las Leyes de 
Indias, entre otras. María del Refugio González afirma que las más usadas en los procesos judiciales 
fueron las Partidas. En caso de que la nueva legislación no cubriera el aspecto legal consultado se debía 
acudir a la legislación vigente. González, 1988, p.42 Al mismo tiempo se produjo lo que se ha llamado la 
“vulgarización” del derecho castellano a través de la publicación de compendios y pequeñas 
recopilaciones que tuvieron por objetivo mostrar algunas disposiciones para la resolución de asuntos 
específicos en los procesos judiciales.  
17 El arbitrio judicial consistió en la facultad de los jueces para dictaminar en un proceso, a partir de su 
ponderación sobre las posibles soluciones válidas otorgadas por las fuentes judiciales. El cambio jurídico 
no negó la existencia radical del arbitrio, a favor de la ley, pero su funcionamiento fue replanteado a la luz 
de las transformaciones jurídicas liberales que, bajo ciertos límites, reconoció a los jueces la posibilidad 
de interpretar la ley y  llenar los vacíos jurídicos existentes. 
18 La comisión estuvo integrada por Mariano Yáñez, José María Lafragua, Isidoro A. Montiel y Duarte, 
Rafael Dondé y J. Egía Lis. Parte expositiva. Código Civil del Distrito Federal...1873, pp.1-2. 

107
 



inspiran el interés y la malicia”.19 No obstante, era necesario sentar las bases para que 

esa aspiración se convirtiera en una realidad positiva. 

 

b) La codificación civil 

El amplio esfuerzo de codificación de la década de 1870 acompaña el fortalecimiento 

del sistema federal. En estos años la federación pretende fortalecer su esfera de acción 

propia y los recursos para garantizar, además de la libertad de los estados (ya esbozado 

en la Constitución de 1824), los derechos individuales y ciudadanos de la Constitución 

de 1857. La interacción entre los poderes de la federación, los estados y los individuos 

producen una serie de tensiones que es necesario equilibrar mediante la delimitación de 

la soberanía de los estados, los derechos individuales y ciudadanos, y las facultades de 

la propia federación.20 

Los primeros códigos civiles atienden a las necesidades de orden y 

sistematicidad local que demanda la reforma liberal, fijando el carácter secular de “los 

derechos, deberes y obligaciones, particulares y recíprocos de los individuos de un 

pueblo”, como dominio exclusivo de la administración judicial.21  

Los cuatro libros del código civil de 1870, estaban divididos de la siguiente 

manera: el primero De las personas, estaba dividido en trece títulos que especificaban la 

personalidad jurídica de los individuos, sus derechos y garantías individuales y la 

formalización y efectos de los vínculos sociales; en ellos se especificaban los derechos 

de los nacionales y extranjeros, los objetivos y características del contrato matrimonial 

civil, la forma de certificar el estado civil de las personas, el estatus de los menores y los 

mayores de edad, los aspectos sobre la paternidad, la patria potestad, de la 

emancipación, etc.22 El segundo libro, De los bienes, la propiedad y sus diferentes 

modificaciones, estaba dividido en ocho títulos que establecían los tipos y los términos 

de la propiedad legítima, las formas de regular la circulación de los bienes y sus formas 

legales para usufructuarlos; además de establecer al trabajo como una forma de 

                                                 
19 Parte expositiva. Código Civil del Distrito Federal...1873, p.2. 
20 Carmagnani, 1993, pp.147-152. 
21 El Código Civil del Distrito puesto en forma didáctica por el Lic. D. Raimundo Guerra. (Sin lugar y 
editorial), 1873, p.III. 
22 Libro Primero, De las personas, dividido en trece títulos: Título preliminar, De la ley y sus efectos, con 
las reglas generales de aplicación; Título I, De los mexicanos extranjeros; Título II, Del domicilio; Título 
III, De las personas morales; Título IV De las actas del estado civil; Título V, Del matrimonio; Título VI, 
De la paternidad y filiación; Título VII, De la edad menor; Título VIII, De la patria potestad; Título IX, 
De la tutela; Título X, Del curador; Título XI, De la restitución integrum; Título XII, De la emancipación 
y mayor de edad; Título XIII, De los ausentes e ignorados.  

108
 



propiedad que suprimía la servidumbre, y reconocía la facultad de venderlo como una 

mercancía.23 El libro tercero, De los Contratos, es el más extenso, evidenciando la 

importancia que adquirieron los contratos en el derecho moderno, como la expresión de 

las voluntades individuales libres que pactan sociedades con distintos fines, uno de los 

que se consideraron más importantes el económico.24 Las disposiciones del código 

tenían como objetivo regular los distintos tipos de contratos, para lo cual se estableció 

una tipología de más o menos amplia, en términos de las obligaciones y derechos para 

las partes contratantes y la disposición de los bienes involucrados en ellos, quedando 

además establecida la forma en que éstos quedaban disueltos. El cuarto y último libro 

sobre Sucesiones, aborda las formas de testar y heredar, con base en la libre voluntad y 

la propiedad individual, aunque se obtienen avances limitados.25 

El 13 de agosto de 1872, se expidió el Código de Procedimientos Civiles, con la 

aprobación del proyecto elaborado por la comisión formada por José María Lafragua, 

Mariano Yánez, Manuel Dublán, Luis Méndez y Pablo Zayas. El Código de 

Procedimientos establecía las especificidades y la forma de operar del Código Civil. 

Ambos fueron revisados para ser corregidos y adicionados en sus contenidos desde 

1875 hasta 1880, cuando se aprobó la reforma del Código de Procedimientos. La 

práctica del Código Civil puso en evidencia “algunos defectos” que debían corregirse, 

pues ciertas circunstancias de su aplicación no habían sido previstas. Bajo la idea de que 

la práctica jurídica era el factor que actuaba como piedra de toque de las 

transformaciones legales, se decidió hacer un nuevo estudio del código para 

                                                 
23 Libro segundo, De los bienes, la propiedad y sus diferentes modificaciones, dividido en ocho títulos: 
Título I Disposiciones preliminares, Título II De la división de los bienes; Título III, De la propiedad; 
Título IV De la posesión; Título V Del usufructo, del uso y de la habitación; Título VI De las 
servidumbres; Título VII De la prescripción; Título VIII Del trabajo. 
24 Libro Tercero, De los Contratos. Título I De los contratos en general; Título II, De las diferentes 
especies de obligaciones; Título III De la ejecución de los contratos; Título IV De la extinción de las 
obligaciones; Título V De la rescisión y nulidad de las obligaciones; Título VI De la fianza; Título VII De 
la prenda y de la anticresis; Título VIII De la hipoteca; Título IX De la graduación de los acreedores; 
Título X Del contrato de matrimonio con relación a los bienes de los consortes; Título XI Del contrato de 
sociedad; Título XII Del mandato o procuración; Título XIII Del contrato de obras o prestación de 
servicios; Título XIV Del depósito; Título XV De las donaciones; Título XVI Del préstamo; Título XV 
De los contratos aleatorios; Título XVIII De la compra venta; Título XIX De la permuta; Título XX Del 
arrendamiento; Título XXI De los censos; Título XXII De las transacciones; Título XXIII Del registro 
público. 
25 Los aspectos que pretendía transformar la codificación es, por ejemplo, la obligación de testar la 
legítima, que disponía la transmisión de determinada cantidad de los bienes de los padres a favor de uno 
de sus hijos, sin dejarlos en plena libertad de determinar el destino de sus posesiones Libro Cuarto 
titulado Sucesiones, el cual se divide en cinco títulos: Título I Disposiciones preliminares; Título II De la 
sucesión por testamento; Título III De la forma de los testamentos; Título IV De la sucesión legítima; 
Título V Disposiciones comunes a la sucesión testamentaria y a la legítima. 

109
 



reformarlo.26 En 1884, después de que el Congreso otorgara facultades especiales al 

poder ejecutivo para dirigir los cambios en el Código civil, se aprobó uno nuevo, en 

donde se reconoció el derecho de testar libremente.27 Los demás apartados del Código 

Civil fueron mantenidos, dando continuidad a los instrumentos creados para hacer 

operativos los principios liberales.  

El 31 de mayo de 1884, fue aprobado el nuevo Código de Procedimientos 

Civiles.28 Posteriormente, el presidente Díaz realizó un proyecto que se tenía desde 

hacía años: un Código Federal de Procedimientos Civiles Éste se promulgó en 1896, 

con la intención de reorganizar y fortalecer el poder judicial de la federación sobre los 

estados, mismo que también fue reformado y promulgado nuevamente en 1908.29 

 

c) La codificación penal 

La formación del Código Penal fue más difícil de concretar. El código penal debía 

desarrollar no sólo una tipología de delitos, como se ha referido, sino especificar los 

casos en que se daría la defensa de los derechos Las comisiones nombradas no lograron 

formular un texto acabado debido a la inestabilidad producida por la guerra civil y, más 

tarde, por la intervención. Durante el segundo imperio se trató de organizar uno y 

nombró a una comisión formada por Teodosio Lares, Urbano Fonseca y Juan B. 

Herrera, quienes tampoco pudieron llegar a concluir sus trabajos. Sin embargo, fueron 

dictadas varias leyes que pretendían regular la administración de la justicia, la 

organización del ministerio público y el arreglo de las prisiones, que complementarían 

la adopción de los códigos penales franceses de 1865 y 1866.30  

Instaurada nuevamente la república, el presidente Juárez dispuso la continuación 

de los trabajos del Código Penal nombrando a una comisión formada por Antonio 
                                                 
26 La adopción del código por los estados había producido una uniformidad que quería conservarse, por lo 
cual se pretendió evitar que en vista de los inconvenientes mostrados en los códigos, las legislaturas 
decidieran su reforma. “Voto particular del Sr. Lic. Justino Fernández, miembro de la 1ª comisión de 
Justicia sobre el proyecto de reformar el Código Civil.” El Foro, t.xxii, 9 de enero de 1884. 
27 Código Civil para el Distrito Federal y Territorio de la Baja California reformado en virtud de la 
autorización concedida al Ejecutivo por decreto de 14 de diciembre de 1883, México, Imprenta de 
Francisco Díaz de León, 1884. “Editorial. Parte expositiva del dictamen de la mayoría de la Comisión de 
Justicia de la Cámara de Diputados, relavito a la reforma del Código Civil del Distrito Federal y 
Territorio de la Baja California.” El Foro, t.xxii, 23 de marzo de 1884. 
28 Código de Procedimientos Civiles del Distrito Federal y Territorio de la Baja California, México, 
Imprenta de Francisco Díaz de León, 1884.  
29 Código Federal de Procedimientos Civiles y Ley Orgánica de los Tribunales Federales. Con notas, 
concordancias e inserción de las leyes a que hacen referencia o dejan de ser vigentes por el Sr. Lic. D. 
Antonio de J. Lozano, México, Imprenta de Eduardo Dublán, 1897. 
30 Ley para la organización del Ministerio Público fue promulgada el 19 de diciembre de 1865, mientras 
que las “Bases para la organización y el arreglo de las cárceles” corresponde a pocos días después,  el 24 
de diciembre de 1865”. Barney Cruz, 2004, p.71 

110
 



Martínez de Castro, Manuel Zamacona, José María Lafragua, Indalecio Sánchez Gavito 

y Eulalio María Ortega. En noviembre y diciembre de 1869 se concluyen el primer y 

segundo libro del Código Penal, con base en la defensa de los derechos del individuo, 

en torno a su igualdad jurídica, seguridad, libertad y bienes. Parte importante de los 

textos es la precisión de los tipos de delitos y sus respectivas penas (corporales –cárcel y 

pena de muerte- y pecuniarias). El código afirma, a partir de su nuevo carácter racional 

y sistemático, aspectos como la igualdad de los individuos ante la ley –por la cual se 

suprimen los fueros y los tribunales especiales, a excepción de los militares-; la 

seguridad de los individuos durante los procesos criminales, ya fueran víctimas o 

acusados, prohibiendo la aplicación de leyes retroactivas, y considerando a los acusados 

inocentes hasta que se comprobara su culpabilidad, mediante mecanismos que reducen 

los castigos corporales a la cárcel; entre otros. 

En ese mismo año, ya había entrado en vigor la Ley de Jurados, promulgada por 

el presidente Juárez y el ministro de justicia de aquél entonces, Ignacio Mariscal. Para el 

tiempo en que se discutía el código de procedimientos penales, dicha ley ya enfrentaba 

varias críticas “a consecuencia de algunos escandalosos veredictos y otros abusos 

lamentables.”31  

El 4 de diciembre de 1871, se promulgó el Código Penal del Distrito Federal y 

Territorio de la Baja California, sobre delitos del fuero común y sobre delitos contra la 

Federación, mismo que no fue adoptado de inmediato por los Estados, como pasó con el 

Código Civil, sino que fue remitido para su estudio y adaptación por los gobiernos 

locales.32  

El Código Penal generó varias discusiones en las legislaturas locales, pues no 

todos los puntos contemplados en el código se consideraron vigentes a toda la república. 

Algunos estados mostraban un importante avance en la elaboración de sus códigos 

penales, cuya exposición variaba en puntos particulares.  

En ese contexto, el Tribunal Superior del Distrito instó a que se presentara 

también el Proyecto del Código de Procedimientos Penales al congreso y se incluyera 

en él la reforma de la Ley de Jurados. Desde el 4 de febrero de 1871, el presidente de la 
                                                 
31 La Ley de Jurados fue promulgada el 15 de junio de 1869. Derecho penal. Capítulo II, p.210.  
32 Código Penal del Distrito Federal y Territorio de la Baja California, sobre delitos del fuero común, y 
para toda la república sobre delitos contra la Federación, México, Imprenta de Gobierno, 1871. Se 
enuncia que las fuentes del Código fueron: los códigos penales de Francia, de Bélgica (1867), el proyecto 
de Código de Portugal (1864), el Código Penal Portugués (1852) y el Código de Lousiana, el Código de 
Baviera (1813), el Código de Prusia (1851), el de España, la Novísima Recopilación, el Civil de 
Veracruz, entre otros; y autoridades como Jeremy Bentham y Alexis de Tocqueville, que serán referidos 
ampliamente por los juristas de la época. Véase Cruz Barney, 2004. p.72 

111
 



República había nombrado una comisión para organizar el Código de Procedimientos, 

compuesta de los licenciados Manuel Dublán, Manuel Ortiz de Montellano y Luis 

Méndez, a quienes posteriormente se agregaron José Linares, Manuel Siliceo y Pablo 

Macedo. El proyecto fue presentado a la Secretaría de Justicia en diciembre de 1872 y 

fue modificado por el ejecutivo; más tarde se entregó nuevamente al secretario de 

justicia, quien instruyó algunos cambios, los cuales fueron dejados a la revisión de 

Dublán y Macedo, después de lo cual fue publicado en 1873 y difundido en los medios 

periodísticos a fin de ampliar su discusión.  

El código de procedimientos debía precisar las formas para materializar los 

artículos planteados en el código: la manera en que debían presentarse los procesos; qué 

tipo de pruebas correspondía presentar y la temporalidad válida para presentarlas; los 

elementos para demostrar la culpabilidad o inocencia de los individuos; la manera que 

en se llevarían a cabo las detenciones y averiguaciones; una clasificación de las penas 

que correspondía a cada delito, entre otros. Estos puntos suscitaron los estudios 

específicos de varios juristas.33  

A diferencia de la legislación penal de la primera mitad del siglo XIX, los 

códigos posteriores a la Reforma liberal suprimen las exclusivas violaciones al 

catolicismo. Si bien los pecados dejan de ser competencia de la justicia estatal, la 

cuestión religiosa sí tiene un espacio en los códigos penales, que plasman positivamente 

la separación Estado-Iglesia y los postulados de la ley sobre Libertad de Cultos de 1860, 

con importantes artículos como el 4º, que reduce la autoridad de los eclesiásticos a una 

competencia exclusivamente espiritual; y el artículo 5º, que estipula el nuevo estatus 

legal de los pecados: “En el orden civil no hay obligación, penas, coacción de ninguna 

especie con respecto a los asuntos, faltas y delitos simplemente religiosos; en 

consecuencia, no podrá tener lugar, aun precediendo excitativa de alguna iglesia o de 

sus directores, ningún procedimiento judicial o administrativo por causas de apostasía, 

cisma, herejía, simonía o cualesquiera otros delitos eclesiásticos.” Por tanto, no tenía 

                                                 
33 Los artículos publicados en El Foro, sobre los aspectos sistematizados en la codificación son los 
siguientes: Rebollar Rafael. “Clasificación de heridas y lesiones según el código penal” 4 de enero; 15,17 
de febrero de 1874, 12 de junio de 1874, 13 de junio de 1874 y 14 de junio de 1874. Zúñiga Mariano. 
“Clasificación de heridas y lesiones según el código penal” (respuestas I) 22 y 23 de enero de 1874. 
“Clasificación médico-legal de las heridas” (respuesta II) 8 de marzo; 28, 30 de abril, 2,5,7 mayo de 
1874. Otros artículos planteaban exposiciones generales para introducir el nuevo código, mientras que 
también se elaboraban disertaciones específicas para clarificar materias específicas: Macedo Pablo. 
“Apuntes sobre el Código de Procedimientos Criminales.” 3 de mayo de 1874; “Responsabilidad criminal 
por detención arbitraria ¿con arreglo a qué ley debe castigarse? ¿Está vigente para esa clase de delitos el 
Código Penal, en toda la República Mexicana?”, 28 de noviembre de 1874. “Los códigos. Código Penal” 
13 de febrero de 1874, “Los códigos. Código Penal (concluye)” 14 de febrero de 1874. 

112
 



lugar ningún procedimiento judicial por los delitos eclesiásticos, pero si éstos eran, al 

mismo tiempo, faltas a las leyes vigentes, serían juzgados por la autoridad competente, 

sin que pesara su trascendencia en el orden religioso. El artículo 23º, precisa que los 

ministros que en ejercicio de sus funciones, y aprovechándose de ellas, ordenaran la 

ejecución de un delito o exhortasen a cometerlo, serían juzgados como cómplices por 

los tribunales civiles.34 

El Código Penal de 1869 consigna, en un apartado denominado confusamente 

“Los delitos contra la religión”, aquéllas transgresiones que impiden el desarrollo 

efectivo de la práctica de la libertad religiosa, retomando la ley de 1860 casi 

textualmente.35 El código refiere la libertad que existe para la manifestación de las ideas 

sobre cuestiones religiosas, y para la publicación de breves, cartas pastorales y demás 

escritos sobre esas materias, siempre y cuando no atacasen el orden y la moral públicas, 

la paz y la vida privada y todos aquellos derechos de los terceros; y que no incitasen a 

cometer ilícitos, pues en tales casos se aplicarían las leyes vigentes para sancionarlos.36 

Los delitos relacionados con las religiones no pretenden proteger la integridad de 

las creencias porque se considerasen verdades religiosas, sino porque su protección 

resguarda un derecho individual que asegura la libertad de conciencia. Esa libertad 

implicaba la seguridad tanto de quien la practicaba, como de los cultos, es decir, 

garantizar la integridad de todas aquéllas religiones instaladas en el país. De ahí, que la 

legislación penal especificara como delitos aquéllos que impedían el ejercicio libre y 

respetuoso de cualquier religión, sancionando todo atentado contra sus recintos, 

creencias y objetos de culto.37  

Los códigos penales de los siguientes años catalogaron estas cuestiones de forma 

más precisa, como “delitos contra la libertad religiosa”, los cuales fueron desarrollados 

en apartados que estipulan materias como: la sanción por la violencia, de hecho y por 

injurias públicas, contra la práctica de los “ritos o las funciones” de cualquier culto 

                                                 
34 “Ley sobre Libertad de Cultos” Arts. 4º, 5º y 23º, 4 de diciembre de 1860, en Leyes civiles 
vigentes...1893, pp.66-67 y 71. 
35 Libro Segundo, Título II, “Delitos contra la religión” Arts.267-272. Código Penal del Estado de 
Veracruz Llave, presentado en proyecto a la honorable legislatura por el presidente del H. Tribunal 
Superior de Justicia C. Lic. Fernando de Jesús Corona, y mandado observar por el decreto número 127 
de 17 de diciembre de 1868. Veracruz, Imprenta del Progreso, 1869, pp. 92-94. 
36 Libro Segundo, Título II, “Delitos contra la religión” Art. 267, Código Penal del Estado de Veracruz 
Llave...1869, pp.92-93. “Ley sobre Libertad de Cultos”, Art.5º, 4 de diciembre de 1860, en Leyes civiles 
vigentes...1893, p.66-67. 
37 Libro Segundo, Título II, “Delitos contra la religión” Arts. 268-269, Código Penal del Estado de 
Veracruz Llave…1869, p.93. Dentro de la cuestión religiosa también se encontraba penada la violación a 
los sepulcros y la exhumación de cadáveres sin permiso de la autoridad pública, igualmente contenido en 
la ley de 4 de diciembre de 1860. 

113
 



permitido por el Estado; se contempla la protección a los ministros quienes no podrán 

ser insultados, ni molestados en el ejercicio de las prácticas religiosas permitidas por la 

ley; se castiga a todo aquel que por medio de la violencia física o moral obligue a otra 

persona a practicar alguna confesión contra su voluntad, a guardar determinadas fiestas 

religiosas, o a no ejercer la religión que ya profesara; además se sancionaría a todo 

aquél que obligase a menores de 16 años a adoptar una religión diferente a la de sus 

padres, y por último, se prohibieron las persecuciones religiosas.38 

Algunas de estas disposiciones fueron desapareciendo en las reformas que se 

practicaron a los códigos, pero la protección a la libertad de las prácticas religiosas y la 

naturaleza secular de la ley y de los tribunales civiles fueron conservados. Es necesario 

insistir que ambos aspectos pretendían garantizar los principios constitucionales de la 

exclusiva jurisdicción del Estado para elaborar la ley y conocer de sus faltas, y la 

libertad de conciencia de los individuos, lo cual hizo que la Iglesia se quedara 

exclusivamente con los recursos de conciencia para imponer sus normas. Esta posición 

sería invariable en los códigos posteriores. 

La discusión del Código de Procedimientos presentado en 1873, se extiende por 

más tiempo del planeado, dejando dispersa y confusa la cuestión de procedimientos 

judiciales, lo que posibilita un mayor espacio para el desarrollo del arbitrio judicial. No 

fue sino hasta el 15 de septiembre de 1880, que se expide el primer Código de 

Procedimientos Penales, el cual pretende establecer reglas generales “para que el 

despacho sea uniforme en los tribunales del crimen, procurando extirpar corruptelas 

introducidas en nuestro foro y adoptando medios para hacer pronta y expedita la 

administración de la justicia penal”.39  

Cabe mencionar que el debate de estos textos en el congreso prácticamente 

estuvo ausente, pues aunque se habla de la conveniencia de desarrollar amplias 

discusiones para conducir de manera más apropiada la legislación, la premura para 

aprobar los códigos y el trabajo acumulado en las sesiones lo impiden. Tras casi una 

década de que la codificación entrara en vigor, las comisiones nombradas para sus 

reformas reconocen las enormes dificultades que implica el diseño de la especificidad 

jurídica. Y no podía ser de otra manera, pues el proceso de transición jurídica representa 

                                                 
38 Sección 47º “Delitos contra la libertad religiosa” Arts. 951-946, Código Penal para el Estado libre y 
soberano de México, Toluca, Imprenta del Instituto Literario, 1875, pp.218-219.  
39 Parte expositiva. Código de procedimientos penales.  México, Imprenta del Comercio de Dublán,1880. 
La comisión encargada de elaborarlo estuvo formada por Mariscal, entonces Ministro de Justicia, Manuel 
Dublán, Pablo Macedo y Emilio Monroy, entre otros. 

114
 



un gran esfuerzo por conciliar los principios constitucionales con la experiencia ganada 

en el foro, que obliga a amoldar varios de los principios doctrinales a las prácticas y 

valores imperantes en la sociedad. 

El Código Penal fue reformado en 1884, y siete años después, la “Ley de jurados 

en materia criminal en el Distrito Federal” –de 24 de junio de 1891- fue adicionada al de 

Procedimientos, cuya elaboración estuvo a cargo de Rafael Rebollar, F.G. Puente y P. 

Miranda.40 En 1894 se publica un nuevo Código de Procedimientos Penales, que 

incluyó algunos cambios al juicio por jurados y mostró un plano distinto del derecho 

mexicano. Éste plasma la positivización del derecho, que reduce considerablemente los 

esfuerzos por establecer el diálogo entre la teoría y la práctica jurídica, postulando en 

primer término la elaboración teórica de la ley. 

Pese a sus continuos cambios, la codificación civil y penal de la legislación 

mexicana, ayuda a estructurar la administración secular del gobierno: los aspectos de 

control, orden y justicia en la sociedad, con base en los principios liberales esbozados 

en la Constitución de 1857.  

El avance de la secularización se manifiesta con más contundencia en dos 

aspectos presentes en la codificación civil y penal: por un lado, la delimitación de las 

esferas de competencia estatal y eclesiástica con argumentos que privilegian la 

conservación de los intereses generales del Estado, la sociedad y los individuos sobre 

los del catolicismo; y por otro, la ampliación de la jurisdicción del Estado a costa del 

control detentado por Iglesia, donde determinados aspectos de la conducta de la 

población, que resaltan por su interés social y moral, no se consideran más un dominio 

de ésta, sino de la competencia del poder judicial. A partir de entonces, las atribuciones 

sobre el comportamiento social son disputadas por los tribunales eclesiásticos y por los 

civiles, pero de manera separada. 

La delimitación legal de la frontera entre los delitos civiles y religiosos 

inevitablemente produce algunas confusiones en la práctica, teniendo como 

consecuencia el desarrollo de una tensión clero-gobierno. El desarrollo de la 

codificación civil, particularmente de la creación del registro civil y su impacto en el 

plano local, es particularmente ilustrativa. 

                                                 
40 La comisión señalaba que la organización de este tribunal no presentaba “las suficientes garantías de 
acierto, para llenar la función social que conforme a su institución le estaba reservada.” Parte expositiva. 
Código de procedimientos penales para el distrito y territorios federales. Expedido por el Ejecutivo en 
virtud de la autorización que se le concedió por el Congreso de la Unión en 3 de junio de 1891, Imprenta 
y Litografía de F. Díaz de León y Sucesores, 1894. 

115
 



La historiografía ha referido dos versiones contrarias acerca del funcionamiento 

de los primeros años del registro civil en México: una es que la fuerza de la Iglesia 

anuló el desarrollo de éste; y la otra, que el Estado se impuso sobre las pretensiones 

eclesiásticas, logrando secularizar a la sociedad. Sin embargo, los casos concretos llevan 

a preguntarnos por la forma en que operan las dos jurisdicciones y por la manera en que 

se dirimen sus tensiones, en un escenario donde los dos actores se disputan la 

legitimidad y hegemonía de un importante espacio de control social. A este complejo 

escenario se añade la actitud de los diversos sectores sociales ante la disputa por su 

lealtad y dominio, pues no sólo la Iglesia tenía que apelar al convencimiento para hacer 

cumplir sus normas, sino también el Estado, pues a pesar de que contaba con medios 

coactivos, la consolidación de los nuevos mecanismos legales dependió, en buena 

medida, de que fueran aceptados y practicados por la población.41 Esto lleva a 

preguntarnos por los instrumentos de persuasión y su eficacia en ambas autoridades. 

Para resolver estas interrogantes se revisaron los registros de las parroquias, los 

informes de los párrocos en el arzobispado de México, los informes sobre el registro 

civil y las memorias de gobierno, específicamente en las primeras décadas del 

funcionamiento del Registro, pues durante esa etapa se ponen en práctica la legislación 

orgánica sobre el Registro y los primeros códigos civiles. 

 

2. El registro civil  

La instrumentación del registro civil no fue fácil. La ley orgánica, de 27 de enero de 

1856, publicada antes de la separación Estado-Iglesia, todavía contempló la 

intervención del clero en la certificación matrimonial, pues dispuso a los curas la 

obligación de dar parte a las autoridades civiles de los matrimonios y bautizos que 

efectuaran diariamente, pero con la salvedad de que el sacramento debía celebrarse 

primero que el acto civil, otorgando al matrimonio religioso un carácter formal y una 

autoridad particular a los eclesiásticos.42 

No fue sino hasta el decreto de separación Estado-Iglesia en 12 de julio de 1859, 

que se dio un nuevo carácter a la formación del Registro, pues la secularización de la 

                                                 
41 Por eso, en principio no se planteaba la imposición de una ley a través del sistema penal, sino instar a 
los individuos a conocer las “obligaciones” que demandaba la vida en sociedad y a cumplir con ellas. 
“Justificación de las Leyes de Reforma”, Veracruz, julio 7 de 1859. Benito Juárez, Manuel Ruiz, Melchor 
Ocampo, Miguel Lerdo de Tejada. Benito Juárez, T.II, 1972, p.488. 
42 “Ley Orgánica del registro civil, 27 de enero de 1857.” Artículos 48 y 65, en Dirección General del 
Registro Nacional de Población e Identificación Personal. El registro civil en México antecedentes 
histórico-legislativos, aspectos jurídicos y doctrinario, México, Secretaría de Gobernación, 1982, p.29. 

116
 



administración gubernamental y la legislación en material civil, requirieron de la 

creación de un organismo estatal, secular –en sus fines y principios-, para sustituir la 

acción del clero en la certificación de la personalidad jurídica, y de todos aquéllos actos 

relacionados con el estado civil y la condición de los individuos. Primero se legisló la 

cuestión matrimonial, mediante la Ley del Matrimonio Civil de 23 de julio de 1859: 

“que reasumiendo todo el ejercicio del poder soberano, éste [El Estado] debe cuidar de 

que un contrato tan importante como el matrimonio, se celebre con todas las 

solemnidades que juzgue convenientes a su validez y firmeza y que el cumplimiento de 

éstas le conste de un modo directo y auténtico.”43  

El matrimonio, como contrato, se justificó como una institución social no 

religiosa, que sólo podía reconocerse si se celebraba frente a la autoridad civil, pues la 

sociedad “para todo” debía “bastarse a sí misma”.44
  

A pocos días se expidió la Ley sobre el estado civil de las personas, en 28 de 

julio de 1859, que permitió la formación del registro civil, a partir del postulado de que 

el Estado ya no podía encomendar a la Iglesia “el registro que había tenido del 

nacimiento, matrimonio y fallecimiento de las personas, registros cuyos datos eran los 

únicos que servían para establecer en todas las aplicaciones prácticas de la vida el 

estado civil de las personas”.45 

La legislación estableció a los jueces del estado civil como las autoridades 

encargadas de “la averiguación y modo de hacer constar el estado civil de todos los 

mexicanos y extranjeros residentes en el territorio nacional, por cuanto concierne a su 

nacimiento, adopción, arrogación, reconocimiento, matrimonio y fallecimiento”. El juez 

otorgaba ese reconocimiento legal, como autoridad estatal y a nombre de la sociedad 

mexicana, a través de un escrito por el cual los individuos entraban en el goce de sus 

derechos y obligaciones jurídicas al tomar algún estado.46  

                                                 
43 La ley contenía un total de 31 artículos: “Ley sobre el Matrimonio Civil”, Veracruz 23 de julio de 1859. 
Dublán y Lozano, Decreto 5057, http://lyncis.dgsca.unam.mx/harvest/cgi-
bin/DUBLANYLOZANO/muestraXML.cgi?var1=8-5057.xml&var2=8. 
44 “Circular del Ministerio de Justicia.” Veracruz 23 de julio de 1859. Juárez, T.II, 1972, p.522. 
45 La ley estipulaba, en 43 artículos, la forma de expedir las actas de nacimiento (Arts.28-24), matrimonio 
(Arts.25-35), y fallecimiento (Arts.36-43). “Ley Orgánica del Registro Civil”, Veracruz, 28 de julio de 
1859. Dublán y Lozano, Decreto 5060 http://lyncis.dgsca.unam.mx/harvest/cgi-
bin/DUBLANYLOZANO/muestraXML.cgi?var1=8-5060.xml&var2=8 
46 Las actas debían empezar de la siguiente manera: “En nombre de la República de México y como el 
Juez del estado civil de ese lugar, hago saber a los que la presente vieren y certifico ser cierto, que en el 
libro número… del registro civil es a mi cargo, a la foja… se encuentra sentada un acta del tenor 
siguiente”. Art.1 “Ley orgánica…”, Veracruz, 28 de julio de 1859. Dublán y Lozano, Decreto 5060. La 
codificación civil especificó diversos aspectos que serían materia del Registro: la inscripción del 
nacimiento, la filiación, las emancipaciones y habilitaciones de edad, las modificaciones judiciales de la 

117
 

http://lyncis.dgsca.unam.mx/harvest/cgi-bin/DUBLANYLOZANO/muestraXML.cgi?var1=8-5060.xml&var2=8
http://lyncis.dgsca.unam.mx/harvest/cgi-bin/DUBLANYLOZANO/muestraXML.cgi?var1=8-5060.xml&var2=8


a) El clero y el gobierno frente al registro 

Varios años transcurrieron desde las primeras disposiciones relacionadas con la creación 

del Registro, hasta la formación de los primeros Códigos Civil y de Procedimientos, ya 

referidos. Durante ese tiempo, la experiencia había mostrado las dificultades para 

organizar y articular la infraestructura necesaria para formar las oficinas del Registro, lo 

que redundó en una escasa difusión del mismo entre la población.47 A ello se añade, la 

oposición combativa de la jerarquía clerical en los primeros años del funcionamiento del 

Registro. A pesar de que el Estado asumió formalmente el control oficial del Registro 

como parte de la administración pública, no evitó que la Iglesia reclamara su 

competencia sobre buena parte de ellos, por lo cual existen, simultáneamente, las dos 

jurisdicciones.48 

La disputa Estado-Iglesia en torno al registro de los actos vitales de las personas 

se centró, particularmente, en el control de la cuestión matrimonial, sometida a la 

jurisdicción de ambas instituciones, pues las uniones conyugales se consideran la base 

de la estructura social. En términos de importancia, seguía el registro de los nacimientos 

y las defunciones. El nacimiento y la defunción no se encontraban en un estatus similar 

al del matrimonio, pues “los primeros son puramente hechos físicos cuya existencia es 

completamente independiente de toda ley positiva, mientras que el segundo no puede 

existir sino acomodándose a lo que esta ley prescriba.”49 De lo cual resultaba que los 

nacimientos y defunciones podían probarse por otros medios distintos a las actas del 

registro, pero no así el matrimonio. 

Para la jerarquía clerical el matrimonio civil tenía dos delicadas implicaciones: 

la primera, se refería a una serie de consecuencias de tipo moral-religioso, pues el nuevo 

carácter secular del matrimonio –que vino a confirmarlo como un contrato civil, 

suficiente en sí mismo y respaldado por instituciones seculares-, lo separaba de la 

                                                                                                                                               
capacidad de las personas o que éstas han sido declaradas en concurso, quiebra o suspensión de pagos; las 
declaraciones de ausencia y fallecimiento; los matrimonios y divorcios; la vecindad y nacionalidad; la 
patria potestad, tutela y demás representaciones legales.  
47 Los gobernadores de los Estados y Distrito Federal y Territorios, fueron los encargados de designar el 
número y distribución de los jueces del Registro, de tal manera que a todos los habitantes de la república 
fuera accesible su localización. Se estableció una serie de requisitos para nombrar a esta autoridad –
mayores de treinta años, casados o viudos y de notoria probidad-, pero se estableció que a falta de estos, 
ejercerían como jueces del estado civil las personas que desempeñaren las funciones judiciales en primera 
instancia en el lugar designado. Art.3 “Ley Orgánica...”, Veracruz, 28 de julio de 1859. Dublán y Lozano, 
Decreto 5060  
48 La Iglesia llevaba el registro de los bautizos (con información sobre el nacimiento y la filiación del 
registrado), matrimonios, divorcios y defunciones, a los cuales añadía el estado religioso. 
49 Méndez Luis. “De las modificaciones que va teniendo la legislatura privada de los mexicanos en 
materia civil y penal” El Derecho, no. 13, 21 de noviembre de 1868, p.206. 

118
 



solemnidad de lo sagrado, en los términos planteados por el catolicismo, lo cual para 

muchos católicos era lo que legitimaba al matrimonio. La segunda cuestión es la pérdida 

de la jurisdicción secular del clero sobre estos actos, a favor del reconocimiento de la 

autoridad del Estado.50  

La jerarquía considera que la separación del matrimonio civil y eclesiástico 

tendría un efecto negativo para los principios morales difundidos por el catolicismo, 

pues durante mucho tiempo el matrimonio religioso había sido la base legal 

predominante sobre la cual descansaba el modelo de familia de la sociedad mexicana. 

Se temía que la ausencia de los principios religiosos para establecer el compromiso 

matrimonial relativizara las obligaciones de los cónyuges, y trivializara lo que se 

consideraba un acto sagrado, lo cual trastocaría el orden moral y religioso que aspiraba 

normar la conducta de la sociedad. Una tercera consecuencia anunciaba no sólo la 

supresión de las facultades eclesiásticas sobre los aspectos seculares de la población, 

sino también el probable choque entre dos tipos de derecho sobre un mismo tema, que 

traería dilemas de conciencia entre la población.  

Así, para la jerarquía, la creación del registro civil representaba una verdadera 

crisis social. Pero ¿hasta qué punto eran diferentes ambos tipos de matrimonio?. 

La argumentación de la jerarquía clerical y los gobiernos civiles respecto a la 

función del matrimonio y sus fines eran, en términos generales, los mismos.51 A pesar 

de que existían algunas diferencias puntuales respecto a los impedimentos que cada 

legislación establecía, como en el caso de los límites de consanguinidad entre los 

cónyuges,52 las discrepancias más fuertes se presentaban sobre la forma de lograr la 

                                                 
50 La idea de que el matrimonio religioso era el único legítimo para la mayoría de la población fue 
reconocida por las autoridades judiciales como una de los elementos utilizados por el clero para 
manipular a la población y detener el avance del Registro. “Consulta del gobernador de Coahuila sobre 
las reformas a la ley de registro civil.” México, septiembre 20 de 1883, en Ignacio Luis Vallarta. Archivo 
Inédito. México, Suprema Corte de Justicia de la Nación, 1993, p.250. 
51 En la discusión de 1857 sobre el contrato matrimonial y su posibilidad de disolverlo, los diputados no 
aceptaron la indisolubilidad del matrimonio, por lo que el divorcio civil, al igual que el eclesiástico, no 
produjo mas que la separación de cuerpos: “porque la unión conyugal es inherente al estado social: 
porque el divorcio permitido siempre y la poligamia no puede producir mas que escándalos e 
inmoralidad… el matrimonio es indisoluble, y aun entre los salvajes, que no están muy lejos, el 
matrimonio es también perpetuo, es indisoluble.” Intervención del Diputado Arriaga. Zarco, T.II, 1990, 
pp.730-733. Este principio de la indisolubilidad del matrimonio quedó formalizado en los artículos 4 y 20 
de la ley de 2 de julio de 1859. 
52 El derecho canónico estableció una mayoría de edad para contraer matrimonio –con base en aptitudes 
físicas de los contrayentes-, de 12 años en la mujer y 14 en el hombre; igual requisito de la legislación 
civil que estipulaba lo mismo en un principio (artículo 5). Están también los límites de consanguinidad, 
que para las leyes civiles se extendía a los primos hermanos de línea colateral igual, mientras que la 
iglesia los extendía hasta los primos segundos. No obstante, estos impedimentos no eran tan graves, pues 
en ambos casos se establecieron mecanismos de dispensa, por ejemplo, los gobiernos otorgaron 

119
 



legitimidad del matrimonio, con base en un discurso que apuntaba la estructuración de 

dos trinomios: moral católica--sacramento--autoridad eclesiástica, frente a, moral 

secular--contrato--autoridad civil.  

El matrimonio eclesiástico establece su legitimidad en la doble dimensión del 

matrimonio como convenio-sacramento, mediante el cual dos voluntades libremente 

decidían unirse, temporal y espiritualmente. El sacramento matrimonial significaba la 

gracia de Dios otorgada a la alianza perpetua entre un hombre y una mujer, orientada al 

bien de los cónyuges y a la procreación y educación de su descendencia. A pesar de que 

la jerarquía criticaba la inclinación materialista del matrimonio civil, también reconocía 

ampliamente las consecuencias materiales y jurídicas de dicho convenio, como la 

responsabilidad paterna de la manutención de la esposa y los hijos, el adulterio, el 

divorcio, etc. Al binomio convenio-sacramento se agregaba la figura del sacerdote, 

como autoridad eclesiástica necesaria para atestiguar la formalidad del acto, es decir, el 

cumplimiento de los términos y rituales establecidos por la disciplina eclesiástica.  

El contrato civil del matrimonio pretendía abarcar las dimensiones material y 

moral secular de éste. El matrimonio se entendía como un hecho jurídico, mediante el 

cual dos voluntades libres (de un hombre y una mujer) acordaban unirse –de ahí la idea 

de contrato-, para establecer una vida común, de ayuda mutua y gozar de todos los 

derechos y prerrogativas que las leyes civiles concedían a los casados.53 Para que éste 

matrimonio tuviera efectos legales, tenía que ser celebrado con ciertas solemnidades 

dentro de las cuales la presencia del funcionario público que la acreditara era 

insustituible. En sus disertaciones sobre el matrimonio civil, Luis Méndez aseguraba 

que las leyes del registro civil no eran opuestas a las ideas religiosas y a la moral: “sino 

que antes bien contribuye a la conservación de tan preciosos bienes, dando mayor 

estabilidad y sanción más robusta al estado social del hombre.”54 

El gran problema presentado a los liberales es cómo sustituir la solemnidad del 

sacramento religioso, o dicho de otro modo, con qué principios sostener la solemnidad 

secular del matrimonio. Como respuesta, se trata de formar y consolidar el aspecto 

moral del matrimonio. Para ello, se dota de un amplio contenido moral a los intereses 

                                                                                                                                               
habilitaciones para permitir a los menores de edad contraer matrimonio. Sobre los impedimentos y los 
mecanismos para dirimirlos véase “Circular del presidente interino de los Estados Unidos Mexicanos” 
Mayo 2 de 1862, en Leyes civiles vigentes...1893, p.78. 
53 “Ley Orgánica del registro civil”, el 27 de enero de 1857 Arts. 1, 9, 16, en El registro civil en México… 
1982, pp.29-30. 
54 Méndez Luis. “De las modificaciones que va teniendo la legislatura privada de los mexicanos en 
materia civil y penal” El Derecho, no. 13, 21 de noviembre de 1868, p.206. 

120
 



seculares de la sociedad, los cuales adquieren un carácter sagrado, que no está 

sustentando en principios religiosos, sino en el hecho de ser máximas de derecho natural 

que guían a los individuos en la convivencia y las relaciones sociales, haciendo de ellos 

principios sublimes e intocables. 

La moral del matrimonio se estructura con base en cuatro preceptos: la autoridad 

social, el respeto, el honor y la justicia. La legitimidad del matrimonio civil se establece 

por la autoridad del conjunto social, a través de la celebración del contrato y su 

inscripción en el registro civil, como “el único medio moral” de hacer honorable la 

unión entre un hombre y una mujer y “fundar la familia, de conservar la especie y de 

cumplir las imperfecciones del individuo que no puede bastarse a sí mismo para llegar a 

la perfección del género humano”.55 De ello también resultaba la garantía de la justicia 

en el matrimonio, pues sólo con el contrato tendrían lugar una serie de efectos legales de 

justicia, que entre, otros puntos, incluían el reconocimiento de los deberes y derechos 

por ambos cónyuges y para con los hijos que resultaran de esa unión. 

Los preceptos de la ley matrimonial establecen las pautas del lazo moral 

contraído, expresado en un determinado tipo de normas para guiar la conducta 

considerada socialmente aceptable entre los contrayentes que, además de estipular 

expectativas sociales de género, para los hombres y las mujeres (el hombre debía 

mantener el hogar y otorgar protección a su esposa, mientras que ésta se comprometía a 

obedecerlo y atender su casa), establece condiciones de mutuo “respeto, deferencia, 

fidelidad, confianza y ternura”. Por lo tanto, se reprueba la violencia física, moral y 

emocional: “nunca se dirán injurias, porque las injurias entre los casados, deshonran al 

que las vierte, y prueban su falta de tino o de cordura en la elección, ni mucho menos se 

maltratarán de obra, porque es villano y cobarde abusar de la fuerza.”56 

 Esta moral secular debía estar más allá de la profesión de cualquier religión, de 

tal suerte que la exigencia de un comportamiento justo, honorable y ejemplar por parte 

de los individuos, era una condición para toda la sociedad, independiente de sus 

creencias espirituales, y en armonía con la garantía de conciencia entre los individuos.57 

Es conveniente reiterar que el matrimonio civil tenía la virtud de contemplar ambas 

condiciones: al tiempo que protegía el derecho de los individuos a unirse en legal y 

                                                 
55 “Epístola” Melchor Ocampo, 19 de julio de 1859, El matrimonio civil...1859, p.13. 
56 “Ley Orgánica del registro civil”, 27 de enero de 1857 Artículo 15, en El registro civil en 
México…1982, p.29. 
57 Méndez Luis. “De las modificaciones que va teniendo la legislatura privada de los mexicanos en 
materia civil y penal” en El Derecho, 21 de noviembre de 1868, pp.203-208. 

121
 



legítimo matrimonio, cuidaba la libertad que cada uno tenía de solemnizar su unión o no 

por algún ritual religioso. De esa manera, el Estado mexicano, a través del registro civil, 

reconocería el contrato matrimonial de todos los individuos, independientemente de su 

religión. 

A pesar de las discrepancias por la naturaleza distinta entre el sacramento y el 

contrato civil, la diferencia más significativa radica en el último elemento del trinomio, 

es decir, en la autoridad designada para conocer directamente sobre los mismos. Ello 

extendió la disputa Iglesia-Estado más allá del plano ideológico, para ubicarlo en una 

abierta pugna político-administrativa por el control de los espacios de jurisdicción 

encargados de administrar los matrimonios. Tanto en el matrimonio eclesiástico como 

en el civil, los celebrantes son quienes dan vida al matrimonio, y no los jueces civiles o 

los eclesiásticos, pero la presencia de ambas autoridades tiene un peso importante para 

el reconocimiento legal y sacramental de los matrimonios, pues atestiguan, autorizan y 

declaran el convenio de un matrimonio libre y válido, es decir, efectuado “con todas las 

solemnidades... y que el cumplimiento de estas conste de modo directo y auténtico”.58 

Ninguna otra figura podía sustituir a estas autoridades, por lo tanto el matrimonio sólo 

es válido ante sus instancias respectivas.  

El registro secular de los actos vitales de las personas permite a la 

administración estatal competir por el control social a costa de la hegemonía detentada 

por la Iglesia en esa área. Ello genera una disputa que no es meramente ideológica, sino 

por el control de los espacios de representación y jurisdicción administrativa sobre 

buena parte de la vida secular de la población.59 La pugna es protagonizada por los 

funcionarios civiles y los párrocos, ambos en su calidad de representantes del poder 

estatal y eclesiástico. 

 

b) La dimensión local de la disputa por el control del registro civil 

                                                 
58 “Circular del Ministerio de Justicia e Instrucción Pública”, 31 de julio de 1859 en Leyes civiles 
vigentes...1893, p.47. El Concilio de Trento estableció que los ministros del matrimonio son los 
contrayentes, no los sacerdotes. Por ello, el sacramento del matrimonio no necesita, como tal, la 
bendición del sacerdote, la cual se constituyó a manera de un precepto eclesiástico que atestiguaba la 
validez del acto. No fue sino hasta 1907, que la Sagrada Congregación del Concilio estipuló la 
participación activa del sacerdote para pedir a los contrayentes la manifestación de su consentimiento. El 
gobierno civil también reconoce que en el matrimonio “los ministros celebrantes son los mismos 
contrayentes, y el párroco un simple testigo condecorado y fidedigno...” “Circular de la Secretaría de 
Despecho y Gobernación”, 6 de agosto de 1859, en Leyes civiles vigentes...1893, p.60. 
59 Con el tiempo, la diferencia entre el sacramento y el contrato se extendió a la especificidad legal que 
fue introduciéndose por el avance de la legislación liberal, cada vez más centrada a atender los aspectos 
materiales derivados del contrato. 

122
 



La promulgación del Código Civil, del Código de Procedimientos y de leyes 

específicas para la organización de los tribunales, vino a fortalecer la organización del 

registro civil, pero no se consideró suficiente para adelantar al dominio detentado por la 

jurisdicción eclesiástica.60  

Los esfuerzos de los gobiernos locales por lograr el control de la administración 

matrimonial tomaron dos vías: la primera corrió a cargo del gobierno federal, a través 

de la disposición del 5 de diciembre de 1867, y consistió en la regularización de todos 

los matrimonios religiosos vigentes, celebrados antes y/o después de las leyes 

reglamentarias del matrimonio de 1859, y de aquéllos acreditados durante la 

intervención, bajo las disposiciones imperiales.61 Con esta primera prevención no se 

regularizaron los matrimonios, pues a pesar de que el Código Civil de 1871 avanzó en 

la ordenación del mismo, la instalación de las oficinas del registro en las 

municipalidades comprendidas en el arzobispado de México fue, hasta cierto punto, 

lenta y obstaculizó el control efectivo del registro, por lo que la disposición para 

regularizar los matrimonios religiosos celebrados después de la codificación civil se 

mantuvo vigente durante toda la década de 1870 y parte de la siguiente. Las reformas de 

1873 que adicionaron las leyes de Reforma a la Constitución de 1857 afirmaron el 

control estatal sobre los actos vitales de las personas. Concretamente, el artículo 2º del 

decreto de Adiciones y Reformas a la Constitución Política de la República Mexicana, 

estipuló que el matrimonio era un contrato civil y que éste, y los demás actos de la vida 

civil de los individuos, eran jurisdicción de las autoridades civiles y tendrían la fuerza y 

la validez que les otorgaran las leyes.62  

                                                 
60 Los registros de la ciudad de México de 1868, mostraban un número muy reducido de matrimonios, y 
una desproporción importante en comparación con las defunciones y nacimientos. Méndez Luis. “De las 
modificaciones que va teniendo la legislatura privada de los mexicanos en materia civil y penal” El 
Derecho, no. 13, 21 de noviembre de 1868, p.205. Para el Estado se volvió imperioso promover, 
particularmente por medio de la prensa, las bondades de la nueva legislación y la utilidad de que los 
individuos inscribieran legalmente sus acciones para que fueran reconocidos sus efectos jurídicos y las 
consecuencias negativas que podía producir la falta de una certificación legal.  
61 El 5 de diciembre de 1867, el presidente Juárez decretó que se reconocerían aquéllos matrimonios que 
hubieren sido celebrados ante las autoridades imperiales y bajo los preceptos impuestos por éstas, así 
como aquéllos efectuados frente los ministros de cultos hasta el fin del Segundo Imperio, a partir de lo 
cual la población debía regirse por las leyes anteriores, particularmente la ley de 12 de julio de 1859. No 
obstante, debido a que no se logró regularizar a todos los matrimonios, los gobiernos locales siguieron 
permitiendo la regularización de matrimonios efectuados antes y después del gobierno intervencionista. 
El presidente Juárez también reconoció aquellos procesos judiciales iniciados durante este periodo, 
mediante la “Ley que prescribe reglas para la revalidación de las actuaciones hechas y sentencias 
pronunciadas por los tribunales del gobierno usurpador”. Benito Juárez, 20 de agosto de 1867. El 
derecho, No.5, 26 septiembre de 1868, pp.80 y No.6, 3 de octubre de 1868, pp.95-96 y No.5, 26 
septiembre de 1868, pp.89-90. 
62 En 1873, la Ley de Reformas y Adiciones Constitucionales, introdujo en el texto constitucional el 
artículo 130, que establecía al matrimonio como un contrato civil y de la exclusiva competencia de las 

123
 



La segunda vía, instrumentada particularmente por los gobiernos locales, surge 

en la circunstancia de la escasa respuesta inicial de la población a las disposiciones 

legales que complica la recopilación de datos para la formación de estadísticas de 

población, base para elaborar los programas de acción gubernamental. En respuesta a 

ello, las autoridades civiles de varias poblaciones piden auxilio a los eclesiásticos para 

componer sus registros a partir de la información contenida en los libros de 

sacramentos, a pesar de que las resoluciones que marcaban lo contrario.63 Las 

autoridades también exigen a los eclesiásticos una labor de convencimiento entre la 

población católica a favor del registro civil.64  

Ambas demandas son una contradicción difícil de ignorar, pues pretenden 

continuar con la vinculación clero-gobierno de la ley de enero de 1857, pero de manera 

más radical, al condicionar la celebración del acto religioso. Contrario a lo estipulado 

por la ley del Matrimonio Civil de 1859, los gobiernos locales expiden decretos 

prohibiendo a los párrocos la administración de los sacramentos, si los contrayentes no 

presentan sus comprobantes de la oficina del Registro. Para 1865, las leyes del Segundo 

Imperio refrendan esa petición, imponiendo a los católicos el matrimonio civil y 

eclesiástico por medio de una serie de multas a los eclesiásticos en caso de que no 

exigieran la boleta de registro primero. El congresista Luis Méndez asegura que ello era 

“una restricción a la libertad, que nunca es tan preciosa como cuando se trata de 

prácticas religiosas, que por su propia naturaleza no deben tener más móvil que la 

conciencia del individuo.”65 

Al triunfo liberal, las autoridades civiles de distinta jerarquía informaban que la 

propaganda negativa emprendida por la jerarquía clerical para desacreditar la 

legitimidad de las instituciones y disposiciones gubernamentales, había contenido la 
                                                                                                                                               
autoridades seculares. Dublán y Lozano. Legislación mexicana, en Legislación mexicana ó colección 
completa de las disposiciones legislativas expedidas desde la Independencia de la República ordenada 
por los licenciados Manuel Dublán y José María Lozano, T.XII, México, (S/E),1876-1904, pp.501 y 503. 
63 El prefecto de Tulancingo había consultado si los curas párrocos debían hacer los bautismos antes o 
después de efectuado el registro. La Secretaría de Gobernación responde que debía exigir a los padres de 
familia, el registro de sus hijos “sin ingerirse la autoridad civil en lo relativo a los actos eclesiásticos del 
bautismo” “Circular de la Secretaría de Estado y del Despacho de Relaciones Exteriores”, 23 de mayo de 
1861 en Leyes civiles vigentes...1893, p.80. 
64 Algunos historiadores muestran las pretensiones excesivas de las autoridades seculares respecto del 
registro civil, como algo propio de las leyes de Reforma y de toda la legislación liberal, sin hacer notar 
que esto es una contradicción hacia los propios principios de la doctrina liberal. Así, se menciona que la 
administración de los sacramentos depende de que no se apliquen las leyes de Reforma, porque éstas son, 
de origen, contrarias a los sacramentos o intereses eclesiásticos. Véase, por ejemplo, Chávez Sánchez, 
Eduardo. La Iglesia de México, entre dictaduras, revoluciones y persecuciones. México, Editorial Porrúa, 
1998, p.5. 
65 Méndez Luis. “De las modificaciones que va teniendo la legislatura privada de los mexicanos en 
materia civil y penal” El Derecho, no. 13, 21 de noviembre de 1868, p.205. 

124
 



aceptación del registro civil. Por ello, una vez restaurada la República y en el contexto 

de la discusión y aprobación del primer Código Civil, varios gobernantes locales 

retomaron la pretensión de consolidar al registro civil, obligando a la participación del 

clero parroquial. Hasta les legislaturas estatales llegó la discusión esta posibilidad, por 

ejemplo, Jalisco, Yucatán y Tabasco. Algunas asambleas parecieron no percatarse de la 

falta que implicaba obligar al clero a participar de las actividades gubernamentales 

frente a la declarada independencia Iglesia-Estado. En Jalisco, por ejemplo, se refieren 

las circunstancias excepcionales de la república y “la tenaz resistencia del clero a atacar 

y obsequiar las prevenciones de las Leyes de Reforma, y la poderosa influencia que el 

fanatismo ejerce aún sobre las masas”.66 

Con esa intención, las autoridades envían comunicados a los párrocos para pedir 

su participación en dos tipos de registros: el primero, la formación de una estadística 

sobre cultos, para lo cual se solicita la noticia por municipalidades sobre el número de 

parroquias existentes en el territorio, cuántos sacerdotes las atienden, la jurisdicción 

eclesiástica a la que pertenecen, y el número de fieles que acuden a ellas; el segundo, es 

una petición a los eclesiásticos para motivar a los católicos al registro de los 

nacimientos de sus hijos, los matrimonios y las defunciones. El registro también 

contribuiría a formar una estadística de población, considerada de vital importancia para 

la administración gubernamental de cada estado de la república, pues el control 

estadístico de la población debía ser la base de la planeación de políticas económicas, de 

sanidad, etc.  

Las disposiciones sobre el registro suscitaron nuevas fricciones entre el clero y 

el gobierno, pero es necesario preguntarnos por la especificidad de esta circunstancia: 

¿significaría la continuidad en la radicalización de posturas entre ambas autoridades? y, 

¿cuáles fueron los efectos de la ruptura del espacio dominado por la Iglesia en el 

registro de los actos vitales de las personas frente a los intentos del Estado por construir 

su hegemonía en esa área?. 

A diferencia de la disputa presentada por la cuestión de la tolerancia de cultos y 

del juramento constitucional, que en los primeros años de la Reforma había polarizado 

el discurso y la acción de los involucrados –de donde resultó la renuncia de varios 

funcionarios públicos que se vieron presionados para no prestar el juramento 

constitucional y renunciar a su trabajo-, con el registro civil se empuja la recepción de la 

                                                 
66 “Consulta del gobernador de Coahuila sobre las reformas a la ley de registro civil.” México, septiembre 
20 de 1883, en Ignacio Luis Vallarta…T.II, 1993, p.240. 

125
 



legislación liberal y de los nuevos instrumentos creados para hacer que todos los sujetos 

de derecho, la Iglesia incluida, hagan valer sus prerrogativas jurídicas.  

La demanda de las autoridades para la participación del clero en el registro civil, 

se dio con mayor insistencia desde 1867, y produce una respuesta clerical que muestra 

el cambio de actitud de las autoridades eclesiásticas frene a las civiles, después de las 

experiencias bélicas de la guerra civil y la intervención. El clero parroquial, procede 

principalmente de dos maneras: por un lado, recurre a los mecanismos formales que 

brinda la transformación legal liberal con el fin de frenar la presión ejercida por los 

gobiernos; la segunda postura fue la menos frecuente, pues aceptó de manera 

incondicional las disposiciones gubernamentales.  

Las comunicaciones presentadas entre las autoridades civiles y eclesiásticas a 

partir de estos casos, permiten observar dos aspectos trascendentes que caracterizan la 

reorientación de la relación Estado-Iglesia, en el contexto de la instrumentación 

legislativa de la Reforma liberal: el primero, es que el clero dispone de los elementos 

legales que le otorga el régimen liberal para hacer efectivos sus derechos y dirimir así 

sus conflictos con las autoridades gubernamentales, reclamando la efectividad del 

principio de separación Estado-Iglesia; el segundo expone la manera en que la jerarquía 

trata de moldear la diversidad de respuestas de los ministros para lograr un argumento 

uniforme, que permita encauzar la disputa al plano legal, a través del uso de los recursos 

creados y garantizados por el Estado, actitud que ayuda en el fortalecimiento de los 

principios liberales y de sus instrumentos legales. 

Las reacciones de la clase clerical frente a la legislación liberal, no hacen sino 

mostrar la diversidad de posturas y sectores eclesiásticos. En este caso podemos 

referirnos a dos de ellas. Por un lado, encontramos a un sector clerical que se pronuncia 

por no ceder a las pretensiones de los gobiernos, manteniendo una postura escrupulosa 

temiendo por las “terribles” consecuencias que pudieran acarrear para la Iglesia. Su 

negativa a participar con el gobierno refiere argumentos legales que remitían, por un 

lado, a sus derechos como eclesiásticos, a su libertad como párrocos de respetar los 

límites dictados por su conciencia en calidad de religiosos; por otra parte, señalan que el 

principio legal de la separación Estado-Iglesia, los había emancipado de participar en 

los negocios estatales.  

Tal fue el caso de un grupo de sacerdotes del arzobispado de México que, a 

través de una representación dirigida al Ministro de Gobernación del Distrito Federal, 

solicita la revocación del mandato expedido por los jueces del registro civil de la 

126
 



entidad, por el cual se había ordenado a los párrocos de la demarcación no realizar 

ningún bautizo, matrimonio o entierro sin que primero presentaran las boletas de 

inscripción en esa oficina. Se denuncia la continua vigilancia sobre los eclesiásticos y 

las arbitrarias detenciones, malos tratos y destierro que sufrían por su negativa de 

cooperar con las disposiciones de los jueces.67 La sola pretensión de poner a los 

párrocos como auxiliares de los gobiernos civiles es suficiente para denunciar el hecho 

como ilegal, pues encarna: 

Un ataque a la libertad del Párroco, a quien se quiere hacer depender de la 
autoridad civil en el ejercicio de las funciones de su ministerio: lo coloca en la 
posición de agente de la misma autoridad exigiéndoles que vigile a los fieles en 
el cumplimiento de sus deberes civiles en esta materia.68 
 
En efecto, las autoridades pretenden valerse de la influencia clerical sobre la 

población para que el registro sea aceptado y practicado con mayor amplitud. Sin 

embargo, una parte del clero se opone al registro civil como una imposición que altera 

la relación fiel-sacerdote-sacramentos. La oposición es más radical en el caso de 

aquéllos gobiernos que exigen el registro antes que los actos religiosos: 

Se les abrevia (a los católicos) el tiempo para el registro de los sus nacidos, pues 
se les exige antes del Bautismo que regularmente no pasa del tercer día, y la ley 
les concede quince: se les estrecha el matrimonio civil cuando la ley los deja en 
libertad para contraerlo y se les exige que lo hagan antes del matrimonio 
eclesiástico: no son libres para celebrar sus funerales sino hasta que tengan la 
boleta de entierro, haya o no expirado el plazo que se les conceda para 
obtenerla.69  
 

No obstante, los eclesiásticos olvidan que también ellos presionan a la población 

para solemnizar sus uniones, bautizar a sus hijos y realizar los entierros de acuerdo a los 

rituales católicos. Como la Iglesia había logrado imponer los rituales de los actos vitales 
                                                 
67 Los informes muestran que, efectivamente, algunas autoridades civiles levantaron multas a varios 
párrocos, muchas de las cuales sí se hicieron efectivas, pero fueron menos los casos en donde se dio la 
efectiva imposición de prisiones –que en su mayoría ocurrieron en los curatos o en el domicilio de los 
sacerdotes- y destierros como penas por no cumplir con mandatos específicos en materia de registro civil. 
El gobernador del Estado de Hidalgo informaba que, al negarse el cura de Pachuca a entregar una partida 
de bautismo, lo llevaron a prisión y sentenciaron a reclusión en el curato. En respuesta el presidente 
considera que se podría indultar al cura, siempre que lo solicite, expresando reconocer su falta a la ley y 
ofreciendo no reincidir y guardar respeto a las autoridades locales. Colección Porfirio Díaz (en adelante 
CPD), Comunicaciones entre Francisco Cravioto y Porfirio Díaz, Marzo de 1888, Docto. 002255 Caja 5 
Legajo 13. Los otros casos en que los eclesiásticos fueron sometidos a prisión fueron las infracciones 
cometidas por la celebración de actos religiosos en la vía pública y por su participación en movimientos 
armados contra el gobierno. 
68 “Representación elevada al Supremo Gobierno sobre los puntos que se expresan” México, 25 
Septiembre de 1867, Archivo Histórico del Arzobispado de México (en adelante AHAM), Sección 
Secretaría arzobispal, Serie Correspondencia, Caja 38, Exp. 2. 
69 “Representación…”, México, 25 Septiembre de 1867, AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie 
Correspondencia, Caja 38, Exp. 2. 

127
 



de las personas a tal grado que para los eclesiásticos es una práctica “natural” y 

obligatoria que no debía cuestionarse. En ello no reconocen la libertad personal para que 

los fieles decidan sobre la conveniencia del sacramento, por ejemplo, el bautizo de un 

menor no es una decisión sujeta a la libre voluntad de los padres, o que se pudiera 

aplazar hasta que los individuos decidieran si querían efectuarlo o no. Así mismo, la 

Iglesia considera que la unión entre un hombre y una mujer, mientras no estuviera 

solemnizada por medio del sacramento, es una unión espuria, y quienes así acordaban 

vivir son sancionados religiosamente por transgredir las normas eclesiásticas y se les 

presiona para reconciliarse con la Iglesia. 

Por su parte, los gobiernos reconocen que las personas están obligadas a cumplir 

con el registro civil, pues la libertad individual se ve restringida por el interés social que 

redunda en el interés particular: “Porque es falso que los individuos estén en libertad 

para hacer constar o no los actos de la vida civil, puesto que, en materia del altísimo 

interés social, su inscripción no puede quedar al arbitrio de los particulares.”70 El 

registro era una obligación contenida en la legislación civil, que estipula sanciones de 

carácter penal si no se llegare a cumplir con ella.  

Tanto el Estado como la Iglesia reconocen la libertad de los individuos está 

limitada por la estructura y el orden –civil o religioso- que cada institución establece y 

que somete la conducta del hombre a una serie de reglas, cuyo cumplimiento es 

necesario para que dicho orden funcione “correctamente”. Sin embargo, la imperfección 

humana podía actuar en contra de dichos órdenes –como la seguridad, felicidad y la 

salvación espiritual-, por lo cual queda al Estado y a la Iglesia, desde sus respectivas 

materias, establecer los medios para conciliar la libertad individual con el orden –civil o 

eclesiástico-, que cada entidad defiende. Por ello, el margen de libertad personal 

indiscutible en el matrimonio, las solemnidades exigidas por ambas potestades para 

legitimar las uniones conyugales son de carácter obligatorio. Entonces, lo que aquí se 

disputa es un espacio de control y representación social en torno al registro de los actos 

vitales de las personas, que incluye el conflicto por el reconocimiento social de la 

autoridad legítima para encargarse de la jurisdicción sobre los actos vitales de las 

personas.  

Si bien la defensa clerical que alude a los derechos civiles está presente desde la 

primera mitad del siglo XIX, la promulgación de la Constitución de 1857 y la definición 

                                                 
70 “Consulta del gobernador de Coahuila sobre las reformas a la ley de registro civil.” México, septiembre 
20 de 1883, en Ignacio Luis Vallarta...T.II, 1993, p.250. 

128
 



de la legislación particular ofrecen elementos concretos al clero para sustentar la 

defensa de sus intereses eclesiásticos, más allá de una apelación abstracta. 

Cuando un grupo de eclesiásticos de la ciudad de México denuncia que “los 

dogmas católicos, la moral y la disciplina de la Iglesia” son vulnerados por las 

autoridades civiles, toda vez que condicionaban la administración de los sacramentos a 

su participación en el registro civil, se apoyan en una base legal que remite al decreto de 

separación Estado-Iglesia.71  

En casos como éste, los párrocos no apelan, precisamente, a sus derechos 

ciudadanos, sino a los derechos que como ministros les otorga la ley. Así lo había 

reconocido el gobierno federal, por lo menos desde 1861, en circulares enviadas a los 

gobiernos locales. El presidente de la república recibió varias solicitudes de 

eclesiásticos que pedían se les exonerara de la exigencia de remitir al gobierno la 

“noticia de los nacidos, casados y muertos de que tengan conocimiento en sus 

respectivas parroquias”. En un caso concreto de la solicitud de un grupo de eclesiásticos 

de la ciudad de México, el presidente dispone que “debiendo conservarse la 

independencia absoluta del Gobierno y de las autoridades eclesiásticas, no es 

conveniente pedir la noticia de que se trata, pues esto importaría tanto, como hacer 

depender a los curas en sus funciones eclesiásticas, de la autoridad civil.”72 En lugar de 

ello, las autoridades debían hacer “entender a los ciudadanos que el no contraer 

matrimonio civilmente los priva de todos aquellos derechos que la ley señala, como el 

de patria potestad, sucesión legítima, etc., dejándolos, sin embargo, en entera libertad 

para que ocurran o no ante los ministros del culto que elijan.”73 

En otra circular de 15 de agosto de 1862, se afirma que por muy justificables que 

fuesen los intentos por superar los obstáculos impuestos por la influencia clerical para el 

desarrollo del registro civil, ese tipo de sujeciones contravenía el espíritu de la Reforma, 

tendiendo a perpetuar la “mutua anómala dependencia”.74 Esta disposición se basaba en 

la propia legislación de la Reforma, concretamente en el decreto sobre la Libertad de 

Cultos, expedido por el presidente Juárez el 4 de diciembre de 1860. El artículo 20 

estipulaba:  
                                                 
71 “Representación…”, México, 25 Septiembre de 1867, AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie 
Correspondencia, Caja 38 Exp. 2. 
72 “Circular de la Secretaría de Relaciones Exteriores y el Departamento de Gobernación”, 11 de abril de 
1861, en Leyes civiles vigentes... 1893, p.85. 
73 “Circular…” 11 de abril de 1861, en Leyes civiles vigentes... 1893, p.85. 
74 Extracto de la circular del 15 de agosto de 1862, en “Consulta del gobernador de Coahuila sobre las 
reformas a la ley de registro civil.” México, septiembre 20 de 1883, en Ignacio Luis Vallarta...T.II, 1993, 
p.249. 

129
 



La autoridad pública no intervendrá en los ritos y prácticas religiosas 
concernientes al matrimonio. Pero el contrato de que esta unión dimana, queda 
exclusivamente sometido a las leyes. Cualquiera otro matrimonio que se 
contraiga en el territorio nacional, sin observarse las formalidades que las 
mismas leyes prescriben, es nulo o incapaz por consiguiente de producir ninguno 
de aquellos efectos civiles que el derecho atribuye solamente al matrimonio 
legítimo. Fuera de esta pena, no se impondrá otra de las uniones desaprobadas 
por este artículo, a no ser cuando en ellas interviniere fuerza, adulterio, incesto o 
engaño, pues en tales casos se observará lo que mandan las leyes relativas a esos 
delitos.75 
 
Empero, para un sector de las autoridades locales, la separación clero-gobierno 

significa la sumisión del primero a la autoridad civil, al grado de disponer de las 

actividades de los párrocos y obstruir su administración eclesiástica, a favor de la 

consolidación de las instituciones estatales. Por lo tanto, los intentos directos de las 

autoridades civiles por dominar la acción del clero no son una contradicción propia de la 

legislación liberal, sino son el resultado de una acción política de extralimitación 

jurisdiccional contraria a los principios constitucionales y, en consecuencia, susceptible 

de ser sancionada.  

Y es que, como Connaughton refiere, la problemática de la jurisdicción entre 

ambas autoridades deriva de “la palpable confusión a este nivel local entre lo ciudadano 

y lo religioso, que daba lugar a la interferencia de las autoridades ciudadanas en materia 

religiosa...”76 A lo cual habría que añadir la propia debilidad administrativa de los 

gobiernos incapaces, todavía, de hacer hegemónicas sus propias instituciones, por lo 

que se veían “obligados” a echar mano del apoyo de los eclesiásticos y su organización. 

Ante la discrepancia, el clero apela a la ley sobre la libertad de cultos para 

revertir ese proceso y las autoridades federales responden favorablemente protegiendo 

los derechos clericales contra a las arbitrariedades de los gobiernos locales.  

Los ministros transitan a una nueva sensibilidad legal que les permite 

reorganizar, con mayor claridad, su estrategia hacia los gobiernos civiles. A diferencia 

de los conflictos pasados en donde arremetía por igual contra las leyes y la actividad de 

los gobiernos, el clero está en la disposición de hacer una defensa jurídica y denunciar 

las “amargas contradicciones” entre la legislación vigente y la actividad de los 

funcionarios.  

                                                 
75 “Ley sobre Libertad de Cultos” Art. 20, Veracruz, 4 de diciembre de 1860, en Leyes civiles 
vigentes...1893, pp.70-71. 
76 Connaughton, 2008, p.250. 

130
 



Ése tipo de controversias y desequilibrios entre la ley y la práctica habían 

preocupado a los legisladores, quienes establecen formas de equilibrio dentro de la 

misma ley. Tal es el caso de los artículos constitucionales que previenen los 

mecanismos para la sanción de los actos equívocos o arbitrarios de determinadas 

autoridades, lo mismo que también se estipulan las formas en que los individuos podían 

defender sus derechos.77 El derecho de petición, consignado en el artículo 8º de la 

Constitución de 1857 es uno de ellos. El artículo consigna la inviolabilidad del derecho 

de los individuos a dirigirse a sus autoridades “por escrito, de una manera pacífica y 

respetuosa”, sobre cualquier asunto, a excepción de las materias políticas reservadas 

sólo a los ciudadanos. Se obliga a las autoridades a responder a todas las peticiones 

también por escrito.78 

El clero apela constantemente a ese derecho con resultados favorables. Por 

ejemplo, en el caso mencionado del grupo de párrocos de la ciudad de México, el 

gobernador del Distrito Federal –con base en las circulares emitidas años atrás por las 

autoridades federales-, ordena a los jueces del registro civil de su jurisdicción el 

cumplimiento estricto de su deber “con el tenor y espíritu de las leyes de reforma”, para 

evitar que “traspasen sus atribuciones”, pues los párrocos estaban en libertad de 

administrar los matrimonios, entierros y bautizos sin tener que exigir a sus fieles la 

presentación de la boleta del registro.79 El gobierno eclesiástico recibió la respuesta y la 

envió, a manera de circular, a todas las parroquias del arzobispado para que los 

eclesiásticos estuviesen en posibilidad de sustentar su defensa en casos similares.80  

                                                 
77 “Constitución Federal...” Título Tercero De la división de poderes, Sección III Del poder judicial, 
Título IV De la responsabilidad de los funcionarios públicos, Arts. 103-108, en Zarco, T.II, 1990, p.1358. 
78 “Constitución Federal...” Título Primero, Sección I “De los derechos del hombre”, Art. 8º, en Zarco, 
T.II, 1990, pp.992. Ésta es considerada una de las principales prerrogativas del hombre, pues fuera o no 
ciudadano, nacional o extranjero, tenía el derecho de formular por escrito sus pretensiones, tanto 
legislativas como administrativas, relacionadas con el interés público o individual. Toda autoridad tenía el 
deber de acoger las peticiones escritas y dictar una solución. Este punto también es tratado por Isidoro 
Montiel y Duarte. Título II La igualdad, Capítulo IX Del derecho de petición, en Montiel y Duarte, 
Isidoro. Estudio sobre las garantías individuales, México, Editorial Porrúa, 1998 (edición facsimilar 
1873), pp.285-291. 
79 “Respuesta del Gobernador del Distrito Federal” 31 de diciembre de 1867. AHAM, Sección Secretaría 
arzobispal, Serie correspondencia, Caja 38, Exp. 2. 
80 La circular está fechada el 30 de enero de 1868, y se envía a las parroquias del arzobispado: Santa 
Catariana, Santa Ana, Santa María, Santa Veracruz. San Antonio. San José, Salto del Agua, San Ángel, 
Mixcoac, Tacubaya, Santa Fe, Coajimalpa, Atzcapotzaltongo, Villa de Carbón, Huehuetoca y 
Tepotzotlán. Texcoco, Huejutla, Chimalhuacán, Atenco, Coatlinchan, Coatepec, Chalco, Ixtapaluca, 
Ixtapalapan, Ixtacala, Ecatepec, Tepexpan, Acolman, Tecamac, Teotihucán, Tepitlastoc, Chiautla, 
Cuautitlán, Tultitlán, Tlalnepantla, Atzcapotzalco, Naucalpan, Tacaba, entre otras. Cabe señalar que estas 
no son todas las parroquias del arzobispado, pues había algunas que no tenían un encargado. La diócesis 
de León también procedió con prudencia, pues su prelado dispuso que para evitar a los curas “gravísimas 
cuestiones y compromisos” se prohibía dar sepultura en todas las iglesias, capillas y cementerios que 

131
 



El Secretario de Gobernación, Ignacio L. Vallarta, ratifica la disposición en una 

circular.81 Sin embargo, esas comunicaciones no bastan para persuadir a algunas 

autoridades “de que conspiraban contra los principios que con celo defendían, queriendo 

intervenir en los actos religiosos, aunque fuesen para ello inspirados por el patriótico 

deseo de consolidar la nueva institución”.82  

En los años siguientes, las disputas entre autoridades locales se siguen 

presentando, pues tanto los eclesiásticos como los funcionarios son cambiados con 

regularidad. El gobierno eclesiástico del arzobispado de México continúa recibiendo 

consultas de sus párrocos, a quienes aconseja proceder en la defensa de sus derechos 

como eclesiásticos, utilizando la legislación vigente que afirmaba la separación Estado-

Iglesia.83 

                                                                                                                                               
hayan sido cerrados y que no contaran con licencia de la mitra y el permiso de la autoridad civil. Al 
mismo tiempo se afirmaba que los curas no debían dar razón alguna al registro civil de sus registros. 
“Registro Civil”, 15 abril 1867, en “Extracto de las prevenciones contenidas en las circulares diocesanas 
de la Sagrada Mitra de León”, Undécima Pastoral que el Illmo. Y Rmo. Sr. Obispo de León, Dr. y 
Maestro D. José María de Jesús Diez de Sollano y Dávalos dirige a su Ilmo. y V. Cabildo, Señores curas, 
y V. Clero. La que contiene los estatutos disciplinares de la diócesis de León que se compone de lo 
siguiente: Índice de las circulares diocesanas expedidas hasta mayo del presente año. Auto General de 
Visita. La parte de la Pastoral del Ilmo. Sr. Garza concernientes a bautizos. Caso de conciencia 
consultado al Ilmo. Sr. Obispo. Constitución de la Santa Sede sobre censuras. Facultades llamadas de 
cordillera. Edicto bienal. Aranceles Diocesanos de esta Sagrada Mitra. León, Imprenta de José María 
Monzón, 1872. p.17. 
81 Ignacio L. Vallarta nació en 1830 en Guadalajara, Jalisco. Realiza estudios para abogado y empieza su 
carrera política en su estado natal. Es nombrado Secretario de Gobierno de Jalisco; en 1855 comienza su 
labor como litigante. Al año siguiente acude al congreso. Participa junto a Santos Degollado en la defensa 
del gobierno liberal local. Es elegido como diputado por el distrito de San Gabriel para asistir como 
representante al Congreso de 1856-1857. Activo defensor de los principios liberales, participa en la 
defensa de la tolerancia de cultos. De 1861 a 1862 ocupó la gubernatura interina de su estado. En 1863, 
en medio de la intervención extranjera, Juárez lo nombra gobernador y comandante militar de Jalisco de 
donde sale para establecer una resistencia itinerante. Se presenta como candidato a diputado en otras 
legislaturas, 1862, 1869. En 1871 fue elegido gobernador constitucional de su estado. Funge como 
Ministro de Relaciones Exteriores y presidente de la Suprema Corte de Justicia, “Ignacio L. Vallarta. Una 
aproximación biográfica”, en La Suprema Corte de Justicia en el primer periodo del Porfirismo (1877-
1882), México, Suprema Corte de Justicia de la Nación, pp.907-909. 
82 “Circular del Secretario de Gobernación”, 30 de enero de 1868, en Extracto de las prevenciones 
contenidas en las circulares diocesanas de la Sagrada Mitra de León. 
83 Los siguientes son las consultas presentadas desde distintos puntos del arzobispado respecto a la 
insistencia de las autoridades civiles a que los eclesiásticos participasen del registro civil de 1868 hasta 
1874, año de la elevación constitucional de las Leyes de Reforma: Consulta del señor Cura de 
Tequisquiac, 1868. Caja 37 Exp. 34. Consulta del encargado de Villa del Carbón, 1868 Caja 37 Exp. 88. 
Consulta del Reverendo Padre Cura encargado de Achichipico, 1868 Caja  38 Exp. 7. Consulta del señor 
Cura de Mixquic, 1868 Caja 38 Exp. 11. Consulta del señor Cura de Alfajayucan, 1869 Caja 46 Exp. 35. 
Consulta del encargado de Chilcuatla, 1870 Caja 52 Exp. 27. Consulta del cura de Ixtacalco, 1870. Caja 
52 Exp. 78. Consulta del encargado de Jiutepec 1871 Caja 72 Exp. 19 Consulta del encargado de 
Acambay. 1871 Caja 62 Exp. 54. Consulta del Párroco de Aculco. 1871, Caja 64 Exp. 27 Registro civil. 
Consulta del Párroco de Chapatongo. 1872 Caja 72 Exp. 52. Consulta del encargado de Tolcayucan. 1872 
Caja 76 Exp. 90. Consulta del Vicario fijo de Coacalco. 1873, Caja 77 Exp. 93. Consulta del Párroco de 
Tecozautla. 1874 Caja 86 Exp. 33. Consulta del encargado de Tepotzotlán. 1875 Caja 93 Exp. 21 Todos 
los expedientes pertenecen a la Sección Secretaría arzobispal, serie Parroquias del AHAM. 

132
 



Esa interacción, aunque conflictiva, es útil a la asimilación de los límites legales 

de la convivencia clero-gobierno, pues las mismas tensiones y la forma en que se 

resuelven, constituyen precedentes que aleccionan a los involucrados respecto a sus 

fronteras de acción legal en el orden jurídico liberal. 

La elevación constitucional de las Leyes de Reforma, que afirma la separación 

Estado-Iglesia, no produce cambios significativos respecto a los casos que hemos 

venido refiriendo. 

Así, se presentan situaciones como en el poblado de Huixquilucan, perteneciente 

al arzobispado de México, donde el presidente municipal pide “amistosamente” al 

encargado de la parroquia, fray Alberto Zamora, que para que convivan en “armonía 

ambas autoridades, como siempre se ha hecho, no proceda a administrar los 

Sacramentos del  Bautismo y Matrimonio, ni de sepultura eclesiástica, sin que los 

interesados presenten la correspondiente boleta del registro civil.” El párroco responde 

que “de ninguna manera podía hacerlo, puesto que, nos favorecen, acerca de esto, las 

leyes vigentes, que tan repetidas veces han declarado la independencia de la Iglesia y 

del Estado.”84 La resistencia del párroco se basa en la afirmación de la independencia 

entre ambas potestades decretadas por las Leyes de Reforma. El vicario general y 

gobernador de la mitra pide al párroco que busque las circulares que establecen el 

precedente y sustento legal que resolvía esa cuestión.  

Otro caso que ilustra esa dinámica, es el que Vito Cruz, cura encargado de la 

iglesia de Justepec, en la vicaría foránea de Cuernavaca, expone al gobierno eclesiástico 

del arzobispado de México. El clérigo había recibido una carta del juez del registro 

civil, quien le exhortaba enviase informes acerca del número de bautizos y casamientos 

efectuados en  su parroquia, “sin poner nombres” de los que hubieren acudido a tomar el 

sacramento, para formar una noticia estadística. El eclesiástico considera que dichos 

informes no representan peligro alguno para los feligreses o para la propia iglesia, pues 

de los datos no podría saberse “quiénes son los que no han ocurrido a registrarse al 

juzgado civil”. La participación con la autoridad civil podía “evitar diferencias y esos 

disgustos que suelen originarse de que uno se niegue a concederles el favor que piden.” 

Sin embargo, no pensaba lo mismo respecto a otra petición formulada por el jefe 

político del lugar, en la que se pedía su participación en la estadística de cultos. Cruz se 

niega a otorgar la información por no estar en “armonía” con sus convicciones 

                                                 
84 “Carta de fray Alberto Zamora encargado de Huixquilucan al gobierno del arzobispado de México,” 2 
julio de 1876, AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie Parroquias, Caja 100, Exp. 49. 

133
 



religiosas, pues “condescender en esta vez a ministrar los datos que pide el Sr. Jefe 

Político...más que tolerancia, me parece una coadyuvancia en detrimento de los 

intereses de nuestra misma religión”. La desventaja para el clero, desde la perspectiva 

del eclesiástico de Justepec, radica en que la vigilancia “externa” que el Estado pretende 

sobre los cultos en el país llevaría: “a nivelar Ntra. Santa Religión (el catolicismo) con 

las demás Religiones, acerca de lo cual soy intolerante y contra de lo que me confieso 

adversario intransigible.”85 La intransigencia del sacerdote no encuentra un respaldo en 

la jerarquía del arzobispado, que recomienda la entrega de la información solicitada por 

las autoridades, en un afán por mostrar una actitud de concordia. 

Inevitablemente la organización de las condiciones para asegurar el 

funcionamiento de distintas religiones en México es un hecho poco agradable para los 

eclesiásticos, pues daba fin al monopolio que había mantenido durante siglos. Empero 

los conflictos radicales con la autoridad civil protagonizados desde el inicio de la 

Reforma Liberal a mediados de la década de 1850, dejan una lección importante para la 

década de 1870, en términos de la búsqueda de una nueva forma de entendimiento 

capaz de frenar el propio desgaste institucional de la Iglesia católica. Ello es evidente en 

el abandono del discurso clerical de descrédito y confrontación con el gobierno, tan 

característico en la jerarquía al inicio de la disputa Estado-Iglesia, para dar oportunidad 

a la apertura de un espacio de entendimiento mutuo, apoyado en las bases legales 

construidas por el liberalismo. Así, al mismo tiempo que recomienda el uso de la ley 

para evitar imposiciones de los gobiernos locales, el arzobispo llega a promover la 

aceptación del registro civil, instruyendo a sus párrocos que no sólo comunicaran a los 

católicos el “permiso” para acudir al registro, “sino que persuadimos a los interesados 

para que ocurran a él y no se priven de los beneficios del orden legal.”86  

En este camino, la jerarquía intenta uniformar la respuesta clerical y, al mismo 

tiempo, afianzar un mayor control en la administración parroquial. Un caso ilustrativo 

ocurre en 1888, el gobierno del estado de Hidalgo, perteneciente al obispado de 

Tulancingo, dispone que los párrocos informen acerca del número de bautizos y 

matrimonios efectuados, bajo penas severas a aquéllos que no participaran. El obispo de 

Tulancingo considera la disposición un atentado a la separación Estado-Iglesia. Se 

manda la consulta del problema al arzobispado de México, donde el deán y futuro 

                                                 
85 “Carta del encargado de iglesia de Justepec al gobierno eclesiástico,” 21 de junio de 1871. AHAM 
Sección Secretaría arzobispal, Serie Parroquias, Caja 62, Exp. 19. 
86 “Consulta de la población de Buena Vista, jurisdicción de Acambay. Contestación del arzobispo de 
México,” 3 de febrero de 1876. AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie Parroquias, Caja 98 Exp. 59. 

134
 



arzobispo de México, Próspero María Alarcón, opina sobre la conveniencia de escribir 

al presidente Porfirio Díaz para solicitar su mediación en el asunto, bajo el precedente 

de que los presidentes anteriores había sido reprobar “tal disposición como 

anticonstitucional”.87 

Mientras se efectuaba la negociación, la parroquia Pachuca emitió un 

comunicado a sus iglesias dependientes, en el cual dio instrucciones para iniciar un 

doble registro de los sacramentos: el primero, debía contener información escueta de los 

sacramentos y era el que podía ser presentado ante el gobierno; el segundo, llevaría la 

noticia pormenorizada del mismo y sería para uso exclusivo de las iglesias. La 

instrucción establecía que si las autoridades civiles se llegaban a enterar y los curas eran 

multados, estos debían pagarla sin resistencia y recurrir, al mismo tiempo, a pedir 

protección a las autoridades civiles superiores.88 

El arzobispo de México critica severamente la disposición del párroco de 

Pachuca, pues no sólo se había tomado la libertad de decidir sobre un asunto delicado 

sin el consentimiento de sus superiores, sino que su decisión se considera imprudente, 

pues el registro secreto podría desencadenar mayores fricciones con perjuicio para la 

iglesia. Se ordena al párroco de Pachuca abstenerse de emitir resoluciones de ese tipo, 

sin que previamente fueran “aprobadas por esta superioridad.”89  

El prelado teme por aquéllas acciones alejadas de los mecanismos legales que 

habían ayudado a establecer cierto equilibrio en la relación gobierno-clero. Y es que la 

prédica en contra del cumplimiento de la legislación civil vigente es un delito penado 

por la ley.90 Para el gobierno eclesiástico es importante mantener y consolidar las 

nuevas formas legales que el Estado liberal brinda para moderar la tensión entre el clero 

y el gobierno civil, constriñendo al clero a unificar sus criterios de respuesta y a seguir 

una pauta moderada y uniforme.  

Y no sólo eso, sino que se ponderan las consecuencias sociales de la pugna entre 

las autoridades civiles y eclesiásticas. 

 

                                                 
87 “Próspero María Alarcón,” 25 de junio de 1888. AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie Diócesis 
de Tulancingo, Caja 205, Exp. 9. 
88 “Parroquia y Vicaría de Pachuca,” 12 Julio 1888 AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie Diócesis 
de Tulancingo, Caja 205, Exp. 9. 
89 “El arzobispo de México,” julio 20 de 1888 AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie Diócesis de 
Tulancingo, Caja 205 Exp. 9. 
90 La omisión a las disposiciones al registro era un delito, y si el clero predicaba contra la práctica del 
registro, incitaba a la población a incurrir en él. Art.23 “Ley sobre la libertad de cultos”, 4 de diciembre 
de 1860 en Leyes civiles vigentes...1893, p.71. 

135
 



c) La dimensión social de la secularización de vínculos  

Las consecuencias de la secularización de los vínculos sociales obligan a un acuerdo 

entre el clero y el gobierno. Sobre todo, cuando la confusión legal suscitada por la 

introducción de nuevas leyes resulta el argumento más conveniente para aquéllos que 

pretenden celebrar el matrimonio civil con una persona y el eclesiástico con otra, o 

anular la validez de alguno de los dos alegando no haber celebrado el otro.91 Este grupo 

intenta aprovechar el hecho de que la legislación civil no reconoce la legalidad de las 

uniones religiosas y viceversa. La consecuencia es un conflicto con graves 

implicaciones sociales, pues dejan en una posición de vulnerabilidad a las mujeres y los 

hijos abandonados por los hombres que pretendieran realizar una nueva unión.  

Desde 1859, se habían presentado casos en donde “hombres, que aparentando 

ceder a la preocupación opuesta al matrimonio civil, arrastran a las jóvenes al pie de los 

altares, donde les juran fidelidad, para después abandonarlas deshonradas y volar a 

nuevas uniones.”92 En esos casos, los individuos enlazados civilmente con una mujer, 

contraen matrimonio con otra mujer por la Iglesia.  

Es evidente el elemento de “corrupción” que estaba presente en la mutua 

negación. Ante esta problemática, los jueces civiles y eclesiásticos se ven obligados a 

hacer a un lado sus diferencias y reconocer, en la práctica, las alianzas matrimoniales –

civiles o eclesiásticas- como compromisos públicos con consecuencias legales. Así, las 

autoridades civiles y eclesiásticas desalentaron a la población de contraer el matrimonio 

civil con una persona y el eclesiástico con otra. En su lugar debían formalizar una sola 

unión por las dos vías.93 Esto pretendía evitar la ruptura de la moral del matrimonio 

para la mayoría de la población católica, haciendo de las dos prácticas, formalidades 

que convergían para legitimar dos aspectos distintos de un solo acto. Las formalidades 

civiles y eclesiásticas no debían sino reforzar los principios y valores del matrimonio, 

indisoluble en sus principios y por el cual tenía lugar la fundación de la familia.  

                                                 
91 En Chiautla, los fieles pretendieron romper la sacralidad del matrimonio eclesiástico por medios 
civiles, pues argumentaban no estar registrados civilmente. El párroco insistió en su labor de 
convencimiento entre sus fieles “haciéndoles patente los deberes que tienen como cristianos para guardar 
y respetar las prescripciones de Ntra. Madre la Sta. Iglesia.” Sin embargo, no hablaba de resultado alguno. 
“Chiautla. El párroco sobre matrimonios que se le han presentado con la ley de registro civil.” 1883, 
AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie Parroquias, Caja 153, Exp. 47. 
92 Méndez Luis “De las modificaciones que va teniendo la legislatura privada de los mexicanos en 
materia civil y penal.” El Derecho, no. 13, 21 de noviembre de 1868. p.208. 
93 “Chilcuantla. El señor cura sobre el llamado matrimonio civil.” AHAM, Sección Secretaría arzobispal, 
Serie Parroquias, Caja 142, Exp. 46 1882. 

136
 



La posición de los eclesiásticos es particularmente delicada en el contexto local 

de tensiones entre autoridades, pues no sólo tienen que enfrentar la crítica de su 

desempeño ministerial frente a los fieles, sino también el escrutinio de las autoridades 

civiles y eclesiásticas. Esta presión a la clase sacerdotal, está presente desde fines del 

siglo XVIII y la primera mitad del XIX,94 cuando inicia la ciudadanización de los 

católicos acompaña la mayor exigencia al papel sacerdotal, al grado de permitirse 

“llamar a cuentas a sus ministros”.95  

Al igual que en esas etapas, a partir de la Reforma Liberal las autoridades 

eclesiásticas continúan recibiendo las quejas de los católicos y también de las 

autoridades locales sobre el desempeño de los párrocos, pero con base en 

preocupaciones más seculares, como el orden público, y las confrontaciones clero-

gobierno en el plano local. 

Es frecuente que se den situaciones como la de Zimapan Hidalgo, cuando el 

gobernador del estado solicita al presidente de la república su mediación con el 

arzobispo para la remoción del párroco del lugar, pues su presencia producía tensiones 

entre la población, al grado de producir “alarma en el pueblo y un intento de 

rebelión”.96 La intervención que se pide al gobierno civil se justifica toda vez que la 

estabilidad política está en juego, llegando a ser un asunto de gobernabilidad que salía 

de la competencia exclusiva de la Iglesia católica. 

                                                

Pero no todo fue confrontación. Un sector de eclesiásticos otorga un apoyo total 

a las disposiciones sobre el registro civil. Este sector clerical actúa en circunstancias 

muy específicas, y presenta un indicio importante sobre la diversidad de grupos 

eclesiásticos y de las distintas formas de acercamiento entre autoridades en el plano 

local.  

Los párrocos aprenden a sobrellevar la nueva dinámica y las presiones a que son 

sometidos, acercándose a las autoridades con el fin de lograr beneficios mutuos. Para 

algunos eclesiásticos, el acercamiento significa la posibilidad de ser colocados al frente 

de una parroquia, vía recomendación especial de las autoridades municipales al 

 
94 Durante el periodo de las reformas borbónicas se desarrolla una conflictividad entre los curas y la 
población seglar. Taylor hace un seguimiento de varias quejas e informes sobre una serie de conflictos 
entre los pueblos y los curas, desencadenados con las nuevas disposiciones tendientes a limitar el fuero 
sacerdotal. Todo parece indicar que los pueblos aprovecharon la disminución del fuero eclesiástico 
abriendo un espacio para la litigación en contra de los párrocos. Este fue un aspecto que minó la autoridad 
de los curas frente a la población. Taylor, 1995, p.101. 
95 Connaughton, 2008, pp.245-246. 
96 Rafael Cravioto, gobernador del Estado de Hidalgo a Porfirio Díaz Pachuca, 7 diciembre 1889 CPD 
Docto. 012686 Caja 26 Legajo 14.  

137
 



arzobispado, argumentando su buen desempeño como ministros, y su trato respetuoso y 

pacífico con las autoridades. 

La jerarquía clerical llega a desconfiar de ese acercamiento, pues abre el espacio 

para que las autoridades civiles promuevan la carrera de aquéllos “malos” sacerdotes 

que, contagiados del “torrente de la inmoralidad”, estarían obligados para con estos, 

ejerciendo “el ministerio que no conviene a la Iglesia, sólo porque lo nombró o apoya 

algún funcionario público”, pues muchas veces los eclesiásticos eran usados para pasar 

por encima de las disposiciones de la jerarquía o administrar los sacramentos a quienes 

no reunían las exigencias estipuladas por la disciplina eclesiástica para recibirlos.97 

Un caso que devela el tipo de acercamientos que podían establecerse entre el 

clero y las autoridades liberales locales es el de Juan Herrera, cura de Zumpango,  

Estado de México. El eclesiástico es acusado por un sector de la población, de 

recomendar a los padres de familia que enviaran a sus hijos a la escuela pública, y en 

concreto, de predicar a favor de “El Catecismo Constitucional” de Nicolás Pizarro, 

supuestamente porque no contenía “nada contra la moral”. El cura alegó en su defensa 

que se había visto obligado a recomendar el texto por una comunicación del jefe 

político, en la que le señalaba que, en vista de que la mala propaganda que había hecho 

un eclesiástico de la obra de Pizarro, y de que la mitra no la había prohibido, se 

informara a la población que el texto aludido no había recibido la censura del gobierno 

eclesiástico. Herrera no es amonestado, pero para evitar fricciones con la población se le 

cambia de lugar. Tiempo después, la misma población pide su regreso, probablemente 

cuando tiene lugar el relevo de la autoridad local.98 

Ese acercamiento es más notorio cuando se da el parentesco entre los 

gobernantes y los personajes del clero, quienes fortalecen alianzas gracias al interés por 

consolidar una posición social familiar local, sobre sus filiaciones institucionales.99  

Resulta significativo que a mediados de la década de 1870 comenzaran a 

disminuir la coacción de las autoridades civiles hacia los párrocos para promover el 

                                                 
97 “Representación elevada al Supremo Gobierno sobre los puntos que se expresan” 1867, AHAM, 
Sección Secretaría arzobispal, Serie Correspondencia, Caja 38, Exp. 2. 
98

 A diferencia de otros casos, el cura no se negó a participar de la disposición del jefe político, ni 
argumentó que pudiera comprometer su papel como eclesiástico. Por el contrario, aceptó esa presión de la 
autoridad, y en ningún momento manifestó sentirse hostigado por la misma. “Los vecinos de Zumpango 
de la Laguna contra su párroco Presbítero D. Juan N. Herrera, 1869” AHAM, Sección Provisorato, Serie 
Autos contra eclesiásticos, Caja 45, Exp. 61. 
99 Un ejemplo es el caso del religioso Manuel González, quien en unión con su tío, el juez del registro 
civil de Xochimilco, efectuaron una alianza para posicionar al religioso como al párroco del lugar y 
desplazar al cura encargado. “Carta del señor Cura de Xochimilco” 22 julio de 1881. AHAM Sección 
Secretaría arzobispal, Serie Parroquias, Caja 136 Exp. 30. 

138
 



registro civil, persistiendo sólo la insistencia de información para armar estadísticas.100 

¿Cuál fue la razón de este cambio? ¿Influyó la resistencia legal interpuesta por el clero?  

Tres aspectos contribuyen a explicar esta disminución: el primero es el éxito del 

uso de los recursos legales para frenar los intentos de coerción hacia el clero; el 

segundo, es la respuesta de la población a las instituciones y recursos liberales; y el 

tercero, el incremento de las negociaciones extraoficiales entre los gobiernos y los 

eclesiásticos.  

Ya se ha visto cómo el clero logró frenar las distintas acciones de los jefes 

políticos demandando el cumplimiento de la ley; pero el funcionamiento del registro 

civil también permite ver otros aspectos, particularmente su impacto en la 

secularización de los actos vitales de la población católica. Durante el periodo de 

acomodo del registro civil, entre 1867 y 1877, la población se enfrenta, en reiteradas 

ocasiones, a dos discursos contrapuestos, particularmente sobre el matrimonio, pues 

plantean una disyuntiva que opone el matrimonio eclesiástico, como un acto sin 

reconocimiento legal, frente al matrimonio civil, calificado de inmoral y desacralizado. 

¿El discurso polariza la actitud de la población respecto a los sacramentos y los 

registros?  

A diferencia del juramento religioso, la cuestión del registro civil y del contrato 

matrimonial parece ser un dilema menor para la conciencia de los católicos, pues varios 

sectores supieron aprovechar los beneficios de la ley a su favor, sin entrar en conflicto 

con sus creencias religiosas; y otros menos, celebraron la certificación de su estado civil 

sin tener que pasar por el ritual católico.  

La codificación del matrimonio civil es la que mejor ejemplifica los efectos que 

la secularización del orden jurídico ejerció en la vida cotidiana, pues trajo consigo un 

proceso de “individuación” de los cónyuges, que hizo de los asuntos matrimoniales una 

cuestión exclusiva de los dos involucrados, sujetos individualmente, a la legislación que 

marcaba sus derechos y obligaciones. En el cambio es fortalecido el pragmatismo legal 

para resolver los conflictos domésticos, entendiendo por ello la mayor ponderación de la 

parte material de los problemas, sobre la implicación emocional de los mismos.101  

                                                 
100 Se registra un total de 8 casos para un periodo de 15 años (1877-1892): El encargado de Tláhuac, 1877 
Caja 109 Exp. 33. El párroco de Xochitepec, 1878 Caja 115 Exp. 34. El párroco de Yecapixtla, 1878 Caja 
115 Exp. 35. El encargado de Teoloyucan, 1879 Caja 118 Exp. 75. El encargado de Tolcayucan, 1880 
Caja 127 Exp. 22. El Párroco de Atlacahualoya, 1881 Caja 136 Exp. 20. El señor Cura de Santa Veracruz, 
1883 Caja 153 Exp. 72. El señor Arcediano de la iglesia de Tulancingo, 1888 Caja 205 Exp. 9. Todos 
AHAM Sección Secretaría arzobispal, Serie Parroquias. 
101 García Peña, 2006, p.48. 

139
 



No obstante, la crítica a la transformación jurídica liberal hace énfasis en que la 

igualdad de todos los individuos ante la ley no fue tal, en tanto que la mujer no conoció 

los beneficios de este proceso de individuación, pues no se constituyó en un sujeto de 

derecho en toda la extensión de la palabra, sino que sufrió un nuevo tipo de 

subordinación más jerarquizada a favor del dominio masculino.102 El hecho de que las 

mujeres no tuvieran la posibilidad de ejercer una libertad para desarrollarse en todos sus 

aspectos personales, les impide ejercer una libertad que sí es reconocida a los 

hombres.103  

Sin embargo, esta desigualdad se explica en el horizonte cultural de las 

relaciones de género, cuya transformación es mucho más lenta que los procesos 

políticos, y que permite el desarrollo de la contradicción entre el discurso liberal –que 

aludía a la igualdad entre los individuos- y la permanencia de la subordinación de la 

mujer a la figura masculina. Subsiste, entonces, un importante control relacionado con 

la idea del honor masculino y con la propia percepción cultural de las mujeres como 

seres inferiores, por naturaleza, al hombre.104 Las ideas dominantes de la época no 

ponderan como elemento central a discutir la igualdad jurídica entre hombres y mujeres, 

cuando las concepciones culturales marcan la existencia de una “natural” desigualdad 

de género. De esto no puede concluirse que el liberalismo haya pretendido someter y 

tiranizar a las mujeres; sino que privilegia, al igual que el orden anterior, los derechos 

masculinos sobre los femeninos, orientando la solución de los problemas conyugales de 

manera tal que, en algunos aspectos, tendió a beneficiar la posición masculina.105  

Con todo, se establecen importantes avances en la codificación civil para 

mejorar la posición de las mujeres en la problemática conyugal: el reconocimiento del 

derecho de la esposa a decidir sobre su depósito, el divorcio por mutuo consentimiento 

                                                 
102 García Peña maneja como argumento central que la posición subordinada de las mujeres en la sociedad 
no mejoró en el régimen liberal, sino que se agudizó, radicalizando, quizá los aspectos negativos para el 
género femenino. García Peña, 2006, pp.222-234. 
103 Por ejemplo, la administración de bienes en el matrimonio corresponde al hombre, de igual manera 
están diferenciadas entre los hombres y las mujeres, las condiciones para la emancipación legal, pues ellas 
debían permanecer sujetas a la tutela paterna si no habían contraído matrimonio, a pesar de que contasen 
con la mayoría de edad. Libro primero, Título V; Libro Tercero, título X, Código Civil del Distrito 
Federal…1873. 
104 En las discusiones sobre el matrimonio se enfatizó que ese contrato no hacía de las mujeres esclavas 
del hombre, pues “la mujer es persona, la mujer no es cosa… es libre, es enteramente libre, no está sujeta 
a ningún yugo”. A pesar de lo cual podía reconocerse que supeditaba parte de su libertad en el 
matrimonio. Intervención del diputado Arriaga. Zarco, T.II, 1990, p.730-733. También se insistió en que 
la instrucción pública debía difundir la enseñanza primaria para ambos sexos, buscando la “elevación” de 
la mujer por medio del cultivo de la inteligencia, como estableció el decreto de 15 de abril de 1861. 
105 Tal era el caso de las disposiciones que dieron al hombre la posibilidad de negar, sin que la autoridad 
realizara investigación alguna, las demandas de paternidad, bajo la idea de proteger el honor masculino. 

140
 



y las compensaciones económicas en uniones fuera del matrimonio, entre otras.106 Esas 

obligaciones fueron pensadas desde una perspectiva predominantemente material y no 

podía ser de otra manera, pues la situación de desamparo y desprotección material de las 

mujeres fue una prioridad para los legisladores. 

Pese a los límites y al control que la sociedad y el Estado siguieron ejerciendo 

sobre las mujeres, el liberalismo abre un cambio legal que les permite encontrar 

mayores espacios de acción y de decisión, en el tránsito a su propio proceso de 

individuación que llevaría un mayor tiempo para lograrse. Más allá de las diferencias en 

los beneficios legales entre hombres y mujeres, el régimen liberal asume la obligación 

de garantizar los derechos seculares de los individuos. Poco a poco, los sectores de la 

población se van instruyendo en el uso de sus garantías legales como una forma de 

dirimir sus querellas y proteger sus derechos.  

Sin embargo, los gobiernos locales no alcanzan su objetivo de desplazar a la 

Iglesia en el control de los registros. A pesar de que faltaría un estudio puntual sobre las 

fluctuaciones de los registros en el arzobispado de México, para exponer el porcentaje 

exacto que estos alcanzaron, se puede calcular, que entre las décadas de 1870 y 1890, 

menos de la mitad de la población acude a solicitar su certificación civil. El registro de 

defunción es el que más se practica, pues la administración civil de los cementerios 

facilita su control.107 Le sigue el contrato civil del matrimonio, y por último el registro 

de los nacimientos. Éste último, contrasta fuertemente con los sacramentos bautismales, 

los cuales se mantienen en aplastante mayoría. Y es que los bautizos salen de su esfera 

espiritual se convierten en importantes lazos socio-religiosos, con un fuerte arraigo en 

los usos y costumbres locales, como el caso de los compadrazgos. En el resto de la 

                                                 
106 La legislación liberal permitió a las mujeres ejercer un tipo de resistencia jurídica, con los cuales, por 
ejemplo, pueden obligar “a sus esposos y amantes…a cumplir con sus obligaciones”. Si bien la ley 
suprimió las investigaciones de paternidad y el hombre pudo simplemente negarse a reconocer a sus hijos 
ilegítimos para proteger su honor, las demandas por dinero para que estos mismos  cumplieran con la 
manutención de sus hijos fueron más frecuentes. Y es que pude llegar a ser contradictorio el hecho de 
afirmar que la legislación liberal mantuvo y reafirmó la inferioridad de las mujeres, cuando también se 
afirmas que éstas “utilizaron el marco legal que las protegía”, es decir, acudieron un recurso existente a su 
favor. García Peña, 2006, p.52. 
107 No obstante, se denunciaron casos en donde las autoridades civiles tardaron en tomar el control de los 
cementerios, por ejemplo en 1884, se informó que en Tlaxcala, clero negó la sepultura a Andrés Iglesias, 
notable escritor y reconocido liberal, que había trabajado en diferentes posiciones dentro del gobierno 
tlaxcalteca. En el año de su muerte, trabajó como Secretario de Hacienda, por lo que puede suponerse que 
prestaría el juramento constitucional y que muy probablemente no elaboró su retractación, situación por la 
cual le fue negada por el clero la sepultura de Iglesias en el cementerio de la ciudad, pues “no existe el 
registro civil ni rigen las leyes de Reforma”. El Monitor Republicano, 13 de febrero de 1884. 

141
 



república se dan casos similares, con variaciones que dependían de la eficiencia 

administrativa de los estados en la instalación de las oficinas.108 

Ignacio L. Vallarta explica que la enorme inconsistencia entre el registro de los 

nacimientos con el de las defunciones se debe a que las autoridades locales no aplican la 

ley penal que sanciona a los individuos que acuden a registrarse. Así, algunos 

gobernadores proponen penas más severas.109 La sanción más común fue la multa, y a 

ella apelaron varios gobiernos.110 Otros gobernadores señalan que la ignorancia y la 

“desidia” de los individuos es reflejo de la poca labor de difusión de las autoridades 

locales respecto de las leyes civiles.  
 A ello hay que sumar la falta de un control administrativo, con la inconsistente 

instalación del las oficinas del registro y la propaganda negativa del clero son 

importantes trabas para la consolidación del registro. La falta de recursos impide 

establecer jueces de registro en cada una de las municipalidades, pues el pago de los 

empleados de la oficina dependía del cobro efectivo de las asignaciones, por lo que el 

funcionamiento efectivo de algunas oficinas se vio condicionado por la situación 

económica de cada localidad. 

Si bien es un hecho que el registro eclesiástico rebasa al secular, interesa 

destacar las características del registro que sí se efectúa. Los informes de las autoridades 

civiles y eclesiásticas ayudan a construir una perspectiva de la respuesta local, pues 

                                                 
108 Chihuahua, Guerrero, Morelos, Tabasco y Veracruz son estados que a fines de la década de 1890 
registran un avance significativo en el registro civil. González Navarro, Moisés, “El Porfiriato. Vida 
social”, en Daniel Cosío Villegas, Historia Moderna de México. V.4, México, Editorial Hermes, 1957, 
p.14. 
109 Algunos gobiernos, como el de Michoacán, consideran que las penas debían ser más severas y la 
administración de los ayuntamientos más ágil. Memoria presentada a la legislatura del Estado de 
Michoacán de Ocampo, por el Secretario de Gobierno, C. Lic. Néstor López, en la sesión del día 31 de 
mayo de 1882, Morelia, Imprenta del Gobierno en Palacio, 1882, p.12. Memoria presentada a la 
legislatura del Estado de Michoacán de Ocampo, por el Secretario del Despacho, en representación del 
poder ejecutivo, en la sesión del día 31 de mayo de 1883, Morelia, Imprenta del Gobierno en Palacio, 
1883, p.9. Sin embargo, las penas que establece el código civil de ese estado son bastante severas, pues 
contemplan prolongados encierros. Por ejemplo, se establece penas que van de los 2 a los 6 años de 
prisión, para los padres que no lo presenten a sus hijos al juez del registro civil. Capítulo VII “Delitos 
contra el estado civil de las personas”. Art. 451, Código penal expedido por la XVIII legislatura del 
Estado libre y soberano de Michoacán de Ocampo, Morelia, Imprenta del Gobierno en Palacio, 1881, 
p.139. 
110 Artículo 41 de la ley de 27 de enero de 1857, obligaba a los padres parientes o personas a informar 
sobre los nacimientos en un lapso no mayor a tres días tras lo cual se cobraría una multa de 10 a 50 pesos. 
Esta disposición fue suprimida en la codificación civil posterior, y pasó a ser objeto del Código Penal, 
como parte de los delitos contra el registro civil. Respecto al tema de las multas Vallarta asegura que no 
se tenían referencias de que las omisiones a la obligación de registro causaran una sanción cotidiana, pues 
cotidiana podía ser la falta al registro. “Consulta del gobernador de Coahuila sobre las reformas a la ley 
de registro civil.” México, septiembre 20 de 1883, en Ignacio Luis Vallarta…TII, 1993, p.244. El 
gobernador de Coahuila en 1881, Evaristo Madero, decretó las multas y la prisión a quienes no 
cumplieran con el registro, lo mismo que en Guerrero. González Navarro, 1957, pp.15-16. 

142
 



proporcionan un indicio del grado de secularización que pudieron alcanzar algunas 

poblaciones a partir de la instauración del registro civil.  

Los jueces del registro logran en varias poblaciones una propaganda que resulta 

efectiva. Por ejemplo, se comunica que desde la instalación del registro civil en la 

población de Tequisquiac la administración de sacramentos había disminuido 

drásticamente. El párroco achacaba el hecho a que el juez y secretario del registro 

promovían la suficiencia del matrimonio civil para legalizar las uniones. A pesar de que 

el cura afirma haber hecho lo posible para explicar, “como he podido”, la importancia 

del “dogma del Sacramento Matrimonial”, no fue suficiente para persuadir a los 

fieles.111  

La autoridad del juez civil también se hace significativa en la población de 

Chimalhuacán. El párroco del lugar señala que este funcionario, apoyado por el 

presidente municipal declarado públicamente protestante, instruía a la población sobre 

la preeminencia del registro sobre los sacramentos. El eclesiástico asegura que su 

prédica había contrarrestado la política secularizadora, logrando que los católicos 

acudieran nuevamente a tomar los sacramentos. Pero la situación no estaba 

completamente dominada, pues los entierros son la gran excepción, debido al referido 

control municipal de los cementerios.112 

Los pobladores de la Hacienda de Crespa, jurisdicción de San Pedro Totoltepec, 

también habían abandonado significativamente el matrimonio religioso, para celebrar 

únicamente el civil.113 De igual manera, en la localidad de San Pedro Tezontepec, los 

matrimonios religiosos disminuyeron bajo la alarma del párroco, pues “la mayoría” de 

las parejas que se iban a casar acudía a iniciar los trámites eclesiásticos, pero al final se 

quedaban sólo con el enlace civil y “jamás” volvían a presentarse en la parroquia.114 

Esta situación hace que algunos párrocos pidan su cambio de aquéllas 

poblaciones donde existía “en todo su vigor, las leyes del registro civil”, pues los 

                                                 
111 “Correspondencia del párroco de Tequisquiac 1868”, AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie 
Parroquias, Caja 37, Exp. 34. 
112 “Tolcayucan. El encargado sobre registro Civil.” 1873, AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie 
Parroquias, Caja 76 Exp. 90. En otro informe también se hablaba de la falta de un orden religioso en la 
población. El cura Pablo Ávila comunica haber tomado posesión y enfatiza el lamentable estado que 
guarda la parroquia. “Chimalhuacán, Chalco,” 1868. AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie 
Parroquias, Caja 37, Exp. 39. 
113 “Causa seguida en el provisorato contra le reverendo padre fray Buenaventura Mata, vicario de San 
Pedro Totoltepec” 1876 AHAM, Sección Provisorato, Serie Autos contra eclesiásticos,  Caja 50, Exp. 1.  
114 Fernando de la Rocha 31 julio de 1888 “Tezontepec. El párroco sobre el modo de evitar que sus 
feligreses contraigan solo el llamado matrimonio civil.” 1888 AHAM Sección Secretaría arzobispal, Serie 
Parroquias, Caja 193, Exp. 6. 

143
 



sacramentos se volvían “muy escasos”, e insuficientes para dar a los clérigos los medios 

indispensables para vivir.115  

Y es que solventar ambos registros era difícil para la población de escasos 

recursos. Varios poblados denuncian a los eclesiásticos y a los jueces del registro que 

intentan cobrar cuotas excesivas por sus servicios. Los católicos refieren el interés 

puramente materialista de algunos párrocos. Por ejemplo, los vecinos de la Hacienda de 

la Crespa acusan “la sórdida avaricia” del cura de Toluca, que después de obligar a los 

sirvientes y gañanes a cumplir con el sacramento “se cuidaba muy poco de que se 

velaran los cónyuges”116 Lo mismo sucede con los sacerdotes que se rehúsan a otorgar 

los sacramentos si no se les pagan los aranceles completos, dejando a la población sin 

los auxilios espirituales.117  

Debe hacerse notar que los casos citados corresponden a zonas rurales del estado 

de México, Morelos, Puebla e Hidalgo. Dichas regiones históricamente han sido 

consideradas particularmente conservadoras de sus prácticas religiosas, pero es preciso 

asentar que las constituciones de los estados de México y de Hidalgo ya consignaban, 

para ese tiempo, la libertad de cultos.  

A pesar de que el registro civil es rebasado por el eclesiástico, la secularización 

de vínculos permite ampliar las libertades individuales –incluidas las de minorías-, 

sustrayendo a la sociedad del control eclesiástico. La práctica del registro evidencia la 

ampliación de los derechos civiles a aquéllos sectores que, por diversos motivos, 

deciden sustraerse del control eclesiástico.  

Otro de los pilares fundamentales para la instrumentación constitucional es el 

amparo. Éste resulta de singular importancia como instrumento utilizado para mediar la 

relación clero-gobierno-sociedad. 

 

3. El amparo como recurso eclesiástico 

                                                 
115 El párroco José María Ocharte informa que no obtiene nada de los entierros y que no se pagaban los 
derechos completos de los matrimonios: “algunos novios se presentan y presentados se quedan sin 
verificar su enlace, los bautismos son bien pocos y tampoco quieren pagar los padrinos sus derechos 
íntegros, las misas pagadas son también escasas…”. “El encargado, licenciado don José María Ocharte 
1870”, AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie Parroquias, Caja 87, Exp. 39. 
116 “Causa seguida en el provisorato contra le referendo padre fray Buenaventura Mata, vicario de San 
Pedro Totoltepec” 1876 AHAM, Sección Provisorato, Autos contra eclesiásticos, Caja 50, Exp. 1. 
117

 “Relativo al Sr. cura de la Villa del Valle” 1864 AHAM, Sección Provisorato, Autos contra 
eclesiásticos, Caja 23 Exp. 51. El pueblo de Huaquechutla pidió la ayuda del presidente Díaz para que el 
cura Felipe Santiago Pulido fuera sustituido por otro, pues cobraba altas cuotas por administrar los 
sacramentos. Carta de José María García et.al. a Porfirio Díaz. Huaquechutla Puebla. 20 febrero 1888 
CPD, Docto. 001998 Caja 4 Legajo13. 

144
 



El recurso de amparo, enunciado en los artículos 101 y 102 de la Constitución de 1857, 

tuvo diversas influencias y precursores que lo orientaron en su largo proceso de 

consolidación.118 La noción liberal del amparo se fue desarrollando de manera formal a 

partir de dos facultades contenidas en la constitución de 1824: la que daba al congreso 

la capacidad de sancionar las violaciones a la constitución – punto retomado de la 

Constitución de Cádiz-; y aquélla, de influencia norteamericana, que se otorga a la 

Suprema Corte Federal para decidir sobre infracciones a la constitución y a las leyes 

federales. Estas prerrogativas daban facultades a los tribunales federales tenían que ver 

con el control de la legalidad constitucional. Posteriormente, la Constitución de Yucatán 

de 1841 -con el proyecto de Manuel Crescencio Rejón- y seis años después el proyecto 

de Mariano Otero ayudan a definir el recurso.  

El texto de Otero resulta un antecedente importante porque enfatiza el papel del 

amparo como parte de un sistema jurídico de protección a los derechos individuales y de 

contrapeso a los poderes del estado. Éste sistema partía de considerar a la Constitución 

como la ley suprema donde debían fijarse cuatro puntos: los derechos y las garantías de 

los habitantes de la república; la nulidad de las leyes secundarias (estatales) que 

contravinieran las disposiciones de la Constitución federal; la protección de las 

garantías individuales por la justicia federal; y la responsabilidad de los funcionarios 

públicos por infracción de las garantías individuales o quebrantamiento de leyes.119  

El Acta de Reformas del 18 de mayo de 1847 establece el amparo de los 

tribunales federales a cualquier habitante de la república en el ejercicio y conservación 

de los derechos que le otorgasen las leyes constitucionales.120 El Acta de Reformas 

                                                 
118 Se han remarcado tres grandes influencias para la definición del amparo: la constitución 
norteamericana, y la obra de Alexis de Tocqueville, particularmente la idea del control constitucional 
retomada. La democracia en América, una de las obras de mayor importancia de este autor fue difundida 
más ampliamente en México hacia 1837, un año después de su traducción por D.A. Sánchez Bustamante, 
la cual fue reimpresa en el país en 1855. Este autor fue constantemente referido en los debates de los 
diputados sobre el amparo en distintos momentos, como uno de los “mejores comentadores” de la 
constitución norteamericana. (Intervención del diputado Montes. Sesión del 27 de noviembre de 1868, 
pp.37-39, Intervención del Sr. Ríos Valles, 4 diciembre de 1868, p.84); además de la influencia de la 
división de poderes en un sistema federal. La segunda influencia fue la española, con antecedentes 
castellanos y aragoneses. La tercera influencia es el derecho francés, a través de la definición de los 
derechos del hombre. Fix-Zamudio Héctor. Ensayos sobre el derecho de amparo, México, Universidad 
Nacional Autónoma de México Instituto de Investigaciones Jurídicas, 1993. 
119 Manuel Dublán expuso las tensiones que existían entre la federación y los estados, antes del Acta de 
Reformas de 1847, pues no estaban ausentes los mecanismos que zanjaran los problemas entre ellos, 
teniendo como único camino los levantamientos armados. Dublán, Manuel. “Juicios de amparo” (II), El 
Derecho, T.I. no.2, 5 de septiembre de 1868, p.22. En el número anterior, comienza a tratar esta cuestión 
“Juicios de amparo” (I), No.1, 29 de agosto de 1868 de la misma publicación. 
120 “Art.25 Los tribunales de la federación ampararán a cualquiera habitante de la república en el ejercicio 
y conservación de los derechos que le concedan esta Constitución y las leyes constitucionales, contra todo 
ataque de los poderes legislativo y ejecutivo, ya de la federación, ya de los estados, limitándose dichos 

145
 



retomó la propuesta de Otero de atender también a la protección de la soberanía de los 

estados y de la federación.121 Sin embargo, sin una ley que reglamentara su 

funcionamiento, el amparo difícilmente podía ser un recurso efectivo.122 

Los proyectos son replanteados por el Constituyente de 1856 frente a la 

necesidad crear mecanismos para la protección de las garantías individuales. El debate 

involucra la difícil tarea de mantener un equilibrio entre poderes, particularmente entre 

el legislativo y el judicial; y entre los estados y la federación.123  

El poder federal se erige como el garante de las libertades individuales, de ahí 

“que las garantías inscritas en la Constitución encuentren su instrumento de defensa en 

el Poder Judicial de la federación... el nacimiento de la justicia federal subraya que el 

todo –la federación- es superior a las partes –los estados-, en cuanto garante de los 

derechos del hombre y del ciudadano.”124 Poco a poco, el poder judicial federal, se erige 

como garante de los derechos constitucionales, con el fortalecimiento de sus facultades 

y la creación de sus instancias con la formación de los tribunales de distrito y de 

circuito. 

                                                                                                                                               
tribunales a impartir su protección en el caso particular sobre que verse el proceso, sin hacer ninguna 
declaración general respecto de la ley o acto que lo motivare.” (Proyecto de Mariano Otero) “Acta de 
reformas constitucionales.” 18 de mayo de 1847, Dublán y Lozano, Decreto 2982, 
http://lyncis.dgsca.unam.mx/harvest/cgi-bin/DUBLANYLOZANO/muestraXML.cgi?var1=5-
2982.xml&var2=5. 
121 El “Proyecto Lafragua” de 1848 es otro de los textos presentados para reglamentar el amparo. Con un 
total de 34 artículos, enunciaba las libertades y la protección que da la ley a los individuos para no ser 
juzgados por tribunales especiales. Expone una serie de garantías en los procesos criminales: se pretende 
formar juicios sin infringir castigos corporales; que se demuestre la culpabilidad con pruebas, y que el reo 
tenga posibilidad de defenderse. Contempla la abolición de la pena de muerte y el juicio por jurados en 
las capitales. Establece juicios de responsabilidad por: las faltas en los procedimientos judiciales que 
producen su anulación y la responsabilidad del juez; aquéllos actos de prevaricación por cohecho, 
soborno, etc., del funcionario; y la violación de las garantías anteriores que representa la responsabilidad 
para la autoridad que las ordena. Los procedimientos por responsabilidad podían ejercerse en cualquier 
momento y en “toda clase de personas”, pues no podrían ser exculpados por indultos o amnistías, aún del 
poder legislativo. Véase texto en Barragán Barragán José. Algunos documentos para el estudio del origen 
del juicio de amparo, 181-1861, México, Universidad Nacional Autónoma de México Instituto de 
Investigaciones Jurídicas, 1987a. 
122 A pesar de no estar reglamentado formalmente, existen algunos precedentes judiciales. El primer juicio 
de amparo de que se tiene noticia fue promovido por el periodista Vicente García Torres en 1847, con 
motivo de su aprehensión. Véase González Oropeza Manuel. “El primer juicio de amparo sustanciado en 
México”, en Anuario Mexicano de Historia del Derecho, Vol. X, México, Universidad Nacional 
Autónoma de México, 1998, pp.157-170. 
123 Otero considera que la facultad de declarar inconstitucionales a las leyes corresponde al Congreso, y 
no a los tribunales, por lo cual propuso funciones separadas para ambas potestades: al primero 
correspondía anular disposiciones que afectaran a los poderes públicos –leyes locales o leyes generales-, y 
al segundo, determinar si se habían infringido o no, las garantías individuales. Barragán Barragán José. 
Primera Ley de Amparo 1861, México, Universidad Nacional Autónoma de México Instituto de 
Investigaciones Jurídicas, 1987b. 
124 Carmagnani, 1993, p.148. 

146
 



Por ello, la Constitución de 1857 concreta los proyectos sobre el amparo en dos 

artículos: el artículo 101 dispone la jurisdicción de los tribunales federales para resolver 

controversias por la trasgresión que las leyes o las autoridades hicieran a las garantías 

individuales;125 el artículo 102 estipula el inicio del amparo a petición de la parte 

agraviada, por medio de los procedimientos y formas dispuestas por las leyes 

reglamentarias, limitando la resolución de los tribunales al caso específico, sin permitir 

pronunciamientos generales sobre la ley que había motivado el recurso.126  

El amparo avanza sustancialmente al habeas corpus, pues pretende proteger “no 

sólo la libertad individual, con relación a los hechos que materialmente atacan y 

vulneran, por medio de la detención o prisión, sino en todas sus aplicaciones y formas, y 

en general todas las garantías individuales que aseguran al hombre el ejercicio de sus 

derechos naturales”.127 Vallarta asegura que México había realizado “un progreso, 

progreso inmenso”, al ir más allá del habeas corpus, con la introducción del amparo, 

puesto que reconocía “con todas sus consecuencias el liberal principio del habeas 

corpus, al no limitar el amparo a la protección de la libertad personal, sino al extenderlo 

a la de todas las garantías otorgadas en la Constitución.”128 

Fuera de los mecanismos ordinarios que la Constitución de 1857, el amparo se 

reconoce como “la más preciosa de las conquistas”, el “escudo inquebrantable de los 

derechos de la humanidad”.129 El amparo “es un recurso expedito, fácil y poco costoso” 

al cual los individuos pueden recurrir “cuando algún acto de la autoridad o alguna ley, 

                                                 
125 El texto del artículo es el siguiente: “Los tribunales de la federación resolverán toda controversia que 
se suscite: I.- Por leyes o actos de cualquier autoridad que violen las garantías individuales.” 
“Constitución Federal...” Título Tercero De la división de poderes, Sección III Del poder judicial, Art. 
101, en Zarco, T.II, 1990, p.1009. 
126 La petición individual de estos recursos incluyó los casos de inconstitucionalidad de la ley de un 
estado o de la federación. El texto del artículo era el siguiente: “Todos los juicios de  que habla el artículo 
anterior se seguirán, a petición de la parte agraviada, por medio de procedimientos y formas del orden 
jurídico, que determinará una ley. La sentencia será siempre tal, que sólo se ocupe de individuos 
particulares, limitándose a protegerlos y ampararlos en el caso especial sobre que verse el proceso, sin 
hacer ninguna declaración general respecto de la ley o acto que la motivare.” “Constitución Federal...” 
Título Tercero De la división de poderes, Sección III “Del poder judicial”, Art. 102, en Zarco, T.II, 1990, 
p. 1009.  
127 Lozano, José María. Tratado de los Derechos del Hombre. Estudio del Derecho Constitucional Patrio 
en lo relativo a los derechos del Hombre conforme a la Constitución de 1857 y a la Ley Orgánica de 
Amparo de Garantías de 20 de enero de 1869, Imprenta del Comercio, de Dublán y Compañía, 1876, 
p.256. 
128 Votos del Sr. Lic. D. Ignacio L. Vallarta presidente que fue de la Suprema Corte de Justicia en los 
negocios más notables resueltos por este tribunal desde Mayo de 1878 hasta noviembre de 1882. Edición 
a cargo de Antonio de J. Lozano, México, Imprenta Particular a cargo de A. García. 1894, p.275. (en 
adelante Votos) 
129 Lozano, 1876, p.339 

147
 



sea de la federación o de los Estados, viola en perjuicio de un habitante de la República 

alguna de estas garantías.”130 

Es necesario insistir que el recurso no sólo tenía lugar para proteger los derechos 

individuales, sino cuando los leyes o actos de los poderes públicos restringían o 

vulneraban la de los estados.131 Estas garantías sólo podían ser respaldadas los 

tribunales federales.  

Pero la definición constitucional apenas era el comienzo, pues es el punto de 

partida de varias discusiones sobre el desarrollo de la legislación complementaria 

necesaria para la definición de los procedimientos jurídicos del amparo.132 

La intervención francesa contiene, en cierta medida, la práctica del amparo hasta 

1867, pero también da el espacio para replantear la formación de una nueva ley de 

procedimientos. El ejecutivo solicita la elaboración de un nuevo proyecto de ley 

orgánica, el cual fue presentado al Congreso el 30 de octubre de 1868. El 20 de 

noviembre de 1869, es aprobada la “Ley Orgánica Constitucional sobre el Recurso de 

Amparo”, con un total de 6 capítulos que establecen los casos en los que se puede apelar 

a ese recurso, la manera de sustanciarlo y los procedimientos para su resolución.133  

No obstante, varios asuntos quedan sin contemplarse, por lo que a 12 años de 

práctica del recurso se detectan una serie de “huecos” que demandan su corrección.134 

Durante ese tiempo, la prensa había sido, después del Congreso, el espacio más 

                                                 
130 Lozano, 1876, p.256. 
131 Capítulo II “De la libertad natural”, en Lozano, 1876, p.599. 
132 Entre los textos para la reglamentación del amparo estaba el del diputado Domingo María Pérez 
Fernández, presentado en la sesión 16 de noviembre de 1857. El proyecto contenía un total de 23 artículos 
que establecían los tiempos, maneras y condiciones de presentar el recurso, y la jurisdicción de la 
Suprema Corte en el conocimiento de juicios que involucraran a determinadas autoridades: el congreso, 
las legislaturas, los estados, presidentes y gobernadores de los estados, distritos o territorios. “Proyecto de 
ley presentado al congreso de la unión por el diputado Pérez Fernández, determinando los procedimientos 
que han de seguirse en las controversias de que habla el artículo 101 de la Constitución” Véase texto 
completo en Barragán, 1987a, pp.228-230. El proyecto de Manuel Dublán, leído en la sesión del 9 de 
julio de 1861 y el otro del mismo mes, del diputado Pacheco elaborado a petición del ejecutivo, y 
presentado en la sesión del 31 de julio de 1861, que constaba de 35 artículos, son otros dos importantes 
ejemplos. Todos estos proyectos muestran influencias recíprocas y mayores coincidencias sobre la 
defensa de las garantías individuales, sin pronunciar parecer sobre la ley sobre la ley general que motivó 
la reclamación. 
133 “Ley Orgánica Constitucional sobre el Recurso de Amparo.” 20 de noviembre de 1869 en Soberanes 
Fernández, José Luis. Evolución de la ley de amparo, México, Instituto de Investigaciones Jurídicas, 
Universidad Nacional Autónoma de México, Comisión Nacional de Derechos Humanos, 1994, pp.422-
434. Esta ley cambió la disposición sobre el orden de las instancias que debían conocer de estos casos, 
colocando al juez de distrito como la primera instancia y en segundo lugar a la Suprema Corte. Arts. 3 y 
15 Las sentencias de 1869 se basaron en la ley de 1861, para no aplicar retroactividad en la ley. 
134 “Iniciativa que la Secretaria de Justicia e Instrucción Pública dirige al Senado sobre la reforma de la 
Ley de 20 de enero de 1869, Orgánica del artículo 102 de  la Constitución Federal. Presentación de 
Protasio P. Tagle ante la Cámara de Diputados. Proceso de discusión de la ley de amparo de 1882, 
México, Universidad Nacional Autónoma de México Instituto de Investigaciones Jurídicas, 1993. 

148
 



favorecido para ventilar la discusión sobre el funcionamiento del amparo.135 Varios 

artículos critican la utilización del amparo por quienes pretenden evadir la ley, 

principalmente los opositores a las doctrinas liberales que, por ese medio, buscan frenar 

las propias leyes argumentando las causas “más injustificables”. Esta efervescencia es  

calificada como una “amparomanía”.136 

No es casualidad que el estudio de las garantías individuales haya sido uno de 

los principales temas desarrollado por varios autores a partir de la década de 1870. 

Isidoro Montiel y Duarte, José María Lozano, Ignacio Vallarta, Luis Méndez y Blas 

Ramírez, entre otros, fueron personajes que, desde su posición como representantes en 

el Congreso, funcionarios en la administración judicial o catedráticos de derecho, 

desarrollan un arduo trabajo intelectual con miras a definir, comprender y orientar la 

transición jurídica liberal.137  

Los autores insisten en que el sistema judicial debe asegurar el desarrollo 

simultáneo de las libertades del hombre, las facultades de los poderes públicos, la 

relación equilibrada entre los estados y la federación, y el interés social.138  

Hacia 1878, el secretario de Justicia pide al presidente de la Suprema Corte en 

ese entonces, Ignacio L. Vallarta, que transforme el epílogo de la obra que estaba 

redactando –El juicio de amparo y el writ of habeas corpus-, en un nuevo proyecto de 

                                                 
135 Varias de estas sentencias aparecieron en el semanario El Derecho, que comenzó a publicarse el 29 de 
agosto de 1868, con base en la ley de Amparo de 1861. Algunos casos son: “Retroactividad de la Ley. 
Denegación de amparo”(Juzgado de Distrito de San Luis Potosí), en El Derecho, no 3, T.II, 16 de enero 
de 1869, pp. 36-38. “Causa de Domingo Benitez. Denegación de amparo. Interpretación del artículo 23 de 
la Constitución” (Tribunal Superior del Distrito Federal); “Amparo por confiscación de una línea 
telefónica” (Tribunal Superior del Distrito Federal); “Denegación de amparo por servicios profesionales 
gratuitos”(Juzgado de Distrito de Michoacán), en El Derecho, no 5, T.II, 30 de enero de 1869, pp.83-87, 
87-88, 89-90. Véase Cabrera Acevedo, Lucio y Lourdes Celis Salgado. “El Derecho, antecedente del 
semanario judicial de la Federación y los primeros amparos.” pp.VII-XXXV. 
136 “Amparomanía”, en Gaceta del Estado de Jalisco, 30 diciembre de 1873. Distintas posiciones se 
presentaron en la prensa, como la preocupación de que el amparo se convirtiera en el medio para derogar 
y corregir todos aquéllos temas que causaban mayor controversia en la Constitución de 1857; otros 
consideraron al amparo como una manera de perfeccionar el propio texto constitucional, pues podía 
organizar una mejor aplicación de la justicia anulando las arbitrariedades que, en nombre de la ley, se 
quisieran promover, por lo cual era necesario contar con una ley de procedimientos mejor estructurada.  
137 La labor de difusión en apoyo a los códigos fue considerada una tarea fundamental para los juristas, 
quienes a través de conferencias, periódicos, revistas, folletos y libros, emprendieron una basta obra de 
divulgación de los principios constitucionales y codificadores. Sus estudios se produjeron desde una 
amplia perspectiva comparativa con otras experiencias para fortalecer el desarrollo del derecho mexicano, 
siguiendo el modelo de varias obras europeas que llegaron al país, por ejemplo, Concordancia entre el 
código civil francés y los códigos civiles extranjeros, Biblioteca Universal publicada bajo la dirección de 
D. Ángel Fernández de los Ríos. Madrid, 1852 y el Diccionario razonado de legislación y jurisprudencia 
por D. Joaquín Esqueriche, Magistrado Honorario de la Audiencia de Madrid. París, 1858. Estos textos 
llevaron a la producción de textos como las Concordancias, motivos y comentarios del Código Civil 
español concordado expresamente para la Biblioteca de Jurisprudencia con arreglo a la legislación 
vigente en la República Mexicana, 1878. 
138 Capítulo II “De la libertad natural”, Lozano, 1876, p.599.  

149
 



ley. Vallarta elabora una propuesta de transformación de la ley orgánica del amparo a 

partir de la propia jurisprudencia generada en la práctica judicial expuesta en el foro, en 

la prensa especializada y en las obras escritas por juristas.  

Vallarta fue uno de los abogados liberales más entusiastas en apoyar el amparo 

judicial. Como presidente de la Suprema Corte, entre 1878 y 1882, se encarga de definir 

varios juicios sobre distintas materias, experiencia que le sirve como precedente jurídico 

para orientar la actuación de los tribunales y ciudadanos. Los estudios sobre el derecho 

constitucional eran “un edificio” que aún tenía que levantarse en el país. Por ello, 

recopila y publica las resoluciones emitidas por la Suprema Corte durante su 

presidencia.139 En ellas se exponen didácticamente, a manera de interrogantes, una serie 

de temas con sus respectivos comentarios sobre las motivaciones que habían respaldado 

las sentencias, como elementos de jurisprudencia útiles para aclarar varios puntos 

confusos originados por el acusado vacío legal.140 Las resoluciones de la Corte se 

publican en el mismo año en que se promulga la “Ley orgánica de los artículos 101 y 

102 de la Constitución Federal”, por el entonces presidente Manuel González tras una 

serie de largas discusiones en las cámaras de diputados y senadores.141  

Las resoluciones de la Corte abarcan, además de la protección a las garantías 

individuales, seis aspectos sustanciales de los procesos de amparo: la relación de los 

estados con la federación; la dinámica de las jurisdicciones entre los estados; la potestad 

de cada uno de los poderes de la unión; los alcances de las facultades de los poderes 

públicos en su misión por establecer el “bien común”;  las garantías de los individuos y, 

finalmente, los límites del amparo como recurso de equilibrio frente a la Constitución, 

lejos de los intereses políticos mediáticos. La importancia del amparo radicaba en que 

no sólo se constituía en un instrumento para proteger la garantías de los individuos, sino 
                                                 
139 Ignacio L. Vallarta presidía la reunión de los magistrados Ignacio M. Altamirano, Ignacio Ramírez, 
Pedro Ogazón, Manuel Alas, Antonio Martínez de Castro, Miguel Blanco, José María Bautista, Juan M. 
Vázquez, Simón Guzmán, José Manuel Saldaña, José Eligio Muñoz y Enrique Landa (este último fungió 
como secretario) Hacia 1882, Ignacio L. Vallarta Manuel Alas, Jesús M. Vázquez Palacios, José María 
Bautista, Manuel Contreras, José Manuel Saldaña, Pascual Ortiz, F.J. Corona, y Enrique Landa (este 
último fungió como secretario) 
140 Votos... T.I, 1894. Introducción al primer tomo firmada en octubre de 1879, p.IV.  
141 Los capítulos que contenía la ley eran los siguientes: Capítulo I De la naturaleza del amparo y de la 
competencia de los jueces que conocen de él; Capítulo II De la demanda de amparo; Capítulo III De la 
suspensión del acto reclamado; Capítulo IV De las excusas, recusaciones e impedimentos; Capítulo V De 
la sustanciación del recurso; Capítulo VI Del sobreseimiento; Capítulo VII De las sentencias de la 
Suprema Corte; Capítulo VIII De la ejecución de las sentencias; Capítulo IX Disposiciones generales; 
Capítulo X De la responsabilidad en los juicios de amparo. Los artículos contenían un total de 83 
artículos “Ley orgánica de los artículos 101 y 102 de la Constitución Federal”, Manuel Baranda 
presidente 14 de diciembre de 1882, en Barragán Barragán, José. Proceso de discusión de la ley de 
amparo de 1882, México, Universidad Nacional Autónoma de México Instituto de Investigaciones 
Jurídicas, 1993. 

150
 



también en un importante mecanismo para alcanzar el equilibrio entre los poderes de la 

federación, y entre la federación y los estados, pues a través de éste se podían dirimir, 

ante un tribunal imparcial, aquéllos casos en los que alguna autoridad comprometiera 

las prerrogativas de la otra.142 

 

a) La práctica clerical de los recursos legales 

Es necesario remarcar que la apelación del sacerdocio al discurso y los 

mecanismos jurídicos proporcionados por el derecho secular había comenzado desde la 

primera mitad del siglo XIX, cuando varios clérigos reclamaron el reconocimiento de lo 

que entendían era su nueva posición como ciudadanos en la república independiente. La 

progresiva definición legal de las siguientes décadas ayuda a definir la posición jurídica 

de los eclesiásticos, y precisa los mecanismos para hacer valer sus derechos, como en el 

caso del amparo.143  

Los procesos presentados por los sacerdotes católicos son de dos tipos: por un 

lado, se encuentran aquéllos en los cuales los presbíteros solicitan la defensa de sus 

intereses particulares exclusivamente seculares, sin vincularlos a su posición dentro de 

la Iglesia. Así, efectúan solicitudes para la revisión de sentencias para proteger su 

patrimonio económico, como el caso de los juicios por herencias familiares y litigios 

sobre propiedades, por mencionar los más recurrentes. Varios de esos procesos resultan 

favorables a sus intereses.144  

Por otra parte, tenemos que los clérigos recurren al amparo para buscar la 

protección de las instituciones e intereses eclesiásticos. A pesar de que no son 

                                                 
142 En varios procesos se plantea la interrogante de hasta dónde abarca la jurisdicción de los tribunales 
federales frente a la de los estados. Tal es el caso de un juicio testamentario en el que dos jueces, de los 
gobiernos de México y Puebla, se disputan la prioridad para conocer sobre el mismo. El asunto se 
proyecta de manera general para establecer un precedente que pudiera servir de pauta en casos similares. 
“Competencia entre dos jueces de México y de Teziutlan y Tlatlahuiqui, estado de Puebla para conocer 
del juicio de la testamentaria de don Rafael Ortega.” La principal interrogante que se plantea es “cuando 
no hay conflicto en las leyes de dos estados, cuyos jueces se disputan la jurisdicción, ¿qué reglas deben 
seguirse para dirimir la competencia?”. Entonces, se establecen algunos puntos que deben tener prioridad 
sobre otros para definir una polémica sobre jurisdicción, por ejemplo, se estableció que al juez del lugar 
donde se originara el caso, tendría prioridad sobre el lugar de origen de los litigantes. Sentencia ejecutoria 
de la Suprema Corte de Justicia, 7 de octubre de 1878, Votos, T.I, 1894, pp.100-104. 
143 Con ello se pretende mostrar que no siempre las leyes de Reforma y los principios de la doctrina 
liberan estaban “sobre la cabeza de la jerarquía eclesiástica”. Chávez Sánchez, 1998, p.5. 
144 El caso del presbítero José María Gordoa presentó un amparo contra la expropiación decretada por la 
legislatura de Zacatecas, de dos sititos de ganado mayor pertenecientes a la hacienda del Maguey de su 
propiedad. A pesar de que la existencia de 136 beneficiados, no se cumplen las condiciones de la 
indemnización. El juzgado de distrito otorgó el amparo porque la legislatura no cubrió todos los 
requerimientos para decretar la expropiación. “Expropiación. Inconstitucionalidad de un decreto de la 
legislatura de Zacatecas” El derecho, No.4 septiembre de 1868, p.53-54 

151
 



numerosos, resulta de mayor interés para el presente estudio, pues proporcionan 

elementos para calibrar la manera en que los eclesiásticos participan del sistema legal 

liberal que habían combatido discursivamente desde los inicios la Reforma liberal. La 

protección de los intereses clericales tiene dos motivaciones: tratar de revertir la propia 

legislación liberal, y detener las acciones arbitrarias hacia la Iglesia. La legalidad de 

ambas demanda pudo confundirse fácilmente, por lo que la jurisprudencia es el 

complemento de la ley positiva para marcar los límites de la relación Iglesia-Estado. 

Uno de los casos que suscita mayor controversia es el amparo promovido para 

impedir el decreto de expulsión de los jesuitas, expedido por el presidente Sebastián 

Lerdo de Tejada en mayo de 1873.  

El rechazo histórico de los gobiernos hacia los jesuitas se explica en parte por 

ser la única orden que en sus constituciones establecía un voto de obediencia directa al 

Papa (cuarto voto). Para muchos gobiernos este no era un principio religioso, sino 

político, pues significaba la extensión de los intereses temporales de un poder 

extranjero, el del Papa, en sus territorios nacionales. Desde esa perspectiva, los 

miembros de la Compañía actuaban como agentes políticos del pontificado y no como 

ministros del catolicismo. Los jesuitas habían sido expulsados del país a mediados del 

siglo XVIII, pero su retorno en la centuria siguiente, en el contexto de la consolidación 

de la Reforma liberal, había influido en el resurgimiento de la animadversión de varios 

sectores liberales. Y es que a su absoluta sumisión al papado se suma la nueva 

composición social de la Compañía, la cual está integrada exclusivamente por 

extranjeros.  

Así, los jesuitas son extranjeros acusados de desarrollar una acción política que 

tiene por objetivo derrocar al régimen liberal, a través de la predicación y la labor 

educativa: “¿Quién ignora que en el púlpito, en los planteles de enseñanza de los 

misioneros, y hasta en el hogar, transmiten los jesuitas y los loyolistas ideas perniciosas, 

que producen la agitación, la ruina, el desplomamiento del pueblo que, a falta de mejor 

enseñanza, aprende a fanatizarse?” Las actividades de los religiosos se convierten en un 

asunto de interés público, toda vez que la población podía ser “engañada” y conminada 

a la subversión contra el gobierno, “vista la ignorancia que domina a nuestro pobre 

pueblo”, convirtiendo a los jesuitas en “verdaderos plagiarios de la conciencia”. Se 

acusa a los jesuitas de predicar “sermones incendiarios para trastornar el cerebro del 

152
 



pueblo fanático”. El pueblo “fanático que le escucha, maldice al gobierno y acabará de 

trastornarse si el mal no se corta de raíz.”145 

Bajo estas consideraciones, la expulsión es, para muchos, la solución al 

problema. El presidente Lerdo emite el decreto que ordena salir del país a los jesuitas 

con base en el artículo 33 de la Constitución, el cual reconoce a los extranjeros, al igual 

que a los mexicanos, el goce de los derechos humanos. La excepción son los extranjeros 

“perniciosos”, a quienes podían ser expulsados por la autoridad sin que para ello 

mediara juicio alguno.146  

Al mismo tiempo, se procede a la exclaustración de las Hermanas de la Caridad 

y de los demás religiosos extranjeros que se encontraran congregados. La noche del 20 

de mayo se procedió a la exclaustración de algunas religiosas, todavía congregadas en 

comunidades, y de varios estudiantes del seminario en la ciudad de México, que se 

decían jesuitas. La exclaustración había causado alarma entre la población, pues corrió 

el rumor de que se habían efectuado varios allanamientos violentos a cargo de “bruscos 

esbirros”, quienes habían levantando “brutalmente” a las señoras que “algunas vez 

fueron monjas… arrojándolas en medio de las calles y plazas, donde  llorosas y 

afligidas no encontraban abrigo alguno”.147 Esto se considera un “atentado grosero, 

alarmante y conmovedor”.148 

Ante la alarma producida por forma de proceder a las expulsiones, el diputado 

Francisco Gómez Palacio, a quien se le considera un liberal y republicano “a toda 

prueba”, introduce al Congreso una iniciativa para solicitar al gobierno un informe de 

los sucesos de la exclaustración. Incluso los declarados anticlericales, como el diputado 

Baz, afirman que cuidar de la forma correcta de llevar a cabo las exclaustraciones 

significa vigilar, no de los intereses del clero, sino los de la sociedad en general.149 

El objetivo era confirmar que no se hubieren violado las garantías civiles de los 

eclesiásticos. Sin embargo, exceptuó a los jesuitas extranjeros del goce de las garantías 

que exigía para el clero mexicano. Días después, el jesuita español Pablo Greco, 

                                                 
145 “Boletín”, El Monitor Republicano, 26 y 30 de abril de 1873. Otros artículos ligaron directamente a 
los jesuitas con los franceses invasores, en sus intentos por instaurar una tiranía, además de rememorar 
sus expulsiones en países europeos. “Gacetilla. Los jesuitas” La Bandera de Juárez, 16 de abril de 1873. 
146 “Constitución Federal...”. Título Primero, Sección III, “De los Extranjeros”, Art. 33º, en Zarco, T.II, 
1990, p.997. 
147 Los decretos de expulsión y exclaustración de religiosos, en México, España y otros países durante el 
antiguo régimen, se habían cumplido de manera semejante, sin previo aviso, de manera rápida y al abrigo 
de la noche, para evitar que pudiera organizarse alguna oposición.  
148 “Acontecimiento alarmante” La Bandera de Juárez, 23 de mayo de 1873. 
149 La Bandera de Juárez “Acontecimiento alarmante” La Bandera de Juárez, 23 de mayo de 1873 

153
 



introdujo un recurso de amparo contra el decreto que lo expulsaba del país como 

extranjero pernicioso. Este recurso constituyó un antecedente importante para la 

jurisprudencia en materia de amparo, y ayudó a clarificar la situación jurídica en que se 

encontraba la Iglesia y sus ministros. 

La iniciativa de Gómez Palacio y el recurso de amparo ponen a debate dos 

cuestiones fundamentales: los derechos de los extranjeros y los derechos del clero. El 

punto era definir si ambos grupos gozaban de los derechos naturales reconocidos en la 

Constitución. Al mismo tiempo, se plantean aspectos relativos a la división de poderes y 

las atribuciones del ejecutivo y el poder judicial.  

La discusión en el Congreso discute si los funcionarios encargados de la 

administración gubernamental debían dar cuenta de sus actos a las asambleas de 

representantes. Las opiniones se inclinan a favor de los informes, como un acto normal 

en toda democracia republicana, “si es que vivimos en un pueblo libre y soberano donde 

los funcionarios públicos son servidores de éste y no sus dueños y señores....la 

representación de este pueblo tiene derecho de vigilar la conducta de esos servidores, 

pidiéndoles las explicaciones debidas para poder cumplir dignamente su cometido.”150  

El congreso autoriza la petición de un informe a los funcionarios a cargo de la 

exclaustración, pero sólo en el caso de los religiosos mexicanos. Al clero nacional se 

reconoce el goce de las garantías constitucionales de derecho natural, pero no así al 

extranjero, pues supuestamente “no gozaban de las garantías constitucionales.”151  

Varias voces se manifiestan en contra de la excepción establecida por el 

congreso, pues sostienen que las garantías deben reconocerse a todos los individuos: 

“tanto el mexicano como el extranjero, el ministro de un culto como el del otro, el 

jesuita como la monja, el maestro como su discípulo, el periodista como el que no lo es, 

tienen garantidos su derechos y tribunales que se los amparen y protejan debiendo 

cuidar los guardianes de la Constitución que esto sea una verdad.”152  

El recurso de amparo partía del mismo alegato, es decir, que los derechos 

individuales de los jesuitas habían sido violentados, sólo por ser extranjeros. El 

argumento presentado ante el juez primero de distrito, el señor Bucheli, expone que el 

decreto presidencial no había cumplido los requerimientos del artículo 33 constitucional 

para expeler a los extranjeros perniciosos. La violación a sus garantías estribaba en el 

                                                 
150 La Bandera de Juárez “Acontecimiento alarmante” La Bandera de Juárez, 23 de mayo de 1873 
151 La Bandera de Juárez “Acontecimiento alarmante” La Bandera de Juárez, 23 de mayo de 1873 
152 La Bandera de Juárez “Acontecimiento alarmante” La Bandera de Juárez, 23 de mayo de 1873 

154
 



hecho de que su culpabilidad debía demostrarse en los tribunales, siendo el poder 

judicial el único autorizado para emitir una sentencia e imponer una pena. El decreto de 

expulsión se califica como una “conveniencia política”, que no responde a la justicia, 

dado que los jesuitas, como todos los individuos, tenían derecho a un juicio donde 

fueran expuestas las pruebas en su contra y los argumentos de su defensa. Así lo 

consideró el juez de distrito, quien otorgó el amparo solicitado por el señor Greco, 

afirmando que el decreto había sustraído a los jesuitas de la jurisdicción de los 

tribunales, únicos autorizados para decidir sobre una cuestión que afectaba las garantías 

individuales de los quejosos.  

El otorgamiento del amparo resultó una contrariedad para quienes apoyaban la 

expulsión, por lo que el caso fue llevado ante la Suprema Corte de Justicia. José María 

Iglesias es el encargado de revisar el asunto y de emitir un dictamen. Iglesias dictamina 

que el decreto de expulsión se había dado bajo la correcta aplicación de la ley y que 

suspende el amparo. Su argumento refrenda la base sobre la cual había actuado el 

presidente de la república para decretar la expulsión, pues el artículo 33 facultaba al 

gobierno a decidir, sin previo juicio, cuáles y en qué casos los extranjeros se 

consideraban perniciosos, para expelerlos del país.  

En su dictamen, Iglesias sugiere someter a juicio al juez Bucheli, por haber 

sentenciado contra ley expresa, en otras palabras, por haber pretendido revertir un 

artículo constitucional. La controversia aquí radicaba en el hecho de que un juez de 

mediana jerarquía hubiera revertido una decisión presidencial, cayendo nuevamente, en 

la discusión de competencias y jerarquías que para muchos fue una trampa difícil de 

evitar. 

El abogado defensor de los jesuitas resolvió hábilmente la cuestión. Por un lado, 

destaca que la libertad de los jueces a interpretar la ley no era una tarea mecánica, pues 

debían evaluar la norma general y decidir en circunstancias específicas “si cierta acción 

ejecutada o por ejecutar, es o no conforme a la ley que establece la regla con que esa 

acción debe estar de acuerdo, se necesita un ser racional que haciendo uso de su 

inteligencia estime si hay o no conformidad entre cierto hecho y el precepto.”153 Toda 

sentencia, entonces, era resultado de un “modo de ver las cosas, modo de ver la ley”.154 

                                                 
153 “Inserciones” La Bandera de Juárez, 1º de septiembre de 1873. 
154 Se justifica el fallo del juez Bucheli argumentando que es el resultado de una forma de entender 
humanamente le problema, es decir, está sujeta al error como todas las demás. El juez sólo estableció que 
la sentencia no se podía justificar en el artículo 33, sin opinar sobre el artículo o las facultades concedidas 
al ejecutivo. El fallo del juez se considera dado conforme a derecho porque recurrió al principio de que 

155
 



Por otra parte, elabora un argumento preciso de la fuerza del amparo para la defensa de 

los individuos frente a las autoridades. Afirma al amparo como un instrumento para 

hacer efectivo el espíritu que domina en la Constitución de 1857, de contener los abusos 

de las autoridades y “establecer el dominio de la ley sobre la voluntad de cualquier 

hombre, cualquiera que fuera su posición social y política”. El artículo 101 faculta a la 

autoridad judicial, a petición de los afectados, a revisar si su aplicación violaba o no los 

derechos individuales. Esa facultad, propia del poder judicial, podía ser usada para 

revisar las acciones de todas las autoridades: “Sea un alcalde de una aldehuela o el 

presidente de la República, o el poder legislativo el autor del acto contra el que se alega 

que viola las garantías individuales, la diversa categoría de la autoridad que ha cometido 

la violación, no tiene influencia alguna en alterar las facultades que la autoridad judicial 

tiene para rever y revisar el acto a fin de impedir que la violación, si la hay, se haga 

efectiva.”155 

Sin embargo, no podía alegarse la falta de un juicio cuando el artículo 33 lo 

exceptuaba para decretar expulsión de los extranjeros si la autoridad los consideraba 

perniciosos.  

Por ello, cuando Pablo Greco, uno de los sacerdotes expulsados pretende 

entregar pruebas para demostrar que no es “pernicioso”, la autoridad judicial no las 

recibe, porque no tenía un proceso judicial abierto.156 El jesuita aseguraba la infracción 

de las leyes de Reforma, era un delito que podía ser castigado por las leyes, previo 

juicio. Su culpabilidad debía demostrarse en los tribunales y ser determinada por un 

juez, a quien también correspondía fijar una sentencia, a la cual la expulsión no 

correspondía.  

Para terminar con la discusión y apoyar el decreto presidencial, una comisión de 

diputados propone que el Congreso ratifique la expulsión. El propio proyecto de elevar 

                                                                                                                                               
ante una duda, ésta debía resolverse acudiendo a los principios de la equidad natural, “que es regla 
inviolable en materia de interpretación, y aquéllas reprueban la condenación a una pena sin previa 
audiencia del que haya de sufrirla.” “Editorial. La sentencia de la Corte contra los sacerdotes extranjeros” 
La Bandera de Juárez, 1º de septiembre de 1873 
155 “Inserciones” La Bandera de Juárez, 1º de septiembre de 1873 
156 El jesuita afirma que no llenaba las características de lo “pernicioso”, pues esta calidad exigía la 
existencia de dos elementos: la idea de hábito y de incorregibilidad, los cuales no habían sido 
demostrados. Argumenta que los extranjeros no podían ser expulsados “so pretexto” de perniciosos, pues 
no se les atribuye la condición de hábito y depravación, sino el delito de haber infringido una ley, para la 
cual se establece un castigo. “Alegato del Sr. Lic. D. Eulalio M. Ortega en el juicio de amparo promovido 
por D. Pablo Greco Contra el acuerdo del Supremo gobierno, que lo mandó expulsar de la república como 
extranjero pernicioso.” El Foro, 13 septiembre de 1873, No.86 

156
 



a rango constitucional las leyes de Reforma, incluye la proscripción de todas las órdenes 

religiosas en el país.  

Finalmente, el amparo no procedió y el decreto presidencial fue ratificado. La 

sentencia recibió importantes críticas, pues validaba un artículo contrario al derecho 

natural de los extranjeros, que debía ser igual al de los mexicanos.157  

Algunos diputados buscan la revocación de la excepción establecida en el 

artículo 33. Varios jesuitas y religiosas salieron del salir país entre 1873 y 1875, a pesar 

de que otros más evadieron el decreto ocultándose en otras diócesis del interior de la 

república. Durante ese proceso las críticas continuaron, insistiendo en que la excepción 

del artículo 33 violentaba las garantías individuales de todos los extranjeros residentes 

en México.  

No obstante, como ocurrió con otros decretos, una razón política y de orden 

público se sobrepuso al reconocimiento pleno de ciertos derechos. La experiencia bélica 

de la segunda mitad del siglo XIX había demostrado que la fuerza clerical, aliada a 

sectores extranjeros, podía ser perjudicial para la estabilidad del régimen. La excepción 

del artículo 33 se presenta como un instrumento político susceptible de ser usado por el 

ejecutivo en circunstancias específicas. Isidoro Montiel y Duarte propone, incluso, que 

el derecho de asociación también tenga límites a los extranjeros cuando los fines de 

reunión fuesen políticos.158 De esa manera, la excepción se mantuvo y se propone su 

reforma en los años siguientes, especificándose la facultad del poder Ejecutivo para 

expeler “al extranjero pernicioso y al ministro de cualquier culto, nacional y 

extranjero”.159 

Tres años más tarde, se presenta otro caso que, sin sustentar un amparo formal, 

resulta un precedente importante para la jurisprudencia federal en materia eclesiástica. 

La prensa lo califica como una excepción, un proceso “célebre” y, a la vez, una “causa 

                                                 
157 Se hablaba que la situación de los jesuitas era la de todos los extranjeros residentes en México, quienes 
“han venido a él creyendo que estaban al abrigo de nuestras leyes que sólo cuando estas proclamen su 
culpabilidad podrán ser castigados, que para serlo se les oirán sus descargos, y que sólo convencidos de 
su delincuencia sufrirán la pena que los tribunales les impongan y cuando han visto que todo esto es 
mentira, que para ellos no hay garantías de ninguna clase, que cuando estén más tranquilos se les 
levantarán de cama y sin la más ligera fórmula de esas que aún en los pueblos incultos se observan, serán 
arrancados del hogar, de sus negocios, de su subsistencia para echarlos del país…” “El Monitor” La 
Bandera de Juárez, 16 junio de 1873 (extracto) Arteaga, Eduardo F “Sobre expulsión de los sacerdotes 
católicos” La Bandera de Juárez, 16 junio de 1873. 
158 Montiel y Duarte, 1998, Título III De la libertad, Capitulo X Del derecho de asociación, pp.302-303. 
159 La Constitución federal de 1857 y sus reformas. Prólogo de la Confederación Cívica Independiente. 
Anteproyecto del Sr. Lic. D. José Diego Fernández, México, Imprente y Fotocopia de la Secretaría de 
Fomento, 1914, Art.33, p.27 La excepción del artículo 33 se mantiene hasta la fecha.  

157
 



curiosa”, pues era la demanda de un sacerdote presentaba en los juzgados civiles contra 

su prelado, por un delito eclesiástico.  

El problema surge en el Santuario de Chalma, uno de los recintos más 

importantes del estado de México. El problema se remontaba a la petición que una serie 

de vecinos de Chalma habían efectuado al arzobispo de México, Pelagio Labastida, para 

que restituyera la licencia de confesión a los eclesiásticos del santuario, pues la falta de 

sacramentos disminuía la llegada de peregrinos y las entradas económicas de las 

personas del lugar.160  

El arzobispo responde que no estaba en condiciones de conceder lo que se le 

pedía, pues desde hacía tiempo había perdido el control administrativo del santuario, 

desde que el presbítero Javier Aguilar y Bustamante se había negado a enviar noticias 

de su administración. El prelado aseguró que los problemas de los fieles tendrían 

solución cuando retomara el control del Santuario y pudiera nombrar un eclesiástico 

autorizado.161 La repuesta provoca el enojo del clérigo Aguilar y Bustamante, que acude 

a los tribunales civiles a presentar una demanda por difamación contra el arzobispo. En 

su declaración alega el daño que el arzobispo había infringido contra sus derechos de 

ciudadano, al acusarlo de eclesiástico “entrometido” y de administrar el santuario 

ilegalmente.162  

Aguilar pretende mostrar que la “propiedad” del santuario es suya debido a una 

disposición civil. Señala que el 25 de marzo de 1861, el gobierno civil le concedió el 

                                                 
160 Para lograr una confesión, los fieles tenían que trasladarse a otros lugares cercanos, lo que también 
desplazaba las ganancias para el santuario. Si la piedad de los fieles no se mantenía con los servicios 
espirituales que se demandaban, entonces, el santuario tendría que cerrar y “todos estos pueblos 
inmediatos al Santuario sufrirían en sus intereses sociales, puesto que su porvenir depende de las ferias 
del Santuario,” en “Solicitud de algunos vecinos al Ilustrísimo Señor Obispo de México pidiendo que 
permita en el santuario de Chalma la administración del Sacramento de la Penitencia; y acuerdo que 
recayó, el cual dio origen a la acusación del Dr. Aguilar y Bustamante contra el Sr. Arzobispo. (Caso 
sobre injurias y difamación en un juzgado civil), 1877.” Impreso contenido en Complemento de la 
publicación hecha en el año de 1877 bajo el título de Principales Piezas del Célebre Proceso que inició 
por difamación el Sr. D. Javier Aguilar y Bustamente  contra el Sr. Arzobispo de México Dr. D. Pelagio 
Labastida y Dávalos. México, Imprenta de Epifanio D. Orozco, 1878.  
161 “El Arzobispo de México. México, noviembre 22 de 1876,” en Complemento de la 
publicación…1878, p.5. 
162 Al parecer, Aguilar era una persona reconocida académicamente que ostentaba el título de doctor. Por 
una referencia de la época  se tiene noticia de que se cuenta a Javier Aguilar y Bustamante como un 
abogado distinguido en la época, presente como jurado en exámenes y disertaciones públicas, entre ellas 
en el examen del licenciado Manuel Cruzado en el año de 1872, en el que Aguilar se encontraba entre un 
nutrido grupo compuesto por Sebastián Lerdo de Tejada, rector del Colegio Nacional de Abogados, Juan 
Nepomuceno Rodríguez de San Miguel y José María Lozano. Mayagoitia, Alejandro. “Acerca de la vida 
y obra de Don Manuel Cruzado”, Anuario Mexicano de Historia del Derecho, México, UNAM, Volumen 
XVI, pp.45-87. 

158
 



permiso de abrirlo al servicio público, lo cual, desde su particular percepción, era una 

“dotación” que lo acreditaba como el único dueño y administrador del santuario. 

Con toda habilidad, Aguilar pretende crear un conflicto entre autoridades civiles 

y eclesiásticas, para salir beneficiado en sus pretensiones. No era descabellado pensar 

esto en vista de la reciente elevación Constitucional de las Leyes de Reforma, pues bien 

pudo pensarse que la animosidad ganaría a la legalidad, pero no fue así.  

La causa fue revisada por el Juez Primero de lo criminal, el licenciado José 

María Castellanos. El juez, apreciado como un “liberal de reconocidos antecedentes”, 

examinó el caso y dictamina que ésta es una cuestión a todas luces relacionada con el 

reconocimiento de la autoridad eclesiástica y con la administración interna de la Iglesia. 

Por ello, no estaba al alcance de las atribuciones del juzgado “calificar si el señor 

arzobispo en el ejercicio pleno de su autoridad como Jefe de la Iglesia Católica en 

México, ha tenido o no razones bastante fundadas para designar al Sr. Aguilar con el 

calificativo de intruso”. En ese sentido, los calificativos con los que Labastida estima al 

clérigo, y que son el motivo de la denuncia, son propios de las acciones del sacerdote en 

el espacio de la administración interna del santuario y no implican, en el aspecto legal 

secular, ninguna pena o “concepto injuriante o difamante, pues como antes se ha dicho 

la injuria y la difamación tienen lugar cuando la imputación del hecho se refiere a un 

ciudadano cuyos derechos se vulneran, pero de ninguna manera cuando hace relación a 

un eclesiástico cuya conducta se reprocha bajo el aspecto de su carácter como tal.”163 

Las palabras del juez muestran la claridad el centro de la disputa: la 

independencia que tiene el poder civil respecto del eclesiástico. De lo cual se sigue que 

la legitimidad en el ejercicio de las facultades espirituales, no está determinada por el 

concepto “que sus pueblos o sus autoridades (civiles) tengan formado acerca de ella”. El 

juzgado estima inútil e inconveniente reconocer si alguna vez el pueblo o el gobierno 

civil de Chalma hubiesen nombrado encargado al sacerdote Aguilar del santuario.164  

El juez Castellanos termina con las pretensiones del sacerdote cuando añade que 

las leyes de Reforma establecen que los templos o son propiedad de particulares o de la 

nación, y que únicamente debían ser “servidos” por eclesiásticos nombrados por el Jefe 

de la Iglesia y no por las autoridades civiles. En ese sentido, se determina que el 

permiso dado por el gobierno en 1861 sólo fue para abrir el templo al culto, lo cual no 

                                                 
163 “Auto del Sr. Juez 1º de lo Criminal, Lic. D. José María Castellanos en que se declara no haber delito 
por qué formar causa al Sr. Arzobispo de esta Metrópoli, con motivo de la acusación que le hace el Dr. 
Aguilar y Bustamante por Injurias y difamación. 1877,” en Complemento de la publicación…1878,  p.9. 
164 “Auto del Sr. Juez 1º de lo Criminal...1877,” en Complemento de la publicación…1878,  p.10. 

159
 



constituía un título de propiedad sobre el inmueble como pretendía el eclesiástico,  para 

ello se tendría que mostrar la “escritura de dominio”, cosa que no se había hecho. Con 

base en ello, se falla no haber lugar a la causa.  

Aguilar solicita la revisión de la sentencia a otro juzgado. El eclesiástico justifica 

sus alegatos de apelación emitiendo acusaciones cada vez más puntuales contra el 

arzobispo, al que suponía en contubernio con el juez. Para él era evidente “lo grave del 

dialecto incendiario, injurioso y difamatorio” con que el arzobispo se había referido 

hacia su persona, pues “se le hace aparecer públicamente, ante las autoridades de los 

pueblos, de rebelde y oposicionista”. Afirma que ésa era una “imputación injuriosa”, 

con la que públicamente su prelado, “delator y difamador gratuito”, lo hacía aparecer 

como un “cismático, conforme al Derecho Canónico”.165  

Llama la atención que también puntualice que la autoridad de Labastida es 

limitada, pues su jurisdicción “es puramente espiritual, y ninguna tiene respecto de lo 

administrativo local, que solo a mí me pertenece.” El dictamen del licenciado José 

María Cordero sobre la apelación respalda la autoridad eclesiástica del prelado y su 

máxima jurisdicción sobre las cuestiones concernientes a la administración interna de la 

Iglesia católica mexicana. Cordero resuelve que la acusación de Aguilar no tiene 

fundamento pues Labastida, como superior eclesiástico, tenía jurisdicción en Chalma. 

 Para Cordero, el aspecto grave es el escándalo producido por la insubordinación 

de Aguilar al arzobispo, sobre todo porque en ese caso en particular, el matiz está dado 

“por el estado y categoría de las personas del acusado y acusador.” La prensa comenta 

la “consternación” que el enfrentamiento entre los eclesiásticos ha producido en “el 

pueblo católico, numeroso en esta tierra.”166 Frases empleadas por Aguilar, como que 

“el desenfreno de la inmoralidad ha invadido los alteres”, para referirse a las acciones 

del arzobispo, son consideradas una falta intolerable hacia la autoridad.  

Si bien, el orden liberal proclamaba la igualdad entre los hombres, reconocía también 

las facultades y el respeto hacia las jerarquías del orden público y administrativo, y aún 

las del orden religioso.  

A diferencia del primer juez, el segundo se permite asentar una opinión más 

comprometida. A Labastida le reconoce una trayectoria académica “como insigne 

profesor de derecho”, y una autoridad legítima que ejerce un “derecho incuestionable” 

                                                 
165 “Pedimento del Sr. Fiscal Segundo Lic. D. José María Cordero en la causa de difamación promovida 
por el Dr. D. Javier Aguilar Bustamante contra el Sr. Arzobispo de esta Metrópoli, Lic. D. Pelagio 
Antonio de Labastida y Dávalos, 1877,” en Complemento de la publicación…1878,  p.14. 
166 “Pedimento del Sr. Fiscal…1877,” en Complemento de la publicación…1878,  p.16. 

160
 



para determinar sobre los negocios espirituales como “Jefe y cabeza de la Iglesia 

Católica en México”. A todas luces, la insubordinación del demandante es un mal 

ejemplo que no debía tolerase en ningún orden social.  

Con base en estos argumentos se ratifica la sentencia dada por el primer juez. 

Sin embargo, nuevamente, Aguilar solicita la revisión del fallo por una última instancia, 

lo que refuerza un alegato de sustanciación de la sentencias por parte del Juez José 

María Castellanos.167  

Lo interesante es que la prensa liberal se une a la católica para afirmar el respeto 

a la independencia Estado-Iglesia.168 El caso es importante en tanto que podría 

convertirse en el precedente para comenzar a fijar en la práctica judicial “la verdadera 

independencia entre la Iglesia y el Estado.” Y no sólo eso, sino que representa un 

avance en el reconocimiento de las “libertades propias de las religiones todas, que es lo 

que constituye el dogma de la verdadera tolerancia, base del credo dogmático.”169  

La prensa distingue, de manera clara, que el presbítero Aguilar confunde “su 

honra de ciudadano” y la protección que las leyes civiles deben a los individuos, con 

aspectos que sólo afectan su posición como sacerdote católico, en un plano ajeno al 

carácter civil. La ley civil no podía ser usada como instrumento en las pugnas por 

exclusivos problemas intraeclesiales, pues “las leyes sociales suelen estar en pugna, o 

aún discrepar de las leyes religiosas”, porque una determinada acción considerada delito 

en la legislación religiosa, podría no serlo para la legislación civil. Por ejemplo, en el 

caso extremo de los sacerdotes católicos obligados al celibato por la legislación 

eclesiástica estaban, al mismo tiempo, en entera libertad y derecho de contraer 

matrimonio civil. Así, para El Federalista, “lo interesante” del precedente es que ayuda 

a delimitar la “línea divisoria” entre la legislación para la sociedad y la de todas las 

“sectas”, en relación con su dogma y disciplina religiosa. El sacerdote de cualquier 

culto, goza de sus “derechos de hombre” y de la protección de las leyes en la sociedad 

                                                 
167 “Informe en Estrados que pronunció el Sr. Lic. D. Miguel Ruelas ante la tercera sala del tribunal 
supremo del Distrito, por comisión del Sr. Juez Lic. D. José María Castellanos, en defensa del auto de esa 
autoridad que desedhó (sobreseer sic) la acusación del Dr. D. Javier Aguilar y Bustamante contra el Sr. 
Arzobispo Dr. D. Pelagio Antonio de Labastida y Dávalos,” en Complemento de la publicación…1878,  
P.29 
168 Resulta significativo el hecho de que durante la discusión en el congreso de la aprobación de las 
Adiciones en 1873, varios diputados temieran la reacción del clero y propusieran la elaboración de un 
preámbulo que “justificara” las razones del decreto y su sólida base legal. Cuatro años después, los 
nuevos principios constitucionales eran afirmados por el mismo clero. Intervención del diputado J. 
Fernández, Sesión del 25 de septiembre de 1873, Diario de los Debates. Séptimo Congreso 
Constitucional de la Unión. Correspondiente al primer periodo de sesiones ordinarias del año de 1873. 
T. I, México, Imprenta de F. Díaz de León y Santiago White, 1873, p.192. 
169 El Federalista, No. 1958, 5 de junio 1877. 

161
 



mexicana: “¿En qué se tuba la armonía civil de los asociados porque un prelado católico 

declare juzgado en su tribunal y por un delito de disciplina eclesiástica, al Sr. Dr. 

Aguilar un clérigo cismático? ¿Qué jurisdicción tienen nuestros jueces y magistrados 

para mezclarse en esta cuestión y calificar el acto del Prelado?” 170 

Finalmente, la última instancia resuelve mantener la sentencia y añade una multa 

al demandante en vista de las “injurias” emitidas a las autoridades. Contrario a lo que 

pudo haber esperado el doctor Aguilar, su caso no reavivó la serie de conflictos Estado-

Iglesia, ni cegó con ánimos partidistas la discusión y resolución del tema por parte de 

los jueces civiles, sino que, paradójicamente, sirvió para que se afirmaran, desde 

distintas instancias públicas, la protección legal y el respeto a las autoridades de todos 

los cultos, en tanto que no contravinieran las disposiciones civiles y los derechos civiles. 

Otro recurso de amparo que contribuye a fortalecer la jurisprudencia en torno a 

la independencia Estado-Iglesia y los derechos de los clérigos para ejercer su ministerio 

religioso, ocurre en el estado de Coahuila con motivo de las referidas presiones que los 

gobiernos ejercieron sobre los clérigos para obligarlos a participar en el registro civil. 

La legislatura de aquél estado condiciona a los sacerdotes la administración de los 

sacramentos de bautismo y matrimonio a la presentación de las actas de Registro.171 Un 

grupo de eclesiásticos de la ciudad de Saltillo responde interponiendo un recurso de 

amparo para solicitar la anulación del decreto. Su alegato básicamente se sustenta en la 

infracción de tres preceptos constitucionales: la restricción de la libertad religiosa; la 

afectación de la separación Estado-Iglesia y la violación al pacto federal.  

La emancipación de la iglesia es proclamada por los eclesiásticos como un 

principio constitucional de primer orden, ganado en el sangriento periodo de la guerra 

civil y, convertido ya, en “una institución fundamental de la República”. 172 

Ignacio L. Vallarta, en su función como presidente de la Suprema Corte, se 

había manifestado claramente por la no intervención de la autoridad civil en los 

                                                 
170 El Federalista, No. 1958, 5 de junio 1877. 
171 El 7 de noviembre de 1881, el Congreso de Coahuila dispuso que ningún acto religioso se celebre sin 
la previa demostración de la inscripción del registro civil, y que los sacerdotes que no cumplieran 
recibirían una multa de 25 a 100 pesos o reclusión de un mes según lo definiera la autoridad local. El 3 de 
enero del año siguiente el ejecutivo del Estado elaboró un reglamento en el cual se estipulaba la 
imposición de una multa a los padres y padrinos (en caso de bautizo) y a los esponsales y los testigos (en 
el matrimonio), que no se presentaran, antes del acto religioso, a formalizar el hecho en el registro civil. 
“Amparo pedido contra la ley que prohíbe la administración de los sacramentos del bautismo y del 
matrimonio sin haberse cumplido previamente con las prevenciones del registro civil.” Sentencia 
ejecutoria 22 de agosto de 1882. Votos, T.IV, 1897, pp. 264-290. 
172 “Amparo pedido contra la ley que prohíbe la administración de los sacramentos del bautismo y del 
matrimonio sin haberse cumplido previamente con las prevenciones del registro civil.” Votos, T.IV, 1897, 
p.287. 

162
 



aspectos internos de la iglesia. El caso de Coahuila era un ejemplo de arbitrariedad que 

no se ajustaba al espíritu constitucional. Sin embargo, la solicitud de ese amparo tenía 

dos graves problemas: la forma en que había sido presentada y el argumento que la 

sostenía. 

La demanda específica del clero es que antes de que pudiera llegar a tener 

aplicación, la ley fuera derogada por el poder judicial federal. Pero según lo marcado 

por los procedimientos del recurso, el amparo debía presentarse en el contexto de un 

proceso judicial ya iniciado, es decir, cuando la ley hubiera sido aplicada. Tal precepto 

no se cumplía en este caso, puesto que el amparo pretendía lograr la revocación, general 

y permanente, de un decreto antes de que tuviera aplicación. El uso del amparo para que 

los jueces revocaran una ley se convertía un acto inconstitucional, pues implicaba la 

invasión de jurisdicción del poder judicial sobre el legislativo, afectando la división de 

poderes marcada en la Constitución.173 

Los votos pronunciados en las diferentes sentencias sobre amparo durante la 

presidencia de Vallarta, desarrollan argumentos a favor del límite del arbitrio judicial: 

intentan demostrar los conflictos derivados de la práctica de una absoluta libertad de los 

jueces sin elementos que definan el origen, los principios y las restricciones de sus 

facultades en las apelaciones, puesto que el amparo podía llegar a ser usado como un 

arma política con fines mediáticos y opuestos a los principios esbozados en la 

Constitución.174 En ese sentido, se remarca la similitud entre la labor de los jueces y los 

sacerdotes respecto de su papel en las instituciones a las cuales servían. Los jueces 

                                                 
173 Las leyes orgánicas de 1869 y la de 1882, dispusieron la excepcionalidad de las sentencias de amparo 
respecto de la ley involucrada en el proceso. “La sentencia será siempre tal, que sólo se ocupe de 
individuos particulares, limitándose a protegerlos y a ampararlos en el caso especial sobre que verse el 
proceso, sin hacer ninguna declaración general respecto de la ley o acto que lo motivare.” Artículo 2 
Capítulo I “Introducción del recurso de amparo y suspensión del acto reclamado.” “Ley Orgánica 
Constitucional Sobre el Recurso de Amparo”, 20 de enero de 1869. Soberanes, 1994, p. 20. La 
reglamentación del 14 de diciembre de 1882, conservó la redacción de este artículo en el artículo 2º del 
Capítulo I, “De la naturaleza del amparo y de la competencia de los jueces que conocen de él.” Ley 
Orgánica de los Artículos 101 y 102 de la Constitución Federal, 14 de diciembre de 1882. Soberanes, 
1994, p.22. 
174 El arbitrio judicial comenzó a ser limitado formalmente desde la década de 1830, cuando varias 
constituciones locales señalaron la necesidad de motivar la sentencia judicial, es decir, cuando obligaron 
al juez a definir la ley o costumbre en que se fundara para emitir su fallo. En el caso de Michoacán, esto 
fue expuesto en la primera “Ley Orgánica de Tribunales del Estado” de 1834, Art.145. Véase Hernández 
Díaz, Jaime. “Tribunales de justicia y práctica judicial en la transición jurídica de Michoacán: 1824-
1840”, en Anuario Mexicano de Historia del Derecho, Vol.XVIII, México, Instituto de Investigaciones 
Jurídicas, Universidad Nacional Autónoma de México, 2006, pp.315-330. El estado de México, lo 
contempló en el su proyecto de código penal, siguiendo el decreto del 26 de enero de 1847, sobre la 
necesidad de motivar las sentencias judiciales. Proyecto de Código Penal del Estado Libre y Soberano de 
México, presentado por el Señor Magistrado Mariano Villela, al Honorable Congreso. Toluca, Imprenta 
de Juan Quijano, 1848. 

163
 



debían cumplir escrupulosamente su cometido como “sacerdotes de la justicia”, 

cuidando las sagradas máximas contenidas en la Constitución, entre las que estaban la 

propia independencia del poder judicial. Los litigantes, como los creyentes, debían tener 

igual interés en que se conservara “incólume la institución que resguarda sus respectivos 

derechos”.175  

El derecho natural de corte liberal no intenta sofocar la labor de los jueces como 

algunos señalan, sino mejorar y fortalecer el poder judicial de la federación, en varios 

aspectos, todavía débil y carente de orden.176 Es por ello que, en opinión de Vallarta, la 

práctica judicial del amparo no significa la simple aplicación la ley positiva, sino el 

ejercicio serio y constante de la evaluación de los procesos judiciales dentro de sus 

circunstancias concretas.  

En ese contexto, las resoluciones de los amparos cumplen un papel fundamental 

para el poder legislativo, al constituirse en el pulso real de la práctica jurídica, capaz de 

formar precedentes necesarios para guiar, hacer ajustes y modificar la ley en el 

congreso. Los tribunales debían fallar con base en esos principio, sin intentar reformar 

directamente las leyes, sino apuntando los posibles cambios al Congreso. Vallarta 

entiende el problema de la existencia de leyes erróneas y contradictorias en la práctica 

judicial, pero no por ello justifica que en el afán por solucionarlo se socave la propia 

legalidad.177  

El amparo se concibe como “un recurso eminentemente conservador de la 

Constitución”, que no podía “ser el remedio universal de todas las injusticias”, por más 

                                                 
175 “Amparo pedido contra la ley que prohíbe la administración de los sacramentos del bautismo y del 
matrimonio sin haberse cumplido previamente con las prevenciones del registro civil.” Votos, T.IV, 1897, 
p.284. 
176 Se habla de que la seguridad jurídica se funda en la disminución de las fuentes del derecho a la ley “no 
hay más legalidad que la puesta por el legislador, la que se encuentra en los códigos y se publica en el 
Diario Oficial.” Lo que, a decir de estos autores, relega otras del derecho: “El juez queda a ser reducido la 
boca de la ley y se toman las medidas para que la subjetividad apenas aparezca en sus decisiones.” 
García-Huidobro, Joaquín, Filosofía y retórica del iusnaturalismo, México, UNAM-Instituto de 
Investigaciones Históricas, 2002, p.159. 
177 Había varias leyes que generaban oposición entre los magistrados, una de ellas era la pena de muerte, 
establecida en el artículo 23 de la Constitución, para los sentenciados por traición a la patria en caso de 
guerra; para asaltantes de caminos, incendiarios, parricidas, homicidas con alevosía, premeditación o 
ventaja, delincuentes graves en el orden militar y los sentenciados por casos de piratería definidos por la 
ley. Esta disposición había generado un amplio debate entre partidarios y opositores, Vallarta propuso 
iniciar una seria discusión sobre tema en el Congreso para lograr su supresión, pues el poder judicial tenía 
una incompetencia de origen, para contradecir una disposición constitucional o pretender reformarla en 
nombre de la “ciencia y del progreso”, pues el amparo no podía erigirse en “árbitro de la soberanía 
nacional y de la local” llevando a federación a la anarquía. A pesar de ello, refrendó algunas sentencias 
pronunciadas y apoyó la negativa de otorgar el amparo mientras considerara que estaba correctamente 
sustanciada la sentencia. “Amparo pedido por el Señor Prisciliano Rodríguez contra el Supremo Tribunal 
de Justicia de Zacatecas.” Fallo de la Suprema Corte, 7 de junio de 1881. Votos, T.IV, 1897, pp.36-65. 

164
 



odiosas que probaran ser algunas leyes: “ni siquiera para crear más derechos 

fundamentales sobre los declarados en el Constituyente, ni para seguir las doctrinas de 

la teoría más avanzada, con el olvido del texto escrito de la ley suprema.”178  

La actuación de los jueces debía limitarse a resolver la suspensión de leyes o 

sentencias en procesos específicos, para evitar el ejercicio de una autoridad sin 

restricciones “que sería, sólo por ello, la violación del derecho ajeno”.179 

El clero de Saltillo no lo entendió así, pues supuso que podía alcanzar la 

revocación de la ley a través del amparo. Parte de su alegato pudo haber tenido mayores 

posibilidades, en caso de haberse buscado la protección judicial federal una vez que 

comenzara a aplicarse esa ley. En su lugar, presenta una argumento con base en la 

tercera causal establecida por la ley de procedimientos para sustanciar un amparo, 

arguyendo que el decreto del congreso de Coahuila invadía la esfera de la autoridad 

federal, pues había legislado en materia de cultos, un asunto reservado exclusivamente a 

la federación por el artículo 123.180 Lo que se temía era que las legislaturas pudieran 

“destruir y borrar esta conquista de la independencia del Estado y la Iglesia, que se ha 

tenido como la primera y la más importante de nuestro código fundamental.”181 

Sin embargo, esa consideración fue desarrollada de manera secundaria y breve 

por los abogados de los eclesiásticos, pues el discurso se impuso sobre el pragmatismo y 

el clero prefirió no reconocer, ni al congreso local ni al federal, la legalidad de expedir 

leyes para modificar la independencia de la Iglesia.182  

                                                 
178 Ignacio L. Vallarta, febrero de 1883. Votos, Introducción al tomo IV, 1897, p.iii. 
179 Ignacio L. Vallarta, febrero de 1883. Votos, Introducción al tomo IV, 1897, p.ii. 
180 Las bases eran la fracción III del capítulo I de la ley de amparo de 1869, misma que se refrendó en la 
ley de 1882 y el artículo 123 de la Constitución. 
181 Intervención del diputado Prieto, Sesión del 12 de noviembre de 1873 Diario de los Debates. Séptimo 
Congreso…T.I, 1873, p.561. Mas aún, la legislación orgánica estipuló “La ley no impondrá ni prescribirá 
los ritos religiosos respecto del matrimonio. Los casados son libres para recibir o no las bendiciones de 
los ministro de su culto, que tampoco producirán efectos legales.” Fracción XII, artículo 23. Ley Orgánica 
de 10 de diciembre de 1874. Para ayudar a uniformar la ley en materia eclesiástica, el diputado Baz 
propuso la derogación del artículo 11 de la ley del 4 de diciembre de 1860, que facultaba a los 
gobernadores de los estados la autorización de la celebración del culto público fuera de los templos. La 
comisión dictaminó que como no había un culto nacional establecido, no debía permitirse celebración 
fuera de los recintos destinados al culto. Esta propuesta fue aprobada sin discusión con 101 votos a favor 
y 21 en contra. Sesiones 1 de mayo de 1873 y 8 de mayo de 1873 Diario de los Debates. Sexto Congreso 
Constitucional de la Unión. correspondiente al cuarto periodo de sesiones ordinarias del año de 1873. 
T.IV, México Imprenta de Gobierno de Palacio, 1873, pp. 303, 349-350. 
182 El argumento de la trasgresión a la autoridad federal en materia eclesiástica fue cambiado apenas se 
planteó: “¿Pueden los Estados, es lícito a la Federación misma, expedir una ley sometiendo la Iglesia al 
Estado? Y con sólo plantearla de ese modo, queda prácticamente resuelto que la institución constitucional 
(la independencia eclesiástica) de que hablo, no está a merced de los estados ni de la Federación, sino que 
es general y obligatoria para toda la República, sin que ninguno de sus legisladores pueda reclamarla 
como asunto de su exclusivo conocimiento, para desconocerla, para infringirla.” “Amparo pedido contra 

165
 



El presidente de la Suprema Corte de la Nación estuvo de acuerdo en que el 

decreto de Coahuila afectaba la separación Estado-Iglesia y que la inconformidad del 

grupo clerical era una objeción válida contra la ley, pero para ser evaluada y, en su caso, 

revocada exclusivamente por el poder legislativo y no por el judicial.183  

Por último se aclara que la independencia Estado-Iglesia no constituye una 

garantía individual, como sí lo es la libertad de conciencia, puesto que la primera define 

el “modo de ser de la asociación religiosa”, en tanto que la segunda hace “abstracción 

de las relaciones que existen entre el Estado y la Iglesia, para no consagrar sino el 

derecho que todo hombre tiene para profesar las creencias religiosas que le acomoden”. 

Los sacerdotes y corporaciones no podían interponer el recurso para mantener “una 

independencia que no es, que no puede ser el derecho de individuo alguno.”184  

El dictamen de la Suprema Corte reconoce que el gobierno de Coahuila, en su 

pretensión de hacer que la legislación sobre el registro civil tuviera efecto, había 

invadido aspectos exclusivos de la esfera eclesiástica, violentando la independencia 

Estado-Iglesia. La solución no estaba en el amparo, sino en el reconocimiento efectivo, 

que tanto el clero como el gobierno civil, debían hacer de sus respectivas áreas de 

acción para emancipar a la sociedad de dos tiranías igualmente funestas, la de la ley 

sobre la conciencia y la del sacerdocio sobre la sociedad. La sujeción a las respectivas 

jurisdicciones lograría vencer el problema de la aceptación del Registro que no se había 

podido superar ni en Coahuila, ni en otros puntos de la República.185 

Meses después de la sentencia, Evaristo Madero, gobernador de aquél estado, 

mantiene una interesante comunicación con Vallarta para aclarar los puntos referentes a 

las modificaciones a la legislación del registro civil, expedidas por el congreso 

coahuilense. Vallarta expone las principales aristas de esa ley estatal respecto de las 

leyes de Reforma, incluidas ya en la Constitución. En ese documento, el presidente de la 

                                                                                                                                               
la ley que prohíbe la administración de los sacramentos del bautismo y del matrimonio sin haberse 
cumplido previamente con las prevenciones del registro civil.” Votos, T.IV, 1897, p. 287. 
183 Como no se había presentado una aplicación real de esta legislación y por lo tanto la denuncia no había 
sido hecha a título personal por algún ciudadano, el abogado que tramitó el amparo argumentó que debía 
bastar la “certeza e inminencia de la agresión”. En respuesta se aseguró que sentencias debían de ser en 
estos juicios según el precepto del artículo 102 de la Constitución, limitadas a “proteger y amparar en el 
caso especial sobre el que verse el proceso, sin hacer ninguna declaración general respecto de la ley o acto 
reclamados.” Votos, T.IV, 1897, p.265 
184 “Amparo pedido contra la ley que prohíbe la administración de los sacramentos del bautismo y del 
matrimonio sin haberse cumplido previamente con las prevenciones del registro civil.” Votos, T.IV, 1897, 
p.286. 
185 “Amparo pedido contra la ley que prohíbe la administración de los sacramentos del bautismo y del 
matrimonio sin haberse cumplido previamente con las prevenciones del registro civil.” Resolución de la 
Suprema Corte Votos, T.IV, 1897, p.285. 

166
 



Suprema Corte es mucho más contundente que en su dictamen oficial, al referir la 

anticonstitucionalidad de toda aquélla legislación que pretendiera imponer condiciones 

a los ministros de cualquier culto para ejercer su ministerio. Reconoce que es deber del 

Estado conservar el orden público sin demandar el sacrificio de la libertad de la Iglesia. 

Vallarta propone una reforma legal para hacer eficiente el registro civil de las personas, 

exigiendo a los jueces encargados de su administración la vigilancia constante y la 

aplicación efectiva de las multas respectivas a quienes no cumplieran con tal 

disposición.186   

La instrumentación del amparo es uno de los tantos instrumentos que construye 

la federación para expandir la “política civilizada que garantizaba la esfera federal” y 

que, al mismo tiempo, permite “el desarrollo del poder de la federación, que de fuerza 

silente y escasamente operacional logró convertirse en un poder real a través del 

ejercicio cotidiano de sus competencias.”187 En la búsqueda de los mecanismos que le 

permitieran allegarse los recursos para afirmar sus intereses particulares, la Iglesia 

participa de los beneficios que la república federal liberal es capaz de garantizarle, con 

lo cual contribuye activamente a su fortalecimiento. 

También el sistema judicial de los estados se ve beneficiado con la 

instrumentación de los principios federales. En ese sentido, procesos legales en los 

estados de la federación también aportan a la formación de la jurisprudencia sobre los 

derechos de los eclesiásticos. Los ejemplos de los procesos en el  obispado de 

Antequera, Oaxaca y en el arzobispado de México lo ilustran. 

El primero surge con el robo de los objetos sagrados en la iglesia de Zeutla, en el 

distrito de Etla, Oaxaca. La recuperación de los objetos no fue el problema, sino el 

hecho de que la propiedad de los mismos fuera reclamada tanto por el municipio, a 

nombre de los vecinos de la población, como por el párroco. El municipio expone dos 

razones: que los curas no podían exigir propiedad legal sobre los objetos sagrados pues, 

como delegados de la Iglesia, carecían de una representación legal; que los objetos del 

culto habían sido adquiridos en el transcurso de los años con la participación de los 

fieles, por lo que la población de Zeutla se consideraba con el derecho de pedir su 

vigilancia y cuidado.  

                                                 
186 De manera precisa, elabora un recuento de la legislación mexicana en materia de registro civil, desde 
la primera ley orgánica de 1857, teniendo como hilo conductor la progresiva separación de los aspectos 
civiles y eclesiásticos, hasta llegar a ser dos órdenes separados. 
187 Carmaganani, 1993, p.166. 

167
 



El primer fallo de los tribunales ordinarios dispuso la entrega de los bienes al 

municipio, y desconoció al párroco, Manuel Carrisosa, como administrador de dicha 

iglesia. En respuesta, Carrisosa interpuso una petición para revocar la sentencia, con 

base en los siguientes cuestionamientos: “¿Los sacerdotes o ministros de una 

congregación o secta religiosa, la representan legítimamente? ¿Esa representación, si 

existe, es bastante amplia para que en su virtud el sacerdote o ministro pueda pedir la 

devolución y entrega de objetos destinados al culto y que fueron robados?”188 

La sentencia de la Segunda Sala de la Corte de Justicia del estado de Oaxaca es 

favorable a la parte eclesiástica. Respecto del primer cuestionamiento, se dictamina con 

base en el artículo 3º de la ley de 4 de diciembre de 1860 sobre Libertad de Cultos, que 

reconoce a todas las iglesias o sociedades religiosas la libertad de arreglar por sí o por 

medio de sus sacerdotes, las creencias y prácticas del culto que profesan, lo que 

significaba “que el sacerdote de cualquiera culto es el representante legal de su iglesia 

respectiva, mientras ésta no tenga la voluntad de representarse a sí misma, y en 

consecuencia, los actos ejercidos por el sacerdote respectivo a nombre de la sociedad 

religiosa a cuyo servicio está dedicado, son válidos en derecho como si los hubiera 

ejercido su iglesia respectiva.”189 

Sobre el segundo cuestionamiento se concluye que los objetos destinados al 

culto no habían sido comprendidos en la ley de nacionalización de bienes eclesiásticos 

de julio de 1859 sino que, por el contrario, protegía el derecho del clero sobre esa clase 

de posesión, a manera de propiedad particular. Por lo tanto, la sentencia establece que 

“conforme al espíritu y letra de la legislación de reforma que la citada iglesia conserve 

su propiedad”, por lo que los bienes debían entregarse a la iglesia de Zeutla, bajo su 

responsabilidad y formal inventario.  

La otra demanda es promovida por el arzobispo de México contra Antonio 

Gutiérrez Victory, por la horadación de una de las paredes de la vivienda que ocupaba, 

pues la obra afectaba al edificio que ocupaba el Seminario Conciliar de México. La 

defensa del acusado alega que el clero carecía de personalidad jurídica para presentar 

demandas a favor de la Iglesia. La sentencia reconoce al arzobispo la personalidad 

                                                 
188 Corte de Justicia del Estado de Oaxaca 2 de julio de 1874. Publicada en El Foro, 5 de febrero de 1875. 
189 “Cada una de estas sociedades tiene libertad de arreglar por sí o por medio de sus sacerdotes, las 
creencias y prácticas de culto que profesa y de fijar las condiciones con que admitan los hombres a su 
gremio o los separe de sí, con tal que por estas prevenciones, ni por su aplicación a los casos particulares 
que ocurran, se incida en falta alguna o delito de los prohibidos por las leyes, en cuyo caso tendrá lugar y 
cumplido efecto el procedimiento y decisión que ellas prescriben.” Art.3° “Ley sobre Libertad de Cultos”, 
4 de diciembre de 1860, en Leyes civiles vigentes... 1893, p.66. 

168
 



jurídica bastante, el dominio directo y el título legal suficiente para detener las obras 

que afectaran alguno de los templos a su resguardo. Según lo establecido por la ley de 

14 de diciembre de 1874, se estipula que la estructura jerárquica de la iglesia no 

producía efectos legales, salvo la personalidad reconocida a los superiores de ellas en 

cada localidad para los efectos del artículo 15 y de la ley de 12 de julio de 1859, que 

concedía a las iglesias el derecho de propiedad de los templos, así como el dominio 

directo de los objetos destinados al culto. Los bienes que con posterioridad a la ley se 

hubieren cedido a cualquier institución religiosa pertenecían a la nación, pero era el 

clero el que los poseía por usufructo y el encargado de procurar su mejora.  

De lo anterior se determinó que el arzobispo tenía la posesión legal de la catedral 

de la ciudad de México y de las instituciones “anexas”, además de la obligación de 

hacer valer a plenitud ese derecho. Por tal motivo, se da paso a la demanda del 

arzobispo y se impone a Gutiérrez la obligación de acomodar la construcción a su 

estado anterior.190 

 

4. Conclusión  

La institucionalización de los derechos individuales contenidos en la Constitución de 

1857, obliga a la definición de los procedimientos y condiciones necesarios para 

llevarlos a la práctica. Este proceso de instrumentación jurídica, que tiene su concreción 

en la década de 1870, muestra la fortaleza adquirida por la federación, en la 

delimitación de aquéllos organismos e instrumentos encargados de impartir justicia 

desde el plano federal, limitando con ello la acción del poder de los estados. 

Los códigos legales pasan de ser simples compilaciones a convertirse en una 

elaboración sistemática y racional de los principios legales contenidos en la carta 

magna, produciendo cambio trascendente para el derecho natural de corte liberal. 

Los legisladores pretenden convertir a los códigos en un arma jurídica, al 

alcance de toda la sociedad, para la defensa de sus derechos individuales, ya fueran 

económicos, políticos, judiciales, civiles, etc. La labor de los códigos es exponer de 

manera breve, sencilla y clara, los derechos y las obligaciones individuales. Los códigos 

de procedimientos instruyen a la sociedad de los elementos válidos y necesarios para 

poner en práctica sus derechos. 

                                                 
190 “Jurisprudencia Civil” El Foro, no. 11, 15 de julio de 1885. 

169
 



La organización de la justicia federal impacta significativamente la trayectoria 

de las relaciones Estado-Sociedad-Iglesia: por un lado, delimita las esferas de 

competencia de las instituciones civiles y eclesiásticas con argumentos que privilegian 

la conservación de los intereses generales del Estado, la sociedad y los individuos sobre 

los del catolicismo; y por otro, la ampliación de la jurisdicción secular a costa del 

control detentado por Iglesia, donde determinados aspectos de la conducta de la 

población, que resaltan por su interés social y de orden público, no se consideran más 

un dominio de ésta, sino de la competencia del poder judicial.  

A partir de entonces, las atribuciones sobre el comportamiento social son 

disputadas por los tribunales eclesiásticos y por los civiles, pero de manera separada. 

Este proceso de cambio legal acarrea contradicciones importantes entre las 

propuestas teóricas y su práctica, como consecuencia inevitable del contacto con la 

compleja realidad que deseaban transformar. Los legisladores hacen frente al problema 

adoptando una postura pragmática y flexible, pues reconocen las inevitables 

contradicciones del proceso de transición legal en el cambio de régimen. La 

delimitación legal de la frontera entre los delitos civiles y religiosos no es la excepción, 

pues inevitablemente produce algunas confusiones en la práctica, teniendo como 

consecuencia el desarrollo de una tensión clero-gobierno.  

No obstante, simultáneamente se elaboran nuevos instrumentos jurídicos para 

hacer que todos los sujetos de derecho, la Iglesia incluida, hagan valer sus prerrogativas 

jurídicas. El amparo es uno de ellos, pues amplía la protección del poder judicial de la 

federación a los derechos naturales de los individuos, frente a las acciones arbitrarias del 

poder público. 

Así, los párrocos están en posibilidad de apelar no sólo a sus derechos 

ciudadanos, sino a sus derechos como ministros de un culto reconocidos por la ley. 

Las comunicaciones presentadas entre las autoridades civiles y eclesiásticas a 

partir de la instauración local del registro civil, permiten observar la interacción clero-

gobierno-sociedad en ese proceso: muestra la forma en que la sociedad se instruye 

paulatinamente en el uso de las instituciones liberales que le resultan benéficas en la 

ampliación de sus derechos civiles; expone los esfuerzos de los gobiernos para tomar el 

control administrativo sobre los actos vitales de los individuos; y hace patente el uso del 

clero de los elementos legales que le otorga el régimen liberal para reclamar la efectiva 

separación Estado-Iglesia. 

170
 



171
 

La sociedad, los ministros y las autoridades civiles transitan a una nueva 

sensibilidad legal que les permite dirimir sus tensiones en el plano formal, lo que 

fortalece los instrumentos legales del régimen liberal.  

 

 
 
 

 



 
 
 
 

Capítulo 3 
 
 
 
 

En la concertación: pacto informal, reorganización 
eclesiástica y control social. 1875-1895. 

 
 
 
 
 
 
 
 

 

La historiografía mexicana ha afirmado que después del triunfo de la República Liberal, 

la combinación de intereses entre el clero y el gobierno formó parte de la llamada 

“conciliación” Estado-Iglesia. De manera general, se ha descrito este periodo sin 

grandes matices, dado que la “complicidad” entre las principales figuras del momento –

el presidente Porfirio Díaz y obispos como Eulogio Gillow- mantuvo una paz 

inalterable en la que se pactó la predicación sacerdotal de sumisión de la sociedad hacia 

el gobierno porfirista a cambio del “relajamiento en la observancia de las Leyes de 

Reforma”, lo que permitió a la Iglesia restablecer la vida religiosa comunitaria, adquirir 

bienes, fomentar la educación parroquial y reanudar las manifestaciones de culto 

público.1  

                                                 
1 Juarez, Joseph Robert. Conflict and cooperation between church and state the Archbishopric of 
Guadalajara during the porfiriato, 1876-1911, Austin, Tex. University of Texas. Algunos autores 
ponderan excesivamente las relaciones personales entre el presidente Díaz y la jerarquía, y proponen el 
retorno del patronato eclesiástico durante el porfiriato. Véase Conger, Robert D. Porfirio Diaz and the 
church hierarchy, 1876-1911. Albuquerque, N.M. University of New Mexico, 1985. Otros más coinciden 
en ello: “Díaz actuó con singular audacia y con una extraña inteligencia, logró tener en sus manos los 
hilos del poder, controlando todas las fuerzas, aún aquéllas contrarias por naturaleza; su habilidad lo llevó 
a tener una relación contradictoria con la Iglesia, gracias a esto la comunidad eclesial pudo resarcirse de 
sus heridas, aunque siempre las leyes de Reforma estaban ahí para bloquearla en cualquier momento.” 
Chávez Sánchez, 1998, p.IX. 

172



Propongo que, como resultado de la constitucionalización de la doctrina liberal 

ya revisada, lo que tiene lugar es, no una conciliación, sino una concertación clero-

gobierno, que permite establecer acuerdos en el contexto del desgaste de la vía armada 

como forma de resistencia antiliberal radical. Este es un proceso que inicia a mediados 

de la década de 1870, a partir de la anexión de las Leyes de Reforma a la Constitución.  

El capítulo se dividirá en dos partes: empezaré por plantear la recomposición de 

la base social de la Iglesia a partir del debilitamiento de la organización corporativa de 

la sociedad, promovida por la individualización de los católicos. La segunda parte 

atenderá a la redefinición de los mecanismos para mantener la disciplina eclesiástica, de 

los fieles y los eclesiásticos. Nuevamente se volverá a la vida parroquial, pues en ella se 

desarrollaban buena parte de las tensiones entre los grupos sociales entre sí y con las 

autoridades civiles y eclesiásticas, posicionando al curso de la vida parroquial como un 

asunto de orden público. 

Comenzaré por mostrar la manera en que, desde una posición regulada por el 

derecho liberal, la Iglesia redefine sus espacios sociales y nuevas formas de 

organización secular. 

 

1. Los principios del asociacionismo católico mexicano 

La individualización de la sociedad y la consecuente ruptura con el viejo corporativismo 

religioso, habían trastocado la fortaleza social de la Iglesia, pues las instituciones y 

corporaciones religiosas estructuraban el respaldo económico, político, religioso y 

social de la amplia población católica. No obstante es la propia individualización de la 

sociedad la que ofrece otros mecanismos para reorganizar las bases sociales de la 

Iglesia. 

Algunos legisladores hacen notar las garantías que ofrece el régimen liberal para 

que la Iglesia católica lleve a cabo una renovación exitosa, con base en las libertades 

constitucionales para celebrar reuniones, asambleas, publicar y predicar, etc.2  

Estas posibilidades son reconocidas y aprovechadas por los católicos que 

retoman el derecho de asociación para dar un nuevo impulso a las asociaciones 

católicas. Los derechos individuales son los que fortalecen la expansión del nuevo 

asociacionismo, no sólo por el derecho de reunión, sino por la libertad de conciencia 

                                                 
2 Zarco Francisco. “El Concilio plenario de Baltimore” Nueva York, noviembre de 1866. Obras 
completas de Francisco Zarco, T. XIV Artículos periodísticos desde el exilio Nueva Cork 1865-1867 
México, Centro de Investigación Científica Jorge L. Tamayo A.C. 1993. p.124.  

173 
 



que permite la fundación de sociedades de distinto tipo: políticas, científicas, laborales, 

religiosas, etc. El individuo y su libertad de pensamiento constituyen la base de muchas 

asociaciones reunidas en salones, tertulias y academias, por ejemplo.3  

Algunos autores afirman que las sociedades de libre pensamiento contribuyen 

particularmente a consolidar el asociacionismo moderno, pues se esfuerzan por romper 

con los vínculos corporativos que caracterizan al “antiguo régimen”.4 Las 

organizaciones masónicas son un claro ejemplo de ello: sus fundamentos promueven los 

derechos individuales del iusnaturalismo moderno, con base en el “libre 

desenvolvimiento de la razón como el don más preciado que se le ha dado al hombre”.5 

Estas organizaciones ofrecen “una renovada visión de la sociedad de tipo igualitario, 

fundada en la autonomía de sujeto social individual como actor democrático”.6 

El asociacionismo moderno extiende la práctica de los derechos individuales, al 

tiempo que se apropia de algunas prácticas políticas cuyo ejercicio ayuda a fortalecer la 

formación cívica ciudadana, como las prácticas electorales. Y es que los miembros de 

las sociedades participan en el nombramiento de sus autoridades y en la organización 

activa de diversas obras, en donde ejercen su voluntad individual y fortalecen distintas 

formas de llegar a acuerdos y consensos.7  

Estas nuevas formas de socialización no sólo toman cuerpo en organizaciones 

con fines seculares, sino que permiten un desarrollo plural de sociedades religiosas 

dentro de las que están las protestantes, pero también otras que son resultado de la 

división al interior del catolicismo; además de las manifestaciones religiosas propias de 

la diversidad local.8  

                                                 
3 Guerra, Francois Xavier. Modernidad e independencias. Ensayos sobre las revoluciones hispánicas, 
México, Fondo de Cultura Económica, 1993, p.13. 
4 Martínez Zaldúa, Ramón. Historia de la Masonería en Hispanoamérica, México, Costa-Amic, 1978, 
p.147. 
5 Martínez Zaldúa, 1978, p.147. 
6 Bastián, Jean Pierre. Protestantismos y modernidad latinoamericana: historia de unas minorías 
religiosas activas en América Latina, México, Fondo de Cultura Económica, 1994, p.8. Otros autores ven 
a las logias como “escuelas de formación del ciudadano” moderno. Véase Álvarez Lázaro, Pedro. La 
masonería, escuela de formación del ciudadano: la educación interna de los masones españoles en el 
último tercio del siglo XIX, Madrid, Universidad Pontificia Comillas de Madrid, 1996. 
7 Guerra, 1993, p.23 
8 Hacia fines del siglo XIX, se nota el avance de las organizaciones masónicas y las iglesias protestantes 
en México. Se registran 88 iglesias de carácter protestante en el país (adventistas, presbiterianos, 
mormones, etc.), al menos 21 de ellas se encontraban en la ciudad de México. El protestantismo estaba 
organizando escuelas de primeras letras y tenía en circulación varias publicaciones periódicas, como “El 
Bautista”, el “Atalaya Bautista”. Chávez Sánchez, 1988, p. 36. También están los cismas dentro del 
catolicismo, uno de los más emblemático es la Iglesia Católica Apostólica Mexicana, promovida hacia 
fines del siglo XIX, por el exobispo de Tamaulipas Eduardo Sánchez Camacho y el presbítero José 
Joaquín Pérez Budar. Véase, Ramírez Rancaño, Mario. “La ruptura con el Vaticano. José Joaquín Pérez y 
la Iglesia Católica Apostólica Mexicana, 1925-1931”, en Estudios de Historia Moderna y Contemporánea 

174 
 



Las sociabilidades modernas son apropiadas por el catolicismo para proponer un 

nuevo tipo de asociaciones cuyo fin es extender la influencia social de la Iglesia.  

La expansión del asociacionismo católico toma fuerza con la República 

Restaurada. Antes que el clero, los laicos católicos dan inicio a la tarea de organizar las 

nuevas sociedades. La fundación de la Sociedad Católica de México, en 1868, es el 

parte aguas que marca el nacimiento de la nueva organización religiosa, con base en los 

derechos civiles de los católicos mexicanos, en proyectos educativos, filantrópicos y 

neocatequistas. Esto es así, a pesar que desde 1845 se había comenzado a organizar al 

laicado masculino en torno a actividades de auxilio social, con la formación de las 

Conferencias de San Vicente de Paul. Esta fundación puede considerarse una iniciativa 

extranjera, generada por el impacto del liberalismo europeo en la movilización de las 

órdenes religiosas francesas, en este caso de las Hermanas de la Caridad y los Hermanos 

Paulinos, quienes llegan a México hacia 1844. Dos años después se fundaba la 

Asociación de Señoras de la Caridad de San Vicente de Paul, también conocidas como 

Damas Vicentinas, la cual unió a ciertos sectores de mujeres católicas, en su mayoría de 

prominentes familias, de la ciudad de México y el interior del país, para emprender 

obras en auxilio social destinadas a los sectores menos favorecidos: pobres, huérfanos y 

enfermos.  

Los intentos de los religiosos franceses por organizar el laicado mexicano 

rindieron importantes frutos, pero su trabajo se vio interrumpido por las circunstancias 

políticas del país, del que formalmente fueron expulsados a mediados de la década de 

1870, con base en el artículo 33, como ya se ha referido. 9  

Sin embargo, la Sociedad Católica de México es la primera iniciativa de 

organización de los católicos mexicanos desde el marco legal trazado por los principios 

liberales, lo cual resultó toda una novedad para las sociabilidades católicas que se 

acoplaban a las anteriores formas de organización basadas en el corporativismo gremial. 

La fundación de la Sociedad Católica tuvo lugar mientras el arzobispo de 

México se encontraba en el exilio. La iniciativa corrió a cargo de un grupo de católicos 

compuesto por sectores sociales heterogéneos de la ciudad de México. La dirigencia 
                                                                                                                                               
de México, Vol. 24, México, Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones 
Históricas, 2002, pp.103-142. 
9 La expulsión de la congregación de San Vicente de Paul fue discutida en distintos momentos por la 
asamblea de representantes, y a pesar de que fue promulgada, no había tenido efecto sino hasta 1875. Por 
ejemplo, en la sesión del día 22 de octubre de 1861 se decretó que “en cumplimiento de los artículos 5º y 
6º de la ley de 12 de julio de 1859, que previno suprimir todas las órdenes religiosas, mandará 
inmediatamente disolver la congregación de los padres paulinos.” Sesión del día 22 de octubre de 1861, 
Historia del Segundo Congreso…1990, pp.366-368.  

175 
 



(presidente, secretario y tesorero) fue constituida por miembros de familias adineradas, 

mientras que las bases congregaron a individuos de distintos sectores, entre ellos los 

trabajadores. Los representantes de la asociación enviaron un comunicado a Roma, para 

informar al arzobispo Labastida, los fines de su fundación: “sostener difundir y avivar las 

ideas morales y religiosas”, a través de “el establecimiento de Colegios o escuelas en 

que se enseñe fundamentalmente la religión, el proteger los ya establecidos, iniciar y 

sostener con constancia publicaciones meramente católicas y por último fomentar el 

culto de nuestros padres manteniendo así vivos los sentimientos de nuestra divina 

Religión”.10  

La rápida extensión de la Sociedad Católica en diferentes puntos del país mostró 

a la jerarquía, las posibilidades de las organizaciones católicas con base en los derechos 

de asociación que garantizaba el régimen, pues varios sectores católicos, de distintas 

partes de la república y de diferentes estratos sociales, estuvieron dispuestos a recurrir a 

ellos para emprender obras concretas a favor del catolicismo, como la recaudación de 

recursos y la fundación de escuelas, asilos, periódicos, restauración de templos, y demás 

de obras en nombre del catolicismo.  

La posición oficial de la jerarquía para incentivar masivamente la acción católica 

a través del asociacionismo moderno, se manifiesta formalmente a mediados de la 

década de 1870, cuando el arzobispo de México, retoma las riendas de la reorganización 

eclesiástica.  

Como se vio en el capítulo anterior, en esa década el clero mexicano define una 

nueva postura frente al régimen liberal, cuando la búsqueda por lograr una base social 

que compensara la debilidad de la Iglesia, lo lleva a buscar una alianza con el gobierno. 

Después de los intentos fallidos por oponerse al avance liberal, la jerarquía comprende 

que, efectivamente, el catolicismo pude desarrollarse en el Estado moderno como una 

“Iglesia libre”. 

Se puede afirmar que varios sectores del clero y la sociedad católica participan 

de la fortaleza del propio régimen liberal, desde el momento en que hacen suyas las 

garantías que éste les proporciona y, toda vez que, a través de ellas, buscan nuevas 

estrategias para robustecer la presencia del catolicismo en México. Aún cuando para 

estos sectores, todavía la fortaleza eclesiástica dependiera de la reversión de varios 

aspectos de la Reforma, la convivencia con el régimen liberal había obligado a la 

                                                 
10 “Carta de Labastida a los Sres. de la Sociedad Católica.” Roma, 17 abril de 1869 AHAM, Sección 
Secretaría arzobispal, Serie Correspondencia, Caja 45, Exp. 5. 

176 
 



jerarquía a limitar su crítica y enfocarla en aspectos específicos: el indiferentismo 

religioso, la laxitud moral, la desamortización y nacionalización de bienes, el 

exacerbado materialismo y el sufragio universal, dejando de lado las condenas a las 

libertades individuales, el progreso material y, en menor medida, la igualdad legal, pues 

ésta fue criticada y defendida al mismo tiempo.11 

La condena a la separación Estado-Iglesia del episcopado mexicano a mediados 

de la década de 1870 se había convertido, en términos más precisos, en una resistencia a 

la organización formal de los aspectos sociales y jurídicos del Estado mexicano, que 

omite los principios del catolicismo, acentuando en su lugar un marcado racionalismo, 

materialismo e indiferentismo religioso. Desde su perspectiva, esa omisión era la causa 

de los problemas sociales en el país. Entonces, la condena de los obispos a la separación 

Estado-Iglesia ya no debe ser entendida como una negación literal de la ruptura, pues 

varios de sus efectos eran, para ese entonces, plenamente defendidos por el clero. La 

separación era condenada como un principio general por los efectos negativos que había 

tenido al excluir la participación política activa de la Iglesia en el orden social 

moderno.12  

                                                 
11 A pesar de que la igualdad legal fue defendida cuando se apelaba a los beneficios que se podían 
alcanzar con ella, en determinados momentos fue muy criticada, pues se sostenía que la diferenciación 
legal podía ser una forma de enfrentar la desigualdad social existente que, si bien inevitable como parte 
de la jerarquía social, había que controlar para evitar enfrentamientos sociales. Por otro lado, la cuestión 
del sufragio universal fue el tema político sobre el cual hubo una mayor resistencia a aceptar, 
precisamente aludiendo al hecho de que las jerarquías sociales hacían poco idónea la participación 
igualitaria de todos los sectores sociales en la elección de los gobernantes. No obstante, católicos 
reconocidos por su filiación a los sectores conservadores, ejercen su derecho a participar en varios 
procesos electorales, por ejemplo las diputaciones de 1873, donde José de Jesús Cuevas, fue electo 
representante al congreso federal por el distrito de Maravatío, quien no pasó a ejercer su cargo por 
negarse a efectuar el juramento constitucional. Además de las elecciones para formar el ayuntamiento de 
la ciudad de México, elegir al presidente de la república y formar las cámaras de representantes en 1877, 
año en que también se eligió al presidente de la Suprema Corte de Justicia, el cual fue el único triunfo del 
partido, con Manuel García Aguirre, reconocido articulista de La Voz de México. En la contienda fueron 
derrotadas figuras como José María Roa Bárcena, Joaquín García Icazbalceta y Antonio Mier y Celis, 
agrupados en torno a la Junta Central Conservadora. La Voz de México, t. VIII, crónicas de enero a 
septiembre de 1877. Díez años después, la reforma electoral para permitir la reelección de Porfirio Díaz, 
es el marco para retomar las críticas al sufragio universal, criticándose como un principio utópico, lo cual 
se repitió en la reforma de 1890 que permitía la reelección presidencial indefinida. Véase “Editorial”, La 
Voz de México, 31 octubre de 1888. 
12 Hacia 1872, el obispo de León mencionaba que el Estado había despreciado a la Iglesia, diciéndole: 
“eres para mí como si no existieras”.Undécima Pastoral del obispo de León, 1872. Para el obispo de 
León, la separación Iglesia-Estado significa la falta de protección gubernamental a los principios del 
catolicismo. La misma idea fue reproducida por Roma: “así como no es lícito descuidar los propios 
deberes para con Dios, el primero de los cuales es profesar de palabra y de obra, no la religión que a cada 
uno acomode, sino la que Dios manda, y consta por argumentos ciertos e irrecusables ser la única 
verdadera, de la misma suerte no pueden las sociedades políticas obrar en conciencia, como si Dios no 
existiese.” Inmortale Dei Carta encíclica de S.S. León XIII sobre la constitución cristiana de los estados, 
1 noviembre 1885. 

177 
 



Nada expone mejor ese cambio que la pastoral colectiva de 1875, publicada por 

los arzobispos mexicanos, pues diseña formalmente los elementos sociales de la 

recomposición eclesiástica al amparo de los derechos del régimen liberal, entre ellos, la 

movilización de los católicos. El documento es una respuesta a los decretos de 1874, 

que hicieron de la separación Estado-Iglesia un artículo constitucional, definieron la 

expulsión de las Hermanas de la Caridad y demás religiosos extranjeros, y robustecieron 

las prohibiciones para que el clero estuviera al frente de escuelas, institutos de salud, de 

caridad, y cualquier otro tipo organizaciones fuera de sus labores estrictamente 

ministeriales.  

El documento firmado por los arzobispos de México, Michoacán y Guadalajara, 

reafirma la vigencia de las disposiciones condenatorias del episcopado con motivo de la 

Constitución de 1857, sobre el juramento constitucional, matrimonio civil, etc. Otros 

miembros del episcopado señalan que las adiciones constitucionales son un ataque a la 

libertad de la Iglesia.13  

No obstante, en un tono moderador que pretende superar la confrontación 

violenta de la década anterior, abandona el discurso radical instando a los fieles a 

mostrar una actitud mesurada frente a las autoridades, para evitar posiciones que 

pudieran considerarse reaccionarias, irracionales y opuestas “al Gobierno que nos rige”. 

Aun cuando fuesen indignantes la leyes sancionadas por el Congreso y justificado su 

rechazo, niegan la validez de la rebelión y condenan cualquier incitación por parte del 

clero a la violencia. En su lugar, exhortan a los católicos a mostrar una actitud 

civilizada, pacífica y resignada frente a la legislación adversa, pero también activa, 

evitando las manifestaciones injuriosas, sarcásticas y coléricas hacia los gobiernos 

civiles. 

La jerarquía convoca a una movilización de la sociedad sin precedentes, 

amparada en las disposiciones constitucionales sobre las garantías individuales. El 

llamado es para los católicos para que, en el uso pleno de sus derechos individuales, 

emprendan una serie de acciones encaminadas a tomar las riendas de aquéllas obras 

anteriormente fundadas y dirigidas por las órdenes religiosas y el clero, las cuales por 

                                                 
13 Quinta Carta Pastoral que el Ilmo. Sr. Dr. D. José María del Refugio Guerra y Alva, dignísimo Obispo 
de Zacatecas, dirige a todos sus diocesanos y contiene la Instrucción Pastoral que los Ilmos. Sres. 
Arzobispos de México, Michoacán y Guadalajara han dado con motivo de la Ley Orgánica de las 
Adiciones y Reformas Constitucionales. Zacatecas, Imp. Económica de Mariano R. de Esparza, 1875, 
p.40. 

178 
 



sus principios, recursos y reglamentos, buscaran afirmar la presencia del catolicismo en 

la sociedad secular.14  

La pastoral colectiva diseña formalmente los elementos sociales de la acción de 

los católicos, en torno a 4 puntos: la educación religiosa impartida en las escuelas; la 

religiosidad; el activismo católico y la colecta de limosnas fuera de los templos. La base 

de este llamado a la movilización católica nacional es la práctica de dos garantías 

constitucionales fundamentales: el derecho de petición y el derecho de asociación. 

La Constitución de 1857 había ampliado el antiguo derecho de petición a través 

del artículo 8º, que reconocía el derecho de los particulares a efectuar representaciones a 

los poderes formalmente constituidos.15 El episcopado recomienda la práctica de ese 

derecho de manera “pacífica” y “razonada”, pues no sólo constituye una garantía 

individual sino una “conducta cristiana aceptable”, protegida por la ley. El objetivo es 

motivar a los católicos, ciudadanos y no ciudadanos, a realizar numerosas peticiones a 

los gobiernos para detener la aplicación de las leyes consideradas anticatólicas y, en el 

mediano plazo, lograr su supresión final.  

El derecho de asociación se promueve como la vía para organizar las bases del 

catolicismo, convocando a los fieles a recurrir ampliamente a las nuevas formas de 

asociacionismo que habían permitido la expresión de la pluralidad social e ideológica, 

con la formación de las logias masónicas, sociedades mutualistas, grupos religiosos y 

clubes sociales, entre otros.16  

A diferencia del antiguo asociacionismo, las sociedades católicas modernas se 

avenían muy bien a las disposiciones legales que reglamentaban la asociación civil, 

pues partían de la libre voluntad de los individuos para formar organizaciones, 

permitiendo a los laicos, hombres y mujeres, que “sin compromiso, ni promesa de 

ningún género”, se dedicaran a aliviar “en varias poblaciones la suerte del desgraciado y 

                                                 
14 Quinta Carta Pastoral... 1875. 
15 Artículo 8º “Es inviolable el derecho de petición ejercido por escrito, de manera pacífica y respetuosa; 
pero en materias políticas sólo pueden ejercerlo los ciudadanos de la República. A toda petición debe 
recaer un acuerdo escrito de la autoridad a quien se haya dirigido, y ésta tiene obligación de hacer conocer 
el resultado al peticionario.” Artículo 9º “A nadie se le puede coartar el derecho de asociarse o de reunirse 
pacíficamente con cualquier objeto lícito; pero solamente los ciudadanos de la República pueden hacerlo 
para tomar parte en los asuntos políticos del país. Ninguna reunión armada tiene derecho de deliberar.” 
Título I. Sección I De los derechos del hombre, Constitución Federal... en Zarco, T.II 1990, p.993. 
16 Como muestran las estadísticas de la época, se estaba dando una importante formación de templos 
protestantes en todo el país. Para 1878 se registran alrededor de 37 (4 893), hacia 1895 la cifra aumenta 
con un total de 189 (9 580); en 1900 son (188) 12 225 y para 1910, la cantidad llega a (245) 12 413. Los 
números en paréntesis representan los templos católicos. Dirección General de Estadística, Estadísticas 
sociales del porfiriato, 1877-1910, México, Secretaría de Economía, 1956, p.13. 

179 
 



del infeliz”.17 En ellas, se establecen mecanismos de elección para sus autoridades, 

donde los asociados participan activamente.  

Las asociaciones también tratan de adaptarse a las disposiciones anticlericales, 

en tanto que se establecen como agrupaciones “enteramente seculares, en cuanto a su 

organización y administración”.18 No obstante, muchas de ellas no cumplen con esa 

disposición.  

Habría que añadir, que el asociacionismo católico también se ampara en el 

derecho a la libre expresión de las ideas, pues es parte sustancial de la propagación del 

carácter de esas nuevas organizaciones, a través de un discurso activo que combina las 

obras sociales con la prédica de la religión. La publicación de periódicos, libros y 

folletos, constituye una herramienta importantísima que facilita, junto a la prédica en el 

púlpito, los rituales y las festividades religiosas, la transmisión del cuerpo doctrinal que 

sustenta la reorganización eclesiástica. 19 

Debe reiterarse que la pastoral colectiva representa la aceptación formal de la 

jerarquía a los mecanismos legales trazados por el régimen federal libera, no sólo para 

estructurar su funcionamiento, sino también para zanjar las diferencias Estado-Iglesia. 

La disputa, por tantos años violenta, adquiría un carácter racional con miras a una 

convivencia pacífica. 

 

2. Hacia un nuevo pacto: capitalismo, organización eclesiástica y control 

social. 

La recomposición de las fuerzas federales en la década de 1870 hace posible la 

concertación Estado-Iglesia y la búsqueda de un pacto de estabilidad social. Dicha 

recomposición forma parte de una nueva etapa del federalismo –entre 1876 y 1890- que 

“favoreció una mejor y mayor institucionalización de los estados a través de la 

expansión de la política civilizada que garantizaba la esfera federal y, al mismo tiempo, 

permitió el desarrollo del poder de la federación, que de fuerza silente y escasamente 

                                                 
17 Quinta Carta Pastoral... 1875. 
18 La labor de los sacerdotes pretendió restringirse a su papel de asesores y guías espirituales; aunque ello 
no fuera cumplido al pie de la letra, marcaba la intención del nuevo asociacionismo católico que, además, 
debía ser apolítico. Los prelados señalan que es contrario al espíritu de esas asociaciones, la publicación 
de periódicos que particularmente aborden cuestiones políticas; sólo es permitido, haciendo uso de la 
libertad de prensa, publicar las noticias para información y estímulo de los asociados, para evitar que se 
pudiera herir la susceptibilidad de algún funcionario público. 
19 Numerosos son las publicaciones que apoyan el activismo católico: El Pájaro Verde (1861-1877), La 
Sociedad Católica (1870-1909), El Tiempo (1883-1912), todos de la ciudad de México. En el interior de 
la república: La Época, en Orizaba (1870-1896), La Linterna de Diógenes, en Guadalajara (1877-1905), 
El Pueblo Católico, en León (1883-1914) y El Estandarte de San Luis Potosí (1891-1914).  

180 
 



operacional logró convertirse en un poder real a través del ejercicio cotidiano de sus 

competencias.”20 

Entre 1878 y 1887 se evidencian las tensiones entre las facciones estatales y 

federales, con el aumento del poder del presidente y los gobernadores, generando 

fricciones que son encauzadas a través de los movimientos armados. A ello se añaden 

las tensiones político-financieras entre la federación y los estados por la definición 

impositiva y las formas de redistribución de la riqueza. En ese contexto, se reinstala la 

cámara de senadores como un organismo para lograr una mayor equidad política e 

igualdad en la representación de los estados, frente a la representación ciudadana de la 

cámara de diputados. El senado busca representar los intereses de los estados para dar 

solución a los conflictos políticos que se suscitaban en éstos. 21  

El fortalecimiento de la federación requirió de lograr nuevos pactos con las 

demás fuerzas políticas en disenso, una de las más importantes es la Iglesia. Ésta se 

suma a otros actores que recurren a los mecanismos que ofrece la federación para 

fomentar, a través del pacto federal, colaboraciones mutuas que afirman intereses 

particulares y que también permitieron la búsqueda de consensos.  

En un primer plano se habían tendido los mecanismos legales de la relación a 

través de la recomposición jurídica y la institucionalización de las reformas liberales. 

No obstante, la federación también recurre a los mecanismos informales que le son 

necesarios para afianzar su poder. La convención a la que llega con la Iglesia se explica 

por la propia fortaleza y los recursos de que ésta dispone, particularmente su influencia 

social. La Iglesia propone una acción conjunta capaz de beneficiar a los poderes 

seculares, toda vez que la inestabilidad social y la falta de gobernabilidad demandaban 

la influencia eclesiástica en la sociedad.  

Es a través de ese camino que el poder civil pacta una alianza con la Iglesia por 

la vía informal, que no olvida, sino complementa la constitucionalización de las 

instituciones liberales. Resulta evidente que en el plano social se requería de los 

instrumentos de control que sólo la Iglesia podía ofrecer en ese momento. Para llegar a 

la concertación, el Estado debió flexibilizar sus pretensiones directas de control sobre la 

sociedad, para delegar parte del mismo a las instituciones eclesiásticas. 

                                                 
20 Carmagnani, 1993, p.165. 
21 Carmagnani, 1993, p.153. Luna Argudín María Leonila Matilde, El Congreso de la Unión y las 
transformaciones del liberalismo y federalismo mexicanos, 1857-1910. Tesis Doctorado, El Colegio de 
México, 2001, pp.ii-v. 

181 
 



Con el proyecto de asociacionismo católico la iglesia asume un papel específico 

de control social en el régimen. De ahí, que el aspecto que define el carácter del 

asociacionismo católico nacional es su ajuste a la problemática específica que atraviesa 

la sociedad mexicana. Distintos sectores del clero, consideran que la sociedad mexicana 

enfrenta una serie de cambios que no sólo dan pie a manifestaciones de una 

secularización –contenida, pero al fin, secularización-, sino que producen la 

confrontación social, incentivan al desorden público y evidencian la falta de un efectivo 

control de la sociedad por parte de los gobiernos. Las transformaciones económicas 

orientadas al fortalecimiento económico capitalista producen una serie de efectos como 

el significativo crecimiento urbano, el aumento de la industria, la formación de sectores 

obreros, la disminución de los sectores artesanales y la movilidad poblacional, etc., 

todos ellos aspectos que impactan las relaciones entre los individuos y generan 

tensiones entre los distintos sectores sociales.  

El llamado catolicismo social es una de las corrientes más importantes que 

intenta dar soluciones a esta problemática en el plano mundial. Antes que en México, 

sus doctrinas tienen un amplio desarrollo en los países católicos europeos desde la 

segunda mitad del siglo XIX, aunque su respaldo oficial se diera después, durante el 

pontificado de León XIII.22 Las doctrinas sobre el catolicismo son distintas entre sí y 

evidencian la diversidad de propuestas con que los católicos, llámense “tradicionalistas, 

sociales o demócratas” –o cualquier otro epíteto-, conciben la “adaptación” de la Iglesia 

a los nuevos tiempos.23 Sus planteamientos tienen una elaboración constante a partir de 

sucesos importantes en el plano mundial: la publicación del primer tomo de El Capital, 

                                                 
22 El catolicismo social es definido como “un movimiento de extensos alcances que pretendía crear una 
opción social y política sustentada por la Iglesia y donde fuera ésta la fuente de legitimidad y de 
inspiración. Fue con esta mentalidad que todo lo adjetivaron con el epíteto de católico: la economía, la 
sociología. La escuela, la acción social, la política, los partidos, los sindicatos, las escuelas, el deporte, la 
medicina, el arte y hasta el incipiente cinematógrafo.” Ceballos Ramírez, Manuel. El catolicismo social: 
un tercero en discordia Rerum Novarum, la “cuestión social” y la movilización de los católicos 
mexicanos (1891-1911), México, El Colegio de México, 1991, p.24. 
23 Manuel Ceballos elabora una tipología acerca de las distintas corrientes de catolicismo social: utópica, 
tradicionalista, conciliacionista, intransigente, etc. Las diferencias están en las formas de gobierno a las 
que apelan (algunos, como los tradicionalistas eran monárquicos, mientras que los utópicos se acercaban 
al republicanismo) y la radicalidad de los cambios que proponen, el cual, básicamente tenía que ver con 
las formas que debía tomar la organización de los trabajadores, es decir, si debían formar sindicatos más 
combativos hacia el Estado, o sólo organizaciones de auxilio, y si era conveniente formar partidos 
políticos. Todos ellos promovían la acción de los católicos como base de su movimiento. Ceballos, 1991, 
pp.23-27. 

182 
 



en 1867; la celebración de la Segunda Internacional de París de 1888; y los 

movimientos obreros de Chicago en 1886, y de Londres en 1889.24 

Por las críticas que hace al capitalismo, se ha afirmado que el catolicismo social 

mexicano pretende entrar en cerrada competencia y confrontación con el régimen liberal y 

el sistema económico impulsado por éste, pero vale la pena explorar otros elementos fuera 

del conocido argumento que oscila entre la “intransigencia” y la “conciliación”.25  

Lo que se propone aquí es destacar los puntos de encuentro, pues lejos de ser un 

elemento opuesto a las doctrinas liberales, el catolicismo social retoma el activismo 

social acoplándose a los lineamientos del régimen liberal, desde una perspectiva social, 

sin confrontación directa con estabilidad política y social del Estado mexicano. El 

catolicismo propone una reforma para lograr un equilibrio entre los sectores sociales 

trabajadores y sus patronos, para evitar el surgimiento de pugnas violentas y limar las 

tensiones producidas por la desigual repartición de la riqueza. En ese sentido, las 

propuestas sociales del catolicismo extendidas a través del asociacionismo contribuyen a 

apoyar el desarrollo del régimen liberal. 

 

a) La catolización de la economía: trabajo y caridad  

                                                 
24 Ceballos, 1991, p. 35. Robert Felicitè de Lamennais es uno de los escritores más referidos respecto a su 
influencia en las corrientes modernas del catolicismo. Nació en Saint-Malo, Francia, el 29 de junio de 
1782. En 1808 publicó su obra titulada Reflexiones sobre el Estado y la Iglesia en Francia, en donde 
junto a su hermano, hizo una evaluación de la Iglesia en Francia, destacando del deterioro de la vida 
religiosa, la vida material y la falta de sacerdotes. Lamennais fue ordenado sacerdote en 1815 y se 
convirtió en una de las figuras claves del clero francés. Una de sus obras más difundidas es Ensayo sobre 
la indiferencia religiosa, publicada en su primer parte en 1817, en donde ataca la indiferencia religiosa 
desde una perspectiva crítica de la Iglesia. Sus problemas con la jerarquía francesa y romana comienzan a 
raíz de la publicación, en 1824: Mémorial Catholique. La revista sorprendió por su radicalismo y su 
combatividad a la continuación de una Iglesia galicana. Lamennais se convirtió en la figura de referencia 
de la renovación intelectual, religiosa, social y política del catolicismo. Sin embargo, la oposición de la 
Iglesia a sus ideas, se manifestó en varios momentos a través de una fuerte presión, que pretendió 
censurar sus planteamientos. Lamennais rompe con la monarquía y buscar en el liberalismo, la libertad 
que la Iglesia demandaba para su funcionamiento, pues comprendió que la Iglesia podría funcionar con la 
máxima de la libertad legal si se apegaba al principio de igualdad de derechos que sostenía el liberalismo. 
Lamennais fue reconocido como la cabeza del progresismo católico, al cual se adhirieron otros grupos de 
sacerdotes y laicos, quienes desarrollaron nuevas corrientes al interior de la iglesia (liberalismo católico, 
el catolicismo social y el cristianismo social), que básicamente buscaron adaptar el catolicismo a las 
transformaciones políticas seculares. Murió en París el 27 de febrero de 1854. Véase Jedin, Manual de 
historia de la Iglesia, Barcelona, Herder, 1980, pp.384-385. A pesar de ello, Lamennais es escasamente 
referido como fuente de autoridad en las publicaciones católicas mexicanas, particularmente las de 
tendencia conservadora, debido a su postura radical, que incluso tema de reprobación en los diarios 
católicos mexicanos, que mediante notas biográficas hacían mención de su “carácter revoltoso”. “Noticia 
biográfica de Lamennais”, en La Cruz, T. III. México, octubre 9 de 1856, No.10, p.301. La Revista 
Católica, publicación quincenal exclusivamente religiosa, no 1 Guanajuato Impresa por Félix María 
Conejo, 1868. 
25 Ceballos, 1991, p.183. 

183 
 



La prensa católica afirma que a más de cincuenta años de la independencia de México, 

el país sigue luchando por lograr la paz y la estabilidad social, en un panorama 

económico y social poco alentador: “En todas las clases de la sociedad, se manifiestan 

ese malestar y esa profunda tristeza, ocasionados por el influjo pernicioso de la 

discordia que todavía enciende el odio en los corazones; por la falta de la actividad en el 

comercio; por la decadencia de la agricultura y de las artes; por la poca protección que 

se dispensa a las ciencias; y sobre todo, por la creciente inmoralidad que se propaga con 

espantosa rapidez, ahuyentando de los espíritus los sentimientos de orden y de 

verdadero progreso”.26  

Desde una perspectiva económica, en función del propio progreso material de 

los individuos, las familias y el país, el trabajo es considerado por el catolicismo como 

la solución al problema de la pobreza, el medio para que el pobre recupere su dignidad 

al hacerse de los recursos necesarios para vivir, alejándose de una situación económica 

extrema, aunque no necesariamente de la pobreza. El catolicismo ilustrado ya había 

propuesto al trabajo como parte de la solución a la pobreza, pero las condiciones 

económicas del siglo XIX son las que permiten divulgar más ampliamente esa idea 

aunque, todavía, limitada a ciertos sectores productivos.27  

El discurso moral en torno al trabajo, inicia su reconfiguración hacia fines de la 

década de 1850, teniendo continuidad en las décadas posteriores, cuando el activismo de 

los laicos primero, y el empuje del pontificado después, logran darle una estructura 

doctrinaria. El pontificado de León XIII, es particularmente activo en ese sentido, pues 

desde los inicios de su gobierno, condensa las ideas vertidas hasta ese momento sobre el 

trabajo, el capital, la sociedad, la pobreza, el catolicismo, la Iglesia, el Estado, el 

liberalismo, la secularización y las corrientes ideológicas racionalistas, para desarrollar 

                                                 
26 “Crónica” en La Sociedad Católica Año primero, T. I, México, Imprenta de Ignacio Escalante, 1869, 
p.26. 
27 Desde mediados el siglo XVIII, el clero ilustrado se había preocupado por atender la situación de los 
pobres en las ciudades y en el campo. Prelados como el obispo de Michoacán, Manuel Abad Queipo, 
enfatizaron el papel social de la Iglesia en el auxilio social, al mismo tiempo que evidenciaron una labor 
no consolidada por parte del clero, que legitimaba la función de la Iglesia como articuladora de la 
organización social. Al respecto véase Jean Meyer, El Catolicismo Social en México hasta 1913, México, 
Instituto Mexicano de Doctrina Social Católica, 1985. Véase también: Connaughton, “Un camino difícil: 
antecedentes del Catolicismo Social, 1770-1867”, en Manuel Ceballos Ramírez y Alejandro Garza 
Rangel (coords.), Catolicismo Social en México: teoría, fuentes e historiografía, Monterrey, Academia de 
investigación humanística, 2000, pp.93-140. Es hasta que México comienza a experimentar los cambios a 
partir de la liberalización de la producción, el mercado y el trabajo, que las ideas en torno al ocio y al 
trabajo, expuestos décadas atrás por pensadores europeos, toman sentido y son apropiadas formalmente 
por el discurso católico mexicano. 

184 
 



una doctrina social que pretendía posicionar a la Iglesia católica como el centro de 

conciliación y al catolicismo como “la gran salvación del Estado”. 28 

En el contexto de una sociedad abierta a la modernización capitalista, el papado 

proclama a la Iglesia “enemiga del ocio y de la pereza”, y sostiene el deseo de estimular 

la actividad física e intelectual en “toda clase de artes y trabajos”, encaminados a lograr 

la “la honestidad y salvación del hombre”.29 En contraposición, el ocio y la indolencia 

humana se consideran causas importantes de la pobreza, como tiempo atrás se venía 

afirmando, pues todos los individuos podían –si tenían voluntad de trabajar-, 

“procurarse un capital productivo para atender las necesidades de su vida”.30 El ocio se 

estima como una conducta indigna y deshonrosa, por lo que no todos los pobres son 

considerados dignos de respeto y caridad (por ejemplo, el vago que se negaba a 

trabajar), pues sólo “los que conllevan la pobreza con el trabajo de sus manos” eran 

“dignísimos, en primer término, de caridad y consuelo”.31  

Pero la dignidad del pobre no sólo dependía de su disposición al trabajo, sino de 

que al realizar su labor fueran respetadas su condición humana y la recompensa justa 

por su actividad. Desde los primeros años de la reforma liberal, los periódicos católicos 

mexicanos ya habían señalado los peligros de la economía capitalista, con base en la 

proyección de lo que debía esperar el país a partir de la liberalización de la economía, 

particularmente la deshumanización de los trabajadores, que dejaba de lado la dignidad 

                                                 
28 Inescrutabili Dei Consilio Carta Encíclica de S.S. León XIII Sobre los problemas que atañen a la 
Iglesia y a la fe. 21 de abril del año 1878, en Biblioteca Electrónica Cristiana (en adelante BEC-VE), 
http://multimedios.org/docs/d002066/. 
29 Inescrutabili Dei Consilio …1878. BEC-VE, http://multimedios.org/docs/d002066/ 
30 “La caja de ahorros”, en El Espectador de México, México, 6 de septiembre, no. 4, p.114. 1857. 
31 Humanum genus Carta Encíclica de S.S. León XIII sobre la Masonería y otras sectas promulgada el 20 
de abril de 1884. Aunque esta encíclica no fue publicada por el arzobispo de México, los planteamientos 
sobre la negatividad de la masonería y el socialismo, fueron referidos aún con anterioridad a la encíclica y 
eran compartidos por el prelado y la jerarquía mexicana. Como ejemplo véanse los siguientes 
documentos: Duodécima Carta Pastoral que el Ilmo. Y Rmo. Sr. Obispo de León Dr. y Maestro D. José 
María de Jesús Diez de Sollano y Dávalos dirige a su Ilmo. y V. Cabildo, Señores curas, y Venerable 
Clero y fieles diocesanos, contra la Masonería. León, Imprenta de José María Monzón, 1872.Carta 
Pastoral sobre el Protestantismo y la Francmasonería que dirige a sus diocesanos el Ilmo. Sr. Obispo de 
Tulancingo Sr. Dr. D. Juan Bautista Ormaechea y Eraniz. Año de 1877. México, Imprenta de José 
Mariano Fernández de Lara, 1877. Segunda Carta Pastoral que el Ilmo. y Rmo. Sr. D. Fr. Buenaventura 
Portillo y Tejeda, dignísimo obispo de Chilapa dirige a sus diocesanos con motivo de la Encíclica que 
Ntro. Smo. Padre el Sr. León XIII expedido el 20 de abril del presente año sobre la Francmasonería y 
demás sociedades secretas. Chilapa, Imprenta Económica de Carlos González, 1884. Años más tarde 
apareció una obra comentando específicamente la encíclica: Breve catecismo de la encíclica “Humanum 
Genus” del Sr. León XIII contra la masonería. Responsable Emeterio Ortiz, Guadalajara, Tipografía de 
“La Torre Eiffel”, 1891. 

185 
 



humana para convertirlos en “hombres-máquina”, valorados sólo “en proporción de sus 

fuerzas materiales y de su resistencia al trabajo”.32  

Las doctrinas sociales del catolicismo se organizan a través de varios 

documentos pontificios que, anteriores a la Rerum Novarum, preparan una solución a 

los problemas sociales generados por el capitalismo. La caridad cristiana se presenta 

como el gran recurso de conciliación entre el capital y el trabajo. La conciliación estaba 

encaminada a dignificar a los trabajadores haciendo “cuanto es necesario y cuanto cabe 

en la posibilidad de las cosas”, para que fuesen reconocidos como seres dotados de 

derechos, recibiendo por su actividad laboral lo que en justicia les correspondía, pero 

“atendiendo a la posición que tienen en el mundo”, es decir, sin alterar la estructura 

socioeconómica, antes bien, apoyándola.33 

Ya sea en forma de ensayos, cuentos o de litografías, la caridad se exalta en la 

prensa y en los documentos eclesiásticos como una virtud exclusiva del catolicismo. Las 

enseñanzas sobre la caridad establecen que el sufrimiento de los pobres sólo podía 

“aliviarse”, pues difícilmente escaparían a una condición dada por el orden natural de 

las cosas. La igualdad católica, se funda en la caridad y la justicia, y no borra las 

diferencias entre los hombres, “sino que con la variedad de condiciones, deberes e 

inclinaciones forma aquel admirable y armonioso concierto que aun la misma naturaleza 

pide para el bien y la dignidad de la vida civil.”34  

A pesar de esa desigualdad “natural”, ricos y pobres tenían el derecho a todo 

aquello que fuera necesario para desarrollar sus facultades naturales y con ellas alcanzar 

su perfección personal. En el caso de los pobres, su condición económica podía 

convertirse en un obstáculo a su propia salvación.35  

Los principios del catolicismo obligan a los individuos entre sí, particularmente 

cuando existe una relación desigual (ricos frente pobres), pues el auxilio social es la 

causa del origen y del fin común entre los hombres y, sobre todo, el fundamento del 

                                                 
32 La Cruz, México, febrero 25 de 1858, no.2, p.38. 
33 La Cruz, México, febrero 25 de 1858 no.2, p.38. Esta idea de conciliar el capital y el trabajo fue 
compartida por varios sectores liberales, quienes años después incluso promovieron a las sociedades 
mutualistas como el “eslabón” de unión entre esas “dos palancas de la industria que tiene que caminar 
unidas”. “Editorial. Los Círculos de obreros” en El monitor republicano, 11 de agosto de 1880. 
34 Humanum Genus. Carta Encíclica de S.S. León XIII sobre la Masonería y otras sectas promulgada el 
20 de abril de 1884. BEC-VE, http://www.multimedios.org/docs/d000211/. 
35 Siguiendo los planteamientos de Santo Tomás de Aquino, se establece que lo justo que a cada persona 
corresponde estará dado por “sus  tres inclinaciones fundamentales. De la inclinación a la conservación de 
la propia existencia surge el derecho a la vida y todo lo que a él se  refiera… De la inclinación a la 
propagación de la especie surge el derecho al matrimonio y la educación de la prole. …Y en tercer lugar, 
de la inclinación a vivir en sociedad pertenece al hombre todo aquello que afiance los lazos de 
cooperación social.” 

186 
 



precepto de amor recomendado por Jesucristo. La existencia de los pobres tenía un 

sentido religioso por su papel en la salvación de la humanidad, en tanto que a través de 

ellos, los distintos sectores sociales ejercían acciones de piedad. De ahí, el interés de los 

católicos por distinguir constantemente las instituciones de caridad eclesiásticas, de la 

beneficencia estatal,36 subrayando el valor espiritual y moral, cualitativamente distinto 

al de la asistencia oficial, pues ponderaba el acto de caridad como ejemplo del amor al 

prójimo y de respeto a la dignidad humana, más allá de cubrir alguna necesidad 

material.37  

La jerarquía proyecta a la Iglesia como la institución de orden y cohesión social, 

renovada y progresista, necesaria para acompañar el avance del Estado. Ese 

acompañamiento, lleva implícita la intención por “catolizarlo”. Si el gobierno ofrece 

libertad en vez de orden, como constantemente reprochaba la jerarquía, los católicos 

debían aprovechar esa libertad para controlar los problemas sociales y regenerar a una 

sociedad atribulada por el desorden público.38  

Y es que otras corrientes, como el socialismo, representaron mayores peligros 

para la sociedad desde el punto de vista eclesiástico, debido a que su importancia en 

varios países de Europa no era nada desdeñable. El catolicismo condena las doctrinas 

socialistas a las que acusa de proponer a los trabajadores una utópica emancipación al 

orden jerárquico establecido. Ésta es una verdadera revolución contraria al orden 

“natural” y jerárquico, y por lo tanto una fantasía ingenua, imposible de alcanzar, que 

sólo lastima el equilibrio social. Para los católicos más conservadores, las teorías sobre 

la liberación de los pobres a través de un cambio estructural, son un engaño que 

                                                 
36 El obstáculo que se presentaba a la Iglesia era que el Estado liberal había heredado de la ilustración, las 
ideas respecto al manejo exclusivo de las instituciones de atención social, redefiniendo el concepto y la 
organización de la caridad en términos utilitarios y no en función de su papel religioso, con base en la 
idea de que el pobre tenía capacidades para resolver su circunstancia material y superar su estado más 
angustioso, siendo obligación del Estado garantizar los elementos necesarios para que las pudiera 
desarrollar. 
37 La ética cristiana había hecho, desde siglos atrás, uno de sus principales principios el mandato de amar 
al prójimo como a uno mismo (Lev. 19,18), y también a los enemigos (Mt. 5,44). “El corazón humano 
reclama algo más que pan y vestido; quiere adhesión, gratitud y amor. Esta alma debilitada, pero siempre 
orgullosa de su dignidad, y en quien se conservan recuerdos de su ilustre origen y de sus nobles destinos, 
necesita de que se la ame y de que se compadezcan de su suerte, quiere que un afecto sincero la ciña con 
sus cuidados; que la simpática fraternidad le devuelva aquello que la miseria o, tal vez, innobles pasiones 
la han quitado, y que la razón, sin el auxilio de la caridad, no podría obligarnos a ministrarla.” “Influencia 
de las órdenes religiosas en las sociedades y necesidad de su restablecimiento en Francia, por el Abate 
Clemente Grandour, presbítero de la diócesis de Bourges” Capítulo noveno, “Obras de beneficencia”, 
Traducida por José María Roa Bárcena La Cruz T.II México, abril 3 de 1856 no.3, p.92. 
38 La Revista Católica, No. 1, Guanajuato Impresa por Félix María Conejo, 1868. 

187 
 



subvierte el orden existente lanzándolos a “la sedición, para hacer más desgraciada su 

suerte.”39 

La cuestión adquiría mayor gravedad frente a la fragilidad del orden social que 

el Estado no había podido consolidar, haciendo evidente: “la relajación de toda moral, 

de donde proviene el poco o ningún respeto que se tiene a la autoridad del que gobierna, 

dimanando de aquí las tendencias tan marcadas a la rebelión, al robo, al plagio y al 

asesinato; y la falta absoluta de trabajo para las clases proletarias, entre las cuales se 

propaga la miseria, origen principal de la creciente criminalidad que ahora se nota.”40 

La jerarquía reconoce la disputa social que se está llevando a cabo y el peligro 

del avance de teorías revolucionarias en una sociedad marcada por las diferencias 

económicas. En esa circunstancia se replantea una estrategia para buscar aliados y hacer 

un frente común. Paradójicamente el régimen liberal se vuelve la mejor opción para 

fortalecer los principios católicos. Y es que el régimen liberal, si bien no es modelo 

anhelado por ciertos sectores católicos, no representa la subversión radical del orden 

social como lo es el socialismo.41  

A los ojos del clero, era notorio que el Estado había fracasado en su pretensión 

de sustituir la fidelidad del dios cristiano por la sumisión a la patria, debido a que la 

autoridad moral de los legisladores sobre la conciencia humana eran débiles, a 

diferencia del dominio moral del catolicismo. En el catolicismo se afirman los 

elementos morales del respeto a la autoridad, secular y religiosa, cuya fuerza radica en 

                                                 
39 José Joaquín Pesado “Observaciones sobre la ciencia política” en La Cruz, Tomo VII, México febrero 
25 de 1858 no.2, p.38. Los argumentos en contra del socialismo fueron específicamente desarrollados en 
la obra del español Juan Donoso Cortés. Para este autor el socialismo tenía elementos destructores de las 
instituciones sociales similares a los del liberalismo. Donoso Cortés Juan. Ensayo sobre el catolicismo, el 
liberalismo y el socialismo, considerados en sus principios fundamentales, Madrid, Imprenta de la 
Publicidad, 1851. 
40 “Crónica” en La Sociedad Católica Año primero, T.I, México, Imprenta de Ignacio Escalante, 1869, 
p.27. Otras referencias de la época refuerzan esta idea de que en algunos estados de la república, la 
pobreza, sumada a la pérdida del control eclesiástico, generaron el aumento de la criminalidad. González 
Navarro, 1957, pp.422-423. 
41 El peligro del socialismo se centraba en dos puntos: el primero era el desconocimiento de las 
autoridades, bajo la radical declaración de igualdad entre los hombres y la supresión de toda jerarquía: “A 
los poderes superiores…les niegan la obediencia, y andan predicando la perfecta igualdad de todos los 
hombres en derechos y deberes. El segundo era la supresión de la propiedad privada: “dándose aire de 
atender a las necesidades y proveer a los deseos de todos los hombres, trabajan por arrebatar y hacer 
común cuanto se ha adquirido a título de legítima herencia, o con el trabajo del ingenio y de las manos, o 
con la sobriedad de la vida.”. Quod apostolici muneris Carta encíclica de S.S. León XII sobre el 
socialismo, comunismo y nihilismo. 28 de diciembre de 1878. BEC-VE, 
http://www.multimedios.org/docs/d000373/. Anterior a este documento, encontramos los escritos de Pío 
IX, condensados en Quanta Cura Carta encíclica de S.S. Pío IX sobre los principales errores de la época 
8 de diciembre de 1864  el Syllabus Errorum. BEC-VE, http://www.multimedios.org/docs/d000370/. La 
preocupación de los laicos católicos se extendió con mayor fuerza a inicios del siglo XX, con base en la 
crítica a la propiedad común. Véase Francisco Zavala, “El socialismo y la Iglesia”, El País, 1908. 

188 
 



que son preceptos de conciencia que son atestiguados y resguardados por el conjunto de 

la sociedad.42 Como el prelado de Yucatán refiere, la situación social y la falta de 

respeto a la autoridad forman parte de una crisis política, social y religiosa que “sólo 

Dios puede solucionar”.43  

El catolicismo ofrece, además, un equilibrio y conciliación entre las distintas 

clases sociales, por encima del sistema judicial penal del Estado, a través de un dominio 

sobre las conciencias con base en el “temor de Dios” y el respeto a las leyes divinas,44 

como recurso más eficaz para imponer el respeto a la autoridad civil, a las jerarquías 

sociales y al acceso diferenciado a la riqueza.45  

A diferencia del Estado, la Iglesia podía echar mano de una serie de recursos 

para difundir y condensar los principios espirituales y seculares, que podía llegar a los 

distintos sectores sociales. Los cultos populares son un ejemplo de ello. No es casual 

                                                 
42 La moral, para los periódicos católicos, es entendida como una serie de preceptos religiosos legítimos y 
obligatorios para la sociedad, como parte de una conducta a la que debía aspeirar todo católico. José de 
Jesús Cuevas “La indiferencia religiosa: fundamento del liberalismo moderno”, en La sociedad Católica, 
México, año segundo, 1870. “La libertad y la inmoralidad” en La sociedad Católica, México, año tercero, 
1871, pp.67-78. Se puede observar que la mayoría de las corrientes sociales plantean una armonía de 
clases “fundamentada en la desigualdad de las ‘clases superiores’ y la masa popular.” Ceballos, 1991, 
p.25. 
43 Orden Circular del Illmo. Sr. Dr. D. Crescencio Carrillo y Ancona, dignísimo obispo titular de Lero y 
coadjutor de Yucatán sobre la Tercera Orden de San Francisco de Asís y las Conferencias de San 
Vicente de Paul, Mérida, Imprenta de José Gamboa Guzmán, 1886.  
44 La postura oficial de la Iglesia sostuvo que el racionalismo y la secularización del poder político habían 
llevado “al olvido los premios y penas de la vida futura y eterna”, permitiendo que en la sociedad se 
privilegiara la vida presente, caracterizada por el materialismo y “el ansia ardiente de felicidad”. La 
afirmación de la autoridad de Dios y la santificación que hacía del poder público, lograrían que éste 
adquiera mayor legitimidad, pues “una vez convencidos de que los gobernantes tienen su autoridad de 
Dios, reconocerán estar obligados en deber de justicia a obedecer a los príncipes, a honrarlos y 
obsequiarlos, a guardarles fe y lealtad, a la manera que un hijo piadoso se goza en honrar y obedecer a sus 
padres. Toda alma se someta a las autoridades superiores.” Entonces la resistencia a la autoridad de la 
potestad legítima, “quienquiera que sea el poseedor de ella, que el resistir a la divina voluntad, pues 
quienes a aquella resisten caen voluntariamente y se despeñan en el abismo de la perdición. El que se 
insubordina contra la autoridad, se opone a la ordenación de Dios; y los que se oponen, recibirán su 
propia condenación. Por tanto, quebrantar la obediencia y acudir a la sedición, valiéndose de la violencia 
de las muchedumbres, es crimen de lesa majestad, no sólo humana, sino divina.” Apartados 9 y 10 “La 
sociedad civil. Súbditos” Inmortale Dei Carta encíclica de S.S. León XIII sobre la constitución cristiana 
de los estados, 1 noviembre 1885. BEC-VE, http://www.multimedios.org/docs/d000215/.  La jerarquía 
romana proponía la recuperación de la prédica sobre “el temor de Dios”, para que la necesidad de la 
sumisión de la sociedad “sea no por temor a la ira, sino también por razón de la conciencia; y que 
paguemos a todos lo que es debido: a quien tributo, tributo; a quien contribución, contribución; a quien 
temor, temor; a quien honor, honor”. Quamquam pluries Carta Encíclica de S.S. León XIII Sobre la 
devoción a San José. 15 de agosto de 1889. BEC-VE, http://www.multimedios.org/docs/d000368/. 
45 “Porque, quitado el temor de Dios y el respeto a las leyes divinas, menospreciada la autoridad de los 
príncipes, consentida y legitimada la manía de las revoluciones, sueltas con la mayor licencia las pasiones 
populares, sin otro freno que el castigo, ha de seguirse necesariamente el trastorno y la ruina de todas las 
cosas. Y aun precisamente esta ruina y trastorno, es lo que a conciencia maquinan y expresamente 
proclaman unidas las masas de comunistas y socialistas, a cuyos designios no podrá decirse ajena la secta 
de los Masones, pues favorece en gran manera sus planes y conviene con ellas en los principales 
dogmas.” Humanum genus…20 de abril de 1884. BEC-VE, http://www.multimedios.org/docs/d000211/ 

189 
 



que la enseñanza moral sobre el trabajo fuera sistematizada y expuesta a través de una 

devoción, en ese caso a San José. Por medio de esa representación religiosa se 

pretendían unir, simbólicamente, los principios seculares y religiosos en torno al 

trabajo, el respeto a la autoridad, el orden y la conciliación social.  

En 1870, Pío IX publica la declaración solemne del patronazgo de San José 

sobre la Iglesia católica universal, mismo que León XIII refrenda en 1889, como una vía 

de auxilio divino en un mundo donde la fe disminuía, la caridad se enfriaba y avanzaban 

las “costumbres y puntos de vista más depravados.”46 

El llamado de Roma es bien recibido por los obispos mexicanos, quienes a su 

vez, con distintos grados de entusiasmo, insisten a sus párrocos incentivar a los fieles la 

práctica cotidiana del culto.47 Atenógenes Silva, cura de la parroquia de Zapotlán El 

Grande, Jalisco y más tarde tercer obispo de Colima, dedica varios sermones a la 

difusión del patronazgo de San José. El culto es promovido en atención “a las terribles 

convulsiones que conmueven a las sociedades modernas”, pues a través de él “se 

relacionan las grandezas y poder de José con las miserias y debilidad del mundo”. 

Algunos más, retoman la representación de San José como “el pobre artesano de 

Nazaret”, quien “por medio de su trabajo” había proveído “lo que era necesario para la 

alimentación y el vestido” de su familia.48  

                                                 
46 Quamquam pluries…15 de agosto de 1889. BEC-VE, http://www.multimedios.org/docs/d000368/. 
47 Tercera Carta Pastoral que dirige a sus diocesanos el Ilmo. y Rmo. Sr. Obispo de Sinaloa, Fray José 
de Jesús María Portugal, sobre el amor y devoción, a la Santísima Virgen María y Señor San José. 
Culiacán, Imprenta y Estereotipía de Ramírez Díaz y Cía. 1889. Carta Pastoral del Ilmo. y Rmo. Sr. 
Arzobispo de Guadalajara, dando a conocer la Encíclica de S. Santidad León XIII, sobre el patrocino de 
Sr. S. José. Guadalajara, Imprenta de N. Parga, 1889. “Circular del gobierno eclesiástico del obispado de 
Colima. Abril 1890, en Edicto del Ilmo. y Rmo. Sr. Obispo de Veracruz Lic. D. Ignacio Suárez Peredo y 
Bazares, sobre la Encíclica del Sumo Pontífice del 15 de agosto de 1889. México, Imprenta de Epifanio 
D. Orozco. 1890. “Sobre la devoción y asociaciones en honor a San José. Circular del gobierno 
eclesiástico del obispado de Colima. Abril 1890” (Impreso suelto). Sobre la devoción y asociaciones en 
honor a San José Carta Pastoral que el Ilmo. y Rmo. Sr. D. Fray Buenaventura del Sagrado Corazón de 
María Portillo y Tejeda, Tercer Obispo de Zacatecas, con ocasión de la instalación canónica de la 
Asociación del Santísimo Patriarca Sr. S. José y de su culto perpetuo. Zacatecas Imprenta y 
encuadernación de “La Rosa”, 1892. “Circular del Ilmo. y Rmo. Sr. Obispo de Yucatán sobre el patrocino 
de San José, que ha de implorarse más especialmente desde el próximo mes de octubre, con el de la 
Santísima virgen, en razón de lo calamitoso de los tiempos, de conformidad con la última Encíclica del 
soberano Pontífice”, 1892, en Colección de Cartas Pastorales del Obispado de Yucatán (Impresos sueltos 
encuadernados). 
48 “Sermón de Sr. S. José predicado el 4 de mayo de 1879, en la función titular de la “Asociación del 
Culto Perpetuo” del mismo santo, en la Iglesia de Santa Teresa de Guadalajara.” Obras Literarias, 
Pastorales y Oratorias del Ilmo. Sr. D. Atenógenes Silva, Tercer Obispo de Colima, Doctor en S. 
Teología e individuo de número de la Academia Mexicana de la Lengua, C. de la R. Española; Canónigo 
Lectoral que fue de la Santa Iglesia Metropolitana de Guadalajara, Catedrático y Vice-Rector del 
Seminario Conciliar de la misma Arquidiócesis, de 1871 a 1880, Director general de varias Asociaciones 
católicas de Señoras y de Señores y cura de la parroquia de Zapotlán el Grande. Guadalajara, Talleres de 
Imprenta, Encuadernación y Rayados de José Carrera, 1898. 

190 
 



Esta conexión simbólica pretende no sólo difundir al trabajo como un valor 

cristiano-secular, sino dotar de una identidad religiosa primigenia a los sectores 

trabajadores, que contuviera las acciones desordenadas y radicales de los trabajadores y 

apelara a medios legales para defender sus derechos. León XIII señala que los artesanos 

“y personas de menor grado”, debían procurar la imitación a San José, pues éste, siendo 

de “sangre real”, había pasado “su vida trabajando”. La vida del santo exaltaba la 

condición inalterable “de los más humildes”, pues “contento con sus pocas posesiones, 

pasó las pruebas que acompañan a una fortuna tan escasa, con magnanimidad, imitando 

a su Hijo, quien habiendo tomado la forma de siervo, siendo el Señor de la vida, se 

sometió a sí mismo por su propia libre voluntad al despojo y la pérdida de todo.”49  
Tanto los problemas generados por el liberalismo económico, como la 

preocupación de que el socialismo pudiera ganar terreno entre la población mexicana, 

replantean el interés de la Iglesia hacia los problemas sociales y su relación con el 

régimen liberal, con el cual está dispuesta a colaborar en la búsqueda de una estabilidad 

social.  

La búsqueda a la cooperación Estado-Iglesia en México coincide con el llamado 

que León XIII hace extensivo a la Iglesia universal en el primer año de su pontificado, 

por medio de la encíclica Inescrutabili Dei Consilio. En el documento pide a los 

gobiernos de los Estados “que no repudien el apoyo, que en estos peligrosos tiempos les 

ofrece la Iglesia; que se agrupen en común esfuerzo, en torno a esta fuente de autoridad 

y salud; que estrechen cada vez más con ella íntimas relaciones de amor y 

observancia”.50  

El comunicado vino después de que el nuevo gobierno de Porfirio Díaz señalara 

que haría respetar las leyes de reforma, pero sin que ello significara “inaugurar una 

época de intolerancia y de persecución; lejos de eso el ejecutivo federal no olvida que 

conforme a nuestras instituciones, la conciencia individual debe ser respetada hasta sus 

extravíos, y por lo mismo, aunque firme y resueltamente decidido a cumplir la 

Constitución y las Leyes de Reforma y a reprimir su desobediencia y resignación, no 

permitirá que el desacuerdo en las opiniones religiosas sirvan de pretexto para destruir 

la igualdad de derechos entre los ciudadanos. El cumplimiento de las leyes nos acercará 

a la concordia.”51  

                                                 
49 Quamquam pluries...15 de agosto de 1889. BEC-VE, http://www.multimedios.org/docs/d000368/. 
50 Inescrutabili Dei Consilio…21 de abril del año 1878. BEC-VE, http://multimedios.org/docs/d002066/. 
51 Extraído de La Voz de México, 18 de enero de 1877. 

191 
 



Más tarde, el pontífice reafirma que la jurisdicción eclesiástica y la civil recaen 

sobre los mismos individuos, pudiendo suceder que “una misma cosa pertenezca, si bien 

bajo diferente aspecto, a una y otra jurisdicción”, inevitablemente “a veces acontece que 

por razón de las circunstancias pueda convenir una especial concordia que asegure la 

paz y libertad de entrambas; por ejemplo, cuando los gobiernos y el Pontífice Romano 

se ponen de acuerdo sobre algún asunto particular.”52  

Ese mismo acuerdo podía suceder entre eclesiásticos y gobiernos locales. 

Periódicos como La Voz de México, reconocido por Labastida como el más importante 

y prudente del país, tenían el propósito de difundir los beneficios pragmáticos de la 

cooperación clero-gobierno, estableciendo la íntima relación entre las doctrinas del 

orden público y religioso, y propagando “la benéfica influencia de la Iglesia en el 

gobierno, el desarrollo y el engrandecimiento de las sociedades”.53 

Esta disposición al diálogo de la jerarquía y el gobierno hace suponer a la 

prensa, alrededor de 1880, que las relaciones Estado-Iglesia iban camino a restablecerse. 

No obstante, ello fue desmentido y ampliamente comentado. A pesar de que algunos lo 

ven como un retroceso a la Reforma liberal, otros consideran el beneficio que la 

cooperación mutua traería a la gobernabilidad del país, pues daría término a los 

enfrentamientos violentos que habían tenido como eje de disputa la cuestión religiosa y, 

más aún, se podría colocar a la propia Iglesia al servicio del régimen.54 

La encíclica Rerum Novarum de 1891 es considerada uno de los textos más 

importantes que validan el activismo social que los católicos venían practicando desde 

años atrás: la organización de los laicos, el auxilio social, la crítica a la creciente 

pobreza de las clases trabajadoras, la falta de un salario justo, la sobre explotación de 

los trabajadores, entre otros. El documento estructura las propuestas para mejorar las 

                                                 
52 Inmortale Dei…1 noviembre 1885. BEC-VE http://www.multimedios.org/docs/d000215/ 
53 “Carta al Arzobispo de México, 1887.” AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie Correspondencia, 
Caja 222, Exp. 25. Se habla de paz, tanto en los periódicos liberales como en los conservadores, donde la 
caridad y la tolerancia se presentan como la expresión del sincero patriotismo, necesarios para mantener 
la paz en el país. Para los liberales la paz se debía mantener sin sacrificar las conquistas de la reforma, por 
lo que el partido católico debía adaptarse a ellos. La Voz de México, 27 de diciembre de 1878 y 25 
noviembre de 1880. 
54 Esto fue desmentido por el Diario Oficial, y La Libertad, justificaban el acuerdo, en la afirmación de la 
tolerancia pues esta daría impulso a la paz que pretendía consolidarse. Y ello inició un debate entre La 
Libertad y El Combate, donde el primero señala la importancia de revisar las leyes de Reforma para 
estudiar posibles cambios,  pues varias de ellas estaban en desuso, pero sin modificar la separación Estado 
Iglesia y la tolerancia. En La Voz de México, 22 de mayo de 1878. 

192 
 



condiciones laborales de los trabajadores vertidas hasta el momento, y expone, con 

mayor detalle, la necesidad de lograr una conciliación entre el capital y el trabajo.55  

El documento tiene distintas lecturas entre los diferentes sectores de católicos 

mexicanos, pues muchos de ellos le atribuyen una intención combativa con los 

gobiernos civiles que la encíclica estuvo lejos de proponer.56 Mientras que la prensa 

capitalina la comenta con particular entusiasmo, otros sectores del catolicismo, incluido 

el episcopado mexicano, ni la mencionan sino hasta después de varios años. Ello ha sido 

atribuido al temor de alterar “la política de conciliación”. A decir de algunos autores, los 

temas de la acerca de la política, religión, trabajo y las condiciones labores resultaban 

“inoportunos y molestos” a los gobiernos civiles.57  

Esto no era nuevo, pues años atrás, el arzobispo de México se había 

autocensurado al no publicar en su jurisdicción la encíclica Humanum Genus, de 1884. 

Esta encíclica sí produjo algunos desaguisados entre el obispo de Chilapa –que sí 

publicó la encíclica- y las autoridades civiles. No obstante, el problema aquí fue que se 

consideró que el obispo predicaba contra una de la libertad de reunión, al condenar la 

formación de sociedades masónicas, por lo que fue sancionado por el gobierno civil. 

El poco impacto del documento en México también se ha atribuido a su enfoque, 

casi exclusivo en los problemas de la industria y sus trabajadores, aspectos que no 

dominan el contexto mexicano.58 Pronto se hizo evidente a los católicos mexicanos que 

debían hacer una adaptación del documento a las características nacionales. Como el 

                                                 
55 Rerum Novarum, Carta Encíclica de S.S. León XIII sobre la “condición” de los obreros 1891. BEC-VE, 
http://www.multimedios.org/docs/d000382/. 
56 Jorge Adame señala que el discurso de la llamada “cuestión social” derivó de la lectura particular que 
cada grupo de católicos hicieron de la encíclica. Adame Goddard, Jorge. El pensamiento político y social 
de los católicos mexicanos, México, El Colegio de México, 1981. Así, para algunos la encíclica resultó 
tibia para atajar políticamente los problemas sociales del capitalismo; en tanto que para otros fue 
demasiado radical, pues se discutían cuestiones seculares que salían de la estricta competencia 
eclesiástica. Algunos más, como los escritores del periódico El siglo XIX, acusaban a León XIII de 
pretender quedar bien con todos, al buscar la conciliación entre capital y trabajo. El Siglo XIX, 12 y 19 de 
junio de 1891. No obstante, otros sectores liberales apoyaban la idea de conciliar capital y trabajo, pues 
era la única vía para erradicar “la idea funesta de que sólo en las revoluciones puede encontrarse el 
mejoramiento de fortuna...” “Editorial. El congreso obrero.” En El Monitor Republicano, 11 de agosto de 
1880. 
57 Ceballos, 1991, p.63. 
58 Manuel Ceballos señala que el contenido de la encíclica no cuadró con el contexto mexicano, por eso 
sólo se comentó en la prensa con cerca de 140 artículos. El autor afirma que “la recepción que el católico 
porfiriano hizo de la Rerum Novarum fue apologética, triunfalista, preventiva, eminentemente teórica y, 
por lo mismo, de pocas consecuencias prácticas.” Ceballos, 1991, p.58. Algunos artículos de la prensa de 
la época así lo muestran, cuando señalaban que en México hacían falta industrias que pudieran ofrecer 
trabajo y un problema a la pobreza que vivían las familias del país, pues las que se encontraban 
funcionando no eran suficientes al decir de los propios obreros “el trabajo se nos agota, somos muchos, 
hay demasiados brazos para las fábricas y no tenemos en dónde ganarnos el pan.” “Editorial. El congreso 
obrero.” En El Monitor Republicano, 11 de agosto de 1880. 

193 
 



obispo de Yucatán reconoce, en los estados de la península bajo su jurisdicción no había 

“esa clase de malestar” que resentían los países europeos, particularmente por la falta de 

un predominio de la clase obrera. Los católicos mexicanos debieron ponderar otras 

problemáticas sociales derivadas del impacto capitalista en el campo y el sector 

artesanal, por ejemplo. Empero, también se identifican otras que no son consecuencia 

del capitalismo, sino que están directamente ligadas a problemas históricos, entre las 

que sobresalía “un elemento que es peculiar en nuestro país, de muy grandes 

trascendencias y de muy grandes peligros... hablamos de la diferencia de razas que 

constituye a nuestro pueblo”. La cuestión racial había conducido a una grave 

desigualdad social desde la conquista: “que hace a los amos estimarse superiores y con 

sangre diversa a la de los humildes criados, como descendientes los unos de los 

conquistadores, y como hijos los otros, de los aborígenes conquistados, de que ha 

resultado la guerra social o de castas”.59 

La guerra de castas en Yucatán demuestra la urgencia de la conciliación para 

alejar a los oprimidos del camino de la subversión y convencer a los “amos” de 

actitudes indignas y poco cristianas hacia los pobres. El obispo de Yucatán recomienda 

a sus fieles una lectura particular de la Rerum Novarum “teniendo cada uno de vosotros 

presente la misión y el carácter especial que respectivamente tiene en la esfera social a 

que pertenece, sea rico o pobre, grande o pequeño, amo o servidor, propietario u obrero, 

principal o dependiente, profesional o industrial, gobernante o gobernado, gran 

empleado o subalterno, en el gabinete o en el taller, en el palacio o en la choza, en la 

ciudad o en el campo, arriba o abajo, como quiera y donde quiera, pues que todos tienen 

la estrecha obligación de observar la regla moral que individualmente le incumbe, por 

manera que, el resulta venga a ser conforme a la conducta de verdaderos cristianos, el 

justo y perfecto equilibrio de la sociedad, lográndose la paz entre las clases todas, el 

orden en las relaciones, la rectitud y la tranquilidad en las conciencias, la felicidad 

pública y la salvación de las almas.”60  

A los indígenas se unían otros sectores como los trabajadores del campo y la 

ciudad, y a las mujeres, como los sectores vulnerables de la sociedad, en tanto que son 

                                                 
59 Décima Carta pastoral publicando la encíclica de su Santidad el Papa León XIII acerca de la 
condición de los obreros. Mérida Yucatán, 1891, en Colección de Cartas Pastorales del Obispado de 
Yucatán (encuadernado), p.292. 
60 Décima Carta pastoral…1891, pp.291-292. 

194 
 



más susceptibles a los efectos negativos generados por la transformación económica, la 

secularización y corrientes ideológicas como el socialismo.61  
La problemática de la llamada “cuestión social”, como apuntaba la Rerum 

Novarum, giraba en torno al difícil tema de “señalar la medida justa de los derechos y 

las obligaciones que regulan las relaciones entre los ricos y los proletarios, entre los que 

aportan el capital y los que contribuyen con su trabajo”.62 La cuestión, precisamente, es 

definir en qué consistía la “medida justa,” pues ésta fue entendida de viarias maneras, 

derivándose distintas interpretaciones entre los sectores católicos, que se diferenciaron 

por la forma en que entendieron los límites de los derechos y las obligaciones entre los 

patronos y los trabajadores, y la participación que en ello tendrían el Estado y la Iglesia. 

A pesar de sus diferencias, todos los activistas católicos coinciden en que el 

catolicismo se debía constituir en el gran rector de la conciliación,63 mientras que al 

Estado se le dejaba un papel importante, pero secundario para incentivar la creación de 

empleos, controlar la sobre explotación económica, moderar los derechos de todos los 

individuos y armonizarlos con el bien común. La crítica se enfocó a la deshumanización 

materialista y a la indiferencia hacia el abuso de una posición social y económica que 

                                                 
61 Un documento oficial de 1857, hacía una descripción de aquéllos sectores productivos que podían 
considerarse pobres, pues a pesar de que contaban con un trabajo, su remuneración era limitada  y les era 
prácticamente imposible pasar a una condición privilegiada: “Los operarios de minas o haciendas para 
beneficiar metales. 2º Los peones o jornaleros de campo sin exclusión alguna. 3º Los artesanos o 
industriales sea cual fuere su oficio o arte. 4º Los individuos de la clase militar de teniente abajo, ya sean 
del ejército, ya de la guardia nacional, ya estén sobre las armas, ya en receso retirados. 5º Los señores 
sacerdotes que no cuenten para sus subsistencia más que con el producto de su ministerio, y una o varias 
capellanías cuyo rédito no exceda los trescientos pesos anuales. 7º Los sirvientes o criados domésticos sea 
cual fuere el salario que gocen. 8º Los indios sin excepción alguna. 9º Todo preso de cualquier condición 
que sea.” “Primer decreto expedido por el Exmo. Sr. Gobernador del Estado de Guanajuato, en virtud de 
lo dispuesto en el artículo 2º de la ley del 11 de abril de 1857,” en Decretos y comunicaciones oficiales 
del Gobierno de Guanajuato. Reflexiones canónico- legales acerca de ellos, e instrucciones a los señores 
vicarios foráneos curas y ministros sobre la conducta que deben observar en los casos ocurrentes. 
Contiene: Circular que el Obispo de Michoacán dirige al Ilustre y muy Venerable Cabildo y venerable 
Clero de su Diócesis, con motivo de un decreto que en forma de circular dirigió por su secretaría el 
Exmo. Sr. Gobernador del Estado de Guanajuato a todos los jefes políticos el 29 de mayor de 1857. 
62 La justicia se entendía como “dar a cada uno lo que se merezca en justicia.” En el caso de los 
trabajadores, la justicia significaba “Determinar la medida justa del salario depende de muchas causas: 
pero en general, tengan muy presente los ricos y los amos que ni las leyes divinas ni las humanas les 
permiten oprimir, en provecho propio, a los necesitados y desgraciados, buscando la propia ganancia en la 
miseria de su prójimo..” Rerum Novarum…1891. BEC-VE, http://www.multimedios.org/docs/d000382/. 
63 La acción de la Iglesia se enfocaba a predicar “del Evangelio las doctrinas, gracias a las cuales, o 
ciertamente se resolverá el conflicto, o al menos podrá lograrse que, limando asperezas, se haga más 
suave: ella -la Iglesia- procura con sus enseñanzas no tan sólo iluminar las inteligencias, sino también 
regir la vida y costumbres de cada uno con sus preceptos; “mediante un gran número de benéficas 
instituciones, mejora la condición misma de las clases proletarias; ella quiere y solicita que los 
pensamientos y actividad de todas las clases sociales se unan y conspiren juntos para mejorar en cuanto 
sea posible la condición de los obreros; y piensa ella también que, dentro de los debidos límites en las 
soluciones y en su aplicación, el Estado mismo ha de dirigir a esta finalidad sus mismas leyes y toda su 
autoridad, pero con la debida justicia y moderación.” Rerum Novarum…1891. BEC-VE, 
http://www.multimedios.org/docs/d000382/. 

195 
 



sometía al débil, creando una especie de esclavitud moderna que atentaba contra la 

dignidad humana.64  

Lo que se establece, entonces, es un pacto informal que compromete a ambas 

partes a cumplir puntos específicos. El Estado debía planear el desarrollo económico 

vinculado al aspecto social, proporcionando y/o facilitando, las condiciones materiales 

para la creación de empleos para que los grupos menos favorecidos tuviesen acceso a un 

trabajo digno, que garantizara el “sustento” a “innumerables familias indigentes”, lo 

cual, a su vez, redundarían en el progreso económico del país.65 Cubierta esa necesidad 

material, la Iglesia se encargaría de dos importantes aspectos: por un lado, la expansión 

de un discurso sobre la revaloración moral del trabajo como sustento del progreso y la 

conciliación social; y por otro, la recomposición de la labor caritativa en el área social, a 

través de las organizaciones de caridad. Ambas propuestas se diseñaron tomando como 

base el modelo económico del Estado liberal, resultando un respaldo a su desarrollo.  
En este contexto, los obispos instrumentalizan el nuevo asociacionismo para 

llevar a cabo un proyecto social en distintas áreas problemáticas, pero también en la 

recomposición eclesiástica interna. Dicho activismo, insisto, se plantea desde una 

perspectiva social, pero sin proponer una confrontación directa con los gobiernos 

civiles, a quienes pretende ayudar en la consolidación de la estabilidad política y social 

del Estado mexicano y a la afirmación del modelo económico capitalista. 

 

3. Asociacionismo moderno y acción católica 

El asociacionismo católico secular de la segunda mitad del siglo XIX, se 

caracteriza por la formación de tres tipos de sociedades: aquéllas exclusivamente 

religiosas, dedicadas a algún culto particular, que siguen la tradición de las asociaciones 

piadosas católicas, pero adscritas a advocaciones renovadas; las asociaciones de tipo 

gremiales, que pretenden congregar principalmente a obreros y artesanos; y las 

asociaciones caritativas, las cuales tienen como objetivo, además del desarrollo de los 

cultos, participar en actividades enfocadas a obras de auxilio social.66 A ellas hay que 

                                                 
64 De ahí, se derivaba que los deberes “de los capitalistas y de los amos: no tener en modo alguno a los 
obreros como a esclavos; respetar en ellos la dignidad de la persona humana, ennoblecida por el carácter 
cristiano.” Rerum Novarum... 1891. BEC-VE, http://www.multimedios.org/docs/d000382/. 
65 Esa propuesta no era novedosa del todo, pues desde antes que se diera la separación Estado-Iglesia 
algunos pensadores católicos demandaron un papel más activo por parte del Estado para contener los 
problemas sociales derivados de la economía. Véase “Representación de un artesano al supremo poder 
legislativo”, en La Voz de la Religión, México, 26 de agosto de 1848, no.12 p.336.  
66 Antes de la encíclica Rerum Novarum, el asociacionismo católico fue recomendado en varios 
documentos pontificios, en donde se destacaron los beneficios de ese tipo de organizaciones: “A este 

196 
 



añadir una cuarta: la formación de congresos y asambleas organizadas periódicamente 

por el clero y los católicos laicos. 

 

a) El asociacionismo pío 

Las cofradías, hermandades y asociaciones de origen colonial habían decaído 

considerablemente en las parroquias. Algunas de ellas estaban encargadas al clero 

regular, cuya desarticulación había perjudicado su funcionamiento. Para reorganizar las 

sociedades religiosas se implementa un doble mecanismo: la reforma de las antiguas y 

el impulso de un nuevo modelo asociativo que respondía a las circunstancias eclesiales 

del momento.67  

El mecanismo más socorrido es este último, pues la formación de nuevas 

asociaciones piadosas, masculinas y femeninas, fue un importante medio para 

restablecer los vínculos de sociabilidad y organización entre los católicos y revitalizar la 

religiosidad local, al tiempo que se reconstruyen los mecanismos de recaudación de 

recursos dentro de las parroquias para financiar la realización del culto y de las obras 

sociales de educación y de caridad.  

A través de las organizaciones espirituales se podían transmitir los preceptos 

religiosos, a manera de una nueva evangelización, que intenta recuperar los deseos del 

episcopado de hacer del catolicismo una religión interiorizada y austera, 

pretendidamente “racional” en su forma, pues aspiraba eliminar las muestras externas de 

un catolicismo popular, considerado reflejo de la ignorancia de la sociedad, 

incompatible con los deseos de renovación de la Iglesia y del propio progreso nacional. 

La organización de estas sociedades en el arzobispado de México revitalizan la 

vida parroquial, tanto urbana como rural. La convocatoria es para hombres y mujeres de 
                                                                                                                                               
propósito convendrá mucho regular y fomentar las asociaciones piadosas, que, con grandísima ventaja de 
los intereses católicos, han sido fundadas, en nuestros días sobre todo.” Del Sumo Pontífice León XIII 
Sobre los problemas que atañen a la Iglesia y a la fe Venerables Hermanos, salud y bendición apostólica 
21 de abril del año 1878. 
67 Por ejemplo, en el caso de la hermandad de la Tercera Orden, que durante décadas había sido 
administrada espiritualmente por los franciscanos, quedó desarticulada en varios territorios a partir de la 
secularización de los conventos, dejándolas “sin cabeza que legalmente las constituyera, y si bien es 
cierto que fueron colocados sacerdotes seculares que las presidieran, era evidente que la cadena 
tradicional se había roto, y que para legalizar y reconstruir la hermandad, era indispensable ocurrir a 
Roma por facultades extraordinarias”. Esta situación se producía en obispados como el de Yucatán, donde 
se acusaba que la desaparición de los franciscanos. La reforma de la Tercera Orden llegó a Yucatán en 
1885, con la cual Roma permitió e impulsó la expansión de la Tercera Orden como una nueva asociación, 
con reglas menos severas que habían suprimido “austeridad primitiva”, para “facilitarse el acceso a ella”. 
Mientras tanto, fue preciso organizar un nuevo modelo asociativo. Orden Circular del Illmo. Sr. Dr. D. 
Crescencio Carrillo y Ancona, dignísimo obispo titular de Lero y coadjutor de Yucatán sobre la Tercera 
Orden de San Francisco de Asís y las Conferencias de San Vicente de Paul, Mérida, Imprenta de José 
Gamboa Guzmán, 1886. 

197 
 



distintos estratos sociales a agruparse voluntariamente para organizar las actividades 

anuales del culto en sus iglesias, enfatizando la difusión de los principios espirituales de 

la advocación que les daba título. La mayoría de las asociaciones femeninas se agrupan 

en torno al culto mariano, el cual cobra mayor fuerza en la segunda mitad del siglo XIX 

al ser incorporado al proyecto de reorganización institucional de la Iglesia católica, 

como la base de la representación simbólica de la renovación espiritual de la Iglesia y 

del fortalecimiento del poder temporal de Roma.68  

No es casualidad que la crisis protagonizada por la iglesia en el siglo XIX haya 

sido una coyuntura que favorece una nueva época de apariciones marianas, como ocurre 

en Francia con la Virgen de Lourdes, en 1858 y la Virgen de la Esperanza en Pontmain, 

en 1871. Las asociaciones son un medio para promover dicha renovación mariana, 

como lo muestran la mayoría de los títulos de las fundaciones en las parroquias del 

arzobispado de México, cuyo aumento es notorio a partir de los primeros años de la 

década de 1870: la Asociación de las Hijas de María, Asociación del Sagrado Corazón 

de María, Asociación Sabatina de Nuestra Señora del Lourdes, Asociación de la 

Purísima Concepción, Asociación de la Inmaculada Concepción, Asociación de Nuestra 

Señora de la Merced, Sociedad Guardia de Honor de la Inmaculada Concepción de 

María, Asociación de la Santísima Virgen del Rosario y Asociación de Nuestra Señora 

de los Dolores. Se sumaban, además, títulos como la Asociación de Hijas del Sagrado 

Corazón de Jesús, Asociación de las Madres Católicas y Asociación del Santísimo 

Sacramento, además de los que eran compartidos tanto por sociedades masculinas como 

por femeninas: Asociación de la Orden Tercera de San Francisco de Asís, Asociación de 

la Vela Perpetua, Asociación de las Estrellas de la Santísima Virgen, Asociación 

Reparadora, Asociación del Alumbrado Perpetuo y Esclavitud del Santísimo 

Sacramento, Corte de María Virgen Purísima de Guadalupe, Reina y Madre de los 

Mexicanos; Asociación del Señor San José, Asociación de la Sacratísima Llaga del 

                                                 
68 La Inmaculada Concepción de María había sido proclamada dogma en 1858 y en 1870 se había dado el 
patronazgo de la iglesia universal a la devoción del Sagrado Corazón de Jesús. Las coronaciones de las 
imágenes marianas fueron otro elemento simbólico al cual la jerarquía acudió para reclamar una posición 
hegemónica en la sociedad. La imagen de la virgen como reina de los cielos, proyectaba hacia el dominio 
temporal de la Iglesia: en 1884 se dio la primera coronación pontificia de una imagen mariana en América 
Latina, la virgen de Jacona en el obispado de Zamora. Posteriormente se produjo la coronación de la 
virgen de Guadalupe, en 1895, a las que se sumaron la coronación de Nuestra Señora de la Salud de 
Pátzcuaro en 1899, y de Nuestra Señora de Monguí, como Reina de Boyacá, Colombia en 1929, como las 
primeras de una serie de coronaciones que continuarían en el siglo XIX. Véase Bautista, Cecilia. “Dos 
momentos en la historia de un culto: el origen y la coronación de la Virgen de Jacona (Siglos XVII-
XIX)”, Revista Tzintzun, No. 43, Instituto de Investigaciones Históricas de la Universidad Michoacana de 
San Nicolás de Hidalgo. Enero-Junio de 2006, pp.11-48. 

198 
 



hombro de Nuestro Señor Jesucristo, Asociación de Veladores de la Santa Casa de 

Loreto, Asociación de San Luis Gonzaga, Asociación de la Buena Muerte, Asociación 

de San Juan Nepomuceno, Asociación de Guardias del Santísimo Sacramento y 

Asociación del Espíritu Santo. Se registran en mucho menor número las sociedades de 

carácter mixto, es decir, que congregaran a hombres y mujeres, como la Asociación de 

los Hijos e Hijas del Sagrado Corazón de Jesús.69  

No está por demás reiterar que varias de estas devociones son promovidas por la 

jerarquía romana como la parte simbólica y espiritual de la renovación del catolicismo 

mundial.70  

Esta perspectiva global que adquiere el catolicismo, con Roma a la cabeza, 

enfatiza el carácter misionero que retoma la Iglesia a través de varias de las 

organizaciones religiosas. El origen y centro rector de varias asociaciones se estructura 

en algún país europeo (particularmente Francia, España, Bélgia y la sede pontificia), al 

cual se adscriben las filiales en el resto del mundo. México se anexa a varias 

organizaciones de ese tipo, cuyo interés es establecer redes de financiamiento para los 

proyectos católicos.  

                                                 
69 La información sobre las fundaciones de las asociaciones están dispersas, pero se puede establecer un 
número aproximado de ellas en el arzobispado de México, donde se encontraron las referencias de 148. 
AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Series: asociaciones piadosas, parroquias, iglesias y 
correspondencia. Varios expedientes, 1870-1890. Se instalaron además, casas de ejercicios espirituales 
como la Casa de ejercicios del Sagrado Corazón de Jesús y Nuestra Señora de los Ángeles. 
70 Ese fue el caso del impulso de dos importantes devociones que se sumaron a la de San José: la 
Inmaculada Concepción de María, con la proclamación de su dogma en 1858; y la devoción del Sagrado 
Corazón de Jesús, con la declaración de su patronazgo en 1870. Labastida señalaba que las devociones 
existían, y que también el deber de los católicos por seguir su espiritualidad, sin embargo, la exhortación 
pontificia ponía énfasis en determinados aspectos de la doctrina y la espiritualidad señalando a los 
católicos el camino a seguir. La palabra del pontífice era un “estímulo poderosísimo”, a las obligaciones 
conocidas por los católicos y marcaba la inspiración de los actos seculares en la fe y la moral católica, y 
en la práctica de las virtudes cristianas con la práctica renovada de la espiritualidad. como ocurría en el 
caso de la devoción al Santísimo Sacramento. Quinta Instrucción dada por el Ilmo. Sr. Arzobispo sobre el 
jubileo de 1886. México, Tipografía Barbedillo, 1886, pp.3-4. Así, la devoción al Sagrado Corazón 
encabezó la oposición simbólica al materialismo, destacando la dimensión humana, doliente y viva, del 
sacrificio de dios, cercana al sufrimiento de la humanidad. Varias diócesis se consagraron particularmente 
a esa devoción: Carta Pastoral que el Obispo de Veracruz dirige a todos sus diocesanos con motivo de la 
consagración de su diócesis al Sagrado Corazón de Jesús. Coatepec, Tipografía de Antonio M. 
Rebolledo, 1888. Edicto sobre la festividad del sagrado corazón de Jesús. Nos el Dr. D. Ramón Ibarra y 
González, por la gracia de Dios y de la Silla Apostólica, Obispo de Chilapa. 1892. Tercer Edicto 
expedido por el Ilmo. y Rmo. Sr. Obispo de Cuernavaca expedido con motivo del mes de Jesús excitando 
a sus diocesanos a dar mayor honra y gloria al deífico corazón. México, Imp. y Lit. de Díaz de León 
Sucs., Sociedad Anónima. 1896. Sermón Predicado en la Iglesia Catedral de Guadalajara, en la 
clausura del Primer Concilio Provincial de dicha ciudad y consagración del mismo concilio y de la 
provincia al Sagrado Corazón de Jesús, el día 3 de mayor de 1897. Carta Pastoral del Ilmo. Sr. Obispo 
Dr. D. Santiago de la Garza y Zambrano sobre la consagración de la diócesis de León al Sagrado 
Corazón de Jesús. León, 1899. 

199 
 



Dentro de estas organizaciones se organizan dos principales medios de 

recaudación: el primero es el cobro de cuotas de inscripción y las mensualidades fijadas en 

los reglamentos para los asociados; el segundo consiste en las donaciones de particulares, y 

de los miembros honorarios que sólo se adscriben como “bienhechores” de la fundación, a 

cambio de la cual reciben beneficios espirituales; y el tercero son las donaciones que dan 

las iglesias particulares, a través del gobierno eclesiástico de cada diócesis. Tal es el caso 

de la Asociación para la Propagación de la Fe, cuyos socios, tanto seglares como 

eclesiásticos, debían trabajar por la propagación del evangelio a través de oraciones, 

penitencias, predicaciones, comuniones, asistencia constante a las festividades y actos 

litúrgicos de la misa, además de la importante recaudación de fondos.71  

Llama la atención una obra que, originaria de Francia, se funda con el fin de 

dotar los recursos para conservar el decoro del culto en las iglesias pobres.72 El toque 

                                                 
71 El Apostolado fue fundado por primera vez en México en el obispado de Querétaro, en 1874, por su 
prelado Ramón Camacho. Sin embargo, la propagación de El Apostolado se dio con mayor fuerza en el 
país hacia la década de 1890, cuando su hermano y sucesor, Rafael Camacho, dio un nuevo impulso a la 
obra, secundado por el arzobispo de México quien, motivado además por unos misioneros españoles 
interesados en promoverla, invitó a los prelados mexicanos a instalarla en sus jurisdicciones. La 
organización fomentaba la práctica de la oración y los actos piadosos, por lo que se podía adherir a 
cualquier tipo de asociación ya formada que decidera consagrarse a ella. Hacia 1890, se afirmaba que los 
socios del Apostolado sobrepasaban los 13 millones, con parroquias y sociedades que sumaban 40 mil en 
todo el mundo. Carta pastoral en el que el Ilmo. Sr. Arzobispo Dr. D. Pelagio Antonio de Labastida y 
Dávalos, establece la obra de la Propagación de la fe, acompañada de su reglamento. 1890. “Circular 
sobre la Obra de la Propagación de la Fe.” AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie Circulares, Caja 
124, Exp. 11. En el arzobispado de México. estuvo dirigida en sus inicios por María Sierra. “Libro de 
actas número uno de la obra de la Propagación de la Fe, que comienza el 13 de marzo de 1890 y termina 
el 4 de mayo de 1891”. AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie Libros de actas, CL 50, Exp. 2. La 
invitación tuvo un eco importante entre los prelados: Los obispos de Puebla, León y Chilapa, insistieron 
particularmente a sus fieles, la recaudación de fondos para sostener a las misiones y organizaron los 
estatutos de tal manera que la colecta pudiera darse desde cada parroquia. Segunda Carta pastoral que el 
Ilmo. y Rmo. Sr. Dr. Don Francisco Melitón Vargas, dignísimo obispo de esta diócesis, dirige a sus 
diocesanos, recomendando la “Obra de la Propagación de la Fe”. Puebla, Imprenta del Colegio de Artes 
y Oficios, 1890. Carta Pastoral del Ilmo. Y Rmo. Sr. Obispo de Chilapa sobre las Indulgencias con que 
ha sido enriquecida la Asociación de la “Propagación Católica” erigida canónicamente en toda la 
Diócesis. Chilapa, Imprenta de Jesús María y José. 1890. Reglamento aprobado por el Ilmo. Sr. Obispo 
de León Dr. D. Tomás Barón y Morales, para establecer y fomentar en la diócesis de su digno cargo, la 
obra de la propagación de la fe. León, Imprenta de Jesús Villalpando. 1891. El obispo de Chilapa, 
Ramón Ibarra y González, organizó en 1890, una organización similar, fundando la “Asociación de la 
Propaganda Católica”, bajo la protección del Sagrado Corazón de Jesús y la Inmaculada Virgen de 
Guadalupe, que tendría dos objetivos: incentivar la práctica de la oración para la lograr la “pacificación de 
la Iglesia en general, y especialmente la paz y tranquilidad en nuestra amada diócesis”; y la recaudación 
de fondos para la formación de nuevas vocaciones. Segunda carta pastoral que el Ilmo. Sr. Dr. D. Ramón 
Ibarra y González, dirige al clero y fieles de la diócesis de Chilapa. Puebla, Imprenta del Colegio de 
Artes, 1890, p.6. 
72 Las mujeres fueron particularmente convocadas para formar la asociación, pues debían encargarse de la 
elaboración de la mayoría de los ornamentos requeridos: capas pluviales, paños de hombros, albas, 
amitos, lienzos de altar, entre otros utensilios. La fundación se instaló en el colegio de las Damas del 
Sagrado Corazón de San Cosme y se encargó a las Hijas de María. El secretario de visita, José Mora, fue 
nombrado encargado de la colecta de los recursos y objetos obtenidos por la asociación, que establecía 
una cuota mensual de cinco centavos a cada una de las socias; al igual que para los socios sólo 
“contribuyentes”. Los recursos serían empleados para comprar las telas y demás materiales para la 

200 
 



local que arraiga ese tipo de fundaciones se da con la consagración especial a alguna 

advocación local, como la Sociedad Unión y Amistad del Señor de Chalma y de 

mayores alcances, como la virgen de Guadalupe.73  

La efervescencia de estas fundaciones tocó dos sectores más de la población: la 

niñez y los sacerdotes. La secularización de la instrucción pública, despertó el interés 

por la fundación de organizaciones religiosas enfocadas a la educación católica entre los 

niños y niñas. La educación de la niñez y la juventud pretendía asegurar su adhesión 

temprana al catolicismo. Entre las más populares en la arquidiócesis de México se 

encuentran: la Obra de la Santa Infancia y la Asociación de Niños y Niñas bajo el 

nombre y advocación del Apostolado de Santa María de Guadalupe.74 Las 

organizaciones exclusivas de sacerdotes, pretenden incluir a los eclesiásticos en la 

renovación espiritual, para reforzar su compromiso como ministros encargados de 

dirigir la vida espiritual de las parroquias. Una de las sociedades que más promoción 

                                                                                                                                               
elaboración de los ornamentos. Por ello, también se aceptaban donaciones de telas, encajes, cortinas, etc. 
En el reglamento también se estableció la protección del arzobispado, con una donación mensual de 30 
pesos que Mora entregaría a la directora de la obra. Para completar la obra, se instó a los vicarios, 
párrocos y capellanes sin recursos, a enviar los objetos que consideraran dañados o aún inservibles para 
su compostura y reposición. Así mismo, se ofreció el servicio de las Hijas de María para aquéllas iglesias 
con recursos que requirieran determinado ornamento, previo pago. Carta pastoral en que el Ilustrísimo 
señor arzobispo de México establece en su arquidiócesis la obra de los tabernáculos para proveer de 
ornamentos y demás objetos del culto a las iglesias pobres. México, Tipografía de Ángel Bassols y 
Hermanos, 1890. “Circular sobre la instalación de la Obra de los Tabernáculos”. AHAM, Sección 
Secretaría arzobispal, Serie Circulares, Caja 217, Exp. 72. 
73 El obispo de Chilapa, José Ramón Ibarra González (de 1889 a 1902), consagró todas las fundaciones de 
la asociación a la protección del S. Corazón de Jesús y de la Inmaculada Virgen María de Guadalupe. El 
nuevo impulso a estas devociones modificaron el calendario litúrgico, pues se establecieron días 
específicos para celebrarlas. En este caso, el arzobispo recomendó, principalmente a los párrocos de los 
pueblos indígenas que guardaran el 19 de marzo como día festivo para recordar la fundación de la obra. 
74 La Obra de la Santa Infancia se promovió desde mediados del siglo XIX, pero logró ser extendida hacia 
la segunda mitad cuando la educación religiosa estuvo prohibida en los establecimientos públicos. Los 
objetivos eran dos: la instrucción de los niños y niñas que formara la sociedad y la recaudación de fondos 
para las misiones de evangelización de la infancia en Asia. Hacia 1880 el arzobispo Labastida, recibía 
informes sobre el incremento de las suscripciones a la Obra de la Santa Infancia. AHAM, Sección 
Secretaría arzobispal, Serie Correspondencia, Caja 226, Exp. 64. La dirección de la institución estaba 
pensada para ser dirigida mitad por seglares y mitad por sacerdotes. Obra de la Santa Infancia, o 
asociación de los niños y niñas cristianos. Para el rescate de los hijos de los infieles de la China y de los 
demás países idólatras. Instalada en París en mayo de 1843, y en México en marzo de 1852. México, 
1852. Imprenta de M. Murguía y Compañía. Obra de la Santa Infancia o Asociación de los niños y niñas 
cristianos, para el rescate de los hijos de los infieles de China y de los demás países idólatras, instalada 
en París en Mayo de 1819. Morelia, Imprenta de Ignacio Arango, 1853. Otra obra posterior para niños fue 
fundada hacia 1893, a instancias de la señora Luisa Aguirre, con la misma idea de fomentar los elementos 
religiosos entre la niñez, a través de reuniones periódicas semanales y con la asistencia a funciones 
religiosas específicas. Estatutos o reglamento por los cuales se establecerá una Asociación de Niños y 
Niñas bajo el nombre y advocación del Apostolado de Santa María de Guadalupe. México, Imprenta de 
la Escuela Correccional, 1893. 

201 
 



tuvo fue la Asociación de Sacerdotes Adoradores del Santísimo Sacramento, la cual se 

propuso conservar el espíritu y la práctica de la oración entre el clero.75 

De esa manera, las sociedades religiosas modernas representan un salto 

cualitativo a las anteriores, pues su organización tiene mayores alcances a partir de las 

posibilidades que otorgan sus derechos individuales, dando lugar a la formación de 

amplias redes sociales, en el plano local, nacional e internacional. Los asociados 

reorganizan la vida espiritual de los individuos a partir de la comunidad, por medio de 

una nueva evangelización, que pretende acoplarse a los tiempos modernos abandonando 

las viejas prácticas de la religiosidad popular, para dar lugar a la formación de una 

espiritualidad interiorizada.  

La renovación espiritual replantea el papel del individuo dentro del catolicismo, 

pues propone un acercamiento individual de la experiencia religiosa, para ir 

“acostumbrando a cada uno de los miembros de las familias y la sociedad a amar la 

Religión y la piedad, a aborrecer las “doctrinas falsas” y perniciosas, a ser virtuosos, a 

respetar a los mayores, y a refrenar ese estéril sentimiento de egoísmo, que tanto enerva 

y degrada la humana naturaleza.”76  

La nueva religiosidad contribuye al orden social proporcionando reglas prácticas 

de conducta y prudencia cristiana, encaminada al orden, la paz y el respeto a la jerarquía 

social, que junto al discurso la unidad católica, debía reforzar los fundamentos 

religiosos de la nación mexicana, la unidad de los católicos y la sumisión a las 

autoridades eclesiásticas. 

Los informes y registros de las sociedades religiosas instaladas en el arzobispado 

permiten observar que éstas comienzan a ampliarse en los primeros años de la década de 

1870; siendo su etapa de mayor expansión entre 1880 y 1900.77 

 

                                                 
75 Asociación de los Sacerdotes Adoradores fundada por el R.P. Eymard, fundador de la compañía de los 
sacerdotes del Santísimo Sacramento, bendita y aprobada por su Santidad León XIII. 21 de enero de 
1881. Reglamento de la Asociación de Sacerdotes Adoradores del Santísimo Sacramento, México, 
Tipografía Guadalupana, 1895.  
76 Asociación de los Sacerdotes Adoradores fundada por el R.P. Eymard, fundador de la compañía de los 
sacerdotes del Santísimo Sacramento, bendita y aprobada por su Santidad León XIII. 21 de enero de 
1881. Reglamento de la Asociación de Sacerdotes Adoradores del Santísimo Sacramento, México, 
Tipografía Guadalupana, 1895.  
77 La asociación del Apostolado de la Oración había nacido en Europa, en 1844 bajo la advocación del 
Sagrado Corazón. En 1887, contaba con 27 253 socios en la ciudad de México, al año siguiente la 
“Asociación del Culto Perpetuo del Señor San José” reportaba un total de 500 mil socios en la república. 
El porfirismo, historia de un régimen. Vol III, p.162, La Voz de México, 28 de Febrero de 1899. Algunas 
otras asociaciones fueron iniciativa de los propios prelados, como “El Apostolado de la cruz” fundada en 
1896, a instancias del obispo de Chilapa. 

202 
 



b) El asociacionismo de corte laboral 

El asociacionismo de tipo gremial es otro mecanismo de control, equilibrio y 

estabilidad social, enfocado a contener los problemas generados por el capitalismo, los 

brotes de descontento laboral y el avance del socialismo. Como se ha señalado, la 

doctrina del catolicismo social adquiere mayor fuerza en la segunda mitad del siglo 

XIX, cuando el papado articula las ideas sobre el trabajo, el capital, la pobreza, el 

catolicismo, la Iglesia, el Estado, el liberalismo, la secularización y las corrientes 

ideológicas racionalistas, para desarrollar una doctrina social que discute los problemas 

sociales derivados del avance del capitalismo y los peligros de las doctrinas 

racionalistas.  

La desaparición de los antiguos gremios había dejado a los hombres de “ínfima 

clase”, en la indefensión frente “a la inhumanidad de sus patronos y a la desenfrenada 

codicia de los competidores.”78 Era necesario recurrir a otras formas de organización 

que contribuyeran a proteger a los trabajadores y mejorar sus condiciones laborales, 

además de alejarlos de las corrientes socialistas. Las organizaciones católicas 

aprovecharon las identidades laborales para hacer posible la transmisión y alentar la 

práctica de los preceptos de conciliación entre trabajadores y patrones, a través del 

adoctrinamiento en la defensa, pacífica y conciliadora, de los derechos laborales 

considerados “justos”, pero además armaron estrategias de protección social en 

beneficio de sus miembros, a través del auxilio material en casos de enfermedad, 

desempleo y muerte de algún familiar; la formación de cajas de ahorro, y demás formas 

que tomara la protección de los trabajadores con base en el principio de la inmutabilidad 

de las jerarquías sociales.79  

Diferentes documentos pontificios promueven al asociacionismo para frenar el 

reclutamiento de los sectores socialistas entre los trabajadores “principalmente entre los 

proletarios y los obreros, los cuales, cobrando horror al trabajo, se dejan fácilmente 

arrastrar por el cebo de la esperanza y de las promesas de los bienes ajenos”.80 Las 

                                                 
78 Rerum Novarum…1891. BEC-VE, http://www.multimedios.org/docs/d000382/. 
79 Un ejemplo de las asociaciones de este tipo que funcionaban en la república fue la Asociación 
Guadalupana de Auxilios Mutuos, constituida en Morelia en 1877. Los fundadores señalan que había sido 
creada para “protegernos unos a otros”. Pretendía remediar las miserias en las que se encontraban los 
trabajadores: “¿Por qué hay muchos hombres que, aunque sepan trabajar y sean honrados, hay días que no 
tienen un mendrugo de pan para llevar a sus madres, a sus esposas e hijos?”. Para ello, propuso difundir la 
fraternidad, destruir el egoísmo y lograr el bien común. Breve memoria que leyó el Presidente de la 
Asociación Guadalupana de Auxilios Mutuos, C. Paulino Arango, al entregar la presidencia a su 
sucesor, Morelia, Tipografía de la Viuda e Hijos de Arango, 1879. 
80 Quod apostolici muneris Carta encíclica de S.S. León XII sobre el socialismo, comunismo y nihilismo. 
28 de diciembre de 1878 

203 
 



sociedades católicas laborales debían contener el avance del socialismo, cuando los 

trabajadores “colocados bajo la tutela de la Religión, se habitúen a contentarse con su 

suerte, a soportar meritoriamente los trabajos y a llevar siempre una vida apacible y 

tranquila.”81 

La formación de las asociaciones laborales en las décadas de 1870 y 1880 es 

poco numerosa, incluso menor a la de las organizaciones exclusivamente religiosas en 

el arzobispado de México. La etapa de mayores fundaciones corre entre la última 

década de siglo XIX y la primera del XX. Aún así, los informes acerca de su 

funcionamiento son escasos, teniéndose algunos registros acerca de la Sociedad 

Católica León XIII y la Sociedad Católica de Auxilios Mutuos, ambas fundadas en 

1878, la Sociedad del Señor San José de Auxilios Mutuos de 1880 y la Asociación de 

Caballeros Cocheros del Santísimo Sacramento, de 1890.82 Algunas otras se 

convirtieron en órganos afiliados a la Sociedad Católica, como ocurrió con la Sociedad 

de Artesanos de Chalchicomula. Hubo otras que, a pesar de organizarse a partir de 

identidades laborales, muestran un carácter más bien religioso, como el Círculo 

Patriótico de Artesanos fundado en 1887, cuyas actividades se enfocaron en solemnizar 

la coronación de la virgen de Guadalupe en 1895.83 

Fue hasta inicios de la siguiente centuria, a partir del impulso de los congresos 

católicos (en 1901, 1903 y 1904), de la ingerencia directa de los obispos en la 

organización de las sociedades católicas, y tras los efectos de la crisis económica de 

                                                 
81 Quamquam pluries Carta Encíclica de S.S. León XIII Sobre la devoción a San José. 15 de agosto de 
1889. 
82 AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie Asociaciones piadosas, 1880 Caja 192 Exp. 33, y 1890 
Caja 213, Exp. 4. Otras fueron la Sociedad Cooperativa de Tipógrafos Francisco Díaz de León, que fue 
organizada para auxiliar a los trabajadores, en enfermedades, muertes, y nacimientos, en Septiembre de 
1891. Ceballos señala el importante papel que tuvo Francisco Díaz de León en ese tipo de actividades, 
pues fundó un asilo de mendigos en 1879 y un dormitorio público en 1890. De 1894 data la Sociedad 
Fraternal Guadalupana, que era mutualista y de propaganda católica. En 1902 Ramón Ibarra González 
organizó una asociación de trabajadores, José de Jesús Ortiz hizo lo mismo en Guadalajara al crear la 
Asociación Guadalupana de Artesanos y Obreros Católicos, Atenógenes Silva en 1901, intervino en la 
fundación de dos asociaciones de ese tipo. Ceballos, 1991, pp. 110 y 170.  
83 Esta última organización congregó a carpinteros, tipógrafos, zapateros, sastres, sombrereros, 
propietarios de librerías, etc. En 1902 lo componían 25 gremios de artesanos. Se le considera exitosa por 
ello, y por la duración que tuvo. Ceballos, 1991, p.108. Varios patrones se adscribieron a los preceptos 
católicos respetando los domingos como días no laborables, pero algunos problemas surgieron con los 
días de celebraciones religiosas entre semana, pues ocasionaban problemas en la producción. Así que 
algunos empresarios optaron por pedir permiso al arzobispado para poder mantener abiertas sus industrias 
esos días. Los señores hijos de H. P. Portilla y Luinaga pidieron licencia para que los empleados y 
trabajadores de las fábricas de San Ildefonso y Minerva puedan trabajar los días de fiesta entre semana. 
AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie correspondencia, 1879 Caja 123 Exp. 11. 

204 
 



1891 y 1892, que las organizaciones obreras católicas tuvieron su mayor expansión.84 

Manuel Ceballos apunta que entre 1899 y 1902, fue la época en que se registraron más 

fundaciones, encontrándose alrededor de 15 nuevas organizaciones laborales católicas 

en todo el país, llegando a ser alrededor de 40 las que funcionaban en esos años.85  

En agosto de 1891 tuvo lugar la fundación de la “Liga Católica”, una 

organización masculina que podría considerarse el proyecto más ambicioso en términos 

de asociaciones. Ésta fue instituida por Bernardo Durán, antiguo miembro de la 

Sociedad Católica, quien pretendió “seguir” los planteamientos de la Rerum Novarum 

proyectándolos como el medio para lograr la conciliación de los extremos sociales, a 

través de la formación de comisiones en la Liga, que congregaran a trabajadores, 

profesionistas y empresarios (desde obreros, abogados, sacerdotes, médicos, ingenieros, 

comerciantes, hasta comerciantes, artesanos y obreros), en un intento por integrar a los 

sectores productivos recordando el papel de cada uno en la economía, ayudando 

particularmente a evitar la sobre explotación de los trabajadores mexicanos. No 

obstante, las divisiones internas generadas por las diversas opiniones acerca de la 

conciliación evitaron que ese proyecto fuera duradero.86  

Hacia la última década del siglo XIX, una nueva generación de católicos 

mexicanos se muestra proclive a unir el progreso liberal con el catolicismo, afirmando 

                                                 
84 Desde 1875, los arzobispos de la república habían dispuesto que debía evitarse que la dirección de las 
obras católicas estuvieran dirigidas por sacerdotes, quienes tendrían una labor de inspección. Eso cambió 
en 1905, cuando José Mora y del Río, sucesor de Labastida desde 1892, estableció que la organización de 
las sociedades católicas de seglares debía sujetarse a la autoridad de un sacerdote nombrado por el 
arzobispado, además de que debían contar con las licencias del arzobispado para su funcionamiento. 
Mora y del Río fundó la Confederación de Círculos Católicos de Obreros, como tantos otros proyectos. 
En el primer Congreso Católico Mexicano, celebrado en Puebla en 1891, se  crea la Junta Central 
permanente de las conferencias católicas nacionales, con el objeto de crear una gran asociación que 
unificara la acción de todos los católicos en el país. 
85 Las 40 organizaciones funcionaban en 20 poblaciones del país. El autor considera que 1902 es el año 
del despegue del catolicismo social en México, respaldado por la red de asociaciones ya existente.  Los 
otros tipos de organizaciones que recibieron impulso en esos años fueron las: “escuelas de artes y oficios, 
congregaciones marianas y círculos católicos.” Ceballos, 1991, pp.169-171. 
86 La Liga agrupó a dirigentes católicos conservadores e intransigentes que no estaban de acuerdo la idea 
de lograr una conciliación con el gobierno liberal, que sí era apoyada por la mayoría de la jerarquía 
clerical en el país; en su lugar, pretendían la instauración de un gobierno católico que formalmente 
suprimiera las disposiciones de la Reforma. La Liga fue formaba por Próspero María Alarcón, en ese 
momento vicario de la arquidiócesis de México y por otros miembros de la jerarquía clerical, quienes 
guardaron una posición conciliadora, opuesta a la que manifestaban los laicos en el periódico El cruzado, 
órgano oficial de La Liga, fundado 1893 y desaparecido al año siguiente. Las divisiones llevaron a 
Alarcón a separarse de la asociación siendo arzobispo de México. Las organizaciones católicas laborales 
que pudo anexar tuvieron un carácter local y fueron formadas por más obreros que patronos. Finalmente 
La Liga cerró tras un escándalo protagonizado por el encargado de las finanzas que fue acusado de llevar 
a la quiebra a la organización. Ceballos, 1991, pp.99-100. Otra asociación del mismo tipo, fue la Sociedad 
Cooperativa de Tipógrafos Francisco Díaz de León, que pretendía auxiliar a los trabajadores, en 
enfermedades, muertes, y nacimientos, para ser un elemento de unión entre el capital y el trabajo, misma 
que nace en septiembre de 1891. 

205 
 



que los mexicanos podían ser liberales y católicos al mismo tiempo, sin que ello 

implicara conflicto alguno, antes bien, era benéfico y deseable para el país ese tipo de 

unión, entre el progreso material y político liberal y los principios morales y 

ordenadores que daba el catolicismo. Los textos del eclesiástico Agustín Rivera, son un 

ejemplo de esta apertura, pues realiza una defensa de la unión entre liberalismo y 

catolicismo.87 

Sin embargo, en esa década se produce una crisis económica que apresura una 

serie de reformas legales y aumenta la injerencia del poder ejecutivo en la economía del 

país, atrayendo mayores críticas al capitalismo y al Estado. La pérdida de cosechas, el 

déficit presupuestario y la disminución del precio internacional de la plata, llevaron al 

país a una importante crisis económica y agravaron las condiciones sociales de la 

producción, pues impactaron negativamente el empleo, los salarios y las condiciones 

laborales con la sobreexplotación de los trabajadores.  

El papel del Estado en la liberalización económica, como garante de las 

condiciones legales que permiten desarrollar los derechos económicos es sustituido por 

un proceso de centralización estatal que introduce tres aspectos: el desplazamiento de la 

labor legislativa del congreso a favor del Ejecutivo; la mayor preponderancia de las 

negociaciones políticas informales en atención a intereses particulares de una minoría y 

en detrimento del papel de la ley; y el aumento del poder presidencial sobre los poderes 

locales, colocando a los gobernadores y a los jefes políticos como sus principales 

agentes, a los que se trató de sujetar de tal manera que la oposición no fue canalizada, 

sino socavada por cauces informales.88 

El presidente Porfirio Díaz organiza una reforma en la legislación sobre la 

administración de los recursos naturales, el comercio y el crédito financiero, que 

extendió las facultades formales de la federación en dichas áreas, a costa de las 

prerrogativas de los gobiernos estatales y las autoridades municipales.89 Esta legislación 

                                                 
87 Esta postura pudo desarrollarse con mayor holgura hasta la última década del siglo XIX, luego de que 
había trascurrido un tiempo suficiente entre los violentos conflictos clero-gobierno, y se había dado paso 
a una nueva generación de católicos, varios de ellos proclives a lograr un nuevo acuerdo con el régimen. 
Rivera, Agustín. Entretenimientos de un enfermo: juicio crítico de la obrilla intitulada “El liberalismo es 
pecado”, Lagos de Moreno, 1891. 
88 Luna, 2001, pp.173-175. 
89 La ausencia de circulante generada por la crisis económica había llevado a la búsqueda de nuevas 
fuentes de ingresos a través de la reorganización de la legislación hacendaria, con la cual se pretendía que 
la federación pudiera consolidar “una esfera fiscal propia”. Dentro de las medidas más importantes se 
destaca la supresión de varias alcabalas internas que databan del periodo colonial, con el objeto de liberar 
definitivamente el comercio y abaratar los insumos en la producción; por otro lado, se pretendió organizar 
un gran registro catastral para gravar de la propiedad raíz y que sus recursos fueran manejados por la 

206 
 



tuvo un doble efecto: por un lado, socavó la gobernabilidad política que había 

establecido hasta entonces el liberalismo, en la cual se había pretendido representar y 

conciliar las demandas políticas y económicas tanto de ciudadanos como de los estados 

de la federación; y por otra parte, amplió los medios de negociación de la presidencia de 

Díaz para consolidar sus alianzas con las élites locales y extranjeras en asenso, pues 

estuvo en posibilidades de otorgar concesiones para la explotación de recursos 

naturales, comerciales y financieros, a cambio de su lealtad política, transformando la 

intención igualitaria y equitativa del liberalismo económico, en una tendencia 

oligárquica que sólo benefició a unos cuantos.90  

Ello conduce a una menor y más rígida interacción entre las esferas de poder de 

los estados y la federación, como una segunda etapa del federalismo que va de 1890 a 

1911.91 

Los católicos conservadores no dejan de señalar que esa política de estímulos 

olvidaba a los sectores trabajadores.92  

A pesar de su crítica al capitalismo, las corrientes sociales del catolicismo no 

diseñan un proyecto económico que, en su estructura, fuese un modelo distinto de éste 

que, por ejemplo, propusiera la transformación de la propiedad privada, o frenara el 

desarrollo industrial. Si bien se acusa al capitalismo de otorgar un exacerbado enfoque 

                                                                                                                                               
federación. Ello significaba que buena parte de los recursos generados por los estados serían apropiados 
por la federación. Luna afirma que en ese tiempo empezó a destacarse la finalidad hacendaría sobre la 
política reflejada en una mayor exacción fiscal “sobre sectores productivos nuevos, afectando 
especialmente a la minería… y a la producción manufacturera”, pero no así a los sectores productivos 
“tradicionales”, por ejemplo la agricultura. Luna, 2001, pp.287-288. 
90 A las concesiones sobre la explotación de recursos, se sumaron la serie de exenciones fiscales, la fuerte 
inversión para la construcción de la infraestructura que mejoró las vías de comunicación y los medios de 
transporte, sumado a la reducción de los impuestos y demás facilidades para apoyar el funcionamiento de 
ambiciosos proyectos tuvieron un costo político y social que se expresará a finales de esa década. La 
actuación del Estado a favor de los grandes empresarios, hacendados, comerciantes e industriales, 
nacionales y extranjeros, y la gran influencia que éstos operaron en la economía, a través de mecanismos 
informales, dieron al liberalismo un carácter oligárquico que lo llevó a perder, en la década de 1890, “su 
función redistributiva”. Luna, 2001, p.173. 
91 Carmaganani, 1993, p.169. 
92 Además de la parte legal, la presidencia de la república se preocupó por incentivar materialmente las 
inversiones de capital en distintos sectores productivos, a través de la creación de la infraestructura 
necesaria para el desarrollo de la minería, la agricultura y el comercio, por ejemplo, mediante la 
construcción de vías de transporte y comunicación. A pesar de que esa inversión tuvo como uno de sus 
objetivos la creación fuentes de trabajo para las clases menos favorecidas, no se fue suficiente para 
solventar la crisis económica. La voz de México, 18 de abril de 1900. Las críticas se centraron en tres 
aspectos sociales de la liberalización económica: Se continuó con la crítica a la sustitución de la fuerza 
laboral humana por la mecanización que generaba desocupación; la formación de grandes capitales 
concentrados en pocas manos, en contraposición a una mayoría empobrecida, y la generación de un 
sentimiento de descontento social por la desigual repartición de la riqueza que ponía en peligro la paz y 
estabilidad social. La crítica de los activistas católicos se producía en el contexto del fortalecimiento del 
interés de los católicos por retomar su participación política. La Voz de México, 18 de abril de 1900; El 
País, 22 de octubre de 1899, 20 de enero de 1900, 25 julio de 1906 y 29 de julio de 1907. 

207 
 



materialista a la economía, se apoya el desarrollo del progreso material de las naciones, 

pues se reconoce en la felicidad material uno de los medios para lograr el desarrollo de 

la virtud individual. La prosperidad de las naciones no podría lograrse sin el “progreso 

de las industrias y del comercio, del florecer de la agricultura y de tantas otras cosas 

que, cuanto mejor fueren promovidas, más contribuirán a la felicidad de los pueblos.”93  

Lo que se proponen, entonces, es “catolizar” el sistema económico existente para 

hacerlo perfecto en términos cristianos, único y hegemónico, capaz de transformar y 

lograr la integración de toda la sociedad, equilibrando la producción material capitalista 

con las relaciones sociales, haciendo a todos partícipes de los beneficios de ella.  

La “catolización” de la economía pretende evitar que el fin de la liberalidad 

económica sea la riqueza material en sí misma, y que la explotación humana se 

convierta en el medio para lograrla. Había que regular y equilibrar la economía 

capitalista, no destruirla.  

La propuesta del catolicismo social es “alterna” en tanto que propone ciertos 

cambios a la economía capitalista que más tarde se organizan en una opción política 

formal. Sin embargo, no es una opción totalmente distinta, en el sentido de marcar 

diferencias estructurales con el sistema económico que critica. Entonces, más que ser 

una propuesta alterna, como la historia ha querido presentarla, resulta una propuesta 

particular, con coincidencias y desacuerdos, que para 1891 anuncia una opción política 

formal, con el objetivo de restaurar los principios del catolicismo como parte esencial 

del ejercicio del poder político y de la constitución de la nación mexicana. La Iglesia 

tendría una serie de prerrogativas para controlar espacios públicos desde donde ejercer 

su función como institución de orden, moralización y equilibrio entre los distintos 

sectores sociales, sin que ello significara el retorno a la antigua unión Estado-Iglesia.94 

A pesar de las fundaciones, el asociacionismo católico de corte laboral no llegó a 

responder a las grandes expectativas de sus dirigentes y la jerarquía, que esperaban 

rebasar el asociacionismo secular, pues si bien se formaron asociaciones y círculos de 

trabajadores en varias poblaciones del país, no se logró articular una gran organización 

nacional con representación en cada una de las diócesis como se proyectó.95 

                                                 
93 La “suficiente abundancia de bienes materiales” era necesaria “para el ejercicio de la virtud”. Rerum 
Novarum, ..1891. BEC-VE, http://www.multimedios.org/docs/d000382/. 
94 En 1891, se hizo un llamado para la formación de un partido político al estilo del partido católico 
alemán en 1891. Véase El Tiempo, 9 junio de 1891. 
95 Estas se formaron en México, Guadalajara, Pachuca, Oaxaca, Puebla, Morelia, Puebla y Colima. 
Manuel Ceballos culpa de ello a la falta de “capacidad de acción” de los católicos mexicanos y a que lo 

208 
 



 

A. Los congresos católicos 

Uno de los aspectos que mejor expone la fortaleza adquirida por los católicos en 

ejercicio del derecho de asociación son los congresos católicos. Los congresos 

evidencian la preocupación de los diversos sectores del catolicismo por la “cuestión 

social”.  

En febrero de 1903 tiene lugar la celebración del Primer Congreso Católico 

Mexicano, al año siguiente se organiza el segundo en Morelia, en 1906 el tercero en 

Guadalajara y el cuarto en Oaxaca, en 1909. De igual manera, el análisis de los 

problemas del campo es de especial interés para varios sectores católicos que se dan a la 

tarea de organizar cuatro congresos agrícolas: dos en Tulancingo en 1904 y 1905, uno 

en Zamora en 1906, y dos años después una Semana Social Agrícola en León.  

Los congresos se ubicaron en el marco de la discusión sobre los objetivos del 

catolicismo social en México y son el escenario donde se evidencian las diferencias 

entre los diversos sectores de la iglesia.96  

El clero muestra al menos dos posturas en torno a los problemas del campo: 

quienes apoyan las propuestas plasmadas por el catolicismo social y quienes hacen una 

interpretación más personal y hasta cierto punto opuesta a la postura oficial.  

La organización del IV Congreso Católico de 1909, celebrado en Oaxaca, 

expone la diversidad que caracteriza a ese tipo de organizaciones. Este congreso fue 

considerado por varios sectores católicos como un desvío a la reforma social de los 

congresos anteriores. Su temática principal, definida por el obispo Eulogio Gillow, no 

fue el problema de los obreros, sino la cuestión indígena de México, que a los ojos de 

algunos autores era un asunto sin mucha repercusión.97 

Sin embargo, el interés de Gillow por la cuestión indígena no resulta 

improvisado. Al igual que el obispo de Yucatán, Gillow su ejercicio episcopal en una 

                                                                                                                                               
sacerdotes eran pocos y su iniciativa no podía organizarse con tan poco personal, si se considera que 
había 3 sacerdotes por cada 10 mil habitantes. Ceballos, 1991, p.236.  
96 Manuel Ceballos apunta que estas asambleas reunieron a una diversidad de sectores cuyas diferencias 
impidieron la formación de una postura única, que se pudiera considerar  representativa de la iglesia 
católica. Ceballos, 1991, 174.  
97 Eulogio Gillow nació en la ciudad de Puebla el 11 de marzo de 1841. Desde los diez años fue enviado a 
estudiar a Inglaterra donde permaneció por espacio de tres años en el colegio Stonyhurst dirigido por 
jesuitas. Posteriormente pasó al colegio de Alost en Bélgica, también jesuita, donde concluyó sus estudios 
en humanidades. Ingresó a la Academia Eclesiástica de Nobles, donde estudió diplomacia, y concluyó sus 
estudios sacerdotales en la Universidad Gregoriana. Regresó a México y en 1879 se unió a la fundación 
de la Sociedad Agrícola Mexicana. El perfil de la Sociedad muestra una decidida inclinación por la 
inversión de grandes capitales nacionales y extranjeros, el desarrollo de la gran exportación de productos 
agrícolas y el establecimiento de un banco agrícola. En 1887 fue nombrado obispo de Oaxaca. 

209 
 



jurisdicción con una preponderante población indígena, lo acercan a las condiciones 

laborales de los indígenas campesinos.98 A ello debe agregarse la percepción particular 

que desarrolla desde su posición como hacendado. 

El congreso de Oaxaca evidencia que las prácticas al interior de las asociaciones 

católicas no siempre resultan del consenso entre sus participantes, sino de imposiciones 

por parte de la jerarquía y los dirigentes. Gillow se impone en el congreso de manera tal, 

que buena parte de las conclusiones son redactadas por él.  

La principal referencia al conflicto en el campo es el “lucro indebido” del patrón 

a costa del salario del trabajador agrícola indígena.99 No obstante la solución que 

Gillow plantea no es el aumento del salario, como sugería la Rerum Novarum, pues su 

experiencia había mostrado que los indígenas empezaban a trabajar menos “no teniendo 

aspiraciones y satisfechas sus necesidades y las de su familia preferían el ocio, madre de 

todos los vicios.”100  

En su lugar, propone la acción paternal de los patronos para organizar la 

retribución de los trabajadores, en aquéllos medios que les reportaran un “beneficio 

material, moral y religioso”.101 Por ejemplo, se propone la preparación técnica de los 

trabajadores del campo. Se discuten, además, los medios para mejorar la alimentación, 

el vestido y la habitación de los peones en las fincas de campo, haciéndolos partícipes 

de la “mayor utilidad” en las fincas.  

El congreso, al igual que las asambleas católicas anteriores, dirige su mirada 

hacia reformas que no modifican sustancialmente la propiedad de la tierra y la posición 

de los terratenientes y empresarios. 

Hay que señalar que a pesar del dominio de la autoridad episcopal en ese 

congreso, es una práctica asociativa que contribuye a moldear la participación 

individual en aspectos políticos y sociales.  

 

 

                                                 
98 Daniela Traffano nos muestran los medios de que se vale para establecer un diagnóstico de la situación 
de los pueblos indígenas y sugerir las reformas convenientes en materia económica y administrativa. 
Traffano señala que la información recogida daba noticia geográfica de la ubicación de los pueblos, de la 
orografía e hidrografía de la zona; del estado de las parroquias, de la percepción pecuniaria, del tipo de 
trabajo que elaboraban los pobladores, etc. Traffano, Daniela. Indios, curas y nación la sociedad indígena 
frente a un proceso de secularización Oaxaca, siglo XIX. Tesis Doctor en Historia El Colegio de México, 
Centro de Estudios Históricos, 2000, p.93. Para información sobre las visitas pastorales, véase Esparza, 
1985.  
99 “Conclusiones del Congreso de Oaxaca”, cfr. en Esparza, 1895, p.115. 
100 “Conclusiones del Congreso de Oaxaca” en Esparza, 1895, p.137. 
101 “Conclusiones del Congreso de Oaxaca” en Esparza, 1895, p.137-138. 

210 
 



c) El asociacionismo de auxilio social 

Las asociaciones de caridad fueron el medio para poner en marcha las acciones 

de los católicos en beneficio de los pobres, enfermos, huérfanos y desamparados.102 A 

diferencia de los tipos de asociación que he referido, ésas no sólo fueron laicas, sino 

también religiosas. 

A. Las asociaciones laicas 

Como se mencionó, la Asociación de San Vicente de Paul y la Sociedad Católica fueron 

dos grandes precursoras de la acción católica mexicana laica, con una fuerte vinculación 

eclesiástica.103 La Sociedad logra extenderse rápidamente en las parroquias del 

arzobispado y en otras jurisdicciones eclesiásticas del interior de la república, 

organizando a sus afiliados a través de comisiones, como la de escuelas, obreros, 

protección de cárceles, hospitales y literatura, entre otras.104  

La fuerza de la Sociedad es tal, que desde los primeros años de funcionamiento, 

establece varios periódicos en la capital y en los estados, en donde se difunden las 

posiciones del catolicismo respecto de distintos temas, que básicamente tratan de 

demostrar el fundamento religioso de la vida secular de la nación mexicana.105  

                                                 
102 Para muchos católicos, la necesidad religiosa que los impulsaba a prestar auxilio social partía de la 
insuficiencia de los recursos oficiales que pudieran cubrir ese tipo de necesidades. Silvia Arrom muestra 
en su trabajo sobre el Hospicio de Pobres de la ciudad de México, instaurado en 1774, el declive de 
instituciones de caridad desde que el Estado se asumió como el responsable de administrar la 
beneficencia. Arrom, 1996, p.42. Desde la primera mitad del siglo XIX se hablaba de la situación 
angustiosa generada por los conflictos bélicos en el país. En un carta titulada “Representación de un 
artesano al supremo poder legislativo”, su autor, que permaneció anónimo, señalaba que la pobreza de las 
familias mexicanas había aumentado después de la independencia, modificando la antigua “seguridad” y 
acceso al trabajo que tenían en el orden colonial. “Representación de un artesano al supremo poder 
legislativo”, en La Voz de la religión, México, 26 de agosto de 1848, no.12 p.334. 
103 La asociación llegó a considerar la conveniencia de efectuar un congreso católico con miras a estrechar 
los lazos entre los mexicanos. Sin embargo, dado el contexto de eso momento, del que su exilio formaba 
parte, Labastida aconsejó esperar un tiempo más prudente. “Carta de Labastida a los Sres. de la Sociedad 
Católica.” Roma, 17 abril de 1869 AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Correspondencia, Caja 45 Exp. 
5  
104 “Aspectos de la organización de la Sociedad Católica de México,” 1873. AHAM, Sección Secretaría 
arzobispal, Asociaciones piadosas, Caja 92 Exp. 70. En el arzobispado de México se registraban varias 
peticiones para la erección de la Sociedad en las parroquias, por ejemplo en Tlalnepantla, Cuautitlán, 
Monte Alto, Tacaba, Chalco, Tejupilco, entre otros. AHAM, Sección Secretaría arzobispal, varios 
expedientes de las series Parroquias y Asociaciones piadosas. 1870-1879. También, se envían informes de 
las actividades de catequización –considerada parte de las obras de auxilio social- en cárceles, parroquias, 
orfanatos y hospitales, por ejemplo, Luis Álvarez Leal, Presidente de la comisión de beneficencia de la 
Sociedad Católica, pedía licencia para la comunión de los niños y jóvenes de la escuela correccional. 
1883 AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie Asociaciones piadosas, Caja 151, Exp. 34. 
105 Entre las publicaciones se destacan, La Sociedad Católica, que dio inicio en 1868 y tuvo una vida de seis 
años, tras los cuales fue reemplazada por la Miscelánea Católica, y La Voz de México, la cual se puede 
considerar la publicación más influyente, pues contó con importantes colaboradores en sus casi cuatro 
décadas de vida (de 1870 a 1909), entre ellos, Rafael Gómez, Trinidad Sánchez Santos, José de Jesús 
Cuevas y Miguel Martínez. Las sociedades católicas del interior del país fueron activos promotores de la 
prensa católica, entre los periódicos se encuentran: La Época, de Orizaba Veracruz, (1870 a 1896), La 

211 
 



Sin embargo, son las organizaciones laicas vicentinas las que alcanzan mayor 

impacto al agrupar a un importante número de hombres católicos primero, y 

posteriormente mujeres en buena parte del país, en actividades de auxilio social, a través 

de la formación de las Conferencias de San Vicente de Paul.106  

La Sociedad Vicentina tiene una estructura centralizada y jerárquica –formada 

por presidentes, secretarios, tesoreros y vocales, que reproducen las conferencias 

locales-, con sede en el arzobispado de México y, en sus orígenes, afiliada a la Sociedad 

Francesa de San Vicente de Paul. Las Conferencias se extienden a buena parte de las 

diócesis de la república, agrupando a un número considerable de católicos que se 

encargaron de recaudar fondos y organizar las obras caridad. La prensa católica destaca 

la labor social de los vicentinos, pero en ocasiones reprocha a sus miembros la tibieza 

en que llegaron a caer sus acciones en determinadas coyunturas políticas.107  

Desde 863 había tenido lugar la Asociación de Señoras de la Caridad de San 

Vicente de Paul, también conocidas como Damas Vicentinas, las cuales se extendieron a 

diferentes puntos del país, agrupando a mujeres católicas que en su mayoría pertenecían 

a las élites regionales, en torno al desarrollo de numerosas obras en auxilio a los pobres, 

huérfanos y enfermos, así como en la enseñanza, con la formación de escuelas católicas.  

Las sociedades dependen del tamaño de la población donde se organizan y del 

resultado del trabajo proselitista de los societarios, alcanzando en la década de 1870 su 

mayor auge, con entre 30 y 40 miembros por cada sociedad.108 Los prelados de las 

provincias eclesiásticas promueven formalmente la instauración de las Conferencias en 

sus territorios, para atender “al estado aflictivo de las condiciones y circunstancias 

                                                                                                                                               
Linterna de Diógenes, en Guadalajara (1877-1905), El Pueblo Católico, en León (1883-1914) y El 
estandarte de San Luis Potosí (1891-1914). Ceballos R. Manuel. “Las lecturas católicas: cincuenta años 
de literatura paralela, 1867-1917”, en Historia de la Lectura en México. El Colegio de México, 1988.  
p.153-204; Del Palacio Montiel Celia “Las instituciones del catolicismo social en México. La prensa.”  
106 La expansión dio inicio en 1845, en las principales ciudades de las jurisdicciones eclesiásticas 
mexicanas: Ciudad de México, Toluca, Puebla, Guadalajara, Morelia, Guanajuato, etc. 
107 “Satisfactorio es el aspecto que ofrecen las Conferencias de San Vicente de Paul en la República. 
Algunas de las existentes en la capital habían suspendido sus reuniones por falta de recursos o por tibieza 
de parte de sus miembros, y han reanudado ya sus trabajos, siendo considerable el número de familias 
menesterosas a quienes todas ellas socorren.” “Las Conferencias de San Vicente de Paul” La Cruz, T.VI 
México Diciembre 3 de 1857, no.10, pp. 366- 365. 
108 Hacia 1870, se alcanzó uno de los mayores números de afiliados activos, con un total de 1,922; 
además de 666 miembros honorarios que contribuían económicamente con la sociedad. Después de lo 
cual el número decreció, así como también la cifra de conferencias, registrándose un total de 1,536 
miembros activos en 1894, agrupados en 120 asociaciones. 

212 
 



actuales de nuestra sociedad” y otorgar “la legítima caridad cristiana, justamente 

adecuada a las exigencias y a las necesidades peculiares de los últimos siglos.”109 

Las áreas donde la Sociedad Católica y los vicentinos lograron mayor 

repercusión fueron la salud y la educación, pues hicieron esfuerzos notables por 

organizar y mantener hospitales y escuelas.  

La actividad principal que interesa resaltar del activismo católico es la 

educación. Y es que la educación ha sido un tema central para la iglesia, particularmente 

desde el siglo XIX, cuando se le da mayor reconocimiento como el medio secular a 

través del cual se podía lograr una sólida vinculación primaria con la sociedad. Por ello, 

fue un tema central en los documentos pastorales del episcopado mexicano, enfatizado a 

partir de la definición del artículo 3º en la constitución de 1857, que establecía la 

libertad de enseñanza y el fin del dominio del catolicismo en la educación pública.110 

No obstante los obstáculos financieros de los gobiernos civiles, la apertura de escuelas 

públicas de nivel básico tuvo resultados, aunque diferenciados, pero patentes en el 

norte, centro y sur de la república.111  

La jerarquía temió que a causa de la expansión de la escuela pública la sociedad 

mexicana lograra secularizarse rápidamente, dando lugar al nacimiento de 

“generaciones enteras sin religión alguna.”112 Por ello, enfatizó como uno de los 

                                                 
109 Orden Circular del Ilmo. y Rmo. Sr. Dr. D. Crescencio Carrillo y Ancona Dignísimo Obispo Titular 
de Lero y coadjutor de Yucatán sobre la Tercera Orden de San Francisco de Asís y las Conferencias de 
San Vicente de Paul. Mérida Yucatán, Imp. a cargo de José Gamboa Guzmán. 1886. Décima Pastoral del 
Ilmo. y Rmo. Sr. Obispo de Cuernavaca referente a las asociaciones de caridad de San Vicente de Paul 
en la diócesis. Cuernavaca, Luis G. Miranda, impresor. 1897. Carta Pastoral del Ilmo. y Rmo. Señor Dr. 
D. Ignacio Díaz. Dignísimo obispo de Tepic. Conferencias de San Vicente de Paul. Tepic, Tip. de Señor 
San José, 1898. Carta Pastoral en que el Ilmo. y Rmo. Sr. Arzobispo de México Dr. Don Próspero M. 
Alarcón y Sánchez de la Barquera, dirige al V. Clero Secular y Regular acerca de las conferencias de 
San Vicente Paul. México, Imprenta y Librería de la Santa Cruz, 1907. 
110 Artículo 3º “La enseñanza es libre. La ley determinará qué profesiones necesitan título para su 
ejercicio, y con qué requisitos se deben expedir”. Constitución de 1857 “Título I. Sección I De los 
derechos del hombre”.  
111 Para 1895 se asentó que los estados con mayor índice de alfabetización fueron los del norte: 
Chihuahua, Coahuila, Nuevo León y Tamaulipas; en el centro del país, con el Distrito Federal, Hidalgo, 
Guanajuato, México, con alrededor del 16%; y en el sur, Guerrero, Oaxaca y Chiapas con el 9% de la 
población. Estadísticas sociales del porfiriato…1956, pp. 123-124.  
112 A lo largo de varias décadas, la legislación educativa sufrió diversos cambios en un esfuerzo por lograr 
definir y asentar sus bases, la moral fue uno de los elementos discutidos: La ley de instrucción pública de 
1867, estableció la enseñanza de la moral en las escuelas públicas. En 1874 se refrendó ese principio, al 
que se sumó, al año siguiente, el proyecto de reglamentación del artículo tercero. Dicho proyecto disponía 
que los límites de la libertad de enseñanza y la obligatoriedad de la enseñanza básica fueran los valores de 
la “moral universal”, concepto que el catolicismo consideró demasiado vago y secular. El proyecto fue 
criticado por los periódicos católicos, pues consideraron que los límites impuestos a la instrucción con 
base en los valores de “la moral universal”, impedían el desarrollo de una verdadera libertad de 
enseñanza. Dichos valores no eran explícitos a los ojos de los católicos y su temor radicó en que fue 
establecida una sanción para aquéllos que actuaran en su contra. En ese sentido, podían ser contrarios a la 
moral católica que podía ser sustituida por lo que llamaron la moral positivista de base material. Si bien la 

213 
 



objetivos del catolicismo decimonónico, la recuperación de la instrucción religiosa 

impartida en las escuelas de nivel básico, donde los niños comenzaban “a germinar en 

sus tiernas inteligencias las primeras semillas depositadas allí por los cuidados de sus 

padres, y especialmente de las madres.”113 La jerarquía apeló a la organización 

parroquial de los laicos, tanto de quienes abundaban “en bienes de fortuna”, como de 

aquéllos que no eran ricos pero tuvieren alguna propiedad, industria, profesión o una 

mediana subsistencia, que permitiera contribuir a incrementar el número de escuelas 

privadas católicas como la opción a las escuelas públicas.114  

Pero sólo un sector privilegiado de la población podía costear ese tipo de 

educación, dejando a los pobres a merced de las instituciones seculares, por lo que con 

base en la legislación que garantizaba la libertad de enseñanza, laicos y religiosos se 

propusieron poner en práctica otras formas de recaudación para ampliar la opción de las 

escuelas católicas a todos los niños. Las asociaciones laicas participaron de la empresa 

educativa a través de la articulación de comisiones de escuelas, que no sólo se 

concentraron en la búsqueda de la financiación de instituciones de nivel básico, sino que 

también llevaron a cabo proyectos para instituir escuelas preparatorias, de artes y 

oficios, y de abogados, además de promover círculos literarios.115  

                                                                                                                                               
libertad de enseñanza la consideraban peligrosa, los católicos defendieron la libertad de los padres de 
familia para establecer los criterios de la educación moral de sus hijos, siguiendo las tradiciones católicas 
propias del pueblo mexicano. “El proyecto de ley sobre instrucción pública” en El Mensajero Católico, 
1875, p.497. En 1879 se suprimió la enseñanza de la moral y en 1891 y 1901 nuevamente estuvo vigente, 
para ser suprimida otra vez en 1908. Justo Sierra entendió la cuestión moral como la práctica de “las 
buenas costumbres”, que otros autores especificaban como el honor, la obediencia, la dignidad personal, y 
el amor a la patria, entre otros. Bazant Mílada. Historia de la educación ele el porfiriato, México, El 
Colegio de México, pp.60-61. 
113 Instrucción Pastoral… 1875 
114 La organización debía darse a través de los cabezas de familia quienes se encargarían de formar la 
colecta de recursos, y nombrar a las personas encargadas del pago y de la enseñanza.  
115 Para 1875 se registra que la Sociedad Católica sostenía 209 escuelas. Las asociaciones femeninas 
fueron activas organizadoras de escuelas, como la Asociación de señoras “El Alma de María” de auxilios 
social, fundada en 1885. Toda la siguiente información referida en esta nota fue extraída del AHAM, 
Sección Secretaría arzobispal, bajo las series específicas a las que se hace referencia. Serie Asociaciones 
piadosas Caja 182, Exp.52. Otra asociación activa fue la Sociedad “Unión y Concordia” de señoras de 
1885. Serie Asociaciones piadosas, Caja 173, Exp. 6. La fundación de sociedades laicas garantiza, hasta 
cierto punto, una organización básica de la población en torno a proyectos escolares y de auxilio social. 
Así, es común que el registro de asociaciones vaya de la mano con la organización de escuelas, como 
ocurrió en Monte Alto, donde en 1872, se había fundado la Sociedad Católica y un establecimiento de 
educación. Serie Parroquias, Caja 73, Exp. 36 La Sociedad Católica imparte clases nocturnas a adultos. 
Serie Asociaciones piadosas, Caja 87, Exp.83. Existen sociedades cuyo objetivo es la instrucción de la 
catequesis, como el caso de la Capilla de San Miguel de Tacubaya, cuyos vecinos forman la propia en 
1880, para instruir a los niños en la religión católica. Serie Parroquias, Caja 128, Exp. 22. Don José María 
Gutiérrez, informa sobre la escuela católica de la Parroquia de San Antonio de las Huertas. 1882, Serie 
Parroquias, Caja 232, Exp.11. En San Cosme también se informa de la escuela existente y los gastos que 
se erogan para sus sostenimiento. 1885 Serie Correspondencia, Caja 222, Exp. 3. De igual manera se 
había organizado una escuela católica en Ajapusco, 1885. Serie Parroquias, Caja 171 Exp. 53. Los 
vecinos de Tlaxcoapan organizan la reconstrucción de una escuela en los terrenos de la Parroquia. 1890 

214 
 



Los sacerdotes también tuvieron un papel activo en la fundación de escuelas, 

pues en varias ocasiones fueron ellos quienes tomaron la iniciativa de los proyectos 

educativos en sus parroquias, aunque formalmente estuvieran impedidos para 

dirigirlos.116 

 

B. Las congregaciones religiosas de vida activa 

A la acción de los laicos y el clero parroquial se suman las congregaciones 

religiosas. Contrariamente a lo que pudiera suponerse, es el contexto de la Reforma 

liberal en México el que anima la expansión de un modelo de  congregaciones de vida 

activa que se diferenciaba de las antiguas órdenes.  

El modelo de las congregaciones de vida activa que estaba teniendo auge en 

Europa se consideró idóneo para el país, pues podía adaptase a las necesidades que 

demandaba la secularización y la nueva posición política de la iglesia. El modelo no era 

del todo novedoso, pues sus orígenes formales se remontaban a la Europa del siglo XVI, 

durante el periodo en que se elabora la respuesta de la Iglesia católica a la llamada 

Reforma protestante,117 en la que tuvo una importancia significativa el movimiento de 

renovación de las órdenes religiosas, dentro del cual se instituyó un nuevo tipo de 

comunidades reformadas, masculinas y femeninas, que prescindieron de la rigurosa 

clausura al optar por una vida religiosa de apostolado activo en la sociedad, combinando 

                                                                                                                                               
Serie parroquias Caja 215, Exp.41. También los periódicos católicos dan cuenta de las actividades en las 
instituciones de educación patrocinadas por el catolicismo, destacándose la enseñanza de la catequesis 
para formar a la niñez y juventud dentro de las filas de Iglesia. Por ejemplo, las noticias sobre las 
comuniones masivas de los niños que toman clases en las escuelas de la sociedad; la apertura de escuela 
gratuitas y el papel de los fieles para que eso pueda darse. A esto se suman los esfuerzos por difundir la 
literatura católica entre la juventud, a través de comisiones literarias, como la Juventud Literaria Católica, 
y los proyectos para formar escuelas de abogacía. La Voz de México, p.30, 331, 426.  
116 El Reverendo Padre Cura de Chalco organizó un establecimiento de educación para niños, 1872. 
AHAM (la siguiente información pertenece al AHAM, Sección Secretaría arzobispal), Serie Parroquias, 
Caja 72, Exp.20. El Párroco de Tula establece una pequeña escuela, 1878. Serie Parroquias, Caja 114, 
Exp.30. El Presbítero don Fabián Pérez Trejo solicita medios para fundar una escuela para niños en la 
población Plazuela de la Lagunilla. 1880 Serie Eclesiásticos Caja 127 Exp.20 El vicario de Amecameca 
informa sobre una escuela próxima a abrirse en la fábrica de Miraflores. 1881 Serie Parroquias Caja 135 
Exp.26 El Párroco de Tezontepec pedía recursos para el sostenimiento de una escuela de niñas que ha 
establecido, lo mismo que el párroco de Chapatongo, 1884. Serie Parroquias, Caja 161, Exp.27 y Caja 
164, Exp.70 respectivamente. El párroco de Xochimilco informaba de la fundación de una escuela para 
niñas, 1887. Serie Parroquias, Caja 220, Exp.22. Todos del AHAM.  
117 La fundación de nuevas órdenes y la renovación de las ya existentes en ese periodo se ha identificado 
como parte del movimiento de la Iglesia católica contra la Reforma. Sin embargo, algunos autores hablan 
de la imprecisión del término Reforma para designar al movimiento llevado a cabo por Martín Lutero, 
dado que, anterior a él, tuvo lugar una ‘primera reforma’, término que supuso, en primer lugar, la 
purificación espiritual de los fieles y religiosos y que más tarde fue utilizado para designar a los 
movimientos luteranos y protestantes. Martín Hernández, Francisco. Historia de la Iglesia, Vol.3, 
Madrid, Editorial Palabra, 2000, p.165. 

215 
 



la labor educativa con la atención social; uno de los más exitosos fue el de las Hermanas 

de la Caridad.118  

No obstante, desde su instauración, ese tipo de comunidades fueron escasas. A 

diferencia de las órdenes contemplativas que, desde fines del siglo XVIII y durante la 

primera mitad del XIX, experimentaron un importante declive, no sólo por la 

secularización y las prohibiciones legales para su organización en varios países, sino 

porque su popularidad había decrecido entre la población, debido quizá, a que la vida 

contemplativa había dejado de ser una de las principales aspiraciones sociales.  

Los liberales mexicanos habían condenado la supuesta falta de libertad que, 

como individuos, ejercían los religiosos, principalmente por el hecho de haber 

profesado un juramento perpetuo por el cual se obligaban a cumplir una serie de reglas 

de por vida. El problema radicaba en la posibilidad de que cambiaran de opinión al cabo 

de un tiempo, permaneciendo atados a una serie de obligaciones que les impedía 

recobrar su libertad.119  

Entrado el siglo XIX, la jerarquía mexicana continúa urgiendo la necesidad de 

modificar la vida de las comunidades religiosas. Las nuevas fundaciones resuelven la 

crítica a la falta de libertad en la vida religiosa, pues se favorece la creación de 

congregaciones de votos simples en detrimento de nuevas comunidades de votos 

solemnes, característica de las antiguas órdenes.  

Los votos solemnes constituían el ritual enfático por el cual se establecía el 

compromiso formal y permanente de consagración, en cuerpo y espíritu, a la vida 

religiosa contemplativa. La solemnidad del acto afirmaba la libre voluntad de los 

postulantes a aceptar los sagrados votos y la promesa de no quebrantarlos nunca. Los 

votos simples, que podían ser temporales o perpetuos, refrendaban las tradicionales 

promesas de pobreza, castidad y obediencia que pronunciaban las órdenes, pero bajo 

ciertas dispensas, dos importantes eran la clausura total y la vida contemplativa.  

                                                 
118 Las primeras en seguir ese modelo fueron las ursulinas; a ese tiempo pertenecen también las 
comunidades masculinas de los jesuitas, hospitalarios, oratorianos, etc. Martín, 2000, p.172. 
119 No obstante, sí existían mecanismos para la anulación de votos, lo cual implicaba la tramitación de un 
largo proceso ante los tribunales correspondientes. Sobre la inconveniencia de los votos perpetuos los 
textos liberales señalaban: “III. Que si bien puede fundarse en la libertad de cada uno la resolución de 
observar los votos que las religiosas pronuncian, es evidentemente opuesto a la misma libertad, 
incompatible con la ley de cultos, e intolerable en una República popular, la serie de medios coactivos 
con que estrecha al cumplimiento de esos votos.” “Decreto de extinción de las comunidades religiosas”, 
México, 26 de febrero de 1863, en Dublán y Lozano, Documento 5832, 
http://lyncis.dgsca.unam.mx/harvest/cgi-bin/DUBLANYLOZANO/muestraXML.cgi?var1=9-
5832.xml&var2=9. 

216 
 



La misión que asumen las congregaciones ya no es la vida de oración en el 

convento, sino su trabajo en el mundo. Esa labor vertebró el carácter de las fundaciones, 

pues transformó al catolicismo contemplativo, en un catolicismo activo, que revitalizó 

labor misionera, capaz de formar nuevos vínculos entre la sociedad y las instituciones 

eclesiásticas. Las reglas de clausura y la exclusiva vida contemplativa, debieron ser 

mitigadas para permitir que los religiosos desarrollaran obras consideradas de utilidad 

para la Iglesia y los fieles. 

Es necesario insistir en que la reforma de la vida religiosa evidencia el espíritu 

de centralización emprendido por la jerarquía romana, lo cual se plasmó formalmente en 

el hecho de que la constitución legal de las comunidades religiosas de vida activa, se 

hiciera no como órdenes, sino como congregaciones o institutos, recibiendo sus 

integrantes el nombre de hermanas (os), no el de monjas (es), título propio de las 

órdenes de votos solemnes. Las congregaciones se organizaron jurídicamente como 

fundaciones de derecho pontificio, es decir, por aprobación de un decreto formal de la 

Santa Sede, de la cual dependían “inmediata y exclusivamente”, en cuestiones de 

gobierno interno y disciplina.120 Hacer de las nuevas congregaciones, fundaciones de 

derecho pontificio, tuvo un doble objetivo: por un lado, disciplinar las comunidades 

religiosas sometiéndolas a una autoridad que mantuviera la inspección directa sobre la 

disciplina interna y evitara el desorden de su vida en comunidad; y por otro, fortalecer la 

autoridad papal, pues aún el obispo diocesano no podía legislar sobre las 

congregaciones, ni hacer visita canónica a sus casas, ni conceder dispensa de leyes 

disciplinares o particulares. No obstante, debían someter a la autoridad de los obispos de 

la jurisdicción donde se instalaran, la aprobación de los siguientes puntos: apostolado, 

apertura y cierre de obras, ejercicio del culto público y bienes temporales.  

La expansión de las congregaciones de vida activa en México tuvo dos vías: la 

extranjera y la nacional y ambas favorecieron el proceso de centralización de la 

autoridad pontificia.  

                                                 
120 Diccionario de Derecho Canónico arreglado a la Jurisprudencia eclesiástica española antigua y 
moderna, París, Rosa y Bouret Editores, 1853, pp.331. Al parecer, desde el siglo XVII, se suprimió la 
autorización para formar más órdenes. Tanto los antiguos y los nuevos institutos se hicieron depender 
directamente de la Sagrada Congregación de Obispos y Regulares en Roma, creada desde el siglo XVI 
para definir y resolver las cuestiones de disciplina de los religiosos de ambos sexos, estableciendo los 
límites de acción de los superiores de las congregaciones, de los obispos donde éstas se fundaran y del 
pontificado. La Sagrada Congregación tuvo su origen en la Contrarreforma del siglo XVI. Una de las 
principales preocupaciones de la Congregación en el siglo XIX fue la reordenación de aquéllas órdenes 
dispersas por los procesos de exclaustración en los distintos países católicos. Canon 292, Capítulo XIV 
De los Regulares, Título III De las personas eclesiásticas, Actas y Decretos del Primer Concilio…1906. 

217 
 



La llegada de religiosos extranjeros tiene uno de sus precedentes más importantes 

con la llegada de las Hermanas de la Caridad y los Hermanos Paulinos, que se trasladan 

al país a mediados del siglo XIX, desde Francia y España, como parte del renacimiento 

de la orden en América, África, Asia y varios países de Europa, motivados por el 

peligro de la secularización.121  

Los legisladores reconocen la novedad de estas organizaciones para la vida 

religiosa del país, pues hacían uso de una libertad de acción y circulación, que para 

muchos no era propia de las órdenes antiguas, sino que era parte de los esfuerzos de la 

Iglesia por superar su propio “atraso”:  

La institución de los Paulinos no se puede tener ni por una orden religiosa como 
la de los regulares, ni por una congregación siquiera. Es cierto que el clero en 
todas partes, ha sido fecundo en recursos contra las libertades cívicas, y que por 
esto los liberales han procurado atacarlos siempre; pero en ninguna de las 
capitales de Europa, a pesar de esto, se ha llegado a prohibir las que siguen las 
reglas de San Vicente de Paul, a que pertenecen los Paulinos y las Hermanas de 
la Caridad, y estas existen aún en la misma Inglaterra y en los Estados Unidos, 
sin que se pueda temer por esto nada contra la libertad.122 
 

El arzobispo de México eligió a los paulinos para iniciar la recomposición 

eclesiástica de su jurisdicción, a través de la “Congregación de la Misión”. Esta 

fundación reorganizó la actividad misionera de los padres paulinos, que consistió en la 

predicación itinerante en las 164 parroquias del arzobispado, en un principio, para dar 

pláticas doctrinales, previas a la visita pastoral.123  

                                                 
121 Hacia 1831 organizan una fundación en Bélgica, en 1851 en Austria y en 1855 en las Islas Británicas y 
Portugal. Textil Léo y P. Marcel. Las Hermanas de la Caridad. Historia Popular de las Hermanas de San 
Vicente de Paul, Imprenta y Librería de la Purísima Concepción, 1889, pp.105-114. En 1845, los padres 
paulinos ya se ubican en la ciudad de León, en el obispado de Michoacán, al frente del colegio de San 
Francisco de Sales. A los paulinos se les atribuyó la organización de la institución como colegio formal, a 
través del auspicio de una cantidad de la renta decimal asignado al Seminario, pues de sus aulas salieron 
numerosos seminaristas, al grado de considerársele una extensión del seminario tridentino de Morelia. 
Memoria instructiva sobre el origen, progreso y estado actual de la enseñanza y educación secundaria en 
el Seminario Tridentino de Morelia, 1845, p.474.  
122 Intervención del diputado Suárez Navarro. Sesión del día 22 de octubre de 1861, Historia del Segundo 
Congreso Constitucional de la República Mexicana que funcionó en los años de 1861, 62 y 63… t.I. 
1990. pp.366. 
123 Labastida había dispuesto que los padres misioneros debían instruir a los fieles para que recibieran 
dignamente el sacramento de la confirmación, trasmitiéndoles los conocimientos “en los principales 
rudimentos de la doctrina cristiana y en las disposiciones necesarias para alcanzar la gracia de los 
Sacramentos.” Edicto del Exmo. e Ilmo. Sr. Dr. Don Pelagio Antonio de Labastida y Dávalos en que 
anuncia a los fieles la continuación de la visita general de la diócesis y establece el orden que se ha de 
observar en ella. Seguido de una instrucción pastoral sobre el sacramento de la confirmación, México, 
Imprenta de Andrade y Escalante, 1866. A pesar de su expulsión, varios jesuitas fueron protegidos por el 
arzobispo de México y refugiados en diferentes puntos de la república, como el obispado de Zamora, para 
escapar de la expulsión. El zamorano Francisco Dávalos, pariente del arzobispo Labastida, es considerado 
uno de los bienhechores más grandes de la provincia jesuita en el siglo XIX. A instancias del prelado, 
Dávalos facilitó las instalaciones de su hacienda “San Simón” para que fuera fundado el noviciado del 

218 
 



El prelado apeló al impacto que sus visitas constantes tendrían en la  población, 

como una forma de consolidar el compromiso religioso, económico, político y social de 

los fieles hacia el catolicismo, para que tomaran conciencia de su deber como católicos, 

el cual exigía, en ese momento, que desempeñaran un papel activo en su 

fortalecimiento.124 En ese sentido, la prédica de los religiosos es de gran trascendencia 

para Labastida, pues cumple tres objetivos: la neocatequización de la población, la 

catolización de las costumbres, y el freno a la desamortización, particularmente a las 

adjudicaciones hechas por particulares.125 El primer objetivo consistía en instruir a los 

fieles en el conocimiento preciso de los elementos ortodoxos de la fe, para suprimir las 

manifestaciones de religiosidad popular, tan repudiadas por la jerarquía; el segundo, 

pretendía promover el orden social y erradicar conductas como el homicidio, la 

embriaguez, la ilegitimidad, el robo, el adulterio, el concubinato, la celebración 

exclusiva del matrimonio civil, entre otros. El tercer propósito, era fundamental para 

regularizar la economía y financiar la recomposición eclesiástica. El arzobispo 

predicaba en sus visitas pastorales, no sólo la obligación de los católicos de llevar una 

                                                                                                                                               
mismo nombre, el 11 de noviembre de 1879. Gutiérrez Casillas, José. Jesuitas en México durante el siglo 
XIX. México, Editorial Porrúa, 1972, pp.266-267. Estos grupos actuaron de manera “clandestina”, 
fundando noviciados y atendiendo parroquias y misiones. Por su parte, los paulinos que salieron del país, 
regresaron a México en 1877, aunque en escaso número. Hacia 1881, la parroquia de Santiago 
Tequisquiac era atendida por un agustino y cuatro religiosos paulinos. La actividad de los religiosos se 
centró en la prédica y catequesis de la población, practicada previa a la visita pastoral de Labastida, quien 
exhortaba a la población a aprovechar “tanto de [la] Misión que actualmente tenía lugar como de la 
segunda visita que venía a practicar”. AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Libro de visita 1881, Caja 
32, foja 25. 
124 Desde 1865, Labastida había reiniciado la práctica de las visitas pastorales en el arzobispado de 
México, misma que, desde entonces se esforzó por dar continuidad. Como al año siguiente Labastida 
había sido desterrado, fue hasta su retorno, en 1871, cuando inmediatamente continuó con su labor 
pastoral. “Libro de visita del Arzobispo Pelagio Antonio Labastida y Dávalos, de 1871 a 1874, a San 
Bernardino de Siena, Xaltocan, Huexotla, Santo Domingo Chimalhuacán, Texcoco, Chiautla, 
Teotihuacán, Teoloyucan, Jaltenco, Santiago Tequisquiac, Huehuetoca, Tula, Tepeji del Río, Jilotepec, 
Atitalaquia, Tetepango, Tasquillo, Santiago Chapatongo, San Bartolomé Tepetitlán, Tecozautla, Mixquic, 
Santa Catarina Ayotzingo y San Juan Bautista Tlayacapan.” AHAM, 1871 CL 141 Exp. 7 Serie Libros de 
visita En los años siguientes, continuó un trayecto que duró varios años, por las parroquias de su 
jurisdicción. La segunda visita dio comienzo formalmente en 1878: “Libro de visita del Arzobispo 
Labastida y Dávalos entre 1877 y 1882.”. AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie Libros de visita 
1877, CL 32 Exp. 5. Véanse además, los informes parroquiales. 
125 La prédica sacerdotal se convirtió en el medio para reforzar la fe y catolizar las costumbres, pues la 
jerarquía reconoció el efecto negativo que estaba teniendo la secularización en la vida religiosa de 
distintos sectores sociales. : el obispo de Chilapa hablaba de predicar a la población a que viviera bajo los 
principios católicos, pues había muchas personas “que viven en una completa ignorancia de los misterios 
de la fe.... se entregan solamente a las prácticas religiosas que mejor les parece, cuidándose muy poco de 
los más principal, no se precaven de aquellas conversaciones, lecturas y malos ejemplos, en que peligra la 
fe...”. Estos eran, decía, “afectos a las novedades en materia de creencias, con peligro inmenso de sus 
almas; llevan su temeridad hasta el grado de concurrir a las reuniones de los sectarios reprobadas por la 
Iglesia. Primera carta Pastoral que el Ilmo. Sr. Dr. D. Tomás Barón y Morales, dignísimo Obispo de 
Chilapa dirige al Venerable Clero y fieles de su diócesis en el día de su consagración, México, Imprenta 
de José Mariano Fernández de Lara. 1876.  

219 
 



vida familiar más cristiana, sino su deber de arreglar “a los que han usurpado bienes 

ajenos para que libraran sus conciencias de estas responsabilidades, haciéndoles ver con 

suma claridad y sencillez las funestas consecuencias de las uniones ilícitas y de la 

usurpación de lo ajeno.”126  

Los párrocos, convencidos del efecto positivo de la predicación misionera, 

constantemente solicitaron las misiones fuera del itinerario de la visita pastoral.127 

Además de los jesuitas y los paulinos, otros religiosos llegaron a México a fines de la 

década de 1860 y principios de 1870, protegidos por Labastida, pero su número era 

reducido.128 Para el arzobispo, existía, además, una razón cualitativa que lo hizo 

promover al clero extranjero durante toda su gestión: una sólida educación sacerdotal y 

una visión mucho más amplia acerca las soluciones para el avance del catolicismo. 

Razones de peso para el prelado, para colocar a varios de estos religiosos en la dirección 

de obras importantes en el país, por lo que algunos eclesiásticos mexicanos se 

consideraron desplazados, iniciándose una disputa informal por los espacios clericales, 

que incluso llegó a ser planteada por el congreso en 1890.129 Sin importar la oposición, 

                                                 
126 AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Libro de visita 1881, Caja 32, foja 25 Un ejemplo de los 
resultados de ese mecanismo es la petición de los confesores, para arreglar la situación de sus fieles, como 
el caso de Regina Belmont, que fue convencida y absuelta por su confesor, el religioso pasionista Pablo 
Greco, de las censuras en que había incurrido, por la adjudicación de una huerta y unos terrenos. AHAM, 
Sección Secretaría arzobispal, Serie Correspondencia, Tacubaya, 1880 Caja 131 Exp. 18. 
127 El párroco de Jojutla informaba del éxito que había tenido la misión. 1872 Caja 14 Exp. 35 Serie 
Parroquias A las misiones se sumaron los religiosos de otras órdenes, como los pasionistas, fernandinos, 
dieguinos y mercedarios. Las misiones duraron formalmente hasta 1890. Algunos ejemplos de peticiones 
son: En 1871, el interino de la parroquia de Temamatla pide una misión para su Parroquia, al igual que el 
cura de Mixcoac y el encargado de Amecameca. Otras misiones más se celebran en Tepetalostoc, 
Tizayuca, Tenango Tepolula, Tepetlaostoc y Tlalnepantla Corpus Christi. AHAM, Sección Secretaría 
arzobispal, Serie Parroquias, 1871, diversas cajas y expedientes. Una década después, se seguían 
practicando con igual entusiasmo, incluso los vecinos se suman a la solicitud de misiones. Las misiones 
revisan el estado de los sacramentos como en Chalco, Tepotzotlán, San Mateo Atenco, Ayotzingo. 
AHAM, 1871, AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Series Parroquias y Conventos, diversas cajas y 
expedientes. 
128 Nieto Asensio, Ponciano. Historia de la Congregación de la Misión en México (1844-1888), Madrid, 
Editorial de los Padres Paúles. 1920. Durante el segundo Imperio habían llegado a México, vía Estados 
Unidos, los padres pasionistas, originarios de Italia. El apoyo de Labastida para su establecimiento fue 
fundamental, pues les ofreció la dirección del colegio de Tepoztlán, que anteriormente había sido casa de 
los jesuitas, para luego colocarlos a cargo de la Iglesia de San José de Tacubaya. Bernola de San Martín, 
Pedro. Álbum Histórico de los Pasionistas de la Provincia de la Sagrada Familia, México, Editorial 
Padres Pasionistas, 1933. Parece ser que la animadversión contra los religiosos, era particularmente 
dirigida hacia los jesuitas, pues otros, como los pasionistas, gozaron de cierta simpatía por sus obras; la 
prensa liberal llegó a reconocer el trabajo de esta congregación, aún sin saber su nombre, pues laboraban 
discretamente para no llamar la atención de las autoridades. Se resaltaba “su caridad del mayor aprecio, se 
ven prontos a todas horas, y aún en las más avanzadas de la noche –llámeles el pobre o el rico- a ir a 
ejercer su sagrada misión”. El monitor republicano, 19 de noviembre de 1867. 
129 En la segunda mitad del siglo XIX, los prelados mexicanos emprendieron una serie de reformas en los 
programas de estudio de los seminarios con el fin de mejorar la instrucción de los futuros sacerdotes. En 
1866, Labastida puso a un grupo de jesuitas europeos al frente de la enseñanza y de la dirección del 
Seminario Conciliar de la ciudad de México, lo que representó la ruptura de la trayectoria educativa de la 

220 
 



gracias a las gestiones del arzobispo, diversas congregaciones inglesas, españolas, 

romanas y francesas, pudieron instalarse en el país, favoreciendo la centralización 

eclesiástica, pero también en beneficio de la Iglesia mexicana, y de sus propios 

institutos en el extranjero.130  

El decreto de expulsión de los religiosos extranjeros, de diciembre de 1874 y 

algunas disposiciones relativas a la vida regular, puso una mayor dificultad para atraer 

religiosos europeos de vida activa, pues su extranjería era el argumento legal que 

justificaba su expulsión.131 La escasez de religiosos de esas órdenes y los frenos legales 

para su funcionamiento, los dejaron sin posibilidades de atender las demandas 

educativas y de atención social del país, que tampoco podía cubrir el asociacionismo 

laico –que en ocasiones llegó a ser inconstante por los conflictos bélicos-.  

                                                                                                                                               
institución. El arzobispo se dijo obligado a tomar esa medida ante la falta de sacerdotes mexicanos que 
intelectualmente estuvieran preparados para hacerse cargo de la reforma educativa. Varios miembros de 
la jerarquía clerical afirmaban no entender esa medida, entre ellos, el entonces obispo de León, José 
María de Jesús Díez de Sollano, quien consideraba que Labastida había invadido áreas educativas que 
tenían una organización consolidada y un personal capacitado que debían ser respetados como parte de 
una herencia institucional. Véase Bautista García, Cecilia A. Clérigos virtuosos e instruidos: los 
proyectos de reforma del clero secular en un obispado mexicano. Zamora, 1867-1882. Tesis para obtener 
el grado de maestra en historia. Zamora, Mich., Centro de Estudios Históricos El Colegio de Michoacán, 
A.C. 2001. Años después, la llegada de clero extranjero seguía viéndose como el cierre de espacios para 
el clero mexicano, al punto de ser retomada, nuevamente, en el congreso. Y es que para los diputados 
liberales, la presencia de religiosos europeos, particularmente de los jesuitas, era la causa de la 
romanización eclesiástica que debilitaba al clero nacional y promovía su falta de arraigo y la pérdida de 
recursos hacia otras iglesias: “Llegan a México –los religiosos extranjeros, reciben la bendición 
apostólica y se reparten los curatos y los oficios más pingües de la república. Entonces comienza la 
rapacidad de los diezmos, de las limosnas, del entierro y del bautismo…Entre tanto, señores diputados, 
nuestro clero pobre…”. “Documento parlamentario. Discurso del señor diputado Mateos en defensa del 
clero mexicano”, en El monitor republicano, 11 de noviembre de 1890, no. 270. Este aspecto será 
desarrollado en el siguiente capítulo. Y es que, efectivamente, varios de ellos sirvieron parroquias, como 
el religioso francés Adrian Roncas, quien había sido párroco de Tlatlaya, Amatepec, y Jantetelco, en el 
estado de México y señalaba que no deseaba volver en un buen tiempo a Francia. Junio 21 de 1883. 
AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie Correspondencia, Caja 222, Exp. 31.  
130 Su sobrino, Antonio Plancarte, gestionó personalmente su llegada a México en las casas centrales de 
los religiosos en Europa. Labastida lo había autorizado y otorgado recursos para el efecto: “cuidando 
únicamente de que traigan en regla todos sus papeles y sean satisfactorias las comendaticias de sus 
Obispos, no sólo escritas, sino verbales, que cuidarás de recoger, con toda escrupulosidad, para prevenir 
un chasco.” En 1883, de un viaje realizado con tal fin a varios países europeos, Plancarte trajo a México a 
siete religiosos: dos ingleses, un francés y tres españoles, con la intención de que realizaran una labor de 
dirección en varias obras educativas y misioneras. Además, financió la preparación especializada de dos 
sacerdotes ingleses, con la condición de que serían enviados a México. De igual manera, invitó a varias 
congregaciones a instalarse en el país, como ocurrió con la Congregación de los Oblatos de María 
Inmaculada, quienes eran esencialmente misioneros para las parroquias pobres de América; los 
Misioneros del S. Corazón de María, fundado por Antonio Claret en España; los jesuitas, que fueron 
particularmente preferidos por el arzobispo, y las Damas del Sagrado Corazón, entre otros. Plancarte y 
Navarrete, Francisco. Antonio Plancarte y Labastida: Abad de Santa María de Guadalupe, México, 
Imprenta Franco-Mexicana, 1914. 
131 Las religiosas extranjeras de la Caridad que se encontraban en México al momento de la expulsión 
eran 55, a las que se sumaron 355 religiosas mexicanas, algunas de ellas sin profesar, que salieron del país 
en solidaridad con sus compañeras de la orden. Mariano Cuevas, Historia de la Iglesia en México, T.V, 
México, Editorial Revista Católica, p.409.  

221 
 



En esa circunstancia, se buscó estructurar un modelo de congregaciones 

religiosas, que siguiera el espíritu de la vida activa que se expandía en Europa, pero a 

partir de una base social nacional, que se “amoldara” a la situación legal de la Iglesia 

mexicana. Las necesidades del propio catolicismo mexicano exigían un modelo 

religioso que brindase una nueva concepción de la espiritualidad dentro de las órdenes e 

hiciera de la acción, en y para el mundo, una misión para afirmar la presencia social de 

la Iglesia y el catolicismo. La salvación se encontraría en el mundo y no en el convento. 

Éste fue un proyecto que logró integrar a los distintos sectores sociales en la 

consecución de un fin pues, por un lado, hubo gran entusiasmo entre las mujeres de las 

élites mexicanas, que participaron en la recaudación de fondos y con la donación de sus 

propias fortunas para la fundación de escuelas, hospitales, orfanatos, noviciados y 

edificación de parroquias-; y por otro, pudieron vincular a los sectores sociales menos 

favorecidos como miembros de las congregaciones. Las mujeres de escasos recursos 

fueron particularmente convocadas a participar, pues la vida religiosa se ofreció como 

una vía para sustraerlas de los nuevos espacios abiertos por el capitalismo, y que eran 

considerados problemáticos.  

Para muchos eclesiásticos de ese tiempo, la participación de las mujeres como 

fuerza laboral en la naciente industria de la época, representaba un peligro latente que 

podía orillar a la población femenina a una creciente marginación y explotación, 

principalmente en las ciudades. La deshumanización del materialismo capitalista hacía 

del trabajo femenino fuera del hogar un problema social, en tanto que exponía a las 

mujeres a una mayor explotación.132 Por ello, las nuevas comunidades se ofrecen a las 

mujeres una opción de vida alterna.  

                                                 
132 El desarrollo capitalista iniciado en el porfiriato obligó a las familias de campesinos y artesanos a 
vender la fuerza de trabajo de todos sus miembros: hombres, mujeres y niños. Vaughan muestra cómo en 
el siglo XIX la familia se reorganizó y se amolda a las exigencias del desarrollo industrial mexicano que 
demandó una mayor participación de la mujer. Vaughan, Mary Kay. “Women, class, and education in 
Mexico 1880-1928”, en Latin Americna Perspectives, Vol. 4 no. 1 Winter and Spring, 1977, pp. 135-152. 
Varios trabajos muestran la manera en que las mujeres se integran al trabajo fabril en el porfiriato. El 
desplazamiento de las mujeres a los espacios laborales hace evidente la percepción ambigua que se tenía 
de la mujer, pues era requerida en el hogar, pero también fuera de él, lo que evidencia el “miedo 
masculino” a la libertad de las mujeres amparado en el mito de la debilidad femenina como “un truco 
ideológico para poder vigilar y castigar a las mujeres.” De esta manera la sociedad porfiriana se debatió 
entre una serie de prejuicios que no eran compatibles con las demandas del desarrollo económico del país. 
Estas mismas contradicciones son las que abordan Carmen Ramos y Francoise Garner siguiendo hasta 
cierto punto una perspectiva feminista.  Radkau, Verena. “La Fama y La Vida”: una fábrica y sus obreras, 
México, Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social, 1984 y Radkau, Por la 
debilidad de nuestro ser: mujeres “del pueblo” en la paz porfiriana.  México, Secretaría de Educación 
Pública 1989. 

222 
 



De igual manera, las congregaciones participan de la revaloración del trabajo 

impulsada por el capitalismo, pues se apropiaron e introdujeron esa idea, en el discurso 

eclesiástico, como un nuevo valor religioso dentro de las congregaciones religiosas: el 

trabajo femenino adquiere un sentido espiritual, al ser instrumentalizado como el medio 

que justificaba la actuación de las mujeres fuera del convento para producir un cambio 

social en beneficio de todas las grupos sociales, particularmente de los pobres, a través 

de la educación y la caridad.133  

De esa manera, varios eclesiásticos se unen a las mujeres católicas de distintos 

estratos sociales para formar las primeras congregaciones mexicanas de vida activa. El 

misionero español José María Vilaseca,134 funda el Instituto de los Misioneros del 

Señor San José y de las Hijas de Maria Josefinas, que en 1884 fue aprobado por el 

arzobispo de México. Su proyecto tuvo un carácter mixto, pues también incorporó la 

formación de religiosos misioneros dedicados a la catequesis de jóvenes y adultos, la 

educación de la niñez, y el reclutamiento de niños destinados al sacerdocio. Más de 200 

sacerdotes se formaron en sus colegios durante el siglo XIX, bajo la impronta misionera 

que tenía como principal fin una nueva evangelización entre la población.  

                                                

Los josefinos tuvieron una rápida expansión hacia distintos puntos de la 

república: en la Casa Central de la ciudad de México se establecieron cursos de 

párvulos, elemental y superior y, posteriormente, las carreras de comercio y la normal 

para mujeres. También llegaron a Toluca, Querétaro, Yucatán, Puebla, Michoacán, entre 

otros estados, con fundaciones de escuelas para niños pobres, pensionados, casas de 

mendigos, internados, hospitales privados y públicos, noviciados, etc. 

Fuera del arzobispado de México, otros sacerdotes promueven la existencia de 

congregaciones en sus parroquias y diócesis, ya sea por invitación a las casas de 

religiosas en Europa y Estados Unidos, o a través de su organización en México.135 En 

 
133 Se consideraba que su labor de caridad, a diferencia de la beneficencia manejada por el Estado, tenía 
un contenido esencial que era la enseñanza religiosa. La labor de las instituciones de beneficencia 
oficiales fue considerada vacía en tanto que no se promovieron con ella los principios religiosos del 
catolicismo. Más que hablar de beneficencia, varios católicos de la época parecen referirse a una idea de 
caridad cristiana. 
134 José María Vilaseca nació en una villa de Barcelona, en 1835. Entre sus obras se destaca la “Imprenta 
Josefina”; y la serie de fundaciones educativas que realizó tanto en Monterrey, como en Saltillo, 
Coahuila. Se dedicó después a las misiones y a la prédica en distintos estados de la república. Estuvo a 
cargo de la capilla del Hospital de San Andrés en la ciudad de México. Murió el 1 de abril de 1910. 
135 Son alrededor de 14 las congregaciones que surgen en el país, hasta 1914. El norte del país fue más 
favorable a la llegada de congregaciones norteamericanas o con previa instalación en los Estado Unidos. 
Uno de los más notables fue la congregación de las Hermanas de la Caridad del Verbo Encarnado, 
quienes procedían de San Antonio Texas. Para 1889, se encontraban en las ciudades de Monterrey y 
Hermosillo, y en Saltillo Coahuila, a donde llegaron a petición del obispo Ignacio Montes de Oca y 

223 
 



la jurisdicción de Guadalajara, por ejemplo, a principios del siglo XX se hace notorio el 

auge de las congregaciones al frente de obras de educación y caridad.136 En Michoacán, 

las nuevas congregaciones hacen de la transformación social una vía para obrar el 

cambio espiritual.137  

                                                                                                                                              

El financiamiento de las obras de las congregaciones tuvo seis vías: primera, el 

que por distintos medios –particularmente recaudaciones personales y funciones 

benéficas- se obtenía de los católicos con amplios, medianos y pequeños recursos –

empresarios, hacendados, financieros, señoras acaudaladas, rancheros y profesionistas, 

entre otros-;138 segunda, las cuotas de las escuelas privadas, que se utilizaban 

básicamente para financiar las escuelas públicas; tercera, las donaciones y legados de 

las fortunas particulares de las religiosas y sacerdotes, particularmente de los fundadores 

 
Obregón, para que se hicieran cargo de un colegio. A pesar de que se enfocaban a la educación de la 
niñez pobre, el colegio de Saltillo impartió clases a las niñas de “las mejores y más influyentes familias de 
la ciudad.” A través de “amigos influyentes” del obispo, la comunidad religiosa “recibió la aprobación 
gubernamental” y fueron reconocidas como profesoras, por lo que las autoridades civiles nombraron un 
comité que presenciaba los exámenes públicos de las alumnas como cualquier escuela estatal, además de 
que el gobernador del Estado presidía las ceremonias de fin de cursos y de entrega de premios. Finck 
Mary Helena. M.A, La congregación de las Hermanas de la Caridad del Verbo Encarnado de San 
Antonio Texas. Breve reseña de su origen y de sus obras por la Hermana, Tesis de Doctorado en 
Filosofía, Washington D.C., Catholic Sisters College de la Universidad Católica de América, 1925. 
136 José de Jesús Ortiz, arzobispo de Guadalajara, encargó a las congregaciones europeas la dirección de 
escuelas y hospitales. Pero también impulsó la formación de las locales, como la Congregación de las 
Siervas de Jesús Sacramentado, instituida en 1904, por el párroco de Zapotlán, El Grande (Ciudad 
Guzmán). Las religiosas asistieron escuelas, primero en varios lugares de arzobispado y después en otros 
lugares de la república. En 1901, los maristas establecieron la escuela preparatoria de la Inmaculada 
Concepción, de carácter privado; para 1914, se sumaron varios colegios privados más, que agrupaban 
cerca de 500 alumnos. En ese mismo año, las Damas del Sagrado Corazón, Salesianas Verbo Encarnado, 
Siervas de María y Reparadoras estaban a cargo de otros colegios. La compañía de Jesús fundó el 
Instituto de San José, y la Sociedad de San Francisco de Sales estuvo al frente del Asilo de San Vicente 
de Paul y de una escuela de Artes y Oficios. Encargadas de varios asilos fueron las Madres de la 
Misericordia. O’Dogherty, Laura. “La política de conciliación en la arquidiócesis de Guadalajara”, en 
Galeana de Valadés, Patricia. Relaciones Estado-Iglesia. Encuentros y desencuentros, México, Archivo 
General de la Nación Secretaría de Gobernación, 1999b, pp.139-151. 
137 En 1888, el obispo de Zamora fundó el instituto que daría origen a la Congregación de las Hermanas 
de los Pobres, Siervas del Sagrado Corazón, en el obispado de Zamora. 
138 En el caso del asilo de niñas fundado en Tacaba por las Hijas de María Inmaculada, se contó con el 
mecenazgo de la señora Carmen Ortiz, una mujer piadosa de la ciudad de México que ofreció un capital 
de cien mil pesos, de cuyo rédito recibirían las Hijas de María un total de 500 pesos mensuales para 
mantener a cincuenta huérfanas. La señora Ortiz no escatimó gasto alguno en la ampliación del edificio 
dedicado al asilo y al noviciado. La construcción de Tacuba, que comprendió un amplio espacio en el que 
se distribuyeron: recibidores, estudios, un oratorio, los lavaderos, la ropería, la enfermería, la parte del 
dormitorio antiguo, la cocina, refectorio, la despensa, los dormitorios nuevo, el salón de niñas grandes y 
la Capilla. Las obras josefinas fueron favorecidas por las actividades de las mujeres laicas comprometidas 
con el sostenimiento de las fundaciones. Sin ellas, difícilmente podría haberse organizado la recaudación 
que facilitó el sostenimiento de asilos, escuelas y seminarios. Tal es el caso de la señora Esther Pesado de 
Villa Urrutia, quien fue reconocida como una de las principales benefactoras, tanto por las Josefinas como 
por las Pasionistas de la Provincia de la Sagrada Familia. Debe destacarse, que además de las 
convicciones religiosas para apoyar financieramente las obras, las católicas eran motivadas por el 
prestigio social generado por “amadrinar” una obra de esa naturaleza. 

224 
 



y miembros de la congregación;139 cuarta, las entregas que hacían las diócesis y 

arquidiócesis; quinta, las posibles inversiones de capitales, y empresas –por ejemplo, 

editoriales- iniciadas por la congregación;140 y por último, los recursos que en ocasiones 

llegaban de las propias autoridades civiles.141 El porcentaje de las fuentes de 

financiamiento varió de una comunidad a otra, y de un periodo a otro, pero fueron 

comunes a las que posteriormente se instalaron en México. 

Es necesario remarcar, que las primeras congregaciones de vida activa instituyen 

un modelo religioso a partir de una idea básica: su misión espiritual era la acción social, 

que se lograba a través de su trabajo en el mundo, es decir, fuera del convento. Ese 

trabajo, insisto, era cada vez más, una labor profesional.142 Con el fin de posicionar al 

                                                 
139 Otro caso es el de la señorita María Rondero, aspirante del Instituto de las Hijas de la Pasión, que más 
tarde sería la congregación de Hijas de la Pasión y Muerte de Nuestro Señor Jesucristo, hizo la donación 
en 1892, de su propia casa ubicada en Tacubaya para que sirviera de noviciado a la naciente 
congregación. Bernola de San Martín, 1933. Otras señoras pusieron a disposición temporal sus casas para 
la estancia de los religiosos que llegaban del exterior, como hizo Catalina Barón de Escandón, quien puso 
a disposición de los pasionistas su villa de Tacubaya, en la cual llevaban una vida discreta, pues afirmaba 
el religioso italiano Juan Gismondi, “hay mayor soledad que en un convento de Italia”, además de ser lo 
suficientemente amplia, con quince habitaciones “distribuidas de tal manera que con mucha facilidad se 
pueden separar y convertir la mitad de la casa para abrir un noviciado independiente de las habitaciones 
de los religiosos ya profesos. La familia Escandón nos la ha cedido por todo el tiempo que queramos sin 
exigir nada; al contrario, nos ayuda de muchas maneras. El único compromiso es el de ir a celebrar la 
misa en la capilla de su jardín, pero sólo los domingos cuando la familia está en casa…” Cf, AGCP 
“Prov. De la Sagrada Familia, en Piélagos, Fernando. Dolores Medina, servicio y fidelidad (1860-1925), 
México,   Curia General de las Hijas de la pasión, 2001, p.19. 
140 Por ejemplo, en el caso de los novicios josefinos, como no todo podían cubrir las colegiaturas del 
instituto, fueron ayudados a mantener sus estudios a través de las donaciones de particulares conseguidas 
por Vilaseca, además de los recursos que llegaban de las suscripciones de los números que, como “El 
Propagador” y “El Sacerdocio”, publicaba la editorial fundada por éste, que para ese tiempo ya tenía el 
nombre de “Biblioteca Religiosa”. Biografía, 1931, p.159.  
141 Esto era más factible en el caso de los hospitales, algunos de los cuales habían sido fundados por los 
gobiernos, pero finalmente, a falta de personal, se les dejaba encargados a las religiosas. Así ocurrió en 
1890, con el hospital civil José María Silva de Zamora, atendido por la Congregación de las Hermanas de 
los Pobres, Siervas del Sagrado Corazón. Éste fue entregado a las hermanas ante la imposibilidad de las 
autoridades para sostenerlo, el aumento de enfermos –que en ese momento eran 35 distribuidos en dos 
salas-, y a la intervención del obispo del lugar. Hernández Cano, A.T. De la Hoguera inextinguible. 
Historia de la Congregación de las Hermanas de los Pobres, Siervas del Sagrado Corazón. Zamora, 
Mich., 1978. 
142 El manejo de escuelas y hospitales requirió que las religiosas recibieran una preparación intelectual 
suficiente en esas áreas, para lo cual fueron preparadas en los noviciados y lograron que sus estudios 
fuesen reconocidos formalmente, pues varias de ellas obtuvieron su título profesional en los exámenes 
públicos establecidos por la autoridad. Algunas otras lo ya eran maestras antes de ser religiosas, como el 
caso de las primeras novicias de las Hijas de la Pasión, Dolores Medina y María de la Cruz Rondero, 
quienes habían presentado exámenes para maestras de primeras letras antes de organizar su congregación. 
Ésa preparación hizo que varias religiosas de la Congregación de los Pobres recibieran entre 1889 y 1891 
el título de maestras de educación primaria. Hernández Cano, 1978, p.64. La profesión de enfermeras 
también fue común entre las religiosas, como en el caso de las Hijas del Sagrado Corazón, quienes se 
constituyeron a partir de la formación de un grupo de enfermeras católicas que estaba al frente del 
hospital del Sagrado Corazón en Gudalajara, en 1905. La congregación de las Hermanas de la Caridad del 
Verbo Encarnado de San Antonio Texas, organizadas desde 1872, y que para 1889 se encontraban en las 
ciudades de Monterrey y Hermosillo, también contaban con una amplia preparación, con base en un curso 
sistemático y un entrenamiento sólido. La superiora de ese tiempo, la R.M. Madeleine, hizo establecer en 

225 
 



trabajo como actividad fundamental, las congregaciones debieron desprenderse de los 

escrúpulos de la vida conventual de clausura, para alejarse de la excesiva penitencia y 

retomar la espiritualidad propuesta por Ignacio de Loyola, sintetizada en los principios de 

“humildad, obediencia, pobreza, desprendimiento y dominio de las pasiones, para lo cual 

no recomienda disciplinas rigurosas ni penitencias extraordinarias.”143 

La labor de las asociaciones en el sector educativo tuvo un impacto eclesiástico y 

otro civil. La importancia eclesiástica radicó en la recuperación de los nexos de la Iglesia 

con la sociedad y de la afirmación de su misión educativa que, sin embargo, no llegó a ser 

hegemónica, como pretendió. Podemos afirmar que, a pesar de los esfuerzos de las 

asociaciones católicas, laicas y eclesiásticas, por superar la educación impartida por el 

Estado, no lograron su objetivo. El avance de las escuelas públicas fue tal, que a pesar 

de que algunos estados no destinaran mucho presupuesto a la educación, se calcula que 

en 1885, existían en la república alrededor de 11 mil escuelas primarias, de las que 

9,236 eran sostenidas por la federación, los estados y los municipios; y mientras que 

sólo 1000, eran auspiciadas por las parroquias y 209 eran sostenidas por la Sociedad 

Católica; siendo las particulares alrededor de 731 –de las que casi un tercio estaban en 

la ciudad de México-, entre las que se supone hay un significativo número de católicas, 

pero que no se precisa en los datos.144 Aún así, la escasez de escuelas y la falta de 

recursos en el país para el sector educativo, hicieron que el Estado respaldara el 

esfuerzo de los particulares para formar escuelas –las cuales podían ser católicas-, 

otorgando útiles y textos escolares, siempre que prometieran seguir el programa 

oficial.145  

                                                                                                                                               
cada hospital de su congregación una escuela de entrenamiento, y enviaba a las enfermeras a las 
“conferencias sustentadas por los más eminentes médicos y cirujanos del país.” Finck Mary Helena. M.A. 
La congregación de las Hermanas de la Caridad del Verbo Encarnado de San Antonio Texas. Breve 
reseña de su origen y de sus obras por la Hermana, Tesis de Doctorado en Filosofía, Catholic Sisters 
College de la Universidad Católica de América. Washington D.C.1925, p.139. 
143 Gonzalbo Aizpuru, Pilar. “La santificación del prójimo” en Ramos Medina, Manuel (Coord.). Congreso 
Internacional: Camino a la santidad: siglos XVI-XX, México, Servicios Condumex, Centro de Estudios de 
Historia de México, 2003, pp.15-38. 
144 El Tiempo, 5 de diciembre de 1885. En 1900, las escuelas católicas representaban el 4%, del total. El 
porcentaje de escuelas católicas es aproximado, pues varias de las escuelas privadas eran católicas, 
aunque no se registraran como tales. Para 1908, el 20% de las escuelas de la república eran particulares y 
un 4.8% eran católicas. Estadísticas sociales del porfiriato…1956, pp.42-46, 56, 80, 127-129.  
145 Afirma Mílada Bazant, que la mayor inversión del Estado propició casos en donde también se dio una 
mayor inversión de particulares, como ocurrió con el Estado de México, Nuevo León y Sonora, quienes 
tenían porcentajes del 34, 20 y 25%, pues tenía el primero 74 escuelas privadas y 72 el de Sonora. Caso 
contrario pasa con los estados de Guanajuato, Michoacán y Aguascalientes, que sí invirtieron poco, lo que 
fue compensado con las escuelas privadas, pues el primero tenía 166, el segundo 56 y el tercero 8. 
Bazant, Mílada. Historia de la educación durante el porfiriato, México, El Colegio de México, 2002, 
p.87-88. 

226 
 



A pesar del discurso de rechazo y de la desconfianza para que el clero 

participara de la educación, muchas veces los gobiernos tuvieron que ceder ante la 

imposibilidad de satisfacer las demandas de todo el país, sobre todo cuando los sectores 

eclesiásticos mostraron su interés por instalarse en zonas conflictivas y de escasos 

recursos. Y es que, además de las escuelas, la jerarquía contaba con las misiones, que si 

bien no eran escuelas en estricto sentido, se enfocaban a la instrucción itinerante de la 

doctrina católica, y en consecuencia, a la prédica de determinados valores de 

convivencia social.146 

La escuela católica y la misión, se presentaron como dos medios para establecer 

los cimientos de la convivencia civil, de educar a la población para el progreso y de 

lograr la pacificación del país. Las congregaciones dividieron sus esfuerzos para formar 

dos tipos de instituciones educativas: las escuelas privadas –algunas de las cuales fueron 

internados-, para educar a los sectores privilegiados; y las escuelas para niños pobres, en 

zonas urbanas, indígenas y rurales.147 A pesar de la separación clasista, la educación 

católica se consideró un proyecto complementario e integrador, pues con los recursos de 

una se empleaban para sostener a la otra, y ambos tipos de escuelas podían estar 

integradas en el mismo espacio físico. 

La evangelización misionera promovida por Labastida se extienden en el resto 

del episcopado, cobrando mayor relevancia en las décadas de 1880 y 1900. Con las 

nuevas congregaciones, la prédica amplió sus objetivos en el plano social y político. Los 

prelados enfatizan la contribución de las enseñanzas del catolicismo a la vida pública: 

por ejemplo, el obispo el obispo de Sonora afirmaba que “la misión de civilizar, enseñar 

e ilustrar a los pueblos, [era] resultado de la potestad del Magisterio que Nuestro Señor 

Jesucristo, confirió a sus Apóstoles”, y que residía tanto en el papa como en los obispos 

                                                 
146 Las misiones consistían en la visita, de dos o más sacerdotes, a diversas poblaciones, en las cuales 
impartían predicaciones catequísticas y ejercicios espirituales. Generalmente, los eclesiásticos distribuían 
su visita por zonas, de manera que en periodos de 10 a 15 días, pudiesen asistir a varios poblados.  
147 El número de ranchos había aumentado a partir de la desamortización, lo que generó el nacimiento de 
nuevas poblaciones que no todas fueron contempladas en los programas de educación. La región menos 
favorecida en cuestión educativa fue el sur, pues los gobiernos locales invirtieron menos y se preocuparon 
poco por instruir a la numerosa población indígena. No es casualidad que los estados con menor 
población alfabetizada en el porfiriato hayan sido los de mayor población indígena, como Guerrero, 
Oaxaca y Chiapas. El problema indígena se hizo más notorio en el discurso católico a principios del siglo 
XIX, pues fue visto como un factor de desigualdad y de tensión social, por lo que se buscaron mejores 
estrategias para armonizar la convivencia entre los sectores sociales opuestos. En el primer congreso 
agrícola de 1904, Trinidad Sánchez Santos habla de que la educación debía ir a la par con el 
mejoramiento de las condiciones de los indios. Una de las acciones más directas para la educación 
indígena fue la emprendida por la Liga de Acción Social, que para 1901 abrió 17 escuelas en haciendas. 
Bazant, 2002, pp.83-86. A esto se suman, proyectos como los del obispo Gillow, quien organiza 
programas especiales para la instrucción de los hijos de los peones indígenas en sus propiedades. 

227 
 



y sacerdotes. La educación religiosa no es un freno a la civilización y al progreso, sino a 

las pasiones y a los “errores modernos”, que confundían al progreso con irreligiosidad, a 

la ilustración con el ateísmo y a la civilización con la negación de la fe; los cuales se 

expresaban en “la inmoralidad siempre creciente, la estadística del crimen que en todas 

partes toma proporciones colosales, la indiferencia si no el desprecio con que los 

cristianos de hoy miran sus deberes religiosos.”148  

Lo mismo argumenta el arzobispo de México, pues la espiritualidad era el único 

apoyo a la acción correcta del individuo y la sociedad, en los planos público y privado, 

que de otra manera “quedan sostenidas por la fuerza bruta, demasiado débil sin el 

auxilio de la religión, y propia sólo para ocasionar tremendas revoluciones, funestísimas 

en todos tiempos y en todas circunstancias.” Insistía, en que ese punto era 

particularmente importante para los prelados, “amantes, como lo somos, de la paz, de la 

conservación del orden público, que en vano se pretende garantizar, si todos y cada uno 

de los asociados no cumplimos con nuestros deberes, así civiles como eclesiásticos.” 149 

Destacaba, además, la insistencia del papado en “inculcarnos el amor a la Iglesia y al 

país en que nacimos… el buen ciudadano no ha de vacilar en desafiar la muerte por su 

patria, y con mayor razón es deber de los cristianos armarse de igual valor, cuando se 

                                                 
148 Si bien, el documento del obispo de Sonora, Herculano López de la Mora, daba a conocer la encíclica 
de León XIII, del 10 de enero de 1890, sobre la contribución del catolicismo al progreso de las naciones, 
los prelados mexicanos contextualizaron su contenido a partir de la experiencia local. El obispo 
enfáticamente protestaba contra la idea de que el catolicismo promovía la ignorancia y atraso, 
comentando el caso de una representación pública de un carro alegórico, que había desfilado por las 
principales calles de la ciudad de Hermosillo, donde “Un joven vestido de clérigo se empeñaba en 
extinguir una lámpara. Una desgraciada joven se lo impedía con una mano, y con la otra ponía sobre la 
cabeza de un niño una corona de flores. Con esta alegoría quiso significarse, según la interpretación que 
generalmente se le dio: que las enseñanzas de la fe, las enseñanzas de la Iglesia católica pretenden 
extinguir la luz de la enseñanza moderna…” De igual manera, destacó la experiencia civilizatoria del 
catolicismo: “Porque la historia humana prueba que, si los pueblos gentiles y las naciones bárbaras han 
salido de las tinieblas de la idolatría, y han dejado las costumbres crueles, los sacrificios humanos, la 
poligamia, el abandono y la muerte de los infantes, &, se debe, no a las teorías absurdas y antisociales de 
los libreprensadores, ni a las satánicas maquinaciones de la secta masónica; sino a la Iglesia católica que 
sin cesar derrama por todas partes la luz del Evangelio y el bienestar de la verdadera civilización y del 
verdadero progreso.” Undécima Carta Pastoral dirigida al venerable clero y fieles de la diócesis de 
Sonora y del Vicariato apostólico de la Baja California. Hermosillo, Tip. de A. Ramírez, 1890. pp.5-7. 
Lo mismo opinaba el obispo de Veracruz, José Ignacio Suárez Peredo y Bezares. Carta Pastoral que el 
Obispo de Veracruz dirige a sus diocesanos publicando la encíclica de S. Santidad sobre los deberes de 
los cristianos. Coatepec, Tipografía de Antonio M. Rebolledo, 1890. El obispo de Chilapa, se sumaba a 
estas ideas, pero haciendo énfasis en los aspectos religiosos. Quinta carta pastoral que el Ilmo. Sr. Dr. 
Don Ramón Ibarra y González, dirige al clero y fieles de la diócesis de Chilapa, demostrando que la 
“Iglesia es la verdadera civilizadora de las Naciones”. Puebla, Imprenta del Colegio Pío de Artes. 1891. 
149 Carta pastoral en el que el Ilmo. Señor Arzobispo de México publica la encíclica de nuestro santísimo 
padre León XIII, sobre los principales deberes de los cristianos. México, Tipografía de Ángel Bassols, 
1890. Años antes a este documento, Labastida había enfatizado la contribución de las escuelas católicas y 
de las obras de auxilio social, a la pacificación los estados del país, como el de Michoacán, cuando un 
párroco en el obispado de Zamora informaba sobre el reconocimiento que el gobernador del Estado había 
hecho a su colegio, donde se educaban niños pobres y ricos. 

228 
 



trata de la Iglesia. Estas dos especies de amor emanan del mismo principio, Dios; y en 

el orden de sus consecuencias podemos y debemos amarnos a nosotros mismos, a 

nuestros prójimos y a la patria, a sus autoridades por un lado; y por otro a Dios, a su 

Iglesia, a sus Ministros, guardando en todos estos afectos el orden debido.”150 

El obispo de Puebla, Francisco Melitón Vargas, califica de histórica la obra 

misionera de las órdenes en territorios conflictivos del nuevo mundo, pues la acción de 

los religiosos se había extendido sobre los “infieles y salvajes”, a quienes había 

“convirtiendo sus feroces y groseros instintos, en formas y manera delicadas, y 

haciéndolos practicar las más sublimes y heroicas virtudes cristianas.”151  

Esa labor civilizatoria resultaba fundamental en las regiones indígenas y rurales 

que se encontraban al margen del impulso estatal, y cuya falta de integración era un 

peligro para la gobernabilidad y el progreso económico del país, tal y como lo entendían 

los gobiernos liberales de ese tiempo. Así, la organización religiosa es mayormente 

tolerada, e incluso solicitada, en las poblaciones con amplia población indígena, como 

el caso de Oaxaca y Yucatán.152 

                                                 
150 Carta pastoral en el que el Ilmo. Señor Arzobispo de México publica la encíclica de nuestro santísimo 
padre León XIII, sobre los principales deberes de los cristianos. México, Tipografía de Ángel Bassols, 
1890, pp.33-34. 
151 Segunda Carta pastoral que el Ilmo. y Rmo. Sr. Dr. Don Francisco Melitón Vargas, dignísimo obispo 
de esta diócesis, dirige a sus diocesanos, recomendando la “Obra de la Propagación de la Fe”. Puebla, 
Imprenta del Colegio de Artes y Oficios, 1890. 
152 La gestión del obispo de Oaxaca, Eulogio Gillow, evidencia la transición entre las antiguas y nuevas 
asociaciones religiosas y su importancia en el orden civil. Desde antes de su nombramiento como prelado 
en 1887, la iglesia oaxaqueña protagonizaba la indisciplina y fricciones entre las antiguas órdenes, 
particularmente los carmelitas y franciscanos; además de los informes que llegaban al presidente de la 
república contra algunos curas en conflicto con la población, mayoritariamente indígena, y en contra del 
gobierno. Gillow invirtió parte de su fortuna personal en trasladar a Oaxaca a los religiosos Oblatos de 
Santa María Inmaculada de San Antonio, Texas, quienes acordaron ayudarlo a cambio de que éste les 
entregase unos terrenos de su propiedad en aquél estado norteamericano. En 1902, llevó también a los 
paulinos y a los maristas. De igual manera invitó a la Congregación del Espíritu Santo y del Verbo 
Encarnado, ambas también de San Antonio Texas. Las primeras fueron religiosas de origen irlandés que 
atendieron la Casa de Cuna del obispado y las otras fundaron el Colegio de San José. A los pocos meses 
de su trabajo, Gillow afirmaba que había logrado sentar las bases de un “nuevo régimen”, a través de la 
disciplina eclesiástica interna, el traslado del clero conflictivo, y el aumento de religiosos extranjeros 
encargados de obras sociales en beneficio de la población. Eulogio Gillow a Porfirio Díaz, Oaxaca, 17 de 
febrero de 1888. Colección Porfirio Díaz (en adelante CPD) Caja 4 Legajo 13 Docto. 001951. Lo mismo 
ocurrió en Yucatán, con la gestión de Martín Trischler y Córdoba en 1900, quien envió religiosos de vida 
activa a las zonas del sur y del oriente del estado, “abriendo el camino para la pacificación, civilización e 
incorporación de los grupos indígenas semibárbaros de la frontera.” Para ello, fueron comisionados los 
padres de la Congregación de la Misión, dirigidos por Carlos de Jesús Mejía, director del Seminario 
Conciliar de Mérida, quienes contaron con la aprobación del presidente Díaz, pues era necesario controlar 
el territorio, para garantizar su dominio político y explotación económica. A Yucatán, también llegaron 
los misioneros del Corazón de María, los vicentinos y los jesuitas. La estrategia fue continuada en los 
años siguientes: por ejemplo,  en 1907 un grupo de misioneros fueron escoltados por militares para lograr 
la pacificación del pueblo rebelde de Xocchén. Savarino Roggero Franco. “Iglesia católica y Estado 
liberal ¿Una colaboración posible?”, pp.89-118 en Forte Ricardo y Guillermo Guajardo (coords.) 

229 
 



En el arzobispado de México y Puebla, los religiosos también son enviados en 

misiones a las zonas rurales, donde habitaban grupos indígenas, sobre todo en “aquéllos 

Pueblos, Congregaciones y Familias de aldeas más aisladas y retraídas, muy 

especialmente a las mujeres, que no se comunican con pueblos de tráfico, ni se 

relacionan con personas que puedan ilustrar su ignorancia, porque no hablan el idioma 

mexicano sino muy adulterado y mutilado, y entretenidas en tal rutina de trabajo 

mecánico, como el de sus padres, esposos e hijos, que moran de ordinario en la montaña 

cortando madera, bajando nieve y azufre y fabricando carbón, con olvido de sus 

intereses espirituales.”153  

En el norte del país, también adquirieron relevancia, en lugares como Nayarit, 

donde los misioneros, enviados por los obispos de Zacatecas –José María del Refugio 

Guerra y Alva (de 1872 a 1888), y el religioso Buenaventura Portillo y Tejeda (de 1888 

a 1899)- habían impedido que “los apaches convertidos a la fe, y semicivilizados del 

Nayarit” volvieran a “la barbarie”.154   

Las fundaciones religiosas en México resultan particulares a las de otros países 

latinoamericanos, pues a diferencia de éstos, la condición legal de la Iglesia en el 

régimen liberal y los efectos del avance capitalista, llevaron a la jerarquía a estructurar, 

tempranamente, el nacimiento de congregaciones originales, adaptadas a las 

características políticas del país.155 El mérito de Labastida y de los sacerdotes que 

                                                                                                                                               
Consenso y coacción. Estado e instrumentos de control político y social en México y América Latina 
(siglos XIX y XX) México, El Colegio de México y El Colegio Mexiquense. 2000, pp100-109. 
153 Para organizar nuevas misiones en su diócesis, el obispo fundó una congregación nueva, con 
sacerdotes mexicanos, bajo el título de “Padres Oblatos del Santísimo Redentor”, los cuales podían 
distribuyó entre las parroquias mixtecas y las poblaciones mestizas. Se dispuso que los párrocos 
organizaran una recepción pública y popular de los padres en las poblaciones, pero podría suprimirse si se 
consideraba prudente. Novena Carta pastoral que el Ilmo. y Rmo. Sr. Obispo Dr. D. Francisco Melitón 
Vargas dirige al V. Clero y fieles de la diócesis haciéndoles saber la organización de misiones en la 
misma. Puebla, Imprenta de M. Corona Cervantes, 1892. p.5 y 14. 
154 Las misiones del arzobispado de Guadalajara habían resentido la decadencia de la antigua misión de 
Santiago de Jalisco, pero con las nuevas misiones pretendía dárseles un nuevo vigor. Segunda Carta 
pastoral que el Ilmo. y Rmo. Sr. Dr. Don Francisco Melitón Vargas, dignísimo obispo de esta diócesis, 
dirige a sus diocesanos, recomendando la “Obra de la Propagación de la Fe”. Puebla, Imprenta del 
Colegio de Artes y Oficios, 1890, p.5. Hasta 1905, el papado se refirió formalmente a la enseñanza 
“popular” del catecismo y su importancia para fomentar las buenas costumbres, no solamente en la 
“plebe”, sino a aquéllos a quienes no faltaba “entendimiento ni cultura”. “Carta encíclica de San Pío X 
sobre la enseñanza del Catecismo”,15 de abril de 1905. 
155 A diferencia de Costa Rica, Chile y Perú, por ejemplo, donde la unión formal Estado-Iglesia permitió 
la continuidad de las antiguas órdenes regulares masculinas y femeninas, y la expansión de las 
congregaciones europeas de vida activa, particularmente con religiosos franceses y españoles. En Costa 
Rica, desde 1821 hasta mediados de la década de 1880, las autoridades manifestaron abiertamente su 
simpatía por el catolicismo, con una legislación que favoreció a la Iglesia Católica. Vargas Arias, Claudio 
Antonio. El liberalismo y la consolidación del estado en Costa Rica: el encuentro entre el estado liberal 
y la iglesia católica, 1880-1895, San José, Costa Rica, Universidad de Costa Rica, 1989. En Chile, a 
mediados del siglo XIX, llegaron distingas congregaciones de Francia: los Sagrados Corazones, el 

230 
 



animaron las nuevas fundaciones, fue el de proyectar el impacto eclesiástico y secular 

de esas comunidades a favor de la Iglesia, pero vinculadas a la vida secular, pues, por 

un lado, constituirían una renovación de la vida consagrada, a partir de un modelo de 

origen mexicano que retomó el carácter misionero para lograr una “reconquista 

espiritual” en diferentes puntos del país; y por otro, pretendieron respaldar la 

concertación clero-gobierno y ser la respuesta adecuada a los problemas económicos, 

políticos y sociales del régimen liberal, otorgando a la Iglesia un importante enlace con 

los gobiernos y la sociedad. 

No es casual que la planeación de una nueva reorganización eclesiástica, hacia 

las últimas dos décadas del siglo XIX –con la formación de nuevos obispados y las 

provincias eclesiásticas de Oaxaca, Linares y Durango-, se pensara como un medio para 

lograr mayor control del territorio, acompañado de la expansión de las congregaciones 

de vida activa –y de las otras formas de asociacionismo que hemos revisado-.156 Ello 

dio a la jerarquía la posibilidad de negociar la existencia y expansión de las 

congregaciones de vida activa, nacionales o extranjeras, con el gobierno de Porfirio 

                                                                                                                                               
Sagrado Corazón, las Hermanas de la Caridad, el Buen Pastor y las Hermanas de la Providencia, esta 
última de Canadá, cuya expansión fue apoyada por los gobiernos civiles, que subvencionaron las obras 
educativas y de auxilio social. Véase, Serrano, Sol. “La estrategia conservadora y la consolidación del 
orden liberal en Chile, 1860-1890” en Carmagnani, Marcello. (coord.) Constitucionalismo y orden 
liberal América Latina, 1850-1920, Torino, Editorial Otto, 2000a, pp. 121-154, y Vírgenes Viajeras. 
Diarios de religiosas francesas en su ruta a Chile 1837-1874. Santiago, Ediciones Universidad Católica 
de Chile. 2000b. En prensa. En Perú, la base religiosa en el siglo XIX estuvo formada por las antiguas 
órdenes regulares de dominicos, agustinos, franciscanos, etc., desarrollándose de manera más lenta la 
expansión de las congregaciones de vida activa, a partir de la llegada de religiosos europeos, provenientes 
de España y Francia. Su presencia se hizo más notoria entre 1900 y 1917, cuando llegaron a formar el 
29% del total de religiosos, quienes recibieron subvención estatal y fueron considerados “verdaderos 
funcionarios del Estado”. García Jordán Pilar. Iglesia y poder en el Perú contemporáneo, 1821-1919, 
Cusco Perú, Centro de Estudios regionales Andinos “Bartolomé de las Casas”, p.303. Si bien, en 
Venezuela, se dio un proceso de secularización de las órdenes religiosas entre 1826 y 1874, las antiguas 
órdenes decayeron en número, pero permanecieron vigentes hasta 1874, cuando fueron suprimidas. Tal 
como ocurrió con las dominicas en la Isla de Trinidad. Fr. M. Cothoyay, Bertrand. O.P. Las monjas de la 
sagrada Orden de Predicadores en la Isla de Trinidad y Las dominicas de Caracas en Puerto España 
(Trinidad) 1874-1946, Trinidad, 1948. En Argentina, la unión Estado-Iglesia, hizo posible la permanencia 
de las antiguas congregaciones, como las Carmelitas Descalzas y las Capuchinas. Por ello, no es raro que 
el origen de la congregación de las Hermanas Pobres Bonaerenses de San José, en 1892, no parta de una 
circunstancia política o eclesiástica, sino que se remita al hecho de que su fundadora no fue aceptada en la 
orden de las capuchinas, debido a las enemistades de su familia, por lo que tuvo que hacer una fundación 
propia. Piccinali, Héctor Juan. La Madre Camila de San José Rolón,(1842-1913) Hacia la santidad por el 
amor. Argentina, Ediciones Braga, 1994. 
156 Las divisiones que se dieron durante el Segundo Imperio (Tulancigo, 26 de enero de 1863;  Zamora 16 
de enero de 1863; Zacatecas, 26 de enero de 1863; Chilapa, 16 de marzo de 1863 y Veracruz, 19 de 
marzo de 1863), fueron seguidas por muchas más fundaciones casi dos décadas después, las cuales 
fraccionaron y pusieron una autoridad eclesiástica en territorios alejados del centro de la república: la 
fundación de Tamaulipas, 12 de marzo de 1870; Tabasco, 25 de mayo de 1880; Colima 11 de diciembre 
de 1881; Sinaloa, 24 de mayo de 1883; Chihuahua, 23 Junio 1891; Tehuantepec 23 de junio 1891; 
Cuernavaca 23 de junio 1891; Saltillo, 23 de junio de 1891; Campeche, 25 de marzo de 1895; 
Aguascalientes, 27 de agosto de 1899; Huajuapan de León 25 de abril de 1902; arquidiócesis de Yucatán, 
11 de noviembre de 1906. 

231 
 



Díaz, quien reconocía en ellas a un medio, fuera de los mecanismos coercitivos del 

Estado, que podía contribuir a la difícil tarea de pacificar a las poblaciones en conflicto 

y sumarlas a la dinámica legal, política y de convivencia que exigía la estabilidad del 

régime  

 dimensión de la sociabilidad: gobiernos civiles, párrocos y 

a que, 

en redu

ción de la no 

violenc

tenía como primer objetivo afirmar la supremacía de un poder sobre otro, sino era una 

n.

 

4. La nueva

sociedad 

Si bien los seglares eran los principales convocados para emprender la gran obra 

de la reorganización eclesiástica, la función de los eclesiásticos seguía siendo 

importante. Por un lado, el arzobispo de México encomienda a los párrocos una 

participación discreta, enfocada a la inspección de las obras sociales y, en caso de 

poderse lograr, la dirección prudente y encubierta de las mismas, de tal manera que no 

se produjeran conflictos con las autoridades civiles. Por otro lado, el clero regular 

adquiere un renovado protagonismo a través de las congregaciones de vida activ

cido número, comenzaron a movilizarse en el país a manera de misiones.  

La parroquia es el espacio básico de organización de los proyectos eclesiásticos, 

donde convergen las actividades del clero secular y regular, y se vinculan los distintos 

sectores sociales. Entonces, las actividades del clero parroquial resultan de particular 

interés, pues eran quienes debían poner en práctica los lineamientos de la 

reorganización eclesiástica en el plano local, regulando tres aspectos centrales: la 

práctica del culto, la administración de los sacramentos y la organización de los laicos. 

El clero es compelido a llevarla a efecto por medio de tres principios: una renovada 

disciplina sacerdotal, afirmada en la virtud y la educación; la predica

ia y la conciliación social; y la sumisión a la autoridad episcopal. 

Los aspectos que regulaban la relación entre los feligreses y los párrocos son 

formales –los reglamentos y estatutos generales y particulares en redefinición-, e 

informales –determinados el manejo que los sacerdotes hacían de esa legislación y la 

manera en que los católicos asumían su autoridad-. Estos mecanismos no siempre 

fueron suficientes para dirimir las tensiones producidas entre ambos, lo que introdujo la 

mediación de un tercer actor: los gobiernos locales. Los problemas que generaba la 

relación clero-sociedad podían afectar de manera importante el desarrollo de la 

comunidad, trascendiendo el ámbito eclesiástico para ser asunto de orden público y, por 

lo tanto, de interés gubernamental. En esos casos, la participación de las autoridades no 

232 
 



forma de mediar entre los intereses parroquiales y con los de las poblaciones, para 

zanjar conflictos y dar estabilidad social.  

El inicio de esta conflictividad tiene su origen en la disminución de fueros que 

da inicio en el periodo de las reformas borbónicas. Todo parece indicar que las 

poblaciones aprovechan la disminución del fuero eclesiástico para abrir un espacio a la 

litigación en contra de los párrocos, quienes también se someten a una evaluación de su 

desempeño sacerdotal.157 Sin embargo, la constitucionalización de los derechos 

individuales y la concertación clero-gobierno desde mediados de la década de 1870, 

presenta un escenario distinto que permite encontrar mecanismos distintos de solución. 

A continuación se revisarán algunos casos representativos que muestran la forma 

en que opera la relación entre estos tres actores, desde la administración parroquial.  

La característica central de la relación entre las autoridades civiles, la sociedad y 

las autoridades eclesiásticas, es que, en buena medida, es propiciada por la sociedad. 

Distintos grupos sociales, cotidianamente y de distintas partes de la república, solicitan 

la intervención del gobierno para la solución de problemas relacionados con la 

administración eclesiástica. A diferencia de los recursos legales interpuestos por el 

clero, donde se defendía la autonomía de la gestión parroquial frente a las autoridades 

civiles –por ejemplo en la cuestión del registro civil-, los sectores católicos 

consideraban válida la intervención de las autoridades civiles para que funcionaran 

como una forma de contrapeso a las arbitrariedades del clero local, cuando se agotaban 

los medios eclesiásticos para zanjar los conflictos.  

Por su parte, las autoridades podían respetar el derecho de la Iglesia a su 

autogobierno, pero al mismo tiempo, se permiten intervenir en la solución de conflictos 

entre los eclesiásticos y la población. Esto hace del gobierno civil una especie de 

intermediario informal entre la sociedad y la jerarquía. En los lugares donde esa 

intervención se lleva a cabo, resulta un mecanismo eficaz para llegar a acuerdos en 

distintos niveles (con la participación de autoridades que iban desde los jefes políticos 

locales hasta el presidente de la república, y desde párrocos y obispos, hasta el 

arzobispo de México), permitiendo la solución de inconformidades y la regularización 

de la convivencia entre los párrocos y la sociedad católica.  

Y es que los sacerdotes eran individuos que detentaban una posición de 

autoridad frente a la población católica, por lo que cotidianamente se generan conflictos 

                                                 
157 Taylor, 1995, p.101. 

233 
 



por diversas causas, que van desde el pago de los servicios religiosos, el cobro de los 

diezmos, la realización de las fiestas patronales, hasta la manifestación de determinadas 

posiciones ideológicas.158  

La individualización de los católicos y la extensión de los derechos civiles 

también tienen un efecto en la redimensión de la relación clero-gobierno. Este cambio 

se hace evidente desde la primera mitad del siglo XIX, cuando los católicos asumen el 

derecho de impugnar la autoridad eclesiástica y de las directrices de la política 

implantada por los eclesiásticos a todos los niveles, así como el cuestionamiento del 

comportamiento moral de los sacerdotes”.159 A ello se suma la confusión entre “lo local 

entre lo ciudadano y lo religioso, que daba lugar a la interferencia de las autoridades 

ciudadanas en materia religiosa.”160 

La solución de estos problemas hacía parte importante de la estabilidad de las 

poblaciones, toda vez que se presentan situaciones, como la petición de los vecinos de 

Zimapan, Hidalgo, a su gobernador para que interviniera en el cambio de su párroco, 

pues lo acusan de desempeñar “su oficio con inmoralidad y abuso de autoridad”. El cura 

ya había sido retirado del pueblo anteriormente por el obispo poblano Agustín de Jesús 

Torres, pero con el reciente fallecimiento de éste, la mitra dispuso que el eclesiástico 

regresara a ése lugar. Las autoridades informan que la presencia del cura genera graves 

tensiones entre la población, al grado de producir “alarma en el pueblo y un intento de 

rebelión”, por lo que consideran “necesaria” la intervención del gobierno para nombrar 

a otro eclesiástico.161 Lo mismo ocurría con los vecinos de Huaquechutla, Puebla, que 

                                                 
158 Constantemente, los jefes políticos y autoridades locales enviaron informes acerca de la gestión de los 
sacerdotes del lugar y de sus actividades seculares, en la educación y beneficencia a la secretaría de 
Gobernación de la república. Fuera de los conflictos, la mayoría de los casos presentados se refieren a 
informes sobre las reuniones clandestinas de religiosos para formar conventos y noviciados. En el 
gobierno del general Díaz, ese tipo de informes sirven como mecanismos de control. Las órdenes y 
congregaciones protagonizaban cotidianamente ese tipo de inspección: En 1879, los jesuitas instalados 
“clandestinamente” en el obispado de Zamora, intentan cubrir la fundación de su noviciado frente a las 
autoridades civiles, fundando un colegio para alumnos externos. No obstante, dos años después, el Diario 
oficial de México publicaba la noticia de una “peligrosa y clandestina” reunión de jesuitas en Michoacán, 
“que educa a algunos jóvenes de las principales familias de los alrededores”. Pese a que el gobierno civil 
organizó una investigación, no se llegó a un cierre definitivo del noviciado. Gutiérrez Casillas, José. 
Jesuitas en México durante el siglo XIX. México, Editorial Porrúa, 1972, pp.266-267. 
159 Connaughton, 2008, p.247. 
160 Connaughton, 2008, p.250. 
161 Cravioto Rafael gobernador del Estado de Hidalgo a Díaz Pachuca 7 diciembre 1889 CPD Docto. 
012686 Caja 26 Legajo 14. Francisco Cravioto, Gobernador del Estado de Hidalgo, al Arzbobispo, sobre 
un asunto en la Parroquia de Tula. 1889 AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie Correspondencia, 
Caja 222, Exp. 54. En la denuncia presentada en 1865 contra el párroco Francisco Martínez de 
Chimalhuacán por cobrar altos aranceles, el prefecto político de Texcoco justificaba su intromisión en ese 
asunto por el deber que tenía de velar por la “moralidad de los pueblos”, pues además acusaba al cura de 
emborracharse. 1865 AHAM Sección Provisorato, Serie Autos contra eclesiásticos Caja 28 Exp. 70. La 

234 
 



solicitaron la ayuda del presidente para que cambiase al cura Felipe Santiago Pulido, 

bajo el argumento de que cobraba altas cuotas por administrar los sacramentos, además 

de que, para motivar la intervención de las autoridades civiles en el asunto, decían que 

éste se declaraba en contra del gobierno del Estado.162 De igual manera, el gobernador 

del estado de México, José Zubieta, solicitó al arzobispo la remoción del párroco de 

Zincantepec, debido a que había provocado división en la comunidad; a lo que se 

sumaron otros casos.163  

Como un recurso para evitar ese tipo de problemas, con frecuencia varias 

autoridades civiles pidieran al arzobispo el nombramiento de ciertos párrocos, cuyo 

desempeño ya se conocía y se caracterizaban por realizar su labor eclesiástica en 

armonía, con la sociedad y el gobierno.164 Estas peticiones tampoco fueron vistas como 

                                                                                                                                               
tensión clero-sociedad fue más evidente en aquéllas poblaciones que mostraban mayor autonomía frente a 
sus párrocos y autoridades eclesiásticas, presentándose casos donde algunas pretendieron manejar 
directamente la designación de sus párrocos: el pueblo de Coatlán del Río, informaba que debido a que 
ningún sacerdote les había sido enviado por el desinterés “del clero codicioso” de asentarse en esa 
población, ante la falta de riquezas, habían nombrado “jefe espiritual” a un “ministro desinteresado” que 
sólo atendía a cumplir con los deberes de su vocación, por lo que sólo pedían su reconocimiento. Esta 
petición no fue concedida. 1865 AHAM Sección Provisorato, Serie Autos contra eclesiásticos, Caja 28 
Exp. 70. 
162 José María García et.al. a Díaz. Huaquechutla Puebla. 20 febrero 1888 Docto. 001998 CPD Caja 4 
Legajo13. 
163 Toda la información de esta nota pertenece al AHAM, Sección Secretaría arzobispal, y diferentes 
series. “Carta del Gobernador del Estado de México al arzobispo de México. 1887,” Serie 
Correspondencia, Caja 222, Exp. 52. Otros casos similares fueron los siguientes: el Presidente municipal 
de Nextlalpan pedía se removiera de la parroquia al cura Rafael Rodríguez, acusándolo de jugador y 
tomador. 1876, Serie Parroquias, Caja 97, Exp. 15. Los vecinos de Ixtapalapa solicitaron al presidente de 
la república el cambio del encargado Fray Antonio Sánchez. 1876 Serie Parroquias, Caja 102, Exp. 3. El 
hermano del gobernador del estado de Hidalgo, solicitó la separación del padre Ricardo Jiménez, del 
curato de Tepeji del Río. 1879 Serie Correspondencia, Caja 222, Exp.43. El gobernador del estado de 
México se quejaba de la conducta del presbítero Pedro Sastre. 1881, Serie Correspondencia, Caja 222, 
Exp 52. El gobernador del Estado de Morelos, Carlos Quaglia, envió una queja al arzobispo Labastida, 
sobre la conducta del presbítero José María Macías. 1881 Serie Correspondencia, Caja 226, Exp. 63. Los 
vecinos de Amatepec informaban al gobernador José Zurita, sobre la conducta del cura Adrián Roucas, 
por lo que éste remitió la petición al arzobispo. 1884 Serie Correspondencia, Caja 222, Exp. 1. El 
presidente municipal de Cuajimalpa solicitó al arzobispado el cambio del vicario fijo Nicanor Bejarano. 
1885 Serie Parroquias, Caja 173, Exp. 65. El presidente municipal de Mineral del Oro informaba de la 
actuación del presbítero Miguel Ocampo Ruiz. 1886 Serie Parroquias, Caja 176, Exp. 7. 
164 El gobernador del Estado de Morelos, general Jesús H. Preciado, solicitó al arzobispo que debido a la 
muerte del cura párroco de Cuernavaca, Vicente Salinas y Rivera, quien se condujo “del modo más 
armonioso y conciliatorio para con el Gobierno”, nombre como su sustituto al hermano del difunto, 
Rafael Salinas. Señala que ese nombramiento aseguraría la armonía entre el poder civil y el eclesiástico, 
pues con el difunto párroco existió “la más cordial amistad... de cuyas circunstancias tan esenciales como 
U. comprenderá, resultaba el alejamiento de toda diferencia enojosa atendidos los diferentes intereses 
representados por uno y otro....”. Labastida contestó que no podía satisfacer su petición, porque Rafael 
Salinas ya se encontraba colocado, pero se había asegurado de nombrar a una persona de su “agrado”, 
pues el nuevo párroco era un viejo conocido del gobernador, con quien había mantenido relaciones 
amistosas cuando fue cura en Cuernavaca y Telpancingo. 1873. (Todas las referencias de esta nota 
petenecen al AHAM, Sección Secretaría arzobispal.) Serie Correspondencia, Caja 222, Exp.51. Años 
después, cuando el señor Preciado volvió a ocupar la gubernatura, siguió interviniendo para que fuesen 
nombrados párrocos proclives a llevar una relación pacífica con el gobierno y la población. Véase la 

235 
 



una ingerencia, pues la jerarquía requirió de ese tipo de intermediación, sobre todo en 

aquéllas poblaciones donde la autoridad clerical tenía poca fuerza y era fácil que la 

comunidad se opusiera a la autoridad del párroco.  

Ese acercamiento clero-gobierno, acentuado durante el Porfiriato y que para 

algunos autores representó el retorno del ejercicio del patronato, tiene su explicación no 

un mero un deseo por conciliar, u otorgar autoridad al poder civil o al eclesiástico, sino 

en la necesidad de dar estabilidad política al país. Durante los periodos presidenciales 

que incluyó el porfiriato, se produjeron distintas manifestaciones de descontento en 

varios estados del país, cuyas causas iba desde la destitución autoridades, hasta la 

resistencia al pago de impuestos, a los despojos de tierras y al acaparamiento de éstas 

por los hacendados; el bandidaje; los conflictos electorales, entre otros. 165 

A pesar de la “sana distancia” mantenida como principio de la relación Estado-

Iglesia, el recurso de apelación a la autoridad civil pudo servir a distintos sectores de la 

sociedad como un medio de litigación informal para hacer un contrapeso a las 

arbitrariedades que pudiera ejercer el clero local, cuando se agotaban los medios 

eclesiásticos para dirimir los conflictos.  

Ese espacio creado para la negociación informal fue necesario después de más 

de dos décadas de enfrentamientos entre el clero y el gobierno civil, pues era un espacio 

de diálogo que disminuía los enfrentamientos violentos y permitía el desarrollo 

institucional de ambos poderes. Empero, el presidente Díaz, como ningún otro de sus 

predecesores de la segunda mitad del siglo XIX, dio a los mecanismos informales un 

peso central como factores de equilibrio político que, hacia su segundo periodo 

                                                                                                                                               
petición del gobernador Jesús H. Preciado, para que se encargue de la parroquia de Tepalcingo el 
presbítero que él recomienda. 1890 Serie Parroquias, Caja 216, Exp. 62. A esto se sumaron numerosas 
peticiones más: el gobernador del estado de México hizo saber al arzobispo, la solicitud de los vecinos de 
Metepec de nombrar cura de aquella parroquia a José Castro Islas. 1879 Serie Correspondencia, Caja 222, 
Exp.43. El presidente del ayuntamiento de Tepalcingo pidió que no se cambiara al cura Cesáreo del 
Corral y Arias, por sus virtudes eclesiásticas. 1879 Serie Parroquias, Caja 121 Exp. 50. El presidente 
municipal de Coacalco solicitó que no se admitiera la renuncia al vicario Antonio Rosales Araujo, por 
considerarlo idóneo para atender a la población. 1879 Serie Parroquias, Caja 121 Exp. 65.  
165 Katz, Friedrich (coord). Porfirio Díaz frente al descontento popular regional 1891-1893. México, 
Universidad Iberoamericana, 1985. Desde su conflictiva instauración, el régimen liberal había comenzado 
a construir una estructura legal para dar cauce a la continua conflictividad generada, en distintas regiones, 
por los grupos opositores: la representación popular en las cámaras de diputados y senadores formaban 
parte de ésta. Sin embargo, los mecanismos no fueron suficientes para dar cauce a aquellos grupos que 
encontraron en los levantamientos armados la mejor forma de lograr sus pretensiones políticas. Ello 
redundaba en una gran inestabilidad para los gobiernos liberales en turno, al impedir el establecimiento y 
la consolidación de la normalidad jurídica y generar una importante fragilidad política que se hacía 
evidente en los cambios de gobierno, locales y nacionales. Como alternativa para lograr la pacificación 
del país, los presidentes habían recurrido a distintas estrategias informales que en la práctica introdujeron 
equilibrios políticos transitorios. 

236 
 



presidencial, afianzaron a la presidencia de la República con un poder de negociación 

que pretendía controlar a las fuerzas políticas en conflicto. La Iglesia no fue la 

excepción, pues el cambio político y el aumento del poder ejecutivo fueron percibidos y 

aprovechados por la jerarquía para entablar una negociación directa e informal que 

pretendía reemplazar el enfrentamiento directo y suprimir la tensión entre ambas 

autoridades, para tender un puente que permitiera llegar a ciertos acuerdos, como el 

retorno de algunas propiedades nacionalizadas, como el caso de las bibliotecas de los 

seminarios, escuelas, entre otros, además de la instalación de escuelas católicas, de 

noviciados, orfanatos, etc.166 En respuesta, el jefe de la Iglesia mexicana reconoció la 

legitimidad del gobierno que encabezaba Díaz, pues ya no se cuestionó el hecho de que 

un levantamiento armado lo hubiera colocado en el poder, como lo habían hecho con los 

gobiernos precedentes.167 

Se puede afirmar que aún en el caso de la participación del presidente para la 

sucesión en el episcopado de Oaxaca en 1887, citada como el ejemplo de la 

                                                 
166 Díaz pudo gestionar las peticiones a Labastida, como en la devolución de la biblioteca del Seminario 
de Puebla, la cual había sido confiscada por el gobierno de aquel estado. Díaz negoció con las autoridades 
locales la entrega de la misma, cosa que se le atrajo el beneplácito del prelado. Labastida se mostró muy 
complacido por la devolución de los libros y así lo hizo saber a Díaz. Labastida a Porfirio Díaz Tacuba, 
26 de abril de 1887. CPD Docto. 003040 Caja 007 De igual manera, en una comunicación enviada por el 
provisor del prelado se le avisó al Presidente que habían denunciado una capilla de la parroquia de Santa 
Cruz Soledad, a lo que éste respondió con prontitud afirmando que hablaría con el ministro de Hacienda 
preparándolo “convenientemente” sobre el asunto. Labastida a Díaz. Tacuba 26 de diciembre de 1886 
CPD, Docto. 13575 Díaz a Labastida. México 28 de diciembre de 1886. CPD, Docto. 13576 Caja 28. 
Díaz informó a Labastida que el Ministro de Hacienda no le había dado importancia al asunto porque la 
Iglesia  estar abierta al culto. Díaz a Labastida. México 29 de diciembre de 1886 CPD, Docto. 13577 Caja 
28. No obstante, las repercusiones locales de la transacción con la Iglesia fueron ponderadas de igual 
forma que la conveniencia política a la hora de transigir con determinados aspectos en el cumplimiento de 
la legislación, por lo que hubo casos en los que Díaz se mostró inflexible ante las peticiones del prelado. 
Un ejemplo es la negativa de la devolución de un edificio desamortizado en donde las autoridades civiles 
pretendían establecer la Escuela Normal de Empleados y Profesores, a pesar de que anteriormente el 
presidente había “prometido” al arzobispo de México su restitución. Pelagio Labastida a Porfirio Díaz. 
Toluca 8 de mayo de 1886; Díaz a Labastida México 11 de mayo de 1886 CPD, Doctos. 04960-04961 
Caja 010.  
167 Este reconocimiento tuvo momentos simbólicos que ilustran la nueva orientación política de ese 
momento, como las condolencias que en 1880 Labastida escribió a Díaz por la muerte de su primera 
esposa, las cuales distan del desprecio público mostrado por la jerarquía a la muerte de Margarita Maza 
de Juárez. Carta de Pelagio Labastida a Porfirio Díaz. México, Abril de 1880. Al año siguiente, el 
arzobispo efectuó la ceremonia del segundo matrimonio del presidente con Carmen Romero Rubio, a la 
que se considera promotora clave de la conciliación. El papel de la esposa del presidente debe matizarse, 
pues si bien contribuyó como un importante enlace entre la población católica y la gestión presidencial, 
no fue la liga principal de Díaz con los católicos, como se ha visto. El presidente Díaz tuvo en personajes 
del clero, de la sociedad católica, gobernadores y autoridades civiles de menor jerarquía, otros 
intermediarios importantes que, juntos, le permitieron mantener un enlace y control respecto a los asuntos 
eclesiásticos. A la esposa del presidente se le pedía su intervención para que se autorizasen procesiones 
públicas, reuniones, entre otras solicitudes de protección. Así, el mayordomo del Santísimo en Huamantla 
Tlaxcala, le pedía que lograra del presidente la autorización para una procesión el día de Corpus Christi. 
Trinidad Torres Martínez a Carmen Romero de Rubio. El Carmen, Huamantla, Tlax. Mayo 1901. CPD, 
Docto. 000331 Caja 2, Legajo 73.  

237 
 



“conciliación”, tuvo un interés por lograr la pacificación y gobernabilidad de ese 

territorio. Hacia 1886, parte de los estados de Oaxaca y Puebla, comprendidos en la 

jurisdicción del obispado de Oaxaca, presentaban una conflictividad política que 

involucraba a distintas facciones, a las que llegó a sumarse el clero, en particular los 

frailes ubicados en las zonas rurales indígenas.168 La muerte del obispo Francisco 

Márquez de Carrisosa al año siguiente, fue la oportunidad para contribuir a la 

pacificación y gobernabilidad del territorio, si se lograba nombrar al personaje 

adecuado. Para Díaz, Gillow era el modelo de eclesiástico que se requería para la 

dirección de las arquidiócesis en el país, tanto por su ilustración, como por formar parte 

de una élite interesada en promover la industria y agricultura del país.169  

Díaz mostró a Roma su interés de que Gillow ocupara la vacante de Oaxaca 

Oaxaca, a través de su delegado en Italia, Juan Sánchez Azcona. El presidente afirmaba 

que no le interesaban los asuntos del clero, pero justificaba su intervención afirmando 

que éstos influían en los trastornos que pudieran darse para el gobierno civil.170 A pesar 

de que Labastida apoyó los deseos de Díaz, el cabildo oaxaqueño se opuso al 

nombramiento de Gillow. En lugar su lugar, el cabildo mandó a Roma una terna con 

tres candidatos, todos ellos miembros de la jerarquía oaxaqueña que, al parecer, tenían 

serios conflictos entre sí. Las recomendaciones que Díaz hizo a Sánchez Azcona 

facilitaron que el proceso en Roma se inclinara a favor de Gillow, logrando que se 

retuviera la presentación formal de la propuesta del cabildo hasta que llegara la 

propuesta personal de Labastida designando a éste como único candidato y no terna, 

cosa que no había sucedido en alguna sucesión episcopal anterior. Entre tanto, Díaz 

                                                 
168 Los informes del gobernador de Puebla hacían referencia a unos sujetos “revoltosos”, que perturbaban 
el orden público, incitando a otros poblados a de Puebla. Estos sujetos fueron aprehendidos y enviados a 
Yucatán. Márquez Rosendo, gobernador de Puebla a Porfirio Díaz. Puebla 10 de abril de 1886 CPD 
Docto. 03897 Caja 008 Legajo 11. 
169 La influencia secular que pronto ganó el sacerdote se debió a su activa labor como un terrateniente 
progresista a cargo de su Hacienda de Chautla en el estado de Puebla. Su carácter empresarial e innovador 
lo llevó a vincularse con la Sociedad Agrícola Mexicana y a lo hizo uno de los primeros agricultores en 
introducir maquinaria agrícola europea y norteamericana, para experimentar innovaciones tecnológicas en 
el cultivo y la cosecha de productos de cereales. Sus actividades lo convirtieron en una autoridad en la 
materia reconocida tanto por terratenientes como por las autoridades civiles; razón por la cual comenzó su 
relación con Porfirio Díaz, quien se auxilió de sus conocimientos en varias negociaciones con extranjeros 
sobre maquinaria agrícola. A pesar de su importancia secular, Gillow no tenía una posición preponderante 
en el episcopado, su posición generacional lo había dejado fuera de algún acomodo anterior a la década 
de 1880. Oaxaca representó su única posibilidad de entrar al episcopado en ese años, por la falta de 
vacantes en ese momento que no pudieran cubrirse con las figuras que ya dominaban en la jerarquía 
nacional. Bautista, Cecilia. “Una empresa hidráulica en el Río Atoyac: el obispo Gillow  y la hacienda de 
Chautla, Puebla, 1874-1914.” Revista Tzintzun, No. 38, Instituto de Investigaciones Históricas de la 
Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo. Julio-Diciembre de 2003, pp.135-160. 
170 Porfirio Díaz a Juan Sánchez Azcona. México, 28 de enero de 1887. CPD Docto 00031-32 Caja 1 
Porfirio Díaz a Eulogio Gillow en Puebla. México, 21 de enero de 1887 CPD Docto. 000396 Caja 1. 

238 
 



envió a Gillow la memoria del gobierno del estado, para que empezara familiarizarse 

con el territorio que iba a gobernar. Finalmente, Enrique Angelini, cónsul de México en 

Roma, informó al presidente que León XIII había aprobado la propuesta de Gillow 

como el nuevo obispo de Oaxaca, en una reunión en la que había afirmado sus deseos 

de que México reanudara sus relaciones con el Pontificado.171 

Díaz tuvo en Gillow un verdadero aliado para pacificar la región: el obispo 

comenzó la reorganización de la administración eclesiástica de su jurisdicción, a través 

de las visitas pastorales, en enero de 1888. Siguiendo el modelo pastoral de Labastida, 

para Gillow las visitas no sólo fueron el medio para inspeccionar directamente la 

disciplina del clero, el desarrollo del culto y el estado de las iglesias, sino que fueron el 

instrumento para sentar las bases de un “nuevo régimen” en las poblaciones, con la 

remoción y el traslado de los eclesiásticos conflictivos, promoviendo la formación de 

las asociaciones religiosas laicas y el control de las sociedades laborales.172 A menos de 

un año de haber sido consagrado, el prelado elaboraba comunicaciones al presidente 

para dar noticia de sus avances pastorales. En ellas señalaba que en el corto tiempo que 

llevaba en su gobierno había logrado eliminar casi en su totalidad la oposición en el 

cabildo eclesiástico, que los sacerdotes conflictivos habían sido removidos de los 

curatos en donde estaban; que preparaba la reforma del seminario y que estaba 

estudiando una reforma en la sociedad de obreros católicos para mantenerlos siempre 

sujetos a la autoridad eclesiástica y lejos de toda ingerencia en cuestiones políticas. En 

ese sentido, el obispo y las organizaciones eclesiásticas  habían contribuido a establecer 

la gobernabilidad en una parte del territorio mexicano como era la intención del 

presidente.173  

Sin embargo, esta colaboración tuvo sus límites cuando se aplicó la jurisdicción 

civil sobre el clero, expuesta en las infracciones del clero a las leyes de Reforma y los 

                                                 
171 Enrique Angelini cónsul de México en Roma a Porfirio Díaz. Roma, 13 de mayo de 1887. CPD Docto. 
004761 Caja 10. 
172 La gestión de Gillow ejemplifica los aspectos centrales de la reorganización eclesiástica emprendida 
en las gestiones episcopales de ese tiempo, donde se destaca la práctica de la visita pastoral, con los 
prelados de León, Puebla, Guadalajara, Michoacán, Zamora, San Luis Potosí, Chilapa, etc. El obispo de 
Tabasco, por ejemplo, informaba que sus esfuerzos para la recomposición del catolicismo en su 
jurisdicción, habían dado comienzo en la capital de la diócesis, pese a la oposición de la opinión pública 
anticlerical, con la fundación de escuelas católicas y asilos y el arreglo material de la catedral, tras lo cual 
emprendió la visita pastoral de su territorio. Nos, don José Amézquita y Gutiérrez, por la gracia de Dios y 
de la Santa Sede apostólica, obispo de Tabasco. (Sin lugar y editorial) 1891. Francisco Melitón Vargas, 
por su parte, señalaba su interés por visitar las zonas más inaccesibles de su territorio, “donde no hay 
carriles y fácil comunicación y que hemos transitado con profundas barrancas, como la de “Ramales,” 
fondos son un abismo…” Novena Carta pastoral…1892, p.7. 
173 Eulogio Gillow a Porfirio Díaz, Oaxaca, 17 de febrero de 1888. CPD Caja 4 Legajo 13 documento 
001951. Lo mismo ocurrió en Yucatán, con Martín Tritschler y Córdova al frente del obispado en 1893. 

239 
 



delitos del fuero común.174 En el primero caso, los problemas del clero con las 

autoridades civiles eran cotidianos, como lo muestra la comunicación de Cirilo Herrera, 

quien denunciaba que en algunos lugares de Texcoco, los sacerdotes tenían planeado 

hacer procesiones públicas durante la semana mayor, por lo que pretendía enviar 

soldados federales para impedir las procesiones.175 En estos casos, las autoridades de 

mayor rango recomendaban mantener la prudencia, y sancionar a los eclesiásticos con 

multas y recomendaciones, sin llegar al encarcelamiento.176 Hubo casos en donde el 

conflicto resultó porque el clero se negó a cooperar con las autoridades civiles, los casos 

del registro civil eran los más representativos.177 

                                                 
174 La propagación de las comunidades religiosas estuvo inspeccionada y controlada, en cierta forma, por 
Díaz: El gobernador de Oaxaca, informa que existían dos “conventículos”, uno de hombres y otro de 
mujeres. Díaz le recomendó que consiguiera los reglamentos y determinara si en ellos había algo que 
contraviniera las leyes. El general Albino Zertuche a Díaz, Oaxaca 8 octubre 1889, Díaz a Albino 
Zertuche. México 14 octubre 1889 Doctos. 011280-011281 Caja 23 Legajo 14. Díaz, también pide 
informes al gobernador de Zacatecas sobre su proceder acerca de las congregaciones. El gobernador 
señala que el jefe político ha disuelto una reunión de señoras, las cuales habían obedecido sin conflicto. 
Díaz a Jesús Aréchiga. México 9 noviembre 1889 Docto. 011314 Caja 23 Legajo 14 Aréchiga a Díaz. 
Zacatecas 14 noviembre 1889 Docto. 011313 Caja 23 Legajo 14. 
175 Cirilo Heredia R. a Porfirio Díaz Chilpancingo 30 de Marzo de 1886 CPD Docto. 03749 Caja 008. La 
mayoría de estos casos se resolvió con la aplicación de multas, como ocurrió cuando el Gobernador del 
Estado de México, José Zubieta, multó al Cura de Otumba por infringir las leyes de cementerios y atrios. 
1888 AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie Parroquias, Caja 222, Exp. 57. Varias aprehensiones 
ocurrieron en el periodo de expulsión y exclaustración de los religiosos extranjeros; las cuales, 
ocasionaron cierto escándalo entre la población, particularmente aquéllas que se refirieron a la 
exclaustración de mujeres, las cuales se decidieron realizar durante la noche para impedir reacciones 
violentas de la población. De ello se dieron cuenta algunas autoridades, por lo que las aprensiones de los 
religiosos siguieron cierta cautela. Fuera de los casos de los jesuitas –que son los que tuvieron mayor 
animadversión-, está el caso de la encarcelación de los religiosos pasionistas que se encontraban en el 
convento de San Diego, en Tacubaya, Juan Gismondi, originario de Italia, y del irlandés Javier Nelly, 
quienes en vez de ser apresados en la noche, fueron citados a comparecer por el prefecto del lugar para 
entrar en prisión, una vez que hubieran celebrado misa, pues “él no quería hacerse responsable de lo que 
podría ocurrir”, si la aprehensión se realizaba de manera violenta. Carta del P. Juan Gismondi a su 
superior, 14 de junio de 1873. Citada en Piélagos, Fernando. 2001, p.26. Otros son los casos de la prisión, 
en Huichapan, de los misioneros Benito Valde y don Sotero García, también por permanecer en 
comunidad. 1875 AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie Parroquias, Caja 14, Exp. 43. Pachuca. De 
igual manera, el cura de Pachuca fue acusado de infringir las leyes de reforma. 1888 AHAM, Sección 
Secretaría arzobispal, Serie Parroquias, Caja 191, Exp. 21. 
176 Díaz, pedía al gobernador de Durango que acudiera a medios pacíficos para calmar los ánimos de la 
población, exaltados por el castigo otorgado a quienes sacaron un santo para colectar limosna. Díaz al 
general Juan Manuel Flores, gobernador de Durango. CPD, Docto. 118 Caja 715 Legajo 41. La masonería 
fue un punto de tensión. Los prelados tuvieron fundada razón en preferir no publicar la encíclica 
Humanum genus, para evitar conflictos con el gobierno. La excepción fue el obispo de Chilapa, fray 
Buenaventura Portillo, quien la publicó en su segunda carta pastoral de 1884. Hacia 1891, la prédica en 
contra de la masonería y las sociedades secretas, continuaba en Chilapa. En particular se había 
denunciado la predicación del obispo en su visita pastoral a la población de Tlapa de Comonfort. El 
gobernador de Guerrero destituyó al prefecto y al  juez de 1ª instancia, de esa localidad por no haber 
puesto un freno a la prédica del obispo. Díaz agradeció las acciones para detener los “abusos del clero”. 
Rafael de Castillo a Díaz Chilpancingo Guerrero 5 de agosto de 1891. De Díaz a Rafael del Castillo. 
México 11 de agosto de 1891 Doctos. 009828-9 Caja 020 Legajo 16. Ese mismo año, había el texto ya 
referido en que el arzobispo de Guadalajara comenta la encíclica: Breve catecismo…1891. 
177 Estos ejemplos ya han sido referidos, algunos otros son el encarcelamiento del cura de Pachuca, Magín 
González, por haberse negado a entregar la partida de bautismo de un criminal solicitada por el juez civil, 

240 
 



Especial atención merecieron aquellos casos donde se procesaba a los clérigos 

por delitos del fuero común, particularmente los conflictos armados en los que se 

comprobó la participación del clero, pues si bien no se aplicó todo el rigor de la sanción 

civil, se usaron castigos para enfatizar los límites de las actividades sacerdotales. Un 

caso ocurrió en Guanajuato, en donde un sacerdote jesuita fue acusado de participar en 

un motín. El religioso fue apresado y se le instruyó un juicio por ataque a las Leyes de 

Reforma, condenándosele a once meses de arresto y al pago de una multa de mil pesos. 

Díaz instruyó a los jefes políticos y demás autoridades locales, que en esos casos se 

procediera con energía, pero si los clérigos pedían clemencia, dada su representatividad 

en las comunidades, podía otorgárseles una sanción menor.178 Sin embargo, pasaría lo 

contrario en caso que la infracción continuara, tal fue el caso del sacerdote Felipe 

Castañeda, cuyos informes muestran que fue ordenado sacerdote en 1884 y, 

posteriormente, ubicado en distintas parroquias del estado de México. Durante su 

estancia en Zumpahuacán, se puso al frente de un movimiento armado, cuya motivación 

inicial fue la restitución de unas tierras a favor de esa comunidad, pero que después 

desconoció el gobierno de Díaz, por medio en un documento llamado “Proclama de 

Zumpahuacán”, en la cual disolvía el gabinete presidencial y destituía a todos los 

funcionarios, para convocar a la formación de un gobierno provisional y a una nueva 

asamblea general constituyente.179 Castañeda fue aprehendido y mandado preso a la 

cárcel de Belén, de donde escapó para retomar su revuelta en poblaciones limítrofes 

entre el estado de México y de Morelos; tras lo cual fue nuevamente aprehendido por el 

                                                                                                                                               
por lo que fue llevado a prisión y sentenciado a cumplir un periodo de reclusión en su curato. Díaz 
recomendaba al gobernador del estado que considerara indultar al cura, siempre que éste lo solicitase, una 
vez que reconociera su falta a la ley,  ofreciendo no reincidir y guardar respeto a las autoridades locales. 
Francisco Cravioto gobernador de Hidalgo a Díaz Pachuca Hidalgo 28 febrero 1888 Díaz a Cravioto 
México 5 marzo 1888. CPD, Docto. 002253-54-55 Caja 5 Legajo 13. 
178 Díaz a Francisco Cano México 5 de julio de 1889 CPD Docto. 006813 Caja 14 L14. Ese tipo de 
prudencia en el trato contra eclesiásticos no era nuevo, pues el sacerdocio representaba una figura de 
autoridad con un importante tenía un impacto social. En Oaxaca, por ejemplo, en 1874 se inició un doble 
proceso, civil y eclesiástico, contra el sacerdote Antonio Pacheco, por homicidio contra otro presbítero. El 
tribunal eclesiástico lo había excomulgado, mientras que el civil lo sentenció a 10 años de prisión. 
Pacheco pidió la apelación de ambas sentencias manifestando su arrepentimiento; para 1877 se le otorgó 
el perdón civil y se le restituyó dentro de la comunidad católica. AHAM, Sección Secretaría arzobispal, 
Serie Obispado de Oaxaca, Caja 88 Exp. 13.  
179 Expediente de órdenes de don Felipe Castañeda. 1884 AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie 
Sagradas órdenes, Caja 4, Expediente 20. Galván, Luz Elena. “Estado de México”, en Katz, Friedrich. 
Porfirio Díaz frente al descontento popular regional 1891-1893. México, Universidad Iberoamericana, 
1985. pp.23-58. 

241 
 



ejército y muerto en otro intento de escape. Algunos más fueron encarcelados por 

delitos menores, como ebriedad.180 

Pero el mismo clero participó de la imbricación de las jurisdicciones civil y 

eclesiástica, aún en aspectos de exclusivo carácter eclesiástico, como cuando requirieron 

la intervención de las autoridades civiles para lograr que fueran cambiados de curato o 

se les designara para algún destino en particular.181 A cambio, el presidente podía 

esperar que el clero reconociera su capacidad de intervención y expresara lealtad y 

sumisión a las autoridades civiles. En ese sentido, ni la jerarquía ni el gobierno vieron 

en esta colaboración una “intromisión” de autoridades en términos negativos, sino como 

una forma de colaboración que partía de la necesidad de mantener un orden y 

estabilidad en el país necesarios tanto para la consolidación del Estado liberal, como 

para el fortalecimiento de la Iglesia católica.182 El Estado podía beneficiarse de la 

presencia social y de la organización eclesiástica y orientarla hacia la pacificación de 

ciertas regiones y a establecer una infraestructura necesaria para el progreso social a 

través de la educación y la beneficencia, como se verá a continuación. Al mismo 

tiempo, se afirmaron lo postulados liberales sobre la tolerancia de cultos que sirvieron 

para que las autoridades incentivaran la llegada de otras religiones a México. En la 

siguiente década se mostraría hasta dónde podía llegar esta participación clero-gobierno. 

Esta dinámica que vinculó la aplicación de la ley con la formación de una 

estructura informal que permitió no la reversión de la ley, en este caso en materia 

                                                 
180 El Padre Manuel Herrera fue conducido a la cárcel por ebriedad. AHAM 1867 Caja 32 Exp. 48 Serie 
Eclesiásticos. 
181 La señora Clara Gutiérrez pidió al presidente influyera en el señor arzobispo para que le conceda una 
beca al hijo de su comadre, porque quería estudiar para eclesiástico, pero no tenía recursos. Clara 
Gutiérrez de Estrada a Porfirio Díaz San Jacinto Zacatecas, 9 de enero 1886. CPD Docto. 00050 Legajo 
11, Caja 001. Tiburcio Arroyo solicita una “caridad” para la construcción un templo en San Martín 
Tonalá y otro en Tatepasco. Añade que este tipo de ayuda fue otorgada por el mismo presidente Benito 
Juárez a don Antonio Urzúa, vicerrector del seminario de Colima, a quien se le obsequiaron $2,000 para 
los ornamentos de unos templos. Tiburcio Arroyo a Díaz, México, 25 julio 1886. CPD Docto. 008151 
Legajo 11 Caja 17. El cura Rodríguez solicita una recomendación del presidente para el obispo Gillow, 
con el fin de que lo cambien de su curato en las montañas, a un lugar cercano a la capital. José María 
Rodríguez a Díaz, Oaxaca 9 marzo 1890. CPD Docto. 003155 Caja 07 Legajo 015 Díaz solicita al obispo 
Gillow, a petición de la población, que se nombre un padre vicario para los pueblos de Noyó y Yosolato. 
Díaz a Gillow, México 1 marzo 1890. CPD Docto. 002655 Caja 06 Legajo 015. 
182 Algunas colaboraciones fueron más directas y discrecionales, por ejemplo, cuando el Gobernador del 
Estado de Morelos pidió la bendición del Teatro de esa ciudad. 1882 AHAM, Sección Secretaría 
arzobispal, Serie Parroquias, Caja 140 Exp. 25. Se informa de la administración del bautismo a la hija del 
gobernador de aquel Estado. 1885 AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie Correspondencia, Caja 
170 Exp. 79. José María Macías sobre la retractación del presidente de Atlacomulco. 1889 AHAM, 
AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie Correspondencia, Caja 224, Exp. 50. Víctor Ayos de 
Cancelada de Tepozotlán, diócesis de Puebla, informaba sobre la visita que realizó el gobernador al 
Colegio de Tepozotlán. 1889 AHAM, AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie Correspondencia, 
Caja 239 Exp. 60. 

242 
 



eclesiástica, sino la formación de una relación de facto que pretendió trabajar a favor de 

la consolidación del propio Estado, desde la perspectiva secular y a la vez, la de la 

Iglesia. 

 
5. Conclusión 

La recomposición de las fuerzas federales a mediados de la década de 1870 hace posible 

la concertación Estado-Iglesia y la búsqueda de un pacto de estabilidad social, mediante 

el cual ambos poderes se comprometen en la búsqueda del orden y progreso nacional.  

La jerarquía mexicana expresó su proyecto para lograr una inserción en el Estado 

liberal en el documento pastoral colectivo de 1875, el cual motivó la asimilación formal 

de la dinámica legalista marcada por el régimen liberal –con el uso de los derechos que 

la Constitución garantizaba a la Iglesia y los católicos-, y permitió ampliar el espacio 

para la negociación informal que, en ese sentido, debe verse como un elemento de 

equilibrio, pues logró ser otra vía para salvar las tensiones producidas entre el clero y 

los gobiernos, sin llegar a rupturas violentas. La importancia de ese comunicado 

colectivo, es que fija la nueva posición de la jerarquía en el régimen liberal y su 

pretensión de moldearlo para lograr la recomposición eclesiástica y fortalecer la 

presencia pública del catolicismo, a partir de un llamado a la movilización de la 

sociedad. 

Parece pertinente preguntarnos, en qué medida la movilización católica actuó 

separada de la acción del Estado y, en ese sentido, qué tan alterna fue la posición del 

catolicismo mexicano al proyecto liberal. En el discurso, se enfatizó cuán separado 

estaba su proyecto del liberal, pero en la práctica, tuvieron más coincidencias que las 

reconocidas. La idea de formar una sociedad católica que sustituyera a una liberal, 

quedaba sólo en el discurso, pues lo que pretendió la Iglesia fue integrar a la sociedad 

mexicana a través del catolicismo, no escindirla. La pretensión de formar “la” sociedad 

católica, no fue entendida como una total ruptura con la estructura liberal, desde el 

momento en que el antagonismo eclesiástico no alcanzó para diseñar un modelo 

económico distinto, que sustentara un verdadero régimen alterno desde el punto de vista 

social, político y económico. En su lugar, se apeló a la permanencia de ciertas nociones 

que contuvieran la secularización social, jurídica y del poder político. Para los católicos, 

no existía “una sociedad liberal” a la cual oponerse, pues la sociedad era católica; en 

cambio, sí existían gobiernos liberales en un Estado liberal con pretensiones 

secularizantes, a los cuales era necesario catolizar, introduciendo fundamentos 

243 
 



religiosos en sus principios políticos, moralizando –en un sentido católico- su economía, 

sus leyes y la aplicación de la justicia, por lo que sumó a la defensa de la libertad de la 

Iglesia ante los “poderes nuevos”, su lucha por “santificarlos”. 

El proyecto de formar una “sociedad católica”, hacía referencia a la creación de las 

condiciones para que el catolicismo se constituyera en la religión hegemónica de la 

sociedad mexicana que, en ese sentido, sería sin obstáculos, una sociedad católica. Para 

ello, era necesario que los gobiernos reconocieran un margen de acción de la Iglesia en 

la vida pública, lo cual hicieron como parte de una concertación necesaria para 

fortalecer al régimen federal liberal.  

La labor eclesiástica se autoproclamó indispensable para lograr la gobernabilidad y 

pacificación del país, lo cual pretendía abrir un espacio para la acción de la Iglesia y 

dirigirla hacia una nueva alianza con el Estado.  

Y es que, a pesar de las críticas, el catolicismo compartió con el liberalismo 

principios fundamentales: la protección a la propiedad privada, el orden público, la 

necesaria existencia de la jerarquía social, el respeto a las autoridades y el avance 

económico; lo cual hizo posible la formación de nexos con base en la consecución de 

objetivos comunes, sobre todo cuando la Iglesia se atribuyó parte de la dirección de ese 

proceso. La Iglesia asumió la dirección de dos importantes aspectos que se ligaban 

directamente a la economía y estabilidad política del régimen: por un lado, la expansión 

de un discurso sobre la revaloración moral del trabajo como sustento del progreso y la 

conciliación social; y por otro la recomposición de la labor caritativa en el área social. 

Ambas propuestas se diseñaron tomando como base el modelo económico del Estado 

liberal, pues no propusieron la creación de uno distinto, sino la transformación de 

aquéllos elementos que generaban las crisis y desestabilizaban las relaciones sociales: el 

exacerbado materialismo y la desprotección de la producción nacional. La primera 

conducía a la deshumanización en el sistema productivo, pues privilegiaba la obtención 

del beneficio material a costa de la sobreexplotación de los trabajadores, sobrepasando 

los límites de lo justo y afectando la convivencia pacífica entre los distintos sectores 

sociales. Para equilibrar la economía, era necesario que el Estado introdujera los 

principios de la caridad cristiana y justicia social, pregonados por el catolicismo. La 

Iglesia, asumió su labor para apoyar ese tipo de desarrollo económico, a través del 

impulso de un nuevo asociacionismo apoyado en los derechos individuales, que al 

mismo tiempo, le permitiría reconstruir sus bases sociales y económicas. Si bien era la 

244 
 



afirmación de un derecho a favor de una colectividad, su base eran los derechos 

individuales.  

Las asociaciones católicas buscaron afirmar la presencia del catolicismo en la 

sociedad secular y se convirtieran en los nuevos rectores de las obras para revitalizar la 

presencia secular del catolicismo, para lo cual trazaron tres objetivos estrechamente 

relacionados con los problemas seculares del país, los cuales tenían como fin fortalecer 

sus vínculos con la sociedad mexicana: formar nuevas generaciones de mexicanos con 

base en los principios morales del catolicismo, ampliando las instituciones dedicadas a 

la educación de la niñez y juventud; aumentar el número de los establecimientos 

dedicados al auxilio social inspirados en la caridad; pacificar a las poblaciones y 

establecer el orden social necesario para acompañar el progreso económico del país, con 

la prédica de una nueva religiosidad centrada en la conciliación de los sectores sociales 

opuestos, la revaloración del trabajo y la recurrencia a los mecanismos legales y no a la 

violencia para solucionar las tensiones. 

El asociacionismo católico estuvo constituido por tres tipos de sociedades: las 

exclusivamente religiosas, las asociaciones de tipo gremiales, y las asociaciones 

caritativas. A pesar de los límites en su desarrollo y de que sus obras no lograron ser 

hegemónicas, el asociacionismo fue capaz de fortalecer los nexos de la Iglesia con la 

sociedad, pues estructuró una nueva organización del laicado católico enfocado a lograr 

la conciliación de los intereses económicos en la producción, fortalecer la educación 

católica y expandir las obras de auxilio social, afirmando la vocación social de la Iglesia 

desplegada en el discurso eclesiástico.   

El asociacionismo también resultó ser una vía para financiar los proyectos 

eclesiásticos. Dentro de las organizaciones católicas se establecieron diferentes medios: las 

donaciones de particulares, las funciones benéficas, las cuotas de inscripción y las 

mensualidades fijas de sus asociados, las limosnas en las celebraciones religiosas, además 

de las donaciones que el arzobispado realizaba para la financiación de algunos de los 

proyectos. Las congregaciones se sumaron al nuevo asociacionismo laico, en la 

búsqueda por la instauración de un orden social, anhelado tanto la jerarquía como las 

elites liberales. 

El nuevo modelo de congregaciones religiosas desarrollado en México formó 

parte de la reforma de la vida conventual promovida por Roma. La reforma de los 

vínculos religiosos, con la afirmación de los votos simples, dio pauta a la consolidación 

del nuevo modelo religioso al permitir, canónicamente, la acción de los religiosos fuera 

245 
 



246 
 

de sus casas de residencia, y la combinación de la contemplación espiritual interior, con 

el trabajo fuera de sus conventos. 

Es necesario insistir que la labor de las congregaciones de vida activa fue vital 

para la renovación de las bases sociales del catolicismo, por tres razones: se convirtieron 

en las principales organizaciones eclesiásticas que trabajaron en la defensa y expansión 

del catolicismo, principalmente a través de la educación y de las obras auxilio social; 

contribuyeron a la formación de un orden en las poblaciones y la pacificación de 

territorios; y, por último, revitalizaron el carácter de las comunidades religiosas. Las 

congregaciones construyeron una alternativa a la decadente fuerza de las antiguas 

órdenes contemplativas, que durante el periodo colonial tuvieron una enorme 

importancia en la organización social, a la luz de la nueva situación política y jurídica 

de la Iglesia en el régimen liberal, con base en tres elementos que renovaron la 

estructura de las comunidades religiosas: el fomento a la disciplina religiosa y la 

centralización de la autoridad episcopal y pontificia; el desarrollo de una labor pastoral 

misionera que nutría los vínculos de la sociedad con las instituciones eclesiásticas; y el 

reclutamiento de jóvenes, de distintos estratos sociales, que consolidara la formación de 

las nuevas generaciones de religiosas y sacerdotes. Estos elementos ayudaron a precisar 

el nuevo modelo religioso que permitió una relación más directa entre el Pontificado y 

las congregaciones.  

Al mismo tiempo, mostró un renovado interés por la aplicación de la disciplina 

eclesiástica interna como parte de un proceso de reorganización marcado por la 

centralización eclesiástica. En éste, la vida parroquial adquirió una importancia 

trascendental, pues la relación clero-sociedad trascendió el ámbito eclesiástico para ser 

considerada un asunto de orden público y, por lo tanto, de interés gubernamental. La 

participación de las autoridades, motivada por ese interés, no tuvo como objetivo 

afirmar la supremacía de un poder sobre otro, sino mediar entre los intereses 

parroquiales y las poblaciones, no con el fin de que los gobiernos civiles lograran una 

“conciliación” con el clero, sino de establecer un orden y dirimir los conflictos.  

Este programa de acción, evidencia la forma en que jerarquía pudo diseñar la 

recomposición eclesiástica a partir de un llamado a los católicos para que, como 

individuos en el uso pleno de sus derechos civiles y ciudadanos, se convirtieran en los 

nuevos rectores de las obras sociales para revitalizar la presencia secular del 

catolicismo. Las corrientes del catolicismo social muestran los esfuerzos de distintos 

sectores católicos en ese sentido. 



 
 
 
 

Capítulo 4 
 
 
 

La Iglesia mexicana, entre la Reforma y la 
Romanización, 1891-1910. 

 

 

 

 

 

 

 

 

La separación Estado-Iglesia tiene como primera consecuencia institucional el aumento 

del poder de gestión, dirección y representación de la jerarquía nacional, pues está en 

posibilidades de tomar las riendas de la Iglesia mexicana y de negociar, directamente 

con Roma, diversos aspectos relacionados con la organización eclesiástica interna. La 

jerarquía romana aprovecha ese cambio a su favor, promoviendo un mayor control e 

influencia sobre las iglesias locales. Es pertinente volver a referir que este proceso, 

conocido como romanización, consiste en una serie de intentos que pretenden hacer de 

Roma, la cabeza de la Iglesia católica y el centro rector de la política eclesiástica. Dicho 

proceso es apoyado por algunos grupos de eclesiásticos mexicanos e impugnado por 

otros.  

Como ya he referido y es necesario remarcar, ese reacomodo de fuerzas no fue 

exclusivo de México sino que se produjo en otras latitudes a partir de las distintas 

rupturas entre el clero y los poderes civiles de los países católicos occidentales. La 

romanización se presentó con una fuerza y características distintas en cada uno de los 

países americanos. La revisión de algunos casos me lleva a suponer que es un proceso 

más disputado en aquéllos países en los que, como México, presentan las siguientes 

247



características: a) una Iglesia católica de antiguo régimen cuya organización y poder 

económico, político y social rivalizaron, con la soberanía de los nacientes Estados 

liberales; b) la ruptura ideológica entre el clero y el gobierno a partir del ascenso del 

liberalismo, y c) la presencia de una jerarquía numerosa, con una trayectoria local 

arraigada que disputaba espacios de control social con los gobiernos civiles. 

Dos aspectos impulsan el inicio de la romanización en México: el exilio de parte de 

la jerarquía mexicana en Roma y la fundación del Colegio Pío Latinoamericano. En este 

apartado abordaré las características de la formación de una parte del episcopado en 

Roma, la visita apostólica de Nicolás Averardi y la celebración de los concilios 

provinciales. Al mismo tiempo se revisará la manera en que, como consecuencia de la 

concertación lograda entre el clero y el gobierno, se da un intento por reestablecer 

formalmente las relaciones Estado-Iglesia.  

El punto que enlaza a todos esos aspectos es el impulso a la centralización 

eclesiástica y su contribución a la consolidación de la estrategia para lograr una mutua 

aceptación entre el Estado y la Iglesia en el régimen liberal. 

 

1. Los concilios provinciales y las reformas eclesiásticas 

Los concilios se pueden dividir en dos tipos: los generales y los particulares. Los 

primeros, también conocidos como ecuménicos son asambleas de obispos y otros 

miembros de la jerarquía convocados por el papa, en las que se discuten y regulan 

aspectos doctrinales y otras cuestiones. La autoridad del papa en estos concilios, 

también llamados ecuménicos, se consolidó al ser el único autorizado para convocar 

estas reuniones y aprobar y dar validez a los dictámenes y resoluciones que emanaran de 

éstos.  

Los concilios o sínodos particulares son reuniones que congregan a distintas 

jerarquías para adaptar las normas generales de la Iglesia a las circunstancias concretas 

de una jurisdicción eclesiástica particular; éstas generalmente convocan al clero de una 

diócesis y son presididas por el obispo, o a los religiosos de alguna provincia 

eclesiástica presididos por su superior provincial -cuyas resoluciones tenían que pasar 

por la revisión del obispo donde radicara la congregación-, o también reuniones de 

carácter regional o nacional en las que se juntaban los prelados de cada jurisdicción 

248 
 



religiosa de un país específico, como el caso de los primeros concilios provinciales de 

México.1  

Para que las resoluciones conciliares pudiesen entrara en vigor, se debían enviar 

a Roma para ser revisadas y aprobadas por las comisiones encargadas. La jerarquía 

romana tenía la facultad de introducir alguna modificación en el texto si así lo 

consideraba pertinente. Sin embargo, estas asambleas gozaron de una considerable 

autonomía. 

Los decretos conciliares constituyen una de las fuentes positivas fundamentales 

de la base jurídica eclesiástica novohispana, a la que se suman la tradición canónica 

legal formada durante varios siglos y las diversas obras y tratados que desarrollaron 

temas conciliares y que fueron difundidos, al igual que los contenidos del Concilio de 

Trento, en forma de catecismos y manuales de párrocos, por ejemplo), que se daban a la 

tarea dar especificidad a los decretos conciliares generales.2 

                                                 
1 En la Nueva España del siglo XVI se realizaron, al menos, dos sínodos que pretendieron dar una 
dimensión local a las disposiciones tridentinas, tomando como puntos de referencia central los procesos 
de conquista militar y fundación de la Iglesia novohispana. Estos hechos produjeron innumerables 
discusiones en torno a la mejor forma de organizar la administración espiritual de la población indígena, 
negra y española. En 1585 Pedro Moya de Contreras, arzobispo de México, convocó la celebración del 
Concilio III Provincial que, siguiendo las directrices establecidas por el concilio de Trento y por Roma, 
desarrolló una legislación que le permitió a la jerarquía establecer las normas disciplinares, 
administrativas, rituales y de gobierno que se adaptaran a las circunstancias de la diversa condición 
étnica, social, económica y política de la población novohispana. El Concilio III, vigente durante la mayor 
parte del periodo colonial y del siglo XIX, tuvo entre sus objetivos centrales diseñar los postulados 
legales y válidos para “la erección de seminarios, la purificación de la vida de los clérigos –regulares y 
seculares, la reglamentación de las visitas pastorales y las obligaciones de los párrocos doctrineros y 
confesores.” Gonzalbo Aizpuru, Pilar. “Del Tercero al Cuarto Concilio Provincial Mexicano, 1585-1771” 
en Historia Mexicana, No. 137, Vol.XXXV (1), México, El Colegio de México, julio-septiembre de 
1985, p.8.  
2 Estos cuerpos legales circularon en la Nueva España su texto completo, pero también en forma de 
estudios específicos sobre determinadas materias publicadas a manera de tratados y manuales que 
desarrollaban concreta y positivamente la doctrina general, pues “la calidad de pecadores y pecados 
exigía sendas especialidades y recomendaciones” que las reglas conciliares no enunciaban. A pesar de la 
enorme importancia que se le daba al arbitrio judicial y a la costumbre como guías para orientar las 
sentencias de los jueces, estos manuales se constituyeron en referencia obligada del derecho positivo 
eclesiástico, en espacios como los juzgados eclesiásticos, las administraciones diocesanas, las casas de 
religiosos, los seminarios y las demás instituciones donde tocaba impartir las normas y preceptos 
católicos. Algunos ejemplos son los siguientes: El sacrosanto y ecuménico Concilio de Trento, Madrid, 
Imprenta de Ramón Ruiz, 1798. Catecismo del Santo Concilio de Trento para los párrocos ordenado por 
disposición de San Pío V, Madrid, Imprenta Real, 1785. Catecismo del Santo Concilio de Trento para los 
párrocos, ordenado por disposición de San Pío V, Madrid, Imprenta de Benito Cano, 1787. Catecismo 
del Santo Concilio de Trento para los párrocos ordenado por disposición de S. Pio V, Madrid, Impreso 
en la oficina de Don Ramón Ruiz, 1802. Un cuarto concilio fue celebrado en 1777, pero sus decretos no 
tuvieron validez, pues Roma no concluyó su revisión ni emitió la aprobación de sus decretos, a pesar de 
lo cual fue reconocida como una asamblea válida en la historia de los concilios mexicanos, pero sin vigor. 
A mediados del siglo XIX, el III Concilio fue impreso nuevamente: Concilio III Provincial Mexicano, 
celebrado en México el año de 1585, confirmado en Roma por el Papa Sixto V. y mandado observar por 
el gobierno español en diversas reales órdenes, ilustrado con muchas notas del R.P. Basilio Arrillaga, de 
la compañía de Jesús, y una Apéndice con los decretos de la Silla Apostólica relativos a esta Santa 
Iglesia, que constan en el Fasti Novi Orbis y otros posteriores, y algunos más documentos interesantes; 

249 
 



El cambio experimentado por la Iglesia y la sociedad mexicana con la 

independencia y la reforma liberal, hacen inevitable replantear transformaciones en el 

derecho eclesiástico: la supresión del patronato, la independencia Estado-Iglesia, las 

reformas educativas del clero, el matrimonio civil, las exclaustraciones de religiosos, la 

desamortización de propiedades, la fundación de nuevas congregaciones, parroquias y 

obispados, entre otros puntos. Todo ello hizo que las administraciones parroquiales, 

regulares y diocesanas presentaran lagunas para el establecimiento de un proceder 

formal que, en principio, fue subsanada en la práctica con disposiciones de carácter 

temporal.  

Era necesario un cuerpo legal que, desde la perspectiva de la romanización, 

incluyera el reordenamiento de las órdenes religiosas, la revitalización de la vida 

parroquial, un mayor control de la disciplina, formación intelectual y labor ministerial 

del clero parroquial; además de una renovada vida espiritual orientada a las expresiones 

de una religiosidad racionalizada e interiorizada. 

A esto se añadían preocupaciones centrales como la regulación del diezmo y las 

demás percepciones económicas de la Iglesia.3  

Desde el inicio de su gobierno en el arzobispado de México, Pelagio Labastida 

había manifestado la necesidad de celebrar un concilio nacional. No obstante, su 

realización se había pospuesto porque la legislación civil en materia eclesiástica  

impedía asegurar la permanencia de las medidas eclesiásticas. La práctica eclesiástica 

de los instrumentos jurídicos de la legislación liberal que permite la concertación clero-

gobierno, dan a la Iglesia el espacio para institucionalizar los cambios que había 

introducido en su administración desde hacía dos décadas. 

                                                                                                                                               
con cuyas adiciones formara un código de Derecho canónico de la Iglesia Mexicana publicado con las 
Licencias necesarias por Mariano Galván Ribera. Primera Edición en Latín y Castellano, México, 
Eugenio Maillefert y Compañía Editores, 1859. 
3 El gran modelo por la repercusión que tuvo para la organización de un catolicismo en expansión, fue el 
concilio de Baltimore, de 1851; el cual logró congregar a los 32 obispos que componían el episcopado 
norteamericano. Sus decretos están orientados a apoyar la expansión de la iglesia católica en el territorio 
norteamericano, desde una posición de religión minoritaria “que está haciendo tan rápidos progresos en 
población y prosperidad”, gracias a una situación política que lo hacía posible. La jerarquía supo apreciar 
estos espacios e implementar las bases de una iglesia nueva, a través de mecanismos que más tarde serían 
retomados también por los obispos mexicanos: el establecimiento de las misiones, la fundación de nuevas 
iglesias, escuelas, orfanatos, hospitales “y proveer a todas las necesidad de la humanidad doliente”; y 
mejorar la educación sacerdotal en ciencia y virtudes, por mencionar los más importantes. Esto, no sin 
referir la obediencia a Roma, el respeto a la propiedad eclesiástica –particularmente por parte de la 
sociedad y los mismos eclesiásticos-, y la adhesión a las instituciones civiles. Carta pastoral del primer 
concilio nacional de los Estados-Unidos, celebrado en Baltimore en mayo de 1852, México, Imprenta de 
La Voz de la Religión, 1852. 

250 
 



Dos sínodos diocesanos tienen lugar antes del Quinto Concilio Provincial 

Mexicano: los sínodos de Tabasco de 1883, y Antequera de 1893. El primero se celebra 

en la circunstancia de la erección del obispado tabasqueño, a instancias de su primer 

obispo Agustín de Jesús Torres y Hernández, ante la necesidad de formar un código 

diocesano “que sirva para uniformar la conducta del clero, el gobierno, servicio y 

administración de las parroquias.”4  

El concilio provincial de Antequera es organizado por el obispo Gillow, durante 

los meses de diciembre de 1892 y marzo de 1893.5 Su objetivo es solucionar los 

aspectos más urgentes de la administración, para “sofocar los gérmenes de los errores, 

mantener la disciplina eclesiástica y cuidar de la piadosa y legítima administración de 

los sacramentos”. A ello se suma, la preocupación por la división territorial de 1891, 

que había elevado a Antequera a categoría de arquidiócesis, teniendo bajo su 

jurisdicción a las diócesis de Yucatán, Chiapas, Tabasco y Tehuantepec, cambio que 

trajo la necesidad de establecer “las leyes que deban aprovechar al régimen y concordia 

de las mismas”.6 El sínodo se apuntaló como un medio temporal para defender las bases 

de la disciplina eclesiástica, uniformar la administración corrigiendo los errores 

existentes, mejorar la instrucción del clero y abrir el camino a los decretos oportunos 

mediante los próximos concilios.7 

                                                 
4 Constituciones Sinodales que en noviembre de 1883 dictó para la diócesis de Tabasco su primer obispo 
el Ilmo. Sr. D. Agustín de Jesús Torres y Hernández y en abril de 1885 previo acuerdo que prescriben los 
sagrados cánones, fueron promulgadas en el primer sínodo diocesano. San Juan Bautista, Tip. “Juventud 
Tabasqueña” de Francisco Chicliazza, 1885, p.2.  Las resoluciones del sínodo estuvieron distribuidas en 
17 capítulos sobre los nombramientos de párrocos, la disciplina y decoro de la vida sacerdotal, la 
instrucción religiosa, el culto y los sacramentos. Se sumaban también, las disposiciones respecto a 
diversos temas, diezmos y cementerios en otras diócesis, que reflejan la necesidad de establecer cierta 
certidumbre en la administración. Providencias extendidas por el obispo diocesano durante su visita de 
parroquias en las Mixtecas del Obispado de Puebla de los Ángeles. Puebla, Tip.V.E.H. de Isidro Boclar. 
1889. 
5 Los católicos más comprometidos con la cuestión social, tildaron de tibia y sin resultados concretos a 
esta asamblea, que por otro lado, es calificada como “congreso indigenista”. Otro asamblea es la 
efectuada en 1895, en el obispado de Chilapa. Ese sínodo estuvo enfocado a tres aspectos: el diseño de 
una nueva distribución parroquial; aspectos de catequesis y doctrina, y la recaudación de los diezmos. 
Segundo Sínodo Diocesano celebrado en Chilapa en la Basílica de S. Francisco por el Illmo. y Rmo. Sr. 
Obispo  de la Diócesis Dr. D. Ramón Ibarra y González, en los días 6, 7 y 8 de mayo de 1895. Puebla, 
tipografía de las Escuelas Salesianas de Artes y Oficios. 1895. 
6 “Edicto de convocación al sínodo provincial”, Además de un apéndice con 4 títulos. Actas y Decretos 
del Concilio I de Antequera celebrado en Oaxaca, del día 8 de diciembre de 1892 al 12 de marzo de 
1893. Versión que del latín al castellano, con autorización del Ilmo. Sr. Arzobispo de aquélla provincia, 
hicieron los Sr. Dr. D. Manuel Alvarado hasta la página 56 y Dr. D. Manuel Azpeitia Palomar, desde la 
página 57 hasta el fin. Guadalajara, Antigua Imprenta de N. Parga, 1895, p.3. 
7 El sínodo se declaró bajo la protección de la virgen de Guadalupe y fue dividido en gres grandes partes: 
Primera parte (cinco secciones: De la fe católica, De la Iglesia de Cristo, De los sacramentos y 
sacramentales; Del culto divino; De la vida cristiana) Segunda parte ( De la Jerarquía y régimen de la 
Iglesia, De la perfección del clero) y Tercera parte (dos secciones: De los juicios eclesiásticos; De las 
causas matrimoniales). 

251 
 



En octubre de 1895, el arzobispo de México comienza a planear la organización 

y las materias que serían tratadas en el Quinto Concilio, bajo el impulso del visitador 

apostólico Nicolás Averardi. La asamblea es convocada el 14 de junio de 1896. 

Próspero Alarcón, sucesor del arzobispo Labastida, señala que su importancia “cuando 

las circunstancias de la Iglesia evidencian el abanado de la formación religiosa de los 

católicos y la expansión de la indiferencia religiosa.” La indiferencia se había extendido 

a tal grado que los católicos no santificaban las fiestas, ni cumplían con los 

sacramentos, desmeritando a tal grado la vida familiar que resultaba un hecho cotidiano 

la ruptura de los lazos del matrimonio. La sociedad mexicana enfrenta una grave crisis, 

al haber adquirido las características de una “civilización semipagana”, que sufría males 

de desórdenes y suicidios, y es consumida por la “precocidad en el crimen”.8 El concilio 

se posicionaba como un recurso poderoso “para acordar medios prudentes y eficaces a 

fin de que luzcan en toda su deslumbradora claridad las enseñanzas evangélicas, 

desaparezcan las irregularidades y corruptelas que hubieran podido introducirse en el 

transcurso de los tiempos.”9 

Las reuniones se celebran entre el 23 de agosto de 1896 y el 1 de noviembre de 

1896. En la apertura, Alarcón hace dos peticiones a los obispos mexicanos: la primera, 

que orienten sus discusiones en aspectos centrales, evitando entrar en “cuestiones 

inútiles y demasiado metafísicas”, para orientar los esfuerzos en la búsqueda de 

soluciones pragmáticas a los problemas eclesiásticos; y la segunda, que procedan a la 

discusión con respeto y cuidado,  para sortear divisiones y encono entre el clero.10  

Después de concluidas las sesiones, Leopoldo Ruiz y Flores y Ramón Ibarra, se 

encargan de tramitar su estudio y aprobación en el Vaticano, la cual tardó en efectuarse 

                                                 
8 La convocatoria se extendió, además de los obispos, a los cabildos catedrales, la colegiata de Guadalupe 
y a los rectores de los seminarios, superiores de las órdenes y demás eclesiásticos, a quienes por derecho 
o costumbre correspondía invitar. Edicto del Ilmo. Señor Arzobispo de México Doctor D. Próspero María 
Alarcón y Sánchez de la Barquera con motivo del Concilio Provincial Mexicano que con el favor divino 
habrá de celebrarse próximamente en este año. México, Imprenta del Sagrado Corazón, 1896, pp.7 y 8. 
9 Edicto del Ilmo. Señor Arzobispo de México Doctor D. Próspero María Alarcón y Sánchez de la 
Barquera con motivo del Concilio Provincial Mexicano que con el favor divino habrá de celebrarse 
próximamente en este año. México, Imprenta del Sagrado Corazón, 1896, p.5. 
10 “Próspero María Alarcón. Discurso de inauguración del concilio.” AHAM, Sección Secretaría 
arzobispal, Serie Correspondencia, Caja 55, Exp. 18. Alarcón afirmaba que el objetivo del concilio no era 
marcar dogmatismos que sólo correspondían a Roma, sino señalar “ligeramente” los errores, “como para 
dar a los fieles una vez más la voz de alerta a fin de que de ellos se alejen”. Edicto del Ilmo. Señor 
Arzobispo de México…1896, p.9. En ese mismo año fueron publicadas las actas del concilio, que fueron 
revisadas por la Sagrada Congregación del Concilio en Roma y confirmado el 12 de agosto de 1898 y 
promulgado en México el 12 de octubre de ese año. El concilio entró en vigor el 19 de marzo de 1899.  

252 
 



debido a la proximidad del Concilio Plenario de América Latina.11 En 1897 se 

realizaron los sínodos diocesanos de Guadalajara y Michoacán, y en los años siguientes 

tendrían lugar los de las otras provincias mexicanas. 

El Quinto Concilio Provincial de 1896, institucionaliza los cambios que se 

venían preparando con mayor fuerza desde mediados de la década de 1870, con el pacto 

informal Estado-Iglesia. La práctica de ciertas estrategias de reorganización, le permite 

a la asamblea delinear formalmente de la vida eclesiástica, a partir de ciertos principios 

clave: la autoridad episcopal, la disciplina eclesiástica, la administración parroquial, la 

relación clero-gobierno y relación con los fieles. 

Los decretos conciliares evidencian el avance de la romanización, pero también 

reivindican la permanencia de ciertos privilegios ancestrales para el Iglesia mexicana. 

Los preceptos sobre la autoridad episcopal son muestra de ello.  

 

a) Episcopado y control eclesiástico 

Los concilios y sínodos intentan equilibrar la autoridad del papado y del 

episcopado nacional, delimitando sus esferas de acción propia. El Quinto concilio, por 

ejemplo, parte de una profesión de fidelidad al dominio temporal y religioso del papa 

como “bueno y legítimo”, “conveniente y moralmente necesario”, pues: “nada más 

precioso para los obispos y para todo el clero de esta provincia, que promover y 

fomentar con toda diligencia la sumisión, veneración, amor, adhesión y obediencia al 

Romano Pontífice”.12  

                                                 
11 Ibarra y Ruiz y Flores tuvieron que insistir, a través de numerosas entrevistas y comunicaciones con el 
prefecto de la Congregación del Concilio y el Secretario de Estado en Roma, la aprobación del concilio 
mexicano, pues sus estatutos debían concordar con los del Concilio Plenario, que todavía no se llevaba a 
cabo. En una comunicación, Ruiz y Flores había expresado a un funcionario del Vaticano, “que los 
Concilios Provinciales celebrados últimamente en la República lo habían sido por indicaciones que había 
hecho y con instancia Mons. Averardi en nombre de la Sta. Sede y que por lo mismo los Sres. Obispos no 
dejarían de resentirse al saber que sus Concilios quedarían archivados en Roma... hice notar la 
interpretación torcida que se daría, principalmente por los enemigos del pobre Concilio Quinto Mexicano 
a la determinación de no revisarlo; pues nunca creerían que esto fuera por causas extrañas al mismo 
Concilio.” “Carta de Leopoldo Ruiz a Próspero M. Alarcón.” Roma, 29 de enero de 1898. AHAM, 
Sección Secretaría arzobispal, Serie Correspondencia, Caja 27, Exp. 5. 
12 “Primera parte, Título I De la fe y de la profesión de la fe”, no.4. en Quinto Concilio Provincial 
Mexicano celebrado en 1896, presidido por el Ilmo. Sr. Doctor D. Próspero M. Alarcón y Sánchez de la 
Barquera, Metropolitano de México. México, Imprenta de “El Catecismo”, 1900, p.3. Título I, Capítulo 
VIII Del romano pontífice. Actas y Decretos del Primer Concilio Plenario de América Latina, Roma, 
(Sin editorial) 1906. El concilio de Antequera también consignó los derechos y prerrogativas del papa, y 
su potestad en materia de fe, doctrina y costumbres, y disciplina sobre todas y cada una de las iglesias en 
el mundo, sus pastores y sus fieles. Parte segunda. Sección primera. “De la jerarquía y régimen de la 
Iglesia, Título I Del romano pontífice.” Decretos I-V Actas y Decretos del Concilio I de Antequera...1895, 
pp.192-195. En el concilio plenario Latinoamericano los obispos fueron más enfáticos en esta disposición 
“Nos, los Padres de este Concilio Plenario, profesamos solemnemente fidelidad, sujeción y obediencia en 

253 
 



La jerarquía mexicana promueve, al mismo tiempo, la obediencia al arzobispo 

de México como máxima autoridad de la iglesia mexicana, seguidos en jerarquía por los 

obispos locales y sus órganos de gobierno.13 Se afirma que el obispo en su diócesis es el 

príncipe y por derecho de gobierno posee una triple potestad: legislativa, judicial y 

coercitiva.14 Todos, tanto eclesiásticos como seglares, están obligados a aceptar y 

obedecer con humildad las disposiciones de los obispos, quienes no tendrían que dar 

cuenta de su administración más que al papa. Así, a ningún católico le estaba permitido 

“censurar, murmurar o criticar de cualquier modo las disposiciones del obispo”.15 

La definición de una autoridad episcopal fuerte no se explica sólo por un mero 

deseo de afirmar ciertas jerarquías, sino en el contexto de las pugnas con los gobiernos 

civiles, la rebeldía y peligrosa autonomía con que se conducían ciertos sectores del clero 

parroquial. El episcopado tenía que afirmar una esfera de acción propia en su 

jurisdicción, con el suficiente grado de autoridad para interactuar con el poder civil y 

hacerse obedecer por su clero.  

Varias iglesias locales viven cierto grado desorden donde es evidente la falta de 

control eclesiástico. Tal es el caso de la diócesis de Tabasco, jurisdicción formada en 

1882, cuya geografía accidentada había impedido, durante años, la cercanía de los 

párrocos con su prelado, teniendo como consecuencia la dispersión del clero, su falta de 

sujeción al gobierno eclesiástico y el desempeño de una vida moralmente reprobable a 
                                                                                                                                               
todo y por todo al Romano Pontífice, Vicario de Jesucristo... Protestamos asimismo observar todos los 
Decretos de los Pontífices y de la Sede Apostólica: cuanto ellos han condenado condenamos nosotros, y 
cuanto han aceptado lo aceptamos y veneramos en toda la integridad de la fe, y siempre con libertad, 
como ellos han predicado, predicaremos nosotros.” Título III, capítulo I De los obispos. Decreto 184, 
Actas y Decretos del Primer Concilio Plenario...1906. 
13 El Quinto concilio afirmó las prerrogativas y derechos concedidos a los metropolitanos (arzobispos) 
por el Concilio de Trento y las Constituciones Apostólicas. Dentro de sus atribuciones estaba la de 
convocar y presidir concilios provinciales, erigir y conservar seminarios, visitar las diócesis sufragáneas, 
designación de vicario capitulares en diócesis sufragáneas en caso de no haberse designado por los 
cabildos locales; se agregan las facultades de conceder indulgencias, bendiciones, dispensas. “Parte II, 
Título I Del metropolitano” Decretos 196-198, 200-205. en Quinto Concilio...1900, pp. 63-65. A esto 
faltó la atribución de poder escuchar los casos de apelación que fueron consignados en el apartado de los 
juicios eclesiásticos.  
14 “Parte II, Título II De los obispos” Decretos 207-208, en Quinto Concilio...1900, pp. 66-67. 
15 La conducta de los obispos debía ir en consecuencia con su representación, tanto en su conducta 
personal, como en la forma en que ejercían su autoridad para con sus súbditos. Particular recomendación 
se hizo para la práctica de las visitas pastorales, al menos cada diez años. “Parte II, Título II De los 
obispos” Decretos 211, 213-215, en Quinto Concilio...1900, pp. 67-68. Se establece su celebración cada 4 
años. El concilio de Antequera señalaba que los obispos debían dar confianza a los clérigos, a fin de que 
en lugar de temor despertaran en ellos confianza, consuelo y auxilio. Parte segunda. Sección primera. “De 
la jerarquía y régimen de la Iglesia, Título III De los obispos” Decretos II Actas y Decretos del Concilio I. 
de Antequera...1895, pp.195. Sobre el respeto hacia los obispos, el concilio plenario señala que aún 
cuando fuera notorio a los clérigos que el prelado se hubiere alejado de sus deberes “no por esto hay que 
eximirse de su autoridad; y mientras esté en comunión con el Romano Pontífice, a ninguno de sus 
súbditos es permitido menoscabar la reverencia y obediencia que se le debe.” Título III, capítulo I De los 
obispos. Decreto 184 Actas y Decretos del Primer Concilio Plenario...1906. 

254 
 



los ojos de los fieles, todos ellos aspecto que socavaban la administración parroquial. 

Para afianzar la autoridad episcopal, el sínodo diocesano, publicado en 1885, dispone 

que los sacerdotes y eclesiásticos de la diócesis acudan a la sede episcopal a “protestar 

obediencia al obispo”, en el lapso del primer año de su nombramiento.16 

El papado está dispuesto a ceder parte de sus privilegios y lograr un delicado 

equilibrio de interacción. La defensa de los privilegios episcopales concedidos en 

tiempos del patronato es un ejemplo de ello. El caso de la prerrogativa de los obispos 

mexicanos concedida en 1822, para la provisión de los beneficios de las diócesis 

permite ver esa dinámica.  

Frente a la renovada autoridad papal, surgieron varias interrogantes en el 

gobierno eclesiástico del arzobispado de México sobre la vigencia del privilegio de 

1822. Las Reglas de la Cancelería Romana estipulaban la provisión de todos obispados 

y el nombramiento de la primera dignidad de las catedrales y de las colegiatas, así como 

la provisión de las canonjías vacantes, por la promoción de su beneficiado a la dignidad 

de arzobispos, obispos y abades, correspondían al papa.  

Para la defensa de la prerrogativa, Leopoldo Ruiz y Flores, canónigo 

penitenciario de la colegiata de Guadalupe, elabora un dictamen en donde sostiene que 

las disposiciones romanas son de carácter general e, incluso, con la misma fuerza de 

cualquiera otra ley humana, pudiendo ser derogadas a través de tres medios: los 

concordados, los privilegios especiales y la costumbre legítima.17 Argumenta que desde 

la fundación de la iglesia mexicana había estado en observancia únicamente la provisión 

papal de los obispados; derogado el patronato y después de quedar asentada la 

autonomía eclesiástica en materia de nombramientos con la separación Estado-Iglesia, 

ésta no se sujetó a la autoridad de Roma en esos puntos, sino que se afirmó el privilegio 

episcopal de presentación de candidatos para la elección de sus dignidades, salvo la 

                                                 
16 La protesta debía hacerse “de rodillas, ante un Crucifijo, tocando los Evangelios, en presencia del 
Prelado o su Vicario.” (Decreto 2) En el primer decreto se estableció que el obispo “que se halle en 
posesión de su Silla, es la principal y legítima cabeza y autoridad eclesiástica ‘Suprema en su diócesis’ 
(con dependencia del sumo pontífice) a quien están obligados en conciencia a prestar obediencia los 
demás sacerdotes y Eclesiásticos.” “Gobierno de la diócesis”, Decreto 1 p.4. Y se añadía en otra parte 
“Declaramos, que cualesquiera que sean los talentos, la ciencia y la experiencia de un eclesiástico, no 
tendrá para Nos mérito ninguno, ni lo consideraremos útil a la Diócesis, si es indócil y desobediente. 
Mucho más estimaremos al Sacerdote humilde y obediente, aunque sea hombre de escasa ciencia.” 
“Capítulo II. De la Santificación propia” Decreto 15, Constituciones Sinodales…1885, p.10. 
17 Esa discusión surgió a partir de un problema suscitado en las propias sesiones del Quinto Concilio, en 
las que el cabildo metropolitano de México se inconformó porque el abad del santuario de Guadalupe 
ocupaba un asiento distinguido en el que presidía a dicho cuerpo capitular, lo cual alegaban ser una falta 
contra su dignidad prohibida por las normas generales de la iglesia. “Carta del deán de la iglesia 
metropolitana de México al arzobispo de México.” AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie 
Correspondencia, Caja 49, Exp. 19. 

255 
 



episcopal. Los privilegios se refrendan como una “costumbre legítimamente 

introducida, y por privilegio escrito, concedido por la Santa Sede.” Esas dispensas, 

señala Ruiz y Flores, se hacen extensivas a las nuevas jurisdicciones eclesiásticas.18 

Otro nombramiento discutido es el de abad, pues el privilegio de nombrarlo 

había presentado una excepción con el nombramiento de Antonio Plancarte y Labastida, 

sobrino del arzobispo Labastida, como abad mitrado de la Basílica de Guadalupe en 

1895. Debido a algunas disputas entre el clero mexicano, un grupo de sacerdotes que 

mantenían un contacto cercano con la jerarquía romana, obtuvo el nombramiento de 

Plancarte directamente del papa. Sin embargo, ése se consideró un hecho excepcional, 

por lo que a la muerte de éste, apenas dos años después, el gobierno eclesiástico del 

arzobispado defendió la presentación de la candidatura del abad como prerrogativa 

episcopal, “quedando la cuestión de lo pasado y lo futuro ‘in statu quo’”.19 No obstante, 

la definición formal de los privilegios de la Iglesia mexicana en el Quinto Concilio 

quedó como punto suspenso en la celebración de los concilios.20  

Estas discusiones evidencian que para el clero mexicano, aún los clérigos que 

eran partidarios de la romanización, hubo privilegios de la iglesia mexicana que se 

consideraron indispensables para compensar la fuerza de Roma. 

Sin embargo, los cabildos catedralicios son los que pierden fuerza ante la 

afirmación de la autoridad episcopal y papal. La falta de una definición del patronato 

durante la primera mitad del siglo XIX, había favorecido el aumento de facto de las 

facultades de los cabildos mexicanos; la más importante era la prerrogativa de proponer, 

primero a los gobiernos civiles y luego a Roma, los candidatos para ocupar sus sedes 

episcopales vacantes.21 A la separación Estado-Iglesia, los canónigos de varias iglesias 

locales tienen la oportunidad de usar ese privilegio para afirmar sus clientelas de poder 

                                                 
18 “Leopoldo Ruiz y Flores sobre las reglas de la cancelería romana.” (Puntos no.1-4, 30) Sin fecha, 
AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie Correspondencia, Caja 49, Exp. 19. 
19 El nombramiento de Plancarte había incluido la excepcionalidad del hecho “en la Dataría, que es una 
oficina casi mecánica, les bastó decir, para hacer mención del derecho con que el Papa proveía ese 
beneficio, que por illa vice estaba reservada, quedando la cuestión de lo pasado y lo futuro in statu quo” 
(subrayado del autor) “Carta de Leopoldo Ruiz, canónigo de Guadalupe al arzobispo de México.” Roma, 
Colegio P.L. Americano junio 10 de 1898 AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie Correspondencia, 
Caja 49, Exp.19. 
20 Estas interrogantes evidenciaron que había varios aspectos por legislar, por ejemplo, al cabildo de la 
colegiata le faltaban estatutos propios, por lo que se pidió que los canónigos formasen sus propias 
constituciones.  
21 La eliminación del Patronato permitió que los cabildos estuvieran en posición de proponer una lista de 
candidatos, misma que desde el gobierno de Vicente Guerrero se pidió fuera sancionada por los gobiernos 
civiles, facultad que después de la ruptura de las relaciones Estado-Iglesia se dejó formalmente al 
Vaticano, pero que se retomaría más tarde, con características distintas, con el gobierno de Porfirio Díaz. 
Véase Vázquez, 1998, pp.94-112. 

256 
 



y asegurar que el cabildo sea una antesala al episcopado. Un ejemplo de ello es la 

vacante del arzobispado de México a la muerte de Pelagio Labastida en marzo de 1891. 

El cabildo Metropolitano de la ciudad de México realiza varias sesiones para elegir la 

terna de candidatos; la primera opción recae en el deán Próspero Ma. Alarcón, la cual es 

ratificada por Roma sin mayor problema.22 No obstante, siete años más tarde esa 

prerrogativa quedó expresamente suprimida en una circular dirigida a todos los 

obispados de la República, en la que informaba: 

…que su Santidad nuevamente ha dispuesto de la manera más terminante que no 
admitirá terna alguna, que los V.V. Cabildos, en sede vacante, le presenten para la 
provisión de la Silla Episcopal.23 
 

Esa disposición queda comprendida formalmente en los concilios, que reservan 

al papa la exclusiva facultad para designar las sedes vacantes, en donde sólo se 

admitirían los pareceres de los obispos, pero a manera de consulta.24  

La negociación informal jugó, entonces, un fuerte papel en la práctica, al ser el 

espacio para que en, algunas ocasiones, las autoridades civiles, entre ellas el presidente 

de la república, participasen en el nombramiento de los eclesiásticos a distintos cargos, 

frente a la expectativa de lograr un mayor entendimiento clero-gobierno.  

 

b) El clero regular y las congregaciones religiosas  

La situación del clero regular y de las nuevas congregaciones es incluida en la 

regulación conciliar. El clero regular atraviesa una situación poco favorable, con la 

disminución del número de religiosos, la pérdida de propiedades, y la supresión de una 

legislación que anteriormente le otorgaba una importante autonomía que frenaba la 

intervención episcopal. 

Los provinciales y procuradores generales de las órdenes en Europa, tenían 

noticias poco precisas de la situación religiosa en México. Los arzobispos de México 

                                                 
22 Archivo del Cabildo Catedral Metropolitano de la Ciudad  de México (AHCCMCM), Actas del 
Cabildo Metropolitano de la Ciudad de México, Sesión del 10 de marzo de 1891, Exp. 7. 
23 “Carta de Nicolás Averardi al Arzobispo de Michoacán.” 15 de febrero de 1898. Archivo Histórico 
“Casa de Morelos” (AHCM), Fondo Diocesano, Serie Gobierno, Subserie Correspondencia, Sección 
Copiadores, Caja 54. De esa manera, se explica que la sucesión del arzobispado de Guadalajara en 1898 
siguiera un camino distinto. La presentación de candidatos se circunscribió a los miembros del 
episcopado y al Visitador Apostólico. Si la iglesia vacare por muerte del obispo, al cabildo correspondía 
nombrar un vicario general, mientras se daba el nombramiento. Título IV, capítulo I “De los deberes y 
oficios del cabildo”, Decreto 241 en Actas y decretos del Quinto Concilio...1900, p.76. 
24 El quinto concilio determinó sólo 2 decretos sobre los derechos de los cabildos: el de ser llamado a 
concilio provincial y el de portar un traje de más honor que el del resto de los eclesiásticos sin jerarquía; 
además de una restricción sobre ese punto. Título IV Capítulo III De los derechos de los cabildos, 
decretos 246-248, Actas y decretos del Quinto Concilio... 1890, p.78. 

257 
 



habían tratado de hacer algunos arreglos personales con ellos. Próspero María Alarcón, 

había enviado a Ruiz y Flores a arreglar la provisión de las parroquias de Toluca y 

Texcoco, administradas por franciscanos. El procurador general de la orden en Roma 

tenía noticia de que el impacto de las leyes de Reforma había terminado con la vida 

común de los en los conventos y que aún “los religiosos ni en su misma casa particular 

podían llevar su hábito”. Ruiz y Flores le aclara la inexactitud de sus referencias, pues 

“no obstante esas leyes había en México varias casas de religiosos los cuales vivían en 

comunidad y guardaban sus reglas... y que había religiosos en México, como el 

Carmelita de Sn. José, que nunca dejaba el hábito ni aún para salir a la calle.”25  

Con esa información, el procurador general de los franciscanos solicita noticias 

más exactas de México y propone consultar con una de las congregaciones en Roma, la 

mejor manera de proveer las parroquias.  

La falta de comunicaciones entre las provincias mexicanas y sus superiores en 

Europa, produce cierta desorganización en algunas conventos: la disminución de 

vocaciones en los noviciados, la pérdida de propiedades, y la secularización de los 

religiosos. El obispo Gillow describe las suerte de aquéllos religiosos que habían sido 

expulsados de sus conventos y que se encontraban “vagando hoy sin asiento, después de 

emitidos los votos solemnes”.26 Aunque varios religiosos habían pedido servir en 

parroquias y otros tantos cambiaron de residencia para unirse a sus compañeros de 

orden de otras jurisdicciones, los prelados intentan sujetar las comunidades religiosas de 

su jurisdicción, argumentando los peligros que corrían sin una dirección adecuada, pues 

debían continuar siendo ejemplo de virtud, piedad, fervor y obediencia.  

Sin embargo, esos intentos generaron fricciones entre los obispos y el clero 

regular, como se muestra en los siguientes ejemplos. El primero es el que se da a partir 

de la disminución de los religiosos en algunos conventos. Algunos obispos ordenan la 

reubicación de los religiosos y disponen de los edificios para iniciar otros proyectos, 

como la formación de las nuevas congregaciones.27 Así había ocurrido con el convento 

                                                 
25 “Carta de Leopoldo Ruiz, canónigo de Guadalupe al arzobispo de México.” Roma, Colegio P.L. 
Americano 25 de enero de 1898 AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie Correspondencia, caja 49, 
Exp.19. 
26 Título XIII De los regulares. Actas y Decretos del Concilio I de Antequera...1895, p.332. 
27 Cabe mencionar que esta pretensión había sidos expuesta en Roma por los obispos en el exilio a 
mediados de la década de 1860. En concreto plantearon una serie de disposiciones para arreglar el estado 
de la iglesia mexicana, particularmente el de las órdenes. Entre los artículos propuestos para comenzar la 
reorganización, estaba que los conventos que desocupados por la reducción quedarían a disposición de los 
respectivos Ordinarios Diocesanos. Proposición séptima de la comunicación “Los obispos e Michoacán, 
Linares, Guadalajara, San Luis Potosí, Tlaxcala y Antequera sufragáneos de la Provincia Eclesiástica de 

258 
 



carmelita de san Joaquín de Toluca, habitado únicamente por dos religiosos, un secular 

y un laico. El arzobispo de México toma su control y lo entrega al religioso español y 

fundador de los Institutos Josefinos, José María Vilaseca.  

Fray Pablo de Santa Teresa, prior de los carmelitas de ese convento, presenta 

una denuncia ante el secretario de cámara y gobierno de la arquidiócesis de México, 

donde pedía que el arzobispo devolviera el edificio y extendiera sus escrituras a favor de 

Rafael Checa, provincial de los carmelitas que se encontraba sirviendo en la parroquia 

de San Ángel. En la denuncia se afirma que el mismo Labastida en persona había ido a 

pedir con engaños la entrega del convento; sin poder lograrlo, recurrió a una orden 

terminante para que le fuera cedido bajo amenazas de suspensión al encargado. El 

convento es entregado en abril de 1888. No obstante, los carmelitas retoman la posesión 

física del edificio, generando un conflicto de autoridad. Los carmelitas refrendan los 

privilegios papales de la orden, que la exceptuaban de la jurisdicción ordinaria en sus 

personas y cosas: “en medio pues de las circunstancias penosas y aflictivas que guardan 

hoy las Provincias de todo el orbe católico, no ha habido una nueva disposición 

Pontificia que afecte al Instituto Regular en su esencia, no ha disminuido en lo más 

mínimo la jurisdicción, y por consiguiente las Supremas disposiciones de los superiores 

Regulares; ni menos se ha permitido al Ordinario ejercer la más pequeña jurisdicción 

sobre ellos, sobre sus súbditos y de disponer de sus conventos, iglesias, cosas y 

personas”.28 

Se afirma que desde el gobierno de Lázaro de la Garza, los arzobispos de 

México habían realizado varios intentos por secularizar las propiedades y disminuir al 

clero parroquial, no sólo para disponer de sus propiedades, sino de las riquezas producto 

del arreglo de las propiedades desamortizadas, de cuyas operaciones los regulares no 

vieron ningún fruto. Se acusó a Labastida de haberse negado a ordenar a más religiosos 

con el pretexto de que no podían llevar debidamente sus antiguos usos, costumbres y 

clausura.29 La denuncia no tuvo seguimiento. 

                                                                                                                                               
México, reunidos en Roma.” Sin fecha, en Archivo Secreto Vaticano (en adelante ASV), carpeta 10 (2) 
Dcto. 02644. 
28 Documento de fray Pablo de S. Teresa Prior de los Carmelitas del convento de San Joaquín de 
Querétaro al Sr. Srio de Cámara y Gobierno de la Arquidiócesis de México Lic. D. Ignacio Martínez y 
Barros AHAM, Fondo Siglo XIX, Serie Conventos, Caja 226, Exp. 61. 
29 Se acusa a Labastida de haber retomado la idea del arzobispo Lázaro de la Garza, quien pretendió 
secularizar el curato de Toluca, propiedad de los franciscanos, mismo que años después intentó arreglar 
Próspero Ma. Alarcón. Incluso se alude a una especie de conspiración por la cual, en compañía de 
algunos obispos mexicanos en la ciudad de Zamora, planeó secretamente una gran secularización de los 
religiosos mexicanos. En contraposición se expone el caso de José Ignacio Árciga, arzobispo de México, 
al que se le reconoce la ayuda que ha prestado a los regulares: No es extraño ese auxilio, pues 

259 
 



Otro caso que ejemplifica las fricciones entre los regulares y la autoridad 

episcopal es cuando en 1897, Próspero M. Alarcón dispone que los regulares asistan 

continuamente a los sínodos y/o exámenes, como el clero secular, como requisito para 

otorgarles la licencia de predicar y confesar. El franciscano Vicente Hermógenes 

Treviño de Texcoco, expuso su inconformidad por la disposición, refrendando las 

excepciones de que gozaba la orden, que sólo obligan a los regulares a presentarse una 

única vez a sínodo para obtener la licencia: “¿puede darse cosa más dulce, más 

deleitable, mas simpática y meritoria para un Religioso, que contribuir en cuanto nos 

sea posible a conservar nuestros privilegios, derechos y exenciones ganados a costa de 

tanta sangre derramada, por nuestros propios hermanos, los fundadores de la Católica 

Religión en la misma Archidiócesis que tan dignamente rige V.S.Ilma.?”.30 En 

respuesta, el arzobispo encargó un estudio a Jesús Herrera y Piña, egresado del colegio 

Pío latinoamericano de Roma, para que estableciera el estado de la cuestión.  

El texto de Herrera refrenda el derecho de los obispos a examinar a los regulares 

que solicitasen licencias de confesión. Tal disposición se justifica en el derecho y la 

necesidad de que el prelado vigile al religioso que va a confesar para “sujetar a prueba 

la ciencia del que solicita ser aprobado”, pues la confesión no era un acto trivial que 

pudiera descuidarse, sino requería una preparación adecuada. Así, frente a esa necesidad 

de asegurar el bien espiritual de los fieles, no faltaban “disposiciones canónicas que en 

ciertos y determinados casos facultan a los Sres. Obispos para ejercer sobre los 

Regulares mismos la acción de su autoridad y poder, ya sea por derecho propio ya sea 

como delegados de la Silla Apostólica”.31 

En respuesta a ese tipo de fricciones, y en la circunstancia de la centralización de 

la iglesia mexicana, los concilios disponen algunas normas generales que sientan las 

                                                                                                                                               
probablemente prefirió ayudar a reorganizar a los religiosos existentes, que incrementar al clero 
extranjero en detrimento del nacional, como se vio párrafos atrás. 
30 Exposición de fray Vicente H. Treviño Texcoco, 16 de mayo y 25 de junio de 1897. AHAM, Sección 
Secretaría arzobispal, Serie Correspondencia, Caja 65, Exp.25. 
31 Herrera y Piña ofrece una serie de propuestas que privilegian las facultades del obispo sobre los 
regulares en atención a un cuestión más importante, como era el cuidado espiritual de los fieles católicos. 
Como conclusión presentó algunas disposiciones sustentadas en los decretos de concilios antiguos, como 
el tridentino: “a) Siempre en todo caso necesitan los Regulares la aprobación del Ordinario para poder 
administrar válidamente a personas seglares el Sacramento de la Penitencia. b) Puede el Obispo 
circunscribir a cierto tiempo, lugar y clase de personas la aprobación de los Sacerdotes Regulares aún de 
los que aparecen generalmente aptos e idóneos. c) Pueden los Sres. Diocesanos, si así lo creyeren 
conveniente, sujetar a prueba por segunda vez la ciencia de los Sacerdotes Regulares, aprobados ya la 
primera previo examen. d) Pueden ser examinados los Padres Calificados y en particular los Lectores.”  
“Estudio de Juan Herrera con relación a los regulares”, 24 de julio de 1897. AHAM, Sección Secretaría 
arzobispal, Serie Correspondencia, Caja, 65 Exp.25. Juan Herrera y Piña, fue nombrado obispo de 
Tulancingo en 1907 y de Linares en 1921. 

260 
 



bases de la romanización. El concilio de Antequera dispone decretos precisos para 

sujetar los religiosos a los diocesanos: establece el cese de los privilegios de los 

religiosos exclaustrados, cuando no siguieren la regla de la vida común dentro del 

convento, pues: “en las presentes circunstancias, están obligados a sujetarse, en cuanto 

al régimen y disciplina eclesiástica, a la jurisdicción de los obispos.” También se 

suprimen los privilegios los concedidos a alguna iglesia a su cargo; las iglesias que por 

la secularización habían pasado a ser parte de la administración episcopal, debían 

quedarse en esa situación hasta que el papado dispusiera lo contrario; finalmente, se 

sujeta a los religiosos de la arquidiócesis de Antequera a la licencia del obispo para dar 

misa, confesar y predicar.32  

El Quinto Concilio sólo apunta que sus disposiciones sobre los religiosos se 

circunscribirían a las señaladas por Roma, en espera de que las relaciones Estado-Iglesia 

se “normalizaran”, pues se requería el ejercicio de ciertas “libertades” –no se precisa 

cuáles-, para mejorar las condiciones de la disciplina eclesiástica.33 

El Concilio Plenario de América Latina es más cauto en sus resoluciones, pues 

revalora la subsistencia de las órdenes frente a la secularización. Por mucho que fuesen 

criticadas, el impacto de las reformas liberales en las órdenes es la circunstancia que 

debía ser aprovechada para reformarlas, no para acabar de suprimirlas. Los decretos 

aconsejan a los obispos la defensa de las órdenes y el respeto de sus fueros. En caso de 

que los religiosos se encontraran dispersos o se hiciera necesaria una reforma de fondo, 

se debía proceder con prudencia extendiendo “una mano protectora, y desechando todo 

consejo o pretexto en contrario, no permitan que los restos de las comunidades dispersas 

se acaben; antes bien, procuren con todas sus fuerzas que sus conventos no se empleen 

en usos extraños, eclesiásticos o profanos, que hagan imposible moralmente el 

restablecimiento de los Regulares, trayendo con el tiempo la ruina total de las Familias 

Religiosas.”34  

                                                 
32 Título XIII De los regulares. Actas y Decretos del Concilio I de Antequera... 1895, p.333 
33 El Quinto concilio mantuvo en vigor las leyes canónicas acerca de las obligaciones de mantener el 
noviciado, la profesión y la vida religiosa, salvo expresa autorización del papado; y se deja al obispo la 
obligación de vigilar el cumplimiento de los decretos emitidos por Roma. Parte III, Título I, Capítulo II 
De los regulares y de los institutos de votos simples, decretos 409-412 Actas y decretos del Quinto 
Concilio... 1900, pp. 115-116.  
34 Título III Capítulo I De los obispos, decreto 189. Además, se refrendó la obligación de presentarse 
antes los examinadores sinodales, a todos aquéllos que pretendieran las órdenes sagradas o las licencias 
de confesar. Capítulo VII De los examinadores sinodales, decreto 250 Actas y Decretos del Primer 
Concilio Plenario...1906. 

261 
 



Al mismo tiempo, se intenta fortalecer la autoridad episcopal en cuestión de 

vigilancia de las órdenes, de tal manera que su autonomía no las convirtiese en 

territorios totalmente segregados de las diócesis: “se ha templado la fuerza de ese 

privilegio, de modo que la disciplina diocesana quede intacta; y por tanto, el clero 

regular está sujeto en muchas cosas a la potestad episcopal, ordinaria o delegada.” Para 

evitar errores de interpretación en los derechos de uno y otro, el concilio remite a la 

constitución “Romanos Pontífices”, de 8 de Mayo de 1881, expedida por León XIII para 

los regulares de Inglaterra, que se hace extensiva a algunos países de América. Tal 

constitución exenta de la jurisdicción ordinaria a los regulares que llevaren vida común 

en los conventos, salvo en los casos de la cura de almas y administración de 

sacramentos, en los cuales debían seguir las prescripciones de los obispos.35  

Se enfatiza que tanto los superiores como los obispos tienen jurisdicción sobre 

los regulares, sin importar que se hayan secularizado o que no estén en su jurisdicción 

de origen, teniendo la obligación de dar cuenta de su vida y costumbres a sus superiores 

regulares y diocesanos.36 Si pese a ello surgían conflictos de jurisdicción y autoridad, 

discretamente debía recurrirse a Roma para solucionarlos, recordando la unidad en que 

debía permanecer la iglesia católica. 

Más contundente fue la legislación en materia de congregaciones e institutos de 

votos simples, sobre todo en el concilio latinoamericano, pues había varios puntos que 

no se encontraban definidos. Las congregaciones se sujetan a la inspección episcopal y 

papal respecto de su aprobación, disciplina, obras y constituciones legales.37  

                                                 
35 Sobre todo, era imperativo que se cuidara que algunos religiosos “engañados por el infausto anhelo de 
libertad e independencia, con pretexto de la supresión, rehusaren la obediencia debida a sus superiores, o 
invocando la exención, osaren sacudir el yugo de la vigilancia y autoridad episcopal, serán primero 
seriamente amonestados, y luego castigados con las debidas penas canónicas, conforme a derecho; por lo 
cual encarecidamente suplicamos a los Obispos y a los Prelados regulares, que sostengan enérgicamente 
la autoridad y potestad, los unos de los otros.”(decreto 293) Estaban obligados los directores de las 
misiones y los regulares encargados de los parroquias a asistir a las conferencias diocesanas. En caso de 
que hubiere alguna inconformidad por decreto de algún sínodo diocesano, podían apelar a la santa sede 
“sobre la interpretación de los decretos.” El obispo también tenía jurisdicción sobre los cementerios y 
lugares píos, y se refrenda su derecho de visitar “en todo y por todo”, las escuelas de pobres de las 
misiones y parroquias. Las fundaciones (escuelas, iglesias, conventos, etc.) no podían hacerse sin previa 
licencia episcopal; además de que debía evitarse la secularización de los religiosos y ponerse especial 
cuidado con los secularizados, sobre todo para otorgar licencias. Título III Capítulo XIV De los regulares, 
decretos 289-304 Actas y Decretos del Primer Concilio Plenario...1906. 
36 Debía vigilarse la perfección de su profesión, como los votos de obediencia, pobreza y castidad, y los 
votos y preceptos peculiares sobre la conservación de la vida y vestido comunes. Título III Capítulo XIV 
De los regulares, decreto 291. Actas y Decretos del Primer Concilio Plenario...1906. Las disposiciones de 
las comunidades femeninas fueron más específicas. 
37 Las congregaciones de votos simples debían contar, primero, con la aprobación diocesana de sus 
constituciones, para después tramitar el permiso de Roma. El concilio plenario dejó claro su interés por 
afirmar la obediencia de los institutos y congregaciones: “El voto de obediencia per se, primero y 

262 
 



 

c) Los juicios contra eclesiásticos 

El caso de los juicios eclesiásticos es otro elemento que evidencia la 

reorganización legal en el contexto de la centralización eclesiástica. El interés en este 

caso se enfoca en los eclesiásticos, pues debían diseñarse mecanismos de contrapeso al 

poder episcopal, que garantizaran cierto equilibrio en su relación.  

Y es que durante el periodo colonial, el Patronato eclesiástico había posibilitado 

la existencia del llamado recurso de fuerza, el cual fue un importante mecanismo 

utilizado por la clerecía para apelar las decisiones de las autoridades episcopales en 

distintas materias. Ésa apelación permitió a los eclesiásticos solicitar la intervención de 

las autoridades civiles como intermediarias para equilibrar las fuerzas en conflicto, a 

través de la revisión de aquéllas sentencias eclesiásticas que se consideraran incorrectas, 

conforme al derecho de aquél tiempo. Durante esa etapa, los tribunales de la jerarquía 

romana se erigieron como una última instancia judicial a los fallos producidos por 

autoridades locales, tal es el caso de la Sacra Rota Romana, el cual era un tribunal 

encargado de estudiar y presentar los casos al papado para la emisión de un último 

fallo.38 Una vez suprimida la intervención de las autoridades civiles en el recurso de 

fuerza para contener las decisiones arbitrarias de los prelados, los concilios facultan dos 

instancias de apelación: los metropolitanos y el papa. 

El recurso de fuerza se mantuvo vigente hasta la separación Estado-Iglesia, 

dejando un vacío que fue aprovechado por el arzobispo de México para fortalecer la 

                                                                                                                                               
principalmente se hace al Romano Pontífice, de quien depende total potestad en las familias religiosas, y 
en los Institutos o congregaciones eclesiásticas. Además, en virtud del voto de obediencia, están 
obligados los Superiores y los súbditos de los mismos Institutos, a obedecer a la Sagrada Congregación 
de Obispos y Regulares establecida por Sixto V para que fuera supremo tribunal de todos los Regulares; y 
lo mismo se ha de entender respectivamente de las demás Sagradas Congregaciones, especialmente de las 
de Propaganda Fide y de Negocios Eclesiásticos Extraordinarios, cuando mandan algo a los miembros de 
Institutos religiosos. Quedan obligados igualmente, en virtud del mismo voto de obediencia, a obedecer a 
los Superiores o Superioras Generales, Provinciales y locales de la propia congregación, en los límites 
determinados por los sagrados cánones y por las constituciones del Instituto respectivo. Están otrosí 
obligados a obedecer, en virtud de la jurisdicción eclesiástica, a los Ordinarios de los lugares, conforme a 
los sagrados cánones y a las Constituciones Apostólicas.”  De la autoridad papa se derivaba la episcopal. 
Sólo el papado podía modificar las constituciones de la congregación, debiendo los prelados vigilar la 
introducción peligrosa de innovaciones en las normas sobre la piedad y devoción. Título III De los 
institutos de votos simples Decreto 331. Actas y Decretos del Primer Concilio Plenario...1906 
38 El tribunal contaba con 12 jueces, 3 de ellos debían proceder de los Estados pontificios, 2 de España, 1 
de Francia, 1 de Alemana y los 5 restantes debían de proceder de las más importantes ciudades italianas. 
Posteriormente se creó un tribunal de casación que tenía la facultad de revertir las decisiones de la Sacra 
Rota Romana, conocido como Signatura Justitiae, encargado de preparar los documentos para la firma 
papal. Margadant S, Guillermo, La Iglesia Mexicana y el Derecho: introducción histórica al derecho 
canónico, los concordatos, el patronato real de la iglesia y el derecho estatal referente a lo 
eclesiástico, México, Editorial Porrúa, 1984, p. 79. 

263 
 



autoridad episcopal, y reducir los espacios de apelación del clero a los tribunales 

romanos.39 

El Quinto concilio establece que los metropolitanos –arzobispos- son la primera 

instancia para recibir las apelaciones de las sentencias episcopales; el papado es la 

última instancia. El Quinto concilio reduce su judicial a escasos decretos, en espera de 

las resoluciones del Concilio Plenario de América Latina. Éste es mucho más preciso en 

la cuestión judicial, dividiendo sus decretos en cuatro capítulos: de las curias 

episcopales y sus oficiales; del modo de proceder en las causas matrimoniales; del modo 

de proceder en las causas de los clérigos y de la suspensión “ex informata conscientia”. 

Las dos últimas son las que interesa referir.  

Los decretos del Concilio Plenario en los procesos contra los eclesiásticos  

dictan especial cuidado en que la averiguación de las denuncias se haga de manera 

rápida y sin escándalos. La sanción hacia los eclesiásticos es tolerante y tiende a dirimir 

los casos en un plano informal, con el propósito de disminuir los procesos judiciales 

contra los eclesiásticos, pues su permanencia podía traer más conflictos debido a la 

opinión pública, que los convertía en hechos escandalosos. Por ello, se dispone que una 

vez recabada la información para demostrar la culpabilidad del eclesiástico, el obispo 

pondere si los indicios son leves o graves; si lo primero, debían guardarse los autos en el 

archivo secreto, por si volvía a presentarse una infracción; en caso de que resultara 

grave y comprobado el delito, se procedería, “sin abrir inmediatamente el juicio”, a 

“arreglar paternalmente el negocio, siempre que lo permita la naturaleza o gravedad del 

delito que se está investigando.” Aún así, las garantías para el acusado resultan 

limitadas: éste sería llamado poniéndosele al tanto de las acusaciones con la reserva de 

ocultar el nombre el denunciante –como sucedía desde siglos atrás-, y se le harían 

“paternales admoniciones”, de tal manera que recapacitara y enmendara su actitud, sin 

que mediaran para ello las amenazas o presiones severas.40 

                                                 
39 “Art.5º En el orden civil no hay obligación, penas, ni coacción de ningunas especie con respecto a los 
asuntos, faltas y delitos simplemente religiosos: en consecuencia no podrá tener lugar, aún precediendo 
excitación de alguna iglesia o de sus directores, ningún procedimiento judicial o administrativo, por causa 
de apostasía, cisma, herejía, simonía o cualesquiera otros delitos eclesiásticos.” Y “Art.7º Quedan 
abrogados los recursos de fuerza.”, “Ley sobre Libertad de Cultos” 4 de diciembre de 1860, en Leyes 
civiles vigentes…1893, pp.66-67. 
40 Sólo podía haber una instancia de apelación. La informalidad del arreglo por medio del consejo pastoral 
pretende desplazar a la formalidad del juicio para evitar “litigios temerarios”. Esto debía practicarse aún 
cuando el delito no llegara a comprobarse, para instruir al acusado sobre la manera de conducirse para 
evitar ese tipo de situaciones. Capítulo III Del modo de proceder en las causas de los clérigos, decreto 
974, 982. Actas y decretos del primer concilio plenario... 1906.  

264 
 



Un mecanismo que muestra la tensión entre la autoridad episcopal y el clero es 

la suspensión ex informata conscientia, las cual es un recurso por el que el obispo podía 

suspender a los clérigos, de sus órdenes, grados y dignidades eclesiásticas, de cualquier 

manera, aun extrajudicialmente, sin que pudiera procederse a ninguna rehabilitación 

contra la voluntad del mismo Prelado. Ése es un castigo extraordinario para sancionar 

un crimen sin que para ello hubiera necesidad de procedimientos judiciales o 

amonestaciones previas, lo cual da un gran poder a los eclesiásticos sobre su clero. En 

razón de ello, se estipula la posibilidad de interponer un recurso de apelación en Roma, 

donde las comisiones que revisaran el caso estaban obligadas a determinar la razón del 

obispo en la sentencia. Por su parte, el obispo debía probar la culpa que había motivado 

la suspensión, por lo que se recomienda que “antes de imponerla se recojan las pruebas 

del delito, secreta y extrajudicialmente; de suerte que, por lo mismo que al aplicar el 

castigo se procede con plena certidumbre de la culpabilidad, si después la causa se 

examina ante la Sede Apostólica, las pruebas del crimen no tropiecen con aquellas 

dificultades, que casi siempre ocurren en estos juicios.”41  

 

d) La reforma educativa del clero mexicano 

Los decretos del Quinto Concilio también establecen una serie de nuevos 

estatutos encaminados a mejorar la instrucción y la vida virtuosa de los clérigos; la 

reforma de las antiguas órdenes y las nuevas congregaciones, y la disciplina de la vida 

religiosa de los católicos.  

Las actividades del clero parroquial resultan de particular interés, pues debían 

poner en práctica los lineamientos de la reorganización eclesiástica en el plano local, 

regulando tres aspectos centrales: la práctica del culto, la administración de los 

sacramentos y la organización de los laicos. El clero debía participar de la renovada 

disciplina sacerdotal, afirmada en la virtud, la educación, la predicación (catequística, 

de conciliación social y de sumisión a la autoridades eclesiásticas). 

De la educación del clero se hizo depender, en buena medida, el éxito de la 

reorganización. No es casualidad que la primera parte del Quinto concilio estuviera 

dedicada a la administración del magisterio eclesiástico, la cual comprendía la 

instrucción catequística por medio de los sermones, la predicación en misiones y los 

ejercicios espirituales, aspectos todos que ya tenían al menos dos décadas de practicarse 

                                                 
41 Capítulo IV De la suspensión “ex informata conscientia”, decreto X. Actas y Decretos del Primer 
Concilio Plenario…1906. 

265 
 



en el país. Los seminarios son el centro de la educación sacerdotal que los obispos  

debían cuidar “como la niña de sus ojos”. Los reglamentos de los seminarios tendrían 

que actualizarse de manera tal que pudiesen asegurarse los medios para infundir en los 

alumnos el decoro, la piedad y las virtudes del estado que iban a tomar, de manera tal 

que se erigieran como “el modelo de todas las virtudes que todos los fieles han de 

imitar. Y como también tienen que enseñar a los fieles, es necesario que, a la piedad y 

santidad se adune la debida ciencia”.42 

La reforma educativa de los seminarios es pensada para dos sectores clericales: 

el clero secular parroquial y la jerarquía. Desde un par de décadas, el tomismo había 

sido retomado y difundido en varios seminarios mexicanos, como parte del movimiento 

de renovación intelectual del clero católico impulsado por los jesuitas en Europa. Dicho 

movimiento se propuso como una respuesta filosófica al problema de la secularización, 

con la revaloración de las obras de la teología escolástica, en particular, de Santo Tomás 

de Aquino, lo cual formó una corriente conocida como neotomismo, que fue oficializada 

hasta 1879 por León XIII, con la encíclica Aeterni Patris.43  

La renovación pretende armonizar al tomismo con el discurso científico. En 

cierto sentido, es una forma de disminuir una de las críticas al clero que relacionan su 

prédica con las ideas supersticiosas, retrógradas y poco proclives al cambio.44  

No obstante, la contradicción de esa propuesta radica en la conciliación entre la 

verdad revelada y la verdad científica, dado que ambas tenían distintos fundamentos: 

una se basaba en la fe y la otra en la razón, constituyendo concepciones del mundo 

diametralmente opuestas. Las disposiciones del concilio refrendan la enseñanza del 

                                                 
42 Primera parte, título IV, Capítulo III De la disciplina que ha de observarse en los seminarios, decreto 
121, Quinto Concilio Provincial Mexicano...1900, p.35. 
43 En ese documento se restauraba oficialmente la enseñanza del tomismo en los seminarios católicos en 
el mundo, bajo la misma justificación, de que las virtudes de la teología escolástica armonizaban la 
ciencia, la razón y la filosofía, porque era “propio y singular de los teólogos escolásticos el haber unido la 
ciencia humana y divina entre sí con estrechísimo lazo.” Epístola encíclica Aeterni Patris Dado en Roma, 
en San Pedro a 4 de Agosto de 1879. En el año segundo de nuestro Pontificado. León Papa XIII. El 
antecedente lo encontramos en el movimiento intelectual católico europeo que tuvo sus repercusiones en 
el Concilio Vaticano Primero. En la sesión del 24 de abril de 1870, se promulgó la Constitución 
Dogmática de la Fe Católica “Filuis Dei”, en la que se definieron los alcances de la “fe y la razón” para la 
Iglesia católica. Concilios de Trento, Vaticano I y II en  http://www.mercaba.org/CONCILIOS/ 
concilio.htm 
44 Los periódicos liberales se complacían en hacer notoria la falta de instrucción en el clero. Agustín 
Hernández, por ejemplo, comentaba que las pláticas cuaresmales en el templo de Santa Clara habían 
dejado mucho que desear, pues el sacerdote había demostrado su falta de instrucción y vocabulario, 
enfocándose a ridiculizar a figuras como Herodes, llamándolo “orgulloso, lascivo, desgraciado, etc., etc., 
y por último....afeminado. Hizo referencia a jóvenes que a costa de sus padres mantienen a su lado 
rameras y que se viven en los burdeles (palabra textual). En fin, que aquél discurso fue digno de otro 
lugar, por ejemplo de una taberna.” Hernández Agustín “Notable decadencia del clero católico” en El 
Diario del Hogar, 15 de marzo de 1898. 

266 
 



tomismo y dispone que los seminaristas cursen los estudios de teología dogmática y 

moral por lo menos tres años antes de tomar el presbiterado.45  

La renovación litúrgica acompaña los estudios de renovación de la teología 

tomista y de la vida interna eclesial bajo la guía de Roma. Los intentos de renovación de 

la música sagrada en Europa, toman cuerpo en una serie de decretos para América 

Latina sobre el canto gregoriano y la música de los rituales: “Para que así, dice el Sumo 

pontífice, en todos los lugares y Diócesis, como en todo lo que pertenece a la sagrada 

Liturgia, también en el canto se practique enteramente lo mismo que practica la Iglesia 

Romana.”46 Sobre ese punto se impone únicamente el uso del latín, dado que “la propia 

lengua de la Iglesia es la latina”.47  

En la celebración de las misas se insta a seguir rigurosamente el Misal romano, 

lo mismo que en la administración de sacramentos se prescribe la observación puntual 

“y con la mayor atención, todas y cada una de las cosas prescriptas por el Ritual 

Romano”.48  

No obstante, algunos autores considerar el “arranque del verdadero movimiento 

litúrgico” es hacia los primeros años del siglo XX, cuando se intensifican los intentos 

que “tendían a valorar y a aprovechar las fuentes de la piedad auténtica descubiertas en 

la liturgia romana, precisamente en una atmósfera de rigurosa centralización y sumisión 

a la norma de la iglesia de Roma.”49 Sin embargo, lo que hace este movimiento es 

reafirmar los elementos que ya habían sido anunciados en las décadas anteriores, sobre 

la renovación de la teología, la reforma de la música sacra y la ortodoxa celebración de 

los rituales, principalmente el de la misa, según lo estipulado en los decretos del 

Vaticano.  

                                                 
45 Capítulo III De la disciplina que ha de observarse en los seminarios. Decreto 139 Quinto Concilio 
Provincial Mexicano...1900, p.34 
46 Las cursivas son del texto original. Quinto Concilio Provincial...1900, Título IV. “Del ejercicio del 
culto divino. Capítulo II. Del canto y de la música”, Decreto número 490, p.142. 
47 Quinto Concilio Provincial...1900, Título IV. “Del ejercicio del culto divino. Capítulo II. Del canto y 
de la música”, Decreto número 493, p.143. 
48 A excepción de la administración del Sagrado Viático y los matrimonios, donde se seguía el rito te la 
Iglesia Toledana. Título IV. “Del ejercicio del culto divino. Capítulo IV. Del oficio Divino” Decreto 
número 521 y Sección segunda, “De la administración de los sacramentos y de los sacramentales” y 
Título I. “De los Sacramentos en general”.  Quinto Concilio Provincial... 1900, Decreto número 524, 
pp.150-151. 
49 Neunheuser B. “La reforma inspirada en el movimiento litúrgico”, Historia de la Liturgia. 
http://www.mercaba.org /LITURGIA/07_transformaciones_desarrollos.htm Esta recepción puede verse  
en la siguiente década con las disposiciones del arzobispo de México en la visita pastoral. Edicto del Ilmo. 
y Rmo. Sr. Doctor Don José María Mora y del Río con motivo de su visita general a las parroquias de 
este Arzobispado. México, Imprenta y Librería de la Santa Cruz, 1909. 

267 
 



Sin embargo, parte del carácter local del Quinto Concilio Provincial Mexicano 

es la protección al culto guadalupano. El culto recibe especial atención, teniendo un 

capítulo dedicado a la forma de promoverse esta devoción. El interés es consolidarla  

como una devoción de carácter nacional entre los fieles, ordenando para ello que “no 

haya ningún templo que no tenga un altar o por lo menos una imagen de la misma 

Santísima Virgen María de Guadalupe.”50  

El concilio propone que de cada diócesis de la república se nombre un canónigo 

para que, sujeto al arzobispo de México, se sume como representante de sus diócesis de 

origen, al culto de la basílica.51 

La educación de la jerarquía se pensó más romanizada, por medio del 

fortalecimiento de tres instituciones: la Universidad Pontificia de México, el Colegio 

Pío Latinoamericano y la Universidad Gregoriana. El papel de los obispos es 

fundamental para echar a andar ese impulso romanizado, pues se les designa encargados 

de fomentar entre los jóvenes seminaristas la asistencia a dichas instituciones. La 

primera había sido apenas reinaugurada en mayo de 1896, y ya contaba entre su 

profesorado a algunos egresados del colegio Pío Latinoamericano y a un importante 

número de jesuitas extranjeros, considerados los principales promotores del 

neotomismo y de la adhesión al papado. Los obispos mexicanos debían difundir entre 

“los más distinguidos jóvenes” seminaristas de la república, la asistencia a la 

Universidad Pontificia para que “provistos de los grados académicos, puedan después 

en sus respectivas Diócesis enseñar a los demás las ciencias eclesiásticas”.52 

En el documento inicial de presentación del concilio mexicano, el Cardenal Di 

Pietro, de la Sagrada Congregación del Concilio, habla del especial cuidado que tocaba 

a los obispos mexicanos en la protección de la Universidad Gregoriana y el Colegio Pío 

Latino, como las más importantes instituciones en donde algunos eclesiásticos 

mexicanos podrían adquirir los “más amplios conocimientos” cerca de la Cátedra 

Apostólica, para “beber en su misma fuete la fe y la vida eclesiástica.”53 El concilio 

latinoamericano es más enfático en la protección de los obispos al Colegio Pío Latino. 

Además de las contribuciones anuales fijadas por el papado para el sostenimiento del 

                                                 
50 Título II. “De las cosas dedicadas al culto divino. Capítulo II. Del culto de la Santísima Virgen de 
Guadalupe”. Decreto 435, Quinto Concilio Provincial...1900, p.123. 
51 Título V Del cabildo de la Iglesia colegiata, Decreto 252, Quinto Concilio...1900, p.80. 
52 Capítulo VII De la universidad e estudios eclesiásticos. Decreto 188 Quinto Concilio Provincial 
Mexicano... 1900, p.58. 
53 Quinto Concilio Provincial Mexicano...1900, p.vi-vii.  

268 
 



colegio, el episcopado mexicano debía procurar mandar “sólo alumnos que, además de 

disfrutar de buena salud, estén dotados de talento preclaro y ánimo varonil”.54 

Sin empacho se aseguraba que las instituciones estaban dirigidas a la formación de 

la jerarquía mexicana en razón de la superioridad intelectual alcanzada por los 

eclesiásticos que ahí se instruyeran, de tal manera que estaba justificado el ascenso y la 

preferencia del grupo que se formase en ellas sobre el resto del clero, en reconocimiento 

“merecido al saber eclesiástico”.55  

Podemos afirmar que la reorganización conciliar de la iglesia mexicana, vino a 

formalizar varios aspectos de la transformación eclesiástica mexicana que ya se habían 

apuntado en la práctica, por lo menos desde hacía dos décadas, pero con un marcado 

acento romanizado.56  

 

2. La romanización del clero mexicano: el Colegio Pío Latinoamericano 

En década de 1890, el episcopado mexicano experimenta un cambio 

generacional importante con la muerte de importantes personajes que habían sentado las 

bases de la reforma eclesiástica.57 Esta fue la oportunidad para posicionar a un grupo de 

eclesiásticos mexicanos educado en el colegio Pío Latinoamericano de Roma.  

La formación de dicho colegio es apoyada por la jerarquía de distintos países 

latinoamericanos, como una vía para formar una élite sacerdotal instruida y disciplinada, 

capaz de dirigir la renovación eclesiástica y enfrentar el proceso de secularización en sus 

respectivos países. Desde la óptica del papado, la fundación del colegio pretendía 

                                                 
54 Título XI, capítulo VII De la protección al seminario Pío Latino Americano de Roma y su 
sostenimiento, decretos 797-798. Actas y Decretos del Primer Concilio Plenario...1906.  
55 Capítulo VII De la universidad e estudios eclesiásticos. Decreto 188 Quinto Concilio Provincial 
Mexicano...1900, p.58. Muestra de ello, era el efectivo ascenso de los primeros egresados del colegio Pío 
Latinoamericano al episcopado nacional: hacia 1893 José Mora y del Río fue nombrado obispo de 
Tehuantepec, de Tulancingo Hidalgo en 1901 y arzobispo de México en 1908; Francisco Plancarte ocupó 
el obispado de Campeche en 1895 y el de Cuernavaca en 1898, después de lo cual fue trasladado al de 
Monterrey; Francisco Orozco y Jiménez fue obispo de Chiapas en 1902 y arzobispo de Guadalajara en 
1912; Juan Herrera y Piña, fue nombrado obispo de Tulancingo en 1907 y de Linares en 1921. 
56 A estas reuniones conciliares se sumaron los de Michoacán y Guadalajara, y los sínodos provinciales de 
las otras diócesis mexicanas.  
57 Carlos Manuel Ladrón de Guevara, 1869. Carlos María Colina y Rubio 1879. Francisco de Paula Verea 
y González, 1884. José María Mora y Daza, 1887. José María del Refugio Guerra y Alva, 1888. Jesús 
María Rico y Santoyo, 1884. Buenaventura del Purísimo Corazón de María Portillo y Tejeda, 1889. José 
María Diez de Sollano, 1881. Juan Bautista de Ormaechea y Ernáez, 1884. Agustín de Jesús Torres y 
Hernández, 1889. Vicente Fermín Márquez y Carrizosa, 1887. Germán de Ascensión Villalvazo y 
Rodríguez, 1879. Ramón María de San José Moreno y Castañeda, 1883. Manuel del Conde y Blanco, 
1872. José Nicanor corona e Izarraráz, 1883. José Antonio de la Peña y Navarro, 1877. Ambrosio María 
Serrano y Rodríguez, 1875. José María Mora y Daza, 1884. Francisco de Paula Díaz y Montes, 1891. 
Ignacio Mateo Guerra y Alba, 1871. Leandro Rodríguez de la Gala y Enríquez, 1887. José de Jesús María 
Uriarte y Pérez, 1887. Blasius Enciso, 1885. Jesús María Rico y Santoyo, 1884. 

269 
 



responder a las “necesidades comunes” de las iglesias en los países que en un tiempo 

permanecieron bajo el dominio de una potencia europea y que habían experimentado el 

avance del liberalismo.58  

Para el arzobispo Labastida, el colegio Pío Latinoamericano da a la Iglesia 

mexicana la oportunidad de formar un nuevo liderazgo clerical. Dos aspectos 

determinan la importancia de esa fundación en Roma: el prestigio de las instituciones 

educativas que garantizaban una formación intelectual sólida y el interés del papado por 

robustecer sus vínculos con las iglesias locales, como una manera de encontrar nuevas 

bases de apoyo para el fortalecimiento del catolicismo frente al poder civil. El envío de 

sacerdotes americanos a Roma busca dos objetivos para la política eclesiástica, pues a la 

par que se desea formar a una élite latinoamericana fiel al papa, pretendía afianzar la 

creciente importancia de Roma, como el centro de apoyo de las jerarquías locales.59 

La formación de las primeras generaciones de mexicanos tiene su origen en el 

obispado de Zamora, cuando en 1870 el entonces párroco de la población de Jacona, 

Mich., José Antonio Plancarte, envía a un grupo de seminaristas al colegio Pío 

Latinoamericano. En las dos primeras generaciones de mexicanos son enviados 

alrededor de 18 estudiantes, de los cuales 10 terminan el sacerdocio. Para 1881 ya 

habían comenzado a regresar algunos de ellos. Es necesario enfatizar que ese grupo 

sacerdotal se forma en una identidad educativa romanizada que los separa del clero 

mexicano, a partir de su experiencia en la Universidad Gregoriana.60  

Los egresados del colegio Pío Latinoamericano, se consideraron a sí mismos 

parte de una élite intelectual progresista que, formada principalmente por jesuitas, 

superaba en disciplina y conocimientos a sus contemporáneos en México. Su educación, 

los lleva a desarrollar una animada crítica a la instrucción clerical impartida en los 

seminarios del país. Plancarte y Labastida compartían, hasta cierto punto, una visión 

crítica a la formación intelectual de los eclesiásticos formados en los años siguientes a la 

reforma liberal, pues para ellos, la desorganización de la Iglesia mexicana había 

                                                 
58 Bautista, Cecilia. “Hacia la romanización de la Iglesia mexicana a fines del siglo XIX”, en Historia 
Mexicana, No.217, Julio-Septiembre de 2005.  
59 Aubert, 1984, t.V, p.66. Bautista, 2001. 
60 Los alumnos mexicanos llegaron a formarse en otras instituciones, como la Academia Eclesiástica de 
Nobles, donde se educaban los futuros colaboradores del papado, tanto en la diplomacia como en el 
servicio civil. A la institución podían ingresar extranjeros “que llenasen el requisito de un linaje ilustre o 
estuviesen en circunstancias especiales.” Varias figuras mexicanas parecieron llenar ese requisito, por 
ejemplo el obispo Eulogio Gillow e Ignacio Montes de Oca y Obregón. Gillow y Zavalza, Gregorio. 
Reminiscencias del Ilmo. y Rmo. Sr. Dr. D. Eulogio Gillow y Zavalza, Obispo de Antequera, Los 
Ángeles, California. El Heraldo de México, 1920, p.61. 

270 
 



producido una crisis educativa en el sacerdocio, reflejada no sólo en su formación 

intelectual, sino en la falta de una verdadera disciplina y espiritualidad religiosas. 

En 1882, Plancarte dejó la administración de Jacona y se trasladó a la ciudad de 

México a impartir clases y, posteriormente dirigir, el Colegio Clerical de San Joaquín. 

En su lugar, José Dolores Mora y del Río, José María Méndez y Francisco Plancarte, 

primeros en llegar de Roma, se encargaron de la administración parroquial y de la 

reapertura del Colegio de San Luis Gonzaga de Jacona, en 1884.61 En los informes 

sobre su gobierno, los “piolatinos” narran sus esfuerzos por ordenar las cosas “a la 

romana”, tanto en la celebración de las misas, las festividades religiosas, como en el 

gobierno de los colegios que fundan.62 

El clero local vio con desconfianza la intención de ese grupo clerical por 

distanciarse de su manera de educar, administrar y resolver los problemas de la Iglesia 

mexicana. Esa separación partía de diferencias concretas, pues la educación del grupo 

Pío Latino, los había alejado de las tradiciones educativas locales, de los mecanismos de 

asenso, construidos y reconocidos por los cabildos locales, y de las prácticas rituales 

que apelaban a una tradición festiva antigua. Fue evidente, para el resto de la jerarquía 

mexicana, que debido a una instrucción que se pregonaba “superior” y a las conexiones 

que se presumían con la jerarquía romana, el grupo “romanizado” apuntaba a imponerse 

como una nueva jerarquía clerical en detrimento de la jerarquía “mexicana”, es decir, 

formada en instituciones nacionales.63 

                                                 
61 La gestión parroquial de Plancarte fue el ejemplo a seguir para los egresados del Colegio Pío 
Latinoamericano, pues se caracterizó por emprender una serie de obras consideradas “progresistas”: la 
formación de colegios privados para hombres y mujeres, de asilos para pobres, asociaciones piadosas que 
fueron el origen de congregaciones de vida activa, la protección de religiosos europeos y una marcada 
insistencia por erradicar costumbres “paganas” de las celebraciones religiosas; a lo que se sumaba, el 
inicio de empresas como la formación de un ferrocarril local, la construcción de un cementerio y la 
remodelación de la parroquia. Si bien, varios sacerdotes formados en México emprendieron estas mismas 
obras, la perspectiva y el discurso romanizado que las acompañaron, fueron factores decisivos que 
imprimieron una diferencia importante con el clero formado en México. Plancarte consideraba que la 
deficiencia educativa del país era tal, que obligaba a “imitar” en lo posible a los colegios jesuitas 
europeos. En el colegio clerical y en el colegio para niñas de Jacona, instituyó un sistema de internado 
que tuvo planes de estudios, reglamentos y una disciplina, tomados en gran medida de los institutos 
europeos. Incluso, la propia construcción de estos colegios se había hecho siguiendo un modelo de 
arquitectura inglés. La imitación de los rituales romanos tuvo especial importancia: en los colegios se 
cantaba el himno del Colegio Pío Latinoamericano, se realizaban ceremonias de premiación, y se practicó 
un tipo de didáctica que incluía la organización de obras de teatro, algo novedoso para establecimientos 
de ese tipo en la región. Plancarte y Navarrete, 1914. 
62 Bautista, 2001. 
63 Por ejemplo, Antonio Plancarte dejaba claro, en su argumento de renuncia a una canonjía del obispado 
de Zamora, que había tenido oportunidades de pertenecer a la jerarquía clerical en otros lugares debido a 
su parentesco con el arzobispo de México y a su formación en Inglaterra y Roma. Tapia Méndez, 
Aureliano. José Antonio Plancarte y Labastida: profeta y mártir, México, Jus, 1973, p.80. 

271 
 



Para varios miembros de la jerarquía mexicana, ese grupo se sumaba al clero 

extranjero, en su desarraigo y pretensiones por desplazar al clero formado en 

instituciones nacionales, de sus espacios de influencia, y del dominio del capital 

simbólico, social y eclesiástico que detentaban. Recordemos que el arzobispo de 

México, prefirió instalar a varios religiosos extranjeros en la dirección de proyectos 

educativos y pastorales, pues los consideraba mejor preparados y con una visión amplia 

acerca las soluciones para el avance del catolicismo.64  

Pese a la oposición, después de la muerte de Labastida, los mexicanos egresados 

de instituciones europeas, insistieron en financiar la llegada de sacerdotes y religiosos 

extranjeros, lo que aumentó las tensiones entre el clero mexicano. Para entonces, la 

disputa había llegado, nuevamente, al congreso. En 1890, el “problema” fue replanteado 

en una iniciativa del diputado por Tlaxcala, Juan A. Mateos, por la que pretendía 

decretar la expulsión de todos los ministros extranjeros. 

Para varios de los diputados, la presencia de religiosos europeos, particularmente 

de los jesuitas, era la causa de la “negativa” romanización eclesiástica, que debilitaba al 

clero nacional y promovía, no sólo su falta de arraigo y patriotismo, sino la pérdida de 

recursos de los católicos mexicanos hacia el extranjero: “Llegan a México –los 

religiosos extranjeros, reciben la bendición apostólica y se reparten los curatos y los 

oficios más pingües de la república. Entonces comienza la rapacidad de los diezmos, de 

las limosnas, del entierro y del bautismo…Entre tanto, señores diputados, nuestro clero 

pobre…”.65  

El diputado Mateos, acusaba particularmente a tres personajes: Ignacio Montes 

de Oca, Eulogio Gillow y Labastida –los dos primeros formados en Europa-, de 

                                                 
64 En 1866, Labastida puso a un grupo de jesuitas europeos al frente de la enseñanza y de la dirección del 
Seminario Conciliar de la ciudad de México, lo que representó la ruptura de la trayectoria educativa de la 
institución. Labastida se dijo obligado a tomar esa medida ante la falta de sacerdotes mexicanos que 
intelectualmente estuvieran preparados para hacerse cargo de la reforma educativa. Varios miembros de 
la jerarquía clerical afirmaban no entender esa medida, entre ellos, el entonces obispo de León, José 
María de Jesús Díez de Sollano, quien consideraba que Labastida había invadido áreas educativas que 
tenían una organización consolidada y un personal capacitado que debían ser respetados como parte de 
una herencia institucional. Véase Bautista, 2001.  
65 Particular mención se hacía, además de los jesuitas, al clero italiano. Esta se justificó como una defensa 
al “clero humilde” y proscrito, afirmándose que en él se depositaba una “tradición gloriosa” y “tierna a la 
vez”, pues de este sector habían salido los sacerdotes que proclamando la independencia de México, se 
habían hecho acreedores al rechazo de la jerarquía mexicana. Las figuras de Hidalgo y Morelos, eran los 
mejores ejemplos. “Documento parlamentario. Discurso del señor diputado Mateos en defensa del clero 
mexicano”, en El Monitor Republicano, 11 de noviembre de 1890, no. 270, p.2 Debido a la inmigración 
inglesa y francesa, varios sacerdotes de esas nacionalidades fueron remitidos a atender a dicha población. 
Algunas parroquias fueron importantes en cuanto a los recursos que lograron obtener, pues contaban entre 
su feligresía a importantes empresarios. 

272 
 



promover el desplazamiento del “humilde” clero mexicano, por los ambiciosos 

eclesiásticos extranjeros, para allegarse el favor de Roma y escalar posiciones dentro del 

episcopado. Si el argumento de tal desplazamiento era la ignorancia del clero nacional, 

ese problema no era mas sino responsabilidad directa de los mismos prelados y de sus 

pobres estrategias para educar, como las reuniones sinodales “que se tragan la 

ignorancia de los frailes dándole pase al púlpito y al altar”.66 

Esta iniciativa no llegó a definir alguna disposición concreta en el congreso, pero 

sí dejaba patente, otra vez más, la animadversión que causaba la introducción de 

sacerdotes extranjeros, acusados de agentes del papa. Y es que, efectivamente, éstos 

llegaron a México para trabajar en una misión pastoral por la cual esperaban obtener 

beneficios para sus propias congregaciones en el extranjero, particularmente 

económicos. Los recursos logrados por los extranjeros tuvieron dos destinos: la mayor 

parte era enviada a sus conventos o casas centrales en Europa, y otra era usada para 

expandir sus obras dentro del país.67 Las casas centrales en Europa, a su vez, destinaban  

algunas cantidades a Roma, que variaban dependiendo de sus propios recursos y de las 

colectas especiales organizadas por el papado.68 En 1892, el obispo de Michoacán, José 

Ignacio Árciga, se queja, precisamente con Antonio Plancarte, de los efectos negativos 

que tenían en su jurisdicción las colectas del clero extranjero.  

                                                 
66 “Documento parlamentario. Discurso del señor diputado Mateos en defensa del clero mexicano”, en El 
Monitor Republicano, 11 de noviembre de 1890, no. 270, p.2. 
67 Los religiosos Oblatos de Santa María Inmaculada de San Antonio, Texas, acordaron con Eulogio 
Gillow, la apertura de una provincia mexicana de los oblatos en Oaxaca, a cambio de que éste les diera 
unos terrenos que poseía en aquél estado norteamericano. En Oaxaca, Gillow les ofreció casi restaurado 
templo de Sto. Domingo y la administración del orfanato de su hacienda de Chautla, en Puebla. Los 
oblatos se comprometieron a recibir en San Antonio, a los seminaristas que mandara Gillow, y servir 
como maestros los talleres de mecánica y jardinería en la escuela orfanato de Chautla. Finalmente debían 
dirigir la incipiente congregación diocesana que había tomado Gillow en Carmen Alto, con el fin de 
reclutar misioneros oaxaqueños y españoles que atendieron a los indígenas. No obstante, los oblatos no 
cumplieron los acuerdos con Gillow y demostraron tener poca experiencia en el manejo de huertas y otros 
oficios. El prelado terminó corriéndolos de su jurisdicción, sin oportunidad de poder recuperar sus 
propiedades de San Antonio, pues los religiosos pretendieron demandar los terrenos aledaños a los 
donados. Aún así, Gillow estaba convencido de la dificultad de que en su jurisdicción, el clero indígena 
estuviera preparado para cumplir las tareas misioneras, por lo que se rindió al “elemento extranjero”. En 
1902 invitó a los paulinos y maristas y continuamente apoyó la presencia de jesuitas, y de las religiosas 
del Espíritu Santo y del Verbo Encarnado. Esparza Manuel. Gillow durante el Porfiriato y la Revolución 
en Oaxaca 1887-1922. Oaxaca, Oax. (Sin editor), 1985, p. 26. Con estas ventajas y privilegios, para 
algunos religiosos, fue más fácil trabaja en México que en sus propios países. Como el religioso francés 
Adrian Roncas, quien había sido párroco de Tlatlaya, Amatepec, y Jantetelco, en el estado de México y 
señalaba que no deseaba volver en un buen tiempo a Francia. Junio 21 de 1883. AHAM, Sección 
Secretaría arzobispal, Serie Correspondencia, Caja 222, Exp. 31.  
68 Además, están las diócesis mexicanas organizan colectas anuales por distintos motivos: la 
evangelización de los santos lugares, el cuidado de los sagrados lugares en Tierra Santa, el auxilio para 
atraer a la unidad católica a las naciones de oriente, la evangelización de los niños infieles de China, y el 
donativo directo al papa, entre otros muchos. 

273 
 



En ese año, Plancarte había sido nombrado por el arzobispo sucesor de 

Labastida, Próspero María Alarcón, comisionado a las jurisdicciones eclesiásticas para 

solicitar limosnas destinadas a financiar la reparación de la colegiata de Guadalupe. 

Cuando toca el caso de solicitarlos al arzobispado de Michoacán, Árciga informa, en 

tono molesto, de su falta de capital debido a “la casi no interrumpida presencia de 

Sacerdotes extranjeros”, quienes recorrían su jurisdicción solicitando recursos, pues: 

“por regla general sacan siempre abundantes recursos, ya sea, porque a veces son 

demasiado insistentes y ponen en juego todos los recursos que están a su alcance; ya sea 

también, porque está, en nuestro carácter, ser misericordiosos con los extraños y 

mezquinos para con nosotros mismos.”69 

Se queja de que la recaudación de los sacerdotes extranjeros obstaculiza la del 

clero local: “Así ha sucedido, que mientras el Padre Peperni, los PP. Fermín y 

compañeros, y un Sr. Abad mitrado, tantos otros han sacado de esta Diócesis grandes 

recursos, yo no pude conseguir un centavo, literalmente para una casa de Ejercicios; y 

en pueblos como la Piedad, Tacámbaro, Ario y otros, en que se están reedificando las 

Parroquias, los Sres. Curas no pueden conseguir, sino muy poco; aquellos Sres. en 

pocos días lograron recoger sumas regulares.70 

Debido a ello, Árciga se había visto “obligado” a retirar el permiso de 

recaudación a un religioso “que en mala hora” le había dado.71 Para evitar la salida de 

recursos con perjuicio de las iglesias mexicanas, un año después, el obispo de Puebla, 

consigue la autorización de Roma para destinar una parte de los fondos obtenidos por la 

“Congregación de la Propagación de la Fe”, a obras mexicanas. La propuesta del obispo 

había sido dividir las limosnas conseguidas por dicha congregación, en tres partes: la 

primera iría a la congregación; la segunda a los consejos de Lyon y París que la 

presidían, y la última a favor de las misiones del obispado. No obstante, Roma modificó 

                                                 
69 “Carta de José Ignacio Árciga a Antonio Plancarte.” Morelia, abril 9 de 1892. AHCM, Fondo 
Diocesano, Serie Gobierno, Subserie Correspondencia, Sección Copiadores, Caja 54. 
70 “Carta de José Ignacio Árciga a Antonio Plancarte.” Morelia, abril 9 de 1892. AHCM, Fondo 
Diocesano, Serie Gobierno, Subserie Correspondencia, Sección Copiadores, Caja 54. 
71 “Carta de José Ignacio Árciga a Antonio Plancarte.” Recordaba, además, las numerosas limosnas que 
tenía pendientes para enviar a Roma: “Además, en estos días, se ha recordado a los Párrocos, para que a 
su vez lo hagan a sus feligreses, la colecta que debe hacerse el Viernes Santo, a favor de los Stos. 
Lugares, según lo dispuesto por el Santo Padre. Por último, está para salir una visitación, pedida por 
muchos Ecos., para colectar fondos destinados a un templo que se quiere edificar en honor del S. Corazón 
de Jesús.” “Carta de José Ignacio Árciga a Antonio Plancarte.” Morelia, abril 9 de 1892. AHCM, Fondo 
Diocesano, Serie Gobierno, Subserie Correspondencia, Sección Copiadores, Caja 54. La Obra de la 
Propagación de la Fe, formada por misioneros extranjeros, tenía autorización para establecer 
recaudaciones en el arzobispado de México y en otras jurisdicciones del país. El obispo de Puebla, 
autorizó a los religiosos Terrien, Gallen y Boutry a colectar limosnas y a formar comisiones especiales 
para recaudar. “Circular del obispo de Puebla,” 25 de julio de 1890. Segunda Carta Pastoral…1890, p.6. 

274 
 



la propuesta añadiendo al papado como un destinatario más: dispuso que primero se 

reservara una tercera parte a éste; con el resto, se haría una segunda división que sería 

distribuida, en partes iguales, entre las tres instancias solicitadas por el obispo.72  

La respuesta de Roma a la solicitud del obispo evidencia los alcances del control 

que el papado pretendía ejercer sobre las iglesias locales. Por ello, es que estas medidas 

no frenan el creciente descontento entre un sector de la jerarquía por la pérdida de 

espacios a que se vio sometido con la llegada de sacerdotes europeos. Antes bien, se 

anuncia una nueva configuración de la relación entre la iglesia mexicana y Roma, 

respaldada por la expansión misionera del clero regular y secular en tierras nacionales, 

promovida por el papado no sólo para difundir los preceptos del catolicismo, sino para 

“unificar” a la feligresía y al clero entorno a la sumisión incondicional a la autoridad del 

pontífice. 

¿Podría esta nueva configuración posicionar a las autoridades civiles como el 

posible contrapeso a la influencia de Roma para ciertos sectores del clero mexicano? La 

respuesta surge cuando en 1896, León XIII dispone el envío de un visitador apostólico a 

México. 

 
3. La visita apostólica de Nicolás Averardi 

A fines del siglo XIX, Nicolás Averardi era reconocido como uno de los diplomáticos 

más importantes en el Vaticano. Miembro de la Penitenciaría Apostólica y nombrado 

arzobispo titular de Tarso, se desempeñó durante diez años como auditor de la 

Nunciatura Apostólica de París. Debido a su experiencia en aquél país, León XIII lo 

consideró el personaje idóneo para consolidar la reorganización eclesiástica en México.  

En 1895, desde Francia se retoman las primeras noticias sobre la llegada de un 

enviado del papa, encargado de restablecer las relaciones formales con el papado por 

medio de un concordato.73 La prensa liberal, enterada por la prensa francesa de la 

llegada de un enviado de Roma, reaccionó con preocupación ante la posibilidad de 

nuevas “maquinaciones” del clero para reanudar relaciones diplomáticas con el papado. 

Roma contribuyó, en buena medida, a que dichas especulaciones se difundieran, pues 

antes de la llegada de Averardi no emitió comunicado acerca del cometido de su 

                                                 
72 La aprobación es del 10 de febrero de 1893. Novena Carta pastoral que el Ilmo. y Rmo. Sr. Obispo Dr. 
D. Francisco Melitón Vargas dirige al V. Clero y fieles de la diócesis haciéndoles saber la organización 
de misiones en la misma. Puebla, Imprenta de M. Corona Cervantes. 1892 p.12 
73 La información de que Averardi, había sido nombrado por León XIII para reanudar las relaciones 
diplomáticas con México, se extraía de “El Figaro”, en “Próxima llegada de Monseñor Averardi, Nuncio 
del Vaticano, cerca de México” El Diario del Hogar, 11 de septiembre de 1895. 

275 
 



enviado, por lo cual, las especulaciones acerca del objetivo real de éste en México se 

siguieron divulgando.  

La falta de un pronunciamiento oficial de Roma, llegó a crear tal confusión que, 

incluso, el nombre del enviado era impreciso, pues durante meses se sostuvo que era un 

personaje llamado “Napoleón”.  

El 18 marzo de 1896, Averardi arribó a la ciudad de México, acompañado de 

tres personas: su secretario personal, el teólogo doctor Di Paolo; su sobrino y un mozo. 

Fue hasta ese momento que Averardi definió su carácter como visitador apostólico del 

papa, en una misión exclusivamente religiosa. Más tarde añadiría que había sido 

enviado “a esta remota y vastísima región”, para facilitar el buen gobierno y las 

costumbres de la iglesia mexicana.74 No obstante, la visita, que se extendió hasta 1899, 

también tuvo intereses políticos como resultado de dos décadas de concertación clero-

gobierno. 

 Podemos destacar dos grandes objetivos: pretendía formalizar aspectos 

relevantes de la reorganización y romanización de la iglesia mexicana, y además, 

proyectaba las bases para lograr un acuerdo formal Estado-Iglesia.  

Para llevar a cabo el primer objetivo, se marcan tres estrategias: en primer lugar, 

el visitador debía hacer una viaje por todas las diócesis del país y elaborar un 

diagnóstico que le permitiera conocer los principales obstáculos que enfrentaban las 

administraciones eclesiásticas en el plano local y, al mismo tiempo, apuntar los medios 

para solucionar los problemas del catolicismo nacional. Como segunda estrategia, busca 

la consolidación de la nueva distribución territorial de los obispados, misma que se 

venía implementando décadas atrás y que debía facilitar un mayor control episcopal de 

los territorios eclesiásticos; la tercera consolidar el ciclo de los concilios que ya había 

iniciado en algunos obispados mexicanos, para instituir la serie de cambios introducidos 

en las administraciones diocesanas.  

Dichas estrategias se plantean con base en tres ejes: la relación directa entre la 

administración eclesiástica local y la jerarquía romana; la búsqueda de contactos 

personales con las autoridades civiles, y la consolidación de la sumisión del clero 

mexicano hacia el papa.  

A su llegada, el visitador cuenta con una serie de informes proporcionados en 

Roma por el cónsul Enrique Angelini y desde México, por el obispo de Oaxaca, Eulogio 

                                                 
74 “Circular del I.Sr. Averardi” en El Amigo de la Verdad, 11 de abril de 1896, pp.3-4. 

276 
 



Gillow. Estos informes resultan muy halagüeños acerca de los beneficios obtenidos con 

la concertación clero-gobierno. Sin embargo, existían aspectos preocupantes de la 

administración eclesiástica que tenían alarmada a la jerarquía romana, tanto de las 

prácticas religiosas, como de la propia conducta de los eclesiásticos. El visitador pudo 

comprobar la falta de disciplina eclesiástica durante su estancia en México. 

Para ello, las actividades del visitador apostólico pretenden imponer una 

“disciplina” sacerdotal, capaz de suprimir la disidencia (considerada sinónimo de 

desorden y debilidad), y establecer la subordinación incondicional del clero y los 

católicos no sólo con el papado, sino con la autoridad episcopal. Y es que la 

centralización de la autoridad eclesiástica depende, en buena medida, de la afirmación 

de la autoridad de los obispos y arzobispos mexicanos, pues el papel de los prelados 

adquiere una nueva dimensión cuando las autoridades civiles dejan de mediar su 

relación con el papado. 

En los tres apartados siguientes, me referiré a los aspectos que caracterizan las 

estrategias que el visitador implementó para consolidar la centralización eclesiástica. 

 

a) La disciplina del clero mexicano: la cuestión guadalupana 

El impacto de las reformas liberales en el plano eclesiástico judicial había dejado a la 

Iglesia mexicana sin mecanismos para dirimir las tensiones entre los eclesiásticos y sus 

superiores, las cuales eran, hasta cierto punto, frecuentes en las administraciones 

diocesanas. Es importante referir que los concilios y la defición de los cambios legales, 

se estaba dando simultáneamente, por lo que pasaría algún tiempo antes de comenzar a 

aplicar sus disposiciones. 

La supresión del recurso de fuerza y la consecuente disminución de las 

instancias de apelación eclesiástica tuvieron dos efectos: aumentó la dependencia de la 

administración eclesiástica mexicana a las instituciones romanas, y generó varios 

enfrentamientos entre los obispos y sus sacerdotes por las decisiones arbitrarias de sus 

superiores.75  

                                                 
75 El ejemplo más significativo de la manera en que Labastida pudo ampliar las facultades fue el caso de 
los religiosos. La desamortización de los bienes de las órdenes religiosas y la exclaustración de sus 
miembros tuvieron como consecuencia que varios conventos quedaran prácticamente vacíos, pues 
algunos llegaron a contar con menos de 5, mientras que otros fueron totalmente abandonados, pues los 
religiosos que no se secularizaron, decidieron congregarse en otras casas de mayor población. El 
abandono de los edificios fue aprovechado por Labastida para emprender los proyectos eclesiásticos  en 
su jurisdicción, ya sea para colocar a las nuevas congregaciones que llegaban a México, o para fundar 
instituciones educativas. Ello generó la inconformidad de los religiosos, quienes se sintieron despojados 
arbitrariamente y violentados en sus antiguos privilegios. Estaban conscientes de que su situación había 

277 
 



A falta de mecanismos para solucionar estos problemas, el visitador se presenta 

como mediador provisonal para dirimir los conflictos que sentarían un precedente para 

la Iglesia mexicana. Averardi interviene en dichos problemas en su doble papel de juez 

superior y negociador con Roma, de los problemas generados entre las distintas 

jerarquía eclesiásticas. Durante los tres años que duró su visita apostólica el clero 

mexicano fue sometido a una triple inspección: el desempeño de sus actividades en la 

administración eclesiástica; la virtud de su comportamiento personal; y, por último, la 

disciplina y sumisión hacia sus superiores.  

En su recorrido por diversos puntos del país, Averardi oye las quejas y 

acusaciones sobre algunos miembros del clero para deslindar responsabilidades y 

disciplinar a aquéllos ministros de conducta reprensible. No obstante, la delicada misión 

se ve fuertemente matizada por el desempeño del propio visitador, pues en opinión de 

varios miembros de la jerarquía, manifestó una singular prepotencia y falta de 

sensibilidad ante los problemas de la iglesia nacional. En ello pudo influir la poca fuerza 

del arzobispo de México, quien lejos de la energía y decisión que habían caracterizado 

los mejores años de la gestión de Labastida, no había logrado imponer su autoridad 

entre el clero.76 

Para ejemplificar estos aspectos, me referiré a dos de los principales casos de 

disciplina suscitados en torno al tema guadalupano: el problema entre el abad y la 

colegiata de Guadalupe y el caso del obispo Sánchez Camacho.  

El primer problema se produce a partir de los esfuerzos de Labastida por 

reanudar el proyecto de coronación de la virgen de Guadalupe en 1886, en el contexto 

del ascenso a la jerarquía de los sacerdotes fomrados en instituciones europeas. Los 

trámites de la coronación pontificia de la virgen de Guadalupe inician a mediados de ese 

año, y el 19 de marzo de 1887 se anuncia la coronación pontificia en una pastoral 

colectiva de los arzobispos de México, Michoacán y Guadalajara.77 Debido a su 

                                                                                                                                               
cambiado, pero demandaban un acuerdo formal entre el prelado y los provinciales mexicanos y europeos, 
mediante el cual se acordara el destino de las propiedades, por las cuales, en todo caso, esperaban obtener 
una componenda económica. Sin embargo, el arzobispo no promovió ese tipo de arreglos y en su lugar 
apeló a su posición de máxima autoridad en la jurisdicción para disponer, previa autorización de Roma, 
de los edificios propiedad de los religiosos. Así, enfrentó algunas denuncias por parte de las órdenes, 
quienes no tuvieron opción más que demandar al prelado en los tribunales ordinarios del arzobispado.  
76 José Joaquín Terrazas, director del periódico El reino guadalupano, llegó a criticar del arzobispo 
Alarcón “su falta de carácter y energía, es verdaderamente débil y pusilánime”. Apelaba, entonces, a que 
el visitador pusiera orden y disciplina en el clero. “Gacetilla” en El Diario del Hogar, 31 de diciembre de 
1895. 
77 “Nos el doctor Pelagio Antonio de Labastida y Dávalos, Doctor Don José Ignacio Árciga y Dr. D. 
Pedro Loza, por la gracia de Dios y de la Santa Sede apostólica, el primero arzobispo de México, el 

278 
 



avanzada edad, Labastida confía la realización del proyecto de arreglo del santuario y la 

organización del ceremonial a su sobrino Antonio Plancarte quien, en febrero de ese 

mismo año, había logrado la coronación pontificia de la virgen de Jacona, por medio de 

un Breve en el que León XIII, y no su cabildo otorgaba, por primera vez, ese privilegio 

en América.78  

Los preparativos para la ceremonia, que debía promover la unidad y el 

sentimiento religioso de los católicos mexicanos, no hizo sino evidenciar las tensiones 

que generaba la centralización eclesiástica entre la jerarquía.  

Aún, para los críticos de la coronación, ése era un acto de afirmación de la 

presencia de la Iglesia mexicana: “Quién lo creyera, que después de treinta años de 

implantación de las Leyes de Reforma, el catolicismo habría de revivir ostensiblemente 

en el cerebro de la república, donde se hace sentir a intervalos con más fuerza la 

influencia de la cultura.”79 

Empero, desde el inicio del proyecto, el cabildo guadalupano mostró una fuerte 

resistencia a un proyecto, pues no había sido tomado en cuenta por el arzobispo, en una  

a su jerarquía y autoridad. Los canónigos únicamente habían sido informados por el 

arzobispo, en sesión ordinaria y sin previo aviso, que se modificaría el altar donde 

estaba colocada la imagen.80 La ejecución de la encomienda encargada a Plancarte 

resulta problemática de inicio, pues se le considera un intruso al que se le acusa de 

haber borrado la corona a la imagen para justificar la coronación.81 Los canónigos 

                                                                                                                                               
segundo de Michoacán y el tercero de Guadalajara”, en El Monitor Republicano, 25 de marzo de 1887, 
p.2.  
78 Para la reseña de la coronación de la virgen de Jacona véase: Bautista Cecilia. “Dos momentos en la 
historia de un culto: el origen y la coronación de la Virgen de Jacona (Siglos XVII-XIX)”, Revista 
Tzintzun, No. 43, Instituto de Investigaciones Históricas de la Universidad Michoacana de San Nicolás de 
Hidalgo. Enero-Junio de 2006, pp.11-48. Desde 1886, varios obispos iniciaron una colecta para apoyar la 
obra , como el arzobispo de Guadalajara Pedro Loza. “Circular del gobierno eclesiástico del arzobispado 
de Guadalajara, 18 de diciembre de 1886” en El Monitor Republicano, 28 de enero, de 1887. 
79  “Apogeo del catolicismo” en El Diario del Hogar, 16 de junio de 1887. 
80 Para ver el detalle de los arreglos en la decoración y arquitectura de la que después sería basílica de 
Guadalupe, véase Cuadriello Jaime. “Mirada  apocalíptica: visiones  en  Patmos Tenochtitlán; la mujer 
águila” en Artes de México, no. 29, marzo- abril 1995, pp.10-23. 
81 Los canónigos consideraron que las diposiciones de Labastida lastimaban sus “derechos canónicos, 
derechos que están resueltos a hacer valer ante el superior. Dícesenos que los canónigos y prebendados de 
esta ciudad están de acuerdo con los de la villa de Guadalupe. “El Asunto de la Colegiata” El Tiempo, 23 
de marzo de 1887. Otras acusaciones que adquirieron el carácter de verdaderos rumores fueron el 
cuestionamiento acerca de los donativos, en joyas y efectivo, entregados por las señoras de la élite 
mexicana; además de la “venta” poco ordenada que se hizo de las criptas al interior de la iglesia. La 
prensa aprovechaba los rumores para producir más alarma entre la población y evidenciar la actitud del 
clero, con artículos que daban espacio a la circulación de los rumores, como la supuesta pérdida de una 
corona de oro en la Colegiata: “¿Pero, y la corona, qué es de ella? ¿Estará en el museo particular de un 
respetable canónigo o de algún otro de la ciudad Eterna? ¿Se habrá vendido a algún yankee curioso como 
la corona imperial de la pobre emperatriz ex Eugenia, un día la soberana más encumbrada de Europa? 

279 
 



objetan dos aspectos: el proyecto de mejora material del santuario acordado por 

Labastida y la validez litúrgica de coronación guadalupana.  

El problema se hizo público en una carta abierta publicada en el periódico El 

Nacional, el 23 de enero de 1887, en la cual los canónigos se refieren a la coronación 

como un capricho del padre Plancarte, y un derroche de recursos que no se justificaba 

frente a las necesidades de las iglesias en el arzobispado. Disgustado por la publicación, 

Labastida da respuesta por medio de una circular dirigida al cabildo guadalupano, la 

cual ordenó que fuera hecha pública. El arzobispo expone una serie de argumentos que 

justifican su autoridad para organizar los arreglos de la colegiata y la obligación de los 

capitulares de obedecer sus disposiciones como su superior legítimo.82 De igual manera, 

afirma que el proyecto para el arreglo de la colegiata es de su autoría y que Pancarte 

sólo se encargaría de llevarlo a cabo.  

Labastida aceptaba las inconformidades, pero no el atrevimiento del clero a 

manifestarse públicamente en contra de sus superiores y a señalar los “errores” en las 

decisiones y proyectos del prelado. Resultaba escandaloso que la oposición al privilegio 

de la coronación pontificia que pretendía ser un parte aguas de reconciliación entre los 

mexicanos, viniese del grupo clerical encargado del cuidado del culto.83 El arzobispo 

defiende la obediencia a la autoridad episcopal y pontificia –que ya había aprobado la 

coronación-, aún cuando sus decisiones fuesen vulnerables, pues no correspondía a los 

de menor rango, señalar sus errores. Labastida recordaba al cabildo guadalupano que no 

                                                                                                                                               
¡Pero no, antes que venderla a estos feos herejotes, se la hubieren comido los ilustres borlados de la 
Colegiata! ...¡Misterio, misterio católico, es decir, tenebroso misterio!” Noticia sin título, en El Diario del 
Hogar, 17 de mayo de 1887. 
82 La carta fue publicada por primera vez en El Tiempo, el 4 de febrero de 1887, posteriormente se 
imprimió por separado en un folleto titulado Carta del Ilmo. Señor Arzobispo de México dirigida la Sr. 
Canónigo Lic. D. Ignacio Martínez Barros, Secretario de Cámara y Gobierno quien la publica por 
disposición de S. S. Ilma. México, Tipografía del Hospicio de San Nicolás, 1887. Yautepec, enero 28 de 
1887. 
83 El conflicto fue la comidilla de los periódicos liberales, quienes públicamente agradecían al clero que  
fueran sus miembros quienes hicieran evidente la poca santidad de sus acciones. A esto se sumaban las 
críticas al costo de la ceremonia, pues algunos afirmaban que la coronación era un pretexto de la jerarquía 
para organizar un saqueo a todos los estados; y la falta a las leyes de reforma que implicaba un evento de 
ese tipo, que incluía procesiones continuas desde distintos puntos del país. “Agüerinos” Diario del Hogar, 
20 de febrero de 1887. “Apogeo del catolicismo” Diario del Hogar 16 de junio de 1887. Algunos llegaron 
a ligar una voluntad monárquica del clero, en su afán por establecer una monarquía, contando desde 
Iturbide, Santa Anna, Maximiliano y veinte años después, la virgen de Guadalupe. Si bien ésta última no 
era a un monarca extranjero, sí intervenía otro, el papa: “Por su puesto, que en el fondo de esta 
coronación, no hay un fin religioso, sino político. Este fin es el mismo que en las anteriores: restablecer el 
poder y la influencia del clericalismo en la política, dar un golpe de muerte a la Reforma,  con la que 
Juárez escribió la página más sublime de la historia de México y preparar las cosas para que la Iglesia 
recobre su domino sobre el Estado” “La coronación de la Virgen de Guadalupe” en El Diario del Hogar, 
6 de agosto de 1887. 

280 
 



debía “discutirse ni ponerse en duda lo dispuesto, lo decretado ya por autoridad 

pontificia, y ni aún siquiera insinuarse alguna contrariedad”.84  

Lo que más despertaba el disgusto de Labastida, era que el cabildo hubiere 

hecho pública sus confrontaciones e inconformidades, pues hacía evidente la división 

del clero mexicano, causando un desprestigio que sería usado por los enemigos de la 

Iglesia. Aseguraba que él siempre había estado dispuesto a oír las quejas de sus 

eclesiásticos, y que en el caso del a colegiata, sus miembros nunca habían presentado 

alguna, prefiriendo otros medios, más escandalosos y menos piadoso, para mostrar su 

desacuerdo.85  

Efectivamente, la prensa liberal y anticlerical se refiere al problema como un 

ejemplo de la corrupción que enfrentaba el clero.  

Por otra parte, la polémica protagonizada por el historiador Joaquín García 

Icazbalceta en torno a la autenticidad de la aparición, básicamente dividió al clero 

mexicano en aparicionistas y antiaparicionistas. Nuevamente, el mayor problema no fue 

que el clero se inclinara por una u otra postura en torno a la polémica, sino que algunos 

lo hicieron de manera pública, pues generaron un escándalo publicitado en la prensa que 

desprestigiaba el decoro sacerdotal y afectaba la unidad del catolicismo. Tal es el caso 

del canónigo Vicente de Paul Andrade86 y el obispo de Tamaulipas, Eduardo Sánchez 

                                                 
84 Respecto al argumento de que era equívoco coronar a una imagen ya coronada por Dios, se aceptaba 
que el papa podía disentir de confirmar la coronación “pero nunca consentirá el que se asegure que ‘es 
imposible por presentarse objeciones litúrgicas sobre si podrá coronarse por los hombres una imagen 
coronada por Dios.”El antecedente eran las coronaciones marianas realizadas siglos atrás con la 
autorización del papado. Carta del Ilmo. Señor Arzobispo de México dirigida la Sr. Canónigo Lic. D. 
Ignacio Martínez Barros, Secretario de Cámara y Gobierno quien la publica por disposición de S. S. 
Ilma. México, Tipografía del Hospicio de San Nicolás, 1887. Yautepec, enero 28 de 1887, p.5. Algunas 
críticas a la coronación se referían a que ésta era una omisión de origen, que ponía en entredicho la 
majestad de la imagen. El Monitor Republicano, 3 de agosto de 1887. Otros acusaban que la coronación 
era un acto soberbio por parte del “partido ultramontano”, que se consideraba capaz de “enmendarle la 
plana al mismo Todopoderoso”, pues la si la imagen no tenía corona, el papa concedía “a los coronadores 
dotes de alta superioridad, pues ha dado el permiso necesario para que se enmiende la obra del cielo”. “La 
coronación de la Virgen de Guadalupe” en El Diario del Hogar, 6 de agosto de 1887. 
85 Carta del Ilmo. Señor Arzobispo de México ....Yautepec, enero 28 de 1887.  
86 Vicente de Paul Andrade. Nació el 23 de febrero de 1844. Estudió con los paulinos en México y fue 
enviado a París a estudiar. Reconocido geógrafo, narrador e historiador, fue miembro de la Congregación 
de la Misión en el arzobispado de México, aproximadamente hasta 1880. En 1881 tomó posesión de la 
parroquia de San Cosme. En 1883 fue trasladado a la parroquia de san Miguel, en 1885 fue nombrado 
encargado del Sagrario Metropolitano y hacia 1887, ocupó una canonjía en la colegiata de Guadalupe. En 
1891 fue nombrado decano y no abad, como le tocaba por antigüedad. Dice que también estaba por 
ocupar la diócesis de Tabasco. Se reconoce que esto fue por antiaparicionista y por su falta de diplomacia. 
Amigo de García Icazbalceta y Francisco del Paso y Troncoso, fray José María de Jesús. Conoció la carta 
privada de Icazbalceta a Labastida sobre la aparición y se le atribuye la traducción de ese documento en 
latín y su publicación anónima, junto con Antonio Icaza. La carta fue refutada por Fortino Hipólito Vera 
con el libro “Contestación histórico-crítica en defensa de la maravillosa aparición de la Santísima Virgen 
de Guadalupe, al anónimo titulado Exquisitio Historica”. Icazbalceta le retiró su amistad y fue apodado 
inimicus homo. Lo cual fue el inicio de una enemistad entre ambos. Además de reconocérsele el hecho de 

281 
 



Camacho, quienes enviaron cartas públicas a la prensa de la época. Los 

cuestionamientos eran básicamente dos: la autenticidad de la aparición Guadalupana y, 

aceptada esta, el hecho de que pudiera ser coronada secularmente, una imagen de origen 

divino.87 Efectivamente, el culto guadalupano no tenía carácter dogmático, pero aludía a 

una tradición religiosa que para ese tiempo había ganado un importante lugar entre las 

devociones católicas, y que era proyectada por el arzobispo como el símbolo de la 

unidad religiosa de la nación mexicana.88 Aunque los antiaparicionistas apelaban al 

hecho de que la Iglesia no había reconocido como un dogma la aparición de Guadalupe, 

se les reprochaba el hecho de que sus cuestionamientos expusieran públicamente la 

autoridad eclesiástica del máximo prelado de la Iglesia mexicana. El obispo Sánchez 

Camacho se opuso a la coronación alegando no sólo la falta de autenticidad de la 

aparición, sino la religiosidad irracional que promovía, a través de las romerías y las 

procesiones, que sólo fomentaban la perversión de costumbres entre los católicos a la 

sombra de los propios obispos. 

Labastida publicó otros documentos en 1887 para fortalecer el proyecto de la 

coronación, pidiendo a los párrocos y fieles del arzobispado de México que las 

apoyaran, previniendo los permisos necesarios de las autoridades civiles para poder 

                                                                                                                                               
tener en su poder documentos antiaparicionistas. Encargado de las gestiones para la formación del 
obispado de Tabasco –causa a la cual donó recursos propios-, por el obispo Rodríguez de Gala, lo que 
pudo llevarlo a su afición por la geografía. Fue miembro del Ateneo Literario de México, de la Sociedad 
Indianista Mexicana, de la Academia Nacional de Historia, entre otras sociedades científico literarias de 
su tiempo. Murió en 17 de agosto de 1915. Carreño Alberto María, Semblanzas, Primera parte, Colección 
de obras diversas, Vol.II, Ediciones Victoria, México, 1936. 
87 Carta pastoral en que el Ilustrísimo Señor Arzobispo de México dicta algunas providencias para 
concluir las obras de ampliación y reparación de la colegiata de Nuestra Señora de Guadalupe. México, 
Tipografía de Ángel Bassols y Hermanos, 1890. 
88 Los deseos de impulsar a la devoción guadalupana como el fundamento religioso del Estado mexicano 
en la segunda mitad del siglo XIX, se reconocen en los sermones guadalupanos del primer arzobispo 
michoacano, Clemente de Jesús Munguía; y en los esfuerzos de Labastida por dar al culto un alcance 
nacional, al menos desde 1880, cuando logró la autorización de Roma para destinar el 3% de los diezmos 
de las jurisdicciones eclesiásticas mexicanas, a la colegiata de Guadalupe. Sermón que en la Insigne y 
Nacional colegiata de Nuestra Señora de Guadalupe, predicó el Ilmo. Sr. Dr. D. Clemente de Jesús 
Munguía, obispo de Michoacán, el 29 de agosto de 1860, último día del solemne triduo que se hizo, 
implorando por la intercesión de la Santísima virgen el socorro del Señor en las necesidades presentes, 
México, Imprenta de V. Segura, 1860. Esta promoción nacional del culto guadalupano tuvo continuidad 
en la gestión del sucesor de Labastida, Próspero María Alarcón, quien gestionó nuevos privilegios para su 
práctica, a la que quiso dar una proyección latinoamericana: Edicto del Ilmo. Y Rmo. Sr. Arzobispo de 
México Doctor Don Próspero M. Alarcón y Sánchez de la Barquera reiterando su mandato sobre el 
canto de la “Salve” en la I. Colegiata de Santa María de Guadalupe y en las demás Iglesias del 
Arzobispado. México, Imprenta de la Santa Cruz, 1900. Carta Pastoral del Ilmo. Y Rmo. Sr. Arzobispo de 
México Doctor Don Próspero M. Alarcón y Sánchez de la Barquera a sus diocesanos con motivo del 
establecimiento de una misa y canto de la Salve Regina y Letanía Lauterana que se han de celebrar en la 
Insigne y Nacional Colegiata de Santa María de Guadalupe, en el último domingo del mes de diciembre, 
cada año, por la paz y prosperidad de las naciones del continente Americano, México, Imprenta de la 
Santa Cruz, 1902. 

282 
 



llevar a efecto los actos religiosos que debían acompañar el acto.89 A pesar de que el 

cabildo acató las disposiciones del arzobispo y que Plancarte pudo continuar su tarea, el 

19 de noviembre de 1887, Labastida decide solicitar a Roma el aplazamiento para la 

coronación, debido a “circunstancias adversas, dificultades insuperables y oposiciones 

que no han faltado, bien conocidas, sobre todo por los habitantes de la capital”.90 Dos 

razones eran la causa: el no estar concluidos los arreglos materiales de la colegiata y la 

oposición generada entre los canónigos, el clero antiaparicionista y la prensa liberal. 

Labastida apeló al tiempo para calmar las aguas del escándalo generado, 

principalmente, por la oposición clerical; mientras se dispondría de tiempo para concluir 

los arreglos materiales. No obstante, los arreglos no se concluyeron, pues se requirió 

mayor tiempo del proyectado en principio.  

La muerte de Labastida, ocurrida en 1891, pudo considerarse una posibilidad 

para cancelar la coronación. Sin embargo su sucesor, Próspero María Alarcón, decidió 

continuarla, reiterando la posición de Plancarte como encargado del proyecto, y 

facultándolo para iniciar una colecta nacional para dar término a los arreglos materiales 

de la colegiata. En 1894, logra el visto bueno de Roma para la coronación pontificia de 

la virgen de Guadalupe, misma que es celebrada con un alcance nacional, al año 

siguiente.91 Como recompensa, Plancarte es nombrado abad de la colegiata de 

Guadalupe. 

A pesar de que a la llegada del visitador apostólico, la coronación ya había 

tenido efecto, Averardi fue instruido para resolver los conflictos que había destapado el 

tema guadalupano, tanto del abad con su cabildo como de las expresiones vertidas por el 

obispo Sánchez Camacho en contra de la aparición.92 La revisión del expediente 

                                                 
89 Labastida sostuvo que la coronación ponía en movimiento a poblaciones remotas que se entregarían a 
la celebración y que sumados al resto de la población, harían funcionar el comercio y los ferrocarriles del 
país, promoviendo la obra de pacificación y bienestar común de todos los mexicanos, contribuyendo a la 
reconciliación con los elementos propios del ministerio episcopal y sacerdotal. Se recuerdan, además, los 
objetivos religiosos de la coronación expuestos en la pastoral colectiva de los prelados mexicanos de 
1886, para fortalecer la unidad religiosa de los mexicanos, a partir del derecho de los católicos a festejar y 
organizar una celebración de esta magnitud, pues las libertades civiles así lo permiten. Circular Dirigida 
por el Ilmo. Sr. Arzobispo de México al Ilmo. y Ve. Cabildo Metropolitano al de la Insigne Colegiata de 
Guadalupe, al clero secular y regular y a todos sus diocesanos. México, Imprenta de Francisco Díaz de 
León, 28 de agosto de 1887.  
90 Edicto del Ilmo. Sr. Arzobispo de México, sobre el jubileo sacerdotal de Ntro. Santísimo Padre León 
XIII, y coronación de la Santísima Virgen de Guadalupe, México, Tipografía de La Voz de México, 1887. 
91 En 1894, la Sagrada Congregación de Ritos mandó un oficio en el que reconoció “la antigua piedad y 
devoción.” “Decreto de la sagrada Congregación de Ritos” en Decimosexta carta pastoral sobre el nuevo 
oficio guadalupano que incluye y autoriza la verdad histórica de la milagrosa aparición, p.408. 
92 Y es que el conflicto eclesiástico seguía recibiendo la atención de la prensa, con la publicación de 
supuestos testimonios de canónigos anónimos que alegaban la imposición episcopal de su abad. En uno 
de ellos, se acusaba a Plancarte de haber sobrepasado ilegítimamente sus atribuciones en la colegiata de 

283 
 



Plancarte adquiere mayor relevancia, pues estaba propuesto para ser nombrado obispo 

titular de Constancia. 

La resistencia del cabildo a las distintas posiciones que ocupó el Plancarte en la 

colegiata es, desde sus inicios, un problema de disciplina sacerdotal, que debilita a la 

Iglesia y la vulnera frente a los poderes públicos.93 Averardi pretende establecer la 

disciplina y el orden entre el clero mexicano, de una manera autoritaria en medio de un 

gran hermetismo. Desde su llegada actúa en medio de un gran sigilo y, en algunos 

casos, prácticamente en el anonimato. A México llega de improviso, sin avisar y sin 

llamar la atención, al grado de que el clero afirmaba no saber cuándo y con qué 

facultades llegaría. A su arribo, es recibido en la estación del ferrocarril únicamente por 

un reportero de El Universal, quien desde Estados Unidos le seguía la pista. El diario El 

Tiempo, apenas avisó de su llegada, lo que es considerado “un golpe magistral”, frente 

al indisciplinado clero mexicano.94 

A los pocos días de que Averardi se instalara en México, y previo acuerdo con el  

arzobispo Alarcón, comienza a recorrer distintas parroquias de la jurisdicción. Su 

recorrido también es realizado de manera discreta y sin poner sobre aviso a los 

eclesiásticos, con la intención de darse cuenta del estado real de las iglesias. La primera 

de esas visitas es efectuada a la iglesia catedral, a la cual acude para revisar los objetos 

del culto, la sacristía y los altares, tal como lo hacían los obispos con las parroquias.95 

En su papel de visitador, Averardi muestra una dureza que se hace notoria a los 

presentes.  

Plancarte salió avante de su labor al frente de la colegiata y la coronación.96 

Empero, sus expectativas de encontrar en Averardi a un aliado para someter al cabildo 

                                                                                                                                               
Guadalupe y de que ejercía un poder que nadie le había concedido “como los violentos usurpadores 
políticos”. El Monitor Republicano, 15 de enero de 1896. Algunos manifestaron que los problemas entre 
el abad y el cabildo de Guadalupe, habían precipitado la llegada de Averardi a México, quien 
supuestamente debía pasar primero a Centro y Sudamérica, mismo que había sido pospuesto. “La llegada 
de Monseñor Averardi” El Universal, 27 de febrero de 1896. 
93 La propia prensa se pronunciaba sobre el problema de la colegiata apuntado “la falta de una capacidad 
dominadora en el clero mexicano hará, por otra parte, que la decadencia clerical aumente de día en día 
hasta que el espíritu de cuerpo casi desaparezca. Esa desunión, ya bastante avanzada hoy, es para nosotros 
la mejor garantía de impotencia.” en “La masa católica reaccionaria nada tiene de temible para el 
gobierno. El gobierno puede y debe mantener incólumes las leyes de reforma”, en El Diario del Hogar, 8 
de Octubre de 1895. Otros opinaban que si no se ponía un “remedio radical” a ese punto, se podía crear 
un cisma perjudicial a la iglesia, dada su separación del Estado. “La llegada de Monseñor Averardi” El 
Universal, 27 de febrero de 1896. J.P. Rivera “El clero en ridículo” en El Diario del Hogar, 27 de agosto 
de 1896. 
94 “Monseñor Averardi y los jacobinos” El Universal, 31 marzo de 1896. 
95 “El Ilmo. Sr. Averardi en la catedral y en la colegiata”, El Tiempo, 23 de abril de 1896. 
96 Averardi encomendó a su sobrino la revisión de la imagen para determinar si la imagen había sido 
borrada intencionalmente. Éste sólo pudo detectar “rasgos” de una corona, sin que pudiese establecer si 

284 
 



guadalupano pronto se esfuman, pues el visitador prestó mayor atención a sus 

problemáticos antecedentes durante su gestión como párroco de Jacona, con el obispo 

de Zamora, José María Cázares y Martinez.97  

El visitador se trasladó a Zamora con la intención de inspeccionar el estado de la 

diócesis, y entrevistar a Cázares sobre sus problemas con Plancarte.98 Durante su 

reunión, efectuada el 14 de abril de 1896, el obispo relató la serie de problemas que 

había tenido con Plancarte, pero dejó claro que había acusaciones acerca de su conducta 

que fueron hechas por algunos vecinos a quienes era difícil entrevistar, quedando como 

acusaciones anónimas que no podían comprobarse, pero que dejaban en entre dicho la 

conducta del abad.99 

El caso de Plancarte había adquirido la dimensión de una verdadera intriga 

eclesiástica, con la circulación de rumores y acusaciones, tanto en la colegiata como en 

el obispado de Zamora, como en algunos obispados, los cuales evidencian las tensiones 

surgidas por la romanización del clero mexicano, pues éste se había atraído la enemistad 

de varios eclesiásticos al ser de los principales promotores de la educación de 

mexicanos en Roma.  

Si bien las acusaciones en contra del abad no pudieron comprobarse, su  

enfrentamiento al obispo zamorano había marcado su destino. Averardi lo obliga a 

redactar su renuncia para el nombramiento de obispo titular de Constancia. 

                                                                                                                                               
era resultado del deterioro natural de la imagen o de la acción de alguna persona y, mucho menos, que 
ello hubiera sido obra del abad El sobrino de Averardi, reconocido como un enterado en cuestiones 
pictóricas, pasó a revisar la imagen de Guadalupe “con muchísimo cuidado, sobre todo la cabeza, 
siguiendo las indicaciones de Monseñor. Tras esta inspección, el padre Aceves, por orden de Monseñor 
Averardi, repitió el examen.” Se dijo que el sobrino de Averardi había determinado la existencia de 
“rasgos” de una corona, pero sólo si se veía de cerca a la imagen y con luz artificial. “¿A qué vino 
Monseñor Averardi a México?”, en El Universal, 23 abril de 1896, p.1. 
97 La disputa se había generado, en buena medida, por los proyectos educativos de Plancarte en la 
parroquia de Jacona, tendientes a marcar una distancia entre las instituciones dirigidas por el clero 
formado en instituciones mexicanas, y las suyas, las cuales pretendían establecer un modelo educativo 
franco-romano. Derivado de dicho programa educativo, fundó escuelas para la niñez y la juventud del 
lugar, que congregaron tanto a los hijos de los rancheros de la región, como a los hijos de familias pobres.  
Los problemas centrales derivaron de la administración del colegio internado para mujeres, pues los 
padres de familia se quejaron de que el calendario escolar y la disciplina del colegio estipulaban largos 
periodos en los que se les impedía ver a sus hijas. A lo que se sumó el hecho de que varias de las alumnas 
decidieran no regresar a sus casas, para continuar una vida religiosa en la congregación que Plancarte 
estaba organizando. Las tensiones llegaron a un extremo tal, que Plancarte fue destituido de su parroquia, 
en medio de un gran escándalo. A falta de una autoridad superior que determinara sobre el caso, Ramón 
Camacho, obispo de León, y el propio Labastida, intervinieron como mediadores en el conflicto, sin que 
pudiera culminar en un acuerdo satisfactorio. Véase Bautista, 2001. 
98 La visita al obispado zamorano duró varios días. Averardi llegó a Zamora proveniente de Guadalajara, 
donde tuvo la oportunidad de saludar al arzobispo Pedro Loza. “La vuelta de Monseñor Averardi. Un 
concilio. Política del Señor Arzobispo de Tarso” en El Universal, 18 de abril de 1896. 
99 “Monseñor Averardi en Zamora” en El Tiempo, 18 de abril de 1896. “El Ilmo. Sr. Averardi en Zamora” 
en El Tiempo, 22 de abril de 1896. 

285 
 



Para Plancarte, la peor parte de este conflicto radicaba en la parcialidad con que 

el visitador había definido su resolución, y de que el proceso indagatorio no había dado 

lugar a la celebración de un juicio donde, como acusado, conociera todos los detalles de 

las faltas que se le imputaban y a sus acusadores. 

Este caso evidencia la falta de recursos y contrapesos para proteger a los clérigos 

en contra de las decisiones arbitrarias y la división del clero mexicano.  

Para julio de 1896, “debido a las amarguras que le ocasionó el funesto desenlace 

de su promoción al Episcopado” la salud del abad se vio afectada, por lo que recibió el 

apoyo de sus protegidos egresados del colegio Pío Latino.100 A su restablecimiento, 

Leopoldo Ruíz y Flores, entonces canónigo de la Colegiata de Guadalupe y secretario 

particular de Plancarte, organiza una función religiosa en el santuario para agradecer el 

restablecimiento del abad, con la asistencia de varios prelados, entre ellos Ramón 

Ibarra, obispo de Chilapa. Ruiz y Flores comunican a Averardi de la invitación para el 

evento. Para Averardi, la ceremonia religiosa era la expresión pública de la 

inconformidad hacia una resolución superior. 101 

La forma en que Averardi pretende imponerse frente a la debilidad del arzobispo 

Alarcón, le causarían una animadversión creciente en buena parte de la jerarquía 

mexicana.102 Averardi es informado que varios miembros del episcopado mexicano han 

dirigido una carta al papa sobre la conducta del visitador. El visitador dice sentirse 

decepcionado y “ofendido por la conducta poco sincera” del clero mexicano.103 

El obispo de Tamaulipas, Eduardo Sánchez Camacho, es uno de los ejemplos 

más radicales de la ruptura del clero mexicano en el contexto de la visita. Desde 1887, 

el obispo se había declarado abiertamente antiaparicionista. Tiempo después, junto al 

canónigo Vicente de Paul Andrade, se había retractado una declaración jurada. El 

visitador pidió a uno de los miembros del cabildo de Tamaulipas la recopilación de 

                                                 
100 “Carta de Leopoldo Ruiz a N. Averardi.” Guadalupe 28 de julio de 1896. ASV, carpeta 1, Dcto. 
00036. Y es que el clero mexicano consideró que la fuerte posición de Plancarte en Roma, le ayudaría a 
que sus obras en favor de la reorganización de la Iglesia mexicana –que contemplaban además de la 
coronación, la construcción del templo expiatorio nacional de San Felipe de Jesús en pleno centro de la 
ciudad de México-, le serían recompensadas al ser incluido en el episcopado mexicano. Así lo consideró 
el clérigo liberal Agustín Rivera. “Predicciones de Agustín Rivera de los efectos de la delegación 
Apostólica del Illmo. y Rmo. Sr. Arzobispo Napoleón Averardi en México” en El Universal, 1 de abril de 
1896. 
101 “Carta de Averardi a Leopoldo Ruiz Canónigo Penitenciario de la Insigne Colegiata de Guadalupe,” 
11 de julio de 1896. ASV, carpeta 1, Dcto. 00029. 
102 La prensa comentaba que a los pocos días de que Averardi llegara a México, ya se habían polarizado 
las posiciones, pues algunos esperaban mucho de él, mientras que otros le temían y se oponían a sus 
decisiones. “Monseñor Averardi y los jacobinos” en El Universal, 31 marzo de 1896. 
103 “Carta de Averardi al obispo de Chilapa Ramón Ibarra.” Tacuba, 18 de julio de 1896. ASV, carpeta 1, 
Dctos. 00031-32. Finalmente, el conflicto con Plancarte culminó con la muerte de éste en abril de 1898. 

286 
 



informes acerca de la gestión episcopal. Los informes enviados presentan una imagen 

de un obispo alcohólico, injusto y ambicioso a la hora de estipular los derechos 

parroquiales, y descuidado en el ejercicio de su ministerio.104  

Sánchez Camacho decía haber recibido “noticia reservada, verdadera y cierta, de 

que traía [Averardi] instrucciones para quitarme el Obispado.”105 En un tono sarcástico, 

Sánchez se negó a trasladarse a la capital para entrevistarse con Averardi, argumentado 

razones que evidenciaban su poca disposición para asumir la autoridad del visitador: se 

refiere a su deteriorado estado de su salud “consumido por los trabajos, privaciones y 

persecuciones”; a la falta de dinero para poder realizar un “viaje costoso y de tiempo 

indefinido”, y al hecho de no tener tiempo para mandar a hacer “ropa a propósito para 

presentarme en esa capital, y necesitaría 15 días para que me la hicieran, y bastante 

dinero para pagarla”.106 El mismo día en que escribe esta nota, envía a Roma su 

renuncia al obispado.  

Tiempo después se dirije a a Averardi para desmentir las acusaciones que lo 

tildaban de masón y liberal, como un recurso de intimidación y de persecución de parte 

de los que llamó “servidores” del papa, y en particular de quien se decía “visitador 

Apostólico en México (cuánto dista su conducta de la de lo Apóstoles!) y nadie más lo 

ha dado a reconocer oficialmente en México, ni sabemos qué facultades trae porque no 

se ha dignado comunicarlas.”107  

Días más tarde, publica en la prensa una carta aclaratoria de estos hechos, en la 

que afirmaba no haber recibido contestación a su renuncia. En dicha comunicación, 

refrendaba su posición antiaparicionista y afirmaba que “la creencia Guadalupana no es 

fe católica ni obliga a nadie”, justificando su retractación en las presiones que había 

recibido de la “inquisición romana”.108 Anuncia, además, que en esta ocasión había 

                                                 
104 Se decía que las resoluciones importantes de la diócesis las dictaba alcoholizado y al final del día, 
razón por la cual le era imposible recordar sus disparates al día siguiente. Se le acusó de que imponía altas 
cuotas por los sacramentos, al grado de permitir que algunos fieles contrajeran sólo el matrimonio civil. 
De igual manera, se informó que sus actividades ministeriales dejaban mucho que desear, pues también 
llegaba alcoholizado a decir misa, expresándose con “palabras imprudentes en la catedral.” Informe sobre 
el obispo de Tamaulipas Mayo de 1896 ASV, carpeta 1, Dcto. 00061. 
105 “Carta del obispo Sánchez Camacho”, en El Universal México, 24 de agosto de 1896. 
106 “Carta del obispo de Tamaulipas a Averardi.” Tamaulipas 31 de mayo de 1896. ASV, carpeta 1, Dcto. 
00063. 
107 “Carta de Sánchez Camacho a Averardi.” Agosto 21 de 1896. ASV, carpeta 1, Dcto. 00072. 
108 “Yo tengo esta Diócesis porque el Papa me puso en ella, y al exigirme la Inquisición Romana, cuyo 
Prefecto nato es el Papa, que me retractara o quitara el escándalo que había, como me lo dijo la 
Inquisición tenía que, o renunciar el Obispado, que también me lo aconsejó la Inquisición, y entonces 
habría aparecido como un exaltado rebelde que prefería mi juicio a todo otro, o formar un cisma con estos 
católicos, y eso no era decente y habría sido una verdadera usurpación de ajena autoridad, o retractarme 
de mi modo de obrar y hablar contra el milagro o Apariciones del Tepeyac, como lo hice, mientras se 

287 
 



preferido presentar su renuncia que aceptar las presiones de Averardi en su 

administración y las “vejaciones” a su persona, en un acto que consideró de verdadera 

dignidad eclesiástica.109  

El visitador se muestra sorprendido por la publicación, aseguraba que el 

contenido de la carta atentaba directamente contra “la dignidad de V.S.I., para quien 

deseo se conserve siempre el amor, respeto y veneración de la Iglesia Mexicana que 

tanto estima y honra a sus dignos prelados en cuyo número aún cuanta a V.S.I.” En un 

intento por lograr una conciliación, pedía al obispo Sánchez Camacho que hiciera 

cuanto pudiera por recobrar la calma y abandonar la actitud que había “tomado en un 

momento quizá de exhalación.”110 

En una última comunicación dirigida al visitador, Sánchez Camacho rompe 

definitivamente con la iglesia romana. En franca rebeldía a la autoridad que Averardi 

representaba, le negó “el derecho de comunicarse conmigo y de hacerme observaciones, 

porque claramente he dicho que no pertenezco a Roma ni a los Obispos, sino que soy un 

simple ciudadano mexicano bajo la égida de sus leyes y la protección de sus autoridades 

política y civiles, únicas que reconoce S.S.” 111 

La posición del obispo fue considerada escandalosa y “de gran agitación” para 

los católicos de Tamaulipas, cuyos eclesiásticos solicitaron el auxilio de las 

jurisdicciones vecinas para efectuar rápidamente el reemplazo del prelado y contener, en 

algo, el escándalo “que como fuego semejante al de Lutero” amenazaba con consumir a 

la iglesia mexicana, “porque el Sr. Sánchez se ha dejado poseer ya del espíritu de 

rebelión, de herejía, de desesperación, en vista de lo que tardan en relevarlo”.112 

Para fortalecer su posición, Sánchez Camacho buscó la protección del gobierno 

del Estado de Tamaulipas, a través de algunas decretos que obligaban a los párrocos de 

Tamaulipas exigir a los fieles las boletas del registro civil, en el caso de los bautizos y 

                                                                                                                                               
veían mejor las cosas, y quedando libre para pensar y opinar como me pareciera en este mismo punto de 
la Aparición”. “Carta del obispo Sánchez Camacho”, en El Universal México, 24 de agosto de 1896. 
109 “Si hubiera yo querido, me siento perpetuamente en la silla que yo mismo compré, sin hacer caso de 
Averardi ni de nadie y con agrado de muchos de mis diocesanos. Juzgo una usurpación de lo ajeno, juzgo 
una iniquidad sin nombre que me quite lo que es mío (hablo del uso de la Iglesia que ya sé que la 
propiedad es del Gobierno Federal, que concede su dominio útil a los católicos)” “Carta del obispo 
Sánchez Camacho”, en El Universal México, 23 de agosto de 1896. Publicada también por El Diario del 
Hogar, 4 de septiembre de 1896. 
110 “Carta de Averardi a Sánchez Camacho,” México 5 de septiembre de 1896. ASV, carpeta 1, Dcto. 
00108 
111 “Carta de Sánchez Camacho a Averardi,” Victoria 10 de septiembre de 1896. ASV, carpeta 1, 
Dcto.00110. 
112 “Carta de Jacinto Pallares, arzobispo de Linares a Averardi.” Monterrey 31 de agosto de 1896. ASV, 
carpeta 1, Dcto. 00082. “Renuncia de un obispo” en El Diario del Hogar, 29 de julio de 1896. 

288 
 



matrimonios, antes de efectuar el sacramento.113 Las autoridades civiles pretendieron 

exponer el caso como ejemplo de la decadencia del clero mexicano, pero también se 

vieron obligadas a establecer una posición frente al conflicto. El gobernador de 

Tamaulipas termina por inclinarse a favor de las autoridades eclesiásticas, lo mismo que 

el presidente Díaz.114 

En octubre de 1896, pudo consumarse la salida de Sánchez de Tamaulipas, tras 

lo cual él mismo se reconoció como “simple ciudadano” sujeto a las leyes civiles.  

Retirado en su quinta de Tamaulipas, el ex obispo siguió llamando la atención 

pública, y no dejó de provocar a las autoridades eclesiásticas con varias comunicaciones 

a la prensa, en las reiteraba su desconocimiento a la iglesia católica romana.115  

Contrario a las divisiones suscitadas por el caso Plancarte, la actitud del ex 

obispo sirvió como punto de apoyo y solidaridad al visitador y “contra todas las injurias 

o ultrajes que en la persona de V.S.I, ha recibido la Santa Sede”.116 

Otros casos presentados ante el visitador son las acusaciones contra el obispo de 

Durango, Herculano López de la Mora, y el de Chihuahua, José de Jesús Ortiz y 

Rodríguez. Sin embargo, Averardi logra frenar las causas y someter a los acusadores a 

la autoridad episcopal, pues las quejas no eran sino por actos que estaban dentro de las 

atribuciones episcopales.117  

                                                 
113 “El Sr. Sánchez ha expedido también o va a expedir una circular a los párrocos, estableciendo !Motu 
propio!... que los párrocos no bauticen ni casen sin la constancia del previo Registro Civil.” Hacía diez 
años que el gobierno había manifestado esa pretensión, misma que se había impedido precisamente 
porque el Sánchez Camacho lo había impedido: “hoy, sin que este lo pretenda, quiere el Sr. Sánchez 
adular a los liberales para quedar como de obispo Luterano.” Testimonio de Juan Luis Tercero en la 
comunicación de Jacinto Pallares, arzobispo de Linares a Averardi. Monterrey 31 de agosto de 1896. 
ASV, carpeta 1, Dcto. 00082. Estas disposiciones fueron efectuadas antes de su renuncia al obispado y no 
tuvieron efecto alguno, pues los párrocos se resistieron a cumplirlas. Por su parte, la prensa liberal 
comentaba la renuncia a causa de sus “ideas avanzadas”, opuestas al guadalupanismo y a la religiosidad 
popular. “Renuncia de un obispo” en El Diario del Hogar, 29 de julio de 1896. 
114 Ponciano Campos, encargado temporalmente del gobierno eclesiástico de la diócesis, se entrevistó con 
el gobernador del Estado, quien le ofreció su apoyo solidario para normalizar la situación en la diócesis. 
De igual manera, Campos recibió una carta recomendación de Díaz, para presentarla a las autoridades 
civiles. “Carta de Ponciano Campos a Averardi,” Ciudad Victoria, 6 de octubre de 1896. ASV, carpeta 1, 
Dcto. 00098. 
115 “Carta del Sr. Sánchez Camacho” en El Diario del Hogar, 12 y 19 de abril de 1898. 
116 Distintas comunicaciones de los obispos y arzobispos mexicanos a Averardi. Mes de octubre de 1896. 
ASV, carpeta 1, Dcto. 00124-38. El obispo de Tehuantepec afirmaba estar “avergonzado, como mexicano 
y como obispo”. “Carta del obispo de Tehuantepec a Averardi, octubre 18 de 1869.” ASV, carpeta 1, 
Dcto. 00152. 
117  La acusación contra el obispo de Chihuahua fue presentada por los eclesiásticos Félix Guay y Julio 
Irigoyen, quienes denunciaban una serie de situaciones que consideraban anómalas, mismas que eran 
permitidas por el obispo: la recepción de todos los frutos de la parroquia y la entrega de un “sueldo” a los 
párrocos; la falta de decoro y actitud moral en el clero, que faltaba a la castidad sacerdotal y promovía la 
corrupción en la sociedad, el descuido de la provisión de parroquias, etc. Sin embargo, los eclesiásticos 
habían presentado estas quejas, a raíz de que el obispo los había cambiado de parroquias, hecho que los 
eclesiásticos consideraron un  despojo ilegal. Los eclesiásticos consideraron que el proceder del obispo 

289 
 



Averardi acompaña los esfuerzos por disciplinar y someter al clero, con la 

afirmación de la obediencia de los católicos mexicanos hacia el episcopado y las 

instituciones romanas. El hecho más contundente en ese sentido, son las 

“recomendaciones” hechas por el visitador durante una conferencia que sostiene con 

algunos periodistas y redactores católicos en abril de 1896. Averardi expone algunas 

censuras a los periodistas, redactores, directores y demás personas que laborasen en los 

periódicos católicos, bajo el argumento de que eran necesarias para que el periodismo 

católico mexicano cumpliera una función de paz, conciliación, armonía y tolerancia en 

el mundo moderno.  

Sus observaciones se encaminan a mantener la conciliación con los gobiernos 

civiles y someter las acciones y proyectos de los católicos al control de los prelados, que 

al momento se desenvolvían con bastante autonomía: “En esta obra de concordia y 

conciliación de los espíritus ...la Iglesia, el Pontífice y su actual y especial representante 

en México, tienen derecho de exigir que no se pongan óbices ni se crien (sic) tropiezos, 

por los que son hijos de la misma iglesia, y le deben estar, como los escritores que se 

gloríen de ser católicos, obedientes y sumisos.”118 

Afirma que “uno de los caracteres esencialmente distintivos de la doctrina y el 

proceder católico, consiste en la obediencia absoluta a los Prelados que han sido puestos 

por Dios para régimen de la Iglesia. La cadena y el vínculo de la autoridad no pueden 

romperse...”119  

Desconcertada por las recomendaciones del visitador, la prensa católica aceptó 

públicamente las disposiciones, “siendo, como somos, hijos sumisos y obedientes de la 

Iglesia”.120 Varios obispos decidieron curarse en salud y sumarse a la obediencia 

                                                                                                                                               
era una injusticia que no podían combatir, a falta del recurso de fuerza, pero apelaban a la autoridad de 
Averardi como instancia superior para revisar su caso: “las leyes españolas aceptadas en México, 
concedían a los sacerdotes el recurso de fuerza de los procedimientos de los arzobispo y obispos, cuando 
no proceden conforme a  derecho”. Como consecuencia, “si se encuentra alguna dificultad entre el obispo 
y el Clero no  tenemos intercesor; estamos reducidos a sufrir en  silencio la injusticia y abuso de poder del 
Superior”. “Proceso contra el obispo de Durango, Herculano López de la Mora, y contra el obispo de 
Chihuahua, José de Jesús Ortiz y Rodríguez,” junio 1893-diciembre 1901 ASV, Carpeta 2. 
118 “La prensa católica de México. Importantísimas declaraciones del Ilustrísimo Señor Visitador 
Apostólico de México,” en El Tiempo, 26 de abril de 1896. 
119 De manera concreta, Averardi pidió al periodismo católico mexicano, el ejercicio de una prudencia y 
tolerancia hacia todos los sectores sociales: “Para los poderes públicos que son la autoridad constituida y 
rigen según la forma de gobierno establecida, el respeto, la obediencia, el acatamiento; para las personas 
privadas la deferencia, la suavidad y la consideración; para todos la ausencia de odios, el olvido de 
resentimientos, y para nadie la acritud de lenguaje y la virulencia del estilo, que no se adecuan al espíritu 
ni al proceder cristianos.” “La prensa católica de México. Importantísimas declaraciones del Ilustrísimo 
Señor Visitador Apostólico de México,” en El Tiempo, 26 de abril de 1896. 
120 “La prensa católica de México. Importantísimas declaraciones del Ilustrísimo Señor Visitador 
Apostólico de México” en El Tiempo, 26 de abril de 1896. 30 abril de 1896  

290 
 



incondicional hacia Roma y sus representantes.121 Algunas publicaciones celebraron esa 

comunicación, como la manera del visitador de “poner un poco en cintura al clero 

mexicano”.122  

Como se ha visto, Averardi actuó rápidamente en la definición de las estrategias 

para consolidar la centralización de la iglesia mexicana, pues sus principales acciones se 

producen en los primeros tres meses de su visita. Sin embargo, todas estas disposiciones 

requerían de una nueva legislación eclesiástica que formalizara los cambios producidos 

en la Iglesia y la sociedad católica.  

La coyuntura de la visita apostólica presenta la oportunidad de consumar las 

asambleas episcopales mexicanas.  

A esos deseos se agregó el renovado interés de Roma por organizar el primer 

concilio regional en América Latina. En diciembre de 1889, los obispos mexicanos 

respondieron la comunicación del secretario de estado de Roma, en la que consultaba su 

opinión acerca de la posibilidad y conveniencia de efectuar un concilio regional en 

México o en algún país de América del Sur.123 Los obispos de San Luis Potosí, León, 

Puebla, Zacatecas, Yucatán, Chiapas, Veracruz, Tabasco, Oaxaca y Sinaloa, entonces 

presentes en la celebración del jubileo sacerdotal del arzobispo Alarcón, refieren las 

                                                 
121 El primero que se apresuró a hacerlo fue el arzobispo de México, quien expresaba “que esas preciosas 
declaraciones de V.S.I son altamente acertadas y oportunas... y a ellas me adhiero por completo... y estos 
saludables avisos deseo con toda el alma los tengan presentes mis amados diocesanos, y ajusten su 
conducta a ellos su conducta en todas las circunstancias en que hayan de expresar sus ideas de palabra o 
por escrito. Caridad con todos, aunque sean de contrarias doctrinas, respecto y cristiana sumisión a las 
autoridades constituidas...” “Comunicación del Ilmo. Sr. Arzobispo de México al Ilmo. Sr. Averardi, 
visitador Apostólico” en El Tiempo, 29 de abril de 1896. A esta, siguió la adhesión del arzobispo de 
Antequera. Comunicación sin título, de E. Gillow a N. Averardi. El Tiempo, 29 de abril de 1896. 
122 “Qué quieren Averardi y sus socios?”, en La Patria, 4 junio de 98. El resto de la prensa mexicana 
comentaba que Averardi había puesto un límite a las pasiones y a las declaraciones incendiarias de los 
católicos, tendientes a la búsqueda de la conciliación con sus enemigos. “Programa color de rosa” en El 
Universal 30 de abril de 1896. Otro artículo apuntaba: Averardi “ha matado a la prensa en México”, 
porque le ha impuesto límites con el discurso de la tolerancia. “Non pasumus y monseñor Averardi,” en 
El Universal, 8 de mayo de 1896. 
123 Desde 1867, Pío IX se mostró preocupado por la organización de concilios regionales en América. Un 
ejemplo de ello fue la exhortación de Pío IX al arzobispo de Bogotá, Antonio Herrán, en la cual sugería 
que: “...sería muy oportuno el que todos los Obispos de esa República…. vayan a reunirse contigo para 
conferir sobre los medios más adecuados en orden a curar las heridas que esa Iglesia ha recibido, a 
neutralizar las consecuencias de la inmoralidad extendida y alentar los espíritus quebrantados que han 
combatido por la justicia. Y como todo esto puede justa y confiadamente esperarse de un Concilio 
Provincial, te excitamos encarecidamente a convocarlo.” “Carta de S.S. Pío IX al Arzobispo de Bogotá, 
Mons. Antonio Herrán con ocasión de la convocación del Primer Concilio Provincial Neo-Granadino 21 
de agosto de 1867,” en http://www.multimedios.org/docs/d000874/index.html El Papado continuó 
insistiendo sobre este punto después de la celebración del primer Concilio Vaticano. En 1884 se encargó 
al obispo de San Salvador, Luis Cárcamo, que convocara a los obispos de América Central para la 
formación de una asamblea, que debía ser “absolutamente privada” y que “trataría los problemas que 
angustiaban a esas iglesias.” Gaudiano Pedro. “La preparación del Concilio Plenario Latinoamericano 
según la documentación vaticana”, Teología, Buenos Aires, No.72, 1998, pp.105-132. 
www.franciscanos.net/teologos/sut/conclvat.htm. 

291 
 

http://www.multimedios.org/docs/d000874/index.html


“graves dificultades para la celebración de un Concilio en esta República, en las 

actuales circunstancias”, pues esperaban que una reunión de esa magnitud no podía, 

sino originar la oposición de la opinión liberal y de los gobiernos más radicales.124  

No obstante, se llega a plantear la ceremonia de coronación de la virgen de 

Guadalupe, como la oportunidad de discutir la situación particular de las diócesis, 

“difícil de comprenderse bien, aun en la misma Roma”, como aspectos previos al 

concilio.125  

Por otro lado, León XIII no dejaba de insistir en la necesidad de un concilio 

latinoamericano, alentado por los informes de la situación de las iglesias en esa región. 

Esta situación dejaba cada vez más clara la necesidad de convocar a un concilio de 

carácter general para la reforma de todas las iglesias latinoamericanas.126 El 26 de 

febrero de 1898, Nicolás Averardi comunicaba al arzobispo Alarcón lo complacido que 

se encontraba el papa por el avance del catolicismo americano, enfocando su atención 

“de una manera muy especial en la América Latina, buscando todos los medios más a 

propósito para velar por los intereses de la Iglesia y de la gran familia católica 

americana.”127  

El concilio de Baltimore había presentado como el ejemplo, por lo que “la Santa 

Sede Juzgó que iguales (bienes), si no mayores, resultarían a la América Latina si se 

reuniese un Concilio plenario, en el que tomasen parte todos los Ilmos. Señores Obispos 

de dicha América, a fin de formar una regla común de acción y una autorizada 

exposición de las doctrinas fundamentales de la Iglesia.”128 

                                                 
124 “Reunión de los Obispos de S. Luis Potosí, León, Puebla, Zacatecas, Yucatán, Chiapas, Veracruz, 
Tabasco, Oaxaca y Sinaloa, ciudad de México, 11 de diciembre de 1889” AHAM, Sección Secretaría 
arzobispal, Serie correspondencia, Caja 55, Exp. 20. 
125 Intervenciones del obispo de San Luis Potosí, el arzobispo de México y el obispo de Zacatecas. 
“Reunión de los Obispos de S. Luis Potosí, León, Puebla, Zacatecas, Yucatán, Chiapas, Veracruz, 
Tabasco, Oaxaca y Sinaloa, ciudad de México, 11 de diciembre de 1889” AHAM, Sección Secretaría 
arzobispal, Serie Correspondencia, Caja 55, Exp. 20.  
126 En 1888 el obispo de Santiago de Chile, Mariano Casanova, pidió oficialmente a León XIII que 
convocara la celebración de un concilio. En un inicio su petición contemplaba sólo la reunión del 
episcopado de los países de América del Sur debido a una idea de identidad que hablaba de una situación 
afín, de un mismo origen. Pero después se concedió la idea de convocar a toda Latinoamérica. Gaudiano, 
1998. Sobre este asunto véase también Pazos, Antón M. Anuario de Historia de la Iglesia VII Instituto de 
Historia de la Iglesia Facultad de Teología, Universidad de Navarra, 1998, pp.190-191. y Bautista, 2001.  
127 “Carta reservada de Averardi a Próspero M. Alarcón.” México, febrero 26 de 1898. AHAM, Sección 
Secretaría arzobispal, Serie Correspondencia, Caja 49, Exp. 20. 
128 “Carta reservada de Averardi a Próspero M. Alarcón.” México, febrero 26 de 1898. AHAM, Sección 
Secretaría arzobispal, Serie Correspondencia, Caja 49, Exp. 20. 

292 
 



A pesar de que varios prelados opinaban que la celebración de un concilio 

general resultaba poco útil por la especificidad de cada país,129 Roma logró imponer la 

uniformidad hacia las iglesias latinoamericanas que finalmente es aceptada de buena 

gana por varios prelados, bajo el explicación de que: “...como los grandes peligros que 

amenazan hoy a la raza latina en la América son comunes, era indispensable que los 

medios científicos, religiosos, morales y sociales, para conjurarlos y para desenvolver 

en el campo bellísimo de la paz y de la civilización... fuesen idénticos.”130  

No obstante, para conseguir dicha unidad se pensó necesario sacrificar las 

diferencias.131 El Colegio Pío Latinoamericano en Roma, se designó como la sede 

oficial del concilio, que fue inaugurado el 28 de mayo de 1899 y clausurado el 9 de julio 

de 1899, con la asistencia de la mayoría de la jerarquía latinoamericana. 

 
4. ¿Hacia un nuevo concordato...? Los intentos de formalizar la relación 

Iglesia-Estado 
 

En la década de 1880 y en el contexto del ascenso de Eulogio Gillow al 

obispado de Oaxaca y de los preparativos para la coronación de la virgen de Guadalupe, 

se hizo más evidente la posibilidad y la apertura de un sector de la jerarquía mexicana 

por promover un acuerdo formal que modificara las relaciones Estado-Iglesia.  

Esta posibilidad es resultado de la respuesta de las autoridades civiles y 

eclesiásticas a la concertación informal pactada a mediados de la década de 1870. Las 

señales de la presidencia de la república no dejaban claro hasta dónde pretendía llegar 

en su acercamiento, pues había intentado beneficiarse de la organización social y la 

pacificación que ofrecían las instituciones eclesiásticas, ofreciendo ciertas seguridades. 

El mensaje que se desprendía de esa relación de facto era la disposición para llegar a un 

acuerdo más formal. En ese momento, se requería de la actividad diplomática que 

estableciera los elementos necesarios para iniciar un diálogo más formal. Gillow entró 

en escena y se reconoció como el indicado para emprender los primeros pasos de la 

                                                 
129 En una consulta efectuada sobre la realización del Concilio 9 arzobispos, 29 obispos y 3 vicarios se 
pronunciaron a favor, mientras que 3 arzobispos y 20 obispos se opusieron, argumentando las diferencias 
entre los países convocados. Pazos, 1998, pp.190-191. Gaudiano, 1998. 
130 Carta Pastoral del Ilmo. y Rmo. Sr. Obispo de Colima, con motivo de su regreso de Roma, después de 
la celebración del Concilio Plenario Latino-Americano. Colima, Tipografía de “La Cruz”, 1899, p8.  
131 Los decretos de las asambleas aprobaron, casi en su mayoría, el esquema elaborado por la jerarquía 
romana, en el que se suprimieron varios temas específicos relativos a la problemática latinoamericana y 
se evitó tratar los temas referentes a la conquista y a la condición social de varios sectores como, por 
ejemplo, la población negra e indígena, probablemente por sus implicaciones políticas. Las disposiciones 
finales fueron publicadas y divididas en 16 títulos, formados por varios capítulos, que sumaron un total de 
998. Bautista, 2006. 

293 
 



negociación: “Animado por leales sentimientos patrióticos, confío en Dios y en la 

cooperación de mis buenos amigos para trabajar con éxito, no sólo en la buena 

administración de la diócesis que me está encomendada, sino y muy principalmente en 

la Conciliación de los ánimos, pues mientras subsistan rencores político-religiosos en el 

espíritu del gobierno no es posible que prospere la República, ni se encontrará la paz y 

tranquilidad de conciencia en el hogar doméstico y en nuestra sociedad.”132 

En 1890, Gillow emprendió un viaje a Roma para entrevistarse con León XIII y 

lograr dos objetivos: obtener algunos arreglos de los asuntos eclesiásticos del país y dar 

cuenta de la cooperación entre el clero y el gobierno iniciada que abría la posibilidad de 

que se restablecieran las relaciones diplomáticas.133 Esas acciones no había llegado a 

nada en concreto, pero sí mostraban a Roma la circunstancia favorable para poner a 

discusión un posible acuerdo formal. Mientras, en México, Gillow continuaba con sus 

esfuerzos para acercar más al episcopado mexicano con la presidencia de la república.  

La celebración de los concilios se convierte en la ocasión de reflexionar acerca 

de los cambios producidos en la relación clero-gobierno. En diciembre de 1889, con 

motivo de la consulta enviada al episcopado mexicano por el secretario de Estado de 

Roma, sobre la posibilidad de celebrar un concilio Latinoamericano en México, se 

discute la pertinencia de informar al presidente de la república de la reunión conciliar. 

El tema surge a raíz de la recomendación de absoluto silencio que el cardenal secretario 

recomienda a los mexicanos, particularmente con las autoridades civiles. El arzobispo 

de México no está de acuerdo en guardar silencio respecto de la reunión, pues en nada 

se atentaba contra las leyes civiles, sino que se hacía uso del derecho de reunión para 

poder llevar a cabo las asambleas. En caso de que llegara a darse un concilio de esa 

magnitud en México, consideraba más conveniente avisar francamente al gobierno “que 

como prueba de la libertad que a la Yglesia promete, se va a celebrar un Concilio, junta 

o asamblea de todos los Obispos del País.”  

Gillow también opina que ese tipo de reuniones episcopales son normales, pero 

convenía “manifestar luego al Gobierno nuestros planes para no excitar sospechas” y 

que de ello surgieran conflictos. Francisco Melitón Vargas, de Puebla, mustra mayores 

                                                 
132 “Carta del obispo Eulogio Gillow al general Riva Palacio, Hacienda de Chautla,” mayo 31 de 1887 
citada en Esparza, 1985, p.205. En ese mismo mes, el cónsul de México en Roma comunicó a Díaz que 
durante una entrevista con el papa León XIII, éste la había expresados sus deseos de reanudar relaciones 
diplomáticas con México. “Carta de Enrique Angelini cónsul de México en Roma a Porfirio Díaz.” 
Roma, 13 de mayo de 1887. CPD Caja 10 Docto. 004761. 
133 “Cartas de Eulogio Gillow a Porfirio Díaz,” Oaxaca 20 abril 1890 y Roma 6 agosto 1890 Docto. 
003455 Caja 07 Leg 015 y Docto. 010809-10 Caja 22 Legajo 15. 

294 
 



preocupaciones por la actitud que el gobierno pudiese tomar hacia el clero, y propone 

nombrar una comisión para que fuese a hablar con el presidente Díaz sobre el particular. 

Finalmente, el obispo de Oaxaca vuelve a insistir en la utilidad de informar al 

presidente, pero a su debido tiempo, cuando llegara a ser inminente la celebración del 

concilio y de manera “extraoficial”, para evitar comprometer la libertad de la iglesia.134  

Entretanto, a fines de ese año, los obispos de San Luis Potosí, León, Zacatecas, 

Chiapas, Tabasco, Veracruz, y Oaxaca, muestran su acercamiento al presidente 

mediante una felicitación por su labor para mantener la paz, el orden y el buen 

entendimiento con los gobiernos extranjeros.135  

 Es hasta con la celebración de los concilios provinciales que esas 

comunicaciones comenzaron a darse otra vez. Gillow es el primero en iniciarlas, cuando 

encabeza una carta que los obispos de la provincia eclesiástica de Antequera suscriben 

con motivo de la celebración del primer concilio de Antequera en 1892. En el 

documento manifestaban la naturaleza religiosa de su reunión y sus esfuerzos por 

extender entre la sociedad el respeto a las autoridades legítimamente constituidas. Díaz 

envía una respuesta agradeciendo las palabras de los prelados y el reconocimiento a su 

autoridad como un cambio de actitud digno de valorarse, pues “que al dirigirse a un 

gobierno liberal, pueden considerarse nuevas en la historia política de nuestro país... y 

debo a la vez manifestarles que afianzada la paz en la República y establecida la 

independencia entre el Estado y la Iglesia, cesado ya todo motivo de precaución u 

hostilidad contra la Iglesia católica, mientras ella se limite a los objetos de su ministerio 

sin tratar de ingerirse en asuntos políticos; y que conforme a nuestras leyes el Gobierno 

está obligado a impartirles la protección a que tiene derecho todos los habitantes del 

país.”136  

Sin embargo, la comunicación no agradó a todo el episcopado, pues hacía 

alusión a los conflictos del pasado, en particular a la acción perturbadora de los 

eclesiásticos: “Hablo de algunos de los prelados porque el clero bajo estuvo por lo 

                                                 
134 En la ciudad de México, a los once días del mes de diciembre de mil ochocientos ochenta y nueve, 
reunidos en la Residencia Arquiepiscopal, el Ilmo. Sr. Arzobispo de México, y los Illmos Sres. Obispos 
de S. Luis Potosí, León, Puebla, Zacatecas, Yucatán, Chiapas, Veracruz, Tabasco, Oaxaca y Sinaloa, el 
Ilmo Sr. Arzobispo hizo dar lectura de la nota no. 80404, del Exmo. Sr. Cardenal Rampolla, Secretario de 
Estado, consultando a S.S.Y. sobre la posibilidad y conveniencia de celebrar un Concilio en México o en 
alguna parte de la América del Sur. AHAM, Sección Secretaría arzobispal, Serie Correspondencia, Caja 
49, Exp. 18. 
135 Díaz agradeció a los obispos de México. México, 27 diciembre 1889 CPD Caja 716 Legajo 41 Docto. 
441. 
136 “Carta de Porfirio Díaz a los obispos de Oaxaca”, reproducido en Esparza, 1985, p.201. 

295 
 



general del lado del pueblo y la Nación jamás olvidará que a esa clase pertenecieron los 

iniciadores de su independencia.”137 

Debido a las reacciones negativas entre el episcopado por la carta, Díaz señaló a 

Gillow que estaba dispuesto a cambiarla si así consideraba conveniente. Para el obispo 

el pasado debía quedar en el pasado, pues la acción de la Iglesia después de la reforma 

estaba circunscrita fuera de la política: “Desde la conquista hasta la intervención 

francesa la Iglesia tuvo en México acción política, en las presentes circunstancias no la 

tiene por fuerza de las leyes vigentes, y en mi ánimo está el trabajar por establecer un 

régimen autorizado para que la acción eclesiástica siga en México el curso que lleva en 

los Estados Unidos, es decir ajena por completo de la política y ejerciendo sus esfuerzos 

en el orden que directamente le corresponde.”138 

 Gillow elabora una respuesta formal y diplomática que pretendió zanjar el 

conflicto, de manera que el presidente apareciera “en su carácter propio, hablando con 

la independencia que más le agrada,” mientras que el episcopado se expresaba 

respetuoso de “sus apreciaciones”, dando “un ejemplo de tolerancia, como conviene en 

estos tiempos.”139 En ella, el obispo reconocía que a pesar de “los opuestos puntos de 

vista y apreciación”, entre el clero y el episcopado, ambos encontraban “un centro 

común, a un mismo y único objeto: como es el bien del hombre y del ciudadano”.140 

Ese mensaje, sin duda era un indicio de que la posición respecto a la situación 

legal de la relación Estado-Iglesia no variaría en el aspecto formal, a pesar de la 

concertación clero-gobierno, pues la colaboración con Roma debía tener ciertos límites. 

Sin embargo, Roma no cesó en sus intentos por establecer un acuerdo formal.  

La presencia de Nicolás Averardi en México acentuó las fuertes especulaciones 

acerca del restablecimiento de las relaciones diplomáticas, y alimentaron la 

animadversión en la prensa liberal hacia el visitador, a quien presentaban como el gran 

conspirador del papa.141 Sin embargo, el Diario Oficial ya había manifestado 

contundentemente la imposibilidad de que el gobierno celebrara un concordato con 

                                                 
137 “Carta de Porfirio Díaz a los obispos de Oaxaca”  reproducido en Esparza, 1985, p.201. 
138 “Carta confidencial del arzobispo Eulogio Gillow al presidente Porfirio Díaz,” diciembre de 1892, 
reproducido en Esparza, 1985, p.202. 
139 “Carta de E. Gillow a P. Díaz,” reproducido en Esparza, 1985, p.143. 
140 Carta de E. Gillow a P. Díaz, reproducida en Esparza, 1985, p.144. 
141 La opinión liberal había dado demasiado crédito a la publicación de Le Figaro, a la cual se le 
reconocía veracidad en información y a que los diplomáticos de Roma y París no se habían pronunciado 
al respecto. El Monitor Republicano, 24 de septiembre de 1895. 

296 
 



Roma. Algunos referían que era necesaria una llamada de atención a los diplomáticos en 

Roma y París, pues habían permitido que estos rumores tomaran fuerza.142  

A fines de ese año, la cuestión había llegado hasta el congreso donde se había 

presentado una exposición en defensa de la política liberal del presidente Díaz en 

materia eclesiástica. Se afirmaba que “primero pone el General Díaz su mano al fuego, 

como Mucio Scévola, que firmar una iniciativa que eche por tierra el gran principio de 

la separación de la Iglesia y el Estado.”143  

Incluso llega a justificarse el acercamiento de presidente con los 

“conservadores”, por el interés público ante la diversidad de sus gobernados: “El 

General Díaz como su jefe, apoya al partido liberal en las elecciones. A veces nos es 

infiel y entran conservadores a los puestos públicos, esto obedece a que el gobernante se 

ve constreñido a dejar su carácter de secta en bien de la administración y viendo sólo los 

intereses de la República, y entran a los puestos públicos hasta medianías y hasta 

nulidades, como la oscura personalidad que tiene la honra de dirigirse a esta cámara.”144 

Se aceptaba, entonces, que Averardi llegara en calidad de visitador apostólico, 

tratando aspectos meramente eclesiásticos, para lo cual estaba en toda libertad de 

circular por el territorio nacional, sin ser molestado por autoridad alguna, en 

cumplimiento de las garantías constitucionales.145 Tales presiones no hicieron mella en 

el ánimo del visitador, que en todo momento afirmaba su voluntad de conciliar los 

intereses católicos y gubernamentales. La comunicación de Averardi a la prensa 

mexicana para censurar algunos aspectos, se considera un signo de acercamiento y de 

voluntad de negociación, pues enfáticamente instaba a la combativa prensa católica, a 

mostrar respeto hacia los poderes públicos: “que son la autoridad constituida y que rigen 

según la forma de gobierno establecida, el respeto, la obediencia, el acatamiento.”146 

De manera más amplia, estos puntos ya habían sido dispuestos por Gillow en el I 

concilio provincial de Antequera, que recomienda a los escritores católicos: “En materia 

política, procuren demostrar siempre que a cualquier Gobierno civil le es utilísimo 

favorecer los derechos de la Iglesia y auxiliarla en la educación del pueblo cristiano, y 

                                                 
142 El Monitor Republicano, 13 de febrero de 1895. 
143 El Monitor Republicano, 29 de octubre de 1895.  
144 El Monitor Republicano, 29 de octubre de 1895.  
145 “El viaje de Monseñor Averdi. Las disenciones en la iglesia” El Diario del Hogar, 18 de septiembre de 
1895. Otros artículos agregaban que no se le debía tener “tanto miedo”, al visitador o a la propaganda 
católica, pues están en derecho de hacerla, siempre y cuando no violente las leyes. Incluso se le reconoce 
derecho a pretender reformar la situación vigente, pero el hecho está en que el gobierno no ceda. 
“Monseñor Averardi y los jacobinos” en El Universal, 31 de marzo de 1896. 
146 “Programa color de rosa” en El Universal 30 de abril de 1896.  

297 
 



que de ahí proviene al mismo Gobierno mayor estabilidad y autoridad. Y eviten en sus 

escritos todo aquello que pudiera perturbar la paz de la república y provocar sediciones; 

ni repitan las calumnias contra las personas que de presente dirigen los asuntos 

públicos. Todo lo que se contenga en las leyes humanas que sea directa o 

indirectamente contra los mandamientos o el honor de Dios o de la Iglesia, contra la 

justicia y derechos legítimos de los ciudadanos puede ciertamente y aún muchas veces 

debe ser impugnado, con tal que sin embargo se haga en términos convenientes y con 

abstención de toda exageración y falsedad.” Se recomendaba revisar los documentos 

pontificios cuando las cuestiones políticas se mezclen con las religiosas, manteniendo 

“la libertad y los derechos de la Iglesia”.147 

A pesar de los deseos de formalizar un cambio que tuviera un carácter duradero 

y de las reuniones que Averardi sostuvo con el presidente Díaz, no se llegó a un acuerdo 

legal concreto. Si bien las presiones de los gobernadores locales y de las organizaciones 

masónicas tuvieron una importancia en la negativa del presidente a reanudar relaciones 

diplomáticas, el peso político de la institución eclesiástica hacía poco deseable para el 

gobierno un acercamiento con Roma, como lo había mostrado el revuelo en la opinión 

pública por la visita de Averardi.  

Como Díaz refiriera a algunos obispos mexicanos, era preferible conservar esa 

situación legal que también protegía los derechos de la Iglesia: “afianzada la paz en la 

República y establecida la independencia entre el Estado y la Iglesia, ya cesado ya todo 

motivo de precaución u hostilidad contra la Iglesia católica, mientras ella se limite a los 

objetos de su ministerio sin tratar de ingerirse en asuntos políticos; y que conforme a 

nuestras leyes el Gobierno está obligado a impartirles la protección a que tiene derecho 

todos los habitantes del país.” La situación legal del país en materia eclesiástica estaba 

justificada por el interés de mantener el orden público, pues su propósito había sido 

“desarmar a los eclesiásticos de los elementos pecuniarios de que antes disponían y les 

facilitaban ingerirse en cuestiones políticas ajenas de su instituto.”148  

                                                 
147 Título VIII. De los medios para defender y fomentar la fe IV De los escritores católicos, decreto 4. 
Actas y Decretos del Concilio I de Antequera...1895, p.45. 
148 “Carta de Porfirio Díaz a los obispos de Oaxaca,” reproducido en Esparza, 1985, p.201. No hacía 
mucho tiempo que se habían producido fricciones entre la jerarquía y los gobiernos civiles, cuando el 
obispo de Chilapa Ramón Ibarra, publicó la encíclica Humanum genus contra la masonería. Después de la 
publicación, el secretario de gobierno del estado de Guerrero, envió una circular en la que intentaba frenar 
la publicidad negativa del obispo contra la masonería, enfatizando la prohibición de las manifestaciones 
de religiosidad pública y del uso de las campanas. De igual manera, el gobierno había procedido a 
despedir al prefecto y el juez de 1ª instancia de Tlapa de Comonfort, por no haber hecho nada cuando el 
obispo realizó ahí su visita pastoral. Porfirio Díaz entregó todo su apoyo al gobierno de Guerrero. Rafael 

298 
 



No obstante, nunca se negó la concertación, que por más de dos décadas, habían 

mantenido el clero y el gobierno mexicano, como acuerdos informales de convivencia 

necesarios para mantener el orden público, en un país mayoritariamente católico como 

reconocía el presidente. Díaz ofreció dar continuidad a las libertades extralegales para la 

acción del clero, sin disputar directamente espacios de representación social. Mientras el 

episcopado sí pudo dar mayor formalidad a sus compromisos con los gobiernos civiles, 

tal como quedó constatado en los decretos conciliares.  

 

5. La formalidad replegada: las relaciones clero-gobierno en la legislación 

eclesiástica 

Los concilios de Antequera, Quinto mexicano y Latinoamericano dan legalidad a la 

concertación celebrada con el gobierno civil, formalizando cierto tipo de relaciones 

clero-gobierno.  

Todas las asambleas parten de la distinción entre los asuntos eclesiásticos y 

civiles: “Una y otra es soberana en su esfera, y una y otra tiene límites fijos, 

determinados por la naturaleza y causa próxima de cada una.” De esa manera se definió 

como materia exclusiva de la iglesia “cuanto de algún modo puede llamarse sagrado en 

las cosas humanas, cuanto atañe a la salvación de las almas o al culto divino ya por su 

propia naturaleza, ya porque tenga relación con aquella, cae todo bajo la potestad y el 

arbitrio de la Iglesia; justo es, por el contrario, que las demás cosas que pertenecen al 

gobierno civil o a la política, dependan de la autoridad civil, puesto que Jesucristo ha 

mandado dar al César lo que es del César y a Dios lo que es de Dios.”149  

Los concilios prohíben la ingerencia y discusión de los eclesiásticos en 

cuestiones políticas, dentro y fuera de las iglesias.150 De igual manera sujetan la acción 

de los escritores católicos a la autorización episcopal, llamando a la moderación y a la 

                                                                                                                                               
del Castillo a Porfirio Díaz Chilpancingo Guerrero, 4 y 5 de agosto de 1891. CPD Caja 020 Legajo 16 
Docs. 009827-28. 
149 De ahí, que no se reconocieran las pretensiones para someter la autoridad eclesiástica a la civil, 
derivando de ello “que la potestad eclesiástica no debe ejercer su autoridad sin el permiso y asentimiento 
del gobierno civil” Título I capítulo XI De la Iglesia y el Estado, decretos 89 y 91. Actas y Decretos del 
Concilio Plenario...1906.  
150 Esto no debía “entenderse de tal manera que deban callar absolutamente acerca de la gravísima 
obligación, en virtud de la que están estrechados los ciudadanos, aún en los asuntos públicos, a trabajar 
siempre y en todas partes conforme al dictado de la conciencia, en presencia de Dios y para mayor 
beneficio tanto de la religión, como de la república y de su patria. (Conc.Plenario de Baltimore III tít.2 
no.83- conc. Colocense, tít.IV cap.5)” Título IV De la manera de conducirnos exteriormente. III Del 
modo de obrar con los próceres. VI, Actas y Decretos del Concilio I de Antequera... 1895, p.263. El 
Quinto concilio también prohibió que los eclesiásticos se inmiscuyeran en cuestiones políticas, pero 
podían darse la “libertad de ideas”. Título V Del modo de portarse los clérigos para con las autoridades 
civiles, decreto 398, Quinto Concilio Provincial... 1900, p.111. 

299 
 



práctica constante del estudio de los documentos pontificios para ilustrar la mejor 

manera de expresar sus opiniones.151  

Los concilios afirman la necesidad de que ambas potestades trabajen juntas, a 

través de una “cierta alianza bien ordenada”, que frene la invasión de jurisdicciones 

mutuas y lograr una armonía, para después lograr “el modo más oportuno y eficaz de 

impulsar al género humano a una vida activa y al mismo tiempo a la esperanza de la 

vida eterna”.152 Era necesario que los gobiernos civiles se percataran del interés público 

de “que goce la Iglesia de grande autoridad entre los fieles, y que aún le sería favorable 

ayudar y proteger a la Iglesia con su autoridad. Así, cooperando todos de acuerdo al 

bien común, florecerá sin duda la paz; y en la concordia de una y otra potestad, civil y 

eclesiástica, dando todo lo que es del César al César, y a Dios lo que es de Dios, crecerá 

la república para gloria de Dios, y felicidad aún temporal de los ciudadanos.”153  

El Quinto concilio dispone de manera más precisa la obligación de los clérigos 

de “urgir y favorecer con todo el empeño que puedan, la obediencia para con las 

autoridades civiles”, poniendo el límite de que dicha obediencia debía darse “en las 

cosas justas”. No obstante, señala que los eclesiásticos debían conducirse 

respetuosamente con las autoridades civiles, dándoles auxilio siempre que lo solicitaren. 

Frente a una dificultad, los párrocos debían recurrir a consultar su proceder con sus 

superiores.154 El último artículo sobre las relaciones con el gobierno civil describe muy 

bien la manera en que las acciones informales entre el clero y los gobiernos civiles 

determinaban el buen desarrollo de la relación. Así, los eclesiásticos debían ser capaces 

de ponderar sus acciones de manera tal que “no se envuelvan en dificultades por 

demasiada exigencia, ni falten a sus santísimos deberes por excesiva indulgencia”.155 

                                                 
151 Título X capítulo VIII De los escritores católicos, Actas y Decretos del Primer Concilio plenario... 
1906. Lo mismo ocurrió con el concilio de Antequera IV De los escritores católicos, decreto 4. Actas y 
Decretos del Concilio I de Antequera...1895, p.45. 
152 Título I capítulo XI De la Iglesia y el Estado, decretos 89 y 91. Actas y Decretos del Concilio 
Plenario...1906. En particular, se hablaba del beneficio que, de manera más amplia, significaba para el 
progreso de los países latinoamericanos, el que sus obispos se reunieran para que, desde su propia libertad 
e independencia, trabajasen en la unidad de la fe de todos los países, por ser la “fuente verdadera de la 
prosperidad de las Naciones”. Además, se reiteraba que para lograr “el progreso de la República, es 
indispensable que se conserve el orden debido. Sólo la disciplina religiosa, cuya intérprete y guardadora 
es la Iglesia, puede eficazmente arreglar y unir entre sí a los superiores y a los súbditos, llamando a estas 
dos clases de personas a sus mutuos deberes.” Título XI, Capítulo II De las diversas clases de personas, 
decretos 763-764. Actas y Decretos del Primer Concilio Plenario...1906. 
153 Título VII De la sociedad cristiana, decreto VII. Actas y Decretos del Concilio I de Antequera...1895, 
p. 175. 
154 Título V Del modo de portarse los clérigos para con las autoridades civiles, decreto 398-399, Quinto 
Concilio Provincial... 1900, p.111-112. 
155 Título V Del modo de portarse los clérigos para con las autoridades civiles, decreto 402, Quinto 
Concilio Provincial... 1900, p.112. 

300 
 



El propio Averardi había recomendado a los obispos un trato respetuoso y 

comedido para con los gobiernos civiles, por ejemplo, cuando Francisco Campos fue 

nombrado obispo de Tabasco en 1898, y a los pocos días de haber llegado a su sede 

recibió la comunicación del jefe político en donde le recordaba la prohibición de que los 

curas salieran a la vía pública usando su traje eclesiástico. Averardi aconsejó al obispo 

que usara de las relaciones informales para evitar roces con las autoridades civiles, pues 

su error había sido no presentarse como nuevo miembro de la jerarquía ante las 

autoridades civiles. Esa formalidad, debía aplicarse a la persona principal (el 

presidente), y sus “inmediatos”, pues era algo “yo acostumbro hacer siguiendo la 

política del Sto. Padre; pues bien sabe V.S.Y. que para agradar al amo de la casa es 

necesario comenzar desde el portero.”156 Así, el visitador recomienda a Campos escribir 

al presidente Díaz, y sin referir la carta del jefe político, pidiera disculpas por no haber 

pasado a la ciudad de México a “presentarle sus respetos...pero que ahora lo hace 

suplicándole a la vez, no olvide la recomendación que le prometió para las autoridades 

de ese lugar.” 157 

Entonces, a falta de una unión formal Estado-Iglesia, se pretende consolidar  una 

colaboración que debía traducirse en la protección a sus instituciones, obras y ministros 

en el ejercicio de su ministerio. Algunos obispos tienen la iniciativa de proponer 

cambios sin que mediaran previas negociaciones, como el obispo de Campeche, 

Francisco Plancarte. En 1897, recién ascendido al episcopado y tras una visita a Roma, 

el egresado del colegio Pío Latino dispone la supresión del requisito de la retractación al 

juramento constitucional, para poder obtener la confesión. Plancarte considera que dicha 

disposición había sido hija de otros tiempos, diversos a los actuales, que exigían 

“allanar a los católicos todas las dificultades” para hacerles “suave y agradable la 

Religión”, de manera que pudieran regresar a ella. La exigencia de la retractación era 

propia de los tiempos belicosos del pasado la Iglesia, que se debían superar: “¿Será 

justo, ahora que todos debemos concurrir a fomentar el bien de la patria, los adelantos 

morales y materiales de la Nación, privarla del concurso de los creyentes y ponerlos en 

                                                 
156 “Carta de N. Averardi a Francisco Campos, obispo de Tabasco.” México, marzo 9 de 1898 ASV, 
Carpeta 4, Dcto. 00655-00656. 
157 “Carta de N. Averardi a Francisco Campos, obispo de Tabasco.” México, marzo 9 de 1898 ASV, 
Carpeta 4, Dcto. 00655-00656. Esas diferencias primeras lograron zanjarse, de tal manera que hacia fines 
de 1898, Averardi solicitaba que Campos auxiliara a Díaz recomendándole alguna persona adecuada para 
gobernar Tabasco. 5 de octubre de 1898 ASV, Carpeta 4, Dcto. 00659-00661. 

301 
 



el doloroso trance de faltar a la obediencia debida a sus Pastores, o privarse de los 

empleos que llevan el pan a sus familias?”.158  

Ésa era la primera vez que formalmente un miembro del episcopado mexicano 

decidía modificar un decreto sobre una cuestión que había sido tan polémica para la 

Iglesia y los católicos, y que había identificado la corriente intransigente del clero. Para 

Plancarte, era el momento de demostrar que la iglesia era capaz de ceder para superar 

los conflictos con los gobiernos civiles.159  

Al visitador no le pareció apropiada esta disposición, pues la consideró 

prematura en tanto que esperaba negociar personalmente ese punto con Díaz. El 

arzobispo de México se refería a la repercusión de la carta entre los católicos 

juramentados, quienes llegaban a solicitar la confesión sin haberse retractado. En 

muchos sentidos, la disposición se aprecia como un signo de la apertura eclesiástica que 

abiertamente mostraba una nueva actitud política.  

De ahí, no se esperaba críticas a la supresión de contrajuramento, pues los 

prelados ya habían entrado en el juego de los reconocimientos, toda vez que años atrás 

varios obispos mexicanos no habían tenido empacho en felicitar al general Díaz al 

tomar posesión de su cargo como presidente, lo cual implicaba necesariamente que 

incurriera en el “pecado” de la protesta.160  

No obstante, era mejor para los gobiernos civiles que el acercamiento con el 

clero se diera de manera discreta, pues no era conveniente publicitar demasiado los 

acuerdos, sobre todo con la notoria presión de los liberales y masones. Así, se afirmaba 

que no había sido bien recibida por Díaz la publicación de un discurso escrito por el 

obispo Amézquita, presentado en la audiencia pública de la peregrinación de su diócesis 

al santuario, en el cual se había pedido al papa una bendición especial para el presidente 

y su esposa.161 

Las disposiciones sobre los cementerios y los registros son otro aspecto que 

evidencia la consolidación legal de la transformación y el nuevo rumbo que estaban 

tomando las relaciones clero-gobierno. En cuanto al matrimonio, largamente referido en 

                                                 
158 “Carta Pastoral que dirige el obispo de Campeche al clero y pueblo de su diócesis derogando algunas 
disposiciones vigentes.” Mérida de Yucatán, Imprenta Gamboa Guzmán, 1897, p.5. 
159 “Carta Pastoral que dirige el obispo de Campeche al clero y pueblo de su diócesis derogando algunas 
disposiciones vigentes.” Mérida de Yucatán, Imprenta Gamboa Guzmán, 1897, p.5. 
160 El quinto concilio sí mantuvo la obligatoriedad de la retractación del juramento constitucional y a las 
leyes de reforma, de manera escrita “o por lo menos oral”. Título V Del sacramento de la Eucaristía 
Decreto 610, Quinto Concilio Provincial Mexicano... 1900, p.173. 
161 “Carta de Leopoldo Ruiz a Próspero M. Alarcón.” Roma, 20 de junio 1898. AHAM, Sección 
Secretaría arzobispal, Serie Correspondencia, Caja 27, Exp. 5. 

302 
 



las consultas de los párrocos a los obispos, se determinó la obligación de que después de 

haber contraído matrimonio religiosos, se debía acudir a realizar el civil, para salvar los 

derechos legales de quienes resultaren de esa unión, como los de los contrayentes.162  

Con estas disposiciones, lejos estaba el episcopado de la negación de los actos 

civiles. Lo mismo ocurrió en el caso de los registros parroquiales que décadas atrás 

habían generado fuertes tensiones entre el clero parroquial y los jueces del registro civil, 

por la jurisdicción de los registros. En el sínodo de Puebla de 1904, el obispo llegó a 

justificar la importancia de los registros parroquiales debido al interés público que tenía 

la recepción de esos datos, pues llegado el caso servirían de apoyo para complementar 

la información obtenida por las autoridades civiles:  

Aun en el orden civil todavía es útil, ya sea para certificar actos de la vida religioso-social 
verificados antes de las leyes de reforma, ya sea para suplir omisiones respecto del cumplimiento 
de la ley civil, para ayudar la formación de la Estadística etc. Esta utilidad del archivo parroquial 
no ha podido menos de ser reconocida prácticamente aun por los funcionarios civiles, y por eso 
es cosa corriente que los Jueces pidan á los Párrocos atestados de ciertas partidas, y que los 
Municipios y Jefaturas políticas solicitan datos sobre nacimiento, matrimonios y entierros 
registrados en los libros parroquiales. Conviene, pues, que los párrocos adviertan esta relativa 
importancia y verdadera utilidad que en el orden civil, y á pesar de las leyes de reforma, 
conservan los archivos encomendados á su cuidado, para que, no solamente propter 
consicientiam y ante la Iglesia, sino también por el respeto social y ante la autoridad civil, digna 
de respeto, se muestren dignos guardianes de tan importante deposito y dignos ministros de tan 
delicado y noble oficio.163 
 

En ese sentido, la visita de Averardi a México fue poco exitosa entre los sectores 

eclesiásticos, pues puso en evidencia la falta de mecanismos que compensaran la fuerza 

de Roma. Averardi se propuso disminuir el predominio eclesiástico y político de fuertes 

figuras, como el obispo Gillow.164 

                                                 
162 Se recomendaba que los padres cuidaran, antes de entregar a sus hijas, que se hubiere celebrado el 
matrimonio civil. Todo ello evitaría que se pretendiera contraer doble matrimonio y se produjera el 
aumento de los nacimientos ilegítimos. Título VIII capítulo III De los matrimonios mixtos y del llamado 
matrimonio civil. Decreto 690 y 692 Quinto Concilio Provincial Mexicano... 1900, p.193. 
163 La Instrucción acerca del Archivo Parroquial establecía el papel de los párrocos “como los Notarios 
Públicos natos de la sociedad cristiana en el orden espiritual, y por esto sus libros y documentos tienen el 
carácter de públicos y oficiales ante la Iglesia, aunque no le tengan, por hoy, ante la ley civil, como antes 
lo tuvieron. De aquí la grande importancia del archivo parroquial, deducida de la importancia de su objeto 
que, según lo dicho, es registrar, para su debida constancia 1.º aquellos actos más esenciales de la vida 
cristiana, como los nacimientos, confirmaciones, matrimonios, defunciones, y 2.º todo lo relativo al 
gobierno espiritual y material de la Parroquia: he aquí también otra razón de la grave obligación de 
custodiar fielmente el archivo y trabajar con solicitud en la obra de su constante y necesario 
desarrollo.”Capítulo I, Actas y Decretos del Primer Sínodo Diocesano de la Arquidiócesis de Puebla de 
los Ángeles, celebrado en la Santa Basílica Catedral por e ilustrísimo señor arzobispo Ramón Ibarra y 
González del 29 al 31 de enero de 1906. 
164 Como muestra Laura O’Dogherty en la sucesión del obispado de Campeche en 1898, el visitador frenó 
la designación de Francisco Orozco, ex alumno del Colegio Pío Latino y candidato de Gillow, para 
promover a Rómulo Betancourt, entonces canónigo de la catedral de Morelia, que pertenecía a la 
corriente eclesiástica que tuvo ciertos conflictos con la que se formó en el Pío Latino. O’Dogherty, Laura. 
“El ascenso de una jerarquía eclesial intransigente, 1890-1914”, en Historia de la Iglesia en el siglo XIX, 

303 
 



Para Roma era importante que la jerarquía mexicana asegurara su lealtad 

incondicional al papado; el poder alcanzado por personajes como Gillow se consideraba 

peligroso, en tanto que como hombre fuerte del episcopado mexicano, no se podía 

depender de ese tipo de figuras que parecían buscar en los gobiernos civiles un 

contrapeso a la autoridad de Roma. 

La tendencia a la conciliación se mantuvo en los documentos episcopales de la 

primera década del siglo XX, al igual que el acercamiento de los obispos mexicano con 

Roma, con la visita de varios obispos al Vaticano, como el arzobispo de Michoacán, el 

obispo de Chilapa y otros miembros de la jerarquía, que acudían a realizar distintos 

trámites para sus jurisdicciones, como divisiones territoriales y la aprobación de sus 

sínodos y concilios. Para 1902, León XIII agradecía los donativos enviados por la 

arquidiócesis de México, y sonriente pedía: “Démosle gracias a Dios por haber 

conservado al Pueblo mexicano, tanta fe y amor al Papa”.165  

A principios del siglo XX, el episcopado mexicano siguió promoviendo la mutua 

cooperación clero-gobierno en espera de la transformación de fondo que tendría lugar 

con la revisión de las relaciones Estado-Iglesia. El IV Congreso Católico fue el espacio 

para afirmar la presencia del catolicismo en el paso y presente nacional, a través de la 

adhesión del episcopado a las festividades del primer centenario de la independencia de 

México. El episcopado afirma que la historia mexicana mostraba la imposibilidad de 

separar los sentimientos religiosos de los patrióticos, y nuevamente se posicionaba al 

guadalupanismo como factor de unidad nacional. Sin hacer referencia a la reforma 

liberal, el recuerdo de la etapa de conflicto debía ser superado por los hechos gloriosos 

                                                                                                                                               
Manuel Ramos (compilador). México, CONDUMEX, 1998, p. 185. Uno de los ejemplos que muestran el 
peso del obispo Gillow son sus gestiones exitosas para que en 1892 el Vaticano aprobara su propuesta 
para la creación de las provincias eclesiásticas de Oaxaca, Linares y Durango. Gillow también influyó en 
la promoción episcopal de José Mora y del Río como obispo de Tehuantepec en 1891 y de Francisco 
Plancarte –sobrino de José Antonio Plancarte- como obispo de Campeche, en 1895. 
165 Carta de Ricardo S. Samper a Próspero M. Alarcón. Vaticano 22 de agosto de 1902 AHAM, Sección 
Secretaría arzobispal, Serie Correspondencia, Caja 71, Exp.59. Más adelante, los prelados mexicanos 
refrendaron su unidad al celebrar en conjunto las festividades pontificias, particularmente los jubileos 
sacerdotales del papa, rescatando en estos rituales la unión de Roma y México a través de la devoción 
guadalupana. Carta Pastoral colectiva de los Ilmos. Yy Rmos. Sres. Dres. D. Próspero María Alarcón y 
Sánchez de la Barquera, Arzobispo de México, D. José Mora y del Río, Obispo de Tulancingo, D. 
Joaquín Arcadio Pagaza y Ordoñez, Obispo de Veracruz, D. Francisco Plancarte y Navarrete, Obispo de 
Cuernavaca y el M. I. Sr. Lic. D. Rodrigo Herrera, Vicario Capitular de la Diócesis de Chilapa, en Sede 
Vacante, con motivo del jubileo sacerdotal de Nuestro Santísimo Padre el Sr. León Pío X. México, 
Tipografía y Librería La Europea, 1907. 

304 
 



vividos a partir de la independencia: “antes bien, al contemplarlos hoy, a través de una 

centuria, debemos abrir nuestro corazón al gozo y a la esperanza.”166  

 

6. Conclusión  

El cambio que la Iglesia mexicana experimenta a partir de mediados de la 

década de 1870, empuja la búsqueda por restablecer las relaciones formales entre Roma 

y el gobierno mexicano, con el fin de consolidar la concertación clero-gobierno en un 

plano formal: la reanudación de las relaciones diplomáticas.  

Estos intentos se producen en el contexto de la segunda etapa de la romanización 

de la Iglesia mexicana, y de la transformación del federalismo mexicano, lo que 

imprime características particulares a las nuevas relaciones clero-gobierno.  

El retorno de las primeras generaciones de sacerdotes formados en Roma, la 

visita apostólica de Nicolás Averardi y la celebración de los concilios provinciales 

evidencian los alcances de la romanización. Durante esa etapa se logra consolidar la 

centralización de la autoridad episcopal estructurada durante el largo gobierno de 

Pelagio Labastida, en función del proyecto de unidad y fortaleza frente a los poderes 

civiles. El cambio contribuye a dar un nuevo carácter autoritario a la Iglesia católica, en 

donde el papado se posiciona como el centro irradiador de poder que, jerárquicamente 

es delegado a distintas instancias judiciales y de administración, a las cuales pretende 

constreñir. Tal es el caso del cierre de ciertos mecanismos de equidad y apelación del 

clero nacional, que lo llevan a buscar apoyo y contrapeso en las autoridades civiles. 

Este proceso es simultáneo a la transformación del federalismo hacia la década 

de 1890, que llevó a la reversión de algunos principios liberales y al fortalecimiento del 

poder Ejecutivo. 

La actuación del visitador se puede entender como una acción clara por afianzar 

la autoridad pontificia. La falta de instancias de apelación, hicieron fundamental su 

presencia para revisar los asuntos de disciplina eclesiástica y consolidar la sumisión al 

clero mexicano, pues de ambos elementos dependió la continuidad del proceso de 

centralización eclesiástica, ya que pesar de que las encíclicas y pastorales predicaban 

constantemente la autoridad infalible del pontífice y el sometimiento a las jerarquías 

episcopales, se desarrolló una resistencia clerical importante en el plano local. 

                                                 
166 Carta Pastoral en que el Ilmo. y Rmo. Sr. Arzobispo de México Dr. D. José Mora y del Río, en la que 
hace suya la que publicaron los Ilmos. Y Rmos. Prelados que concurrieron al IV Congreso Católico 
Celebrado últimamente en Oaxaca. México, Imprenta y Librería de la Santa Cruz, 1909. 

305 
 



306 
 

Averardi se presentaba, entonces, como el brazo ejecutor de Roma para la 

corrección aquéllos problemas que obstaculizaban la intervención eclesiástica del 

papado en territorio mexicano. 

Los decretos conciliares marcaron las directrices de la nueva relación y son una 

muestra de la voluntad política del episcopado por insertarse al régimen liberal de 

manera  activa. Los decretos que emanaran de las reuniones conciliares debían 

establecer las directrices que, a falta de otros mecanismos, regularan las relaciones entre 

las instituciones, autoridades y fieles católicos. En ellas, se encontrarían los elementos 

legales que serían el apoyo de los prelados para disponer la organización de las diócesis, 

imponiendo su autoridad, pero también sus límites. 

Si bien ese proceso no culminó con la celebración de un concordato, sí logró 

consolidar un equilibrio entre el clero y el gobierno que adquirió mayor formalidad para 

el clero, y que osciló entre la informalidad de las negociaciones personales y la 

formalidad de la legislación liberal y los decretos eclesiásticos, en un contexto donde el 

gobierno y el clero coinciden a favor del progreso y la estabilidad social. 

 

 



 

 

 

Conclusiones 

 
 
 

La historiografía sobre las relaciones Estado-Iglesia en México, durante la segunda 

mitad del siglo XIX, ha enfocado el tema en torno a ciertos problemas específicos. Por un 

lado, se ha explicado la relación desde posiciones que básicamente reproducen el derrotero 

discursivo que responde a la tradicional división ideológica entre liberales y conservadores. 

Sus argumentos tienden a situarse en los polos de posiciones ideológicas que han 

contribuido a formar lugares comunes dentro de la historiografía sobre el tema, pues aluden 

a una antítesis de origen entre los principios de la doctrina liberal y el catolicismo, que 

inevitablemente marcan, desde un inicio, su ruptura. Algunos autores refieren las 

pretensiones excesivas de las autoridades civiles sobre el clero como algo propio de la 

Reforma liberal y de la Constitución de 1857, sin hacer notar que es una contradicción con 

los principios de la doctrina liberal. Así, se explica que el avance del catolicismo depende 

de la omisión a las leyes de Reforma. Bajo ese argumento, sólo la voluntad personal de 

figuras clave en el episcopado mexicano y del presidente de la república, puede explicar el 

fin de un largo conflicto que da paso a lo que se ha calificado como una “reversión” de la 

Reforma liberal, a través de la muy conocida “política de conciliación”. La “conciliación” 

se convierte, desde esa perspectiva, en una omisión flagrante a la legislación vigente. 

Varios autores han planteado aspectos importantes, pero a manera de estudios 

particulares que muestran una visión fragmentada acerca de la relación. En éstos la 

dimensión social ha sido poco referida, pues el tema se ha centrado en los aspectos 

institucionales de la Iglesia y el Estado.  

Así, este estudio precisa los mecanismos, formales e informales, de la interacción 

entre los distintos sectores sociales, los gobiernos y la clerecía en una larga temporalidad, 

mostrando los distintos momentos de dicha interacción y sus características. Esta propuesta 

307 
 



añade elementos que complejizan el análisis de la relación Estado-Iglesia, como las 

vinculaciones con los procesos de constitucionalización de los principios liberales y de 

reorganización de la Iglesia mexicana, a los que se añade la dimensión social para exponer 

las contradicciones y dilemas que surgen de la relación.  
La relación Estado-Iglesia durante este periodo se caracteriza por dos grandes 

momentos: de conflicto, de 1856 a 1874 y de concertación, de 1875 a 1910. En la primera 

etapa tiene lugar la constitucionalización de los principios liberales que cristaliza los 

esfuerzos legislativos de la primera mitad del siglo XIX. La pugna Estado-Iglesia responde, 

entonces, no a un conflicto generado por las diferencias religiosas entre los implicados –

aunque se haya mostrado así discursivamente-, sino al cambio en el orden jurídico que 

transforma el orden anterior en el que la Iglesia tenía un importante control en la 

organización económica, jurídica, política y social de la sociedad. Uno de los aspectos 

centrales del cambio es el reconocimiento de los derechos individuales que obligan a la 

reformulación de las nociones de autoridad y jurisdicción, tanto del Estado como de la 

Iglesia, lo cual trastoca la antigua unión clero-gobierno-sociedad. 

La discusión del proyecto constitucional en el Congreso Constituyente de 1856-

1857, permite formalizar estos cambios y construir los fundamentos jurídicos de la 

individualización de la población mexicana iniciados desde  la década de 1840. La 

propuesta discutida en el constituyente articula las reformas políticas, económicas y 

sociales como parte de un mismo proyecto, en el que destaca el reconocimiento de las 

garantías y libertades individuales, como condición necesaria para la consolidación del 

Estado liberal. No es casualidad que varias de las garantías individuales se discutan desde 

lo que representan para la Iglesia: la tolerancia de cultos, la supresión de los fueros 

eclesiásticos, la desamortización de bienes de corporaciones eclesiásticas y la 

secularización de los vínculos civiles. 

Así, el debate constitucional sobre las garantías individuales expone cuatro puntos 

principalmente: la libertad de conciencia, la igualdad jurídica de los individuos, las 

libertades económicas como la circulación de la riqueza y el derecho a la propiedad; 

además del control estatal de la administración de los vínculos sociales.  

Más que un esfuerzo anticlerical, la desamortización de los bienes eclesiásticos es 

uno los pasos necesarios para ampliar los derechos individuales, pues permite garantizar la 

308 
 



libre circulación de la riqueza y el derecho a la propiedad individual. En ese sentido, bajo la 

impronta del iusnaturalismo liberal, la desamortización se suma a principios como la 

libertad religiosa como parte de los derechos individuales básicos que hacen posible las 

relaciones políticas, económicas y sociales entre los individuos. Estos principios permiten 

conciliar intereses heterogéneos, por medio de una serie de reglas de convivencia 

necesarias para zanjar sus rivalidades. La única distinción entre los sujetos sería la que 

surgiera de sus capacidades y talento personal, y ya no de los privilegios consignados en la 

legislación. 

A pesar de los cambios, la propuesta inicial del Constituyente de 1856-1857, 

concibe la cooperación Estado-Iglesia, en atención a la influencia eclesiástica que los 

congresistas reconocen como un importante elemento de orden social, necesario incluso 

para la consolidación del régimen liberal. Por ello, contra la reiterada radicalidad de 

algunos legisladores, logra imponerse una actitud mesurada en la cámara, capaz de contener 

el ritmo de las reformas en atención al equilibrio social y asumir las tensiones derivadas 

entre la doctrina liberal y su aplicación. Lejos de la intransigencia legal, los congresistas a 

favor de los principios liberales discuten la conveniencia de posponer el reconocimiento de 

ciertos derechos civiles, innegables en cualquier sociedad progresista y civilizada, para 

mantener la gobernabilidad del país.  

El punto más emblemático es la supresión del artículo 15 del proyecto de 

constitución, pues resulta un ejemplo de los dilemas enfrentados por los diputados a la hora 

de dar el carácter de ley a uno de los derechos individuales fundamentales que si bien 

garantiza la expresión de la pluralidad del pensamiento humano, suscita inevitables 

confrontaciones con Iglesia, enfrentando su poderío a la debilidad del Estado.  

Para los diputados, la instauración de los principios liberales va más allá de la mera 

declaración dogmática de una serie de aspiraciones, pues es necesario discutir la viabilidad 

de las propuestas tomando en cuenta sus implicaciones y, particularmente, su conveniencia 

para la conservación del orden público y la gobernabilidad del Estado.  

A la oportunidad de emancipar radicalmente a los individuos de la influencia 

clerical, se ofrece una propuesta moderada para evitar confrontaciones directas con la 

Iglesia con base en el federalismo, pues se deja a los estados de la república la definición de 

este punto. Sería el análisis de las circunstancias locales la que debía determinar la 

309 
 



conveniencia o no de la tolerancia de cultos. Esto tiene una resonancia importante en los 

debates constitucionales al interior de la república, pues casi la mitad de las constituciones 

estatales consignan la tolerancia de cultos. 

 La definición de la tolerancia de cultos por las asambleas estatales evidencia la 

fuerza del federalismo como garante de las libertades individuales, y vigoriza el plano de 

decisión autónomo de los congresos locales.  

 Este principio tiene un importante complemente en la secularización de vínculos 

sociales, pues rompe la dependencia legal de la población hacia las instituciones 

eclesiásticas. El matrimonio civil será el punto de mayor tensión dentro del debate, que 

logra afirmar la emancipación de la sociedad de la jurisdicción secular del clero, lo cual 

limitaba no sólo el ejercicio de la pluralidad de pensamiento, sino la propia soberanía 

estatal. 

La estrategia es impulsar una secularización controlada, capaz de disminuir, de 

forma legal y pacífica, la influencia del clero en los distintos sectores sociales, en aquéllos 

aspectos que contribuyen a frenar las libertades civiles. Pese a que no se legaliza la 

tolerancia de cultos, una mayoría logra poner fin a la protección estatal de la religión 

católica, lo cual abre la oportunidad real de disminuir la influencia política y social de la 

clerecía y afianza la libertad del Estado como garante de la pluralidad de creencias 

religiosas. La supresión de la libertad de cultos en la Constitución de 1857, antepone la 

búsqueda de un consenso social y la utilidad pública como elementos necesarios para 

garantizar la gobernabilidad del país. 

Los legisladores toman otras medidas para limitar la acción política del clero que, 

desde la sublevación de Puebla en 1855, había mostrado los alcances violentos que podía 

tomar su oposición a los gobiernos liberales. Uno de los límites más importantes a la acción 

de los eclesiásticos es la restricción constitucional de sus derechos ciudadanos y su 

representación política, a través de la prohibición de votar y ser votados. Los límites legales 

darán una nueva posición a los eclesiásticos en al república mexicana, lejos de la 

formalidad del espacio público para situarlos en un espacio religioso, sin los medios legales 

para ejercer una influencia política directa entre la población.  

310 
 



Empero, la restricción ciudadana no anula los derechos civiles de la clerecía, pues 

los sacerdotes son plenamente reconocidos como individuos mexicanos con derechos y 

obligaciones.  

Las confrontaciones políticas y la participación del clero en la oposición violenta a 

la promulgación de la Constitución de 1857 con el golpe de estado de diciembre de 1859 y 

el inicio de la Guerra de Reforma, confirman los temores de los gobiernos civiles y los 

obligan a tomar medidas radicales que incluyen la nacionalización de los bienes 

eclesiásticos, la secularización de las instituciones sociales y la separación Estado-Iglesia. 

La jerarquía mantiene un discurso ambiguo frente a la ruptura, pues al tiempo que afirma 

una independencia eclesiástica en cuestión de disciplina, administración, justicia, recursos y 

dogmas, exige la protección legal del Estado que garantice su exclusividad en el país.  

 La política eclesiástica en el segundo imperio demuestra que la Reforma liberal no 

podía dar marcha atrás sin algunos costos para los derechos civiles. Y es que la 

transformación constitucional y el reconocimiento de las garantías individuales permiten la 

pluralidad político-ideológica de distintos sectores que se manifiestan abiertamente por 

distintas posiciones e intereses. La constitucionalización de los principios liberales había 

permitido una individualización de los derechos civiles y ciudadanos de los católicos, que 

con base en ello estaban en posibilidades de ejercer un pensamiento y acción mucho más 

libre de influencias clericales. El imperio no hizo sino afirmar parte de la pluralidad que se 

había logrado gracias a dicha constitucionalización y a sus efectos en la secularización de la 

sociedad. El punto que diferencia cualitativamente ambas posturas (república liberal e 

imperio) radica en que para el Imperio la acción de la Iglesia debía estar sujeta al Estado 

monárquico por medio del restablecimiento del patronato, para que su organización y 

recursos pudieran ser usados en beneficio de su proyecto político social.  

Esto se opone a la premisa que había sostenido el principio de separación Estado-

Iglesia en el régimen liberal, donde el catolicismo y sus ministros quedan en total 

independencia para disponer los asuntos que atañen a la organización interna de la Iglesia, 

para construir una “sana distancia” que convenía sostener no sólo en beneficio de la Iglesia, 

sino del propio Estado. La definición de los límites al poder del Estado republicano liberal 

contempla, entonces, un respeto obligado a la acción de las instituciones religiosas, como la 

311 
 



Iglesia católica, a las cuales se reconocen una serie de garantías que pretenden alejar la 

acción arbitraria del poder civil. 

De igual manera, para el episcopado mexicano la unión Estado-Iglesia en términos 

de sometimiento era ya inaceptable. Sin apoyar abiertamente la separación Estado-Iglesia, 

ciertos sectores del clero afirman la independencia eclesiástica, para buscar únicamente la 

protección del Estado, entendida como el apoyo legal que garantizara su exclusividad en el 

país, sin que por ello se justificase su sometimiento al poder civil. 

La guerra de Reforma y la Intervención francesa generan un desgaste importante 

que impulsa nuevas actitudes frente a la Reforma liberal. Los legisladores que muestran su 

faz moderada a la hora de definir los principios de la Constitución de 1857, atestiguan el 

poderío y la gran oposición que es capaz de desplegar el clero contra los gobiernos 

liberales, y transforman sus posiciones moderadas para implementar controles legales 

afianzar la soberanía del Estado. El Congreso de 1873-1874 ejemplifica este cambio, pues 

consolida en un tono más decidido y radical que el Congreso Constituyente de 1856-1857, 

el largo proceso de secularización del poder político, por medio de la constitucionalización 

de las Leyes de Reforma. 

El proceso de codificación consolida la transformación jurídica en el régimen 

liberal, que se extiende desde la década de 1870 hasta mediados de la de 1890. Los códigos 

hacen posible la práctica y difusión de los principios de la Constitución de 1857 entre la 

sociedad. Los códigos se convierten en el instrumento jurídico al alcance de toda la 

sociedad para la defensa de sus derechos individuales, ya fueran económicos, políticos, 

civiles, etc. La labor de los códigos civiles y penales es exponer de manera breve, sencilla y 

clara, los derechos y las obligaciones individuales. Los códigos de procedimientos 

instruyen a la sociedad de los elementos necesarios para hacer válidos sus derechos ante los 

tribunales. La intención es asegurar los derechos de mexicanos y extranjeros. Los derechos 

de los eclesiásticos ocupan un espacio dentro de los códigos penales, pues se busca 

asegurar su integridad en el ejercicio de su ministerio, dado que su labor es de interés 

público.  

Si la pérdida de los derechos ciudadanos del clero llega a considerarse una medida 

empujada por el anticlericalismo, la protección legal que se otorga al ejercicio del 

ministerio eclesiástico evidencia los esfuerzos de los legisladores y juristas mexicanos por 

312 
 



establecer consensos y construir un sistema jurídico civilizado y protector de los derechos 

generales de toda la población.  

La práctica social de los instrumentos jurídicos es de suma importancia para 

empujar el avance de la nueva legislación, pues distintos sectores eclesiásticos apelan a las 

garantías que les reconoce el régimen liberal para hacer valer sus nuevos derechos.  

El cambio jurídico moldea una nueva sociedad y otorga a los individuos importantes 

mecanismos de defensa de sus derechos civiles. Al mismo tiempo, muestra la fortaleza 

adquirida por la federación en la creación y control de las instancias e instrumentos 

encargados de impartir justicia y de sujetar y sobreponerse a la acción de los estados. 

Las reflexiones generadas en torno a las garantías individuales, el federalismo, la 

jurisdicción respectiva de cada uno de los poderes de la república, y los límites de las 

competencias entre la Iglesia y el Estado, en el contexto de las discusiones sobre la 

legislación orgánica y los casos que formaron la jurisprudencia específica complementaria 

a la promulgación de las leyes, moldean la etapa de instrumentación de los postulados 

constitucionales y contribuyen a consolidar la secularización del derecho.  

Los cambios en la justicia secular tienen un doble impacto eclesiástico, pues 

debilitan la jurisdicción clerical sobre la conducta de la población, lo que se muestra en la 

disminución drástica los expedientes de los tribunales eclesiásticos de asuntos de carácter 

penal, como el estupro, incesto, blasfemias, asesinatos, etc. Estos delitos son jurisdicción 

exclusiva en su carácter secular de las autoridades civiles, pero se siguen considerando 

trasgresiones a los preceptos religiosos que son juzgadas eclesiásticamente desde el 

confesionario, pasando a ser casos de conciencia.  

La documentación de los juzgados eclesiásticos se concentra en los casos derivados 

del matrimonio, particularmente los juicios de divorcio y adulterio. Los juicios que 

permanecen son hacia los eclesiásticos por faltas a su ministerio: embriaguez, ruptura del 

celibato, cobros excesivos, conducta inapropiada, etc.  

Con la secularización del derecho, el clero pierde, además, el recurso de fuerza que 

disponía para solicitar la intervención de la autoridad civil en la solución de algún conflicto 

con un superior eclesiástico, el cual fue un instrumento jurídico importante para evitar las 

arbitrariedades de la jerarquía clerical. La supresión de esta garantía elimina un importante 

elemento de equilibrio eclesiástico interno y lleva a varios sectores de la clerecía a buscar 

313 
 



otras formas de contener las acciones injustas de sus autoridades. Una de ellas se encuentra 

en la intervención de las autoridades civiles.  

Pese a la separación Estado-Iglesia, la participación de los gobiernos locales en 

aspectos de exclusiva competencia eclesiástica no resultó inapropiada para aquéllos 

eclesiásticos que no habían dejado de vivir esta interacción. Desde la primera mitad del 

siglo XIX, se había vivido una constante relación que mezclaba los asuntos civiles y 

eclesiásticos. El proceso de secularización del sistema jurídico genera numerosas 

confusiones acerca de los límites de sus competencias que acarrean contradicciones 

importantes entre la legislación y su práctica, como consecuencia inevitable del contacto 

con la compleja realidad que deseaban transformar.  

Los legisladores hacen frente al problema adoptando una postura pragmática y 

flexible, pues reconocen las inevitables contradicciones del proceso de transición legal.  

Pero la intervención de las autoridades civiles es una solicitud a la que se suman 

distintos sectores de la sociedad, lo que evidencia la falta de recursos legales para la 

defensa no sólo de los eclesiásticos sino también de los católicos para contener las acciones 

arbitrarias de la jerarquía clerical. En vista de la larga interacción que unía los aspectos 

civiles y eclesiásticos no resulta extraño que, a pesar de lo estipulado en las leyes de 

Reforma, se siguiera apelando a la intervención del gobierno civil como recurso, último en 

algunos casos, para solucionar los problemas internos ante la falta de recursos propios.  

En ese sentido, la invasión de jurisdicciones en materia eclesiástica no siempre 

responde a los intentos de las autoridades civiles por someterla, pues varias de las disputas 

eclesiásticas en el plano local se consideran un asunto de orden público, pues las tensiones 

religiosas en distintas poblaciones llegan a amenazar su estabilidad con tentativas de 

violencia. Para los gobiernos locales es indispensable resolver las tensiones y la 

polarización de los católicos, y en esos casos pudo lograrse sólo con su intervención.  

Esta dinámica gobierno-sociedad-clero forma parte del proceso de transición de la 

legislación liberal que vincula la aplicación de la ley con la formación de un espacio de 

negociación informal, a favor de la consolidación de la estabilidad política y social, desde 

la perspectiva secular y a la vez, eclesiástica. Pero el ejercicio de los poderes públicos no 

fue pensado para imponerse arbitrariamente al poder eclesiástico. La institucionalización de 

los principios liberales lleva a algunos gobiernos a forzar la participación eclesiástica en 

314 
 



aspectos de competencia secular, el caso de la expansión del Registro civil es el mejor 

ejemplo. Las pretensiones de las autoridades locales genera tensiones con sectores 

clericales que encuentran mecanismos legales de solución. 

El sistema jurídico del régimen liberal consolida el recurso de amparo como uno de 

los mecanismos de protección de los derechos individuales, para que los mexicanos, las 

autoridades locales y los eclesiásticos, como sujetos de derecho, puedan demandar la 

práctica efectiva de los postulados constitucionales. 

El clero recurre a este beneficio legal para poner límites a las acciones que 

considera atentatorias al principio de su independencia. Años después de su discurso en 

contra de la separación Estado-Iglesia, es precisamente el clero quien a través de los 

recursos legales proporcionados por el régimen liberal exige el estricto cumplimiento de los 

postulados de separación clero-gobierno.  

Los recursos de amparo y las sentencias judiciales contribuyen a fortalecer la 

jurisprudencia en torno a la independencia Estado-Iglesia y los derechos de los clérigos 

para ejercer su ministerio religioso. Al mismo tiempo, evidencian la forma en que la propia 

Iglesia es partícipe de la consolidación de los principios liberales que una vez combatió y 

que entran en una compleja, y muchas veces efectiva, dinámica de adaptación en la 

práctica.  

Los procesos jurídicos presentados por los eclesiásticos para dirimir las tensiones 

clero-gobierno, dejan claro el proceso de individuación jurídica de los eclesiásticos quienes, 

si bien tenían restringidos sus derechos políticos, están en goce de sus derechos civiles y 

como ministros de su iglesia son reconocidos como sujetos de derecho, con la capacidad 

jurídica para representar los intereses de la iglesia católica. En estos casos los párrocos no 

apelan, precisamente, a sus derechos ciudadanos, sino a los derechos que como ministros 

les otorga la ley. 

Ello muestra que el avance del amparo a la cultura jurídica liberal radica en la 

protección que otorga no sólo a la libertad individual, sino a todas las garantías individuales 

necesarias para el ejercicio pleno de sus derechos. En este contexto, los ministros transitan 

a una nueva sensibilidad legal que les permite reorganizar, con mayor claridad, su 

estrategia frente los gobiernos civiles.  

315 
 



En ese ambiente de cambio legal se propone un acercamiento Estado-Iglesia que, a 

la luz de los pasados conflictos bélicos, resulta beneficioso para ambos poderes.  

El acercamiento está lejos de ser el inicio de un periodo estático de “conciliación” 

que se consolida en el Porfiriato, pues desde mediados de la década de 1870 la relación 

Estado-Iglesia se desenvuelve activamente al enlazar procesos y acontecimientos que 

acercan a las autoridades civiles y eclesiásticas, en torno a una serie de problemas sociales 

suscitados por el desarrollo capitalista.  

En ese sentido no es una conciliación la que tiene lugar, sino una concertación en el 

contexto de la búsqueda por consolidar la esfera federal. El fortalecimiento de la federación 

requiere nuevos pactos con las demás fuerzas políticas en disenso, entre ellas la Iglesia. 

Este tipo de concertaciones permite lograr importantes consensos a través de mecanismos 

informales. La Iglesia, al igual que otros actores políticos, recurre a los mecanismos que 

ofrece la federación para fomentar colaboraciones que ayudan a sus intereses particulares. 

La Iglesia propone una acción conjunta capaz de beneficiar a los poderes seculares, toda 

vez que la inestabilidad social y la falta de gobernabilidad demandaban un orden que, 

debido a su influencia social, sólo podía lograr las instituciones eclesiásticas. El 

acercamiento entre los gobiernos y la jerarquía no es, entonces, el resultado de los deseos 

del presidente de la república por conciliarse con la Iglesia, sino de la necesidad de 

consolidar un proyecto político federal y un orden social, a partir de la acción organizada 

del catolicismo sobre la sociedad.  

La Iglesia propone una acción conjunta capaz de beneficiar a los poderes seculares, 

toda vez que la inestabilidad social y la falta de gobernabilidad demandan la influencia 

eclesiástica en la sociedad. Sin embargo, la Iglesia debía recuperar el control social que 

había perdido con la individualización de la sociedad y la consecuente ruptura del viejo 

corporativismo religioso, cuando se  suprimen, en unos casos, y en otros se debilitan, las 

organizaciones religiosas que eran la base de la organización social. Empero, a pesar de que 

la Reforma había trastocado el funcionamiento de la relación iglesia-sociedad, daba nuevos 

mecanismos para redefinir sus formas de acercamiento con la sociedad, en total autonomía 

de la intervención formal del gobierno. Las libertades asociativas fueron la base de la 

reorganización social. 

316 
 



La organización católica de la sociedad sufre modificaciones significativas a partir 

de los derechos civiles, que posibilitan el surgimiento de un nuevo asociacionismo religioso 

en eso años. Distintos sectores católicos apoyados en las garantías individuales impulsadas 

por el liberalismo, recurren al nuevo asociacionismo para reorganizar la fortaleza 

eclesiástica y emprender la recomposición de los vínculos iglesia-sociedad. La concertación 

clero-gobierno surge de esta nueva capacidad asociativa que se ofrece como un apoyo 

capaz de operar a favor del desarrollo del proyecto económico del régimen liberal, toda vez 

que pretende controlar los puntos de tensión social y las crisis generadas por el capitalismo. 

Lo que interesa resaltar es la apropiación de los derechos individuales que permite 

la movilización de los católicos mexicanos para emprender proyectos religiosos de alcance 

político-social. Desde una posición regulada por el derecho liberal, la Iglesia redefine su 

espacio de influencia secular por medio de nuevas formas de organización social, que 

surgen a partir del derecho de asociación.  

El asociacionismo católico desarrolla cuatro tipos de sociedades: las asociaciones 

exclusivamente religiosas; las asociaciones de tipo gremiales, que pretenden congregar 

principalmente a obreros y artesanos; y las asociaciones caritativas, las cuales tienen como 

objetivo, además del desarrollo de los cultos, participar en actividades enfocadas a obras de 

auxilio social; y los congresos católicos que plantean problemas político-económicos, 

sociales y religiosos. 

La expansión del modelo asociativo permite a la Iglesia recuperar cierto control 

social, que es usado para negociar con los gobiernos civiles los límites de sus actividades 

seculares. Y es que son los derechos individuales los que fortalecen la expansión del nuevo 

asociacionismo católico, no sólo por la libertad de reunión, sino por la libertad de 

conciencia que permite la expansión plural de la sociedad, con la fundación de sociedades 

de distinto tipo: políticas, científicas, laborales, religiosas, etc. 

La jerarquía proyecta a la Iglesia como la institución de orden y cohesión social, 

renovada y progresista, necesaria para lograr el avance del Estado al que pretende catolizar. 

Y es que nuevos elementos surgen para cohesionar la acción conjunta del clero y el 

gobierno mexicanos. Una de ellas es el avance de las propuestas político-ideológicas que, 

como el socialismo, generan una opción política radicalmente distinta y revolucionaria que, 

desde la perspectiva gubernamental y eclesiástica, representan mayores peligros para la 

317 
 



estabilidad política y el orden social establecido. La cuestión adquiría mayor gravedad 

frente a la fragilidad del orden social que el Estado no había podido consolidar. 

En esa circunstancia, es que la jerarquía aprovecha la apertura de la federación para 

establecer pactos con el gobierno y organizar un frente común. Paradójicamente, el régimen 

liberal se vuelve la mejor opción para garantizar la expansión de los principios católicos. 

El asociacionismo católico es una estrategia apoyada por la jerarquía romana como 

la respuesta del catolicismo a los problemas sociales de su tiempo, generados por el avance 

y las crisis del capitalismo, pero sin contraponerse a éste, en distintas áreas sociales 

consideradas problemáticas: salud, beneficencia, educación y organización laboral. La 

expansión de la obra social de estas sociedades conlleva la difusión de un discurso activo 

que reelabora el discurso individualista sobre el trabajo unido al de la caridad, para 

promoverlos como valores sociales que afianzan los lazos comunitarios, desde una visión 

de la sociedad jerarquizada donde los individuos debían asumir un papel diferenciado. 

Estas nuevas estrategias acercan la labor del clero y los gobiernos civiles en torno al 

objetivo común de establecer el orden social y el avance económico.  

En correspondencia a la labor de orden social, la jerarquía demanda al gobierno 

incorporar la difusión de los principios del catolicismo en el nuevo orden, que básicamente 

se resumen en la protección de la práctica pública de su religiosidad y la posibilidad de 

intervenir en determinados aspectos de la vida secular. 

El cambio que la Iglesia mexicana experimenta a partir de mediados de la década de 

1870, lleva a la búsqueda de los mecanismos formales que consolidaran la concertación 

clero-gobierno practicada desde esos años. Hacia fines del siglo XIX se registran una serie 

de intentos por reanudar las relaciones diplomáticas entre el Estado mexicano y Roma. 

Estos intentos estuvieron fuertemente marcados por los procesos de centralización del 

gobierno nacional y del pontificado.  

A los dos primeros aspectos que impulsan el inicio de la romanización en México -

el exilio de buena parte de la jerarquía mexicana en Roma entre 1855 y 1871 y la fundación 

del Colegio Pío Latinoamericano en 1855-, se suman otros aspectos que contribuyen a 

fortalecer el control de la jerarquía romana sobre la iglesia mexicana. Tales son el retorno 

de las primeras generaciones de eclesiásticos mexicanos educados en Roma, la visita 

apostólica de Nicolás Averardi y la celebración de los concilios provinciales. El punto que 

318 
 



enlaza a todos esos aspectos es el impulso a la centralización eclesiástica y su contribución 

a la mutua aceptación entre el Estado y la Iglesia. 

Los concilios y sínodos mexicanos disponen las normas generales que sientan las 

bases de la romanización, al tiempo que formalizan las directrices de la nueva relación 

clero-gobierno, pues son una muestra de la voluntad política del episcopado por insertarse 

al régimen liberal de manera activa.  

Durante esa etapa se consolida la centralización de la autoridad episcopal 

estructurada durante el largo gobierno de Pelagio Labastida. Y es que la centralización de la 

autoridad eclesiástica depende, en buena medida, de la afirmación de la autoridad de los 

obispos y arzobispos mexicanos, pues el papel de los prelados adquiere una nueva 

dimensión cuando las autoridades civiles dejan de mediar su relación con el papado. El 

cambio contribuye a dar un nuevo carácter autoritario a la Iglesia católica, en donde el 

papado se posiciona como el centro irradiador de poder delegado a distintas instancias 

judiciales y administrativas, a las cuales pretende controlar, cerrando los espacios para la 

expresión del disenso y el cuestionamiento de la autoridad.  

El clero regular resiente particularmente los nuevos instrumentos legales con los que 

se dota a la jerarquía romana y al episcopado nacional para ejercer un mayor control de su 

reorganización, anhelada desde hacía varías décadas. El caso de los juicios eclesiásticos es 

otro elemento que evidencia la reorganización legal en el contexto de la centralización 

eclesiástica. La supresión del recurso de fuerza con la Estado-Iglesia, deja un vacío que es 

aprovechado por el arzobispo de México para fortalecer la autoridad episcopal y reducir los 

espacios de apelación del clero a los tribunales romanos. Los decretos conciliares no hacen 

sino legalizar esta tendencia que deja con pocos recursos de apelación a los eclesiásticos. 

Por ello, aún para los clérigos partidarios de la romanización, había privilegios de la 

iglesia mexicana que era necesario mantener para compensar la fuerza de Roma. Sin 

embargo, los cabildos catedralicios son los que pierden fuerza en este proceso, ante la 

afirmación de la autoridad episcopal. 

Las actividades del visitador apostólico enfatizan los esfuerzos por disciplinar y 

someter al clero nacional, suprimir la disidencia y establecer la subordinación incondicional 

del clero y los católicos con el papado y la autoridad episcopal.  

319 
 



En este camino se produce el cierre de ciertos mecanismos de equidad y apelación 

del clero nacional que lo llevan a buscar un contrapeso en las autoridades civiles, 

favoreciendo aún más el acercamiento clero-gobierno.  

Para algunos sectores del clero mexicano, la presencia del visitador había mostrado 

la pérdida de cierta autonomía interna. Los cabildos catedralicios son un ejemplo de ello, 

pues protagonizan la disminución de sus prerrogativas frente a la afirmación de la autoridad 

episcopal que Roma sostiene. Esta vez, ni la Constitución de 1857 ni las leyes vigentes, son 

directamente responsables de la nueva situación que emerge para el clero parroquial, sino 

las propias autoridades eclesiásticas. Así, los sacerdotes son sometidos a una mayor 

disciplina acerca de su conducta moral, su formación intelectual y su desempeño 

ministerial.  

Los procedimientos en los casos de disciplina eclesiástica atendidos durante la visita 

apostólica evidencian la falta de recursos y contrapesos para proteger a los clérigos en 

contra de decisiones arbitrarias y la división del clero mexicano.   

Si bien las distintas fuerzas anticlericales impiden la consolidación de un acuerdo 

formal entre el papado y el gobierno mexicano, se logra consolidar un equilibrio entre el 

clero y el gobierno que oscila entre la informalidad de las negociaciones personales y la 

formalidad de la legislación liberal y los decretos eclesiásticos, en un contexto donde el 

gobierno y el clero han coincidido a favor del progreso y la estabilidad social.  

Esta etapa es simultánea a la transformación del federalismo hacia la década de 

1890 y del a oligarquización de la economía nacional, que conduce a la concentración de 

las facultades político-administrativas del poder Ejecutivo, en detrimento del equilibrio 

alcanzado en la década anterior por el sistema federal que suma, además, un importante 

costo social. 

El proceso de las relaciones Estado-Iglesia en el periodo de 1856 a 1910 se 

caracteriza por tener distintos etapas que oscilan entre momentos de disputa y radicalidad, 

pero también de concertación y colaboración. Durante poco más de medio siglo, los 

principios de la Constitución de 1857, con sus adiciones y reformas, permiten el desarrollo 

de una nueva relación gobierno-sociedad-clero, sobre la base de la práctica real de las 

garantías individuales y los derechos eclesiásticos que permiten, por un lado, el 

320 
 



321 
 

fortalecimiento institucional de la Iglesia libre; la consolidación de la república federal 

liberal; y la apertura hacia una sociedad más plural.  

Es en ese sentido que debe valorarse la relación Estado-Iglesia en el orden liberal, 

cuyo equilibrio durará hasta el ascenso de los gobiernos revolucionarios a principios del 

siglo XX. 

 



 
 
 
 
 
 

Fuentes y Bibliografía 
 
 
 
 
 
 
ARCHIVOS DE FUENTES INÉDITAS 
 
 
ACCMCM ARCHIVO DEL CABILDO CATEDRAL METROPOLITANO DE LA CIUDAD  

DE MÉXICO. 
 
AHAM  ARCHIVO HISTÓRICO DEL ARZOBISPADO DE MÉXICO. 
 
AHCM  ARCHIVO HISTÓRICO “CASA DE MORELOS”, MORELIA, MICH. 
 
ASV    ARCHIVO SECRETO VATICANO, ARCHIVO GENERAL DE LA NACIÓN. 
 
CPD   COLECCIÓN PORFIRIO DÍAZ, UNIVERSIDAD IBEROAMERICANA. 
 
 
ARCHIVOS Y BIBLIOTECAS DE FUENTES ÉDITAS 
 

BIBLIOTECA DEL SEMINARIO CONCILIAR DE MÉXICO. 
 

BIBLIOTECA DE LA CÁMARA DE DIPUTADOS DEL HONORABLE CONGRESO DE 

LA UNIÓN. 
 

FONDO CONVENTUAL DE LA BIBLIOTECA PÚBLICA UNIVERSITARIA. 
UNIVERSIDAD MICHOACANA DE SAN NICOLÁS DE HIDALGO. 

 
HEMEROTECA DE LA UNIVERSIDAD MICHOACANA DE SAN NICOLÁS DE 

HIDALGO. 
 

BIBLIOTECA DANIEL COSÍO VILLEGAS, EL COLEGIO DE MÉXICO. 
 
 
 
 

322 
 



BIBLIOGRAFÍA 
 
AGUILERA MURGUÍA, Ramón. 

1995  Una etapa en la vida de Antonio Pelagio Labastida y Dávalos, Arzobispo de 
México. -Ensayo mecanografíado- México. 

 

ADAME GODDARD, Jorge. 
1981 El pensamiento político y social de los católicos mexicanos, México, El 

Colegio de México. 
 
AGUILAR, José Antonio. 

2001  El Manto liberal: los poderes de emergencia en México, 1821-1876, 
UNAM-Instituto de Investigaciones Jurídicas. 

 
ÁLVAREZ LÁZARO, Pedro F.  

1996 La masonería, escuela de formación del ciudadano: la educación interna de 
los masones españoles en el último tercio del siglo XIX, Madrid, Universidad 
Pontificia Comillas de Madrid. 

 
ALVEAR ACEVEDO, Carlos.  

1975  La iglesia en la historia de México, México, Jus. 
 
ANNINO, Antonio. 

1999  “Ciudadanía ‘versus’ gobernabilidad republicana en México.” en Sabato 
Hilda (coord.) Ciudadanía política y formación de las naciones, México, 
FCE. 

 
1994 “Otras naciones: sincretismo político en el México decimonónico” en 

François Xavier GUERRA y Mónica Quijada coordinadores Imaginar la 
Nación, Münster Lit Hamburg, pp.215-255. 

 
ALCALÁ, Alfonso y Manuel Olimón. 

1989  Cartas pastorales colectivas del Episcopado Mexicano, México, Ediciones 
Paulinas. 

 
ARENAL FENOCHIO, Jaime del. [et al.] 

2000  Catolicismo social en México: teoría, fuentes e historiografía, Monterrey, 
México, Academia de Investigación Humanística. 

 
2006  “La escuela ‘mexicana’ de historiadores del derecho”, en Anuario Mexicano 

de Historia del Derecho, Vol. XVIII, México, Instituto de Investigaciones 
Jurídicas, Universidad Nacional Autónoma de México, pp.57-76. 

 
ARROYO GARCÍA, Israel. 

323 
 



2004 La arquitectura del estado mexicano: formas de gobierno, representación 
política y ciudadanía, 1821-1857, Tesis de doctorado en Historia, México, 
El Colegio de México, Centro de Estudios Históricos. 

 
AUBERT, Roger [et al]. 

1970  Le christianisme social, Moscou Nauka, Direction de la Littérature Oriental. 
______________ 

1984  Nueva historia de la iglesia, Madrid, Editorial Cristiandad. 
 
 
BACZKO, Bronislaw.  

1991 Los imaginarios sociales memorias y esperanzas colectivas. Buenos Aires 
Nueva Visión. 

 
BARCELÓ, Raquel.  

1977 “Hegemonía y conflicto en la ideología  porfiriana sobre el papel de la mujer y 
la familia” en Soledad González Montes y Tuñón Julia (compiladoras), Familias 
y Mujeres en México,  México, El Colegio de México, 1997. pp.73-109 

 
BARRAGÁN BARRAGÁN, José.  

1987a   Algunos documentos para el estudio del origen del juicio de amparo, 1812-
1861, México, Universidad Nacional Autónoma de México Instituto de 
Investigaciones Jurídicas. 

 
1987b  Primera Ley de Amparo 1861, México, Universidad Nacional Autónoma de 

México Instituto de Investigaciones Jurídicas, (1980 1ª ed.). 
 

1987c Proceso de discusión de la ley de amparo de 1869, México, Universidad 
Nacional Autónoma de México Instituto de Investigaciones Jurídicas. (1980 
1ªed.) 

 
1993  Proceso de discusión de la ley de amparo de 1882, México, Universidad 

Nacional Autónoma de México Instituto de Investigaciones Jurídicas. 
 
BASAVE FERNÁNDEZ DEL VALLE, Agustín. 

2001  Filosofía del derecho fundamentos y proyecciones de la filosofía jurídica, 
México, Editorial Porrúa. 

 

BASTIAN, Jean-Pierre. 

1994 Protestantismos y modernidad latinoamericana: historia de unas minorías 
religiosas activas en América Latina, México, Fondo de Cultura Económica. 

 
BAZANT, Jan. 

1985 “La iglesia, el estado y la sublevación conservadora de Puebla en 1856”, en 
Historia Mexicana, 135, Vol. XXXIV (3), México, El Colegio de México, 
enero-marzo de 1985, pp.93-109. 

324 
 



 
BAZANT, Mílada. 

2002  Historia de la educación durante el porfiriato, México, El Colegio de 
México. 

 
BAUTISTA GARCÍA, Cecilia A.  

2001 Clérigos virtuosos e instruidos: los proyectos de reforma del clero secular 
en un obispado mexicano. Zamora, 1867-1882. Tesis de Maestría en 
Historia. Zamora, Mich., Centro de Estudios Históricos El Colegio de 
Michoacán, A.C. 

 
2003  “Una empresa hidráulica en el Río Atoyac: el obispo Gillow  y la hacienda 

de Chautla, Puebla, 1874-1914.” Revista Tzintzun, No. 38, Morelia, Mich., 
Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo-Instituto de 
Investigaciones Históricas. Julio-Diciembre de 2003, pp.135-160. 

 
2005  “Hacia la romanización de la Iglesia mexicana a fines del siglo XIX”, en 

Historia Mexicana, No. 217, Vol.LV (1), México, El Colegio de México, 
julio-septiembre, pp. 99-144. 

 
2006  “Dos momentos en la historia de un culto: el origen y la coronación de la 

Virgen de Jacona (Siglos XVII-XIX)”, Revista Tzintzun, No. 43, Morelia, 
Mich., Instituto de Investigaciones Históricas de la Universidad Michoacana 
de San Nicolás de Hidalgo. Enero-Junio, pp.11-48. 

 
BERNOLA DE SAN MARTÍN, Pedro.  

1933  Álbum Histórico de las Pasionistas de la Provincia de la Sagrada Familia, 
México, Editorial Padres Pasionistas. 

 
Sin autor registrado. 

1931 Biografía del P. José María Vilaseca. Fundador de los Institutos Josefinos, 
México, Imprenta Cosmos, p.55. 

 
BLANCARTE J. Roberto. (compilador) 

1996  El pensamiento social de los católicos mexicanos, México, Fondo de Cultura 
Económica. 

 
2000  Laicidad y Valores en un Estado Democrático, México, El Colegio de 

México. 
2001  “Laicidad y secularización en México” en Estudios Sociológicos, Vol. XIX, 

No. 57, pp. 843-855. 
 

BRADING David 
1981 “El clero mexicano y el movimiento insurgente de 1810” en Relaciones. 

Vol.2 no.5 pp.5-26. 
 

325 
 



1992 “El jansenismo español y la caída de la monarquía católica en México”, en 
Josefina Z. Vázquez (coordinadora) Interpretaciones del siglo XVIII 
mexicano . El impacto de las Reformas Borbónicas. México, Nueva Imagen, 
pp.187-215. 

 
1994   Una iglesia asediada el obispado de Michoacán, 1749-1810, México, Fondo 

de Cultura Económica. 
 
1997  

 
BRAVO UGARTE, Jesús. 

1965  Diócesis y obispos de la Iglesia mexicana, México, Editorial JUS. 
 
BUENROSTRO, Felipe. 

1990   Historia del Segundo Congreso Constitucional de la República Mexicana 
que funcionó en los años de 1861, 62 y 63. Extracto de todas las sesiones y 
documentos relativos de la época por Felipe Buenrostro. Facsímil de la 
edición mexicana de 1874-75. T. I, México, Colección Historia de los 
debates legislativos en México. Comité de Asuntos Editoriales. 

 
CALLAHAN, William James. 

“Una revolución eclesiástica en España, 1750-1850. El papel de la Iglesia y de las 
finanzas estatales entre el antiguo régimen y el liberalismo.” En María del Pilar 
Martínez Cano, pp.211-244. 

 
2000  The Catholic Church in Spain, 1875-1998. Washington Catholic University 

of America. 
 
CARMAGNANI, Marcello.  

1993  “El federalismo liberal mexicano” en Federalismos Latinoamericanos: 
México, Brasil, Argentina, México, FCE, pp. 135-179. 

 
2004 Estado y mercado. La economía pública del liberalismo mexicano, 1850-

1911, México, Fondo de Cultura Económica-Fideicomiso de las Américas, 
(serie Hacienda). 

 
2006  “Vectors of Liberal Economic Culture in Mexico”. en Jaime Rodríguez. The 

Divine Charter. Constittutionalism an Liberalism in Nineteeth-Century, 
Lanham Md., Rowman dan Littlefield Publishers. 

 
CÁRDENAS, Eduardo. 

1992 La Iglesia Hispanoamericana en el Siglo XX, 1890-1990 Madrid Mapfre. 
 
CARPINTERO BENÍTEZ, Francisco. 

2000  Historia breve del derecho natural 
 

CEBALLOS, Ciro B. 

326 
 



1912  Aurora y Ocaso 1867-1906, México, Talleres Tipográficos. 
 
CEBALLOS RAMÍREZ, Manuel.  

1983  “La Encíclica Rerum Novarum y los trabajadores católicos en la ciudad de 
México. (1891-18913)”,  en Historia Mexicana, No. 129, Vol.XXXIII (1), 
México, El Colegio de México, julio-septiembre, pp.3-38. 

_______________ 
1986  La democracia cristiana en el México liberal: un proyecto alternativo 

(1867-1929), México, IMDOSOC. 
_______________ 

1991  El catolicismo socia un tercero en discordia Rerum Novarum, la "cuestión 
social" y la movilización de los católicos mexicanos (1891-1911), México, 
El Colegio de México. 

_____________ 
1995  Ceballos Ramírez Manuel “Las organizaciones laborales católicas a finales 

del siglo XIX” en Alvaro Matute, Evelia Trejo y Brian Connaughton 
(Coords.) pp.367-395. 

_____________ 
1999  “Católicos, apostólicos y políticos: una historia social e intelectual” en 

Patricia Galeana (compiladora), pp.153-161. 
 
CHARTIER, Roger. 

1995  Espacio público, crítica y desacralización en el siglo XVIII los orígenes 
culturales de la Revolución francesa. Barcelona, Gedisa, 1995. 

 
CHÁVEZ SÁNCHEZ, Eduardo.  

1996  Historia del Seminario Conciliar de México. México, Editorial Porrúa. 
 

1998  La Iglesia de México, entre dictaduras, revoluciones y persecuciones. 
México, Editorial Porrúa. 

 
CHOWNING, Margaret. 

2005 “Convent Reform, Catholic Reform, and Bourbon Reform in Eighteenth-
Century New Spain: The View from the Nunnery” en Hispanic American 
Historical Review 85(1), pp. 1-38. 

 
2005 The Troubled History of a Mexican Convent, 1752-1863, Oxford 
University Press. 

 
Colloque International 

1987  Colloque International Liberalisme Chretien et Catholicisme Liberal en 
Espagne, France et Italie dans la Premiere Moitie du XIXè Siecle, France, 
Université de Provence. 

 
Comisión de Estudios de Historia de la Iglesia en América Latina 

1975 Para una historia de la Iglesia en América Latina, Encuentro 
Latinoamericano de CEHILA Quito 1973, Barcelona Nova Terra. 

327 
 



 
CONNAUGHTON, Brian F. 

1992 “Reflexiones metodológicas para exclaustrar los estudios de la Iglesia en 
América Latina (Siglo XIX)”, en Iztapalapa, México, No. 26, julio-
diciembre. 

________________ 
1992  Ideología y sociedad en Guadalajara (1788-1853), México, CNCA. 
 

_________________ 
2001 Dimensiones de la identidad patriótica Religión, política y regiones en 

México. Siglo XIX. México: Universidad Autónoma Metropolitana y 
Editorial Porrúa. 

 
2002  “Soberanía y religiosidad: la disputa por la grey en el movimiento de la 

Reforma”, en Alicia Tecuanhuey (Coord.) Clérigos, políticos y política. Las 
relaciones Iglesia y Estado en Puebla, siglos XIX-XX. Instituto de Ciencias y 
Artes-BUAP, México, pp.101-121. 

 
2004 “Clérigos federalistas: ¿fenómeno de afinidad ideológica en la crisis de dos 

potestades?.” En prensa (texto facilitado por el autor). 
 
2006  “The Enema Within: Catholics and Liberalism in Independent Mexico, 

1821-1860” en Jaime Rodríguez. The Divine Charter. Constittutionalism an 
Liberalism in Nineteeth-Century, Lanham Md., Rowman dan Littlefield 
Publishers,pp.183-202. 

 
2007  “Una ruptura anunciada: los catolicismos encontrados del gobierno liberal y 

el arzobispo Garza y Ballesteros” en Jaime Olveda (Coord.), Los obispos de 
México frente a la reforma liberal. México, El Colegio de Jalisco, UAM-M, 
AUBJO, pp.27-55. 

 
2008  “1856-1857: conciencia religiosa y controversia ciudadana. La conciencia 

como poder político en un ‘pueblo eminentemente católico’”, en Brian 
Connaughton (Coord), Prácticas populares, cultura política y poder en 
México, Siglo XIX. UAM-I/Juan Pablos, pp.395-464. 

 
Sin autor registrado.  
Sin año. Constitución de 1857, Constituciones de los Estados. Enrique Lombera 

Pallares (Presentación), México, Partido Revolucionario Institucional, Serie 
Documentos 6. (Edición facsimilar, 1884) 

 
CORTÉS GUERRERO, José David.  

2008  Las relaciones estado-iglesia en Colombia a mediados del siglo XIX. Tesis 
para obtener el grado de doctor en Historia, El Colegio de México, Centro de 
Estudios Históricos. 

 
COSÍO VILLEGAS, Daniel. 

328 
 



1997  La constitución de 1857 y sus críticos, México, Editorial Clío. 
 

COTHOYAY. Bertrand M. O.P. 
1948  Las monjas de la sagrada Orden de Predicadores en la Isla de Trinidad y 

Las dominicas de Caracas en Puerto España (Trinidad) 1874-1946, 
Trinidad. 

 
COVÒ, Jacqueline. 

1983 Las ideas de la reforma en México 1855-1861, Universidad Nacional 
Autónoma de México. 

 
Sin autor registrado. 

1924 Crónica de la Congregación de la Hijas de María Inmaculada de 
Guadalupe Querétaro, Imprenta del Sagrado Corazón. 

 
CROOK, Malcom. 

2000 “Citizen Bishops: Episcopal elections in the French Revolution, en 
Historical Journal, vol. 43, no.2, pp.955-976. 

 
Sin autor registrado. 

1924  Crónica de la Congregación de la Hijas de María Inmaculada de 
Guadalupe Querétaro, Imprenta del Sagrado Corazón 

 
CRUZ BARNEY, Óscar. 

2004 La codificación en México: 1821-1917. Una aproximación, en Alfonso 
Jiménez, Óscar Cruz Barney, y Emmanuel Roa Ortiz, Emmanuel. 
(Coordinadores)  México, Universidad Nacional Autónoma de México.  

 
2006 “La codificación en Michoacán de Ocampo durante el siglo XIX”, en 

Alfonso Jiménez, Óscar Cruz Barney, y Emmanuel Roa Ortiz, Emmanuel. 
(Coordinadores) Ensayos Histórico Jurídicos en México y Michoacán. 
México, Universidad Nacional Autónoma de México-Instituto de 
Investigaciones Jurídicas, pp.139-162. 

 
CUEVAS, Mariano. 

1928  Historia de la Iglesia en México. T.V, Editorial Revista Católica. 
 
 
DANSETTE, Adrien.  

1961  Religious History of Modern France, Edingburgh-London, Herder-Freiburg. 
 
Dirección General del Registro Nacional de Población e Identificación Personal.  

1982 El registro civil en México antecedentes histórico-legislativos, aspectos 
jurídicos y doctrinario, México, Secretaría de Gobernación. 

 
Dirección General de Estadística. 

329 
 



1956 Estadísticas sociales del porfiriato, 1877-1910, México, Secretaría de 
Economía. 

DÍAZ-CANEJA CADENABA, María Luisa.    
1985  Catálogo de documentos-carta de la colección Porfirio Díaz: julio-

septiembre 1886, México, Centro de Información Académica, Universidad 
Iberoamericana, 1985. 

 
DÍAZ LEÓN, Eva. 

1987 Catálogo de documentos-carta de la colección Porfirio Díaz: agosto-
octubre 1888,  México, Centro de Información Académica, Universidad 
Iberoamericana. 

 
DOMÍNGUEZ ORTÍZ, Antonio. 

1979 "Regalismo y relaciones Iglesia-Estado en el siglo XVII" en Ricardo García-
Villoslada, Historia de la Iglesia en España, T.IV, Madrid, Biblioteca de 
Autores Españoles. 

 
DUBLÁN, Manuel y José María Lozano. 

Legislación mexicana ó colección completa de las disposiciones legislativas 
expedidas desde la Independencia de la República ordenada por los 
licenciados Manuel Dublán y José María Lozano. Publicación digital. El 
Colegio de México, A.C., Biblioteca Daniel Cosío Villegas. 
http://biblioweb.dgsca.unam.mx/dublanylozano/ 

 
Legislación mexicana ó colección completa de las disposiciones legislativas 
expedidas desde la Independencia de la República ordenada por los 
licenciados Manuel Dublán y José María Lozano. México, (S/E) 1876-1094. 

 
DUFOR, Gérard. 

1987 “La diffusion du Libéralisme chrétien. France et en Espagne dans les années 
1820.” en Colloque International..., pp. 267-274. 

 
DUSSEL, Enrique.  

1974  Historia de la iglesia en América Latina: coloniaje y liberación, 1492-
1973, Barcelona, Nova Terra. 

 
______________ 

1978  Historia de la iglesia en América Latina, Bogotá, Universidad Santo Tomás, 
Centro de Enseñanza. 

 
ESPARZA CAMARGO, Manuel.  

1985  Gillow durante el Porfiriato y la Revolución de Oaxaca 1887-1922, Oaxaca, 
Oax. (Sin editor). 

 
EYZAGUIRRE, José Ignacio V. 

1859  Los intereses católicos de América, T.I-II, París, Librería de Garnier 
Hermanos. 

330 
 



 
FARRISS, Nancy M.  

1995 La corona y el clero en el México Colonial, 1579-1821. México, FEC. 
 
FERRER MUÑOZ, Manuel.  

1997 “El fin del orden constitucional en al Nueva España. Problemas en la 
organización de la justicia” en Revista de Investigaciones Jurídicas, no. 21, 
México, Escuela Libre de Derecho, pp. 127-187. 

 
FINCK, Mary Helena. M.A. 

1925  La congregación de las Hermanas de la Caridad del Verbo Encarnado de 
San Antonio Texas. Breve reseña de su origen y de sus obras por la 
Hermana, Tesis de Doctorado en Filosofía, Catholic Sisters College de la 
Universidad Católica de América. Washington D.C. 

 
FIX-ZAMUDIO, Héctor. 

1993  Ensayos sobre el derecho de amparo, México, Universidad Nacional 
Autónoma de México Instituto de Investigaciones Jurídicas. 

 
FUENTES, Juan Francisco 

1987  “El liberalismo radical ante la unidad religiosa (1812-1820)”, en Colloque 
International..., pp. 127-141. 

 
GALEANA DE VALADÉS, Patricia. 

1991  Las relaciones Iglesia-Estado durante el Segundo Imperio México, UNAM, 
Instituto de Investigaciones Históricas. 

 
_____________(compiladora) 

1999 Relaciones Estado-Iglesia. Encuentro y desencuentros, México, Archivo 
General de la Nación Secretaría de Gobernación. 

 
GALVÁN, Luz Elena.  

1985  “Estado de México”, en Katz, Friedrich. Porfirio Díaz frente al descontento 
popular regional 1891-1893. México, Universidad Iberoamericana, pp.23-
58. 

 
GARCÍA-HUIDOBRO, Joaquín. 

2002 Filosofía y retórica del iusnaturalismo, México, UNAM-Instituto de 
Investigaciones Históricas. 

 
GARCÍA GUTIÉRREZ, Jesús. 

1922  Apuntamientos de historia eclesiástica mexicana, México, Imprenta Victoria. 
 
GARCÍA JORDÁN, Pilar. 

S/F Iglesia y poder en el Perú contemporáneo, 1821-1919, Cusco Perú, Centro 
de Estudios regionales Andinos “Bartolomé de las Casas”. 

 

331 
 



GARCÍA PEÑA, Ana Lidia. 
2006  El fracaso del amor. Género e individualismo en el siglo XIX, México, El 

Colegio de México, Universidad Autónoma del Estado de México, 2006. 
 
GARCÍA UGARTE, Marta Eugenia.  

1999  Liberalismo e iglesia Católica en México: 1824-1855. México : Instituto 
Mexicano de Doctrina Social Cristiana. 

 
GARCÍA-VILLOSLADA, Ricardo. 

1979  Historia de la Iglesia en España, Madrid: Editorial Católica. 
 
GAUDIANO, Pedro. 

1998 “La preparación del Concilio Plenario Latinoamericano según la 
documentación vaticana”, Teología, Buenos Aires, No. 72, 1998, pp.105-
132. www.franciscanos.net/teologos/sut/conclvat.htm.  

 
GIL NOVALES, Alberto.  

1987  “Iglesia Nacional y Constitución, 1820-1823”, en Colloque International.., 
pp.109-125. 

 
GILLOW Y ZAVALZA, Gregorio. 

1920 Reminiscencias del Ilmo. y Rmo. Sr. Dr. D. Eulogio Gillow y Zavalza, 
Obispo de Antequera. Los Ángeles, Ca. El Heraldo de México. 

 
GÓMEZ CIRIZA, Roberto. 

1977  México ante la diplomacia vaticana, México, FCE. 
 
GONZÁLEZ, María del Refugio.  

1988 El derecho civil en México 1821-1871. Apuntes para su estudio, México, 
UNAM-Instituto de Investigaciones Jurídicas. 

 
GONZÁLEZ NAVARRO, Moisés. 

1957 González Navarro, Moisés, “El Porfiriato” en Daniel Cosío Villegas, 
Historia Moderna de México. México, Ediorial Hermes. 

 
GONZÁLEZ OROPEZA, Manuel. (Compilador) 

1993  Ignacio Luis Vallarta. Archivo Inédito. México, Suprema Corte de Justicia 
de la Nación, 4 T. 

1995   La centenaria obra de Ignacio L. Vallarta como gobernador, México, 
Suprema Corte de Justicia de la Nación. 

1998  “El primer juicio de amparo sustanciado en México”, en Anuario Mexicano 
de Historia del Derecho, Vol. X, México, México, Instituto de 
Investigaciones Jurídicas, Universidad Nacional Autónoma de México, 
1998, pp.157-170. 

332 
 



1990  “Ignacio L. Vallarta. Una aproximación biográfica”, en La Suprema Corte 
de Justicia en el primer periodo del Porfirismo (1877-1882), México, 
Suprema Corte de Justicia de la Nación, pp. 907-912.  

 
GONZALBO AIZPURU, Pilar. 

1985  “Del Tercero al Cuarto Concilio Provincial Mexicano, 1585-1771” en 
Historia Mexicana, No. 137, Vol.XXXV (1), México, El Colegio de México, 
julio-septiembre, pp.5-31. 

 
2003  “La santificación del prójimo” en Ramos Medina, Manuel. Congreso 

Internacional: Camino a la santidad: siglos XVI-XX, México, Servicios 
Condumex, Centro de Estudios de Historia de México, 2003, pp.15-38. 

 
GOULD, Andrew C. 

1999  Origins, of liberal Dominance. State, Church, and Party in Nineteenth-
Century Europe, Ann Arbor, Mich.The University of Michigan Press. 

 
GRANADOS, Mariano 

1959 La cuestión religiosa en España, México: Ediciones de las Españas. 
 
GROSSI, Paolo. 

1996 El orden jurídico medieval, Marcial Pons, Ediciones Jurídicas y Sociales, 
Madrid. 

 
2004  Derecho, sociedad, estado: una recuperación para el derecho, México, 

Escuela Libre de Derecho, El Colegio de Michoacán, Universidad 
Michoacana de San Nicolás de Hidalgo. 

 
GUERRA, François-Xavier. 

1993  Modernidad e independencias. Ensayos sobre las revoluciones hispánicas, 
México, Fondo de Cultura Económica. 

 
GUTIÉRREZ CASILLAS, José. 

1972  Jesuitas en México durante el siglo XIX. México, Editorial Porrúa. 
 
HALE, Charles.  

1991  El liberalismo mexicano en la época de Mora, México, Siglo XXI Editores. 
 
2002  La transformación del liberalismo a fines del siglo XIX, México, FCE. 

 
HAMNETT, Brian. 

1997  Juárez, New York, Editorial Longman. 
 
HERNÁNDEZ CANO, A.T. 

1878 De la Hoguera inextinguible. Historia de la Congregación de las Hermanas 
de los Pobres, Siervas del Sagrado Corazón. Zamora, Mich. 

 

333 
 



HERNÁNDEZ CHÁVEZ, Alicia. 
1993  La tradición republicana del buen gobierno, México, Fideicomiso Historia 

de las Américas-Fondo de Cultura Económica. 
 

1994  “José María del Castillo Velasco: ‘el don de gobierno’” (Estudio 
introductorio), en José María del Castillo Velasco, Ensayo sobre el derecho 
administrativo mexicano, (Edición facsimilar, 1874), T.I, México, 
Universidad Nacional Autónoma de México-Instituto de Investigaciones 
Jurídicas (Serie C: Estudios Históricos, No.45), 1994, pp. VII-XXXIII. 

 
HERNÁNDEZ DÍAZ, Jaime.  

2006  “Tribunales de justicia y práctica judicial en la transición jurídica de 
Michoacán: 1824-1840”, en Anuario Mexicano de Historia del Derecho, 
Vol.XVIII, México, Instituto de Investigaciones Jurídicas, Universidad 
Nacional Autónoma de México, pp.315-330. 

 
HERNÁNDEZ ROMO, Manuel Ángel. 

1998  “¿Un nuevo código civil?” en Revista de Investigaciones Jurídicas, No.22, 
México, Escuela Libre de Derecho, pp.529-531. 

 
HERREJÓN PEREDO Carlos. 

1992  “La revolución francesa en sermones y otros testimonios de México” en 
Solange Alberro, Alicia Hernández Chávez [y] Elías Trabulse 
(coordinadores). La revolución francesa en México, México Centro de 
Estudios Históricos, El Colegio de México, pp.97-110. 

 
HIGUERUELA DEL PINO, Leandro. 

1987  “El Catolicismo liberal de don Antonio Posada, obispo de Murcia.” en 
Colloque International..., pp. 361-398. 

 
IBARRA, Ana Carolina. 

1999  “Iglesia y religiosidad: grandes preocupaciones del movimiento insurgente” 
Patricia Galeana (compiladora), pp.25-40. 

 
ICAZA DUFOUR, Francisco de.  

1985 “La codificación civil en México 1821-1884”, en Revista de Investigaciones 
Jurídicas, No. 9,  México, Escuela Libre de Derecho,  pp.265-278. 

 
Iglesia Católica Tratados. 

1973 El Concordato de Colombia con la Santa Sede, Bogotá, Ministerio de 
Relaciones Exteriores.  

 
JEDIN, Hubert y K. Repgen, Q. Aldea, [et.al.] 

1980  Manual de historia de la Iglesia, Barcelona, Herder. 
 
KATZ, Friedrich (coord). 

334 
 



1985  Porfirio Díaz frente al descontento popular regional 1891-1893. México, 
Universidad Iberoamericana. 

 
KNOWLTON, Robert J. 

1986 Los bienes del clero y la reforma mexicana: 1856-1910, México, Fondo de 
Cultura Económica. 

 
1992  “La Iglesia mexicana y la Reforma:  respuestas y resultados”, Historia 

Mexicana, México, El Colegio de México. No. 72, Vol.XVIII (4) abril-junio 
de 1869, pp.516-534. 

 
KREBS WILCKENS, Ricardo. 

1960 El pensamiento histórico, político y económico del Conde de Campomanes. 
Chile, Ediciones de la Universidad de Chile. 

 
Sin autor registrado.  

1916 La Madre Soledad Torres Acosta y el Instituto de las Siervas de María. 
Estudio Histórico del R.P. Juan Antonio Zugasti, de la Compañía de Jesús. 
Madrid, Imprenta de la Rev. y Arch., Bibl., y Museo. 

 
LA PARRA LÓPEZ, Emilio. 

1987  “El eco de Lamennais en el progresismo español: Larra y Joaquín María 
López”, en Colloque International.., pp.323-342. 

 
LETURIA, Pedro de. 

1960  Relaciones entre la Santa Sede e Hispanoamérica. Caracas, Sociedad 
Bolivariana de Venezuela. 

 
LÓPEZ MENÉNDEZ, Felipe. 

1965 Compendio de historia eclesiástica de Bolivia, La Paz, Bolivia, Progreso. 
 
LORTZ, Joseph.  

1982 Historia de la Iglesia en la perspectiva de la Historia del pensamiento, t.II, 
Madrid, Ediciones Cristiandad. 

 
LUNA ARGUDÍN, María.  

2001  El congreso de la Unión y las transformaciones de los federalismos y 
liberalismos mexicanos, 1856-1910, Tesis para obtener el grado de doctora 
en Historia. El Colegio de México, Centro de Estudios Históricos. 

 
MARCOVICH GITLIN, Ana.  

1982 Catálogo de documentos-carta de la colección Porfirio Díaz : mayo-
septiembre 1885, México, Universidad Iberoamericana, Centro de 
Información Académica, Departamento de Historia. 

 
MARGADANT S, Guillermo,  

335 
 



1984  La Iglesia Mexicana y el Derecho:  introducción histórica al derecho 
canónico, los concordatos, el patronato real de la iglesia y el derecho 
estatal referente a lo eclesiástico, México, Editorial Porrúa. 

 
MAS GALVÁN, Cayetano. 

1987  “Un foco de Catolicismo liberal: el Seminario de San Fulgencio de Murcia 
durante el Trienio liberal”, en Colloque International.., pp. 143-173. 

 
MARTÍN HERNÁNDEZ, Francisco. 

2000  Historia de la Iglesia, Vol.3, Madrid, Editorial Palabra. 
 
MARTÍNEZ ZALDÚA, Ramón. 

1978  Historia de la Masonería en Hispanoamérica, México, Costa-Amic. 
 
MATUTE, Álvaro, Evelia Trejo y Brian Connaughton (Coords.) 

1995  Iglesia Estado y Sociedad en México. Siglo XIX, México, Editorial M. 
Ángel Porrúa. 

 
MACEDO, Pablo.  

1971  La importancia del código civil de 1870. México, Editorial Porrúa.  
 
MAYAGOITIA, Alejandro.  

2004  “Acerca de la vida y obra de Don Manuel Cruzado”.Anuario Mexicano de 
Historia del Derecho, Vol. XVI, México, Instituto de Investigaciones 
Jurídicas, Universidad Nacional Autónoma de México, pp.45-87. 

 
MEYER, Jean.  

1989 Historia de los cristianos en América Latina siglos XIX y XX, México, 
Vuelta. 

 
MONTIEL Y DUARTE, Isidoro. 

1998  Estudio sobre las garantías individuales, México, Editorial Porrúa, (edición 
facsimilar 1873).  

 
MORA, José María Luis. 

1949  El clero, la educación y la libertad. México, Empresas Editoriales. 
 

1986  Obras completas Lillian Briseño Senosian, Laura Solares Robles y Laura 
Suárez de la Torre (selección y notas), México, Secretaría de Educación 
Pública, Instituto de Investigaciones Dr. José María Luis Mora, 1986, 8 v. 

 
MORALES, Francisco. 

1998  “Procesos internos de reforma en las órdenes religiosas. Propuestas y 
obstáculos” en Manuel Ramos (compilador) Memoria del Ier. Coloquio 
Historia de la Iglesia en el Siglo XIX, México, Centro de Estudios de 
Historia de México Condumex. 

 

336 
 



MORALES, María Dolores 
1995  “La desamortización y su influencia en la estructura de la propiedad. Ciudad 

de México, 1848-1864” en Ma. Del Pilar Martínez López-Cano (coord.) 
Iglesia, Estado y Economía, UNAM-Instituto Mora. 

 
MURIÁ, José María. 

1989  “Iglesia y Estado en Jalisco durante la república restaurada y el Porfiriato”, 
en Secuencia, No. 10, México,  Instituto Mora, enero-abril. 

 
NEUNHEUSER B.  

S/A  “La reforma inspirada en el movimiento litúrgico”, Historia de la Liturgia. 
http://www.mercaba.org /LITURGIA/07_transformaciones_desarrollos.htm 

 
NIETO ASENSIO, Ponciano. 

1920 Historia de la Congregación de la Misión en México (1844-1888), Madrid, 
Editorial de los Padres Paúles. 

 
O’DOGHERTY, Laura. 

1998 “El ascenso de una jerarquía eclesial intransigente, 1890-1914”, en Historia 
de la Iglesia en el siglo XIX, Manuel Ramos (compilador). México, 
CONDUMEX, pp. 179-198. 

 
1999a  De Urnas y sotanas. El partido católico nacional en Jalisco. Tesis para 

obtener el grado de doctor en historia. México, El Colegio de México. 
 
1999b “La política de conciliación en la arquidiócesis de Guadalajara” en Patricia 

Galeana (coordinadora), pp.138-152. 
 
OLIMÓN NOLASCO, Manuel.  

1995 “El proyecto de reforma de la Iglesia en México, 1867-1875”, en Álvaro 
Matute, Evelia Trejo y Brian Connaughton (Coords.), pp. 267-292. 

 
PANI, Erika.  

2001   Para mexicanizar el segundo imperio: el imaginario político de los 
imperialistas, México, El Colegio de México, Centro de Estudios Históricos 
Instituto Mora. 

 
PAYNO, Manuel. 

2000 Memorias de México y el Mundo. Obras completas T. VIII, México, Consejo 
Nacional para la Cultura y las Artes. 

 
PICCINALI, Héctor Juan.  

1994  La Madre Camila de San José Rolón,(1842-1913) Hacia la santidad por el 
amor. Argentina, Ediciones Braga. 

 
PIÉLAGOS, Fernando. 

337 
 



2001 Dolores Medina, servicio y fidelidad (1860-1925), México, Curia General de 
las Hijas de la pasión. 

 
PI-SUÑER, Antonia. 

1999 “Sebastián Lerdo de Tejada y su política hacia la iglesia católica” en Patricia 
Galeana (coordinadora), pp. 127-137. 

 
PLANCARTE Y NAVARRETE, Francisco. 

1914  Antonio Plancarte y Labastida: Abad de Santa María de Guadalupe, 
México, Imprenta Franco-Mexicana. 

 
PRIETO, Guillermo.  

1992 Periodismo Político y Social, Boris Rosen Jélomer (compilador), México, 
Consejo Nacional para la Cultura y las Artes. 

 
PUENTE LUTTEROTH, Ma Alicia.  

1993 “Repercusiones sociales en una política de conciliación” en Hacia una 
historia mínima de la Iglesia en México, México, IMDOSOC. 

 
1995 “’No es justo obedecer a los hombres antes que a Dios’. Un acercamiento a 

algunas realidades socio-eclesiales y político-religiosas de México en el 
tiempo del Concilio Vaticano I.” en Álvaro Matute, Evelia Trejo y Brian 
Connaughton (Coords.), pp. 293-323. 

 
PURNELL, Jennie.  

2004  “ ‘Con todo el debido respeto’ ” La resistencia popular a la privatización de 
tierras comunales en el Michoacán del siglo XIX.” en Andrew Roth S. 
(editor) Recursos contenciosos: ruralidad y reformas liberales en México, 
Zamora, Michoacán, El Colegio de Michoacán, pp.85-128. 

 
RABASA, Emilio. 

1990  La constitución y la dictadura: estudio sobre la organización política de 
México, México, Editorial, Porrúa, (primera edición 1912). 

 
RADKAU, Verena. 

1984  “La Fama y La Vida”: una fábrica y sus obreras, México, Centro de 
Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social. 

 
1989  Por la debilidad de nuestro ser: mujeres “del pueblo” en la paz 

porfiriana.  México, Secretaría de Educación Pública. 
 
RAMÍREZ, Joaquín. 

1928  Las relaciones entre México y el Vaticano Compilación de documentos, 
México, Publicaciones de la Secretaría de Relaciones Exteriores. 

 
RAMÍREZ RANCAÑO, Mario.  

338 
 



2002 “La ruptura con el Vaticano. José Joaquín Pérez y la Iglesia Católica 
Apostólica Mexicana, 1925-1931”, en Estudios de Historia Moderna y 
Contemporánea de México, Vol. 24, México, Universidad Nacional 
Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Históricas, pp.103-142. 

 
RAMOS ESCANDÓN, Carmen. 

1987 Presencia y transparencia: la mujer en la historia de México, Programa 
Interdisciplinario de Estudios sobre la Mujer, México, El Colegio de 
México. 

 
RAMOS GÓMEZ-PÉREZ, Luis. 

1992   “La iglesia y la consolidación del Estado mexicano en el siglo XIX” en 
Anámnesis, 3, enero-junio, pp.79-99. 

 
1995  “El emperador, el nuncio y el Vaticano” en Álvaro Matute, Evelia Trejo y 

Brian Connaughton (Coords.), pp. 251-265. 
 
RAWLS, John. 

2002 El liberalismo político, México, Fondo de Cultura Económica. 
 
REYES HEROLES, Jesús.  

1988  El liberalismo mexicano México, FCE. 
 
RÍOS, Enrique M. de los. 

1890  Liberales ilustres mexicanos de la reforma y la intervención, México, Hijo 
del Ahuizote. 

 
RIVERA REYNALDOS, Lisette. 

1994  Desamortización y nacionalización de bienes eclesiásticos en Morelia, 
1856-1876, tesis para obtener el grado de licenciatura en Historia, Morelia, 
Mich. UMSNH. 

 
RUBAT DU MERAC, Marie-Anne. 

1987  “Revolutiones libérales et societés secretes dans ‘La Correspondence’ de 
Lamennais (1820-1823; 1880-1884)” en Colloque International..., pp. 276-
289. 

 
ROSBERRY, William. 

2004   “Ley liberal y derecho comunal en el Pátzcuaro porfiriano”, en Andrew Roth 
S. (editor) Recursos contenciosos: ruralidad y reformas liberales en México, 
Zamora, Michoacán, El Colegio de Michoacán 2004, pp.43-84. 

 
RUIZ GUERRA, Rubén. 

1999  “Las paradojas de la primera reforma (15 de abril, en recuerdo del 147 
aniversario de la muerte de Andrés Quintana Roo)” Patricia Galeana de 
Valadés (Compiladora), pp.57-66. 

 

339 
 



SÁNCHEZ DÁVILA, Jorge A. (Coord.) 
1978  Libro del cincuentenario del Código Civil, México, Instituto de 

Investigaciones Jurídicas, Universidad Nacional Autónoma de México. 
 
SÁNCHEZ MEDAL, Ramón. 

1972   Dos códigos civiles y una escuela del derecho. México, Fuentes Impresores.  
 
SANTILLÁN, Gustavo. 

1995  “La secularización de las creencias. Discusiones sobre la tolerancia religiosa 
en México (1821-1827)”, en Álvaro Matute, Evelia Trejo y Brian 
Connaughton (Coords.), pp. 175-198. 

 
SAVARINO, Roggero Franco.  

2000  “Iglesia católica y Estado liberal ¿Una colaboración posible?” en  Forte 
Ricardo y Guillermo Guajardo (coords.) Consenso y coacción. Estado e 
instrumentos de control político y social en México y América Latina (siglos 
XIX y XX) México, El Colegio de México y El Colegio Mexiquense. pp.89-
118. 

 
SERRANO, Sol. (Editora) 

2000a  “La estrategia conservadora y la consolidación del orden liberal en Chile, 
1860-1890” en Carmagnani Marcello, (coord.) Constitucionalismo y orden 
liberal América Latina, 1850-1920, Torino, Editorial Otto, 2000, pp. 121-
154. 

 
2000b  Vírgenes Viajeras. Diarios de religiosas francesas en su ruta a Chile 1837-

1874. Santiago, Ediciones Universidad Católica de Chile. 
2007  “El poder de las palabras: la Iglesia y el Estado liberal ante la difusión de la 

escritura en el Chile del siglo XIX. Santiago de Chile. [online]. 2000, vol.33 
[citado 30 Julio 2007], p.435-460. Disponible en la World Wide Web: 
<http://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0717-
71942000003300010&lng=es&nrm=iso>. ISSN 0717-7194  

 
SINKIN, Richard. N.  

1979 The Mexican Reform 1855-1876: a study in liberal nation-building, Austin, 
Tex., Institute of Latin American Studies The University of Texas. 

 
SOBERANES FERNÁNDEZ, José Luis. (compilador)  

1979  Memorias de la Secretaría de Justicia. Batiza Rodolfo. Las fuentes del 
Código civil de 1928, México, Porrúa. 

 
1994  Evolución de la ley de amparo, México, Instituto de Investigaciones 

Jurídicas, Universidad Nacional Autónoma de México, Comisión Nacional 
de Derechos Humanos. 

 
SPECKMAN GUERRA, Elisa. 

340 
 



1992  Los conventos de monjas y las leyes de febrero de 1861. México. Tesis para 
obtener el grado de licenciada en historia. México, Universidad Nacional 
Autónoma de México. 

 
STAPLES, Anne.  

1976  La iglesia en la primera república federal mexicana, 1824-1835, México, 
SEP-setentas. 

 
1977  “La lucha por los muertos” en Diálogos, México, D.F. V.13, [77] (sept. 

octubre), pp.15-20. 
 

1986  “Secularización: Estado e iglesia en tiempos de Gomez Farías”, en Estudios 
de historia moderna y contemporánea. Vol. 10, pp.10-123. 

 
2001  “El matrimonio civil y la epístola de Melchor Ocampo, 1859”, en Gonzalbo 

Pilar (coord) Familias Iberoamericanas Historia, identidad y Conflictos, 
México, El Colegio de México, pp.217-229. 

 
TACKETT, Timothy. 

1982 “The West in France in 1789: The Religious Factor in the Origins of the 
Counterrevolution”, en The Journal of Modern History, Vol. 54, No. 4, pp. 
715-745. 

 
TAPIA MÉNDEZ, Aureliano. 

1973 José Antonio Plancarte y Labastida: profeta y mártir, México, Jus. 
 
JUÁREZ, Benito. 

1972 Documentos, discursos y correspondencia, Jorge L. Tamayo (Selección y 
notas) México, Editorial Libros de México S.A. 

 
TAYLOR, William. 

1995 “El camino de los curas y de los Borbones hacia la modernidad”, en Álvaro 
Matute (et.al.) Estado, Iglesia y Sociedad en México. Siglo XIX, México. 
M.A. Porrúa, pp. 81-113. 

 
TAPIA SANTAMARÍA, Jesús. 

1986  Campo religioso y evolución política en el bajío zamorano. México, 
COLMICH. 

 
TORO, Alfonso. 

1927  La Iglesia y el Estado en México, México, Talleres Gráficos de la Nación. 
 
TRAFFANO, Daniela. 

2000 Indios, curas y nación la sociedad indígena frente a un proceso de 
secularización Oaxaca, siglo XIX. Tesis Doctor en Historia El Colegio de 
México, Centro de Estudios Históricos. 

 

341 
 



“Y el registro civil no es más que un engaño del gobierno…’ sociedad civil y 
Iglesia frente a un nuevo registro de los dates vitales: Oaxaca en la segunda 
mitad del siglo XIX” en Marcello Carmagnani (comp.), Constitucionalismo 
y orden liberal, pp. 201-223. 

 
VALVERDE TÉLLEZ, Emeterio. 

1989 Bibliografía filosófica mexicana, Zamora, Michoacán. El Colegio de 
Michoacán. 

 
VARGAS ARIAS, Claudio Antonio.  

1989  El liberalismo y la consolidación del estado en Costa Rica: el encuentro 
entre el estado liberal y la iglesia católica, 1880-1895, San José, Costa Rica, 
Universidad de Costa Rica. 

 
VAUGHAN, Mary K.  
 1977  “Women, class, and education in Mexico 1880-1928”, en Latin American 

Perspectives, Vol. 4 no. 1 Winter and Spring, pp. 135-152. 
 
VERDUZCO, Gustavo. 

1989 “Zamora en el Porfiriato: una expresión liberal de los conservadores.” en 
Staples, Anne [Et.al] El dominio de las minorías, república restaurada y 
Porfiriato. México. El Colegio de México. pp.55-70. 

 
VIOLA GONZÁLEZ, Ramiro. 

1990 “La Revolución Francesa de 1789. Una persecución religiosa de los tiempos 
modernos”, en Anthologica Annua  37, pp. 253-351. 

 
WARNER, Marina.  

1991  Tú sola entre las mujeres, Madrid, Editorial Taurus. 
 
WATSON MARRÓN, Gustavo. (et al.) 

2006  Guía del archivo episcopal de Pelagio Antonio de Labastida y 
Dávalos: 1863-1891, México, Arquidiócesis Primada de México, Archivo 
Histórico del Arzobispado de México. 

 
ZARCO, Francisco. 

1956  Historia del Congreso Extraordinario Constituyente de 1856-1857. Extracto 
de todas sus sesiones y documentos parlamentarios de la época. México, El 
Colegio de México. 

 
1989-1993 Periodismo político y social. Compilación y revisión: Boris Rosen Jélomer, 

México, Centro de Investigación Científica Jorge L. Tamayo. 13 vol. 1989-
1993. 

 
1990  Historia del Congreso Extraordinario Constituyente de 1856-1857. Extracto 

de todas sus sesiones y documentos parlamentarios de la época, por 

342 
 



343 
 

Francisco Zarco. México, H. Cámara de Diputados, LIV Legislatura, 
Comité de Asuntos Editoriales, 2 T. (Edición facsimilar 1857). 

 
1993  Obras completas de Francisco Zarco, México, Centro de Investigación 

Científica Jorge L. Tamayo A.C. 
 


	Portada.pdf
	índice.pdf
	Capítulo 1

	agradecimientos.pdf
	Introducción.pdf
	Introducción

	Capítulo1.pdf
	Capítulo 1
	a) El matrimonio civil

	Cuadro1.pdf
	Entidad federativa
	Fórmula constitucional
	Tolerancia religiosa

	Capítulo2.pdf
	4. Conclusión 

	Capítulo3.pdf
	Capítulo4.pdf
	4. ¿Hacia un nuevo concordato...? Los intentos de formalizar la relación Iglesia-Estado

	Conclusiones.pdf
	Fuentes y Bibliografía.pdf

